
AYLARIN VE 
GÜNLERİN SIRRI

İsmail Dinçer 





3

içindekiler

ÖNSÖZ / 5

KUR’ÂN’DA GEÇEN AYLAR GÜNLER  
ÂYETLERİNDEN ÖRNEKLER / 11

AYLARIN SIRRI  / 29

GÜNLERİN SIRRI / 124

DÖRT MEVSİM SIRRI / 183

ŞAKK-I KAMER / 208

MUHARREM AYI / 219

ÜÇ AYLAR / 224

SON DEĞERLENDİRME / 251





5

ÖNSÖZ

Yaşam hepimize sunulan bir armağandır.

Bu armağanın kıymetini bilmek gerekir.

Yaşam ve zaman birbirinden ayrılmaz bir bütündür.

Yaşam zamandır, zaman yaşamdır.

Zamanın evlatları, günler, aylar, mevsimlerdir.

Yaşamın evlatları, her türlü varlıktır.

İnsan, hem zamanın hem yaşamın bir evladıdır.

İnsan yaşamın ve zamanın kıymetini çok iyi bilmelidir.

İnsan zaman yolculuğunda, birçok olumlu, olumsuz dene-
yimler yaşar.

Olumlu olaylar, insana huzur, mutluluk getirecektir.

Olumsuz olaylar, insana acılar, sıkıntılar getirecektir. 

İnsan olmak, olgunlaşmak, acıların duygusundan geçer.

Acılar yaşamın gerçeğidir.

Acılar, merhameti, şefkati hissettirir.

Acı çeken insan, merhametli, şefkatli olacaktır.

İnsan her türlü olaydan deneyimler kazanır.

Bir çocuk hayata dikkatli hazırlanmalıdır. 

Olaylardan ders alacak şekilde hazırlanmalıdır.

İsyana değil sabra dayalı, olayların hikmetini aramaya da-
yalı yetiştirilmelidir. 

İnsanın ömrü zaman yolculuğunda akar gider.



6

İnsanın zaman yolculuğunda, günler, aylar, yıllar, mev-
simler vardır.

Her günden, her aydan, her yıldan, her mevsimden insana 
nice mesajlar akar.

İnsan her an bir eğitimin içindedir.

Zaman ve olaylar insanın en güzel öğretmenidir.

Yaşanılan her deneyim, en güzel öğreticidir.

Olumlu ya da olumsuz diye vasıflandırdığımız her olay-
dan nice hikmetler akar.

Her günün, her ayın, her yılın, her mevsimin getirdiği nice 
hikmetler vardır.

Zaman hikmetler içinde akar gider.

İnsan zaman yolcusudur.

İnsanın kendisi hem bir yoldur, hem de bir yolcudur.

İnsanın yaşadığı dünyasında, aylar, günler, yıllar, mev-
simler vardır.

Dünyamızın, Ay ve Güneş ile zaman yolculuğunda, aylar, 
yıllar, mevsimler oluşur.

Her ayın bir ismi vardır.

Her günün de bir ismi vardır.

Her mevsimin de bir ismi vardır.

Bu isimlerin her biri anlamlar taşır.

Kâmil insanlar, bir anlam üzere, ayları, günleri ve mevsim-
leri isimlendirmişlerdir.

Yıllar da rakamlarla belirtilmiştir.

Günler, Pazar günü ile başlar, Cuma ertesi günü ile sona erer.

Aylar Aralık ayı ile başlar, Kasım ayı ile son bulur.

Günlerin ve Ayların başlangıcı ve sonu muhakkak ki bir 
anlam üzere oluşturulmuştur.



7

Bu kitabımızda bu anlamları araştıracağız. 

Aylar kelimesi, Ay kelimesinden gelir.

Aylar, Dünya’nın uydusu olan Ay ile ilgilidir.

Günler kelimesi, gün kelimesinden gelir.

Gün kelimesi de Güneş kelimesinden gelir.

Günler, Aylar, Yıllar; Dünya, Ay ve Güneş’in birbirleriyle 
olan ilişkileri ile alakalıdır. 

Dünya’nın, Güneş etrafındaki tam dönüşüne “Yıl” denilmiştir. 

Yâni Dünya, Güneş etrafındaki dönüşünü 1 yılda tamamlar. 

Ay ismi ise, Dünya’nın uydusu olan Ay’ın, Dünya’nın etra-
fındaki dönüşü ile alakalıdır.

Dünya’nın uydusu olan Ay, her zaman Dünya’nın etra-
fında döner. 

Dünya ve Ay, her ikisi birden Güneş’in etrafında dönerler.

Ay, Dünya çevresindeki bir tam turunu 28 gün 12 saat 44 
dakika ve yaklaşık olarak 3 saniyelik süre zarfında tamamlar. 

Bu süreye 1 Ay denilmiştir.

Gün ise, Dünya’nın kendi etrafındaki dönüşü ile alakalıdır.

Dünya, kendi ekseni etrafında tam turunu 1 günde tamamlar.

İşte bu tam dönüşe “Gün” ismi verilmiştir.

Dünya, 24 saatte kendi ekseni etrafında tam bir tur atar.

Bu dönüşte, Dünyanın Güneşe dönük yönünde Gündüz, di-
ğer yönünde ise gece oluşur. 

Gündüz ve gece kavramları böyle ortaya çıkmıştır. 

Eski zamanlarda gün, Güneş’in doğduğu an itibariyle gün 
diye anılmıştır. 

Gece ise, Güneş battığı zaman gece diye anılmıştır.

Günümüzde ise, yeni günün başlaması, gece 00.00’da ka-
bul edilmiştir.



8

Ayrıca, Dünyanın Güneş etrafında 1 yılda dönüşü ile mev-
simler oluşur.

Dünya Güneş etrafında ve kendi etrafında döner.

Dünyanın Güneş etrafında dönmesi ile mevsimler oluşur.

Dünyanın eksen eğikliği mevsimlerin oluşumuna sebeptir. 

Bu eksen eğikliği, Güneş ışığının Dünya üzerine değişik 
açılarda düşmesine sebep olur.

Güneş ışığının Dünya üzerine değişik açılarda düşmesi ile, 
sıcaklık oranları değişir.

Sıcaklık oranlarının değişimi, mevsimleri meydana getirir.

İşte mevsimler, gün dönümü dediğimiz ve gece gündüz eşit-
liği noktalarından geçişleri arasında oluşan sürelerle alakalıdır. 

Bu sürelerde dört mevsim oluşur.

Bunlar ilkbahar, yaz, sonbahar ve kış mevsimleridir.

Dünyanın her yerinde aynı anda aynı mevsimler görülmez. 

Farklı faklı mevsimler, Dünya’nın kendi dönüşünün, Gü-
neş’in etrafında döndüğü sırada Güneş ışığının Dünya üze-
rine düşüşü ile alakalıdır. 

Bundan dolayı Dünyanın bazı yerlerinde kış mevsimi olu-
şurken, bazı yerlerinde yaz mevsimi oluşur.

Kış mevsimi yaklaştıkça kuşların göç etmesinin nedeni 
de budur.

Göçmen kuşların göç rotasına baktığımız zaman, Kuzey 
Yarım Küre’de kış yaklaşınca binlerce kilometre yol kat ede-
rek Güney Yarım Küre’ye doğru göç ettiklerini görürüz.

Dünyanın her iki yarım küresinde, mevsimler farklılık 
gösterir.

Kuzey Yarım Küre’de yaz mevsimi oluşurken, Güney Ya-
rım Küre’de kış mevsimi oluşur. 



9

Kuzey Yarım Küre’de ilkbahar oluşurken, Güney Yarım Kü-
re’de sonbahar oluşur.

Bunlar hep Dünyanın Güneş etrafında bir yıllık dönüşü ve 
Dünyanın eksen eğikliği ile alakalıdır.

Mevsimlerin farklılığı, insan bedeninde farklı etkilere se-
bep olur.

Mevsimsel değişimler, bedende kimyasal salınımların fark-
lılığına yol açar.

Her mevsimdeki sıcaklık farklılıkları bedeni etkiler.

Kışın, sıcaklıkların düşmesi sebebiyle beden üşümeye başlar.

İnsan bedeni, ısı farklılıklarından etkilenir. 

Havanın derecesi ve ani gelişen ısı değişiklikleri sonucu 
bedende nezle, grip, soğuk algınlığı gibi rahatsızlıklar mey-
dana gelebilir. 

Sıcaklıkların artması veya düşmesi bedende kimyasal sa-
lınımların artmasına ya da düşmesine sebep olur.

İşte Dünyanın Güneş etrafındaki dönüşümü yılların akı-
şına sebep olur.

Bir yıl ile diğer bir yılın kendi içinde farklılıkları vardır. 

Aylar, yıllar, günler, mevsimler zaman akışı ile alakalıdır.

Hep bunların insan üzerinde etkileri vardır.

Bu etkiler iyi araştırmalıdır.

Kâmil insanlar, ayların, günlerin, yılların, mevsimlerin 
isimlerini belli bir anlama göre oluşturmuşlardır.

Ve bunların insan üzerindeki etkilerini her dâim araştır-
mışlardır.

İnsan her günün, her anın kıymetini bilmelidir.

Her anını hakikati anlama gayreti içinde geçirmelidir.

Her anını hikmetleri arama içinde geçirmelidir.



10

Çevresine yaşantısı ile örnek olmalıdır.
İlim ve edebten ayrılmadan, yaşamın sırlarını araştırmak 

için gayret içinde olmalıdır.
Her Ayın kıymetini bilmeli ve ömrünü yaşamın hakikatini 

anlama üzere geçirmelidir.
İlim ve edebten ayrılmadan, çevre ilişkilerinde samimi, ih-

lâslı, merhamet içinde olmalıdır.
Yaşantısında; halleriyle, sözleriyle, davranışlarıyla güveni-

len, inanılan biri olduğunu göstermeye gayret göstermelidir.
Her saatin, her ayın, her yılın, her mevsimin muhasebesini 

yapmalı, gerekli dersleri çıkarmalıdır.
İşte bu kitabımızda, ayların, günlerin, mevsimlerin sırla-

rını araştıracağız.
Bakalım bizlere ne kapılar açılacak.
Eksiğimiz, hatamız olursa affola.

23-08-2024
İsmail Dinçer



11

KUR’ÂN’DA GEÇEN AYLAR GÜNLER  
ÂYETLERİNDEN ÖRNEKLER

Kur’ân’da geçen, “Şehr” kelimesi, “Ay” anlamında da ifade 
edilir.

Kamer kelimesi de gökyüzündeki Ay olarak ifade edilir. 

Şehr, şöhret, teşhir, şehir birbirine bağlı kelimelerdir. 

Şöhret; bir şeyin açığa çıkması, kendini göstermesi, apa-
çık görünmesi, yükselmesi anlamında kullanılır.

Teşhir; açığa çıkan, görünen, açan, teşhir eden, gösteren 
demektir.

Senenin on iki bölümünden olan otuz güne de “Şehr-Ay” 
denilir. 

Kur’ân’da Kâmer 27 yerde, şehr kelimesi 21 âyette geçer.

Gün kelimesini inceleyelim.

Bir gün dediğimiz olay, Dünyanın kendi ekseni çevresinde 
bir kere dönmesiyle geçen zaman dilimidir.

Bir gün 24 saattir.

Gün, gece ve gündüzden oluşur.

Güneş doğduğunda gündüz başlar.

Güneş battığında gece başlar.

Gece denilen şey aslında, Dünyanın kendi gölgesi durumudur.

Güneş, Dünyanın diğer tarafında kaldığında, Dünyanın 
kendi gölgesi gece diye adlandırılır. 

Kur’ân’da “yevm” kelimesi, “gün” olarak geçer. 



12

Kur’ân’da gün (yevm) kelimesi, yaklaşık 500 defa geçer. 

Eyyam, yevmeyn kelimesi, zaman birimi, günler olarak 
da kullanılmıştır. 

Rahmân Sûresi 5:

الشَّمْسُ وَالْقمََرُ بحُِسْباَنٍ
Eş şemsu vel kameru bi husbân

El şemsu : Güneş,
Ve el kameru : Ay, 
Bi husbân : Hesap, ölçü,

Meâli: “Bir hesap iledir Güneş ve Ayın hareketi.”

Güneş’in, Ay’ın, Dünya’nın, tüm gezegenlerin ve tüm Ev-
ren’in muhteşem bir hareketliliği vardır.

Ve bunların hepsi bir ölçü ile hareket eder.

Güneş, Ay, Dünya birbirine bağlı olarak hareket eder.

Dünya Güneş etrafında belli bir yörüngede dolanır.

Ay ise Dünya etrafında bir yörüngede dolanır.

Ay, Dünyanın uydusudur, yâni ona uyarak hareket eder.

Güneş, Allah’ın zâtı olarak benzetilmiştir.

Dünya, Mürşid-i Kâmil olarak benzetilmiştir.

Ay ise, Mürşidine uyan, Allah’ı anlamaya çalışan salik’e 
benzetilmiştir.

Yıldızlar ise Halk’a benzetilmiştir.

Mürşid her an Allah’a bağlılık içinde yaşar.

Mürşid, fenâ boyutuyla da bekâ boyutuyla da tam olarak 
Allah’a tutulmuştur.

Ay’ın her dâim Dünya’nın etrafında dönmesini, talebenin 
öğretmenine bağlılığı olarak düşünebiliriz.

Hilal ile başlayan yolculuk, dolunayda biter.



13

Hilal, talebenin hakikat arayışında içinde yanan ışığa işa-
rettir.

Hilal durumunda görünen ışığı, talebenin içindeki arayış 
ışığı olarak düşünebiliriz.

Hilal’de karanlık gölge, Ay’daki Dünya’nın gölgesidir.

Mürşide teslim olan talebe, hakikati anlayıncaya kadar, 
mürşidine bağlı hareket eder.

Ay, yavaş yavaş dolunay durumuna döner.

Talebe yavaş yavaş Allah idrâkine ulaşır ve O’nun zâtına 
teslim olur.

Dolunayda Ay’ın tam ışık hâlinde görünmesi, ondaki Gü-
neş ışığının yansımasıdır.

Talebe, içinde yanan hakikat arayışının ışığıyla başlayan 
yolculuğuna, Mürşide tâbi olmasıyla devam eder.

Ta ki onda, kendi vücûdunda tecelli eden Allah’ın zâtına 
teslim oluncaya kadar. 

Ay her daim Dünya’nın etrafında belirli bir yörüngede döner.

Dünya ise Güneş’in etrafında belirli bir yörüngede döner.

Dünya ve Ay her ikisi birlikte Güneş’in etrafında belirli bir 
yörüngede döner.

Ay asla yüzünü Dünya’dan döndürmez, asla arkasını Dün-
ya’ya dönmez.

Yâni talebe, asla geçmişine dönmez, arkasına dönmez, yö-
nünü hep mürşidine döndürür.

Mürşidinden aldığı eğitimle, Allah’a teslim olur.

Talebe, İlm-i Tevhîd eğitiminde, her makamda Allah’a tes-
limiyet içinde olur.

Ay yavaş yavaş dolunay durumuna akar.



14

Ay’ın yavaş yavaş dolunay durumuna dönmesi, talebenin 
mürşidinden aldığı derslerle, yavaş yavaş hakikatlere erişme-
sine işarettir. 

Ay, dolunay durumuna geldiğinde, artık onda Dünya’nın 
gölgesi kalmaz.

Dolunayda, Ay’dan yansıyan ışık tamamen Güneş’in ışığıdır.
Dolunay durumu, talebenin ulaştığı idrâkle Allah’a tesli-

miyete işaret eder.
Artık talebe, mürşidinden aldığı dersleri tamamlamış, yö-

nünü tamamen Allah’a döndürmüştür.

Ay’ın dolunay durumunda, Ay’ın her yerinden yansıyan 
ışığın Güneş’in ışığı olduğu gibi, artık talebede yansıyan nûr 
Allah’ın nûrudur. 

Aşağıdaki bölüm alıntıdır.

Dünya’nın Güneş etrafındaki yörüngesinde dolanması 1 
yıl sürer ve biz bu 1 yılı 12 aya böleriz.

Ay’ın da Dünya etrafında 1 tam turu yaklaşık 1 ay sürer.
Aynı zamanda Dünya kendi etrafında da döner. 
Kendi etrafında dönmesi de 1 günü oluşturur. 
İşte bu dönme hareketi de gece ve gündüz kavramlarını 

oluşturur. 
Dünya’nın Güneş gören tarafında gündüz olurken, Güneş 

görmeyen tarafında ise gece oluşur.
Dünya kendi ekseni etrafındaki dönüş hızı saatte 1670 km’dir. 
Güneş’in çevresinde saatte 108.000 kilometre hızla döner.
Güneş ve Güneş sistemi de Samanyolu Galaksisi’nin mer-

kezi etrafında saatte 792,000 kilometre hızla döner.
Galaksimiz ise evrende saatte 2.300.000 kilometre hızla 

yol almaktadır.
Dünya kendi etrafında 1,670 km/s hızla döner



15

Ay kendi etrafında 1,022 km/s hızla döner.

Güneş kendi ekseni etrafında saatte 70.000 km hızla döner. 

Bir turunu ise 25 günde tamamlar. 

Güneşin yüzey sıcaklığı 5500 °C ve çekirdeğinin sıcaklı-
ğıysa 15,6 milyon °C’dir. 

Güneşten çıkan enerjinin 2 milyonda 1’i yeryüzüne ulaşır. 

Diğer bir hareketi ise Samanyolu ile birlikte yaptığı dönme 
hareketidir. 

Bu hareketin hızı 250 km/sn ve dönemi 230.000.000 yıl 
olarak hesaplanmıştır.

Ay bir evreden (mesela hilal) tekrar aynı evreye gelene ka-
dar geçen süreye ise “kavuşum dönemi” denir ve 29,5 gün sürer. 

Yıldız döneminin kavuşum döneminden daha kısa sür-
mesinin nedeni, Dünya’nın da Güneş etrafında hareket edi-
yor olmasıdır. 

Ay’ın evreleri, güneş ışığının Ay’a geliş açısına bağlı ola-
rak değişir. 

Bunun sonucu olarak Dünya-Ay doğrultusu, Ay’ın kavu-
şum dönemi sonlanmadan, uzaktaki referans yıldızıyla aynı 
hizaya gelir ve bir yıldız dönemi tamamlanmış olur.

Uluslararası Astronomlar Birliği’ne göre, Dünya Güneş’e 
149.597.870 kilometre uzaklıktadır. 

Güneş’in etrafındaki yörüngemizi bir çember olarak var-
sayarsak, bu uzaklık çemberimizin yarıçapıdır. 

Bir yıl içinde Dünya, Güneş’in çevresinde yaklaşık 940 mil-
yon km uzunluğunda bir çemberde yolculuk yapar. 

Hız, geçen süre boyunca kat edilen mesafeye eşit olduğu 
için, 940 milyon km’nin 365,25 güne bölünmesi ile bir günlük 
hızı bulunur ve bu sonuç da 24 saate bölünerek saatlik hızı 



16

hesaplanır. Böylece, Dünya bir günde yaklaşık 2.6 milyon km 
veya saatte 107.226 km yol alıyor denilebilir.

Ay’ın kendi ekseni etrafındaki dönme süresi ile Dünya et-
rafındaki dolanma süresi neredeyse birbirine eşittir. 

Buna dönme-dolanma kilitlenmesi veya senkronize dönme 
denir. 

Bu nedenle Ay bize her zaman aynı yüzünü gösterir. 
Ancak Ay’ın dönme ekseninin salınım hareketi yapması 

nedeniyle Ay’ın yüzeyinin %50’lik kısmını değil biraz daha 
fazlasını görürüz.

Stanford Üniversitesi Güneş Sistemimizin, Samanyolu’nun 
yarıçapının ortalarında olduğunu ifade ediyor. 

Bu ise Güneş’in, Samanyolu Galaksinin merkezinden yak-
laşık 25.000 ışık yılı uzaklıkta olduğunu gösterir. 

Güneş Sistemi ve dolayısıyla Dünya, Samanyolu içindeki 
yörüngesinde, saniyede 200 km hızla ya da ortalama 720.000 
km/saat hızla hareket ediyor denilebilir.

Bu kadar yüksek hızla hareket ettiği halde, Güneş Sistemi-
nin Samanyolu merkezi etrafında bir turu yaklaşık 230 mil-
yon yıl sürer. 

Evet, Güneş Sistemimizin, Samanyolu Galaksisinde tam 
bir dönüşünü tamamlaması yaklaşık 230 milyon yıl sürüyor. 

Yâni Samanyolu yörüngemizde, bu konumda olduğumuz 
bir önceki seferde, Dünya üzerinde ilk dinozorlar daha yeni 
görülmeye başlıyordu.

Bir başka ilginç gerçek, Güneş Sistemimizin galaksimiz 
içinde düz olmamasıdır. 

Gezegenlerin yörünge yönü, Galaksimiz ile aynı hizada de-
ğil, eğiktir.

Samanyolu gökadamız da kendisi 2.1 milyon km/saat hızla 
hareket ediyor. 



17

Samanyolu ve en yakın galaksi Andromeda, yaklaşık olarak 
saniyede 112 km hızla birbirlerine doğru yaklaşıyor ve takribi 
4 milyar yıl içinde birleşecekleri hesaplanıyor. (Alıntının sonu)

Evet, “Bir hesap iledir güneş ve ayın hareketi” âyette be-
lirtildiği gibi, her şeyin ölçüsü, matematiksel muhteşem bir 
hesap iledir. 

Yâ-Sîn Sûresi 40:

لَ الشَّمْسُ ينَبغَِي لهَاَ أنَ تدُْرِكَ الْقمََرَ وَلَ اللَّيْلُ سَابقُِ 
النَّهاَرِ وَكُلٌّ فيِ فلَكٍَ يسَْبحَُونَ

Leş şemsu yenbegî lehâ en tudrikel kamere ve lel leylu 
sâbikun nehâr ve kullun fî felekin yesbehûn 

La el şems : Güneş olmaz, 
Yenbegî lehâ : Olmalı, gerekli, durumu, ona,
En tudrike el kamer : Erişmek, yakalamak geçmek, yetişmek, 

ay, kamer,
Ve la el leyl : Gece olmaz, 
Sâbik el nehâr : Öne geçen, gündüz, 
Ve kullun : Bütün hepsi, 
Fi felek : Gökyüzü, sema, gökte olan her şeyin 

gezdiği âlem,
Yesbehûn : Seyreder, yüzer,

Meâli: “Güneşin aya erişmesi gibi bir durumu olmaz ve ge-
cenin de gündüzü geçmesi olmaz. Bütün hepsi bir yörüngede 
seyreder gider.” 

Gökyüzünde ve yeryüzünde olan her şeyin akıp gittiği bir 
yörüngesi vardır.

İnsanoğlu annesinden doğar, eceline doğru akar gider.

Kaçınılmaz gerçek elbet tecelli eder.

Gökyüzünde Güneş, Ay, kendi yörüngelerinde akar gider.



18

Bu akış nereyedir.
Nasıl ki insanın ölümü bir gün gelecektir.
Yıldızların, Ayın, Güneşin, Dünyanın da elbette bir sonu 

vardır.
Son, bir şeyin bitmesi değil, yeni bir şeyin başlamasıdır.
Nasıl ki ağaç tohum meydana getirir, o tohum yeni bir baş-

langıçtır.
Yaşadığımız Galaksi bir gün sona erecek, ama yeni bir olu-

şum elbet tecelli edecektir.
İşte ölüm sonrasını okuyabilmek, “Ulûl Elbâb” makamına 

erenlere nasip olacaktır. 
Yûnus Sûresi 5:

هوَُ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياَء وَالْقمََرَ نوُرًا وَقدََّرَهُ 
نيِنَ وَالْحِسَابَ مَا خَلقََ اللهُّ  مَناَزِلَ لتِعَْلمَُواْ عَدَدَ السِّ

لُ الآياَتِ لقِوَْمٍ يعَْلمَُونَ ذَلكَِ إلِاَّ باِلْحَقِّ يفُصَِّ
Huvellezî cealeş şemse dıyâen vel kamere nûren ve kad-

derehu menâzile li talemû adedes sinîne vel hisâb mâ hala-
kallâhu zâlike illâ bil hakk yufassılul âyâti li kavmin yalemûn

Huve ellezi ceale : O, ki o, yaptı, eyledi, sundu, 
düzenledi, 

El şems dıyaen : Güneş, bir ziya, ışık veren, 
Ve el kamere nuren : Ay, aydınlatan, 
Ke kaddere-hu menazile : Takdir, ölçü, ona, menzil, yörünge, 
Li talemû : Bilmeniz için, 
Adede el sinîn : Adet, sayı, sene, yıl, yaş,
Ve el hisâb : Hesabını, işlem, incelik, 
Mâ halak Allah : Şey, ne, yaratılan, halk edilen, 
Zalike illa bi el hakkı : İşte bu, vardır, ancak, sadece, 

hakikat, gerçek, hakk ile,



19

Yufassılu el âyati : Tafsilatlı açıklama, ayrıntılı, âyet, 
işaret, delil, 

Li kavmin yalemûn : Bir kavim için, topluluk, kimse, 
bilen, 

Meâli: “Ki O’dur güneşi ışık kaynağı yapan ve aydan o nuru 
yansıtan ve onun bir menzili, bir ölçüsü vardır, onunla yılla-
rın sayısını bilirsiniz. Allah’ın halk ettiği şeylerde bir hesap 
vardır. İşte bilen kimselerden olmanız için, tüm varlıkta ha-
kikatleri gösteren en ince ayrıntısına kadar deliller vardır.” 

Güneş, Dünyamızın ışık kaynağıdır.

Güneşin ışığı Aydan da yansır.

Dünyanın Güneş etrafında dönmesiyle aylar oluşur.

Hepsinin belli bir ölçüsü, hesabı vardır.

Varlık kitabını okuyan, nice hakikatlere erişecektir.

Aylar, günler, yıllar, geceler, gündüzler; Güneşin, Ayın, Dün-
yanın belli bir menzilde hareketi ile oluşur.

Enbiyâ Sûresi 33: 

وَهوَُ الَّذِي خَلقََ اللَّيْلَ وَالنَّهاَرَ وَالشَّمْسَ 
وَالْقمََرَ كُلٌّ فيِ فلَكٍَ يسَْبحَُونَ

Ve huvellezî halakal leyle ven nehâre veş şemse vel kamer 
kullun fî felekin yesbehûn 

Ve huve ellezi halaka : O’dur, halk eden, oluşturan, yaratan,
El leyle ve en nehâre : Gece ve gündüz,
Ve el şemse ve el kamer : Güneş ve ay,
Kullun fi felek : Hepsi, uzay, yörünge, felek, bütün 

varlık, 
Yeshebûn : Yüzme, akıp gitme, seyir,

Meâli: “Geceyi ve gündüzü, güneşi ve ayı oluşturan O’dur. 
Bütün hepsi bir yörüngede akıp giderler.” 



20

Dünyanın gecesi, onun kendi gölgesidir.
Dünyanın gündüzü, onun bir yüzünün Güneşe dönük yö-

nüdür.
Güneş, yaşamın kaynağı olarak belirtilir.
Ay, talebenin Kâmil insana yâni Dünyaya bağlı hareket et-

mesidir.

Talebe, öğretmenine uyduğu müddetçe, ilim irfan sahibi 
olacaktır.

Onun için Ayın, Dünyaya bağlı olarak hareket etmesi, yâni 
Dünyaya uyması, öğrencinin öğretmene uyması olarak işa-
ret edilmiştir.

İnsan, yerlere göklere bakarak, yaşamın nasıl oluştuğunu 
ve yaşamı oluşturan gücün ne olduğunu anlamaya çalışmalıdır.

Bu arayışta Hazreti İbrâhîm tüm insanlığa örnek olarak 
gösterilir. 

Hazreti İbrâhîm, göklere ve yerlere baktı, yaratılışı anla-
maya çalıştı.

Hazreti İbrâhîm, gökyüzünde Güneş’i, Ay’ı, yıldızları ince-
lemiş, bunları tanımlamaya çalışmıştır.

En’âm Sûresi 76: “Reâ kevkebâ kâle hâzâ rabbî.”
Meâli: “Yıldıza baktı, Rabbim bu mudur?” dedi.
En’âm Sûresi 77: “Reâ el kamere bâzigan kâle hâzâ rabbî.”
Meâli: “Ortaya çıkan Ay’ı gördü, Rabbim bu mudur?” dedi.
En’âm Sûresi 78: “Reâ el şemse bâzigaten kâle hâzâ rabbî 

hâzâ ekber.”
Meâli: “Ortaya çıkan Güneş’i gördü, bu büyük olan mı Rab-

bim?” dedi.
Hazreti İbrâhim’in yaratıcıyı anlamaya çalışması, Kur’ân’da 

bazı âyetlerde açıklanır.
İbrâhîm’in yaratıcısını araması, tüm insanlara bir örnektir. 



21

İnsan, varlığa yüzünü döndürerek yaratılışı anlamaya ça-
lışmalıdır.

Şahitlik mertebesi, her gün okunan ezanda 20 defa hatırlatılır.

Allah’a şahit olan kimse “Eşhedü” makamına ermiş kişidir.

Eşhedü makamına ermiş kişi, ilmi delillerle varlıktaki ha-
kikatlere ulaşmış kişidir.

Allah’a şahit olmayan kimse ise, sadece duyduklarında ka-
lır, iddialarda kalır.

Çok şey bilir ama bildikleri sadece bir inancın emrivaki 
bilgileridir.

Ezanda günde 20 defa söylenen “Eşhedü-şahit olmak” ko-
nusunu çok iyi anlamalıyız.

Ezanı düzenleyip insanlığa sunan Hazreti Muhammed, şa-
hitlik makamına işaret etmiştir.

Her ezanda iki kez söylenen, “Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah-e-
dindiğiniz ilâhları yok edin, ancak Allah’a şahit olun” uyarısı 
vardır. 

Bir kişi ilâh nedir, hevâsını ilah edinmek nedir bunları bil-
diğinde hevâsından geçer ve ilâh edindiği şeyleri terk eder ve 
Allah’a şahit olma sırrına vâkıf olur.

Furkân Sûresi 43: “E raeyte menittehaze ilâhehu hevâh.” 

Meâli: “Hevâsını ilâh edineni gördün mü?”

Hevâsını ilâh edinen bizler hevâmızı terk etmeden, edin-
diğimiz ilâhları yok etmeden, Allah hakikatine şahit olamayız.

Şahitlik sırrı, şehitlik sırrıdır, yâni kendi varlığından geçme 
sırrıdır. 

Allah’a olan şahitlik, ilmî bir yolculuk iledir. 

İlmel, Aynel, Hakkel Yakîn boyutlarına ermek, kişiyi şahit-
lik makamına erdirecektir.

Bir göz doktoru düşünelim.



22

Doktorun gözü anlamak için gözü hücre hücre incelemesi 
“İlmel Yakîn” boyutudur.

Gözün görme sırrı ve tüm gözlerin aynıyla vazifesini yap-
ması ve birbirine benzemesi “Aynel Yakîn” boyutudur.

Gözü oraya takan kimdir, o gözden görme tecellisi kime 
aittir hakikatine ulaşması “Hakkâl Yakîn” boyutudur.

İşte kişinin, nefs yâni bedenini işlevini ilmen incelemesi, 
bedenindeki işleyişin ve sıfatların ve bedenini tutan kuvveye, 
ilmî olarak şahit olması, İlmel Yakîn boyutudur.

Tüm bedenlerin geldiği ve tüm bedenleri ayakta tutan rûh 
boyutu “Aynel Yakîn” boyutudur. 

Tüm varlıktaki “Nefahtu fîhi min rûhî” üflenen rûh aynı 
rûhtur, aynısıyla Hakk’tır.

Görünen bu âlemi anlamanın yolu “İlmel Yakîn” yoludur

Varlığın birbiriyle aynılık derecesinde yakınlığı ve aynı 
kaynaktan gelişini hissetmenin yolu da “Aynel Yakîn” hissidir.

Tüm varlığı tutan Hakk boyutu da “Hakkâl Yakîn” zevkidir. 
İşte İlmel Yakîn; Tecelliler boyutu olup, bu boyut, varlığın 

varoluşunun ve işleyişinin boyutudur.
Varlığın varoluşu ve işleyişi fiziksel, kimyasal, biyolojik iş-

leyişle mümkündür. 
İşte bunları anlamak “İlmel Yakîn” boyutudur.
Aynel Yakîn ise; rûh boyutudur.
Tüm varlığın geldiği kaynak rûh boyutu olup, tüm varlık-

taki rûh Hakk’ın rûhudur. 
Onun için âyette “Nefahtu fîhi min rûhî- rûhumdan üfle-

dim” der.
İşte tüm varlıkta olan can aynıyla aynı cândır.
“Hakkâl Yakîn” boyutu ise; nûr boyutudur.
Rûh boyutunun geldiği âlem, nûr boyutudur.



23

Nûr Sûresi 35. âyette: “Nûr üzere nûr, Allah yerlerin ve 
göklerin nûrudur” bu hakikate işaret eder.

Her varlıktaki nûr Halk’tır.

Cümle varlıktaki nûr Hakk’tır.

Her varlıktaki nûr ile cümle varlıktaki nûr tek nûrdur ve 
Hakk’tır.

Her varlıktaki damla nûra Muhammed boyutu denir.

Cümle varlığı tutan tek nûra Allah denir.

İşte, şuhûd-i kâlb makamına erenler, Allah’a kendi beden-
lerinde ve varlığın bedeninde şahit olanlardır.

Şahitlik makamına ermeyenler ise, sadece bilgiler cihe-
tinde kalırlar ve biliyormuş gibi anlatırlar.

Onlar sadece bilgileri aktarırlar.

Meâric Sûresi 33-34-35: “Vellezîne hum bi şehâdâtihim 
kâimûn, Vellezîne hum alâ salâtihim yuhâfizûn, Ulâike fî cen-
nâtin mukremûn.”

Meâli: “Allah’a şahit olan kimseler, varlığı her an tutanı, 
sürüp gideni bilen kimselerdir. Onlar, daima Hakk’a bağlı ol-
manın şuurunu muhafaza edenlerdir. İşte onlar huzurun ik-
ram edildiği kimselerdir.”

İşte, Hazreti İbrâhîm şahit olmanın duygusunu insanlığa 
sunmuştur.

Şahit olmadan iman olmaz.

Şahit olmadan mümin olunmaz. 

Hakikati arayan her insan, kendi özündeki İbrâhîmî duy-
guya erişmelidir. 

Hazreti İbrâhîm, atalarının zanlarına göre olan Tanrı inan-
cını ilk reddeden kişi midir, bilemeyiz.

Ama Kur’ân’da, İbrâhîm’in sorgulaması hepimize örnek 
olmalıdır.



24

Anne babadan gelen, kendi zanlarına göre inanılan Tanrı 
inancını kabul etmeyen, annesine babasına; “ben sizin inan-
dığınız Tanrı’ya inanmıyorum diyen” Tanrı’ya şahit olmak is-
teyen her kişi, İbrâhîm damarını taşıyordur. 

Hazreti İbrâhîm, Tevhîd’in babası kabul edilir. 

Kâinat kitabını inceleyerek hakikate ulaşan İbrâhîm, tüm 
insanlara “siz de böyle hakikati arayın” diye örnek gösterildi.

Denildi ki: “Siz de İbrâhîm gibi varlığı inceleyin, varoluşu 
anlayın, var edeni düşünün, Tevhîd idrakine erişin.”

En’âm Sûresi:

75- İşte böylece İbrâhîm; göklerdeki ve yerdeki gücün sa-
hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin ol-
mak için baktı gözlemledi. 

76- Sonra da, gece bir bilememezlik içindeyken bir yıldız 
gördü ve dedi ki: Rabbim bu mudur? Fakat o gelip geçtiği za-
man, gelip geçenlerde sevgiye ulaşamam, dedi. 

77- Sonra da, ortaya çıkan Ay’ı gördüğünde dedi ki: Rab-
bim bu mudur? Fakat o da gelip geçtiği zaman, eğer ben Rab-
bimin hidâyetini anlayamazsam, elbette dalâlette kalan kim-
selerden olurum, dedi. 

78- Sonra da, ortaya çıkan güneşi gördüğünde dedi ki: Bu 
daha büyük olan mıdır Rabbim? Fakat o da gelip geçtiği za-
man dedi ki: Ey kavmim! Ben sizin ortak koştuğunuz şeyler-
den uzağım. 

79- Ben yüzümü Tevhîd üzere, gökleri ve yeri var eden o 
güce çevirdim ve ben O’nun varlığının yanında kendime var-
lık isnat eden değilim. 

Hazreti İbrâhim olmak; varlığı incelemek, varlığın işleyi-
şini düşünmek araştırmak ve tüm kâinattaki tek güç olan Al-
lah hakikatine ulaşmakla mümkündür. 



25

En’âm Sûresi 96:

فاَلقُِ الِإصْباَحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَناً وَالشَّمْسَ وَالْقمََرَ 
حُسْباَناً ذَلكَِ تقَْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَليِمِ

Fâlikul ısbâh ve cealel leyle sekenen veş şemse vel kamere 
husbânâ zâlike takdîrul azîzil alîm 

Fâliku el ısbâhı : Sabahı yarıp çıkaran, aydınlığı ortaya 
çıkaran,

Ve ceale : Yaptı, kıldı, düzenledi, 
El leyle sekenen : Gece, sükûnet yeri, dinlenme, 
Ve e şemse ve el kamer : Güneş ve ay, 
Husbânen : Bir ölçü olarak, hesabıyla, hesaplama, 
Zâlike takdir : İşte bu, takdir, ölçü, 
El azîz : Tüm değerlerin yüce sahibi, tüm 

sıfatların sahibi, 
El alîm : İlmin sahibi, 

Meâli: “Aydınlığı ortaya çıkarandır. Geceyi sükûnet olarak, 
güneşi ve ayı bir ölçü ile düzenleyendir. İşte tüm sıfatların sa-
hibi, ilmin sahibi olanın takdiri budur.” 

Gece ve gündüz Dünyanın iki hâlidir.
Kişinin gecesi, onun gaflet hâlidir.
Kişinin gündüzü, onun irfan bulmuş, aydınlığa erişmiş hâlidir. 
Ayrıca gecenin diğer bir sırrı, Allah’ın ulviyetinde sükûn 

hale geçmektir. 
Nahl Sûresi 81: “Vallâhu ceale lekum mimmâ halaka zılâlen.”
Meâli: “Allah halk ettiği şeylerden size gölgeler sundu.”
Dünyanın gecesi de onun gölgesidir.
İnsan gölgenin ne olduğunu düşünmelidir.
Gölgenin sırrına ermeli, gölgenin aslını görmelidir.
Gölgeyi incelemeli, gölgeyi gölge yapan nedir, onu görmelidir. 



26

Tüm âlem Allah’ın gölgesidir.

Her bir varlık O’nun gölgesidir.

“Zilâl Hû-O’nun gölgesi” Nahl Sûresi 48

Zilâl, “Zû” kelimesinden gelir.

Zû, Zât demektir.

Zilâl, Zât’ın görüntüsü, Zâtın gölgesi demektir. 

İnsan Allah’ın gölgesidir.

Onun beşer bedeni Allah’ın gölgesidir.

Allah ise insanın özüdür. 

İnsan beşer bedeninin aslını, özünü görmelidir.

Nasıl ki bir ağacın gölgesi vardır, Allah’ın gölgesi de insan 
ve tüm varlıktır. 

Ağacın gölgesine bakan ağacı görmüş sayılmaz.

Gördüğü sadece yerde karanlık bir şeydir.

Ağacı görebilmesi için başını kaldırmalı ve gölgeyi oluştu-
ran ağacın kendini görebilmelidir.

Ve gölgeyi ortaya çıkaran Güneş’i görebilmelidir.

İşte insan, bedenin gölge yâni sûret boyutunda kalmamalı 
bedenin aslı olan, bedenin özünü görebilmelidir.

İnsan gölge boyutunda kalmamalıdır, benlikte kalmamalıdır.

Vücûdunun Zâtını görmelidir.

Gölge, Güneş’in ispatıdır. 

İnsan da Allah’ın ispatıdır. 

Gölge kulluk boyutudur, gölgenin aslı Hakk boyutudur.

Kul Hakk birbirinden ayrı değildir.

Yâni ağacın gölgesi ile ağaç birbirinden ayrı değildir.

Kişinin özü Allah’tır, teni O’nun gölgesidir.

İnsan bu sırra ermelidir.



27

Gölgenin aslını görmelidir.

Varlığın aslını görmelidir.

İşte sûretiyle görünen her varlık, Hakk’ın kendi Zâtının 
zâhiridir, kendi gölgesidir.

İnsan varlığın sûretinde kalmamalı, varlığın Zâtını gör-
melidir.

İnsan gölgeyi asıl sanmamalı, gölgeyi gölge yapan gerçeği 
görmelidir.

Nasıl ki ağacın gölgesi her an değişmekte ise, insanın be-
deni de her an değişmektedir.

Kâmil insanlar bu âleme ve her varlığa Allah’ın gölgesi 
diye bakmışlardır.

Nasıl ki ağacın gölgesi ağacın ispatı ise, bu âlem de Al-
lah’ın ispatıdır.

Allah kendini, kendinden açığa çıkan zâhiri âlemle ispat eder.

Gölge ancak Güneş ortaya çıktığında oluşur.

Sabah güneşi doğduğu zaman, her varlığın ve insanın bir 
gölgesi olur. 

Güneş yüksele yüksele, zeval, yâni tam tepeye geldiği va-
kitte, insanın kendinde zâhir olan gölge, gene kendisinde bâtın 
ve müstehlek olur, yâni gizli kalır.

Hakk’ın kendi zâtı Âdemiyetle kâim olan bir gölgedir.

Zâtı Hakk’ın kendi Zâtında, kendi Zâtıyla tecelli eden bu 
âlem, bir gölge mesabesinde olup aslı Hakk’tır. 

İnsanın sûret bedeni bir gölgedir ve her an değişmektedir.

Ama sûret bedenin aslı olan sîret bedeni ise Hakk’ın kendi 
zâtıdır.

Nasıl ki bir ağacın gölgesi her an değişir.

Bu değişim Güneşin hareketliliği sayesindedir.



28

İnsanın bedeninin de her an bir değişim içinde olması, be-
dendeki Allah’ın zâtının tecellileri sayesindedir. 

İşte insanın bedeni, Allah’ın tecelligâhıdır. 
İnsan varlığın sûretinde kalmamalı yâni gölge boyutunda 

kalmamalı, özünü görebilmelidir.
Nahl Sûresi 48: “Onlar, Allah’ın halk ettiği şeylerin göl-

gelerinin dahi sağa sola dönerek, Allah’a secde ettiklerini ve 
tüm var olanların bir bütünlük içinde olduğunu bakıp da gör-
mezler mi?”

İnsan, varlığın sûretini de özün dışa yansıması olarak gö-
rebilmelidir.

Yâni su donduğunda buz adını alır.
Buz eridiğinde aslı olan suya döner.
İşte sûret bedenler de özün kesafet boyutu olarak görü-

lebilmelidir.
İşte gölge de sûretin farklı bir boyutudur.
Tenler cândan, cânlar tenden ayrı değildir.
Tevhîdi bakış, bir olarak bakmanın bakışıdır.
Kesret gibi görünen varlık özünde tek kudret tarafından 

tutulmaktadır. 
Beşer denen tenler boyutu, bir özden süzülüp gelmiştir. 
Ve beşer denen tenler boyutu özden ayrı değildir.



29

AYLARIN SIRRI 

Hakikatte Aylar, Aralık ayından başlar.

Tevbe Sûresi 36: “İnne iddeteş şuhûri indallâh isnâ aşera.”

Meâli: “Muhakkak ki ayların adedi, Allah’ın katında on ikidir.” 

Bakara Sûresi 189: “Yeselûneke anil ehillet kul hiye 
mevâkîtu lin nâsi.”

Meâli: “Sana hilal durumunu sorarlar, de ki o insanlar için 
vakitleri gösterir.”

Kâmil insanlar ayların, günlerin isimlerini nasıl oluştur-
dular?

Ayların her bir isminde ne anlamlar gizlidir?

Ayların isimlerinden bizlere ne gibi mesajlar gelir?

Nasıl kapılar açar?

Aylar ne anlamlar taşıyor?

Ayların, hakikat yolculuğunda yeri nedir?

Kişinin Ayları ne zaman başlar?

Aylar; Ay’ın Dünya etrafındaki dönüşüne bağlı olarak oluş-
turulmuştur. 

Birçok medeniyet kendine göre takvim oluşturmuştur.

Takvim geliştirmenin tarihini Antik Mısır medeniyetine 
kadar takip etmek mümkündür. 

En en eski Mısır takvimlerinde yıl 3 mevsime ayrılır.

Bu takvim, Sirius yıldızının gökteki konumuna göre be-
lirlenir. 



30

Bu 3 mevsim, tarım ürünlerinin ekimi ve toplanması za-
manına denk gelir.

Akhet (tufan, sel) 

Peret (gelişim) 

Ve shemu (hasat)

Daha sonraki dönemlerde geliştirilen ilk Babil takvimleri ise 
iki dolunay arasında geçen 29,5 günlük dönemi esas almıştır. 

Bu sistem dâhilinde Güneş yılından yaklaşık 1 gün daha 
kısa olan 354 günlük bir ay takvimi ortaya çıkmıştır.

Modern takvimlerin temeli 8. yüzyılda atıldı. 

Bu takvimler M.Ö 46 yılında Jül Sezar tarafından kulla-
nıma sokuldu. Bu takvime Jülyen Takvimi ismi verildi. 

Bu takvim son şeklini, M.S 8. yılda imparator Agustus ta-
rafından aldı.

Roma takvimi günümüz takviminden biraz daha farklıdır. 

Günümüz takvimi 1 Ocak ile başlarken Roma takviminde 
yeni yıl Mart ile başlamaktadır.

Tarihsel olarak incelediğimizde, Sümerler ayın devrelerine 
dayalı bir takvim kullanmıştır.

Sümerler ve Babiller ayları, yeni Ay’ın göründüğü gün baş-
latıyorlardı. 

Ay hem kendi çevresinde hem de Dünya’nın çevresinde dö-
nerek aylar oluşturulmuştur. 

Bununla beraber Dünya da Ay ile birlikte Güneş’in etra-
fında döner. 

Bu dönüşler esnasında zaman zaman Ay ile Güneş aynı hi-
zaya denk gelirler.

İşte Ay ve Güneş tam olarak aynı hizaya geldiklerinde çe-
kim güçleri birleşir. 



31

Bu toplam güç en yüksek seviyeye erişir ve sular Dünya 
yüzeyinden dışa doğru çekilir. 

Bu dönemler ay takviminde yeni ay ve dolunay evrele-
rine denk gelir. 

İlk dördün ve son dördün evreleri ise Güneş’in çekim gü-
cünün en aza indiği ve daha çok Ay’ın çekim gücünün çalış-
maya başladığı evrelerdir. 

Böyle zamanlarda yükselen sular yeniden aşağı doğru geri 
çekilmeye başlar. Biz bu yükselme ve alçalma durumlarına kı-
saca gelgit diyoruz.

Okyanuslardaki su çok büyük bir kütle oluşturduğu için 
yükselip alçalması gözle görülür derecededir. 

Ancak gerçekte suların yükselip alçalma durumu sadece 
okyanuslarda gerçekleşmez. 

Suyun olduğu her yerde bu olgu vardır. 

Buna bitkiler de dâhildir. 

Ay takvimi tam da bu noktada önem kazanır.

Ay’ın ve Güneş’in etkisiyle sular yükselmeye başladığı 
zaman, toprak içinde yer alan sular da yukarı doğru yüksel-
meye başlar. 

Böylece bitkiler için üçüncü bir su alma yolu daha oluş-
muş olur: “Ay’ın ve Güneş’in ortak çekim gücü.”

Artık su daha yukarılara çok daha kolay yükselebilir. 

Böylece bitkilerin daha fazla enerji harcamalarına gerek 
kalmaz. 

Bitkiler artan bu enerji fazlasını daha iyi büyümek, bes-
lenmek ve korunmak için kullanabilirler.

Her ayda olan hava değişiminin, çevre şartlarının, insan 
üzerinde etkileri iyi incelenmelidir.



32

Gündüzün, karanlığın, insanın bedeninde kimyasal salı-
nımları iyi incelenmelidir. 

Güneşin, insan ve her varlığın üzerindeki etkileri iyi araş-
tırılmalıdır.

Nuh Sûresi 16: “Işık veren güneşi düzenleyendir ve ışığı 
yansıtan ayı düzenleyendir.”

Yûnus Sûresi 5: “Ki O’dur güneşi ışık kaynağı yapan ve ay-
dan o nuru yansıtan.”

Güneşten gelen ışık, her varlığı etkiler.

Ayrıca Aydan yansıyan Güneş ışığı insanın üzerinde ayrı 
bir etki yapar.

Kur’ân’da başlı başına “Güneş-Şems Sûresi” vardır.

Şems Sûresinde hem Güneş hem de Ay kelimesi geçer.

Ayrıca başlı başına “Ay-Kamer Sûresi” vardır.

Şems Sûresi:

1- Güneşe ve aydınlığın gelişine. 

2- Ayı takip ettirene.

3- Gündüzü açığa çıkarana.

4- Geceyi kaplatana.

5- Gökyüzüne ve onu düzenleyene. 

6- Yeryüzüne ve onu yayıp döşeyene.

7- Kişiye ve onu sıfatları ile düzenleyene.

8- Hakikatlerden sapmanın ve fenalardan sakınıp ortak 
koşmamanın ne olduğu bildirildi. 

9- Hakikatlerle cehaletten temizlenen kimse, o kurtulmuştur. 

10- Birliği anlayamayan kimse ise kaybeder. 

11- Semûd kavmi, kendilerini büyük görmekten hakikat-
leri yalanladılar. 

12- Şirk koşan o halleriyle hareket ettiler. 



33

13- Allah’ın resulü onlara Allah’ın var ettiği bir deveyi 
verdi ve onu bakıp sulayın, dedi. 

14- 15- Onun anlattığı hakikatleri yalanladılar. Öyle ki bü-
tünlüğü anlamayıp ikilik hallerinde kaldılar ve onlar kendile-
rinde olan Rabbin hakikatlerini cehaletleriyle örttüler. Onlar 
fenalarda kaldılar, sonra da dağılıp gittiler ve akıbetlerinden 
de korkmadılar. 

İşte Ayların oluşumu, Güneş ve Ay sayesindedir.

Şimdi Ayları bir bir inceleyelim.

ARALIK AYI

Hakikatte aylar Aralık ayında başlar.

Bir şey aralanmadan ötesi görülemez.

Bir şey aralanmadan içeri girilemez.

Kapı aralanmadan odaya girilemez.

Kapı aralanmadan fetih başlayamaz.

Allah’ın sûret kapıları aralanmadan, enfüs boyutuna adım 
atılamaz.

Allah, tohumun kabuğunu aralar ve içinde olan açığa çık-
maya başlar.

Enfüsten afâka olan açığa çıkış, bir aralanmanın başla-
ması ile olur.

Annenin yumurta çeperi aralanır, sperm öyle içeri alınır.

Yumurtanın kabuğu aralanır, sonra civciv dışarı çıkmaya 
başlar.

Aralık Ayı, varlıkta her an tecelli etmektedir.

Kişinin gönlünde bir arayışın ateşi yanmadan, o gönül 
aralanmaz.

Gönül aralanmadan, oradaki ilâhi aşkın ateşi yanmaz.



34

Yâni Aralık Ayı gelmeden, Ocak Ayına erişilemez.

Aralık, arayışın sırrıdır.

Merakla başlayan arayış, gönlün aralanmasına kapı açar.

Gönlün Aralık Ayı, gönülde tecelli eden; merakın, öğrenme 
isteğinin, arayışın duygusunun filizlenmesinin ayıdır. 

Aralık, gönle düşen hakikatin arama aralanışıdır.

Aralık, gönlünde arayış olanların ayıdır.

Gönlü aralananların ayıdır.

Sorup arayanların, gönülleri aralanır, oradan yansıyan ışık, 
arayana hakikatin yolunu açar, aralar.

Gönülde oluşan aşk, gönülü aralar, maşuğuna doğru yol 
aldırır.

İşte Aralık Ayı, bir yolun başlama ayıdır.

Bir duygunun filizlenme ayıdır.

Sorup arayanların ayıdır, Aralık Ayı.

Hakikati merak edenleri ayıdır, Aralık Ayı.

İçine ateş düşenlerin ayıdır, Aralık Ayı.

Allah hakikatini arayanların ayıdır, Aralık Ayı.

Gönüllerin aralandığı, oradan hakikat yolunun açılmaya 
başlamasıdır, Aralık Ayı.

Kişi, Allah ile arasında mesafe var sanır.

İşte mesafesizliği, yâni aranın olmadığını anlamanın baş-
langıcı, Aralık Ayıdır.

Aralık Ayına erişenin, ilim yolu, şahitlik yolu, fetih yolu 
başlamıştır. 

Hakikati arayanların duygusudur, Aralık Ayı.

Hakikati arayanlar, muhakkak ki hakikati arayanlarla aynı 
yolda buluşurlar.



35

Kâmil insanlar, gönlü Aralık ayına erişenlere, yâni gönlü 
aralananlara yardımcı olurlar.

İnsan, Allah ayrı kendisi ayrı zanneder.
Allah ile arasında mesafe var zanneder.
Aralık, ara kelimesinden gelir.
Allah’ı bilmeyen kişinin gönlü, Allah ile arasında mesafe 

var sanır, aralık var sanır.
İşte bu aralığın kapanması, aralığın olmadığının anlaşıl-

ması, hakikati bilmekle tecelli edecektir. 
Aralık ayının ismi; gönlünde açılma olan, aralanma olan, 

hakikati arayan kişiler için konulmuştur.
Enbiyâ Sûresi 7: “Ve mâ erselnâ kableke illâ ricâlen nûhî 

ileyhim feselû ehlez zikri in kuntum lâ talemûn.”
Meâli: “Senden önce de onlara sunduğumuz hakikatleri bil-

dirmek için açığa çıkan kâmil kişiler, Bizi anlatmaktan başka 
bir şey için açığa çıkmadı. Eğer hakikatleri bilmiyorsanız ha-
kikatleri anlayıp anlatanlara sorun.” 

Tâ-Hâ Sûresi 135: “Kul kullun muterebbisun fe terabbesû, 
fe se talemûne men ashâbus sırâtıs seviyyi ve menihtedâ.”

Kul kullun muterebbis : De ki, herkes, bekleyenler, arayanlar, 
gözlemleyenler, 

Fe terabbesû : Öyleyse, bekleyin, gözlemleyin, arayın, 
Fe se talemûne : Artık, yakında bileceksiniz, belki 

bilirsiniz, 
Men ashâbu : Kim, ashab, sahip, ehil olan,
Es sırâtı es seviyyi : Sıratı Mustakîm, dosdoğru yolda olan,
Ve men ihtedâ : Kim, Hakk’a yol buldu,

Meâli: “De ki: Hakikatleri arayıp gözlemleyenler gibi siz de 
arayıp gözlemleyin. Dosdoğru yolda olup hakikatlere ehil olan 
kimdir ve Hakk’a yol bulan kimdir, belki yakında bilirsiniz.” 

Kur’ân’da bildirildiği gibi; gönlü Aralık ayına erişenler…



36

Yâni gönlü aralananlar…

Yâni gönlü bir arayışa düşenler, Hakk’a ve hakikatlere eri-
şeceklerdir. 

Sorup araştıranlar muhakkak ki aradıkları cevapları bu-
lacaklardır.

Kur’ân, sorup araştırmamızı öğütler. 

Bize verilen beyin, akıl; sormak, düşünmek, aramak, araş-
tırmak, hakikate ulaşmak için sunuldu.

Kur’ân, duyduğumuz her sözün aslını aramamızı bize tav-
siye eder.

“E fe lâ takılûn-akletmez misiniz?”

“Leallekum tuselûn-sorup araştırmaz mısınız?”

“Leallekum tefekkerûn-derin düşünmez misiniz?”

“Leallekum tezekkerûn-hakikatlere dayalı bakmaz mısınız?”

Kur’ân’da böyle onlarca âyetler vardır.

Kur’ân’ın yarıya yakını, düşünmek, araştırmak, akıl et-
mek üzeredir.

Hep “soru sorma dinden çıkarsın” diye korkuttular.

“Allah hakkında sorma, din hakkında sorma” diye kor-
kuttular.

Gönüllerin aralanmasının önüne geçtiler.

Oysa düşünmenin, anlamanın yolu, sormaktan geçer.

Gönlünde arayış olmayanın, gönlü aralanabilir mi hiç?

Kur’ân’da “Yeselune” sorarlar, araştırırlar âyetleri vardır.

Öğrenmenin yolu soru sormaktan geçer.

Anlamanın yolu soru sormaktan geçer.

Tanımak, anlamak, idrak etmek için soru sormak gerekir.

Çocuk küçük yaşta gördüğü nesneleri öğrenmek için “Anne 
bu ne, baba bu ne?” diye sorular sorar.



37

Aslında çocuk saflığında sorgulamak, Aralık ayının sırrıdır.

Eşyanın hakikatine erişmek için soru sormak, Aralık Ayı-
nın sırrıdır.

“Yeselune ke-sana sorarlar” Bakara Sûresi 189-215-217-
219-220-222-273

Merak; öğrenmek isteği, tanıma isteği, iletişim kurma is-
teğidir.

Merak; gönlün aralanışına götürür, yâni hakikati arayışa 
götürür.

Bir şeyi öğrenmek için soru sorulur.

Sorular sayesinde yaşamın oluşumunu, maddenin oluşu-
munu, tanımı, ne işe yaradığını anlarız. 

Sorular sayesinde kendi bedenlerimizin nasıl var oldu-
ğunu anlamaya çalışırız.

Sorular sayesinde bir olayı net olarak anlamaya çalışırız.

Bilmediğiniz bir durumu en kısa ve en rahatça ele alma 
durumu soru sormaktır. 

İşte soru sormak, aramanın, gönlü aralamanın yoludur.

Kendini bilmek, varlığın yaratılışını anlamak için sorup 
araştıranların ayı olan, Aralık Ayı başlamıştır. 

Kur’ân’da sormamız, düşünmemiz, akletmemiz tavsiye edilir.

İnsan, gördüğü varlığın nasıl var olduğunu düşünmelidir.

İnsan kendi bedenine dönmeli “Bu beden nasıl var oldu?” 
diye sorgulamalıdır.

Gördüğün bedenlere bakıp “Bunlar nasıl var oldu?” demelidir.

Varoluşu düşünmeli, var edeni düşünmelidir.

Doğumu ve ölümü düşünmelidir.

Hiç durmadan devam eden, yaşam sürecini düşünmelidir.

Varlığın özünde olan kudreti düşünmelidir. 



38

Bir atomun özündeki gücü düşünmelidir.
Atomların birleşimiyle olan bedenlenmeyi düşünmelidir.
Nereden geldik nereye gidiyoruz diye düşünmelidir.
“Yaşam nedir, yaşamın sırrı nedir?” düşünmelidir.	
Düşünmek, sorgulamak, varlığın özüne bakmak, kişinin 

Aralık ayını başlatacaktır. 
Sorup araştırmanın duygusu, gönlü aralayacaktır.
Kendi aslını bilmek isteyenin gönlü muhakkak ki bir titre-

şim içinde aralanacak, hakikatin yolu açılacaktır.
İşte hakikatin yolunun açılması, Aralık ayı sırrıdır.
Aralık Ayının İngilizce ve Fransızca kökeni Decembre. 
Latincesi December olan bu ay Roma takviminde 10. ay 

olarak bilinir. 
Bu ayın Latince anlamının kelime kökü decem- on (10) 

anlamındadır. 
Eski Türkçede bu ay Kânunuevvel iken Cumhuriyetten 

sonra Aralık denmeye başlanmıştır. 
Belli kaynaklara göre bunun sebebi Kasım ayı ile Ocak ayı 

arasında kaldığı için olduğu düşünülmektedir. 
Sözcüğün tarihini 1390 tarihindeki “Beni-Fezare ile Be-

ni-Abs aralıkın [arasını] ıslah etdi.” satırlarına kadar takip 
etmek mümkündür.

Eski adı “Kânunuevvel”dir.
Bir şeyin ve her şeyin başı sonu, kanundur.
Varlık Allah’ın kanunları ile sarılıdır.
Bu hakikati anlamak isteyenin gönlü aralanır, Aralık olur.
Hakikat ancak onlara tebliğ edilir. 
Kul ile Allah’ın arası zannî olarak aralı idi, yâni ayrı sa-

nılır idi.
Yâni kul kendine benlik isnat ederdi ve Allah ile bir oldu-

ğunun farkında değildi.



39

Kul ile Allah arasında aralık olmadığını anlamak için bir 
Mürşid-i Kâmil’e varılır.

İşte, bir Mürşid-i Kâmil’le buluşanın Aralık Ayı başlamıştır.
Aralık makamına erişenlerin, Allah hakikatini arama yol-

culuğu başlamıştır.
Kendini fethetme ayı başlamıştır.
Kur’ân’da başlı başına Fatiha Sûresi vardır.
Fatiha, kapıların aralanıp, içeriye girilmesi demektir.
İnsanın teni, beden şehrinin kapısıdır.
Bu kapı aralanmalı ki kişinin kendini bilme yolculuğu baş-

lasın, kendini fethetme süreci başlasın.
İnsan, kendi vücûdunu “Fâtiha-fethedilecek kitâb” bilmelidir.
İnsan, kendi vücûd kitâbına dönmeli, bu kitâbın sayfalarını 

aralamalı ve orada nice hakikatleri fethetmeye çalışmalıdır. 
İnsan, kendinin ve varlığın nasıl var olduğunu her zaman 

düşünmelidir. 
İşte Aralık Ayı, gönülleri aralanların, hakikati arayanla-

rın ayıdır.
Gönlünde arayış başlayanların, gönül ocakları yanmaya 

başlayacaktır.
Gönlünde arayış başlayanın, yâni gönlü Aralık ayına eri-

şenin, bir Mürşid-i Kâmil’le buluşması gerekir. 
Ki ona yol gösterilsin.
Aradığı tüm soruların cevabının kendinde ve varlığın 

özünde olduğu bildirilsin.

OCAK AYI
İlâhi aşk, gönülde ışık verince, o gönül bir ocak gibi ya-

nar, tutuşur.
Gönül ocakları yananların, gönlü aşkla ısınanların ayı-

dır, Ocak Ayı.



40

Gönlü tutuşanların ayıdır, Ocak Ayı.

Gönül ocakları tüten, aşka kanat açanların ayıdır, Ocak Ayı.

Nasıl ki evlerde ocak yanar, o ocakta ekmek pişer, yemek 
pişer.

İşte gönül ocakları yananların; pişmeye, olmaya, olgunlaş-
maya başlamanın ayıdır, Ocak Ayı.

Hakk yolunda aşk ateşiyle pişip, Hakk’a erme yolculuğu 
başlayanlarındır, Ocak Ayı.

Bir Mürşid-i Kâmil’le buluşan kişinin gönlünde ocak yan-
maya başlar.

Mürşid-i Kâmil’den nasip alınan tebliğ ile gönüller tutuş-
maya, aşk ateşi yanmaya başlar.

İşte gönlünde ilâhi arayışın ocağı yananların, Ocak Ayı 
başlamıştır, Ocak makamı başlamıştır.

Gönlü hakikatlere aralanan kişinin Aralık ayı başlamıştır.

Çünkü aralanan kapıdan geçilir.

Kapalı kapıdan geçilemez.

Kapı aralanmalı ki ve ardından açılmalı ki o kapıdan içeri 
adım atılsın.

O kapıdan içeri adım atılması, Ocak ayına adım atılmasıdır. 

Gönlü aralanan kişinin hakikat yolculuğu başlamıştır.

Hakikat yolculuğu başlayan kişinin gönlünde aşk ateşi tu-
tuşmuştur.

Yâni ocağı tutuşmuştur.

Yâni Ocak ayı başlamıştır.

Tohumun içinde bir ocak yanmadan, o tohumdan filiz 
açığa çıkmaz.

Yumurtanın içinde belli bir ısı oluşmadan, yâni ocak yan-
madan, civcivin oluşması başlamaz.



41

Bir evde ocak yandığında, bacasından duman tüter.

Dumanlanma; arayıp sorgulama, gönlüne hakikat arayışı-
nın ateşi düşmesi durumudur.

Kur’ân’da geçen Duhân Sûresi, duman sûresidir.

Gönlü dalgalanan kişi Duhân’a erişmiş kişidir.

Din diye bildikleri ile ona sunulan hakikatler arasında dal-
galanma yaşar.

Ve gönül kendine yol bulur.

İşte Ocak Ayı, gönülde ilâhi ocağın tutuşması anlamına gelir.

Kâmil insanlar, bu ayı bu anlam üzere oluşturmuşlardır.

Gönlünde arayışın ocağı yananlar, ilâhi aşka kapı açarlar.

Gönlü tutuşmayanın, gönül ocağı yanmayanın, aşkı olamaz.

Aşk gönülde tutuşan bir ocaktır.

Aşk, gönlü aralanan kişiyi hakikatlere akıp götürür.

Aşk gönülde yanıp tutuşan bir ocaktır.

O ocak kişiyi yanıp kül eyler.

Aşk duygusu kişiyi kendinden geçirir. 

Aşk duygusu nasıl tarif edilir ki?

Gönlünde ocak yanan bilir o duyguyu.

Gönlü yanıp tutuşan bilir o duyguyu.

Aşka erişen tadar o ulvî duyguyu.

Gönül ocağı sönmeyen bilir o duyguyu.

Gönlünde ocak yanmayan aşka erebilir mi?

Aşk duygusu, tüm bedeni alır, bir ateşe, bir ocağa atıverir. 

Aşk ateşi, bir Cânandan gelir yakıverir.

Tekrar O Cânana bağlayıverir. 

Elsiz, ayaksız, bedensiz bırakıverir. 

Tüm duyguları, düşünceleri aşk duygusuna bağlayıverir.



42

Başka bir şey düşünmez ediverir.

Beden bir Cânanda eriyiverir.

Tüm beden Aşka secde ediverir.

O secdeden asla kalkmaz, secdede kalıverir.

Beden bir gönüle hapsoluverir.

Gönül illâ Aşk, illâ Aşk diye haykırıverir. 

Bir Cânan tüm âlemi sarıverir.

O’ndan gayrı bilinmez, her yerden O görünüverir.

Aşk duygusu tertemizdir, saftır, kirlilik barındırmaz.

Aşk gönüllerde çağlayan ırmak olur, her yere akıverir. 

Aşk gönülde Güneş olur, ışığı her yeri sarıverir.

Gözler aşkın nûruyla kamaşır, başka şey görmez oluverir. 

Gönül aşktan gayrı bir şey bilmez oluverir.

Aşkı taşıyan melekler bile, bu duyguyu taşıyamamış.

O duygu ancak insana bahşedilmiş. 

O ulvî duyguyu ancak gönül taşıyıverir.

Nice ulvî zevkler geliverir.

Nice güzellikler yeşeriverir. 

İşte gönlünde ateş yananların ayıdır, Ocak Ayı.

Gönlünde aşk ateşi tutuşanlarındır, Ocak Ayı.

Aşk ateşi tüm bedeni sarıverir.

Hakk yoluna salıverir.

Bir Cânana kul ediverir.

Nasıl ki ocakta her şey yanar, kalıplar erir gider. 

Aşk ateşi de bedenden geçirir, bedenin sahibine secde ettirir.

Aşk ikilikten geçirir, ikiyi aynı eder, birliğe erdirir.

Aşk uçurur, aşk duyurur, aşk gördürür.

Aşk hissettirir, aşk vardırır.



43

Aşk eritir, aşk oldurur, aşk kavuşturur.
İşte Ocak Ayı, hakikati arayanların gönlünde ilâhi aşkın 

tutuştuğu aydır. 
Onların gönlünde yanan ocak hiç sönmeden devam eder 

gider.
Onların aşk duygusu hevâ, heves değildir.
Gelip geçici değil, dâim kalıcıdır.

İşte gönlünde ilâhi aşk ateşi yananlar, ocakları tütenler 
hakikat yoluna dâhil olurlar.

Bir Mürşid-i Kâmil’in elinden tutularak alınan tebliğ ile 
hakikati anlama yolculuğu başlar.

İrşad yolculuğu, Allah’ın ilmi ile olur. 
Gönlünde aşk ateşi yananlar, alınan tebliğ ile, kendi var-

lıklarından yavaş yavaş geçerler ve Allah’a teslimiyete hazır-
lanırlar.

Allah, ilim sıfatı ile kişiyi irşâd eder.
Toplumda mürşid diye anılan kimseler, Allah’a yol göste-

ren kimselerdir.
Lâkin onlar irşad edemezler, sadece irşad yolunu gösterirler.
Onlar sadece tebliğ ederler, yâni irşad yolu ve yöntemiyle 

ilgili ilme dayalı bilgiler verirler. 
Mürşid dediğimiz kâmil kimseler, “İllâ belâgan” âyetinin 

işaret ettiği gibi, sadece tebliğ ederler. 
Yâni ilme dayalı bilgiler verirler.
Bu bilgiler, tüm varlık kitabında Allah’ın ilminin satır satır 

yazılı olduğu, varlığın öz boyutu ile ilgili bilgilerdir.
Hakk yolunun Mürşid-i Kâmilleri, hakikatleri arayanlara 

yol gösterirler. 
Onun için birçok Kâmil insan şöyle demiştir “Mürşid olan 

Allah’ın alîm isminin tecellisi olan ilimdir.”



44

Bizleri her varlıktan her an Allah’ın ilmi irşad eder.
Yâni bizleri irşad edecek olan Allah’tır.
Kâmil insanlar, yalnızca nereye bakmamızı nereden ilmi 

alacağımızı gösterirler. 
Yâni İlme ait olan bilgileri tebliğ ederler.
Bizi irşad eden Allah’ın ilmidir.
Alîm olan Allah’tır, ilmin sahibi O’dur.
O ilmiyle bizi irşad eder.
Kâmil kişiler, Allah’ın rüşd esmâsıyla ilm-i irfan yolunda 

olgunlaşmış kişilerdir.
Kâmil bir insanın tanımanın incelikleri şöyledir: 
Gelen talebeyi ilk anda Hakk’a yönlendirir.
Talebelik makamına gelen kişiyi, ilk anda kendi vücûduna 

döndürür.
Tüm aradığı soruların cevabının kendinde olduğunu belirtir.
Yolun da yolcunun da kendisinin olduğunu belirtir. 
El etek öptürmez. 
Tevhîd şuurundan ayrılmaz.
Sözleri ve yaşantısı tutarlılık içindedir.
Alnının teriyle çalışır karnını doyurur.
Kimini büyük görüp, kimini küçük görmez.
İnsanları, inançlarına, ibadetlerine göre kültürlerine göre 

ayırmaz.
Kızmaz, kimseyi kötülemez.
İnsanları Allah’la, şeytanla korkutmaz.
Kendilerini gerçek mürşîd, başkalarını sahte ilan etmez.
Kendilerini evliya, veli, gavs, mehdî, mesîh, seçilmiş ilan 

etmez.
Dedikodu, fitnelik, fesatlık bilmez.



45

Sabırlıdırlar, her şeyin hikmetini arar.

Kendilerine hidâyet verilmiş başkalarını hidâyetsiz ilan 
etmez.

Zenginlik, makam, saltanat derdine düşmez.

Tekasür Sûresinde belirtildiği gibi, çoğalma derdine, bu 
kadar müridim var, hâlifem var derdine düşmez.

İnsanları şeriatlı-şeriatsız diye ayırmaz. 

Onlar bilirler ki bu âlem Allah’ın şeriatıdır, Ulvî nizâmıdır. 

Gelen talebeye hemen, varlığın ilim boyutuna bakmasını 
tavsiye eder.

Varlıktaki işleyişi anlamasını tavsiye eder.

İşte, Allah’ın “El Reşîd- El Mürşîd” esmâları, varlığın ol-
gunlaşmasında her an tecelli eder.

Bu esmâ boyutuyla bağ kuran kâmil insanlar da, kişilerin 
ilm-i irfan yolunda yol almalarına vesile olurlar.

Allah, ilmiyle kişiyi irşad eder. 

Alîm olan Allah’tır, ilmiyle yol gösteren O’dur. 

İlmiyle irşad eden O’dur.

İşte bir Mürşid-i Kâmil’le buluşma zamanına Ocak Ayı de-
nilmiştir.

Mürşid-i Kâmil, gelen talebenin gönlünde bir Ocak yakar.

Bu ocak tüttükçe, talebe Hakk yolunda yol alır.

Aşk ateşi sönmeyenler, muhakkak ki “İlmel Yakîn, Aynel 
Yakîn, Hakkâl Yakîn” boyutlarına ulaşır.

Varoluşu ve Var edeni anlamanın ve bir teslimiyet içinde 
olmanın ilmî ve edebî yolu, hissiyatı bu makamlardan geçer.

Görünen bu âlem nasıl varolmuştur ve nereden varolmuş-
tur ve işleyişi nasıldır?

İlm-el Yakîn-İlmel Yakîn: 



46

Tekasür Sûresi 5-6: “Kellâ lev talemûne ilmel yakîn, le te-
revunnel cahîm.”

Meâli: “Eğer hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz, elbette 
cehaletin o benlik hallerini anlayıp tanırsınız.”

Ayn-el Yakîn- Aynel Yakîn

Tekasür Sûresi 7: “Summe le terevunnehâ aynel yakîn: 

Meâli: “Ardından O’nu aynel yakîn görüp anlayacaksınız.” 

Hakk-el Yakîn- Hakkâl Yakîn

Vakıâ Sûresi 95: “İnne hâzâ le huve hakkul yakîn.” 

Meâli: “Muhakkak ki kesin olan o gerçek elbette budur.”

Şimdi, İlmel Yakîn, Aynel Yakîn, Hakkâl Yakîn makamla-
rını kısaca inceleyelim.

İlmel Yakîn: 

Tüm kâinat kitabı Allah’ın ilminin yazılı olduğu sayfalardır. 

Hakikatler kâinat kitabında satır satır yazılıdır.

Her varlık ilmin sonsuz sayfalarıdır.

Varoluşu ve Var edeni anlamak, ancak ve ancak varlık ki-
tabındaki ilmi okumakla, anlamakla mümkündür.

İlim Allah’ın alîm sıfatının tecellileridir ve tüm varlık bu 
ilimle açığa çıkar, varlık sayfalarında hep o ilim yazılıdır.

Kişinin Hakk’ı kesin delilleriyle bilmesi, kâinattaki Mate-
matik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutlarını ve bunların varlık-
taki işleyişini idrak etmesiyle mümkündür.

Varlık nasıl varolmuştur ve nasıl işlemektedir?

Varlığın varoluşundaki muhteşem sistem nedir?

Varlığın işleyişindeki muhteşem sistem nasıldır?

Hep bunların cevabı, varlığı saran ilmin boyutları olan Ma-
tematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutlarında gizlidir.

Varlıktaki ilmî boyutlar, bunlardır.



47

İşte İlmel yakîn; kâinatta her an olmakta olan tecellileri 
idrak etme boyutudur. 

Varlığın beşeri sistemi olan, Matematik, Fizik, Kimya, Bi-
yolojik işleyişi okumak, anlamak “İlmel Yakîn” boyutudur.

Varlığın oluşumu ve işleyişindeki, Fiziksel, Kimyasal, Bi-
yolojik işleyiş, hepsini saran Matematiksel yapı, varlığın va-
roluşundaki ve işleyişindeki ilmî boyutlardır. 

İşte bunlara yakın olmak “İlmel Yakîn” boyuttur.
Her varlıktaki işleyişin ilmî boyutu o varlığın varoluşunu 

bizlere gösterir.
Mİsâl; gözün varoluşu ve gözün görmesi ilmî bir işleyiş iledir. 

İlmel Yâkin boyuta yönelebilmek için, bir Mürşid-i Kâ-
mil’den İlm-i Tevhîd dersleri almakla başlar.

İlm-i Tevhîd dersleri, talebeyi varlığın özüne yönlendirir.

Talebeye verilen, ilme dayalı bilgiler, talebenin tefekkür 
yolunu açar.

Ve talebenin hakikati anlama yolculuğu başlar.
Aynel Yakîn: 

Ayn kelimesi; bakış, göz, zat, benzer, seyretmek, tıpkısı, 
kendisi, aynısı gibi birçok anlamlara gelir. 

Kişi, her varlıkta Hakk’a ait olan aynılıkları müşahede etti-
ğinde yâni şahit olduğunda yâni gördüğünde bu makamı anlar. 

Varlık farklı farklı görünse de her varlığı tutan aynılık bo-
yutu vardır. 

Yâni şöyle örnek verirsek; elektrik, lambada da, fırında da, 
buzdolabında da aynıdır. 

Buzun da, karın da, dolunun da, bulutun da özü sudur.
İşte her varlıkta olan rûh aynıyla Hakk’a aittir.

Rûh’tan açığa çıkan fiil ve sıfatlar tüm varlıkta aynıyla 
Hakk’a aittir.



48

Tüm bedenleri tutan Zât, ayniyle Hakk’tır. 
Hangi varlığa bakarsak bakalım, her varlıkta aynılık de-

receleri vardır.
Her varlığın içindeki işleyiş, sıfatlar birbirinin aynısıdır.
Mesela, her varlıkta hayy sıfatı, ilim sıfatı, kudret sıfatı 

aynısıyla tecelli eder.
Her varlık Allah’ın irade sıfatının tecellisidir.
İrade sıfatı varlıkta her an tecelli eder. 
Tüm varlığı tutan tek Zât, Hakk’ın Zâtıdır.. 
Hallacı Mansur bu zevkle “Enel Hakk” dedi. 
Aynîyle bu kâinat “Zatı Mutlak” olanı gösterir.
Ayn makamında talebe rûh sırrına vâkıf olur, bilir ki ken-

dindeki ve varlıktaki rûh aynıyla Hakk’tır.
Rûh’tan akıp gelen sıfatlar ve sıfatların birleşimiyle olu-

şan bedenlerin özü aynı tecellilerden oluşur.
Her bedende hayy sıfatı tecelli eder.
Her bedende ilim sıfatı tecelli eder.
Her bedende kudret sıfatı tecelli eder.
Tüm sıfatlar her varlıkta aynısıyla kendini gösterir.
Tüm cihazları çalıştıran elektrik gibi… 
Hakkâl Yakîn:
Hakkâl Yakîn nûr boyutudur.
Yâni damlanın deryadan, deryanın damladan ayrı olma-

dığı boyuttur. 
Muhammed makamıdır. 
Halk makamıdır.
“Allah ile Muhammedi gördüm bir vücûd” bu sırra işarettir.
Talebe, Hakk Halk sırrına vâkıf olur. 
İşte bu kâinat halkiyet sırrıdır ve Hakk ile kâimdir.



49

Hakkâl Yakîn, Halk ve Hakk birbirinden ayrı değildir ha-
kikatidir. 

Halkiyette Hakk vardır. 
İşte kesin olan gerçek Halk Hakk yakınlığıdır, aynılığıdır.
Yâni damlalar deryanın kendisidir.
Damlada Hakk, deryada Hakk ayniyle Hakk’tır.
İşte Ocak Ayı, gönüllerinde ilâhi aşkın ocağının yandığı Aydır.
İşte gönlünde ocak yananların, aşk ateşi tutuşanların duy-

gularına, Ocak Ayı adı verilmiştir.
İngilizcede Ocak ayının ismi bir yüzü sağa bir yüzü sola 

bakan Roma Tanrısı Janus’dan gelmektedir. 
Çünkü Ocak Ayının iki yüzü vardır. 
Bir yüzü geçen senenin bitişini simgelerken diğer yüzü 

yeni bir senenin başlangıcını temsil etmektedir. 
Ocak ayının Latincesi ise Januarius mensis “Janus’un ayı” 

olarak isimlendirilmiştir. 
Türkçede Ocak ayının ismi “fırın” sözcüğünden gelmektedir. 
Kış aylarında yemek pişirmek adına ateş yakılan yere “ocak” 

denir ve Ocak ayı, adını buradan almaktadır. 
Ancak aslen “ocak” sözcüğünün tarihini Divan-ı Lugati’t 

Türk’e, yâni 1073’e kadar takip etmek mümkündür. 
Bu sözlükte “ocak” sözcüğü, Arapçadaki “al-kānūn” sözcü-

ğünün karşılığı olarak verilmektedir. 
Hatta ilginç bir ek bilgi olarak, Arapçada Aralık ayı “ka-

nun-u evvel” olarak da bilinir: 
Yâni Aralık, “Ocak’tan önce” anlamına gelmektedir.
Ocak ayına “al-kānūn” denilmesinin hikmeti, Hakk yolunda 

talebe Allah’ın yasaları ile tanışır.
Bu yasalar; yaratma yasaları, işleyiş yasaları, ilâhi nizam 

yasalarıdır.



50

Yaratma yasalarına “din” adı verilir.

İşleyiş yasalarına “sünnetullah” adı verilir.

İlâhi nizam yasalarına “şeriat” adı verilir. 

Toplumda, din diye bilinen insanların inançlarıdır.

“Benim dinim” diyenler, aslında kendi inançlarını dile ge-
tirirler.

Kur’ân’a göre din Allah’a aittir.

Mü’min Sûresi 14: “Lehu el din-Din O’nundur.” 

Mü’min Sûresi 65: “Lehu el din-Din O’nundur.”

Zümer Sûresi 11: “Lehu el din-Din O’nundur.” 

Nahl Sûresi 52: “Ve lehu ed dinu vasıben-ve din daima 
O’nundur.”

Peki, Kur’ân ölçüsüyle din nedir?

Kur’ân’ı incelediğimizde Yûsuf Sûresi 76. âyette ve Rûm Sû-
resi 30. âyette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulaşıyoruz. 

Yûsuf Sûresi 76: “Mâ kâne li yehuze ehâhu fî dînil meliki.”

Meâli: ”İşte böylece hükümdarın yasaları olmasa, o, kar-
deşini tutamazdı.”

Yûsuf Sûresi 76. âyette “Dini Melik” kelimesi vardır, “Hü-
kümdarın yasaları” demektir.

Yûsuf kıssasında, Bünyamin’in heybesinden çıkan Hüküm-
darın su kabı, Bünyamin’i hırsız durumuna düşürmüş ve Bün-
yamin, Hükümdarın hırsızlarla ilgili yasasından dolayı alıko-
nulmuştur. 

Buradan anlıyoruz Bünyamin’in tutulması bir yasaya göre idi.

Yâni Mısır’ın Hükümdarı, Mısır’ı o yasalarla yönetti. 

Buradan anlıyoruz ki Din; Yasa, Kanun anlamına geliyor.

Rûm Sûresi 30. âyette de “Fıtrat Allah” kelimesi vardır. 



51

Fıtrat; açığa çıkma, yaratılış, yaratmak, varoluş, tüm kâinatın 
açığa çıkması, tohumun kabuğunun yarılıp filizin açığa çıkışı.

Allah’ın fıtratı, Allah’ın varlığı yaratması. Allah’ın bir öz-
den varlığı yaratması anlamındadır.

Rûm Sûresi 30: “Dîn hanîfâ fıtrat Allâh-Din, Allah’ın var-
lığı kendi özünden yaratmasıdır.”

Bu âyetten anlıyoruz ki, Din Allah’ın varlığı yaratma ya-
salarıdır.

Ve Din birçok âyette belirtildiği gibi Allah’a aittir.

Varlığın yaratılış yasaları; matematik, fizik, kimya, biyo-
loji yasalarıdır.

İşte yaratılışın yasalar boyutuna, din adı verilir.

İnsanın dini olmaz, çünkü insan bir atomu bile yaratamaz.

Din Allah’a aittir.

İnsanın imanı olur.

Dini anlayan, yâni varlığın yaratılış yasalarını idrak eden 
insan iman sahibi olur.

Peki, Sünnet nedir?

Yâni Sünnetullah nedir?

Toplumda sünnet kavramı; Hazreti Muhammed’in sözleri, 
hâl ve hareketleri diye öğretilir.

Oysa Kur’ân’da “Sünnetullah” âyeti vardır.

Nedir Sünnetullah?

Fetih Sûresi 23: “Sunnetellâhilletî kad halet min kabl ve 
len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ.”

Meâli: “Allah’ın varlıktaki işleyiş yasaları geçmişten ge-
leceğe devam eder gider ve Allah’ın varlıktaki işleyiş yasala-
rında asla bir değişiklik bulamazsınız.” 

İşte Din: Varlığın yaratılış yasalarıdır.



52

Sünnet: Varlığın işleyiş yasalarıdır. 

Yâni varlığın varoluşundaki yasalara “Din” denir.

Varlığın işleyiş sistemindeki yasalara ”Sünnet” denir.

Allah varlığı kendine mahsus yasalarla yaratır.

Yaratılan varlığı da kendine mahsus yasalarla işletir.

İşte birine din denilir, birine sünnet denilir.

Bir de şeriat hakikati vardır.

Peki, nedir şeriat?

Toplumda şeriat denilince, bir inancın emir ve yasakları 
diye söylenir.

Kur’ân’a göre şeriat’ı incelersek:

Kur’ân’da Casiye Sûresi 18. âyette “şeriat” kelimesi vardır.

Ayrıca Necm Sûresi 49. âyette aynı kökten gelen “Şir’a” 
kelimesi vardır.

Kur’ân göre Şeriat; ilâhî yol, ilahî düzen, varlıktaki yüce 
düzene ait tüm işaretler, olarak kullanılmıştır.

Câsiye Sûresi 18: “Summe cealnâke alâ şerîatin minel emri 
fettebi hâ ve lâ tettebi ehvâellezîne lâ yalemûn.”

Meâli: “Sana kâinatın işleyişinin yüce düzenini sunduk. Ar-
tık ona tâbi ol ve sakın bilmeyen kimselerin hevâlarına uyma.” 

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, “Din Sünnet, Şeriat” 
farklı anlamlarda karşımıza çıkıyor.

İşte Ocak Ayında talebe, Mürşid-i Kâmil’den aldığı ilmî bil-
gilerle, varlığın yaratılış, işleyiş kanunları ile tanışır.

Onun için Ocak Ayının diğer adı, “al-kānūn”dur.

Yâni kanunlar, yasalar.

Ocak makamında talebe, varlığın varoluş kanunlarını ta-
kip ederek, varoluş ve var edenin hakikatlerine erişir.



53

Kanunlara tâbi olan talebenin Şubat Ayı, Şubat makamı 
yavaş yavaş açılır.

ŞUBAT AYI

Şubat makamı, “subat-şabat” makamıdır.

Allah’ın efâli ilâhiyesinde, talebe kendine nisbet ettiği iş-
leyişten geçer.

Varlıkta olan işleyişin ve işleyenin Allah olduğuna, ken-
dinde ve varlığın işleyişinde şahit olur ve ben işlerim deme 
gafletinden kurtulur.

Bunun için Şubat makamına, iş bırakma, işleyişten geçme, 
fiil fâil hakikatine erme makamı denilir.

Eski İngilizcede Februarius olarak geçmektedir. 

Romalılar her Şubat ayının 15. gününde imparatorlukla-
rının daha iyi bir yaşama odaklanabilmesi için “arınma festi-
valleri” düzenliyorlardı. 

Bu festivallerde, vücûdlarını temizleyip arındıracak her 
türlü malzemeye februa denmekteydi. 

Bu da, Antik Roma’daki arınma tanrısı Februus’tan gel-
mektedir. 

İşte İngilizcedeki “february” sözcüğü de buradan gelmek-
tedir. 

Türkçeye ise Şubat ayı Süryâniceden gelmiştir. 

Kökeni “şabat” sözcüğüdür. 

Aynı zamanda şubâṭ, Rumi takviminin 11. ayına, şəbāṭ ise 
Süryâni takviminin 11. ve son ayına denk gelmektedir. 

Şabat; “dinlenilen gün, sükûn günü” anlamına gelmektedir. 

Tarım toplumu olan Anadolu Süryânilerinin kışın son ayı 
olan Şubat ayında, mevsim koşullarından dolayı, tarımsal 



54

faaliyet göstermediklerinden dolayı evde kışın bitmesini bek-
lemelerinden ve dinlenmelerinden kaynaklanmaktadır. 

Şubat, şabat, sebt, sabit, sûbut kelimeleri birbirine bağlıdır.

Şabat, sebt; iş bırakma, dinlenme günüdür diye çevrilir.

Dinlenilen günden maksat, Allah’ın sükûn boyutuna dâ-
hil olmaktır.

Allah’ın efâli ilâhiyesine adım atmaktır.

Yâni her şeyiyle Allah’a teslim olma boyutudur.

Subât- ; uyutan, uyku moduna geçiren, dinlendiren, 
dinlenmeyi veren anlamına da gelir.

Uyku modu da sükûn boyutudur.

Uyku modu Allah’a uymanın, uyumlanmanın sırrıdır.

Subât, sabit, sebt, şubat, şabat, aynı kökten gelen kelime-
lerdir.

Sabit kelimesi de buradan gelir; duran, yerinde duran, de-
ğişmeyen, hareket etmeyen, bağlı olan anlamındadır. 

Yatağa yatıldığında, tam uyku hâline geçileceği zaman, o 
salisede “El Subât” esmâsı tecelli eder ve beden uyku-uyum-
lanma moduna geçer, dünya ile bağını keser. 

İbrânicede geçen “Sebt” kavramı “dinlenme-durma, uyum-
lanma” diye adlandırılır.

Arapçada cumartesi gününe “Sebt” denir.

Subât, sebt aynı kökten gelen kelimelerdir.

“Sebt günü”, cumartesi yasağı olarak bilinir, Kur’ân’da geçer.

Mûsevilerin kutladığı “Şabat günü” kelimesindeki şabat, 
sebt kelime kökünden gelir.

“Şabat günü” yâni “Sebt günü” cumartesi günü, tatil günü, 
çalışmamak, durmak, iş bırakmak günü olarak kutlanır.

İbrânice “Lişbot” (İş bırakma) anlamına gelir.



55

İş bırakma aslında, fâil olan Allah’a teslim olma sırrıdır. 

Yâni kişi, kendine nisbet ettiği işleyişi terk etmesi, bırak-
ması, durması, o düşünceyi terk etmesi sebt olarak adlandırılır.

Kişi kendinde ve varlıkta olan işleyişin Allah’a ait olduğunu 
anlayamadığında, Allah’a ait olan işleyişi “Ben işlerim” diye-
rek bir gaflet içinde işleyişi kendine nisbet eder.

Ne zaman anlar ki kendi bedeninde ve varlığın bedeninde 
her an işleyen Allah’tır. 

İşte o zaman, Hazreti İbrâhîm’den gelen “İş bırakma” diye 
adlandırılan konunun, yâni “kendine nisbet ettiği işleyişi, Al-
lah’ın işleyişinde bıraktı, fâni etti” hakikatiyle buluşmuş olur. 

“Fenâfillah-Allah’ta fâni oldu” hakikati de, bu hakikate 
işaret eder. 

Allah’ın işleyişine teslim olmak, Allah’ın deryasında uy-
kuya dalmak, “Sebt” boyutudur.

Uyku-uyumlanma, Allah’ta varlığından geçme sebt boyu-
tudur.

Uyumlanma, kendinden olan Allah’a uyma, teslim olma 
boyutudur.

Nasıl ki bir damla su denize uyumlanır, karışır gider.

Kişi de uyku modunda, Allah’a uyumlanır, O’na teslim olur.

İşte uyku, uymak, uyumlanmak, kendi bedeninden çıkıp, 
Allah’ın vücûd deryasına karışma sırrıdır.

Subât, damlanın deryaya karıştığı salisedir.

Subat esması ile Şubat kelimesi bağlantılıdır.

El Subat esması ile ilgili bazı bilgiler şöyledir.

Subât- : Uyutan, uyku moduna geçiren, dinlendiren, din-
lenmeyi veren, sükûn eden, sabit hâle getiren, subut.

Subât, sabit, sebt, subutiye aynı kökten gelen kelimelerdir.



56

Sabit kelimesi de buradan gelir, duran, yerinde duran, de-
ğişmeyen hareket etmeyen anlamındadır. 

Yatağa yatıldığında, tam uyku hâline geçileceği zaman, o 
salisede “El Subât” esmâsı tecelli eder ve beden uyku moduna 
geçer, dünya ile bağını keser. 

Allah’a uyumlanmak, uyku sırrıdır.

Allah’a uymak, uyku sırrıdır.

Uyku rûhsal boyutun âdeta kapısıdır.

Uyku, Allah’ın ulviyetine kapı açmaktır.

İnsan beyni, mânevi alana açılan bir kapıdır.

Beden uykuda, bedensizlik boyutuna geçer.

Uyku, insanın vücûdunun kendine ait olmadığının en gü-
zel ispatıdır.

Uyku yarı ölümdür denir.

Beden yorulduğunda, dinlenmek için kendini uyku mo-
duna geçirir.

Her canlının uyuma modu vardır ve zamanı farklı farklıdır. 

Uyku bedenin dinlenmesidir.

Bedendeki tüm hücreler, dokular ve organlar, günün yor-
gunluğu sonrası dinlenmek için, beyin tarafından uyku mo-
duna uyumlandırılır.

İnsan uyusa da onun bedeni çalışmaya devam eder, ama 
bu çalışma yavaş bir çalışmadır.

Uykuda görülen rüyalar, beyinde geçmişten gelen kayıtla-
rın, beyin ekranına bir film gibi yansımasıdır.

Rüya, kişinin dersler çıkarması gereken, beyinden gelen 
mesajlardır.

Rüyalar önemsenmelidir, çünkü rüya, insanın beyninde 
olan kayıtların kendini hatırlatma boyutudur.



57

Rüya, geçmişten gelen kayıtlarla, geleceğin hazırlanma-
sına kapı açar.

Yâni rüya, geçmişten ders alıp, geleceğe hazırlanma me-
sajıdır.

İnsan beyninde, dört anasırın yanı sıra, bitkisel boyutun, 
hayvansal, boyutun ve insansal boyutun da kayıtları vardır.

Beyin, Evren’in ilk oluşmaya başladığı zamandan bu za-
mana kadar olan her şeyin kaydını tutar.

Ayrıca insan beyni, her bir insanın kendi yaşadığı zaman 
dilimi içinde, başından geçen her şeyi, söylemlerini, eylemle-
rini, duygu ve düşüncelerini, hastalıklarını, acı ve sevinçlerini, 
yaptığı iyilikleri ve kötülükleri kaydeder ve bunu kendinden 
sonraki nesillere aktarır. 

İnsan DNA’sı bu kayıtların yeridir.

Allah’ın “El Subât” esmâsı, bedenin uyku modu için oluş-
turulmuştur. 

Uyku, yaşam için gerekli olan bir durumdur, yaşam için 
bedenin dinlenmesi şarttır.

Uyku hâlinde, beden dinlenmeye başlar, kaslar gevşer, 
kâlb atışı yavaşlar, nefes alıp verme azalır, hücreler daha ya-
vaş çalışır.

Nebe Sûresi 9: “Ve cealnâ nevmekum subât.”

Meâli: “Dinlenmeniz için uyku hâlini düzenledik.”

Nebe Sûresi 10: “Ve cealnel leyle libâsâ.”

Meâli: “Geceyi örtü yaptık.”

Uyku hâlinde iken, melatonin ve adenozin hormonları ar-
tar, gündüzleri azalır. 

Uykuda, melatonin hormonu yükselir ve uykumuz derinleşir. 

Melatonin aynı zamanda büyüme hormonudur, onun için 
çocuklar çok uyurlar ve beden yavaş yavaş büyümeye başlar.



58

Uykudan uyanacağımız zaman, melatonin salgısı azalır, 
kortizol, adrenalin ve noradrenalin salgılanarak, vücûd gün-
düz yaşamına kendini hazırlar.

Bunlar hep, Allah’ın, “El Subât” esmâsının tecellileridir. 
Melatonin, Epifiz bezimiz tarafından salgılanır, Epifiz bezi 

serotonin ve bazı hormonları da salgılar. 
Epifiz bezimiz, her ortamda farklı çalışır, deniz, çöl, dağ-

lar, nehirler gibi yerlerde, hormon salgılaması değişir. 

Mesela kişi deniz gördüğünde ya da dağlara çıktığında, 
epifiz daha farklı çalışır, kişinin mânevi duyguları daha da 
derinleşir.

Tıbbi araştırmalarda, gece çalışıp gündüz uyuyanların me-
latonin dengesinin bozulduğu görülmüştür.

Melatonin eksikliğinin yaşlanmayı hızlandırdığı tespit 
edilmiştir.

İşte Allah’ın “El Subât” esmâsı sırlarla dolu bir boyuttur. 
Bu bakımdan vücûdun dilini duyabilmeliyiz ve o dile uy-

mamız gerekir. 
Uykusu rahat olan kişiler daha huzurludurlar.
Stres, sıkıntı, panik, huzursuz olan insanların uyku den-

geleri yoktur, uyku dengeleri olmayan kişilerin içsel sıkıntı-
ları daha da artar.

Allah’ın “El Subât” esmâsı, uyku, dinlenme esmâsıdır. 
Allah her bedeni, belli mizan içinde var etmiştir.
İbrânice’de geçen “Sebt” kavramı “Dinlenme-durma” diye 

adlandırılır.
Arapça’da cumartesi gününe “Sebt” denir.
Subât, sebt aynı kökten gelen kelimelerdir
“Sebt günü” cumartesi yasağı olarak bilinir, Kur’ân’da geçer.
A’râf Sûresi 163: “Yevme sebt”



59

Sebt günü, iş bırakma günü, fâil olana teslim olma günü, 
tüm işleyişin Allah’a ait olduğunu idrak günü, fiil fâil hakika-
tinin açığa çıktığı gün. 

Fâil olan Allah’a teslim olmak, kendinde olan işleyişi ya-
panın Allah olduğunu anlamaktır. 

Kur’ân’da “fâil olan Allah’tır” diye bildirilir.
Enfâl Sûresi 44: “Allah emr kâne mefûlen.”
Meâli: “İşleyişte fâil olan Allah’tır.”
Ahzâb Sûresi 37: “Ve kâne emr Allah mefûlen.”
Meâli: “İşleyişinde fâil olan Allah’tır.”
İşte Kur’ân’da da belirtildiği gibi, tüm varlıkta her an iş-

leyen Allah’tır.

Bu işleyişi anlayıp, Allah’ın işleyişine teslim olmak, “se-
bt-subat-şubat” boyutudur.

Allah’ın ulviyetinden sükûna geçmek, yâni uykuya dalmak 
“Sebt” boyutudur.

“El Subât” esmâsı da muhteşem boyutlara kapı açan bir 
esmâdır.

Tam uykuya geçildiği saliseyi hissedenler, bedenin sahibi-
nin bedende nasıl tecelli ettiğini hissederler.

Uyku moduna geçildiği salise, bedensizlik boyutuna adım 
atmaktır.

Yâni kendi bedeninden çıkıp, Allah’ın vücûd deryasına ka-
rışma sırrıdır.

Yâni damlanın deryaya karıştığı salisedir.

Subat, beden boyutunun hissinden, bedensizlik boyutu-
nun hissine geçmektir. 

İşte Şubat ayı, her varlıkta işleyenin Allah olduğunu bilip, 
kendine işleyiş nisbet etmekten vazgeçmektir.

Fiil, fâil hakikati, işleyen ve işleyenin işi hakikatidir.



60

İşte bu Tevhîd-i Efâl boyutudur.
Şubat makamı, işten geçme yâni Tevhîd-i Efâl makamıdır.
Tevhîd-i Efâl; efâlin birliği demektir.
Bir işe fiil, birçok işe ise efâl denir.
Tevhîd-i Efâl bütün işlerin bir iş olduğunu bilmektir.

Bir iş ve bir işleyicinin hakikatini anlamak Şubat maka-
mının sırrıdır. 

Enfüste ve afâkta, sükûn ve harekette görünen fiil âlel it-
lâk Hakk’ındır.

Enfüs; yâni bizde, afâk; yâni bizden gayri varlıkta ne varsa, 
hepsinde, gerek hareket, gerek sükûnat hâlinde olsun, görü-
nen fiiller bir fiil olup işleyicisi Hakk’tır. 

Herkes, “Allah her şeye kâdirdir dilediğini işler” der ama, 
Allah’ın işi ayrı kendi işi ayrı zanneder. 

Oysa Tevhîd-i efâl dersi, bizde ve bizden gayrı görünen 
âlemde ne varsa, tüm varlıkta her an işleyenin Allah oldu-
ğunu belirtir. 

Allah tüm bedenlerde her an işleyendir.
Bedenleri var eden ve bedenlerden işleyen Hakk’tır. 
İnsanın; kâlbinin atması, kanının dolaşımı, hücrelerin ça-

lışması, nefes alıp vermesi gibi bedeninde olan faaliyet fiildir, 
bunu yapan fâildir.

Fâil ise Allah’tır.
Hiç kimse kendi bedeninde olan işleyişin sahibi değildir.

İşte bu makamda talebe, işleyişin sahibini anladığında, 
ben işlerim gafletinden düşer. İşte, iş bırakma hakikati budur.

Kişi, bedeninde olan Allah’ın işleyişi sayesinde, eylemler 
yapar buna amel denir.

Kişinin, bahçesine çapa yapması, gübre atması, meyve 
toplaması, araba sürmesi, mutfağında yemek yapması, evini 



61

temizlemesi, çamaşır yıkaması, elbisesini ütülemesi gibi ey-
lemlerinin hepsi onun yaptığı amelleridir.

Kişi amellerini, kendi bedeninde Allah’ın işleyişi saye-
sinde yapar.

Kişinin fiili olmaz, kişinin ameli olur.
Fiil amel inceliğini anlamak, Tevhîd yolunda ana derstir.
Yoksa kişi, kötülükler de Allah’tan deme gafletine düşer.
Enbiyâ Sûresi 23: “Lâ yuselu ammâ yefalu ve hum yuselûn.”
Meâli: “Allah fiilinden sorumlu değildir. Ama insanlar amel-

lerinden sorumludurlar.”
Enbiyâ Sûresi 22-23: “Eğer Allah’tan başka güçler olsaydı, 

kargaşalık olurdu. Allah noksan sıfatlardan münezzehtir. Bü-
tün kâinatı vücûdlandırandır. O’nu tarif etmeye kelimeler yet-
mez. Allah fiilinden sorumlu değildir. Ama insanlar amellerin-
den sorumludurlar.”

Fiil fâil hakikatini anlayan kimsenin amelleri, sâlih amel 
olacaktır.

Fiil fâil hakikatini anlayamayıp, kötülük de Allah’tandır, 
Allah her şeyi işler diyenler, zalim amel üzere olacaklardır.

İşte Şubat makamında talebe, zâkir, fâil, mevsûf, mevcûd 
hakikatine ârif olur.

Zikrullah makâmında zâkir Allah’tır.
Fiillullah makâmında fâil Allah’tır.
Sıfatullah makâmında mevsûf Allah’tır.
Zâtullah makâmında zât Allah’tır.
Yâni her varlıkta zikriyle Zâkir olan, fiiliyle Fâil olan, sı-

fatlarıyla Mevsûf olan, bedenlerde mevcûd olan zât Allah’tır.
İşte bu hakikate eren, sükûn boyutuna erer, kendinden ge-

çer, kendine asla işleyiş, sıfat, vücûd nisbet etmez.
Gönlü aralananın gönlünde ocak yanar.



62

Yanan ocağın devamlı olmasıyla, kişi fâil olan Allah’a tes-
lim olur, yâni Şubat-Şabat’a erişir.

Şubat makamını idrak eden kişinin, Mart makamı tecelli eder.

MART AYI

Mart, mirt, mert, mertebe, meratib birbirine bağlı kelimelerdir.

Makam ve meratib görenler, Allah’a ait olan hakikatlere 
erişirler. 

Mart ayının sırrı, makam ve meratibler sonrası her şeyiyle 
Allah’a teslim olma sırrıdır.

Her varlıkta Allah’ın zâtına şahit olup, o şuurla yaşayan-
lar mert kişilerdir.

Bu ay, kendi varlığından geçip fenâfillah makamına eren-
lerin ayıdır.

Mart ayının isminin söylenişi ve anlamı birçok dilde ben-
zerlik göstermektedir. 

Almancada März, Fransızcada Mars, İspanyolcada Marzo 
ve Hollandacada Maart olarak isimlendirilmiştir. 

Bu kelimelerin ortak kökeni, Roma Savaş Tanrısı Martius 
diye aktarılır.

Mart ayının Latincesi Martius mensis yâni “Mars’ın ayı”dır. 

Mars ise Martius kelimesinin zaman içerisinde değişimin-
den gelmektedir. 

Martius ise Arkaik Latincedeki maurs veya mavors sözcü-
ğünden türetilmiştir ki bu sözcükler “öldürgen” anlamındadır. 

Mart Ayı, bedenden geçme, fenâfillah olma ayıdır.

Ölmeden önce ölümün hakikatine erme makamıdır.

Bu makama gelen, tüm bedenleri tutan Zâta şahit olur ve 
O Zâtta fâni olur.



63

Mart ayı, kişinin Hakk yolunda mertçe yürüyüşünün ayıdır.

Hakk’a mertçe teslim olmanın ayıdır.

Fâil olan Allah’a teslimiyet içinde olan...

Her varlıkta fâil olan Allah’a nazar eden...

Artık Hakk yolundan ayrılmaz, mertliğini gösterir.

Ve mertçe Allah’a teslim olur.

Mert, mirt, murat, mirat buradan gelir.

Artık kişi gönlünün muradına ermiştir.

Hakk yolunu bulmuştur.

Orada mertçe, sadakat içinde yürür.

Mirt; yünden elbise, üste giyilen yün elbise demektir.

Yâni kişi, fâil olan Allah’ın fiil elbisesini giyerek hareket eder.

Mart ayı, uyanış, diriliş, doğanın canlanma ayıdır.

Mart ayı kişinin gönlünde, diriliğe ermenin başlamasıdır.

Nasıl ki doğa, Mart ayının sonunda canlanmaya başlıyorsa, 
ilkbahar yavaş yavaş başlıyorsa…

Mert kişinin gönlünde Allah’ın hakikatleri bir bir yeşerir. 

Necm Sûresi 6:

ةٍ فاَسْتوََى ذُو مِرَّ
Zû mirreh festevâ

Zû mirt : Sahip, zât, ayna, azamet, elbise, kendini göstermek, 
Fe istiva : İstikamet, istikrar, aynı, eşit, kapladı, yöneldi, 

göründü, düzgün bir şekilde oluşturdu, ona uygun 
olanı ona uygun kıldı, 

Meâli 1: “Bütün her şeyde kendini gösteren Zat’tır, bütün 
her şeyi sonsuz nitelikleri ile kaplayandır.”

Meâli 2: “Allah; tüm vücûdları tutan Zâttır, her şeyi son-
suz nitelikleriyle kuşatandır.” 



64

İşte Mart Ayı, Mirt makamıdır.

Her varlığı tutan zâtın Allah olduğunu anlama ayı, Mart 
Ayıdır. 

Mart makamı, Rabb makamıdır.

Bedenin Zâtına Rabb denilir.

Bu makamın Rabb hakikati, bedenleri tutan Zâta şahit 
olma, O’nda fâni olma makamıdır. 

Kişinin vücûdunu şekillendiren, yâni kişiyi vücûdlandıran 
ve her an o vücûdda işleyişiyle kendini gösteren, vücûdu tu-
tan, Allah’ın kişideki adı Rabb’dır.

Her vücûdu tutan Allah’ın vücûd boyutundaki karşılığı 
Rabb’dır. 

Tâ-Hâ Sûresinde, firavun ile Hazreti Mûsâ’nın konuşma 
konusu vardır.

Firavun, Mûsâ’ya sorar: “Kâle fe men Rabbikumâ yâ Mûsâ-Ya 
Mûsâ! Rabbim dediğin kimdir?”

Tâ-Hâ Sûresi 49:

بُّكُمَا ياَ مُوسَى قاَلَ فمََن رَّ
Kâle fe men rabbikumâ yâ mûsâ

Kâle fe men rabbi kumâ : Dedi, sizin rabbiniz kimdir,
Yâ Mûsâ : Yâ Mûsâ,

Meâli: “Firavun dedi ki: Ya Mûsâ! Rabbim dediğin kim-
dir, nedir?” 

50-

قاَلَ رَبُّناَ الَّذِي أعَْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقهَُ ثمَُّ هدََى
Kâle rabbunellezî atâ kulle şey’in halkahu summe hedâ

Kâle rabbu nâ : Dedi, rabbimiz, bizi vücûdlandıran, 



65

Ellezi atâ : Ki o verdi, lütfetti, ihsan etti, 
Atâ kule şeyin halka hu : Bütün her şeyi, halk eden, var eden, 

yaratan,
Summe hedâ : Sonra, hakikatlere ulaştırandır, 

tecellileriyle yol gösteren,

Meâli: “Mûsâ dedi ki: Bizi vücûdlandırandır. Ki O’dur bü-
tün her şeyi tecellileriyle halk eden, sonra da tüm varlıktaki 
tecellileriyle yol gösteren.” 

Her varlığın bedenini tutan zât, Allah’ın zâtıdır.

Bunu anlamak, Mart makamının sırrına ermektir.

Yûnus Emre bu hakikatle bu ilâhiyi yazmıştır.

“Severim ben seni candan içeri

Yolum vardır bu erkândan içeri. 

Beni bende demen bende değilim

Bir ben vardır bende benden içeri. 

Nereye bakar isem dopdolusun 

Seni nere koyam benden içeri.” 

İşte Yûnus’un dediği gibi, her varlıkta dopdolu olan zât Al-
lah’ın zâtıdır.

Allah, her varlıkta tekliğini gösterir.

Allah, fiiliyle tektir, O’ndan başka işleyen yoktur.

Allah, sıfatlarıyla tektir, O’ndan başka sıfat sahibi yoktur.

Allah, zâtıyla tektir, O’ndan başka vücûd sahibi yoktur.

Allah, zâtıyla ehâddır, sıfatlarıyla vâhiddir. 

Allah, zâtıyla da tekliğini gösterir, sıfatlarıyla da tekli-
ğini gösterir.

Cümle vücûdları tutan tek zât Allah’tır.

Her bir sıfatıyla varlığı ihâta eden Allah’tır.

İşte Mart makamında talebe, sûret boyutunun ardına geçer.



66

Sûreti tutan Zâta şahit olur.

Sûret bedenleri tutan vücûd Hakk’ın vücûdudur.

Talebe bu makamda, sûret vücûdlarına değil, sûreti tutan 
ilâhi kudrete yönelecek. 

Sûret bedenlerini tutan vücûd Hakk’ındır. 

İşte vücûdu mutlak O’dur.

İşte bu âlem bir ağacın gölgesine benzer. 

Ağacın gölgesi inkâr olunmaz, yerde siyah bir şey görünür 
ama kendi vücûdu yoktur. 

O gölge ağacın vücûdu ile durur.

İşte bu âlemdeki varlıklar gözümüze görünür, ama kendi 
vücûdları yoktur. 

Hakk’ın Zâtının gölgesidir. 

Hakk’ın Zâtı ile dururlar.

İşte bu makamda her şey her an fânidir. 

Zâtı mutlak bâkidir. 

Talebe Mart makamında, bu makamın zevk ve şuhudunda, 
Hakk’ın Zâtından gayrı bir şey göremez.

İşte Mart ayı fenâfillah makamının sırrıdır. 

Bu makam, bedenden geçme makamıdır.

Fenâfillah, Allah’ın ulviyetinde faniliğini bilme makamıdır.

Hakk ile Hakk olma makamıdır.

Damlanın deryadan ayrı olmadığını görme makamıdır.

Üflenen rûha erme makamıdır.

Varlığından geçip aslına teslim olma makamıdır.

Her an Allah’a râbıta içinde olma makamıdır.

Amaç vücûdun sahibi olan Allah’a teslim olmaktır.

Benim vücûdum demeyi terk etmektir.



67

Kişi kendini bilmeli, kendinin kendine ait olmadığına şa-
hit olmalıdır.

Mart-Mirt-Mert makamı, ölmeden önce ölme makamıdır.

Fenâfillah makamına eren, Hakk’ta fâni olmuştur.

Hakk’ta fâni olan, Hakk’ta bâki olur.

Her şeyiyle Allah’a teslim olanlar, mert kişilerdir.

Mert kişilere Nisan-İnsan makamı açılır.

Mert, mertebe, meratib birbirine bağlı kelimelerdir.

Makam ve meratib görenler, Allah’a ait olan hakikatlere 
erişirler. 

Kulluk mertebesi, mert kişilerin durduğu mertebedir.

Onlar kendilerinin ve her varlığın Allah’ın kulu oldukla-
rını bilirler ve bu şuurda yaşarlar. 

Onlar zerre kadar kul hakkına girmezler.

Çünkü bilirler ki kul hakkına giren, Allah’ın hakkına gir-
miştir. 

Onlar; “İyyâke nabudu ve iyyâke nestaîn-yalnız senin ku-
lunuz, yalnız senden yardım buluruz” şuuruyla yaşarlar.

Abd kul demektir.

Deryanın damlasına işaret eder.

Damla deryadan gelir ve deryaya aittir.

Damlanın kendine ait bir vücûdu yoktur, onun vücûdu 
deryaya aittir.

Denizin dalgalarını düşünelim.

Denizde dalga oluştuğunda, oluşan yapıya dalga deriz.

Oysa dalga denizdir, denizden ayrı değildir.

Dalgaya kul dersek deniz dalganın efendisidir.

İşte tüm varlık Allah deryasının dalgalarıdır.

Her varlık bir kuldur, Allah ile bir bütünlük içindedir.



68

İşte dalga denize “İyya ke nabudu- yalnız senin kulunuz” der.
Allah, tüm her şeyi kendi özünden açığa çıkarmıştır.
Açığa çıkardığı her şey O’na aittir ve O’na bağlıdır.

İşte açığa çıkardığı ve kendine bağlı olan her şey O’nun 
kuludur, yâni O’nun kendisidir.

Allah, kul boyutuyla, kendini gösterir.
Kendine kul boyutuyla şahitlik eder.
Her varlık “Abîd” boyutudur.
İşte hepimiz Allah’a bağlıyız, O’nun kuluyuz, O’nun kölesiyiz.

O, her an vücûdlarımıza hâkim olandır, vücûdlarımızın 
sahibidir.

Bu, biz kabul etsek de etmesek de böyledir.
Başımıza gelecek olan, yaşlanma, ölüm bunun en güzel is-

patıdır.
Efendimiz sadece Allah’tır.
Yâni, rabbimiz sadece Allah’tır, yâni vücûdumuzun sahibi 

sadece Allah’tır.
İnsan bunu anlamalı ve yaşantısını bu şuurda geçirmelidir.
İşte Mart Ayı bu hakikate erme, kulluk boyutunda mertçe 

yaşama ayıdır.
Her varlıkta Allah’a nazar eden, zerre kadar zulme düşmez. 
Nisâ Sûresi 36: “Ve abd Allâh ve lâ tuşrikû bihî şeyen ve 

bil vâlideyni ihsânen ve bizil kurbâ vel yetâmâ vel mesâkîni 
vel câri zil kurbâ vel câril cunubi ves sâhıbi bil cenbi vebnis 
sebîli ve mâ meleket eymânukum innallâhe lâ yuhıbbu men 
kâne muhtâlen fehûrâ.”

Meâli: “Allah’ın kulu olduğunuzu idrak edin ve O’na hiçbir 
şeyi ortak koşmayın. Anne babanıza ve yakınlarınıza ve ye-
timlere ve çaresizlere ve yakın komşularınıza ve uzak kom-
şularınıza ve etrafınızdaki arkadaşlarınıza iyi davranın ve 



69

evlatlarınıza hakk yolunu gösterin. Siz sahip olduğunuz gücün 
sahibi değilsiniz. Muhakkak ki kendini üstün gören, kibirlilik 
içinde olan kimselerde Allah sevgisi yoktur.”

İşte kulluğun mertebesine erişenler;

Allah’tan ayrı olmadıklarını bilirler.

Kulluk nedir bilirler.

Yalnız Allah’ın kulu olduklarını idrak etmişlerdir.

Her an kulluk şuuruyla yaşarlar.

Mertçe yaşarlar.

Hiçbir varlığa zarar vermezler, kimseyi aldatmazlar, kim-
senin hakkına girmezler.

Çünkü onlar, her varlığın Allah’ın kulu olduğuna şahit ol-
muşlardır. 

Niçin yaratıldıklarını bilirler, yeteneklerini bilirler, istidat-
larını bilirler ve ona göre yaşarlar.

Tüm varlığa Hakk gözüyle nazar ederler, damla derya bir-
dir şuuruyla yaşarlar.

“İyyâke nabudu ve iyyâke nestaîn” makâmının şuuruyla 
yaşarlar.

Her varlık bir deryanın damlasıdır ve damla her an der-
yaya bağlıdır.

Varlıktaki fâil olan, mevsûf olan, mevcûd olan ancak Allah’tır.

Varlıktaki işleyişi yapan O’dur.

Varlıktaki sıfatların sahibi O’dur.

Her varlığı Zâtıyla kuşatan O’dur.

Bu mertebeleri görmek, Mart ayının sırrıdır.

Bu mertebelerde kişi, varlıktaki işleyişi, sıfatları, Zât bo-
yutunu anlar, kulluk nedir bilir, kulluğun mertliğinde yaşar.

Üflenen rûh boyutuna eren, kulluk nedir anlayacaktır.



70

Ve ona göre yaşayacaktır.

Bir insanın vücûdunu Allah olarak düşünelim, tüm hücre-
lerini kul olarak düşünelim.

İşte nasıl ki vücûddaki hücreler ile vücûd birbirinden ayrı 
değilse, Allah ile kul birbirinden ayrı değildir.

Allah, her an kulunda kendini tecellileri ile gösterir.

İşte “İyyâke nabudu ve iyyâke nestaîn” mertebesine eren-
ler, kulluk mertebesinin mertliğiyle yaşarlar.

Mart ayı onların gönüllerinde tecelli etmiştir. 

İşte onlar “insan-nas-nisan” olma makamına yürüyenlerdir.

NİSAN AYI

Nisan, nâs makamının işaretidir.

Nisâ’dan nâsa erişme yolculuğudur.

Nisan, insan olma makamının açılışıdır.

Gönülde insan çiçeğinin açılışıdır.

Mertlik makamına erenler, insan makamına ererler.

Mert kişiler, her varlığın ünsiyetinin Allah olduğunu bilirler.

Üns, ünsiyet, nâs, nisâ, insan, nisan, birbirine bağlı keli-
melerdir.

Latincesi Aprilis olan Nisan ayı, anlamını yine Latincede 
“aperire” (açmak) kelimesinden almaktadır. 

Ağaçların çiçek açmaya başladığı mevsimi ifade etmektedir. 

Yunancada ise Nisan ayı Απρίλιος (Aprillius) olarak isim-
lendirilmiştir. 

Kelime, anlamını Güzellik Tanrıçası olan Aphrodite’in kı-
saltması olan Aphro’dan almıştır. 

Türkçesi ise Farsça (Nisan), Süryânice (Nisanna), Sümerce 
(Nisag)’den gelmektedir. 



71

Kelime anlamı Akatça ve Sümercede “ilk meyve”, “yılın ilk 
ayı”, “taze mahsül”, “tufanda” gibi anlamlara gelir. 

Âşık Paşa’nın 1330 tarihli Garibname’sinde “çünki gökden 
indi nīsān ḳaṭresi” şeklinde kullanılmaktadır. 

Sözcük, aynı zamanda Arapçada “Rumi takviminin ikinci 
ayı” olarak kullanılmaktadır.

Nisan ayı, insanlık makamına yürüyüşü temsil eder.

Nisâ, hakikat yolunda yürüyen anlamındadır.

Nisâ, nâs yolunda olan demektir.

Yâni insan olma yolcusu demektir.

Nisâ kadın anlamına da gelir.

Ama kadından maksat, zahirde cinsiyet olarak kadın de-
mek değildir.

Kadın, kada, kadı kelimesiyle bağlantılıdır.

Kadı; çözen, analiz eden, delillerle hareket eden, adım adım 
hakikate erişen demektir. 

Fenâ makamlarında sâlik kadındır, yâni varlıktaki tecelli-
leri analiz eder, çözer, bunların Allah’a ait olduğuna şahit olur.

Bekâ makamlarında sâlik, Er’dir, Nâs’dır, İnsan’dır. 

Fenâ makamları nisâ makamlarıdır.

Fenâ makamlarının sonunda Bekâ makamlarına erişilir.

Bekâ makamları Nâs makamlarıdır.

Nâs yolunda olanlar Nisâ’dır, Nisan’dır.

Onlar İnsan olma yoluna adım atmışlardır.

Nisâ makamları sonrası, İnsan makamına erişmişlerdir.

Yâni kendindeki değerlere, nâsa erişmiş olan demektir.

Allah’ın nâsını, ünsiyetini görme makamı Nisan makamıdır.

Nâs, değer anlamına da gelir.

Varlıktaki değerlerin sahibi Allah’tır.



72

Nasıl ki doğa, Nisan ayında yeşillenmeye başlıyorsa, insan 
makamına erenlerin, gönülleri irfaniyetle yeşerir. 

Gönülleri yeşeren, yâni hakikatlerle buluşan Kâmil insan 
olmuştur.

Gönlüne Allah hakikatini yerleştiren, şuurlu olan Kâmil 
insan olmuştur.

Nisan makamı, İnsan makamıdır.

İnsan makamı, “İnsanı Kâmil” makamıdır.

Nisan makamına eren, “İnsanı Kâmil” olmuştur.

Allah hakikatine layıkıyla erenlerden olmuştur.

Allah’ın zâtında fâni olanlardan olmuştur.

Allah’ın rûhunda bâki olanlardan olmuştur.

Allah’ın nûrunu giyinenlerden olmuştur.

Tüm resûl nebîlerin makamlarını görenlerden olmuştur.

Muhammedî mertebeye erenlerden olmuştur.

Hakk deryasına karışanlardan olmuştur.

Nice mânâya erenlerden olmuştur.

Hakk’ın vahyinden duyanlardan olmuştur.

Halk’ta Hakk’ı seyredenlerden olmuştur.

Hakk’ın nûrunu yansıtanlardan olmuştur.

Sevgi makamına, aşk makamına erenlerden olmuştur.

Sevgi makamında dirilenlerden olmuştur.

Aşk makamında ölümsüzlerden olmuştur.

İnsan, her varlığın özünü görendir.

İnsan olarak doğulmaz, İnsan olunur.

Hepimiz beşeri varlıklarız.

Hepimiz içimizde İnsan damarı taşırız.



73

Her kim bu damarı filizlendirdi, Nisan ayının makamı ile 
tanıştı, Nisan ayının sırrına erdi.

Kişinin bedeni bir mektuptur.

İçinde kâinata ait sistemin değerlerini taşır.

Bu değerlere erişme yolculuğu, Nisan ayının sırrıdır.

O bedende beşeri âlemin ve ûlvî âlemin sırları vardır.

Kim ki bedenini okur, özünü anlar, o İnsan makamına ulaşır.

Yâ-Sîn Sûresi 1-2

1- Ey kendindeki özü anlayan! Ey İnsan makamına eren!

2- Tüm kâinat kitabına hâkim olanı anlayan. 

Kim ki kendi özünü anlarsa, tüm varlıktaki özü de anlar.

Tüm varlığa hâkim olan Zâtı’da anlar.

Kendi özünü anlayan, İnsan makamına ulaşır.

İnsan olan, varlığın toprak cihetine değil, öz cihetine bakar.

Tüm varlığın geldiği özü bilir.

İnsan kelimesinin kökeninin nereden geldiği hakkında bir-
çok bilgi vardır.

Arapça dense de birçok dilde İnsan kelimesine rastlanır.

Arapçada; Ans, İns

İbranicede; Enūş

Türkçede; İnsan.

Dede Korkut’ta; “oğlanum, sen insansın, hayvanıla musa-
hip olmagıl” yazısı vardır. (Başat Destanı)

Kendi özünü anlayan kişilere, İnsan dendi.

Kim ki kendini bilmez iken bilir oldu. 

Kendi özünü bilen oldu.

Cümle varlıktaki özü bildi. 

Cümle varlığın birbiriyle yakınlığını anladı, bağını anladı.



74

İşte o İnsan makamına geldi, İnsan oldu.

İns, üns, ünsiyet, aynı kökten gelen kelimelerdir

Yakınlık demektir.

İnsan olan, cümle varlığın birbiriyle bağını anlar, yâni ya-
kınlığını anlar.

Bir bebek beşer olarak doğar. 

İçinde İnsanlık tohumunu taşır.

Gün gelir geliştiğinde, kâinat kitabını okur, tüm kâinata hâ-
kim olanı anlar ve her varlığın özünün tek öz olduğunu anlar.

İşte o İnsan olur.

İnsan olan tüm varlığın birbiriyle olan yakınlığını gâyet 
iyi anlamıştır.

Tüm varlığın birbiriyle kardeş olduğunu iyi anlamıştır.

Eğer kişi kendi ailesinden gelen inanç sisteminde kalır, 
varlık kitabını okuyamazsa, o insan makamına ulaşamadan 
ölüp gider.

Çünkü İnsan bir özdür ve öz de ölümlü değildir.

İşte İnsan ölümsüzdür.

Ölüm denilen şey, kendini bilmezlikle ilgilidir. 

Kendini bilmeyen, İnsan makamına gelemeyen ölüm de-
nilen şeyi de bilemez. 

Ve ölüp gideceğini düşünür.

Onun için Yûnus emre; İnsan ölmez, tenler ölür, der.

İşte İnsan; kendi özünü anlayandır.

Tüm varlığın özünü anlayandır.

Tüm varlığı tutan zâtı mutlak olan Allah hakikatini an-
layandır. 

Bunu anlayan da “İnsan” makamına ulaşandır.

Her şeyin özünün bir öz olduğunu anlayan İnsan olur.



75

İnsan olan İslam olur.
İslam olan, çevresine huzur sunar, sevgi sunar, samimi-

yet sunar.
Hep dayanışma, yardım içinde olur.
Hangi varlığa bakarsa baksın o varlıkla kardeş olduğunu bilir.
Her varlığın ardında olan özün Hakk olduğunu bilir.
Hiçbir zaman hiçbir varlığa zerre kadar zarar veremez.
Hiçbir zaman kimsenin hakkını yemez ve asla Dünyanın 

şanına, şöhretine, para, mal-mülküne esir olmaz.
Hiçbir zaman Allah’ı unutmaz, içinde hep Allah sevgisiyle 

yaşar.
İnsan olan huzurludur, mutludur.
Neden Dünyaya geldiğini bilir ve ona göre yaşar.
Bedeninin sahibini bilir ve hep sabır içinde, şükür içinde, 

tevazu içinde yaşamaya gayret eder.
İşte Nisan ayı, insan makamına erme ayıdır.
Kur’ân’da Nisâ Sûresi vardır.
Nisâ ve Nisan Ayının bağlantısı olduğunu düşünüyoruz.
Bunların aynı kelime kökünden geldiğini düşünüyoruz.
İnsan olma yolculuğu, Nisâ’dan Nâs’a olan yolculuktur.
Hakikat yolunda nisâ olan yâni talebe, varlığın yaratılı-

şını tefekkür eder.
Her şeyin bir özden geldiğini anladığında, Nâs makamına, 

yâni İnsan makamına erişir.

MAYIS AYI
Mayıs ayı, gönüllerinde; mayi, mey, ilâhi rahmet akanla-

rın ayıdır.
İnsan makamına gelenlerin gönlü, ilâhi sarhoşluk içindedir.



76

Bu sarhoşluk, merhametin, şefkatin, samimiyetin, ihlâsın 
çevreye hissettirilmesidir. 

İnsan makamına gelenlerin, gönüllerinden hep olumlu duy-
gular akar, yayılır. 

Fransızcası Mai, eski İngilizcesi ise Maius’dur. 

Anlamını Romalılar’dan; Yağmur Tanrıçası olan Maia’dan 
almaktadır. 

Bereket ve bitkileri büyüten Tanrıça olarak da bilinir. 

Latincesi Maius menelis’dir (Maia’nın ayı). 

Sözcük, Türkçeye de Latinceden geçmiştir. 

Kelime anlamı “taze, yaş sığır gübresi”dir. 

Bu dönemlerde yağmur yağışı yüksek oranda olduğundan 
dolayı bu isim verildiği düşünülmektedir. 

Mayıs, mayi, mey, kelimeleriyle bağlantılıdır.

İnsan makamına erişenin gönlünden yağmur yağmaya baş-
lar, yâni rahmet yağmaya başlar.

Mey, şarap, içki, sıvı, akıcı olan, akan şey anlamına gelir.

Şarap içki, zahiri anlamda bildiğimiz şarap, içki demek 
değildir.

Şarapdan içkiden maksat, ilâhi sarhoşluktur.

İnsan makamına gelen, her an ilahi bir sarhoşluk içinde 
rahmete gark olmuş kişidir.

İnsan makamına gelenlerin gönüllerinden, ilim akar, rah-
met akar, edep akar.

Artık o kâmil insanın, sözü, bakışı, hâli, davranışı hakça olur.

Sabrı, tevekkülü, teslimiyeti tastamam olur.

İhlâsı, samimiyeti, tüm gönlünden olur.

Güvenilen, emin olunanlardan olur.

Yaptığı her şey Hakk için olur.



77

Her sözünde, her davranışında Hakk’ı hatırlatır.

Her bakışı, her seyri Hakk’a olur.

Her hâli tenezzül, tevâzû içinde olur.

Çevresine gül kokusu saçanlardan olur.

Yüzleri güldürenlerden olur.

Karamsarlıkları, kaygıları söndürenlerden olur.

Umut verenlerden, sevindirenlerden olur.

Çaresizlere çare olanlardan olur.

Sorunları çözenlerden olur.

Sevdirenlerden olur.

Korkuları yok edenlerden olur.

Fitneliği, fesatlığı bitirenlerden olur.

Öfke, nefret ateşini söndürenlerden olur.

İlim ile yol gösterenlerden olur.

Hakk’a hakikate yönlendirenlerden olur.

Çalışmayı, keşfetmeyi hissettirenlerden olur.

Şahit olmanın yolunu gösterenlerden olur.

Gönüllerde nice sırlara kapı açanlardan olur.

Gönül gözüyle baktıranlardan olur.

Gönüllere huzur verenlerden olur.

Edebe, adalete sevk edenlerden olur.

Şefkati, merhameti hissettirenlerden olur.

İyiliği, yardımı, hizmet etmeyi, kendi yaparak gösteren-
lerden olur.

Beden diliyle nice güzellikleri hissettirenlerden olur.

Barışı sağlayanlardan olur.

Tevhîd şuuruna eriştirenlerden olur.



78

İşte Mayıs makamı, İnsanı Kâmilin açığa çıktığı makam 
olup, yaşantısında Tevhîd’in şuurunu gösterme makamıdır. 

Hakka Sûresi 23: “Yakınlığı anlayıp kâmil olmuştur.”

Enbiyâ Sûresi 107: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka 
bir şey için göndermedik.”

Âl-i İmrân Sûresi 80: “Ve siz varlığın işleyişini anlamayı 
terk etmeyin, varlıktaki gücü anlayın, hakikatlere sımsıkı sa-
rılın ve hakikatleri bildirin ve kâmil kimseler olun.”

Nahl Sûresi 43: “Kâmil insanlar, bizi bildirmekten başka 
bir şey için açığa çıkmadılar.”

Nûr Sûresi 37: “Hakikatlerin bilgilerini alıp vermede kâmil 
kişilerin dikkatleri dağılmaz ve onlar Allah’ın zikrinden ayrıl-
mazlar ve her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket ederler ve 
temizlenme içinde olup kendindekini paylaşırlar. Kâlblerinin 
dönmesinden her vakit çekinirler ve onlar basîret sahipleridir.”

İşte Mayıs ayı, çevresine rahmet yağdırma ayıdır.

Kâmil insanlar çevrelerine merhamet duygusunu akıtırlar.

Kur’ân Sâlih insan olmamızı tavsiye eder. 

Yâni iyi insan olmamızı tavsiye eder.

İyi insan, çevresine rahmet içinde davranır. 

Yûsuf Sûresi 22: “O ergenlik çağına ulaştığında, sunduğu-
muz hakikatlerle her şeyde mutlak hâkim olanı ve ilmiyle var 
edeni anladı ve işte böylece Bizi anlamanın karşılığı olarak 
iyi insanlardan oldu.” 

Mücadele Sûresi 9: 	“Ey iman edenler! Bir araya gelip ko-
nuştuğunuzda, artık fenalardan konuşmayın ve hiçbir kimseye 
düşmanlık içinde, sinsilik içinde olmayın ve hakikati göste-
rene karşı güvensizlik içinde olmayın ve iyi insan olma konu-
sunda istişare edin ve fenalara düşmekten sakının ve Allah’a 
ortak koşmayın. Ki hepiniz O’nun birliğindesiniz.” 



79

Kur’ân’da birçok yerde “Sâlih amel” geçer. Yâni “İyi insan 
olarak çalışmak ve üretken olmak”

İyi insan vücûdu hep pozitif bir enerji üretir ve bu enerji 
ile kendi vücûdunun etrafında bir pozitif kalkan oluşur.

Aynı Dünyamızda olduğu gibi, nasıl ki dünyamızda bir 
enerji kalkanı vardır. 

Ki biz buna atmosfer diyoruz.
Bu enerji kalkanı, güneşten gelen zararlı ışınlardan ve gök-

taşlarından Dünyayı korur.
Dünyamıza gelen göktaşları eğer olduğu gibi Dünyamıza 

düşse yaşamın sonu gelir.
Göktaşları Dünyamızın atmosferine girdiğinde yanarak 

küçülür, ya Dünyamıza düşmeden toz hâline gelir ya da çok 
küçük parça olarak düşer.

İşte Sâlih insan olan kişinin, yâni iyi insanın da vücûdu-
nun etrafında pozitif bir enerji kalkanı vardır.

Bu kalkan o kişinin imanının güçlülüğü ve yaşantısında 
Sâlih amelde olmasından dolayı oluşur.

İman; ancak ve ancak yaratılışı okumakla ve hakikatlere 
ulaşmakla oluşur.

İman sahibi olan kişi, zerre kadar zararlı haller içinde olmaz.
Varoluşu ve var edeni idrak ettiğinden dolayı “Sâlih İn-

san” makamına ulaşır. 
Sâlih insan, imanî cihette güçlü insandır.
İmanı güçlü olan kişi;
Çevresine merhamet olur.
Çevresine, rahmetin mayısını, maisini akıtır.
Hep iyilik için koşar.
Hep iyilikleri hissettirir.
Dedikodulardan etkilenmez.



80

Başına bir sıkıntı geldiğinde ümitsizliğe düşmez.

Her an Allah aşkıyla yaşar ve bu aşk onu korur.

Yaratılanı hor görmez, yaratılanda Yaradanı müşahede eder.

Her an “Tevhîd” şuuruyla yaşar.

Adaletlidir. 

Yaşantısı ile örnek olur. 

Paylaşma, dayanışma, yardımlaşma içindedir.

Kendini üstün görmez, 

Başkasını küçük görmez, 

Kötü hallerde asla olmaz,

Hasetlik içinde asla olmaz, 

Haksızlık asla yapmaz,

Başkasına zulüm etmez, herhangi bir varlığa zarar vermez.

Yûsuf Sûresi 22. âyette de belirtildiği gibi “sunduğumuz ha-
kikatlerle her şeyde mutlak hâkim olanı ve ilmiyle var edeni 
anladı ve işte böylece Bizi anlamanın karşılığı olarak iyi in-
sanlardan oldu.”

İşte kişi ancak ve ancak, kâinatın sahibini anlamakla iman 
sahibi olur.

İman sahibi olan da iyi insan olur.

İyi insan çevresine zerre kadar zarar vermeyen insandır.

Çünkü varlığa baktığında, varlığın ardında Hakk’a nazar eder.

Nereye dönerse dönsün, neye bakarsa baksın Hakk’ın yü-
zünü görür.

İşte bizden istenen, bizlerin iyi insan olması ve o şuurda 
yaşamasıdır.

İyi insan olmanın yolu da iman sahibi olmaktan geçer.

İman sahibi olmanın yolu da, varoluşu ve var edeni anla-
maktan geçer.



81

İman sahibi olan kişi iyi insan olmuştur.
İyi insan olanın vücûd çevresinde ilahi bir enerji kalkanı 

vardır.
Bu enerji kalkanı onu korur.
İyi insan hep iyi hâl ve davranışlar içinde olduğundan do-

layı bu ilahi kalkan daha da güçlenir.
İşte bu halde olan kişinin, vücûdunda ve tüm kâinatta olan 

kanallar birleşmiştir.
İşte o kanalların birleşmesiyle İlahi bir enerji o kişinin vü-

cûdunu sarar ve o kişiye gelecek olan zararları engeller.
İyi insan hep İman şuuruyla yaşar ve o kişi:
Zerre kadar zulüm yapmaz. 
Zerre kadar dedikodu yapmaz. 
Zerre kadar kimseye kötülük yapmaz.
Zerre kadar yalan söylemez.
İçinde zerre kadar öfke, kin, nefret, gurur, kibir gibi hal-

ler barındırmaz.
İnsanların eksiğini gediğini aramaz. 
İnsanlara kötü mahlas, lakap takmaz.
İnsanların ırzına namusuna tasallut etmez. 
İnsanları ötekileştirmez. 
Her varlığı Allah’ın kulu görür. 
İnsanlar hakkında bu cehennemlik bu cennetlik demez. 
İnsanları inançlarına göre ayırmaz, inançlarına karışmaz.
Allah adına asla hüküm vermez. 
Dini; makam, mevki, şan, şöhret için kullanmaz.
İbadetlerinde zerre kadar gösteriş içinde olmaz.
Kimsenin hakkına girmez. 
Yaptığı hataları unutmaz. 



82

Hep iyilik peşinde koşar, hep güzel sözler söyler, hep ha-
kikatlerden bahseder.

İhtiyacı olanlara yardım eder, darda olanlara yardım eder.

Asla kendi çıkarına göre hareket etmez, kendine iyi denil-
sin diye hareket etmez. 

Kimse hakkında zerrece kötü söz söylemez, içinden dahi 
geçirmez. 

İman sahibi olan yâni iyi insan olan güvenilir olandır. 

Mümin, emin olunan, güvenilen kimse demektir.

Tüm Kâmil insanların mücadelesi, toplumda güvenin, sa-
mimiyetin, barışın, huzurun oluşması gayretidir. 

Elinden, dilinden, hâlinden, çalışmalarından güven verendir. 

İyi bir insana rast geldiğinizde, size yardım etmek için çır-
pınır, sıkıntınızı çözmeye çalışır ve zerre kadar bir beklenti 
içinde olmaz.

Hep kâinat kitabını okur, orada bulunan Allah’ın lütufla-
rını anlamaya çalışır.

İşte böyle kişilerin gönüllerinden merhamet akar.

Şefkat akar, samimiyet akar.

İşte bu akışlar, mai-mayıs ayının sırrıdır.

İyi insanların vücûdundan etrafına, her an merhametin o 
ilâhi akışı yansır. 

Bu akış çevresine huzur sunar, mutluluk sunar.

Bu akış, bu mai cennetten gelen akıştır, esintidir.

İyi bir insanın yanına vardığımızda, ondan gelen cennet 
esintisi bizlere çok farklı bir huzur sunar. 

Güzel insan Hazreti Muhammed’in yanına gelenler: “Se-
nin yanına geldiğimizde sıkıntılarımız hafifliyor, ayrı bir hu-
zur hissediyoruz” demişlerdir.



83

İşte Kur’ân, bizlere hep iyi insan olmamız gerektiğini tav-
siye eder. 

Ve bunun nasıl olacağını açıklar.

Çünkü iyi insan, çevresine ve kendine hep huzur sunan 
insandır. 

İlimle ve edeb üzere hareket edenin dilinden ilmi sözler akar.

İlim ve edeb ile hareket edenin hâlinden, samimiyet, ih-
lâs akar.

İşte Mayıs ayının sırrı, insan makamına gelenlerin, çevre-
lerine her türlü olumlu duyguyu yayma, akıtma ayıdır. 

HAZİRAN AYI

Haziran, Hızır, Hazır, Hazret, Hazirûn bağlantılı kelimelerdir. 

Haziran, Hazret makamının sırıdır.

Hazret, Halk demektir.

Halk’ta Hakk’a nazar etme makamı, Haziran makamıdır.

Haziran, ilâhi aşkın sıcaklığına, hararetine işarettir.

İlâhi aşka erişenler, Hazret makamına erenlerdir.

Onlar her dâim Halk’ta Hakk’a nazar ederler.

Haziran ayı gönül boyutunun açılım ayıdır.

Gönül ehli olma sırrı, Haziran-Hazret makamının sırrıdır.

Bu ay, eski Fransızca’da Juin, eski İngilizce’de ise Junius, 
Latincesi ise yine Junius menelis’tir (Juno’nun ayı) diye ad-
landırılır.

Kelime anlamı Roma mitolojisinde gençliği sembolize eden 
ve doğumla da ilişkilendirilen Juno Tanrısı’ndan gelmektedir. 

Türkçeye ise Süryânicede “sıcak” anlamına gelen “hazıran” 
sözcüğünden gelmiştir (Arapçada ḥazīrān olarak geçmektedir). 



84

İnsan makamına gelen, rahmete gark olan, ilahi bir haz-
zın, sıcaklığın içine düşmüştür.

İşte onlar gönül ehlidir.

Onlar her varlıkta Hakk’a nazar ederler.

Onların tüm bedenleri ilahi aşkla sarılmıştır.

Halk’ta Hakk’a nazar etme makamına erişmişlerdir.

Her an Hakk’ın huzuruyla yaşarlar.

Her an Hakk’ın huzurundadırlar.

Haziran ayı, haziran makamı, gönül boyutudur.

Mümin olan gönül makamına ermiştir.

Ancak gönül ehilleri, her an Allah’ın huzurunda gibi yaşarlar.

Gönül ilâhi aşkın, birliğin tecelli ettiği duygular boyutudur.

Gönül, tüm bedenin, bedendeki tüm hücrelerin, Allah’a ra-
bıta olduğu boyuttur.

Gönül; akıl ve kâlb boyutlarının açılmasıyla açılır.

Akıl ve kâlb sahibi olan kişi, gönül boyutuna geçer.

Gönül, kâlb ehli olan kişilerde açılır.

Gönül, mümin olanların müşerreflendiği bir boyuttur. 

Kâlb ehli olan, Allah hakikatine ermiş kişidir.

Allah’tan emin olmuş, her an O’na teslimiyet ve tevekkül 
içinde olan kişidir.

Kâlb ehli olan kişinin yaşantısı, gönül boyutudur.

Hazreti Muhammed’in güzel sözü, mü’minlik makamına 
eren kişinin kâlb sahibi, kâlb sahibi olan kişinin gönül ehli ol-
duğuna işaret eder. 

Allah bildirir: “Ma vesiani semai ve la ard ve lakin vesian 
kâlbi abdi el mumin.”

Meâli: “Ben yere göğe sığmadım, mü’min kulumun kâl-
bine sığdım.”



85

Allah hakikatine ermiş olan kişi, mü’minlik makamına 
gelmiş kişidir.

Mü’min “Emn” kelimesinden gelir.
Emin olmak kelimesi de buradan gelir.

Emniyet, emanet, iman, âmin kelimelerinin kaynağı da 
“Emn”dir.

Varlığın varoluşundan ve varlığı var edenden emin olan 
kişi, mü’min kişidir.

Mü’min, kendine ve varlığa baktığında, varlığın ardında 
varlığı tutan, varlıktaki niteliklerin sahibinin orada tüm işa-
retleriyle kendini gösterdiğinden emin olan kişidir.

Ve bu şuura ulaşıp bu şuurda yaşayan kimseye “Mü’min-E-
min” kimse denir.

Mü’min, kâlb sahibidir, gönül ehlidir.
Mü’min, Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru 

vel bâtın-Evvel ve sonsuz olan, zâhir olan ve bâtın O’dur” ha-
kikatine erişmiş kişidir. 

O nereye dönerse dönsün, Hakk’ın cemâline nazar eder.

Mü’min olanın kâlbi her an Allah için atar, her an ilâhî 
aşkla atar.

Mü’min olan kâlb makamına ermiştir, gönül ehli olmuştur.
Gönül ehli, Halk’ta Hakk’a nazar ederek yaşar.
Nereye bakarsa baksın, Hakk nazarıyla bakar.
Gönül ehlinin gönlü, Allah’ın nûruyla nûrlanmıştır.

Hazreti Muhammed’e “Allah onun gönlünü nasıl açar?” 
diye sorulur. 

Bunun üzerine Hazreti Muhammed; “Allah o kimsenin gön-
lüne bir nûr atar da, bunun üzerine onun gönlü genişler” der. 

Bu cevap karşısında Hazreti Muhammed’e tekrar; “Bunu 
bilmeyi kolaylaştıran bir alamet var mıdır?” diye sorulunca... 



86

Hazreti Muhammed şöyle der: “Ebedilik yurduna yönelmek, 
aldanış yurdundan uzaklaşmak ve ölüm gelmeden önce ölüme 
hazır olmak.” Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed es-Semerkandî

İşte gönül ehli, dünya menfaatine bağlanmaz.

Ölüm gelmeden Allah’ta fâni olmuş olandır.

Her dâim Allah’a yönelmiş kişidir.

Gönül ehli, yaşantısıyla kendini belli eder. 

Gönül ehli, gönül rahminden doğar.

Gönül rahminden doğan, Muhammedî şuura erer.

Gönlünden Muhammedî şuur doğan kişi; 

Çevresine hep rahmet akıtır.

Çevresindeki her sıkıntıyı gönlünde hisseder ve onlara ça-
reler arar.

O, ister ki; sıkıntılar, acılar bitsin.

O, ister ki; huzur, mutluluk, sevgi, yardımlaşma, paylaşma 
olsun.

Onun her hâli şifâ verir.

O, gönüllere rahatlık, huzur, sabır, mutluluk verir.

O, sıkıntıları unutturur. 

Kadının ay hâli dediğimiz olay, bir bebeğin ana rahmînde 
tutunup gelişmesi için, tertemiz bir zeminin hazırlanma olayıdır.

Gönül ehlinin kâlbi, yâni idrâki, anlayışı, duyguları, düşün-
celeri hep Hakk üzeredir.

Hakk’la bakar, Hakk’a bakar, Hakk’sal bakar. 

Gönül ehli, toprak boyutunda kalmaz, toprağın özüne bakar.

Gönül ehlinin, inanç, ibadet, din, millet, cinsiyet ayrımcı-
lığı asla olmaz.

O nereye bakarsa baksın, Muhammedî şuurla bakar.

Gönül ehli kişiler, sevgi dolu, saygı dolu, tevâzû içindedirler.



87

Onlar yaşantılarında, davranışlarıyla, sözleriyle, ikili iliş-
kileriyle hakk ve adalet içindedirler.

Onlar çözümsel ve birlik üzere davranırlar.

Yâni onlar aklî ve kâlbî davranırlar.

İşte gönül, akıl ve kâlbî boyutun sonucunda tecelli eder. 

İşte gönül; ilâhi aşkın, samimiyetin, ihlâsın, Allah’a olan 
teslimiyetin, tevekkülün, Tevhîd şuurunun buluştuğu duygu-
lar boyutudur.

Gönül ehli dediğimiz zaman o kişiler, her an Halk’ta Hakk’a 
nazar ederek yaşarlar.

Onlar her an ilâhi aşkın duygusuyla yaşarlar.

İşte Haziran ayı, gönlü ilâhi hazza erişmiş kimselerin ayıdır.

Onlar Halk’ı Hakk’tan ayrı görmezler.

Onlar Hızır makamına ermiş kimselerdir.

Hızır’dan maksat “tüm hazeratta her an hazır ve nazır olan 
Allah’tır” şuuruyla hareket eden kimsedir.

Hızır, Halk’ta Hakk’a nazar edendir, arayana yol gösteren-
dir, yola intisâp edeni eğitendir. 

TEMMUZ AYI

Talebenin, Aralık ayında başlayan hakikat yolculuğu, Tam-
muz-Temmuzda kemâlata erişir.

Tamamlanmak, olgunlaşmak kâmil insanların durumudur.

Bu ay kâmil insanların olgunlaştığı, piştiği aydır.

Bu ay gönül insanlarının yâni kâmil insanların ilâhi aşkta 
zirve yaptıkları aydır.

Temmuz, Tam, Tamû, Tamûz birbirine bağlantılı kelimelerdir.

Tammuz-Temmuz ayı, tamû-cehennem ayı olarak da bilinir.



88

Temmuz ayının sıcaklığından dolayı, cehenneme tamû de-
mişlerdir.

Tammuz, Sümerlilerin en ünlü tanrısıdır.
Tammuz, bereket ve Güneş tanrısı olarak görülür. 

Tammuz, Sümer kayıtlarında bereketin ve çoğalmanın 
sembolüdür. 

Bereket, toprak ve ay tanrısı olan İnanna ile Tammuz ev-
lenir ve onlardan bereket, verimlilik, çoğalma meydana gelir. 

Burada bereketten maksat, kâmil insanın çevresine ilme 
ve edebe dayalı hakikatleri anlatma bereketliliğidir. 

Hakikat yolunda rehber kimselerin gönülleri, hakikatleri 
anlatma olgunluğuna erişmiştir. 

İbrani Kutsal Kitabı Tanah’ta Tammuz birkaç yerde geçer. 
Hezekiel 8:14 ve 15’te Tammuz ismi geçer.
14: Bundan sonra beni Rab’bin Tapınağı’nın kuzeye bakan 

kapısının giriş bölümüne götürdü. Orada oturup Tammuz için 
ağlayan kadınları gördüm. 

15: Bana, “İnsanoğlu, bunu gördün mü? Bundan daha iğ-
renç şeyler de göreceksin” dedi.

Kâmil insanın verimlilik ayı Tammuz-Temmuz makamıdır.
Kâmil insanlar, benlik içinde olanların; gayrılarını yakar, 

eritir.

Kâmil insanlar bu makama geldiklerinde, artık çevrele-
rine en olgun yardımı yaparlar.

Bu aya verimlilik ayı olarak bakılır.
Bu ay, Kâmil insanın kendilerindeki noksanları tamir etme, 

eritme ayıdır.
Nasıl ki ateşte her şey erir, bu ay Kâmil insanın da kendi 

noksanını terbiye etme ayıdır.
Kâmil insan kendini Tam etme-tamamlamaya çalışan kişidir.



89

Hakk yolunda derslerini tamamlamış, yaşantısında bunu 
göstermeye gayret eden kişidir.

Kâmil kişi, Tamlık makamına erişmiştir.

Tam olan, noksansız olan Allah’ı idrak etmiştir.

Kâmil insanlar, Hakk yolunda olanların gafletlerini, kibir-
lerini yakmalarına yardımcı olurlar.

Kibir içinde olan insanların, gönüllerindeki cehennem ate-
şini yâni tamu’yu söndürürler.

Cehennem ateşini söndürür, yerine cennet bahçeleri oluş-
tururlar.

Allah, Hazreti Muhammed’e; “işte burası cehennemdir, bu-
rayı söndür, burada cennet bahçeleri oluştur” diye bildirmiştir.

Hazreti Muhammed; “hiçbir arkadaşım yoktur ki cehen-
nem ateşinden geçmemiş olsun” diye bildirmiştir.

Yâni kişi, kendi cehennemini söndürmeden cennete erişemez.

Yâni kendi benliğinden, gururundan, kibrinden geçmeyen 
Allah’ın cemâli ilâhisine erişemez.

İşte Temmuz ayı, ilâhi ateşin içinde yanıp kül olma, tam 
olmak, kâmil olma makamıdır.

Kâmil kişi:

İnsan makâmına gelmiş olan kişidir.

Baktığı her yerde varlığın ardında varlığın sahibini görendir. 

Varoluşun ve var edenin hakikatine ulaşmış kişidir.

Allah hakikatine ulaşmış kişidir.

Rahîm ve Rahmân boyutlarına ulaşmış kişidir.

İlmen Yakîn, Aynel Yakîn, Hakkâl Yakîn boyutlarına ulaş-
mış kişidir.

Asla kendini makâm sahibi görmez, tüm makâmların sa-
hibinin Allah olduğunu bilir.



90

Cümle varlığa bir gözle bakar.

Birden çıkan birleri seyreder.

Her bir birin üzerinde yüklü olan işaretleri bilir.

Akışın nereden geldiğini nereye gittiğini sezer.

Çiftçinin tohumdan ne çıkacağını, ne zaman çıkacağını ve 
nasıl şekillenip nasıl meyve vereceğini bildiği gibi, Kâmil kişi 
de varlığın akışını ve olayları görür.

İlim üzere, irfân üzere hareket eder.

Asla sûret görmez, nûrun akışının seyrindedir. 

İşaretleri okuyabilir.

Varlığın sırlarını görür, akışını görür, nihâyetini görür.

Üflenen rûhun ne olduğunun keyfiyetindedir. 

Halk’a Hakk nazarıyla bakar.

Deryanın ve dalgaların seyrindedir. 

Hakk deryadır, Halk deryanın dalgasıdır, bu şuurdan hiç 
ayrılmaz.

Tevhîd şuuruyla hareket eder. 

Evvelden âhire akışı seyreder.

Evvelden âhire olan akışın ne olacağını bilir.

Âhirden evvele dönüşü seyreder.

Âhirden evvele yeni bir oluşumun ne olacağını bilir.

Bâtından zâhire olan akışı ve ne çıkacağını bilir. 

Zâhirden bâtına dönüşü ve yeni oluşan yazılımı görür. 

Gönüllere ilâhî aşk eker.

Gönülleri ısıtır.

Kişiyi asla karamsarlığa sürüklemez.

Korkutmaz, ümit verir.

Ayrı bir huzur verir, moral verir, kişiyi güçlü hissettirir.



91

Güler yüzlüdür, hizmet ehlidir.

Çevresine hizmet eder.

Üretkendir, çalışkandır.

Keşifler yapar, hikmetlere erişir.

İşte tüm bunlar Tammuz sırrıdır.

Kâmil kimselerin sevindirici özelliği vardır.

Merhamet duyguları çok gelişmiştir. 

Her varlığa merhamet üzere davranırlar.

Tüm sözleri, eylemleri, tüm düşünceleri sadece merha-
met üzeredirler. 

Biz seni âlemlere rahmet üzere gönderdik âyetine maz-
har olmuşlardır. 

Rızayı İlâhiyi bilirler o rıza üzere hareket ederler.

Niçin yaratıldıklarını bilirler.

Şefkat doludurlar.

Koruyucu özellikleri vardır.

İşte tüm bunlar tam olmuş, kâmil olmuş, olgunlaşmış kim-
selerin özellikleridir.

Temmuz ayının İngilizcesi Julie’dir.

Latincesi Julius’dur.

“Julius’un ayı” anlamında kullanılmıştır.

Roma İmparatoru Julius Caesar’a ithafen Gregoryen tak-
viminde bu aya “July” ismi verilmiştir. 

Eski Türkçede “çok sıcak” ve “cehennem” anlamına gelen 
“tamu-z” kelimesi kullanılmaktaydı. 

Türkçede bu aya “orak ayı” veya “ot ayı” denmektedir. 

Ayrıca sözcüğün kökeni olan Tammūz, bir Babil ve Asur 
tanrısıdır.

Sümerler’de Dumuzi olarak bilinir. 



92

Verimlilik tanrısı olan bu tanrının, baharda doğaya can 
verdiğine inanılırdı.

Bu Ay, kâmillerin onlara gelen talebelerinin içindeki ce-
hennem ateşini söndürüp, cennete kapı açma ayı olarak de-
ğerlendirilebilir.

Temmuz ayının sıcaklığı, hem kâmil insanın içindeki ilâhi 
ateşin en yüksek heyecanıdır.

Hem de gaflet içinde olan kimselerin içindeki cehennem 
ateşinin karşılığıdır.

Ocak ayında başlayan gönüllerdeki tutuşma, hiç sönme-
den devam ederse, temmuz ayında kâmil insanın gönlünde 
en yüksek derecede ilâhi aşka dönüşür.

Aşk elinde yanıp bitmek, Temmuz ayının sırrıdır. 
“Aşk yolunda yananlar, külli aşka erdiler
Her nereye baksalar, mâşuğunu gördüler 
Aşkta bekâ bulanlar, her şeyden vazgeçtiler
Hâlil İbrâhim gibi, ateşi gül ettiler
Aşk narına düşenler, aşka kurban oldular 
Terk-i beden ettiler, aşka secde ettiler.”

Hazreti İbrâhîm bir ateşe atıldı, ama o, o ateşi cennete 
döndürdü.

İşte kâmil kimseler, gaflet içinde olanların düştüğü cehen-
nem ateşini, gül bahçesine döndürürler.

Bu onların Tam olma-kâmil olma makamına erdiklerin-
den dolayıdır. 

Kâmil kimseler, öncelikle kendi içlerindeki her türlü olum-
suzluk ateşinin söndüren insanlardır.

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman, kibir ehillerinin cehennem 
sıkıntıları yaşayacakları bildirilmiştir.

Kibir cehennem ateşinin kişideki karşılığıdır.



93

Gururlanan, kibirlenen, başkasını hor gören, kendini yüce 
sanan kişi, cehennemin yakıcı sıcaklığından dolayı böyle ya-
pıyordur.

Kişinin düştüğü cehalet, kişinin hakikatten uzaklaşma-
sına, kibre düşmesine yol açar.

Bu durumda kişi asla huzura erişemez, cenneti hissedemez. 
İman edenler ve Sâlih amelde olanlar ise, cennet ehli ola-

caklar, huzur içinde olacaklardır.
Onların içlerinde hep ilâhî bir huzur olup, devamlı o hâl 

içinde olacaklardır.
Bir gaflet içinde, kibir içinde olan bir kimse, kâmil bir kim-

seye gelse, kâmil kimse onun içindeki cehennem yakıcılığını 
ona gösterir. 

Kâmil insanlar gönülleri aydınlatırlar.
Kâmil insanlar, insanların ilim ve edeb bulmalarına yar-

dımcı olurlar. 
İşte Temmuz ayının sırrı; Kâmil kimselerin gönüllere hakikat 

yolunu sevdirme, ilgiyi çekme, arayışlarda yol gösterme ayıdır.
Hakikati arayan kimse, muhakkak ki hakikat yolunda bir 

rehber bulmalıdır.
Bu rehber Kâmil kimsedir. 

Kâmil kimse, ilim ve edepte olgunlaşmış tamam olmuş 
kimsedir.

Tammuz, Kâmil kimselerin gönüllere ilâhi aşkı hisset-
tirme ayıdır.

Nasıl ki 12 ayın en sıcak günleri Temmuz ayında oluyorsa, 
Kâmil kimselerin gönüllere sıcaklık hissettirmesi bu ayla bir 
tutulur.



94

AĞUSTOS AYI

Türkçede bu aya “Harman ayı” denir. 

Harman, buğday, arpa gibi tahılların saptan ayrılması iş-
lemine denir. 

Buğday başağından buğday tanelerinin, düven, makine 
veya hayvanla yapılan dövme işlemi sonucu ayrılmasına har-
man denilir.

Harman sonrası hasat elde edilir.

Hasat ekip biçme, ürün kaldırma, ürün elde etmek demektir.

Bakla, fasulye, nohut, susam gibi bakliyatın dövme iş-
lemi sonucu tanelerinin saplarından ayırma işlemine de har-
man denilir.

Harmandan maksat hasattır.

Kâmil insanın yetiştirdiği öğrencilerin sûret ve sîreti an-
lama ayına Ağustos makamı olarak bakılmalıdır.

Talebe aldığı derslerin sonucu sûretten geçerek özü gör-
meye başlar.

Aldığı dersler sonrası, tefekür içinde olarak hasata ulaşır.

Yani varlığın özünü görmeye ulaşır.

Kur’ân’da hasat günü âyeti vardır.

En’âm Sûresi 141: “Yevme hasâd”

Hasat günü, karşılığını bulma günü, verimlilik günü, ger-
çeğe ulaşma günü olarak düşünülebilir. 

İşte talebenin aldığı dersleri hasat etmesi, yâni gerçeğe 
ulaşması, sûretten sîrete kapıların açılmasıdır.

Her insanın ve her varlığın özü Allah’tır.

İnsan varlığa baktığı zaman dışını değil, özünü görerek 
bakmalıdır.

Bu gördüğümüz varlık, sûret boyutuyla bir perdedir.



95

Perdenin ardı Allah boyutudur.

İnsan perdede kalmamalı, perdenin ardını görmelidir.

İşte sûretten sîrete adım atmak hasattır. 

İşte başağın içindeki buğdaya ulaşmak, hasattır.

Varlığın özüne ulaşmak da talebenin hakikat yolunda eriş-
tiği hasattır.

Toprak boyutunda kalıp aslını görememek, hasat maka-
mına erememektir. 

Sûret boyutunda kalmak iblislik boyutudur.

İblis “o toprak” diyerek secde etmekten kaçınandır.

Her kim; kendini gördü, kendinde Hakk’ı göremedi, o ib-
lis oldu.

Her kim; karşısındaki kişiyi gördü, onda Hakk’ı göremedi, 
o iblis oldu.

Her kim, tende kaldı câna eremedi, o iblis oldu.

Her kim, güzel çirkin diye gördü, o iblis oldu.

Her kim, kadın erkek diye baktı, insan olarak bakamadı, 
o iblis oldu.

Her kim; eşyayı gördü eşyada esmayı göremedi, o iblis oldu.

Eğer biz, sûretleri görür sûretleri tutan sîreti göremez-
sek, yâni toprağı görür, toprağın ardında olanı göremezsek, 
yâni teni görüp cânı göremezsek, iblislik hâli bizde açığa çıkar.

İşte iblis; varlığın dış elbisesinde kalan, yâni varlığın top-
rak boyutunda kalan demektir. 

Bizden istenen sûretleri tutan gücü anlamak ve secde sır-
rına ermektir. 

Hasat iblislikten kurtulmaktır.

Hasat toprağın özünü görmektir.

Başağın içinde buğday taneleri vardır.



96

Hasatta buğday taneleri açığa çıkar.

Harmanın dövülmesi, talebenin tefekkür boyutuna işarettir.

Nahl Sûresi 44: “Leallehum yetefekkerûn.” 

Meâli: “Umulur ki onlar, varlığın hakikatlerini anlamak 
için tefekkür içinde olurlar.” 

Nahl Sûresi 67: “İnne fî zâlike le âyeten li kavmin yakılûn.”

Meâli: “Muhakkak ki akleden kimseler için, her şeyde ha-
kikatlere götüren âyetler-deliller vardır.”

Nahl Sûresi 69: “İnne fî zâlike le âyeten li kavmin yete-
fekkerûn.”

Meâli: “Muhakkak ki tefekkür eden kimseler için, her şeyde 
hakikatlere götüren âyetler-deliller vardır.”

Tefekkür; anlamını aradığı şeyin hakikatlerine ulaşacak 
şekilde derin düşünmek, fikir üretmek demektir.

Talebeye, anlamını aradığı şeyi düşünmesi için, ilme da-
yalı bilgiler verilir.

İlmi yolda o talebe de, o bilgilere dayanarak düşünür.

Kişi tefekkür ehli olduğunda fikir üretir.

Mürşid-i Kâmil talebeye ilme dayalı bilgiler sunar.

Talabe de tefekkür ederek hasata, hâsılata başlar.

Yâni tefekkür sonrası nice değerlere ulaşır.

Tefekkür sonucu, başağın içinden buğday tanelerinin elde 
edilişi gibi, sûretlerin ardındaki öz anlaşılmaya başlanır.

Yâni sûretten sîrete olan yolculuk tecelli eder.

İşte Ağustos ayı, Mürşid-i Kâmil’in talebelerinden hasat 
elde etme ayıdır.

Yâni onlara verdiği emeğin, karşılığının geldiği aydır.

Ağustos ayı, kâmil insanın dâim zikre eriştiği makamdır.

Zâkir olan Allah’tır.



97

Ağustos, zâkir olan Allah’ın kâmil insandan zikrini gös-
terdiği aydır.

Allah’ı anlayan, Allah’ı anlamak isteyenlere yol gösterir. 

Hakikati sunma makamına gelir.

Yâni dâim zikir içinde olur.

Nasıl ki Allah zikirle her an varlıktan kelâmını duyuru-
yorsa, Kâmil insandan da hakikatini duyurur.

Allah, her varlıktan dâim zikrini gösterir.

Allah, her varlıktan dâim ulvîyetini gösterir.

Ağustos böceğinin Ağustosta daim ötmesi, insanlara her 
varlıktan dâim zikreden Allah’ı hatırlatması olarak değerlen-
dirilmiştir.

Ağustos böceği, Kâmil insanın Allah’a duyurma mücade-
lesi olarak görülebilir.

İşte Ağustosun bir anlamı da, yücelik, ulvilik, artış anla-
mındadır.

Buradaki artış, idrakin, kemâlatın artışıdır.

Talebe Allah’ı anladıkça idraki artar, kemâlâtı artar.

Latincede Augustus menilis, yâni “Augustus’tun ayı” ola-
rak geçer.

Latincede augere, “artmak, büyümek, yücelmek” anlamına 
gelmektedir. 

Ağustos ayı; Roma’nın ilk imparatoru olan Ceasar Augus-
tus’a ithaf edilmiştir.

Augustus’un doğumdaki adı aslen Gaius Octavius Thuri-
nus’tur; ancak sözcüğün “yücelme” anlamından ötürü bu la-
kabı almıştır. 

Tıpkı Julius Ceasar’ın ayı olan Temmuz ayının (July) 31 
gün çektiği gibi kendi ayında da 31 gün olmasını istediği için 
Ağustos ayında da 31 gün vardır. 



98

Augustus, Cleopatra’nın öldüğü döneme denk geldiği için 
bu ayın, takvimde bulunduğu yere yerleştirilmesini istemiştir. 

Bu ay değişikliği yapılmadan önce Mart ayı ile başlayan 
Roma takviminde Ağustos ayı 6. ay olduğu için Latince’de Sex-
tilis menelis (6. ay) olarak isimlendirilmekteydi. Türkçeye ise 
yine Latinceden geçmiştir. 

Ağustos aynın adı, Türkçe kökenleri Piri Reis’in 1521 ta-
rihli Kitab-ı Bahriye’sine kadar gider.

EYLÜL AYI

Eylül, Akatçadaki “elūlu-el alâ” kelimesinden gelir.

El ulû, El alâ; ulu olan, ulvi olan demektir.

Eylül ayı, ulviyet makamının ismidir.

Allah’ın ulviyetinin hatırlatılması olarak isimlendirilmiştir. 

Eylül makamına erişenler ulviyetin sonsuz âlemine gark 
olmuşlardır.

Onlar İnsanı Kâmil mertebesiyle müşerref olmuşlardır.

Kâmil insanlar, Elulû, El alâ, Ulviyet, Ulûhiyet makamına 
erişmiş, her yerde Allah’ın birliğinin seyrinde yaşarlar.

Kâmil insan bu ayda; Alâ olan, Ulvî olan, Allah’ın yüceli-
ğini her zerrede görme makamının hayretiyle, zevkiyle yaşar.

Ve bunu çevresine hissettirmeye gayret eder.

Bu aya hasat makamı denilmiş olmasının sırrı; İlm-i Tev-
hîd yolunda her bir makamın mânâsına erişmenin sırrıdır.

Her makamın, Allah’ın ulviyetiyle sarılı olduğunun sırrıdır.

Eylül, El ulû, El alâ, ulviyetiyle tek olan Allah’a işarettir.

Ağustos ekilenin harman olduğu, Eylül harmandan hasat 
elde etme, yâni harmanın içindeki tohumlara erişme ayı-ma-
kamı olarak da değerlendirilir. 



99

Bu ay hasatla elde edilen tohumların birleştirilme ayı ola-
rak görülür.

Nasıl ki harmandan sonra elde edilen, buğday, arpa gibi 
tahıllar bir çuvala konarak birlik içinde tutulur.

İşte bu makamda her varlığı ulviyetiyle, birliğiyle tutan 
Allah’tır şuuruna erişenler, o şuurda yaşarlar.

Artık bu makam itibariyle Kâmil insan, her varlıktan akan 
Allah’ın lütuflarına erişir.

Nice himmetlere erişir ve bunları insanlığa sunar.

Hasat sonrası; birlik, Tevhîd, beraberlik makamı açılmıştır.

Allah’ın ulviyeti her yeri sarmıştır. 

Eylül ayının adı, Türkçeye Arapçadaki aylūl sözcüğün-
den, Arapçaya ise Süryânicedeki elūl sözcüğünden geçmiştir.

Süryâniceye ise Akatçadaki “elūlu-el alâ” sözcüğünden 
geçmiştir.

Ki bu sözcük, “hasat festivali, bu festivalin yapıldığı ay” 
sözcüğü ile eş kökenlidir. 

Bazı diğer kaynaklara göre ise Eylül ayı Akadların 6. ayı 
olduğu ve “sevinçten haykırmak” anlamına gelmektedir.

Süryânicede el ûlu-aylul üzüm anlamına da gelir.

İngilizce kökeni septembre, Latince kökeni ise September’dir. 

Latince’de septem- yedi (7) demektir. 

Latince’de October menelis olarak adlandırılır. 

Türkçe anlamı ise “yedinci ay”dır. 

İlm-i Tevhîd makamlarından yedinci makam; Hû, A’lâ, Ul-
viyet, Ulûhiyet makamıdır.

Bu âlemde Allah’ın ulviyetinden, ulûhiyetinden başka bir 
şey yoktur.

Bu makam Tevhîd makamıdır.



100

Bu makam Allah’ın birliğinin kendini gösterdiği makamdır.

Hayatı ile dâim, sıfatı ile bâki ve her esma, Efâl ve Sıfat 
O’nun Zât-ı Ulûhiyeti ile kâimdir.

Zâhirde, Hayyün sıfatı ile zâhirdir.

Yedinci makamda, evveli Hakk, âhiri Hakk, zâhiri Hakk, 
bâtını Hakk şuhûd, zevk edilir.

“Lâ yese’unî arzi ve lâ semaî ve illa yese’unî kâlbü abdil 
müminin.”

Yâni: “Yere ve göğe tecellim ile sığmam, fakat mümin ku-
lumun kâlbine sığarım.”

Bu makamın zevki ile söylenmiştir.

İşte Eylül, “Elūlu-El alâ” makamının sırrıdır. 

A’lâ Sûresi

1- Seni vücûdlandıran; işaretleriyle, tecellileriyle, Ulvîye-
tiyle sendedir. 

2- Ki O’dur halk eden ve şekil verip düzenleyen. 

3- Ki O’dur bir ölçüyle var eden, var ettiği her şeyden yol 
gösteren. 

4- Ki O’dur tüm varlığı ortaya çıkaran.

5- Sonra da varlığı bir değişim içinde hareket ettiren O’dur. 

6- Sana tüm varlıktan hakikatleri her an okuyoruz, artık 
bunu anla, unutma. 

7- Allah’ın dilemesinin dışında bir şey var olmaz. Muhak-
kak ki görünen ve görünmeyen her şeyi ilmiyle var eden O’dur. 

8- Ve sen, Bizi anlamanın rahatlığıyla huzur içinde olacaksın.

9- Bundan sonra hakikatlerden faydalanmak isteyenlere 
hakikatleri hatırlat, hakikatleri an. 

10- Hakikatleri düşünüp anlayan kimse huşû duyar. 

11- Hakikatlerden uzak duran ise ikilikte kalır. 



101

12- 13- Cehaletin yakıcılığında kalan o kimse, o hâlin içinde 
ölümü de anlayamaz ve diriliği de anlayamaz. 

14- Cehalet hallerinden temizlenen kimse ise kurtuluşa erer.

15- Kendini vücûdlandıranın tüm varlıktaki işaretlerini 
anlayan o kimse, böylece arınmış, bağlanmıştır. 

16- Fakat siz dünya hayatında menfaat peşinde koşuyorsunuz. 

17- Hakikatleri anlayan ise hayırlı olana ve bâki olana so-
nunda kavuşur. 

18- Elbette bu durum evvelkilerin yaşantılarında vardı.

19- İbrâhîm ve Mûsâ’nın yaşantılarında. 

İbrâhîm’den maksat, hepimizin geldiği yer olan, Allah’ın 
zâtının makamıdır.

Mûsâ’dan maksat, Allah’ın varlığı kuşatan sıfatlar boyutudur.

Allah her varlıktan, ulviyetini gösterir.

Her sıfat O’nun ulviyetinin göstergesidir. 

Allah’ın El ulû, El Aliyy esması Eylül ayının sırrıdır.

Allah’ın “El Aliyy” esmâsı tüm âlemleri kuşatır.

“El Aliyy” esmâsı, tüm esmâlardan kendini gösterir.

“Allah yücelerin yücesidir” demek, tüm sıfatlarıyla yüce-
dir, sıfatların bağlı olduğu zâtı ile yücedir demektir.

İnsanı Kâmil’in gönlünde “El Aliyy” makamı açılmıştır.

Kâmil insan, Allah’ın yüceliğine tüm varlıkta şahit olandır.

Allah, varlığın özü olan, ulvîyetin tek sahibidir.

Bu ulvîyeti anlatmak kelimelere sığmaz.

“El Aliyy” esmâsının lafzından çok mânâsını hissedebilmelidir.

Allah’ın zâtına mahsus yüceliği El ulû, El alâ, Eylül sırrıdır.

Allah yüceliğini sıfatlarından da gösterir.

Allah, zâtı ve sıfatlarında “Ulû, Alâ” yüceliğini gösterir.



102

İşte Eylül makamı, Allah’ın yüceliğini unutmadan yaşa-
manın makamıdır.

Burada Tevhîd şuuru vardır.

Kâmil insan bu şuurda yaşayan insandır.

Allah’ın yüceliği dile gelemez, anlatılamaz.

Allah yüceliğini her varlıktan gösterir.

Allah’ın yüceliğinin yanında başka bir yücelik yoktur.

Damla deryaya karışınca, bir olur. 

İşte buğday taneleri bir çuvala girdiğinde bir görünür.

Bu âlem kesret gibi görünse de Allah’ın ulviyetinin birliği 
ile kuşatılmıştır.

“Aliyy, ulvî, ulu, ulvîyet, El ulû, El âla” Eylül ayının sırrıdır. 

Kâmil insan öncelikle, Allah’ın her varlıktaki yüceliğine 
şahit olmuştur, sonra da O’nun ulviyetine ermiştir. 

Kâmil kişi, hangi varlığa bakarsa baksın, o varlığın içiyle 
dışıyla Allah’ın yüceliğini yansıttığını görür.

El ulû, alâ, aliyy; rûhun ve nûrun ulviyetidir. 

Varlıktaki tüm yücelikler Allah’ın “El Aliyy” esmâsından gelir.

Müteâli, yüceliklerin sahibi demektir. 

Eylül ayı, üzümlerin eridiği lezzet bulduğu aydır.

Üzümün lezzeti, ulvi zevke de işaret edilmiştir.

Üzümden elde edilen şarap, ilâhi sarhoşluğa işaret edilmiştir.

Cennette sunulacak şarap ırmakları betimlemesi, ilâhi sar-
hoşluğa işarettir.

Cennet, Allah’ın cemâli ilâhiyesidir.

Cennet, mü’min olanların erişeceği ilâhi huzur, mutluluktur.

Mü’min Allah hakikatine erdikçe, gönlünde huzur hisseder.

Mü’min Hakk yolunda nice makamlara erdikçe, o maka-
mın gönlüne sunduğu huzur hissinde olacaktır.



103

Kur’ân’da cennet mü’minlerin erişeceği makamlar olarak 
belirtilmiştir.

Mü’min; Allah’tan ve her yerde O’nun tecellilerinden emin 
olan, her yerde O’na nazar eden demektir.

Mü’min, varlıkta Allah’ın tecellilerine şahit olmuş, Allah’ın 
ulviyetine teslim olmuş kişidir.

İşte cennet makamlarına mü’min olanlar erişecektir.

Ki onlar Sâlih kimselerdir, Hakk yolunda Hakk için ko-
şanlardır.

Hazreti Muhammed’in bu konu ile ilgili sözleri şöyledir: 
“Mü’minler cennette Allah’ı görme mutluluğuna ereceklerdir. 
Bundan daha çok mutlu olacakları hiçbir şey olmayacaktır.” 
(Buhârî, “Tefsiru Sure”, 32; Müslim, “Cennet”, 1; Tirmizî, “Tef-
siru Sure”, 32)

Eylül ayı, Allah’ın aliyy esmâsı; nûr boyutunun, rûh boyu-
tunun varlıktan yansıması makamına erişmenin ayıdır.

Eylül ayı, el ulu, illiyyûn makamının adıdır. 

İlliyyûn makamı, Allah’ın ulviyetinde ilâhi sarhoşluğa 
erişme makamıdır. 

Bu makam sarhoşluk makamıdır.

Bu makam, hayret makamıdır.

Bu makam, mecnunluk makamıdır.

Bu makam, âşıklık makamıdır.

Bu makam, tüm varlığın geldiği kaynak olan nûr makamıdır.

Bu makam, İlliyyûn Cennetinin açıldığı makamdır.

Bu makamda kişinin gönlü, ilâhî bir sarhoşluğun içine düşer.

Bu makam Allah’ın ulviyet sırrıdır.

İşte üzümden elde edilen şarabın etkisi, ilâhi sarhoşluğa 
işaret edilmiştir.



104

Eylül ayının sırrı; Allah’ın ulviyetini hissetmenin ve bu ul-
viyetin hissiyle, ilâhi sarhoşluğa erişmenin sırrıdır. 

EKİM AYI

Gönülleri uygun olanlara, hakikatin bilgilerinin ekilme ma-
kamı olarak, Ekim ayı diye isimlendirilmiştir.

Mürşid-i Kâmil, kimin ekime hazır, kimin hazır olmadı-
ğını bilir.

Gönlü, hakikatin bilgilerinin ekimine hazır olanlara, ha-
kikat tebliğ edilir.

Ekim ayı, Mürşid-i Kâmilin gönüllere ekim yaptığı ay ola-
rak kabul edilir. 

İngilizce kökeni Octobre, Latince kökeni ise October’dir. 

Octo- kelime kökünün anlamı ise 8’dir.

Roma takvimine göre bu ay 8. aydır. 

Türkçeye ise bu ayda tarlalara ekim yapıldığından dolayı 
Ekim ismi verilmiştir. 

Bu sözcüğün ve bundan sonraki iki ayın Türkçe isimleri-
nin dilimize girişi çok yenidir. 10 Ocak 1945 tarihli yasayla, 
eski Türkçede “teşrin-i evvel” ya da “Birinci Teşrin” olan ayın 
adı “Ekim” olarak değiştirilmiştir. 

Buna bağlı olarak Teşrin-i sânî ayı “Kasım”, Kanunu evvel 
ayı “Aralık”, Kanunu sânî ayı da “Ocak” olarak değiştirilmiştir.

Ekim ve Kasım aylarının asıl adı; Teşrîn-i evvel ve Teş-
rîn-i sânî’dir.

Teşrîn-i evvel ekim ayı, Teşrîn-i sânî de kasım ayı diye de-
ğiştirilmiştir.

Birinci teşrin, birinci ekim demektir.

İkinci teşrin, ikinci ekim demektir.



105

Birinci ekimden maksat, fenâ makamlarının bilgilerinin 
talebenin gönlüne ekilmesidir.

İkinci ekim, bekâ makamlarının ulviyetinin gönüllere ekil-
mesidir.

Onun için, ekim ayı, Kâmil insanların gönüllere ekim yap-
tığı ay olarak anlam taşır.

Kâmil insanlar, hakikati arayanların gönüllerine nice gü-
zellikleri ekerler. 

Yâni hakikati hissettirirler.

Ekim ayının ortalarında başlayan buğday ekimleri dola-
yısıyla, bu ay böyle isimlendirilmiştir.

Mürşid-i Kâmiller, sâliklerin gönüllerine ilmî bilgiler ekerler.

Hazreti İsâ’nın arkadaşlarına buğday tohumlarını göste-
rip, “bunları nereye ekersiniz” hikâyesi vardır.

Kâmil kimseler Allah’ın hakikatlerinin bilgilerini nasıl bir 
gönüle ekeceklerini bilirler. 

Allah’ın sırları, gönülleri hazır olanlara ekilir.

İşte Ekim ayı; Eylül-Elūlu-El alâ makamını, makam edi-
nen Kâmil insanların gece gündüz Tevhîd hakikatini gönül-
lere ektiği makamdır. 

Allah’ın sırlarının bilgileri gönül tarlası uygun olanlara ekilir.

Nasıl ki tohumlar uygun olan tarlaya ekilir.

Çöle, taşlık olan yere, çalılıklara tohum ekilmez.

Yâni gönlü çöl olmuş olanlara, gönlü taşlaşmış olanlara, 
hâlinden çevresine zarar akanlara, hakikat bilgileri ekilmez.

Verimli toprak, gönlü hazır olandır.

Buğday, Allah’ın ilmi bilgileridir.

Gönlü hazır olana, ilmi bilgiler sunulur.

Toprak hazır değilse, ekim yapılmaz.



106

Toprak hazır ise hemen ekim yapılır, vakit kaybedilmez.

Onun için Kâmil insanlar, “gönlü hazır olana ekim yap, ki-
şiye yazık etme, gönlü hazır olmayana ekim yapma, bilgiye ya-
zık etme” demişlerdir.

Onun için Mürşid-i Kâmil gönlü hazır olanlara hakikatin 
bilgilerini tebliğ eder.

Yâni gönül toprağı hazır olana ekim yapılır.

Hakikat yolunda yol almak isteyen talebe, öncelikle aklını 
ve gönlünü temizlemelidir.

Kur’ân’da onlarca yerde bildirilen edebi öğütler, cân kula-
ğıyla duyulmalı, bunlar hayata geçirilmelidir.

Bunlardan bazı örnekler verelim.

Kur’ân’ın öğüdünü her birimiz kendimize sesleniyor gibi 
duymalıyız.

Kur’ân her birimize şöyle seslenir:

Dilini tut. 

Kimsenin dedikodusunu yapma, arkasından çekiştirme. 

Kimseyi hor görme, kötüleme, alay etme, hiçbir varlığı kü-
çük görme. 

Kimsenin özelini, gizli yönlerini, hatalarını araştırma, 
ayıbını arama.

Kimsenin inancına, ibadetine, kültürüne, cinsiyetine, mil-
letine, rengine, laf etme.

Kendini tanı, çevrene yardımcı ol.

(Hucurât Sûresi) 

Asla kibirlenme.

Asla övünme, büyüklenme, kendi inancını diğerlerinden 
büyük görme. 

Bilgili olmadığın şeyler hakkında asla konuşma.



107

Anne babana, yakınlarına, çevrene, herkese iyi davran.

İnsanlara suratını asma, böbürlenme.

Hep tevâzu içinde ol, edepli ol, öfkelenme.

Asla kimseyi aldatma, yalan söyleme.

(Lokmân Sûresi)

Asla kul hakkı yeme, asla çalıp çırpma.

Verdiğin sözü yerine getir.

Gösteriş peşinde olma, makam, şan şöhret peşinde olma.

Kan dökme, kimseye asla zulmetme.

Kötülük için yardımlaşma, iyilik üzere yardımlaş.

Sıkıntılar, kederler verme. 

Gereğinden fazla yeme, içme.

Bedenine zarar verecek şeyler içinde olma.

(Mâide Sûresi)

Kul hakkı yeme,

Kendi çıkarın için başkasına zarar verme.

Kendi çıkarın için, kimseyi kırma, hor görme, aşağılama.

Boş hayaller peşinde koşma.

Kulaktan dolma bilgilerle hareket etme, aslı olmayan şey-
lere itibar etme.

Varlığın dış yüzünde kalma.

İkilikte kalma.

Bıkkınlık, karamsarlık, ümitsizlik içinde olma.

Kendi zannında var ettiğin ilâha sığınma.

(Hicr Sûresi)

Kibirli olma.

Riyakâr olma.

Gösteriş içinde olma.



108

İkilik çıkarma.

Sakın kötülük yapma.

Hainlik yapma.

(Enfâl Sûresi)

İşte bunlara uyan talebenin aklı ve gönlü temizlenir.

Ve gönlü ekime hazır hâle gelir.

O zaman o gönülde hakikatin bilgileri yeşerecektir.

O talebe, ilim ve irfanda nice hakikatlere erişecektir.

Önemli olan, çocuk saflığında bir gönüle erişmek ve ekim 
sırrına ulaşmaktır. 

İşte birinci ekim makamına gelen talebe, yâni gönlü hazır 
olan talebe, ekim ayı makamına erişmiştir.

Birinci ekimde, yâni teşrin-i evvelde, fenâ makamları ta-
lebenin gönlüne ekilir. 

İkinci ekimde yâni kasım ayında, yâni teşrin-i sanîde, Bekâ 
makamları talebenin gönlüne ekilir. 

Mürşid-i Kâmilin gönüllere ekim yaptığı ay, ekim ayı ola-
rak isimlendirilmiştir.

Talebenin gönlüne ekilen ilmî bilgilerle talebe, bir tefek-
kür içine girerek, nice hakikatlere kapılar açar.

Ekim ayında yapılan buğday ekimi benzetmesiyle, gönül-
lere hakikat bilgilerinin ekilmesine işaret edilmiştir.

Tarihte, insanların toprağa ilk ektiği meyve, buğday ola-
rak bilinir.

İşte bu ekimle Kâmil insanlar gönüllere ekim yapmanın 
kapısını aralamışlardır.

Buğdaydan murâd, Allah’ın ilmidir, ehli olan gönüle ekil-
melidir.



109

Taşlık yere, çalılık yere ekilmemelidir, yâni kâlbleri taşlaş-
mış, etrafına zulüm edenlere ekilmemelidir, onlar kendilerini 
hazır etmediği müddetçe, onlara hakikat bilgileri açılmamalıdır.

İncil’de İsâ’nın şöyle bir açıklaması vardır.

Matta İncili 13: “Aynı gün İsâ evden çıktı, gidip göl kıyı-
sında oturdu. 

Çevresinde büyük bir kalabalık toplandı. 

Bu yüzden İsâ tekneye binip oturdu. 

Bütün kalabalık kıyıda duruyordu. 

İsâ onlara benzetmelerle birçok şey anlattı. 

“Bakın” dedi, “Ekincinin biri tohum ekmeye çıktı.” 

Ektiği tohumlardan kimi yol kenarına düştü. 

Kuşlar gelip bunları yedi. 

Kimi, toprağı az, kayalık yerlere düştü; toprak derin olma-
dığından hemen filizlendi. Ne var ki, güneş doğunca kavrul-
dular, kök salamadıkları için kuruyup gittiler. 

Kimi, dikenler arasına düştü. 

Dikenler büyüdü, filizleri boğdu. 

Kimi ise iyi toprağa düştü. 

Bazısı yüz, bazısı altmış, bazısı da otuz kat ürün verdi. Ku-
lağı olan işitsin!”

İşte Hazreti İsâ’nın sunduğu bilgiler, hakikat bilgilerinin 
uygun gönüllere ekilmesi öğüdüdür. 

Mürşid-i Kâmil, kimin gönlünün ilâhi bilgileri taşıyıp ta-
şıyamayacağını bilir.

Ekimi ona göre yapar.

Uygun gönülü bekler, ondan irfaniyet oluşacağına kanaat 
ettiği zaman, o gönüle hakikatlerin bilgilerini eker.

Kur’ân’da emaneti ehline verin uyarısı vardır.



110

Nisâ Sûresi 58: “İnnallâhe yemurukum en tueddûl emânâti 
ilâ ehlihâ.”

Meâli: “Allah’ın size hükmüdür: Emanetleri sadece ehline 
verin.”

Bir Mürşid-i Kâmil’e varıldığında, “İlm-i Tevhîd, İlm-i le-
dün” sırları ancak ve ancak o sırları taşıyabilecek olan kim-
seye emanet edilir.

Ehil kişi, aklı ve gönlü hazır kişidir.

Ehil kişi, gönül toprağı hazır olan kişidir.

Ehil kişi, aşk içinde hakikatleri talep eden kişidir.

Gönlü samimi, aklı hazır, aşkı derin, teslimiyeti güçlü ola-
cak olan kişidir.

Emaneti, gururlu, kibirli, bilmişlik içinde olan yüklenemez.

Bu haller kişinin emaneti yüklenmesine engel olur. 

Hakikati aramak ve anlamaya çalışmak bir gönül hâlidir.

Gönlünde samimiyet olan, aşk olan, tevazu olan, şefkatli 
olan muhakkak ki hakikatlerle tanışacaktır.

Gönül hazırlanmadan hakikatler o gönülde tecelli etmez.

Nasıl ki tohum uygun toprağa ekilir.

Hakikatin bilgileri de gönül toprağı uygun olan kimse-
lere ekilir.

Çünkü gönül Allah’ın evidir.

O evi temiz tutmak gerekir.

İşte, emanet ehline sunulmalıdır.

Ahzâb Sûresi 72. âyette emaneti kimin yükleneceği çok 
güzel işaret dilmiştir. 

Bu âyeti inceleyelim.

Burada geçen, emanet, göklere, yere, dağlara mı teklif edildi?

Yoksa burada bir benzetme mi var?



111

Allah’ın emaneti nedir?

Emanetin teklifi nedir?

Emaneti kim yüklenir, kim yüklenmiş gibi görünür, kim 
yüklenmekten kaçınır?

Ahzâb Sûresi 69. âyetten 72. âyete kadar Hazreti Mûsâ’nın 
kıssası sunulur.

Ahzâb Sûresi 72: “İnnâ aranda el emânete ala el semâvâti ve 
el ardı ve el cibâli fe ebeyne en yahmilnehâ ve eşfakne minhâ 
ve hamelehal insân innehu kâne zalûmen cehûlâ.”

Diyanet Meâli: “Şüphesiz biz emaneti göklere, yere ve dağ-
lara teklif ettik de onlar onu yüklenmek istemediler, ondan çe-
kindiler. Onu insan yüklendi. Çünkü o çok zalimdir, çok cahildir.”

Tevhidî Kur’ân Meâli: “Biz emaneti, kendini ulvi âlemin 
yüceliği içinde olduğunu sananlara ve yeryüzünde hâkimlik 
taslayanlara ve kendini büyük görenlere teklif ettik, fakat on-
lar onu yüklenmekten çekindiler. Şefkatli olan insan ise onu 
yüklendi, doğrusu o hakikatlere meyletti, cahillerden olmadı.” 

Hazreti Mûsâ’nın kıssasının bir bölümü olan, firavun sara-
yında; firavuna, firavunun peygamberi diyen bilinen kişiye ve 
firavunun din adamlarına, Allah’ın hakikatleri Hazreti Mûsâ 
tarafından sunulur.

Yâni Allah’ın hakikatleri olan “İlm-i Tevhîd” bilgileri sunulur.

İşte Ahzâb Sûresinin 72. âyetinde bu hakikat anlatılmıştır.

Diğer meâllerde genelde; göklere, yerlere, dağlara emanet 
sunuldu diye meâl edilir.

Biz de sanırız ki Allah’ın emaneti, göklere, yere, dağlara 
sunuldu.

Oysa âyette “âlâ el semâvâti ve el ardı ve el cibâli” âyeti 
“âlâ” diye başlar ve, ve bağlacıyla devam eder.

Yâni, âlâ el semâvât, âlâ el ard, âlâ el cibâl.



112

Âlâ kelimesi; yükseklik, büyüklük, yücelik, şeref, şan, pe-
kiyi, üzerinde, nimet, ihsan gibi anlamlara gelir.

Burada; gökler, yer, dağlar ile benzetme yapılmıştır.

O günün dilinde insanların halleri ve tavırları bazı varlık-
larla örnek gösterilerek anlatılmıştır.

Âlâ el semâvât âyeti ile; kendini göklerin tanrısı ile bağ-
lantı hâlinde olduğunun iddiası içinde olanlar, göklerin yüceliği 
içinde olduğunu sananlar, Semâdan haber aldığını iddia eden-
ler, ulvî âlemin yüceliğinde olduğunu sananlar işaret edilmiştir. 

Ve burada firavunun peygamberi diye bilinen “Haman”-
dan bahsedilmiştir.

Âlâ el ard âyeti ile kendini; “Yeryüzünün sahibi, yeryüzü-
nün hükümdarı, yeryüzünde yücelik verilen” gibi vasıflarda 
gören kişi ya da kişiler anlatılmıştır.

Ve burada “Firavun” işaret edilmiştir. 

Âlâ el cibâl âyeti ile kendini; “Büyük gören, ileri gelen gö-
ren, kendini yüce gören, kendini meşhur sayan” kişiler anla-
tılmıştır.

Cibal-Cebel; dağ, yüksek tepe, bir kavmin ileri geleni, meş-
hur kişi, bir toplumda büyük kişi, gibi anlamlara gelir.

Ve burada firavunun din adamları denilen kesim “El Mele” 
işaret edilmiştir. 

Bu âyette anlatılan hakikat, Hazreti Mûsâ’nın, firavunun sa-
rayında hakikatleri orada bulunan 3 zümreye tebliğ etmesidir. 

İşte bu 3 zümre:

1- Firavunun kendisi, (âlâ el ard âyeti ile)

2- Haman yâni firavunun veziri ve kendini peygamber gö-
ren firavunun peygamberi, (âlâ el semâvât âyeti ile)

3- El mele, yâni firavunun ileri gelen din adamları(âlâ el 
cibâl âyeti ile)



113

İşte Hazreti Mûsâ, firavunun sarayında bu 3 zümreye ema-
neti yâni hakikatleri tebliğ etti. 

Kasas Sûresi 38. âyette de bu 3 zümreden bahsedilir. 

Peki, bu 3 zümre yapılan tebliği kabul etti mi? 

Hayır etmediler. 

Çünkü bu 3 zümre kendi bilmişliklerinin kibrinde olan ki-
şilerdi.

Atalarının inancından gelen kişiler, o inanca ait olan bilgi-
leri doğru kabul eder ve farklı bir bilgi sunulduğunda onu ka-
bul etmez, reddeder hatta bilgiyi sunanı kafir ilan eder.

Peki, emaneti kim yüklenir, yâni kim kabul eder?

Âyette belirtilmiştir “eşfakne minhâ ve hamelehal insân” 
emaneti ancak şefkatli olan kimse yüklenir. 

Kur’ân’ın bazı yerlerinde hakikatleri kimin yükleneceği ve 
kime tebliğ edilmesi gerektiği anlatılır.

Allah’ın emaneti olan “İlm-i Tevhîd” ancak ve ancak teva-
zulu olan, şefkatli olan, saygılı olan, kibri olmayan, koruyucu-
luğu olan kimselere tebliğ edilir. 

Yâni, gönül cihetiyle hazır olan kişilere ancak hakikatler 
tebliğ edilir.

Emanet, ancak ve ancak hakikati, varoluşu ve var edeni an-
lamak isteyen, sorgulayan, araştıran, düşünen kimselere verilir.

Onlarda samimiyet, tevazu, saygı, sevgi, şefkat halleri varsa; 
İlm-i Tevhîd’e ait bilgiler, onlara özel olarak sunulur.

Hazreti Mûsâ, firavunun sarayında Allah’ın emaneti olan 
hakikatin bilgilerini, orada olanlara sundu.

Ancak hakikatin bilgilerini, orada bulunan 3 zümre ka-
bul etmedi.

Âyette belirtildiği gibi emaneti, ancak ve ancak “eşfakne 
minhâ ve hamelehal insân” yâni şefkatli olan kimse yüklenir.



114

Hakikati aramak ve anlamaya çalışmak bir gönül hâlidir.

Gönlünde samimiyet olan, aşk olan, tevâzû olan, şefkat 
olan, muhakkak ki hakikatlerle tanışacaktır.

Gönül toprağı hazırlanmadan hakikatler o gönüle ekilmez.

İşte Ekim Ayı, Mürşid-i Kâmilin, gönlü uygun kimselere, 
ekim yaptığı ay olarak işaret edilmiştir.

Onun için bu ayın adına Ekim adı denilmiştir.

KASIM AYI

Kasım; kısım, bölüm, pay anlamına gelir. 

Kasım; kısım kısım veren, pay eden demektir.

Adaletin eşit şekilde dağıtılmasının hissettirilme ayı ola-
rak bilinir.

Adalet, Allah’ın adl esmasının tecellisidir.

Teşrîn-i sânî, Kasım ayının adıdır.

Teşrîn-i sânî, ikinci ekim demektir.

İkinci Ekim den maksat, kısım kısım, kademe kademe ma-
kamlar gören, fenâfillah makamına eren kimseye, Bekâ mer-
tebelerinin ulvîyeti Mürşid-i Kâmil tarafından gönüllere ekilir.

İngilizce “Novembre”, Latince kökeni ise “November” ola-
rak adlandırılmıştır.

Kasım sözcüğü Türkçeye Arapçadan geçmiş olduğu dü-
şünülmektedir.

Arapçada ḳāsim sözcüğü “bölen, taksim eden” anlamında 
olan bir sözcüktür. 

Asırlar önce Anadolu’da halk yılı kasım, kasım günleri ve 
hızır, hızır günleri olarak ikiye ayırırdı. 

Hızır günleri 6 Mayıs günü başlar ve Kasım ayına kadar 
sürerdi. 



115

Bu yüzden bu aya Kasım denildiği düşünülmektedir. 
Mürşid-i Kâmil, gelen kişilerin istidatlarına göre makam 

makam, kısım, kısım hakikatleri tebliğ eder.
Hakikatleri anlatma usulüne de çok riyaet eder.
Hakikatleri kısım kısım, tane tane sunar.
Gönüllere sindirir.
Arapçada kasama; böldü, pay etti demektir. 
Yâni adaletle dağıttı demektir.
Allah’ın adl esmasının hakikatine eren, çevresine adaleti 

hissettirir.
Mürşid-i Kâmil adaletlidir, gönlü uygun olan kimseye ha-

kikatin bilgilerini kısım kısım aktarır.
Çünkü Kâmil insan, öncelikle varlıkta adaleti görür.
Allah’ın varlığı nasıl kısım kısım yarattığını, yarattığı var-

lıkta, o varlığın fıtratına göre kısım kısım nitelikleri pay et-
tiğini görür. 

Allah’ın adil esmâsı, varlığın varoluşunda ve varlığın işle-
yişinde kendini gösterir.

Varlığın açığa çıkışı, bir özden gelen akışla mümkündür. 
Bu akışta muhteşem bir adalet vardır.
Mesela, insanın hücreleri, dokuları, organları, Matematik-

sel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik, işleyişin düzenini gösterir.
Göz hücrelerinin sayısı bellidir, göz hücreleri ya da kulak 

hücreleri dokuları birbirine karışmaz.
Göz ya da kulak ya da diğer organlar oluşurken, kendile-

rine has hücrelerle şekillenirler ve sayıları bellidir, kimyasal 
salgıları da bellidir.

Anne karnında çocuk bedenlenirken, her hücre yerini bi-
lir, her doku yerini bilir ve oluşum ona göre olur.

İşte bu Allah’ın âdil esmâsının tecellisidir.



116

Tarlaya ektiğimizde tohumda ne varsa, zaman dilimi içinde 
adım adım o açığa çıkacaktır.

Tohumun içsel yazılımı, tohumda olanın açığa çıkışı muh-
teşem bir adalet hakikatini ortaya koyar.

İncir tohumunda, incir ağacının yazılımı vardır, bu yazı-
lım bir adaletin göstergesidir.

İncir ağacının yaprakları, dalları, çiçeği, meyvesi, bellidir, 
tohumda hepsi bir düzen içinde bulunur.

Zamanı gelince, bir bir açığa çıkmaya başlar, meyve en 
son açığa çıkar.

Bu işleyiş düzenini okumak, Allah’ın adil esmâsını göre-
bilmektir.

Varlıktaki bu işleyişi anlayan kimse, kendi yaşantısında 
da adalet üzere olur.

Yâni adalet, varlıktaki Hakk’sal düzeni anlayabilmekte 
gizlidir.

Hakk ve adalet birbirinden ayrılmaz kavramlardır.

Allah’ın her varlıkta Hakk esmâsı vardır, o Hakk esmâsı-
nın hukuksal işleyişi adalettir.

Güneşin, Dünyanın her gün bir ölçü içinde hareket edi-
şinde “Adil” esmâsını görmek mümkündür.

Bir hücrenin oluşumu ve işleyişinde, adil esmâsını gör-
mek mümkündür.

Adil esmâsı, öncelikle varlığın varoluşu ve işleyişinde 
okunmalıdır.

Bir kişinin sosyal hayatta, dürüst olabilmesi, adaletli ola-
bilmesi, varlıkta Allah’ın adil esmâsını anlamakla mümkündür.

Evren’in; Matematiksel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik bir 
düzeni vardır.

Bu düzenin akışı, bir adaleti gösterir.



117

Ateş, toprak, su, hava boyutlarının muhteşem oluşumu ve 
işleyişi vardır.

Bunların işleyişinde bir düzen vardır, işte bu düzen iyi oku-
nursa, oradaki oluşum ve akışta “Adil” esmâsı görülür.

İnsan bu adaleti anlamalı ve sosyal hayatta adaletli olmalıdır.

Nahl Sûresi 90. âyet bize muhteşem bir öğüt sunar.

Nahl Sûresi 90: “Muhakkak ki Allah; adil olmayı ve iyilik-
lerde olmayı ve sahip olduklarınızı yakınlarınızla paylaşmayı 
emreder. Kendini üstün görmeyi ve fenalarda kalmayı, inkâr 
etmeyi ve hasetlik yapmayı, haksızlık yapmayı, zulümlerde ol-
mayı ise yasaklar. İşte size böylece öğüt verir. Umulur ki ha-
kikatlere ulaşır o hâl ile davranırsınız.” 

Allah’ın adaleti ama varlığın işleyişinde, ama sosyal ha-
yatta asla şaşmaz.

Kim ne yaparsa, iyilik de olsa, kötülük de olsa, muhakkak 
ki karşılığını bulur.

Allah’ın “Adl” esmâsı ve “Hakk” esmâsı her an tecelli eder.

Adl ismi, adaletin karşılığıdır.

Hakk ismi, Hukuk’un karşılığıdır.

Hukuk, Hakk kelimesinin çoğuludur. 

Hukuk, adaletin korunmasıdır. 

Her varlığın: 

Yaşama hakkı,

Üreme hakkı,

Beslenme hakkı,

Korunma hakkı,

Barınma hakkı, gibi hakları vardır.

İşte hukuk, bu hakları korumak için tecelli etmiştir.

Hukuk’un temeli adalettir. 



118

Kim, adalet üzere davranmazsa, hukuk’a riâyet etmezse 
zalim olur.

İşte:

Kim ne yaparsa yapsın, karşılığını bulur.

Kim birine zulüm ederse, muhakkak ki karşılığını bulur.

Kim birine haksızlık ederse, muhakkak ki kendi azabının 
içine düşer.

Allah sistemini, insanın vücûduna gizlemiştir.

Kimsenin yaptığı zulüm yanına kalmaz.

Kim birine iftira atar, biri hakkında yalan söylerse, kendi ku-
yusunu kazmıştır, o kuyu azaptır, eninde sonunda oraya düşer.

Kim birinin hakkını yerse, muhakkak ki kendisi, büyük bir 
azabı kendine davet etmiştir.

O azap kendi vücûdundan o kişiye gelir. 

Allah’ın şaşmaz adaleti insanın vücûduna gizlenmiştir. 

Nahl Sûresi 90: “Allah haksızlık yapmayı, kötülük yap-
mayı yasaklar.” 

Zilzal Sûresi:

7- “Artık kim, zerre kadar iyilik yaparsa onun karşılığını 
görür.”

8- “Ve kim, zerre kadar kötülük yaparsa onun karşılığını 
görür.”

Birine kötülük yapan, hakkını yiyen, iftira atan, asla kur-
tulacağını sanmasın. Muhakkak ki karşılığını görür.

Furkân Sûresi 19: “Sizlerden kim, birine haksızlık ederse, 
o büyük bir azabın içinde kalır.” 

Birine kötülük yapan kişinin, vücûdunda kimyasal dalga-
lanma değişir.

Hücreleri farklı çalışır, beyin farklı çalışır.



119

Birine kötülük yapan, haksızlık yapan, iftira atan, arka-
sından konuşan, toplumda bir kişiyi aşağılayan kişinin, vücû-
dundaki heyecan, mutluluk hormonları dediğimiz, “Adrenalin, 
Endorfin, Serotonin, Dopamin” gibi hormonların salgılanması 
değişir. 

İnsan güzel şeyler yaptığında, bu hormonların salgısı artar.
Kötü şeyler yaptığında, bu hormonların salgılanması azalır.
İyi şeyler yapan insanlar bu hormonlar sayesinde mutlu, 

huzurlu, sevgi dolu olur.
Kötü şeyler yapan kişinin bu hormonları azalır, azalan bu 

hormonlar sayesinde kişi; çevresindeki kimselere karşı sal-
dırgan olur, bu saldırganlık onu, geçimsiz, huzursuz, mutsuz, 
kavgacı, karamsar, panik hâline düşürür.

Vücûd, kişi ne yaparsa yapsın, anında gerekli karşılığı verir.
Bu karşılık yaşamın içinde büyüyerek devam eder.
Huzura kavuşmanın tek yolu, sâlih amelde olmak, iyi in-

san olmaktır.
Huzursuzluğun yolu, kötü amelde, zararlı kişi olmaktır. 
(Kişinin vücûdundaki, rahatsızlıklarının farklı bir boyutu 

olan, tıbbi, genetik hastalıklar farklı mesajlar içerir. Bu konu 
çok dikkatli değerlendirilmelidir.)

Kur’ân: 
Zarar veren bilgisiz kimselerden olmayın, 
Kötü hâllerde olmayın, 
Birbirinizin arkasından konuşmayın, 
İkiliğe düşmeyin, 
Adalet üzere olun, 
Birbirinizle alay etmeyin,
Birbirinize iftira atmayın, yalan söylemeyin, 
Kötü sözler söylemeyin, 



120

Birbirinize yardım edin, 

Kimsenin hakkını yemeyin, der.

Hep bunlar bizlerin iyi insan olması içindir.

İyi insanın alacağı karşılık, sevgi, huzur, mutluluktur.

İyi insan tüm varlığa sevgi ile bakar.

İyi insan huzur içindedir, asla stres içinde değildir.

İyi insanın gönlü hep Allah sevgisi içindedir.

İyi insanda, Allah’ın “Adl” ve “Hakk” ismi tecelli etmiştir.

Allah, sistemini insanın vücûdunda oluşturmuştur.

Kim ne yaparsa muhakkak ki karşılığını bulur. 

Kim ne yaparsa, yaptığı şeyi önce kendi vücûdu kaydeder.

Yaptığı şeye karşılık vücûd, ona göre çalışmaya başlar.

İyi ya da kötü bir şey yaptığında, beyni ona göre çalışır, 
ona göre salınımlar yapar.

Kişi kendi yaptığıyla kendi vücûduna, huzur ya da huzur-
suzluk tohumları eker.

Ve bu tohumlar muhakkak ki eninde sonunda kendi vü-
cûdunda yeşerir. 

Kim, birine bir kötülük yaparsa o bunun karşılığını gör-
meyeceğini sanmasın.

Kim, birinin zerre kadar hakkına girerse o kârlı çıkaca-
ğını sanmasın.

Kim, birinin ardından konuşur, onu kötülerse kendinin hu-
zur bulacağını sanmasın.

Kim, birine iftira atar, yalan söyler, onu hor görürse, yap-
tığının karşılığını görmeyeceğini sanmasın.

Kim, biri hakkında bir kötülük düşünse, anında karşılı-
ğını bulur.

Zâten kötülük düşünen, Allah sevgisinden uzaklaşır.



121

Bu bile en büyük ceza değil midir?

Kim, yaratılan bir varlığa zerre kadar kötülük yaparsa 
mutlaka bunun karşılığını görür.

Karşılığı kendi vücûdu ona sunar. 

Allah’ın şaşmaz adaleti insanın kendi vücûduna gizlenmiştir.

Kişi bir şeyleri birilerinden gizleyebilir.

Hırsızlık yapsa, rüşvet yese, birilerinin hakkını yese, gizli 
plan yapsa, tuzak kursa, bunları Halk bilmese bile, Hakk bili-
yordur, kişinin kendi vücûdu biliyordur.

Kişi ne yaparsa yapsın, öncelikle kendi vücûduna yaptıkları 
anında kaydedilir ve ona karşılığı hemen sunulmaya başlar.

İnsan beyni yapılan şeyleri kaydeder ve karşılığını hazırlar. 

Kimsenin yaptığı kötülük, asla yanına kalmaz.

Adalet eninde sonunda tecelli eder.

Hukuk ve adalet; Allah’ın Hakk ve Adl esmasının karşılığıdır.

Adalet mutlak olarak tecelli edecektir.

İşte Kasım ayı, ayların sonudur.

Ve bu ay tüm makamları içine alır.

Ve bu ayda adalet, rahmet, şefkat, saygı, sevgi vücûd bulur.

Bu ay, Kâmil insanların konuşan kitâb hâline geldiği aydır. 

Allah’ın adaletini gösterdiği aydır.

İşte fenâ ve bekâ makamlarını, kısım kısım gören talebe 
Kâmil insan olma yolunda yol alır.

Kasım ayının manasına erenler, erdemli insanlar olurlar. 

Erdemli insanlar, nerede nasıl bir ölçü içinde hareket ede-
ceğini bilirler.

Erdemli insanlar, toplumu ilim ve irfan üzere yönlendi-
ren insanlardır.



122

Kasım ayının sırrı, kısım kısım pay etme, adalet maka-
mına erişme sırrıdır.

12 ay, hakikat yolunda 12 şuhûd ve 12 sünûn’a işarettir.
Sünûn; sene, yıl, Sinan, İnsan, dayanmak, güvenmek de-

mektir.
Hakikat yolunda talebe 12 boyutta Allah’a şahit olur.
12 yerde Allah’ın sırlarına şahit olur, O’na dayanır, O’na 

kendini teslim eder.
12 Ay sırrı şöyle de betimlenmiştir.
Yâ’kûb’un 12 oğul sırrı.
Musâ’nın taşa vurmasıyla 12 pınarın akması.
Mûsâ’nın Nil’e asasını dokundurmasıyla açılan 12 yol. 
Yunan Mitolojisi’nde 12 Tanrı.
İsrailoğulları’nın 12 kabilesi. 
Mısır şehrinin 12 kapısı.
İsâ’nın 12 havarisi.
12 imam sırrı.
“Lâ İlâhe İllâ El Hû” Arapça 12 harf.
Hep bu hakikati anlatmak için işaret edilmiştir.
12 ay kişinin makam makam insan olma yolculudur.

Sıra Aylar Arapça Adı Sözcük Anlamı Kısa Açıklama

1 Muharrem
Haram, kutsal, 
yasak kılınmış

Kişinin kendi bedeni 
Allah’a aittir ve kutsaldır 
Buna benim demesi ona 
yasak edilmiştir,

2 Safer
Boş, sefer, Allah’a 
olan sefer, 
arayışa çıkmak

Allah’ı arayış ayı, 
varlığından geçme ayı, 
vücûd evini boşaltıp, 
sahibine teslim etme ayı,



123

3 Rebiülevvel
Rab 
kelimesinden 
gelir. 

Rabbe teslim olmakla, 
gönlün bahara erişme 
ayı, doğuşların başladığı 
ay,

4 Rebiülahir
Bu da Rab 
kelimesinden 
gelir. 

Rabbe teslim olanın, 
fenâfillah, O’nda fâni 
olma ayı,

5 Cemaziyelevvel

İlk Cem’e erişme 
âyı, rûhun 
üfleniş, varlığın 
açığa çıkmadan 
önceki boyutu.

Hakk’ta cem olma, 
Hakk’ta Hakk olma, 
Hakk’ta kaybolma ayı,

6 Cemaziyelahir
İlk cemden 
sonraki cem. 

Halk’ın Hakk’a bağlı 
olarak zâhire çıkma ayı,
Halk’ın Hakk’a olan cem 
boyutu,

7 Recep

Her varlığı 
heybetiyle tutan, 
tüm varlıkta 
güzelliğini 
gösteren, 

Her varlığı esmalarıyla, 
tecellileriyle, kudretiyle 
sarıp kuşatan, her 
varlıktan heybetini 
gösteren,

8 Şaban

Saflaşmış, 
Hakk’ın işleyişine 
teslim olmuş, 
kendinden 
geçmiş, meczup 
olmuş, 

Her yeri saran Allah’ın 
tecellilerine karışıp 
gitmiş, özüne sarılıp 
gitmiş, sükûnete ermiş, 

9 Ramazan

Yanma, erime, 
varlığından 
geçme, ram olma 
ayı.

Tenden câna olan 
yükseliş, gönlüne düşen 
aşk ateşiyle Hakk’ı 
arayış

10 Şevval

Şevkli, huzur 
bulmuş, 
yükselmiş, 
sıcak kanlı

İlâhi huzura erişmiş, her 
varlıkta Hakk’a nazar 
etmiş,

11 Zilkade
Kada’ın, 
yaratılışın Zâtı, 
sahibi.

Tüm varlığı, kaderi 
ilahiden var eden, 
bedenlendiren Zâta 
şahit olma ayı.

12 Zilhicce
Âlemin Zâtına 
erişme, O’na 
teslim olma ayı.

Hakikat yolunda yol 
alma, ilim ile Allah’ta 
fâni olma ayı.



124

GÜNLERİN SIRRI

Gün, Dünyanın kendi ekseni etrafında dönmesiyle oluşan 
zaman birimidir.

Gün, Güneş kelimesinden gelir.
Güneş, gündüz, gün, günler, günaydın, günlük, aynı keli-

meden gelmiştir.
Güneşin, doğmasıyla meydana gelen aydınlığa gündüz denilir. 
Gündüz, Güneşin verdiği aydınlıktan dolayı böyle adlan-

dırılmıştır.
Nasıl ki Dünyanın gündüzü, aydınlanması Güneş ile ilgili ise, 

insanın gönlünün aydınlanması da, Allah’ı anlamakla ilgilidir.
İnsanın gönlüne Güneşin doğması, insanın her yerden te-

celli eden Allah’a şahit olması ile mümkündür.
Gönüllerin aydınlanması, hakikate erişmesi ile mümkündür.
Gönlüne Güneş doğmayan, karanlıktadır, gaflettedir.
Dünya Güneş ile aydınlanır.
İnsan, hakikati görmekle aydınlanır.
Gaflette olan insan hep karanlıkta yaşar.
Her gün doğan Güneş, insanoğluna mesajdır.
“Senin de gönlüne Güneşin doğsun, sen de aydınlığa eriş.”
İnsan her gününü hakikati anlamak için geçirmelidir. 
Kur’ân’da “yevm” kelimesi tekil ve çoğuluyla beraber yak-

laşık 400 yerde geçer.
Yevm kelimesinin çoğulu eyyâm kelimesidir.
Günler 7 gündür.



125

Pazar.

Pazar ertesi-pazartesi.

Salı.

Çarşamba.

Perşembe.

Cuma.

Cuma ertesi-cumartesi.

Günleri isimlendiren Kâmil insanlar, muhakkak ki insan-
lığa bir şeyleri duyurmaya çalışmışlardır. 

Pazar gününden maksat;

Pazar eylemek.

Bir Mürşid-i Kâmil’in sofrasında tebliğ bulmak.

Hakikatin yoluyla tanışmak.

Alışveriş içinde olmak. 

Teveccüh makamı.

Zikrullah makamı.

Pazar-ertesinden maksat;

Kamîl insanın pazarında alınan ilme dayalı bilgileri düşünmek.

Mürşid-i Kâmil’in sofrasında alınan tebliği anlamaya çalışmak.

Kendini bilme yolunda tefekkür içinde olmak.

Şahitlik makamına ermek için gayret içinde olmak.

Allah’ı anlamak ve O’na teslimiyet içinde olmak için aklı 
işletmek.

Efâli ilâhiye makamı.

Salı gününden maksat;

Üçüncü gün.

Üçüncü makam.

Selâset içinde olmak.



126

İlme dayalı bilgilerle yavaş yavaş hakikati anlamak.

Varlığın akışının tecellilerine şahit olmak.

Varlığın bağını görebilmek.

İdrakin açılışı.

Kâlb makamının açılışı.

Doğru ve düzgün hareket etmek.

Sıfat-ı ilâhiye makamı.

Çarşambadan maksat; 

Cahar şembe, dördüncü gün.

Dördüncü makam.

Çahr, cehr; açıkta görünen varlığın aslına ulaşmak.

Açığa çıkış.

Vücûd buluş.

Enfûstan âfâka çıkışı seyr etmek,

Açığa çıkışın sırrına ulaşmak.

Zâtı ilahiye makamı.

Perşembeden maksat;

Penc şenbih-Perşembe.

Beşinci gün.

Perişan olmak, dağılmak, varlığından geçmek.

Bedenden geçme makamı.

Cumâya açılan kapı.

İsâ’nın çarmıha gerilme günü.

Fenâfillah makamı.

Rûhun ulviyetine kapı açma makamı.

Cuma-Cem;

Cem olmak.

Birlik, bütünlük.



127

Tüm âlemin birliği.
Hakk boyutu.
Halk’ı tutan Hakk’ın birliği.
Tek kudretin her yerden kendini göstermesi.
Makamı Cem.
Cuma-ertesi;
Her gününü Cem-Cuma şuurunda geçirmek.
Âleme birlik gözüyle bakmak.
Yaşantısını birlik duygusuyla geçirmek.
Halk’Ta Hakk’a nazar etmek.
Halk’ın Hakk ile birliğini görebilmek. 
Hazretül Cem-Cemül Cem makamı.
Şimdi her bir günün anlamlarını anlamaya, açıklamaya 

gayret gösterelim.

PAZAR GÜNÜ
Günlerin ilk başladığı gün Pazar günüdür.
Pazardan maksat, Hakk’ın sofrasında Hakk’a ait ilmi al-

maktır. 
Adından da anlaşılacağı gibi pazar-bazar; alışveriş günü, 

alışveriş yeri, ticaret yeri, sofraya uymak, mâide sofrasına git-
mek, Elif sofrasına girmek, Elif sırrına adım atmak demektir.

“Elif eyledik ötürü
Bazar eyledik götürü
Yaradılanı sevdik 
Yaradan’dan ötürü.” Yunus Emre
Bazar-pazar; 
Pazar eylemek, alışveriş yapmak, Elif sırını öğrenmek için 

ilim pazarına gitmek, öğretmenin okuluna-sofrasına gitmek.



128

Mürşitten ilim talep etmek.
Ticaret yapmak, alışveriş yapmak, varlığını vermek Hakk’ı 

almak.
Alış-veriş;
Mürşid’in sofrasında İlm-ü Ledün bilgilerini talep etmek.
Aldığı İlm-ü Ledün irfâniyeti ile varlığını vermek.
Kur’ân’da pazar “Esvak” kelimesidir.
Farşçada ise “bazar” kelimesidir.
Niyazi Mısri’nin rehberi Ümmi Sinan’ın güzel ilahisinde, 

Mürşitlerin pazarında-sofrasında ilâhi güzelliklerin nasıl alı-
nıp satıldığını belirtir.

Seyrimde bir şehre vardım
Gördüm sarayı güldür gül
Seyrimde bir şehre vardım
Gördüm sarayı güldür gül

Sultanımın tacı tahtı
Bağı duvarı güldür gül
Sultanımın tacı tahtı
Bağı duvarı güldür gül

Gül alır gül satarlar
Gülden terazi tutarlar
Gül alır gül satarlar
Gülden terazi tutarlar

Gülü gül ile tartarlar
Çarşı pazar güldür gül.
Gülü gül ile tartarlar
Çarşı pazar güldür gül.



129

Burada belirtilen, Kâmil kimselerin sofralarında, hakika-
tin sözlerinin zevki ilâhisi vardır.

Bu zevk gül ile işaret edilmiştir.

Gül, Hazreti Muhammed’in makamının sırrıdır.

Muhammed makamı, tüm varlıktaki Allah’ın halk boyutudur.

Halk’ta Hakk’ı seyretmenin zevki gül ile anlatılmıştır.

Âyette belirtildiği gibi, pazar resûl ve nebîlerin yolunda 
olan Mürşid-i Kâmil’lerin sofrasıdır.

Kâmil insanın sofrası, her zaman ilim sofrasıdır.

Orada ilim talep edilir.

Oraya gönlündeki arayışın hissiyle sevk edilen talebe-alıcı, 
gönlüne ilmi bilgileri yüklenir, idrak ve şahitlik yolculuğu başlar. 

Furkan Sûresi 7:

سُولِ يأَكُْلُ الطَّعَامَ وَيمَْشِي فيِ  وَقاَلوُا مَالِ هذََا الرَّ
الْسَْوَاقِ لوَْلَ أنُزِلَ إلِيَْهِ مَلكٌَ فيَكَُونَ مَعَهُ نذَِيرًا

Ve kâlû mâli hâzer resûli yekulit taâme ve yemşî fîl esvâk 
lev lâ unzile ileyhi melekun fe yekûne meahu nezîrâ

Ve kâlû mâ li hâza el resûl : Dediler, ne, nasıl, şey, bu resûl, 
Yekuli el taâm : Yiyor, besleniyor, yemek,
Ve yemşi fi el esvak : Yürür, çarşılarda, Pazar,
Levlâ unzile ileyhi : Olmaz mıydı, indirilen, ona, 
Melek : Melek, güç, kuvve, 
Fe yekune : Böylece, olur, 
Mea hu nezîr : Onunla beraber, uyaran, 

hakikatler çağrı yapan,

Meâli: “Dediler ki: Bu nasıl bir Resul? Yemek yiyor, pazarda 
dolaşıyor. Ona bir melek indirilseydi ya, böylece onunla bera-
ber hakikatlere çağrı yapıp uyarsaydı olmaz mıydı?” 



130

İşte Kâmil insanların bulunduğu yer, pazar yeridir, aşk pa-
zardır, yâni Hakk ilminin sunulduğu yerdir.

Yunus Emre şöyle söylemiş:

“Aşkın pazarında canlar satılır

Satarım canımı alan bulunmaz.”

Kâmil kimsenin pazarında-sofrasında cânlar satılır.

“Canlar satılır ne demek?” cânın sahibinin Allah olduğunu 
bilip, kendinden geçmek demektir.

Kâmil kimselerin pazarında, cânın sahibinin Allah olduğu 
öğretilir. 

Furkân Sûresi 20: “Ve mâ erselnâ kableke minel murselîne 
illâ innehum le yekulûnet taâme ve yemşûne fîl esvâkı ve cealnâ 
badakum li ba’dın fitneten e tasbirûn ve kâne rabbuke basîrâ.”

Meâli: “Senden önce de Bizi anlatanlar açığa çıkmasın ki, 
onlar hakikatlerden lütuflanmamış olsun, pazarda bulunma-
mış olsun. Sunduğumuz hakikatlerle gerçeği arama konusunda 
birbirinize yardım edin ve sabırlı olun. Rabbin hakikatleri an-
lamanız için basîret verendir.”

Âyette belirtildiği gibi, ortaya çıkan tüm Kâmil insanlar, 
öncelikle Allah’ın lütuflarından nasiplenmişlerdir.

Sonra da pazarda yâni hakikat sofrasından nice insana 
yardım etmişlerdir.

Âyette geçen şu bölüm; “Sunduğumuz hakikatlerle ger-
çeği arama konusunda birbirinize yardım edin ve sabırlı olun” 
öğüdü buna işaret eder.

İşte hakikatte ticaret, insanı kurtaracak olan, bir Kâmilin 
sofrasında, ulvî bilgilerin alışverişinde olmaktır. 



131

Saff Sûresi 10:

ياَ أيَُّهاَ الَّذِينَ آمََنوُا هلَْ أدَُلُّكُمْ عَلىَ تجَِارَةٍ 
نْ عَذَابٍ ألَيِمٍ تنُجِيكُم مِّ

Yâ eyyuhellezîne âmenû hel edullukum alâ ticâretin tun-
cîkum min azâbin elîm

Yâ eyyuhâ ellezine âmenu : Ey iman edenler,
Hel edullu-kum : Göstereyim mi, kanıt, delil, 

kanıtladığı, siz, 
Alâ ticâretin : Yüce ticaret, bilgi alışverişi, 

hakikatin sunulması, 
Tuncî-kum : Sizi kurtaracak, necat bulduracak, 

huzur verecek,
Min azâbin elîm : Azap, sıkıntı, elim, acı, 

Meâli: “Ey iman edenler! Acı sıkıntılardan sizi kurtaracak 
yüce bir ticareti kanıtlarıyla size göstereyim mi?” 

İnsanı benlikten, gururdan, dünya çıkarının esaretinden 
kurtaracak olan ticaret, Allah’ın hakikatleriyle tanışmaktır.

İnsanın, bir Mürşid-i Kâmil’in sofrasında bulduğu tebliğ ile 
benlikten geçmesi, Allah’ın ulviyeti ile tanışması, onun yap-
tığı en büyük ticarettir.

İşte pazar gününde pazar eylemenin sırrı da budur.

Saff Sûresi: 

10- Ey iman edenler! Acı sıkıntılardan sizi kurtaracak yüce 
bir ticareti kanıtlarıyla size göstereyim mi? 

11- Allah’a inanın ve o resulü anlayın ve Allah yolunda mal-
larınızla, canlarınızla hakikatleri anlamak, anlatmak için gay-
ret gösterin. Eğer bilirseniz, işte bu sizin için daha hayırlıdır.

12- Günahlarınız için size mağfiret eden O’dur. Sizi ma-
kamlarında akıp giden bir ilmin huzuruna ulaştırır ve tertemiz 



132

olan o makamlarda, Hakk zevkiyle Halk’ı seyretmenin huzuru 
vardır. İşte büyük aydınlanma budur. 

13- Allah’ın yardımını anlayın ve her yerde O’nun aşkıyla 
hareket edin ve O’na olan yakınlığın hakikatine ulaşın ve mü-
minlerden olun, ümit verenlerden olun. 

İşte Pazar gününden maksat, Mâide sofrasına oturmak, 
Allah’ın ilmiyle tanışmaktır.

Allah hakikatinin ne olduğunu bilmek isteyenler, bir Kâ-
mil insanın sofrasına otururlar.

O kimseler her an Allah’a bağlılık şuuru ile hareket ederler.
Fâtır Sûresi 29:

ا  لَةَ وَأنَفقَوُا مِمَّ إنَِّ الَّذِينَ يتَْلوُنَ كِتاَبَ اللَّهِ وَأقَاَمُوا الصَّ
ا وَعَلَنيِةًَ يرَْجُونَ تجَِارَةً لَّن تبَوُرَ رَزَقْناَهمُْ سِرًّ

İnnellezîne yetlûne kitâballâhi ve ekâmûs salâte ve en-
fekû mimmâ rezaknâhum sirren ve alâniyeten yercûne ticâ-
reten len tebûr

İnne ellezine yetlûne : Muhakkak, o kimseler, okurlar, 
incelerler, 

Kitâbe Allah : Kitâb, Allah 
Ve ekâmu el salâte : İkame, her an salât üzere olmak, 

bağlılık şuuru,
Ve enfek : Vermek, infak etmek, 
Mimmâ rezak nâ hu : Şeyler, rızk, nitelik, hakikat, incelik, biz, 

onu, 
Sirren ve alâniyeten : Sır, gizli ve aleni, açık olarak,
Yercûne : Ümit, umut, arzu, aslı, rica, 
Ticâret : Alışveriş, bilgi alışverişi, 
Len tebûr : Devamlı, kesilmeyen, hep, 

Meâli: “Muhakkak ki tüm varlığın Allah’ın kitabı oldu-
ğunu anlayıp onu inceleyen o kimseler, her an Hakk’a bağlılık 



133

şuuruyla hareket ederler ve onlar ulaştıkları hakikatlerimi-
zin bilgilerini yeri gelir gizli olarak ve yeri gelir açık olarak 
infak ederler. İşte onların arzuları; hep hakikatlerin bilgileri-
nin alışverişinde olmaktır.” 

Bu bölümde de belirtildiği gibi, “hakikatlerin bilgilerinin 
alışverişinde olmak” pazar eylemenin sırrıdır. 

Nisâ Sûresi 29:

ياَ أيَُّهاَ الَّذِينَ آمَنوُاْ لاَ تأَكُْلوُاْ أمَْوَالكَُمْ بيَْنكَُمْ باِلْباَطِلِ 
نكُمْ وَلاَ تقَْتلُوُاْ  إلِاَّ أنَ تكَُونَ تجَِارَةً عَن ترََاضٍ مِّ

أنَفسَُكُمْ إنَِّ اللهَّ كَانَ بكُِمْ رَحِيمًا
Yâ eyyuhâllezîne âmenû lâ tekulû emvâlekum beynekum 

bil bâtılı illâ en tekûne ticâraten an terâdın minkum ve lâ tak-
tulû enfusekum innallâhe kâne bikum rahîmâ

Yâ eyyuhâ ellezine amenu : Ey iman edenler, emin olanlar, 
Lâ tekulû : Yok, yemek, fayda, yarar, 
Emvâle-kum : Mallar, değerler, maldan 

faydalanmak, 
Beyne-kum : Kendi aranızda, 
Bi el bâtıl : Bâtıl, boş olan, aslı olmayan, yalan,
İlla en tekûne ticâreten : Ancak, sadece, olmanız, alışveriş, 
An teradın min-kum : Razı olmak, uzlaşmak, yardım, 

sizden, birbirinizden,
Ve lâ taktulû : Yok, öldürmek, yazık etmek, 
Enfus kum : Can, kendinizi, nefsinizi, öz 

varlığınız, 
İnne Allah kâne bikum : Muhakkak, Allah, oldu, etti, sizi, 
Rahîm : Rahîm, özünden var eden, kaynak, 

Meâli: “Ey iman edenler! Kendi aranızda aslı olmayan şeyler-
den faydalanmaya çalışmayın. Sadece hakikatlerin alışverişinde 



134

olun, birbirinize yardım edin ve kendinize yazık etmeyin. Mu-
hakkak ki Allah sizleri kendi özünden var etti.” 

İnsan boş şeylerle vaktini geçirmemelidir.
Her an hakikati anlamak için gayret göstermelidir.
Kâmil insanların sofrasında bulunmalı, ilim yolunda ol-

malıdır.
Hayatını boş geçirmemeli, ilim, irfan, edep içinde olmalıdır.
Maide Sûresi 114:

قاَلَ عِيسَى ابْنُ مَرْيمََ اللَّهمَُّ رَبَّناَ أنَزِلْ عَليَْناَ مَآئدَِةً 
نكَ  لنِاَ وَآخِرِناَ وَآيةًَ مِّ وََّ مَاء تكَُونُ لنَاَ عِيداً لِّ نَ السَّ مِّ

ازِقيِنَ وَارْزُقْناَ وَأنَتَ خَيْرُ الرَّ
Kâle îsebnu meryemellâhumme rabbenâ enzil aleynâ mâi-

deten mines semâi tekûnu lenâ îden li evvelinâ ve âhirinâ ve 
âyeten mink verzuknâ ve ente hayrur râzikîn

Kâle İsâ ibnu meryeme : Dedi, Meryem oğlu İsâ, 
Allahumme rabbe na : Allah’ım, rabbimiz, vücûdlandıran, 

Allah’ım sensin bedenimin sahibi, 
Enzil aleynâ : İndir, sun, göster, bize, 

hakikatlerinin bilgileri, 
Mâideten : Sofra, hakikatlerin bilgileri, İlm-i 

Tevhîd,
Min es semâi : Ulvî âlem, semâdan, gökten,
Tekûnu lena iden : Olsun, bizim için, bayram, tatil, 

huzur, rahat,
Li evveli na ve ahiri na : İçin, önceki, evvel, biz ve sonraki, 

biz,
Ve âyeten min-ke : Bir âyet, bir delil, işaret, senden,
Ve urzuk-nâ : Rızık, fayda, yarar, biz, 
Ve ente hayru : Sen, hayırlı olan, 
El razikîn : Rızık, nimet, fayda, yarar, 



135

Meâli: “Meryem oğlu İsâ: Allah’ım sen bizi vücûdlandıransın. 
Bize Ulvi Âlem’in hakikatlerinin bilgilerini sun. Bizim önceki 
ve sonraki bilişlerimiz için bize huzur getirsin ve senin o delil-
lerinle bize fayda ver ve sen hayırlısıyla fayda verensin, dedi”

İşte Mâide sofrasında, Allah’ın hakikatleri sunulur.

Tebliğ ile tanışan kimsenin, muhakkak ki Allah’a şahit-
lik yolu açılır. 

İşte Pazar-Bazar gününden maksat; Hakk sofrasında yâni 
mâide sofrasında, Hakk’ın ilmi bilgilerini yüklenmenin sırrıdır.

İşte bu tebliğ hakikatidir.

Kâmil kimseler, hakikatin yolunu gösterirler. 

Hakikatin yolu ile ilgili ilmi bilgiler sunarlar. 

Bu bilgiler, varlığın özünde olan ilimden gelen bilgilerdir. 

Kâmil kimseler, gönlünde arayış başlayanlara yardım ederler. 

Onları kendilerine ve varlığın özüne döndürürler.

İlimle yol aldırırlar.

Kâmil insanlar, Allah’ı anlamanın yolunun varlığın kendisi 
olduğunu belirtirler. 

İşte tebliğ, ilimle yol aldırmanın hakikatidir. 

Kâmilin pazarına herkes uğrar, ama gönlü samimi olan-
lar tebliğ ile tanışırlar.

Gönül samimiyeti, aklın ve gönlün temizlenip edep bulma-
sıyla mümkün olur.

“Edeple gelen lütûf bulur” sözü bunun için söylenmiştir.

Kişi gönlünü ve aklını temizlemediği müddetçe, ona teb-
liğ sofrası açılmaz.

Hakikatleri anlayabilmek için kişi edep sahibi olmalıdır.

Edep sahibi olan bir kimseye yol gösterilir, ilmi bilgiler 
tebliğ edilir. 



136

Kur’ân’da Kasas Sûresi 56. âyette “Sen sevdiğin kimseyi 
hidâyete erdiremezsin” mesajı vardır.

Kasas Sûresi 56: “Doğrusu sen, sevdiğin kişiyi hidâyete er-
diremezsin. Ancak isteyen kimseye Allah hidâyet verendir ve 
o ilmin sahibini bilerek hidâyete ulaşır.” 

Kişinin gönlünde öncelikle, bir arayış hissi olmalıdır.

Hakikati anlamanın yolu ilimdir, kişi ilme uymalıdır, ilim-
den şaşmamalıdır. 

İlim kişiyi hidâyete erdirecektir. 

Hakk yoluna tâbi olmanın sırrı, edep içinde olmaktır.

Edep içinde olan, Kâmilin pazarına oturur, Hakk sofra-
sıyla tanışır, varlığından geçer, Hakk’a ait nice sırlara kavuşur.

Pazarda vermeden alınmaz.

Pazarda kul kendi varlığını Hakk’a vermelidir ki, Hakk’a 
ait hakikatler alınsın.

İnsan kendine nisbet ettiği vücûdu Hakk’a teslim etme-
den, Hakk’ın lütuflarına kavuşamaz.

İşte Kâmil’in sofrası, lütuflara erme, hidâyet bulma sof-
rasıdır.

İşte Pazar günü, tebliğ bulma sırrıdır.

Pazartesi günü ise, yüklendiği tebliği anlama, düşünme, 
tefekkür etme, hakikate erişmek için gayret günüdür.

PAZARTESİ- PAZAR ERTESİ GÜNÜ

Pazartesinin sırrı, Mürşid-i Kâmilin pazarında edinilen 
ilmi bilgileri, şahitlik yolunda, hakikati anlamak için gayret 
içinde olmanın işaretidir. 

Mürşid-i Kâmil’in sofrasında nasip alınan ilmî bilgiler, ar-
tık akıl etmeye, tefekküre akar gider.



137

Pazar sofrasında alınan bilgileri, ertesi güne yaymak, her 
gün varlık sofrasında Hakk’ın ilmiyle beslenmek, tefekkürle 
beslenmek nice hakikatlere kapılar açar.

Pazardan sonra yâni ertesi gün ve diğer günler, Mürşid-i 
Kâmil sofrasında edinilen bilgilerle, tefekkür kapısı açılır ve 
nice lütuflar gelir.

Pazar ertesi; alınan İlm-i Ledün sırları ile günlerini tefek-
kür içinde geçirmek, aslını anlamaya çalışmak, ertesi gün bo-
yutudur.

İşte her günümüz;

Görünen varlığın ne olduğunu anlamaya çalışmak ile geç-
melidir.

Varlığın oluşunu, işleyişini, niteliklerini, şeklini anlamaya 
çalışmak ile geçmelidir.

İşte pazarın ertesi günü, yâni pazartesi; akıl etme, tedeb-
bür etme, tefekkür etme, şahit olma gönüdür.

Bunlar talebeyi teslimiyete, Hakk’a fâni olmaya, Hakk’ta 
bekâ bulmaya götürür.

İşte Pazar ertesi günü, aklını işletme gününün başlamasıdır. 

Akıl işlemeli ki talebe hakikatlere şahit olsun.

Akıl gördüğü varlığı anlamaya çalışır, çözüme götürür.

Kâlb, birleştirir, bağlar.

Varlığın birbiriyle olan bağını görür.

Gönül eriştiği değerleri, yaşama geçirir.

Hâle döker, duyguya döker, amellere geçirir.

Akıl, insana hakikati anlaması için, eşyanın özelliklerini 
çözebilmesi için, varlığın birbiriyle olan bağını görebilmesi 
için, bahşedilen ilâhi bir anahtardır. 

Akıl: bağlamak, tutmak, korumak, menetmek, çözmek, bu-
luşturmak, gibi anlamlara gelir.



138

Genelde akıl için, “insana neyin iyi, neyin kötü, neyin doğru 
neyin yanlış olduğunu gösteren bir yetidir” dense de, bunun 
kâlb makamı olduğunu söylemek daha doğrudur. 

Akıl vardır, insana kötülüğü de düşündürür.

Akıl vardır, insana iyiliği de düşündürür.

Akıl vardır, insanı yanlışa sürükler.

Akıl vardır, insanı doğruya sürükler.

Ama, kâlb sahibi olan insan, iyilik ve doğruluk üzere ha-
reket eder.

Çünkü kâlb sahibi insan, Kâmil insandır.

Akıl vardır, kişinin hevasına esir olmuştur, insanı heva-
sına göre hareket ettirir.

Akıl vardır, kişinin kâlbine bağlı çalışır, insanı ilme göre 
hareket ettirir.

Tûr Sûresi 32: “Em temuruhum ahlâmuhum bi hâzâ em 
hum kavmun tâgûn.” 

Em temuru-hum : Yoksa, işleyiş, emir, hüküm, hareket, 
Ahlamu hum : Akılları, düşünceleri, hevaları, onlar,
Bi hâzâ em hum : Bu, işte onlar, yoksa, mı, öyle mi, 
Kavmun tagun : Tagun kavmi, azmış, sapmış, putperest,

Meâli: “Yoksa onların akılları kendi hevalarına göre mi ha-
reket ediyor? İşte onlar, kendi var ettikleri putlara tapıyorlar.” 

Akıl ilme dayalı hareket ederse, varlığın niteliklerini çö-
zer, yaratılışın hikmetine erer.

İşte o zaman akıl, saf düşünceye ulaşır.

Akıl duyuma dayalı, nakle dayalı, hemen inanmaya dayalı 
kodlanmışsa, saf düşünmeye ulaşamaz.

Akıl bağımsız bir şekilde yetiştirilmişse, duyduğuna he-
men inanmaz, onu araştırır, aslına ulaşmaya çalışır.



139

Ama akıl, bağımlı bir şekilde yetiştirilmişse, inanç kod-
laması ile yetiştirilmişse, düşünmeden, araştırmadan inanır.

Aklın kendine has özelliği, anne baba tarafından korunur, 
ya da esir edilir.

Aklın yaratılmasında ana gaye; düşünmek, çözmek, kavra-
mak, kaynağına ulaşmak, akışın nereye olduğunu görebilmektir. 

Fakat anne ve baba, sorgulayan bir çocuğa; “Sorma din-
den çıkarsın, çarpılırsın, sadece inan, sana ne deniyorsa onu 
yap, emirlere yasaklara uy” diyerek aklın çalışmasına engel 
oluyorsa, akıl yaratılışın ana gayesinden uzaklaşır ve esir bir 
hale düşer.

Aklımızın esir olup olmadığını anlayabilmemiz gerekir. 
Esir olmuş bir aklı esaretten kurtaran bir kişi, yaratılışın 

sırlarını bir bir çözmeye başlar.
Akıl neye esir olmuş olabilir?
Dünya menfaatine mi?
Mal mülk, şan şöhret, makam sevdasına mı?
Yalan, dedikodu, hasetlik, fesatlık, kin, nefret, gibi duy-

gulara mı?
Din adına anlatılan, aslı olmayan şeylere mi? 
Karamsarlık, umutsuzluk, gelecek korkusu gibi duygulara mı?
Allah korkusu, cehennem korkusu, cin, iblis, şeytan kor-

kusuna mı?
Kibir, gurur, hor bakmak, kendini yüce görmek, yolunu yüce 

görmek, seçilmişlik, üstünlük gibi duygulara mı?
Evet, akıl neye esir olmuş olabilir?
Bunu çok iyi anlamalıyız.
Anlamalıyız derken bile, anlama aklın başka bir kanadıdır.
Akıl yüzlerce kanatlı bir kuştur.
Kişiyi ya dünyaya uçurur, ya da hakikatleri çözmeye uçurur.



140

Aklı esir eden şeylerden kurtulan bir kişi, saf bağımsız dü-
şünebilir, varoluşu ve var edeni anlayabilir.

Akıl, iman için şarttır. 
Akıl olmadan iman olmaz
İnsan olarak yaratılmanın sırrı akıldır. 
İnsan doğduğunda, yâni bebek iken, saf bir aklı vardır.
O akılda asla yargılama alanı yoktur.
Çocuk en saf bir şekilde eşyanın hakikatini anlamak için 

bakar.
Çocukta, yargılama yoktur, kötülüğe meyletme yoktur.
Çocuğun aklı, şahitliğe doğru akar.
İşte tam bu akışta aile devreye girer.

Ya çocuğun aklının akışına engel olur ve aklı bazı bilgi-
lere, duygulara esir eder.

Ya da, aklın akışına yardımcı olur ve çocuk eminlik yo-
lunda, yâni iman yolunda ilerler.

Çocuğun beynine, her türlü ayrımcılık, üstünlük, kötülük-
lere kapı açacak olan bilgiler, aile tarafından ekilir. 

Şahit olmak, anlamak, idrak etmek, çözümlemek için akıl 
şarttır. 

Aklın beşeri boyutu ve kâlbi boyutu vardır. 

Onun için Kur’ân’da “kulûbun yakılûne” akledecek kâlb-
ten bahseder.

Hacc Sûresi 46: “E fe lem yesîrû fîl ardı fe tekûne lehum 
kulûbun yakılûne bihâ ev âzânunyesmeûne bihâ fe innehâ lâ 
tamal ebsâru ve lâkin tamal kulûbulletî fîs sudûr.”

Meâli: “Yeryüzünde gezip dolaşmazlar mı? Böylece onla-
rın akıl edecek kâlbleri yok mu, ya da işitecek kulakları. Fa-
kat onların görmelerinde körlük olmaz ve lâkin gönüllerindeki 
idraklerdedir körlük.” 



141

Kâlbi akıl tefekkürle, kendi aslını anlama yolunda idrak 
yolculuğu yapar.

Beşeri akıl beden ihtiyaçları ile ilgili çalışmalar yapar.

Kâlbi akıl rûha, beşeri akıl tene bağlı çalışır.

Kâlbi akıl, aklı temizler, zekâ ile tanıştırır.

Zekâ, zekât aynı kökten gelen kelimelerdir, 

Kendini temizleyen akıl, esaretten kurtulan akıl “Kad ef-
leha men tezekkâ” kurtulmuştur.

“Ulil elbâbi”; Hakk üzere aklını işletenler.”

Kâlbi akıl, hakk ile batılı çözer.

İlâhi akıl “Lübb”dür. 

Kâmil akıl, hep hakikatler için çalışır, hep öze bakar, her 
şeyin içyüzüne bakar, hikmetlere erişmeye çalışır. 

Lübn aynı zamanda “Öz” demektir.

İnsanın özünü oluşturduğu için, ilâhi akla da “Lübb” den-
miştir.

İlâhi akıl, yâni tarife gelmeyen Allah’ın aklı “Lübb”dür.

Allah cümle varlığı, kendi özünden çözerek şekillendirmiş, 
beden elbisesi giydirmiştir.

İlâhi akıl, Allah’ın aklı desek doğru olabilir.

Hicr-i akıl; çözen, süzen, öze ulaşan, batılı haktan ayıran, 
taşlaşmış kayıtları eriten akıl,

Hicr: tam akıl sahibi, engel olan, taş, bırakan, ayıran,

Fecr Sûresi 5: “Hel fî zâlike kasemun lizî hicr.” 

Meâli: “İşte bunların içinde, hakk ile batılı ayıran tam akıl 
sahipleri için, sağlam deliller vardır. “

Necm Sûresi 11: “Mâ kezebel fuâd mâ reâ.” 

Meâli: “Gördüğü şeyi kâlbi yalanlamadı.” 



142

Kur’an’ı incelendiğimizde, akletmek, kâlbin bir işlevi gibi 
sunulur. 

Akıl görmek için, anlamak için, şahit olmak için, yaratılmıştır.
Yeter ki, çocuğun aklı ailesi tarafından baskılanmasın.
Tarihte akılcılar ve nakilciler her zaman tartışmışlardır.
Bu kâinat bizim bakıp gözlemlememiz, okumamız, akıl 

edip düşünmemiz için apaçık bir kitâbtır. 
Bir de insanların yazdığı kitaplar vardır.
Allah’ın satır satır yazılı kitabı olan varlık kitabında hata 

yoktur.
Lakin kulların yazdığı kitaplarda hatalar çoktur.
Bir kişi, insanların yazdığı kitaplardan, işte bunlar haki-

katlerdir, diye aktarıyorsa bu nakilciliktir.
Zaten “Ehli kitap” denilen kimseler, kitaplardaki bilgilere 

göre tartışan, iddialarda kalan kimselerdir.
Nakilcilik, insanların yazdığı, ya da anlattığı şeyleri haki-

kat diye bilip nakletmektir. 
Akılcılık ise hem kâinat kitabını düşünmek hem de insan-

ların yazdığı kitapları düşünmektir.
Ama asıl düşünülmesi gereken varlık kitabıdır, çünkü ora-

daki hakikatler tüm saflığıyla tertemizdir.
İnsanların yazdığı kitaplarda her zaman hatalar olabilir.
İnsanların yazdığı ya da anlattığı boyut, nakiller boyutu, 

bilgiler boyutudur.
Ama varlığın, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji, boyutu 

ilmî bir boyuttur, orada hata yoktur.
Akılcılık bize bahşedilen aklı çalıştırmak, ince ince dü-

şünmektir.
Göz, gözlemlemek içindir.
Kulak, duymak içindir.



143

Akıl, gözlemleneni ve duyduğunu düşünmek araştırmak 
içindir.

Hucurât Sûresi 4. âyet, Lokman Sûresi 21. âyet, Bakara Sû-
resi 170. âyet gibi bir çok âyette nakilcilerin halleri açıklanır.

Hucurât Sûresi 4: “İnnellezîne yunâdûneke min verâil hu-
curâti ekseruhum lâ ya’kılûn.”

Meâli: “Muhakkak ki sana karşı kendi bildikleriyle inat 
edip karşılık veren o kimseler; kendi geçmiş bildiklerinde, 
kendi egolarındadırlar. Onların çoğu akledip düşünmezler.”

Lokman Sûresi 21: “Ve minen nâsi men yucâdilu fîllâhi bi 
gayri ilmin ve lâ huden ve lâ kitâbin munîr ve izâ kîle lehu-
muttebiû mâ enzelallâhu kâlû bel nettebiu mâ vecednâ aleyhi 
âbâenâ, e ve lev kâneş şeytânu yedûhum ilâ azâbis saîr.”

Meâli: “İnsanlardan Allah hakkında bir bilgisi olmadan ve 
yol gösterici olmadan ve nur saçan o varlık kitabını anlama-
dan tartışıp duran kimseler vardır. Onlara: Allah’ın sunduğu 
şeylere uyun denildiği zaman, derler ki: Atalarımızdan bul-
duğumuz inançlara tâbi oluruz. Ya onlar şeytani hâllere uy-
muş, ötekileştirmenin cehaletinin sıkıntılarında kalmış olsa-
lar bile mi?”

Bakara Sûresi 170: “Ve izâ kîle lehumuttebiû mâ enzelal-
lâhu kâlû bel nettebiu mâ elfeynâ aleyhi âbâenâ e ve lev kâne 
âbâuhum lâ yakılûne şeyen ve la yehtedûn.”

Meâli: “Onlara Allah’ın sunduğu şeylere tâbi olun denildiği 
zaman, derler ki: Hayır, biz atalarımızı ne üzere bulduysak ona 
tâbi oluruz. Eğer ataları bir şeyi akıl etmiyorlar ve doğru yol 
üzere olmasalar da mı?” 

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman, aktarılan bilgilerde kalan 
kimseler, akıl etmeyen kimseler olarak açıklanmıştır.



144

Akıl etmeyen kimseler; kitaplardan okudukları, ataların-
dan duydukları şeyleri araştırmadan inanırlar ve kendi bil-
diklerinde inat ederler. 

Çünkü onlar ilk defa duydukları şeyi, “Okuduğumuz ki-
taplarda yoktur, ben böyle bir şey duymadım” deyip hemen 
itiraz ederler.

Maalesef ki gençliğimiz nakilci bir zihniyetle yetişmeye 
zorlanıyor.

Bir kişi, kendi düşüncesini sunsa, akıl edip düşündüğü bir 
tespiti ortaya koysa, hemen karşısına: 

- Bu dediğin hangi kitapta yazıyor?

- Biz böyle bir şey duymadık. 

- Dinden çıkıyorsun, kâfir oluyorsun. 

- Kaynağın nedir, diyerek engeller konuluyor, korkular ko-
nuluyor.

Akıllar zincire vurulur, esir edilirse, düşünme, araştırma, 
sorgulamaya yasak konulursa, aklın nasıl bir cevher olduğu 
asla anlaşılamaz. 

Kur’ân yüzlerce yerde akledin, düşünün, tefekkür edin, 
araştırın, derken; akletmenin, düşünmenin, tefekkür etme-
nin yasaklanmaya çalışıldığı bir toplumda, yeni keşifler or-
taya konulabilir mi?

Bir çocuk bile 1-2 yaşına geldiğinde tüm saflığıyla, bu ne-
dir anne, diye sormaya başladığında karşısına kocaman na-
kilcilik dünyası çıkar.

Televizyonlarda çıkan ister İlahiyatçı ister bazı tarikat-
ların ileri gelen kişilerinin hep konuştukları şeyler nakledi-
len şeylerdir.

Kur’ân bizlere nakillerde kalmamayı tavsiye eder.

Kur’ân bizlere verilen aklın kullanılmasını öğütler. 



145

Oturduğumuz topluluklarda, dinlediğimiz ve konuştuğu-
muz şeyler hep insanların yazdığı kitaplardan aktarılanlardır.

İşte pazar ertesi gününden maksat, pazar günü bir Kâ-
milin sofrasında alınan ilmi bilgileri, akletmeye başlamaktır.

Kişi hakikatlere erişebilmek için, yönünü varlık kitabına 
döndürmelidir.

Ve duyduğu lafzî sözlerde kalmamalıdır.

Kur’ân’da akletmek, tedebbür etmek, tefekkür etmek, te-
zekkür etmek birçok âyette sunulur.

Kişi ağzından çıkan kelimelerin lafzında kalmamalı, anla-
mını her zaman aramalıdır.

Telaffuz: Ağızdan çıkan kelimelerin lafzî yönü, yâni söy-
leniş yapısı.

Kişi, ağzından çıkan sözlerin, anlamını bilerek söylemeye 
gayret göstermelidir. 

Tedebbür: Bir şeyi her yönüyle düşünmek, onun anlamını 
aramak, anlamını bulmak için gayret göstermek, iç yüzüne 
bakmak demektir.

Tedebbür, dübür kelimesinden gelir, bir şeyin ardına, iç yü-
züne bakmak demektir.

Dübür; hadiselerin ve eşyanın arkasına geçmek, iç yüzünü 
görme gayretidir. 

Tefekkür; anlamını aradığı şeyin hakikatlerine ulaşacak 
şekilde derin düşünmek, fikir üretmek demektir.

Kişiye, anlamını aradığı şeyi düşünülmesi için, ilme dayalı 
bilgiler verilir, o bilgilere dayanarak düşünür.

Kişi tefekkür ehli olduğunda fikir üretir.

Tezekkür; kişi, ona sunulan ilme dayalı bilgileri tefekkür 
ederek hakikatlere ulaşmıştır. 

Hakikatler gönlünde yer etmiştir. 



146

O hâl üzere bu âleme bakar ve o hâl üzere yaşar ve hiç ha-
tırından çıkarmaz

Tezekkür, zikir kelimesinden gelir, varlıkta her an olmakta 
olan bir zikir vardır, bu zikir zâkirin zikridir.

Kişi gönlünü bu zikre rabıta etmiştir, o şuurla hareket eder.
Müdebbir; kişinin ulaştığı hakikatler varlığı var edenin ha-

kikatleridir. Her varlığın ardında o varlığı var eden, düzenle-
yen, yöneten vardır. 

Müdebbirî şuur; varlığın sahibini, varlığın ardında O’na ait 
olan tecellilerle, görme şuhuduyla yaşamak demektir.

Müdebbirî şuura erişenler, “rahîm, rahmân, bism, Allah” 
besmele şuuruna erişmişlerdir. 

Müdebbirî şuura erişenler, vücûdlarının fatihi olmuşlardır.
Müdebbirî şuura erişenler, hangi varlığa bakarlarsa bak-

sınlar, varlığın ardında varlığın mâlikini-sahibini görür.
Onun için insan düşünmeli, akletmeli, gördüğü varlığın ha-

kikatine ermeye çalışmalıdır.
İnsan gördüğünü düşünmeli, okuduğunu düşünmeli, duy-

duğunu düşünmeli, anlamaya çalışmalıdır.
İnsan, Fâtiha Sûresinin nice hakikatlerine kapılar açmak 

istiyorsa, aklını işletmek, tedebbür içinde, tefekkür içinde ol-
malıdır. 

İnsan, apaçık kitâb olan, yâni kitâb-ı mubîn olan kendi vü-
cûd kitâbına dönmeli, oradan okumalıdır.

Her varlık kitâb-ı mubîn’dir.
Yâni tüm hakikatleri gösteren apaçık kitâbdır.
Her insan bedeni de kitâb-ı mubîn’dir.
Yâni Allah’ın tüm sırlarını taşıyan bir kitâbdır.
Kişinin aradığı nice hakikatler o kitâbda gizlidir.
Allah hakikatine ermek mi istiyorsun?



147

Yaratılışın sırlarına ermek mi istiyorsun?

“Ben neyim” sorusunun cevabını bulmak mı istiyorsun?

Gel, canlı, apaçık kitâbdan oku.

Gel, kendi vücûd kitâbının sayfalarına eriş.

Gel o sayfalardan oku.

Bil ki aradığın soruların cevabı orada.

Duhân Sûresi 2: “Vel kitâbil mubîn- apaçık kitâb.”

Dön yönünü kendi vücûd kitâbına.

Sen Fâtiha kitâbısın.

Sen konuşan kitâbsın. 

“Kitâbun yantıku-konuşan kitâb” Mü’minûn Sûresi 62

Oku oradan.

Aradığın tüm hakikatlerin senin beden kitâbında oldu-
ğunu bil.

İşte Pazar-ertesi gününün sırrı, her an ilim yolunda olmaktır.

İlmî olarak tefekkür etmektir.

Kendi yaratılışının ve varlığın yaratılışının nice hakikat-
lerini anlamak için gayret içinde olmaktır.

SALI GÜNÜ

Salı gününün adı “Selase” kelimesinden gelir.

Selaset kelimesi de selase kelimesiyle bağlantılıdır.

Varlıktaki niteliklerin, birbirine akışı, birbiriyle bağı an-
lamındadır.

Bu bağı ve bu nitelikleri idrak etmek, Salı günü olarak be-
lirtilmiştir.

Salı, yevm-ü selâse- selâset günü.

Arapçada “Yevmü selâse” kelimesi vardır.



148

Yâni salı günü, yâni üçüncü gün, selâset hâli, akıcılık du-
rumu, sıfatların birbirine bağı olarak belirtilmiştir. 

Yâni Hakk sofrasından alınan ilmî bilgileri, selâset’e dö-
nüştürmek.

Yâni anlayışa, ahenge, akıcılığa, idrake, varoluşu anlamaya, 
idrakin açılışına, anlayışın akıcılığına dönüştürmek. 

Selâset hâli; “İlm-i Ledün” ile varoluşu okumak, varlığın 
sahibini anlamak, idrak sahibi olmak, gönül hâlinin oluşması.

Salı gününden maksat, varlıktaki nitelikleri idrak etme 
boyutuna giriştir.

Varlıktaki tüm sıfatlar birbirine bağlıdır.

Cümle varlık Hakk’ın sıfatları ile donatılmıştır. 

Her varlık, her beden sıfatlarla varlığını sürdürmektedir.

Ve tüm varlık sıfatların işleyişinin ahengini gösterir.

İşte bu ahenk, selase-selaset olarak belirtilmiştir.

Her varlıkta, her ne kadar Hakk’ın sıfatlarının mazharı 
tam değilse de mazharı nakısıdır, mazharı tam ancak insan 
olarak belirtilmiştir.

Kâmil insanlar tarafından, Hakk’ın mâhlukata tâalluk eden 
sıfatları yedi olarak belirtilmiştir.

Yedi sıfatın birliği, geldiği yer Tekvin’dir. 

Tekvin ile sekiz sıfat da denilir.

Varlıkta olan sıfatlar şöyle belirtilmiştir.

Hayat- İlim- İrade- Semi- Basar- Kudret- Kelâm ve Tekvin

Bu sıfatlara “Sıfat-ı Subutiye” denir.

Subutiye demek; Hakk’ın Zâtına sabittirler demektir. 

Değişmeyen demektir. 

Yâni her varlıkta, hayy sıfatı aynısıyla Allah’ın hayy es-
masının tecellisidir.



149

Tüm sıfatlar Allah’ın zâtına bağlıdırlar.
Hakk’ın Zâtı bâki olduğu gibi, sıfatları dahi Zâtı ile bâkidir.
Kıyamları Zâtullah ile kâimdir, kendilerine ait vücûdları 

yoktur.
Hakk’a mahsus olan bu sıfatların cümlesi, insanda mevcut 

olup, tecelli etmiş ve bütün sıfatları ile âlemi ihâta etmiştir.
Tüm varlığın sıfatları, insan bedeninde cem olmuştur.
Ucu bucağı olmayan bu âlem, işte bu sekiz sıfattan ibarettir. 
Bu sıfatlar kalkmış olsa âlem yok olur. 
Demek oluyor ki bizim âlem dediğimiz Hakk’ın kendi sı-

fatlarından ibarettir.
Hakk’ın sıfatları kâmilen insandan tecelli eder.
İnsandan tecelli eden sıfatlar şunlardır.
Hayat: Bizdeki ve cümle varlıktaki dirilik Hakk’ındır
İlim: Bizdeki ve cümle varlığın bedenindeki satır-satır ya-

zılı olan ilim, Hakk’ındır
İrade: Zerredeki ve bütündeki varoluşun isteği Hakk’ındır
Semi: Bizdeki ve tüm varlıktaki işitme Hakk’ındır
Basar: Bizdeki ve tüm varlıktaki görme Hakk’ındır
Kudret: Bizdeki ve tüm varlıktaki kuvvet Hakk’ındır
Kelâm: Bizdeki ve tüm varlıktaki kelam Hakk’ındır
Tekvin: Allah’ın halk edici sıfatıdır
Bütün bu âlem, Tekvin sıfatından halk edildi. 
Tekvin sıfatı, Allah’ın fiilinde gizlidir.
Tüm sıfatların geldiği merkez tekvin sıfatıdır.
Fiilinin işleyişiyle sıfatlar tecelli eder.
Yâni işleyişin akıcılığından gelen nitelikler, birbirine bağlı 

olarak tecelli eder.
İşte Salı gününden maksat, yâni varlığın selaseti, fiilden 

açığa çıkışın akıcılığını, sıfatların birbiriyle olan bağını an-
lama duygusunun olduğu yerdir.



150

Sıfatlar, yâni hayat, ilim, irade, semi, basar, kudret-kuvvet, 
kelâm birbirine akar gider ve birbirine bağlıdır.

Bunu idrak etme, Salı günü olarak işaret edilmiştir. 
Kur’ân’da selâse kelimesi geçer.
A’râf Sûresi 142: “Ve vâadnâ mûsâ selâsîne leyleten ve et-

memnâhâ bi aşrin fe temme mîkâtu rabbihî erbaîne leyleh ve 
kâle mûsâ li ahîhi hârûnahlufnî fî kavmî ve aslıh ve lâ tettebi 
sebîlel mufsidîn.” 

Ve vaad na Mûsâ : Vaad, tecelli, yerine getirme, söz, işleyiş, 
Mûsâ, 

Selasin : Üç, anlama kolaylığı, açık, otuz, makamlar, 
ahenk, sıfatların birliği, 

Leyleten : Karanlık, cehaletin karanlığı, gece, 
bilinmeyen,

Ve etmem nâ hâ : Tamam, uygun, biz, o, 
Bi aşr : On, bölüm, kısım kısım, 
Fe temme : Tamamlamak, anlamak, 
Mikatu : Tespit edilen, belirlenen, mekân ilişkisi, 
Rabbi hi : Rabbini, 
Erbaine : Dört olmak, kısım, bölüm, rabbine 

dönmek, taraf, 
Leyleten : Gece, karanlık, cehaletin karanlığı, belli bir 

zaman, 
Ve kale Mûsâ : Dedi, Mûsâ, 
Li ahi hi harun : Kardeşine, Hârûn, 
Ahluf-nî fi kavmi : Benim yerime geç, bana hâlife ol, kavmim 

içinde,
Ve aslıh : Islah et, temizlenmek, düzeltme, 

iyileştirme,
Ve lâ tettebi : Yok, uyma, tâbi olma, tâbi olmak, uymak, 
Sebil el müfsidîn : Yolunda, bozguncu, ikilik çıkaran,

Meâli: “Mûsâ tecellilerimizi anlamak için, karanlıktan ge-
çip belli bir ahenk içinde kaldı ve o Bizi anlamayı kısım kısım 



151

tamamladı. Böylece o Rabbini anlamak için Rabbine döndü, 
belirlenen o makamları tamamladı. Mûsa, kardeşi Hârûn’a: 
Kavmim içinde benim yerime geç ve onları ıslah etmeye de-
vam et ve sakın ikilik çıkaranlara uyma, dedi.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, varlıktaki sıfatların ahenk 
içinde işleyişini anlama idraki, selase-salı-selaset olarak işa-
ret edilmiştir. 

Mâide Sûresi 73: “Sâlisu selâsetin” burada sâlis-selâse iki 
defa geçer.

Varlıktaki işleyişin, sıfatlar olarak bağlılığı ve akıcılığı ola-
rak düşünülebilir. 

Salı makamına erenler, varlıktaki Allah’ın sıfatlarının iş-
leyişine şahit olmaya başlarlar.

Sıfatların birbiriyle olan bağını idrak ederler.
Varlığın varoluş ve işleyiş niteliklerinden biri olan sıfat-

lar boyutunun idrakinde olurlar. 
İşte, salı-selaset, Allah’ın varlıktaki işleyişinin akıcılığı, 

ahenk birliğidir.
Üçüncü makam, İlm-i Tevhîd yolunda, Tevhîd-i Sıfat ma-

kamıdır. 
Sıfatların hakikatini anlama boyutu, salı-selaset olarak 

belirtilmiştir.

ÇARŞAMBA- ÇAHAR ŞEMBE GÜNÜ
Çarşamba, dördüncü gün, dördüncü makamdır.
Dördüncü makam, vücûd makamıdır.
Bu makam, tüm bedenleri tutan vücûd hakikatini anlama 

günü olarak belirtilmiştir. 
Her varlık bir özden süzülüp gelir ve açığa çıkar.
Çahr, Cehr; açıkta görünen varlığın aslına ulaşmak.



152

Enfûstan âfâka çıkışı seyr etmek.

Açığa çıkışın sırrına ulaşmak.

Pazar günü alınan ilmin açılımına ulaşmak.

Hakikatleri açıkça görmek, şahit olmak. 

İlmi eğitimle, hakikatin açığa çıkması.

Açığa çıkan varlığın özünü görmek.

Açığa çıkan varlığı tutan ilâhi kudreti anlamak.

Çarşamba- perşembe; her iki günün de sonu “şamba-şembe” 
olarak geçer.

Şamba-Şembe kelimesi, İbranice şabbat kelimesinden geç-
miş olarak bilinir. 

Şabbat; iş bırakma, dinlenme günü diye ifade edilir.

Farsçaya; şanba-şenbe-şenbih kelimesine dönmüştür.

Çarşamba, bedenin Rabbine şâhit olma makamı olarak da 
düşünülebilir.

Perşembe; bedenin Rabbinde perişan olma, yâni her şeyini 
kaybetme, her şeyinden geçme makamı olarak düşünülebilir.

Bu makamın gününü yaşamak, Çarşamba, Perşembe ola-
rak belirtilmiştir. 

4. Gün Hazreti İbrâhîm’in makamı olan Rububiyet maka-
mıdır.

Talebe Çarşamba makamına geldiğinde, bedenin sahibi 
olan Rabbine ârif olmuştur.

Her varlığı tutan tecelli-i Zât’a eriştiğinde, kendi bedenin-
den geçmiştir.

Rabb makamını incelemeye çalışalım.

Bedenler boyutunda Allah esması Rabb kelimesiyle ifade 
edilir.

Tüm bedenlerin birliği boyutunda Allah kelimesi kullanılır.



153

Bir bedendeki Allah boyutu Rabb’dır.

Tüm bedenlerin tek sahibi Allah’tır.

Yâni damladaki derya Rabb’dır.

Deryadaki damlalar birliği Allah’tır.

Şimdi Rabb kelimesini inceleyelim.

“Râb- ”; vücûdlandıran, var eden, dizayn eden, terbiye 
eden, şekillendiren, vücûdun sahibi, vücûdu işleten demektir.

Râb, Rubûbiyet, Erbaa, Râbia, Mürebbiye, Râbıta, Râbit, 
Râbtiye, terbiye, ribâ, birbirine bağlı kelimelerdir.

Hepsi Rabb kelime kökünden gelir. 

Rabb “R-B” harfleriyle yazılır, “Rı” harfi varlığın açığa çı-
kışı, filizlenme, bedenlenme boyutudur.

“Be” harfi, her şeyin bir özden açığa çıkışına işaret eder. 

Râbb esmâsı; Allah’ın her bedendeki, bedenin sahibi ve o 
bedendeki işleyişin esmâsıdır.

Allah’ın, bir vücûddaki karşılığı “Rabb” esmâsıdır.

Yâni bir vücûdun sahibine Rabb denir.

Tüm vücûdların sahibine Allah denir. 

Tüm âlemlerin sahibi Allah’tır.

Allah’ın bir vücûddaki sahipliği Rabb’dır. 

Onun için, bir evin sahibine de “Rabbü’l dâr” denir.

Bir malın, bir mülkün, bir sermayenin sahibine de “Rab-
bü’l mâl” denilir.

Rabbim kelimesi, efendim anlamında da kullanılmıştır.

İnsanın bedeninin efendisi Allah’tır, bedendeki Allah’ın 
efendi boyutu Rabb’dır.

Gönüllerin efendisi ise, Muhammed nûrudur.



154

Muhammed nûrundan maksat; Hakk’ın Halk’daki nûru-
dur, İlm-i Tevhîd’dir, İlm-i Ledün’dür, Nûr alâ nûrdur, gönül-
deki Rabb esmasının tecellisi olan Mürebbiyedir. 

Rabb, ribâ, râbıta kelimeleri aynı kelime kökünden gelir.

Rab: “ ”

Ribâ: “  “

Râbıta: “ ”

Ribâ kelimesi de Rabb kelimesinden gelir.

Rabb, ribâ inceliği çok önemlidir.

Ribâ, faiz diye çevrilemez.

Rabb kelimesi ile ribâ kelimesinin yazılışlarını incelersek, 
“Rı, َر Be ب “ harfleri ile yazıldığını görüyoruz.

Ribâ kelimesinin sonunda hemzeli elif harfinin olduğunu 
görüyoruz. 

Ribâ kelimesinin geldiği kökeni incelediğimizde görüyoruz ki:

Ribâyı anlamamız için, Rabb kelimesinin anlamını doğru 
anlamalıyız. 

Rabb; 

Bedeni oluşturan, bedeni işleten, bedenin Zâtı…

Beden boyutundaki Allah’ın işleyişi…

Vücûdlandıran, şekillendiren, biçimlendiren…

Terbiye eden, yâni bedeni en ince bir biçimde şekillendi-
ren, anlamlarına gelir.

Şöyle düşünelim, bir tohumda Rabb esması gizlidir.

Ne zaman tohumdan ağaç adım adım açığa çıkmaya baş-
lar, işte Rabb esması orada tecelli eder. 

Allah, Rabb esmasıyla, ağacı şekillendirir, terbiye eder, iş-
letir, sıfatlandırır.



155

İşte, kişinin vücûdunu şekillendiren, yâni kişiyi vücûdlan-
dıran ve her an o vücûdda işleyişiyle kendini gösteren, vücûdu 
tutan, Allah’ın kişideki adı Rabb’dır.

Her vücûdu tutan Allah’ın vücûd boyutundaki karşılığı 
Rabb’dır. 

İşte Çarşamba gününün sırrı, 4. ders olan vücûd dersidir.

Vücûd dersinde talebe Allah’ın Rabb esmasına ârif olur. 

“Allah’ın sensin vücûdumun sahibi” duygusuna erişir.

Kendi bedeninin ve tüm bedenlerin sahibinin Allah oldu-
ğunu anlar ve O’na bir teslimiyet içinde olur.

PERŞEMBE – PENC ŞEMNE-PENÇ ŞABAT GÜNÜ

Perşembe 5.gün diye de anılır.

Perşembe, Hazreti İsâ’nın bedeninin çarmıha gerilme gü-
nüdür.

Perşembe, fenâfillah makamıdır.

Perşembe, fâni bedenden geçme günü olarak sembolize edilir.

Perişan kelimesi buradan mı geliyor bilemiyoruz.

Ama kelimenin anlamına baktığımızda, sanki bir bağı var-
mış gibi bir hisse kapılıyoruz.

Çünkü perişan, her şeyi kaybetmiş demektir.

İnsanın her şeyini kaybetmesi, kendine nisbet ettiği be-
denden geçme hakikatidir.

“Perşembenin gelişi, çarşambadan bellidir” sözü vardır.

Bu söz “bir şeyin sonunun ne olduğu bellidir” anlamındadır.

İnsan kendine nisbet ettiği vücûdunun sahibini anladı-
ğında, vücûd varlığından geçer, hiçbir şeyi kalmaz.



156

Eğer Hakk yolunda talebe, aşk ve samimiyet içinde ders-
lerine bakar, tefekkür içinde olursa, o muhakkak ki bedenin 
sahibini anlayacak ve teslimiyet içinde olacaktır.

Çarşamba günü, yâni dördüncü makamda Zât makamının 
mânâsına erdiğinde, muhakkak ki perşembe günü yâni Zât 
makamının içinde olan tecelli-i Zât makamını anlayacaktır. 

O makam tecelli edecektir.

İşte Perşembe günü, cuma-cem meratibinin kapılarının 
açılma günüdür.

Sipihr-i pencüm; beşinci kat, sema, gök, ulvî âlemin kapı-
sına gelmek demektir.

Yâni bedenden geçen kişi, rûh boyutunun kapısına gelir.

Bu makamda gasil yâni Mürşid-i Kâmil, talebeyi beden-
den geçirir.

Ve kişi bu makamda rûhun ulviyetine adım atar.

Bu adım atış, bedensiz bir yolculuktur.

Manaya adım atmaktır.

Varlığından geçmek, varlığını sahibine teslim etmektir.

Talebe Pazar günü, Mürşidin sofrasında aldığı “İlm-i Le-
dün” bilgilerinin irfaniyeti ile, varlığını sahibine verir.

Alışveriş sırrının hakikati de budur.

Pazar günü; almak, 

Perşembe günü; vermek, bedeni sahibine verme boyutudur.

İşte, alışveriş eylemenin sırrı da budur.

Bu makam “gusül, gasil, gasilhane” boyutunun açıldığı yerdir. 

Gusül abdesti nedir?

Gasil kimdir?

Gasilhane nedir?

Gusül; tüm bedenden geçmektir.



157

Gasil; tüm bedenden geçirendir.

Gasilhane; bedenin sahibine teslim olmanın ilmi yolculu-
ğudur, o yolda ilmi olarak yıkanmaktır, şahit olmaktır.

Gasil, Mürşid-i Kâmil’dir.

Seni yıkar, paklar, vücûdun sahibine teslim eder.

Sen de ilmi irfan yolunda, bedeninin sana ait olmadığını 
anlar ilim ve edep ile yıkanırsın.

İşte bu da gusüldür.

Gâsil bedeni temizler, Allah’ın vücûd mülküne gömer.

Vücûd mülküne gömülen beden, o vücûdda bâtın kalır.

Beden, vücûdun toprak giymiş boyutudur.

Gusül abdesti, fenayı Zât boyutudur.

Yâni vücûd benim gafletinden yıkanma, kurtulma boyutudur.

Hakk yolunda yol alan talebenin gönlünde, tecelli Zâtın 
mânâsı tecelli ederse, gasil olan Mürşid-i Kâmil Allah’ın vü-
cûd mülküne kişinin fâni bedenini gömer.

Bedenden geçen sâlik, rûh merâtibine müşerref olur.

“Enel Hakk” kelamını her varlıktan duyar.

Rûhun batınında kalan Halk, Hakk’ın dilinden “Enel Hakk” 
der.

Hallacı Mansur’un “kim dediyse o dönsün” sırrı budur.

Çünkü Halk’ın dilinden “Enel Hakk” diyen Hakk’ın kendisidir.

Fâni beden, Allah’ın rûhunda batın kaldığında, fani bedene 
ait hiçbir şey kalmaz.

Bedene ait, kaygılar, korkular, dünya çıkarları, dünyalık 
hırslar, senlik benlik kavgaları, hasetlik, fesatlık, dedikodu çe-
kiştirme gibi olumsuz haller kaybolur gider.

Sadece Allah’a olan teslimiyet ve güven kalır.



158

Hâlâ fâni bedenin olumsuz duygularına bağlı yaşayanlar, o 
duygularla uğraşıp duranlar, bir gasilin elinden Allah’in zâtına 
henüz rücû etmemişlerdir.

İşte Perşembe gününün mânâsına erenler, beden mülkün-
den geçenler, Allah’ın vücûd mülküne erişenlerdir. 

Kişinin gönlünde Perşembe gününün mânâsı tecelli ederse, 
ona Cem-Cuma kapıları açılır.

O kişi bedensiz olarak, rûh meratibine erişir. 

Şöyle düşünelim, buz suyun donmuş hâlidir.

Buz kalıp hâline gelir ve bir bedene bürünür.

Buzun perişan olması, kalıbından geçmesidir.

Kalıbından geçen buz, aslı olan suya dönüşür.

Yâni buz varlığını kaybeder ve aslına akar gider.

Kişinin gönlünde perşembenin makamı tecelli ettiğinde, 
ben benim demekten vazgeçer, aslı olan Allah’a teslimiyet 
içinde olur.

CUMA-CEM GÜNÜ

Cuma günlerden bir günün adı değildir.

Bu gün, birliğin, Tevhîdin hakikatine işaret eden bir gündür.

Perşembe günü bedeninden geçen, cem boyutuna erişir.

Yâni Allah’ın birliği boyutuna erişir.

Bu makam rûhun hakikati makamıdır.

Nûrun birliğinden akan tüm âlemin birliğinin hakikatidir.

Cuma kelimesi, cem kelimesinden gelir.

Cem, birlik, bütünlük, beraberlik, anlamındadır.

Birlik sırrına ulaşmak, 

Cem’e ulaşmak, 



159

Üflenen rûh sırrına ulaşmak. 

Hakk ile Hakk olmak.

Hakk’ın vechine ulaşmak.

Damlanın Hakk deryasına karışması.

Cuma gününün, yâni cem makamının mânâsına erenler, 
birlik bakışına erişirler.

Kesreti tutan Zâtın birliğini görürler.

Cuma gününden maksat, cem makamıdır.

Bu makama eren, tüm âlemin tek zâtı olan Allah’ın birli-
ğine erişmiştir.

Tüm varlıktaki tecellilerin sahibinin Allah olduğuna şa-
hit olmuştur.

Nasıl ki ağacın birçok yaprakları vardır.

Ama hepsi bir gövdeye bağlıdır.

Bu âlemde de sonsuz varlık vardır, ama hepsi Allah’ın 
zâtına bağlıdır.

İşte bu bakışa erişmek, Cuma-Cem makamına erişmekle 
mümkündür.

Hazreti Muhammed’in; “3 Cumayı-Cemi terk etmeyin” sözü, 
Makamı Cem, Hazretül Cem, Cemül Cem makamları içindir.

Makamı Cem; rûh boyutunun, Hakk zâhir Halk bâtın sırrıdır.

Hazretül Cem; nûr boyutunun, Halk zâhir Hakk bâtın sırrıdır.

Cemül Cem; rûhun, nûrun birliği olan Hû, Ulviyetin sırrıdır.

Cuma-Cem; iki cemin cemi boyutudur.

İnsan varlığı ayrı ayrı görmemelidir.

Varlığı tutan tek kudreti görebilmelidir.

Damlaların ve deryanın birbirinden ayrı olmadığını bil-
melidir.

Kesrette kalmamalı, vahdete ermelidir.



160

Cumanın, Cemin mânâsına ermelidir.

Ayrı ayrı bakmamalıdır.

Birlik şuuruyla bakmalıdır.

Nasıl ki insan bedeninde sonsuz hücre vardır, ama hepsi 
tek vücûda bağlıdır. 

İşte tüm sonsuz varlık da tek olan Allah’ın zâtına bağlıdır.

İşte bu hakikat Cem-Cuma gününün sırrıdır. 

Cuma-Cem makamına erenler, varlığın geldiği kaynağın 
birliğine ererler.

Varlık, vahdetin kesretidir.

Varlık kesret gibi görünse de, tüm varlığı birliğiyle tutan 
Allah’tır.

Suyun damlaları çok gibi görünse de, tüm damlalar der-
yanın damlalarıdır.

Ağaçta yüzlerce yaprak olsa da, tüm yapraklar bir ağaçta 
birlik içindedir, hepsi tek gövdeye bağlıdır.

Tüm ağaç bir tohumdan gelir.

Bu tüm âlem de Allah’ın rahîmiyet boyutundan gelir.

İşte bu görünen varlık, çok gibi görünse de, birbirinden 
ayrı gibi görünse de hepsi özünde birdir, bir olana bağlıdır.

O bir olan Allah’tır.

Allah herkese şah damarından yakındır. Kâf Sûresi 16

Allah, herkesin hem teninin hem canının sahibidir.

O birdir, tektir.

Birliğini her şeyin sîretiyle-özüyle gösterir.

Tekliğini her şeyin sûretiyle-dış görüntüsüyle gösterir. 

Bir insan bir insana benzemez, her insan tektir.

Her insan özüyle birdir.

O bir olan Allah’tır.



161

Bir şeyin bir şeye benzememesiyle tekliğini gösterir.

Her şeyin özüyle bir olmasıyla birliğini gösterir.

Binlerce ampul olsa da, binlerce cihaz olsa da hepsi aynı 
elektrikle çalışır.

Her şeyin özü birdir.

Tüm âlemin geldiği kaynak birdir.

Hepimizi yaratan birdir.

Hepimizi şekillendiren birdir.

Hepimizin özünde olan birdir.

Tevhîd, birlik hakikatine erişmektir.

Her varlığın özünde, Zâkir olan, Fâil olan, Mevsûf olan, 
Mevcûd olan birdir, O da Allah’tır.

İşte birliğin makamı, Cuma günün sırrıyla işaret edilmiştir. 

Tevhîd hakikati Cuma gününün sırrıdır.

Tevhîd, Halk’ta Hakk’ı görmenin hakikatidir.

Halk’ı Hakk’ı bir bilmenin hakikatidir.

Tevhîd gözüyle bakmanın yolu, yönünü önce kendi bede-
nine sonra da varlığın bedenine dönüp, varlığı okumaktır, in-
celemektir, yaratılışı anlamaktır.

Ra’d Sûresi 16: “Allâh hâliku kulli şeyin ve huvel vâhidul 
kahhâr.”

Meâli: “Allah bütün varlığı şekillendirip yaratandır ve O tek-
liğini her şeyden gösterendir, bütün her şeyi sımsıkı tutandır.”

İhlâs Sûresi: “Kul huvallâhu ehad, Allâhus samed, lem ye-
lid ve lem yuled ve lem yekun lehu kufuven ehad.”

Meâli: “Allah birdir, muhtaç, ihtiyaç sahibi değildir, doğ-
mamış, doğurmamıştır, her şeyde birliğini tekliğini gösterir, 
onun eşi, benzeri yoktur.”



162

Enfâl Sûresi 46: “Lâ tenâzeû-birlik bakışından kopmayın, 
bölünmeyin, ayrışmayın.” 

Tevhîd şuuruna erişen, birlik gözüyle bakmaya erişecektir.

Her şeye Hakk nazarıyla bakacaktır.

Bu bakış Cem-Cuma makamının nazarıdır.

Bu makama eren Hakk nazarıyla bakar, gönlü her an bu 
bakışta durur.

Bu nazarı ilâhiyeye erişen kimse;

Kimseyi hor görmeyecektir, kendini de asla yüce görme-
yecektir.

Ekber olanın Allah olduğunu bilip o nazarla bakacaktır. 

Asla hiçbir varlığa kötülük yapmayacaktır.

Kimseyi aldatmayacaktır.

Varlığın geldiği kaynağın Allah olduğunu, gittiği kayna-
ğın Allah olduğunu, görünenin, görünmeyenin her şeyiyle Al-
lah olduğunu anlayacaktır.

Her şey evveliyle, âhiriyle, zâhiriyle, bâtınıyla Allah’tır. 

Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın.”

İşte Cuma-Cem şuuruna erişen;

“Ehâdiyet, vâhidiyet-birlik, teklik” sırrına ermiştir.

İnsan makamına ermiştir.

İslâm makamına ermiştir.

Müslüman olarak yaşama makamına ermiştir.

Halk’ın Hakk ile bir olduğunun şuuruna erişmiştir.

Halk’ta Hakk’a seyr makamına erişmiştir.

Hakk yolunda talebe; Cuma-Cem makamının yolculuğunda 
makam makam Allah’a şahit olur. 

O şahadet talebeyi, ilâhi nazarın şuuruna eriştirir.

O şuura erişen talebe; o şuurla yaşar, o şuurla hareket eder. 



163

Hazreti Muhammed: “Ey insanlar! Şunu iyi bilin ki, Rab-
biniz birdir, atanız da birdir. Arap’ın Arap olmayana, Arap ol-
mayanın Arap’a, beyazın siyaha, siyahın beyaza bir üstün-
lüğü yoktur...”

“Size birlik şuuruyla hareket etmenizi tavsiye eder; çok-
luk gözüyle bakmaktan, birlikten kopmaktan, şiddetle kaçın-
manızı isterim. (Tirmizi )

“Cem- Birlik şuurundan ayrılmayınız. (Ebû Davûd)

“Kardeşini kırma, tartışmaya girme ona yerine getireme-
yeceğin sözü verme.” (Tirmizi)

CUMARTESİ- CUMA ERTESİ GÜNÜ

Cuma ertesi, her gününü Cuma-Cem makamının şuuruyla 
yaşamak demektir.

Cuma’nın manasını ertesi güne taşımak… 

Yâni tüm günleri Cuma şuuruyla yaşamak…

Her varlığın ardında Hakk’ı seyretmek…

Teni değil Canı görmek…

Tüm kâinatı Câmi bilmek…

Her anı, her günü Cuma bilmek, demektir.

Cuma’ya ulaşan kimse, İnsan makamına ulaşır.

İnsan makamına ulaşan, İslâm makamına ulaşır.

İslam makamına ulaşan, her gününü İslam şuuruyla ya-
şar, yâni Müslüman olarak yaşar.

Cumanın, Cemin mânâsına erenler;

Birlik nazarıyla bakarlar.

Her varlığın özünün Allah olduğunu bilirler.

Tüm kâinatın Allah’ın tezâhürü olduğunu bilirler.



164

Her varlığın bir damla olduğunu ve damlanın deryadan 
ayrı olmadığını bilirler.

Cumanın, Cemin mânâsına erenler, kimseye zerre kadar 
kötülük yapmazlar.

Cumanın yâni bir olmanın hakikatine erenler, öldürmek 
için değil yaşatmak için gayret gösterirler.

Onlar Allah’ın mesajlarını cân kulağıyla duyarlar.

Çünkü onlar cân makamının şuuruyla yaşarlar.

Mâide Sûresi 32: “Men katele nefsen bi gayri nefsin ev fesâ-
din fîl ardı fe ke ennemâ katelen nâse cemîa ve men ahyâhâ fe 
ke ennemâ ahyen nâse cemîa.”

Meâli: “Bir kişiyi öldüren, sanki tüm insanları öldürmüş 
gibi olur. Kim, birinin yaşaması için gayret gösterirse, sanki 
tüm insanların yaşaması için gayret göstermiş olur.”

Tüm kâinatta bir olanı bilenler, sonsuz olan varlığı tutan 
tek Zât’ı bilenler, kimseyi üzmezler. 

Cumayı gönlünde hissedenlerin içinde, asla kin, nefret olmaz.

Cem makamına erenler, asla kibir içinde olmazlar.

Onlar Ekber olan Allah’a teslim olurlar, kendilerine asla 
varlık isnat etmezler, ben de varım gafletine düşmezler.

“Allah’ım senin ulvîyetinin yanında yokluğumu bilirim” 
şuuruyla yaşarlar.

Cuma Sûresi 9-10

9:

لَةِ مِن يوَْمِ  ياَ أيَُّهاَ الَّذِينَ آمَنوُا إذَِا نوُدِي للِصَّ
الْجُمُعَةِ فاَسْعَوْا إلِىَ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبيَْعَ ذَلكُِمْ خَيْرٌ 

لَّكُمْ إنِ كُنتمُْ تعَْلمَُونَ



165

Yâ eyyuhellezîne âmenû izâ nûdiye lis salâti min yevmil 
cumuati fesav ilâ zikrillâhi ve zerûl beya zâlikum hayrun le-
kum in kuntum talemûn

Yâ eyyuhâ ellezine amenu : Ey iman edenler,
İzâ nûdiye : O zaman, nida, davet, çağrılma, 
Li el salât : Salât, bağlılık şuuru, Hakk’a bağlılık,
Min yevmi : Gün, vakit, zaman, an, her an, 
El cumuati : Cem, toplama, birlik, bütünlük, tutan, 
Fesav : Acele edin, uyun, hemen koşun, 
İla zikri Allah : Anmak, Allah’ın zikrine,
Ve zerû : Bırakın, terk edin, 
El beya : Alışveriş, alış satış, alıp vermek, 
Zâlikum hayrun lekum : İşte bu, daha hayırlı, sizin için,
İn kuntum talemûne : Eğer, keşke, bilirseniz, 

Meâli 1: “Ey iman edenler! Tüm varlığı nuruyla her an bir 
birlik içinde tutanı anlamak için, Hakk’a bağlılık şuuruna da-
vet edildiğinizde, Allah’ın zikrine uyun ve alıp vermeyi bıra-
kın. Eğer bilirseniz, işte bu sizin için daha hayırlıdır.” 

Meâli 2: “Ey iman edenler! Her şeyin Allah ile birlik içinde 
olduğunu anlamaya davet edildiğinizde, o davete uyun, Allah’ın 
zikri üzere olun, kendinize varlık nisbet etmeyi terk edin. Eğer 
bilirseniz, işte bu sizin için daha hayırlıdır.”

10-

لَةُ فاَنتشَِرُوا فيِ الْرَْضِ وَابْتغَُوا مِن  فإَذَِا قضُِيتَِ الصَّ
فضَْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثيِرًا لَّعَلَّكُمْ تفُْلحُِونَ

Fe izâ kudiyetıs salâtu fenteşirû fîl ardı vebtegû min fad-
lillâhi vezkurûllâhe kesîren leallekum tuflihûn

Fe izâ : O zaman, durumunda, 



166

Kudiyeti : Bitirmek, bütünleşme, tamamlamak, 
yapmak, ulaşmak, 

El salât : Salât, bağlılık şuurunda olmak, Hakk’a 
bağlılık, 

Fe inteşirû fi el ardı : Yayılın, dağılın, bakın, hareket edin, 
yeryüzüne,

Ve ibtegu : Arayın, bakın, araştırın, anlamaya çalışın, 
Min fadli Allah : Lütuf, değer, fazilet, yaratılışın tüm 

incelikleri,
Ve uzkurû Allah : Anmak, hatırlamak, zikir, Allah, 
Kesiran : Devamlı, çok, hep, 
Lealle-kum : Umulur ki, siz, 
Tuhlifûne : Kurtuluş, başarırsınız, selamet, özü 

anlama, 

Meâli 1: “Her an Hakk’a bağlı olduğunuzun şuuruna ulaş-
tığınızda; artık yeryüzüne o şuurla bakın, o şuurla hareket 
edin ve tüm varlıktaki Allah’a ait olan değerleri anlamaya ça-
lışın ve Allah’ı devamlı hatırlayın. Umulur ki siz başarırsınız.” 

Meâli 2: “Her şeyin bir birlik içinde olduğunu gördüğü-
nüzde, artık o şuurdan kopmayın, hep o şuurla hareket edin. 
Allah’a ait olan varlıktaki değerleri keşfetmeye çalışın. Allah’ı 
anlamaya çalışın. Umulur ki siz felâha erersiniz.”

İşte Cuma gününün yâni Cuma-Cem makamının mânâ-
sına erenler, yaşadıkları her günü Cuma-Cem bilirler, o şu-
urla yaşarlar.

Her varlığa o şuurla davranırlar.

Artık onlar varlığın sûretine bakmazlar, özüne bakarlar.

Tüm özlerin Hakk olduğunu bilirler.

Herkese Hakk nazarı ile bakarlar ve ona göre davranırlar.

Zâhir olan Hakk’tır, bâtın olan Halk’tır zevkiyle nazar ederler.

Nasıl ki Güneş çıktığında tüm yıldızlar görünmez olur.



167

Allah’ın zâtı gönüllerde öyle tecelli etmiştir ki, O’ndan 
gayrı bir şey görmezler.

Nasıl ki denizin dalgaları denizden ayrı değildir.

Deniz sakin dururken dalgası yoktur. 

Fakat deniz hareketlenip dalgalanmaya başladığı zaman bü-
yük dalgalar, hatta gemiler kadar büyük dalgalar meydana gelir.

Dalga denizden yukarı kabarınca, kendi aslı deniz olduğu 
halde dalga ismini alır.

Ama dalga denilen sadece onun sûretidir, şeklidir,

O sûretin aslı manası sudur ki, deniz denizdir.

Burada dalga ben denizim dese, denizim diyen bir dalga 
sûretinde görünmektedir.

Dalganın kendine has bir varlığı yoktur. 

Değil deniz sadece deniz suyunun az bir miktarının sûretidir. 

İşte sûret âlemi de aynen böyledir. 

Her varlık Allah deryasının dalgasıdır ve asla Allah’tan 
ayrı değildir.

Kâinatta her şey yalnız bir sûretten ibarettir.

Asli varlıkları Allah’tır.

Nasıl ki su donduğunda buz ismini alır.

Ama eridiğinde aslı olan suya döner.

İşte her varlık da bir buz mİsâli gibidir, aslı Allah’tır.

İşte Cemin-Cumanın mânâsı budur.

Tüm âlem Allah’ın birliğini gösterir.

Tüm âlemde bir olan Allah’tır.

Allah her varlıkta tekliğini gösterir, yâni damla olduğunu 
gösterir.

Tüm varlıkta birliğini gösterir, yâni derya olduğunu gösterir.



168

İslâm makamına ermenin sırrı, Cem-Cuma makamında 
gizlidir

İnsan olmanın sırrı, Cem-Cuma makamında gizlidir.
Cem-Cuma makamına erenler, günlerini cem-birlik şuu-

ruyla geçirirler.
Artık onların, başka günleri olmaz, onların her günü Cu-

ma-Cemdir, yâni Cuma ertesi-Cumartesidir. 
“Cem” sırrının yâni birlik hakikatinin mânâsına erseydi 

insanoğlu…
Hiç kimseye zarar verebilir miydi?
Hiç öldürür müydü?
Hiç öldürmeyi düşünür müydü?
Fitnelik, fesatlık aklına gelir miydi?
Dedikodu, gıybet aklına gelir miydi?
Zerre kadar zarar vermek aklına gelir miydi?
Gönlünde “Cuma-Cem” hakikatini hissetseydi: 
Hiç senlik benlik kavgasına girer miydi?
Hiç öteki diye bakar mıydı? 
Hiç kimseyi aldatabilir miydi?
Bilseydi, tüm varlığı nuruyla tutanı
Bilseydi, tüm varlıkta “Bir” olanı,
Bilseydi, tüm varlığın Hakk’a bağlı olduğunu, 
Kendi vücûdundaki hücrelerin kendi bedenine bağlı ol-

duğu gibi, âleme baksaydı, o şuura ulaşsaydı,
Bilseydi, her varlıkta Allah’ın zikrinin olduğunu,
Hiç kibre, egoya düşer miydi?
Bedenler değil gönüller Cumaya uysaydı… 
Yâni “Cem” olmanın mânâsına uysaydı…
Her gününü Cuma bilseydi…



169

Bir kimse bir kimsenin hakkına girer miydi hiç?
Bir kimse bir kimseye zarar verebilir miydi hiç?
Kimsenin yuvasını, düzenini yıkabilir miydi hiç? 
Kimsenin malını çalabilir miydi hiç?
Saltanat peşinde koşabilir miydi hiç?
Bir makama gelmek için ezip geçebilir miydi hiç? 
Dünya menfaatine düşüp birilerinin hakkını yiyebilir 

miydi hiç? 
Başkasının çocukları ne olursa olsun, benim çocuklarım 

zengin olsun diyebilir miydi hiç?
Her gün şatafat, gösteriş içinde yaşayabilir miydi hiç?
Tıka basa yemek yiyebilir miydi hiç?
İlle de benim olmalı, ille de o makama geçmeliyim diye-

bilir miydi?
Eğer bilseydi emaneti ehline vermez miydi?
Eğer gönüller erişseydi Ceme:
Her varlığın birbiriyle kardeş olduğunu anlamaz mıydı?
Her varlığın Hakk’ın nûrunu taşıdığını bilmez miydi?
Her varlığı tutanın Hakk olduğunu hissetmez miydi?
Her bedende şah damarından yakın olan Allah hakikatine 

vasıl olmaz mıydı?
“Semme Vechullah” hakikatine ermez miydi?
Yeryüzüne baktığında hep “Cuma-Cem” hakikatiyle bak-

maz mıydı?
Cem makamının mânâsına erişenler;
Birlik şuuruyla hareket ederler. 
Her yerin sahibinin Allah olduğunu bilerek yaşarlar.
Senlik benlik kavgasına düşmezler.
Âl-i İmrân Sûresi 26: “Kul Allâhumme mâlikel mulki.”



170

Meâli: “De ki: Allah’ım sensin mülkün sahibi.”

“Malikü’l-Mülk” tüm mülkün sahibi demektir.

Zerreden küreye, her şeyin sahibi Allah’tır.

Mülkünde ortağı yoktur, kendinden başka Mâlik yoktur.

Bir atomun da sahibi O’dur, vücûdun sahibi de O’dur. 

Mülk Sûresi 1: “Tebârekellezî bi yedihil mulku ve huve alâ 
kulli şeyin kadîr.”

Meâli: “O Zâtıyla yüce olandır, tüm kâinat O’nun yöneti-
mindedir ve O bütün her şeydeki kudrettir.”

İnsanın vücûdu da bir mülktür, o mülkün sahibi de ancak 
ve ancak Allah’tır.

Allah mülküne tecellileri ile sahip olandır.

Ve Allah bunu her nefeste kuluna hatırlatır.

Nefesin sahibi de Allah’tır.

Tüm bedende ve tüm varlıkta zâkir olan Allah’tır.

İnsanın vücûdunda, her an olmakta olan işleyişin sahibi 
Allah’tır. 

Vücûdun işleyişine “fiil”, fiilin sahibine “Fâil” denir. 

Fâil olan Allah’tır.

Vücûddaki sıfatların sahibi Allah’tır.

Mevsûf olan Allah’tır.

Vücûdu tutan zât Allah’tır.

Allah, vücûd mülkünün sahibi olduğunu, fiiliyle, sıfatla-
rıyla, vücûdu tutan zâtıyla her an gösterir. 

Tüm vücûdlar onun hâkimiyeti altındadır. 

İşte, fiil, sıfat, Zât makamlarının mânâsına erenler, Cem-
Cuma makamına ererler.

Cem-Cuma makamının-gününün mânâsına erenler, yaşam-
larını bu şuurla geçirirler.



171

Vücûd mülkünün de, toprak mülkünden de, görünen gö-
rünmeyen her şeyin sahibinin Allah olduğunu bilerek yaşarlar.

Bilirler ki, kendi vücûdları da ve malım mülküm dediği 
şeylerin sahibi de Allah’tır.

İşte bu şuurda yaşamak, her gününü Cuma-Cem bilmek-
tir, yâni Cuma ertesi bilmektir. 

İşte Cumartesi-Cuma ertesi gününün anlamı, her gününü 
Cuma bilmektir.

Yâni Allah’ı bir bilmek, birlik şuuruyla yaşamını sürdür-
mektir.

Kur’ân’da geçen “Yevm-Eyyam” âyetlerinden bazı örnekler.

Câsiye Sûresi 14: “Eyyâme Allah.”

Eyyâm kelimesi, günlerin dosdoğru akıp gitmesine de işa-
ret eder.

Bunun için yol, doğruluk, güzellik, intizam anlamlarına 
da gelir. 

Eyyâm; gün, günler, yol, akış, güzellik, intizam, dosdoğru,

Câsiye Sûresi 14: “Kul lillezîne âmenû yagfirû lillezîne lâ 
yercûne eyyâmallâhi li yecziye kavmen bi mâ kânû yeksibûn.”

Kul li ellezine amenu : De, söyle, de ki, iman eden kimseler, 
inanan, 

Yagfirû li ellezine : Mağfiret, lütuflarıyla temizleyen, 
tertemiz olma, kimseler, 

Lâ yercûne : Ümit kesmeyin, umutsuz, 
Eyyame Allah : Gün, yol, güzellik, doğruluk, intizam, 

Allah,
Li yecziye kavmen : Karşılığı, ceza, kavim, insanlar, 

kimseler, 
Bi mâ kanu yeksebune : Onun, ne, oldu, kazanmak, edinmek, 



172

Meâli: “İman eden kimselere de ki: Allah yolunda doğru-
luk, güzellik üzere olsunlar, umutsuz olmasınlar, lütuflarıyla 
temizlenen kimselerden olsunlar, kazandıkları şeylerin kar-
şılığını veren kimselerden olsunlar.” 

İbrâhîm Sûresi 5: “Ve zekkirhum bi eyyâm Allah.”
Meâli: “Onlar günlerini Allah’ı anlamak için geçirdiler.”
Kur’ân’da yevme kelimesi bazı yerlerde de şöyle geçer:
Mü’minûn Sûresi 100: “Yevmi yubasûn” 
Beâs olma günü, dirilme günü, şuur günü, açığa çıkış günü, 

tecelli etme günü, gönlün diriliş günü.
Mü’minûn Sûresi 16: “Yevmel kıyâmeh”
Kıyam günü, ayağa kalkış günü, kayyum olana teslim olma 

günü, her varlığı kontrol edeni idrak etme günü, Allah’ta di-
rilme günü. 

Hayy ve kayyum olan Allah’a teslim ve tevekkül günü.
Kâf Sûresi 42: “Yevmul hurûc”
Açığa çıkış günü, içten dışa çıkma günü, kendini gösterme 

günü, dışta olanın iç ile bağını görme günü.
Mü’min Sûresi 15: “Yevm el telâk”
Telak ki günü, anlayış günü, idrak etme günü, yakınlaşma 

günü, kendi varlığından ayrılıp Allah’ın ulviyetine yakınlaşma 
günü.

Sad Sûresi 16: “Yevmil hisâb”
Hesap günü, muhasebe günü, kıyaslama zamanı, ince ince 

hesaplama anı, ölüm zamanı, karşılığını ödeme günü, 
Bakara Sûresi 8: “Yevmil âhıri”
Âhir günü, son gün, bir şeyin sonu, yeni bir şeyin başlan-

gıcı, Allah’ın âhir esmasının tecellisi, ecel günü, öze dönüş 
günü, karışma günü, birleşme günü, 

A’râf Sûresi 8: “Yevme izin”



173

Yetkili olanın yetkisini gösterdiği an, izin günü, yetkili ola-
nın izlerini gösterdiği gün, işaretlerin belli olduğu gün, hüküm-
lerin belli olduğu gün, yetkilerin tecelli ettiği gün, 

A’râf Sûresi 163: “Yevme sebt”

Sebt günü, iş bırakma günü, fâil olana teslim olma günü, 
tüm işleyişin Allah’a ait olduğunu idrak günü, fiil fâil hakika-
tinin açığa çıktığı gün, 

Abese Sûresi 34: “Yevme yefirru”

Firar günü, Allah’a firar etme günü, kendinden çıkıp Al-
lah’a erişme günü, bâtıldan uzaklaşma günü, benlikten gurur-
dan firar etme günü, ışığa erişme günü, 

Ahkâf Sûresi 20: “Yevme yuradu”

Arz günü, sunum günü, açığa çıkarma günü, düzenleme 
günü, gösterme günü, iradenin tecelli günü, 

Ahkâf Sûresi 20: “Yevme tuczevne”

Ceza günü, karşılığını bulma anı, iyiliğin ya da kötülüğün 
karşılığını bulma zamanı, yaptığı şeylerin karşılığını bulma 
zamanı, emeğinin karşılığını bulma vakti, 

Ahkâf Sûresi 35: “Yevme yerevne”

Görme zamanı, anlama zamanı, bulma zamanı, görüp an-
lama zamanı, hakikate şahit olma zamanı, 

Ahzâb Sûresi 44: “Yevme yelkavne”

Kavuşma zamanı, kuçaklaşma zamanı, ilkâ zamanı, dâhil 
olma zamanı, varıp sahibine gitme zamanı, 

Ahzâb Sûresi 66: “Yevme tukallebu”

Kâlb zamanı, değişim zamanı, tekallub etme zamanı, bir 
idrakten bir idrake geçme zamanı, dönüşüm zamanı, değişim 
zamanı, tekâmül zamanı, 

Âl-i İmrân Sûresi 30: “Yevme tecidu”



174

Yapma zamanı, karşılığın geldiği zaman, emek zamanı, ne 
yaparsan karşılığını görme zamanı, 

Âl-i İmrân Sûresi 106: “Yevme tebyaddu”
Aklanma zamanı, temizlenme zamanı, beyazlaşma zamanı, 
Ankebût Sûresi 55: “Yevme yagşâ” kaplama günü, kuşatma 

günü, sarılma günü, 
Bakara Sûresi 281: “Yevmen turceûn”
Rücû günü, dönüş günü, aslına varış günü, karışma günü, 

bir olma günü, özünü anlama günü, varlığından geçme günü, 
deryaya karışma günü, 

Burûc Sûresi 2: “Yevmil mev’ûd”
Vaat günü, gerçekleşme günü, sözün gerçekleştiği gün, olu-

şun tecelli ettiği an, 
Sâd Sûresi 81: “Yevmil vakt”
Vakit günü, o zaman, günün geldiği zaman, beklenen za-

man, ölüm zamanı, günün bir zamanı, belirlenen gün, 
Saffat Sûresi 21: “Yevmil fasıl”
Ayrılma zamanı, yolların ayrılması, kısım kısım olma za-

manı, yer edinme zamanı, bölüm, çözülme anı, 
Saffat Sûresi 26: “Yevme musteslimûn”
İslâm makâmına erme zamanı, teslim olma zamanı, gön-

lüne İslâmın yerleşme zamanı, barışa huzura erme zamanı, 
Allah’a teslim olma zamanı, 

Sebe Sûresi 40: “Yevme haşir-yahşuru”

Toplanma zamanı, cem etme zamanı, gönlün diriliş za-
manı, birlik zamanı, her şeyi tutan Allah’a şahit olma zamanı, 
diriliğe erme zamanı, 

Secde Sûresi 29: “Yevmel feth”
Fetih zamanı, hakikat kapılarını açma zamanı, cân şehri-

nin kapılarını açma zamanı, kendini fethetme zamanı, kendini 



175

bilme zamanı, hakk ile bâtılı anlama zamanı, Fâtiha Sûresinin 
kapılarını açma zamanı, Kur’ân’ı fethetme zamanı, varlık kapıla-
rını açıp öze erme zamanı, kendinde Allah’a şahit olma zamanı, 

Şuarâ Sûresi 38: “Yevmin malûm”
Bilinen zaman, belli olduğu zaman, beklenen zaman, ke-

sinkes gelecek zaman, olacak olanın olacağı zaman, açığa çı-
kış zamanı, Güneşin doğuş zamanı, Güneşin batış zamanı, 
ecel zamanı, 

Şuarâ Sûresi 135: “Yevmin azîm”
Zamanın gücü, kararın gerçekleştiği zaman, kararlılık za-

manı, güçlü olanın zamanı, kararlı olanın zamanı, azametin ken-
dini gösterdiği zaman, güçlü olanın gücünü gösterdiği zaman,

Şuarâ Sûresi 189: “Yevmiz zulleh”
Karanlık zamanı, gölge zamanı, gaflet zamanı, aslından 

kopma zamanı, benlikte kalma zamanı, cehalete düşme zamanı, 
Şura Sûresi 7: “Yevmel cem”
Ceme erişme zamanı, birlik günü, cem etme günü, rûh 

günü, rûh makâmına erme günü, ten ile cânın bir olduğunu 
anlama günü, cân ile cân olma günü, Hakk ile Hakk olma günü, 
Hakk’a karışma günü, Hakk zâhir günü, Halk Hakk birliğinin 
zevkine erişme günü, 

Tâ-Hâ Sûresi 59: “Yevmuz zînet”
Ziynet günü, değerlerle sarılı olduğunu anlama günü, Al-

lah’ın lütûflarına erişme günü, makâmlara erişme günü, mânâ-
lara erişme günü, Allah’ın hazinelerine erişme günü, nice sır-
lara erişme günü, merhamete erişme günü, aşk makâmına 
erişme günü, muhabbetullah makâmına erişme günü, aşk el-
bisesi giyme günü, İslâm elbisesi giyme günü, 

Tâ-Hâ Sûresi 126: “Yevme tunsâ”
Unutma günü, kendinden geçme günü, hakikatlerin unu-

tulduğu an, 



176

En’âm Sûresi 73: “Yevme yunfehu”

Nef günü, nefes günü, üfürülme günü, nefesin sahibinin 
günü, rûhun üfleniş anı, 

En’âm Sûresi 141: “Yevme hasâd”

Hasat günü, karşılığını bulma günü, verimlilik günü, 

Enbiyâ Sûresi 104: “Yevme natvi”

Dürülme günü, döndürülme günü, yaprakların dürülmesi, 
evrilmesi, dönüştürülmesi günü 

Enfâl Sûresi 41: “Yevmel furkân”

Fark etme günü, bedenlerin ardını görme günü, Halk’ta 
Hakk’ı fark etme günü, furkâna erişme günü, hak ile bâtılı 
fark etme günü, 

Furkân Sûresi 14: “Yevme subûr”

Yıkım günü, tahrib günü, bozma günü, ayırma günü, 

Furkân Sûresi 25: “Yevme teşakkak” 

Ayrılma günü, hakikatin açığa çıktığı gün, yarılma günü, 
açılma günü, yaratılan her varlığın yaratılış fıtratına göre yo-
lunun belirlendiği gün, 

Fussilet Sûresi 47: “Yevme nidâ”

Seslenme günü, nidâ günü, duyurma günü, çağırma günü, 

Hacc Sûresi 55: “Yevmin akîm”

Akış günü, arınma günü, verimliliğin bittiği gün, kısır-
laşma günü, temizlenme günü, 

Hadîd Sûresi 12: “Yevme cennet”

Cennet günü, huzur anı, cemâle kavuşma anı, 

Hûd Sûresi 3: “Yevmin kebîr”

Büyük gün, ekber olanın kendini gösterdiği an, beklenen 
gün, sonuç günü, 

Hûd Sûresi 26: “Yevmin elîm”



177

Sıkıntı ânı, acı çekme ânı, azap günü, eziyet çekme zamanı, 

Hûd Sûresi 77: “Yevmun asîb”

Asabiyet ânı, kızgınlık ânı, öfke ânı, zorluluk ânı, meşak-
kat zamanı, kritik zaman,

Hûd Sûresi 84: “Yevmin muhît”

Kuşatılma zamanı, ihâta edilme ânı, her yeri kuşatana şâ-
hit olma günü, sarılma ânı, 

Hûd Sûresi 103: “Yevmun meşhûd”

Şahit olma zamanı, şuhud etme zamanı, her yerde Hakk’ı 
görme zamanı, şâhitlik makâmı, 

İbrâhîm Sûresi 18: “Yevmin âsıf”

Fırtına zamanı, rüzgâr zamanı, esme zamanı, mânânın 
rüzgârına kapılma zamanı, 

İbrâhîm Sûresi 42: “Yevmin teşhas” 

Teşhis zamanı, ilmi ispat zamanı, tanıma zamanı, delillerle 
görme zamanı, ilmi gerçeğe erişme günü, 

İnsân Sûresi 10: “Yevmen abûse”

Abes görme ânı, gaflet ânı, bunalım, huzursuz, gereksiz 
şeylerle uğraşarak vakit kaybetme zamanı, 

İnsan Sûresi 27: “Yevmen sekîlâ”

Müşkül duruma düşme ânı, sıkıntılar içinde olma ânı, zor, 
çetin, zor durumda olma zamanı,

Kâf Sûresi 22: “Yevme hadîd”

Hududları belirleme zamanı, sınır koyma zamanı, ölçülü 
davranma zamanı, güçlü, keskin, sağlam durma ânı, 

Kâf Sûresi 34: “Yevmul hulûd”

Sonsuzluk sırrına erme zamanı, sonsuzluğun kapısını 
açma zamanı, devamlılık zamanı, ebedi olanı anlama zamanı, 
kararlılık zamanı, 



178

Kâf Sûresi 42: “Yevme yesmeûn”

İşitme zamanı, anlama zamanı, duyma zamanı, varlığın özün-
den gelen seslenişi duyma zamanı, seslenenin sesini işitme ânı, 

Kâlem Sûresi 42: “Yevme yukşefu”

Keşif zamanı, ortaya çıkma zamanı, ilmi görüş zamanı, hik-
metine erme zamanı, görme zamanı, derinliğine erişme zamanı, 

Yûsuf Sûresi 92: “Yevm yagfir”

Mağfiret zamanı, bağışlanma zamanı, temizlenme zamanı, 
korunma zamanı, 

Yûnus Sûresi 92: “Yevme naci-necat”

Necat bulma zamanı, aydınlanma zamanı, kurtuluş za-
manı, ışığa erişme zamanı, 

Yâ-Sîn Sûresi 65: “Yevme hatem”

Kapanma zamanı, bitiş zamanı, mühür ânı, hatim anı, bi-
tirme zamanı, 

Kıyâme Sûresi 6: “Yeselu eyyâne yevmul kıyâmeh.”

Yeselu : Sormak, aramak, araştırmak, sorar, 
Eyyane : Ne zaman, nasıl, ne, 
Bi yevmi : Gün, zaman, her an, gelip geçen zaman, son günü, 
El kıyâmeh : Diri olan, diriliş, ayakta tutan, canlanmak, yaşam, 

Meâli: “Yaşamının sonuna kadar hakikatlerin ne olduğunu 
sorup araştırmalı.” 

Kıyâme Sûresi 10: “Yekûlul insânu yevme izin eynel mefer.”

Yekûlu el insane : Der, söyler, diyecek, insan, 
Yevme izin : Gün, vakit, zaman, her an, her an yetkili olan, 
Eyne : Nerede, nereye, neresi, zaman, an,
El meferru : Kaçış yeri, terk etmek, gidecek yer, firar, 

Meâli: “İnsan her an her şeyde yetkili olanı anladığında, 
başka gidecek yer yok, der.” 



179

Kıyâme Sûresi 12: “İlâ rabbike yevme izinil mustekar.”

İlâ rabbi-ke : Ancak, sadece, Rabbin, sen, 
Yevme izin : Gün, vakit, zaman, her an, yetkili olan, her 

zaman, 
El mustekarru : Yerleşilecek yer, varılacak, makâm, karar 

kılınacak yer, sağlam,

Meâli: “Karar kılınacak yer, her an her şeyde yetkili olan 
Rabbindir ancak.”

Kıyâme Sûresi: 

1- Şüphesiz, yaşamınızın sonu gelecektir. 

2- Şüphesiz, kendini anlamaya çalışan insan hakikatlere 
ulaşacaktır. 

3- İnsan, o bedenindeki kemiklerini bir arada tutanın Biz 
olmadığını mı sanıyor? 

4- Bilakis onun parmak uçlarını bile düzenlememiz kud-
retimizin işaretidir. 

5- Doğrusu insanın hâli öncelikle fenalarda kalmaya is-
teklidir. 

6- Yaşamının sonuna kadar hakikatlerin ne olduğunu so-
rup araştırmalı. 

7- Böylece varlığın hakikatini her yönüyle görüp anladı-
ğında, hayrette kalakalır. 

8- Sıfatlar Zâtında kaybolur.

9- Zâtı ve sıfatları bir bütünlük içindedir. 

10- İnsan her an her şeyde yetkili olanı anladığında, başka 
gidecek yer yok, der. 

11- Hayır, O’ndan başka sığınacak yer yoktur.

12- Karar kılınacak yer, her an her şeyde yetkili olan Rab-
bindir ancak. 



180

13- İnsan her zaman hakikatlerle bilgilenmeli, önceki ve 
sonraki şeyleri düşünmeli. 

14- Doğrusu insan kendini tanıyabilecek bir yetenektedir. 

15- Velev ki o mazeretlerini bıraksın. 

16- Dilini tutsun, o hakikatleri sabırla dinlesin, konuşmak 
için acele etmesin.

17- Muhakkak ki O bir olan ve her varlıktan her an oku-
yan Biziz. 

18- O okuduğumuza ulaştığında, artık o okunanı dikkat-
lice takip etsin.

İnsan, zamanını hakikatleri anlamakla geçirmelidir.

Boş şeylerle uğraşmamalıdır.

Her varlıktan sunulan nice sırlara gönlünü açmalıdır.

Zamanın kıymetini çok iyi bilmelidir.

Ona verilen ömrün kıymetini bilmeli, kaygılardan, karam-
sarlıklardan çabuk dönmeli ve ilim üzere olmalıdır. 

İşte yevm kelimesi, zaman ile alâkalıdır.

Zaman ise varlık ile alâkalıdır.

Varlık, açığa çıktığı an onun zaman dilimi başlar.

Varlığın da zamanın da mâliki- sahibi Allah’tır.

Kur’ân’da yaklaşık 400 defa geçen yevm kelimesini çok 
iyi anlamalıyız.

Yevm’e- zamana tâbi olmalı, o akışta nice ortaya çıkışa şa-
hit olmalıyız.

Duygularımızın, düşüncelerimizin, eylemlerimizin de or-
taya çıkış ânı vardır.

Bunu çok iyi analiz etmeliyiz.

Rahmânî doğuşlara tutunmalıyız, o ânı yakalamalı ve o 
ânın akışına tâbi olmalıyız.



181

Zulmani doğuş anını da yakalamalı ve ona engel olmalıyız.
İşte “Yevm” âyeti çok iyi idrak edilmelidir.
Zaman, gün, vakit, ân, akıp giden zaman, belirlenmiş za-

man “Yevm” kelimesi ile bağlantılıdır.
Her şeyin bir zamanı vardır.
Ortaya çıkacak olan varlığın bir zamanı vardır.
Mesela bir tohumdan filizin çıkış zamanı vardır, filizden 

yaprakların bir çıkış zamanı vardır, adım adım çiçekten to-
huma giden sürecin her bir ânının zamanı vardır.

İnsanın dünya geliş zamanı, yaşam zamanı, ölüm zamanı, 
ölüm sonrası zamanı vardır. 

Onun için “yevm-zaman-gün-ân-vakit” akışını çok iyi an-
lamalıyız.

O akıştaki tecellileri, hikmetleri çok iyi anlamalıyız.

Meryem Sûresi 15: “Ve selâmun aleyhi yevme vulide ve 
yevme yemûtu ve yevme yubasu hayâ.”

Meâli: “Zamanını tertemiz bir halde, ölünceye kadar barış 
ve huzur üzere geçirdi ve her an ortaya çıkan her şeyin Hayy 
olandan geldiğini anladı.” 

Bu âyette yevm-zaman âyeti üç defa geçer. 
İnsan zamanını hep hakikatleri anlamak üzere geçirmelidir.
Dosdoğru hareket etmelidir.
Fenalardan sakınmalıdır.

Takva üzere olmalıdır, yâni benlikten sakınmalı, Allah’a 
ortak koşmamalıdır. 

Ve her an Tevhîd şuuruyla yaşamalıdır.
Bakara Sûresi 203: “Vezkurûllâhe fî eyyâmin madûdât fe 

men teaccele fî yevmeyni fe lâ isme aleyhi ve men teahhara 
fe lâ isme aleyhi li menittekâ vettekûllâhe ve âlemû ennekum 
ileyhi tuhşerûn.”



182

Meâli: “Allah’ı anlayın, anın. Vaktinizi doğruluk içinde, ha-
kikatleri anlama içinde geçirin. Hakikatleri anlamada günlerini 
gayret içinde geçiren kimse vardır, artık ona bir vebal yoktur 
ve kimi de tehir eder durur. Fenalardan sakınma içinde olan 
kimselerin üzerlerinde bir vebal yoktur. Artık fenalardan sa-
kının, Allah’a ortak koşmayın ve hepinizin O’nun birliği içinde 
olduğunuzu bilin.” 



183

DÖRT MEVSİM SIRRI

Mevsimler; İlkbahar, Yaz, Sonbahar, Kıştır.
İlkbahar, 21 Mart-21 Haziran.
Yaz, 22 Haziran-22 Eylül.
Sonbahar, 23 Eylül-21 Aralık.
Kış, 22 Aralık-20 Mart, ayları arasındadır.
Her bir mevsimin insanın üzerinde etkileri vardır.
Her mevsimin ısı şartları, çevre şartları farklıdır.
Isıların ve çevrenin farklılığı, insanın bedeninin çevreye 

uyumu ve bedenin yaşayabilmesi için çok önemlidir. 

İLKBAHAR MEVSİMİ 
İlkbahar; doğuştur, tecellidir, yaşamın oluş sırrıdır.
Özde olanın açığa çıkışıdır.
Rahîmiyetten, rahmâniyete olan yürüyüştür.
Allah’ın kendinden olan halkiyetidir.
21 Mart-21 Haziran ayları arasına ilkbahar denilmiştir.
İlkbahar ayına şöyle bakabiliriz.
Hakikat yolunda talebenin, ilkbaharı, yazı, sonbaharı, kışı 

vardır.
İlkbahar, doğanın yeşermeye başlama ayıdır.
Bir Mürşidi Kâmilden alınan ilmî bilgilerle, gönüller irfa-

niyete kapılar açar.
Yâni ölü gönül dirilmeye, yeşermeye başlar. 



184

Hakikat yolunda talebenin, insan makamına ilerleme yol-
culuğunu, doğanın yeşermesine benzetebiliriz.

Nasıl ki ağaçlar çiçek açar, meyveye kadar olan bir yolcu-
luğa başlar.

Nasıl ki karpuz, kavun, bamya, börülce gibi tohumlar bu 
aylarda ekilir ve meyveye kadar bir yolculuk başlar.

İşte bu aylarda talebenin gönlüne ekilen bilgiler, yavaş ya-
vaş yeşermeye ölü gönül dirilmeye başlar.

Talebe irfaniyet yolculuğunda yavaş yavaş hakikatlere eri-
şir ve insan makamına erme yolculuğu başlar.

Talebenin meyve vermesi, Kâmil insan olmasıdır.

İlkbaharda havalar yavaş yavaş ısınmaya başlar.

Ağaçlar çiçek açmaya başlar. 

İçte olan dışarı çıkmaya başlar.

Tomurcuklanma başlar.

Kâf Sûresi 42: “Yevmul hurûc.” Bu âyet ilkbaharın ayeti 
olarak görülebilir.

“Açığa çıkış günü, içten dışa çıkma günü, kendini gösterme 
günü, dışta olanın iç ile bağını görme günü.”

İlkbaharda karlar erimeye başlar, yağış bol olur. 

Dereler akmaya, akan sular denize koşmaya başlar.

Tüm bunlar talebe açısından şöyle değerlendirilebilir. 

Havaların ısınması; gönüllerin hakikat yolunda ısınması, 
ilginin artması, arayışın samimi olması, ilâhi aşkın yavaş ya-
vaş kendini göstermesi olarak düşünülebilir. 

Karların erimesi; gönül kapılarının yavaş yavaş açılması, 
gönlün ilme akışı, gönüllerin hakikatleri hissedişi, gönül top-
rağının yavaş yavaş hazırlanması olarak değerlendirilebilir. 



185

Yağışın bol olması, yavaş yavaş rahmet duygularının fi-
lizlenmesi, gönüllerin ilimle yıkanması, nice gönül kirliliğin-
den kurtulmak, gafletten uyanmak olarak değerlendirilebilir. 

Yağmurlarla, karların erimesi ile başlayan nehirlerin akışı, 
ilmi bir tefekkürle hakikatlere erişilmesi, yolculuğun Hakk’a 
oluşu, varlığın geldiği öze olan yolculuk olarak değerlendiri-
lebilir. 

Ağaçların çiçek açması, gönüllerde hakikatlerin yeşermesi, 
ârifliğe adım atış, tüm varlıkta Allah’ın tecellilerine şahit ol-
mak olarak değerlendirilebilir. 

İlkbahar gönüllerin uyanışı olarak bakılabilir.

Yâni gönüllerin baharı olarak bakılabilir. 

Baharda açan çiçeklere, nice hakikatlerin gün yüzüne çık-
ması olarak bakılabilir.

Yeşil renk, hakikatlerin rengidir.

Bu mevsimde görülen, toplum arasında kırkikindi yağış-
ları adı verilen sağanak yağışlar yağmaya başlar. 

Kırkikindi yağmurlarına, dört kapı kırk makam sırrı ola-
rak bakılabilir.

Dört kapı, Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği fenâ makamla-
rındaki 4 makamdır.

Bunlar; Zikrullah, Fiillullah, Sıfatullah, Zâtullah’tır.

Bu dört kapıdan geçen, bu dört kapının mânâsıyla lütuf-
lanan, Allah’ın ulviyetine kapı açacaktır.

Bu dört makamın, makama ait şuhûdları, sunuları, sıfat-
ları, rabıtası; kırk makama, kırk hakikate kapı açar.

İlm-i Tevhîd yolunda talebe dört kapıdan geçerek, kırk ma-
kamın sırrına erer.

Bunlar fenâ, beka makamları: 2



186

Fenâ makamlarının “Zikrullah, Fiillullah, Sıfatullah, Zâtul-
lah” makamları: 4

Fenâ makamlarında şuhûd, sünûnları: 24

Allah’ın sıfatları: 7

Sıfatlar: “Hayat- İlim- İrade- Semi- Basar- Kudret- Kelâm.”

Bekâ mertebeleri, “Makam-ı Cem, Hazretül Cem, Cemül 
Cem”: 3

Toplam 40 makam yapar.

İşte talebe 4 kapıdan geçerek, 40 makamın mânâsına erer 
ve Allah’ın ulviyetine gark olur.

Ayrıca 40 makam şöyle de değerlendirilebilir.

Arapçada aşr 10 demek olsa da, aynı zamanda tamam ol-
mak, tamamlanmak demektir.

1’den 9’a kadar olan rakamların birleşimine, 10 denilmiştir. 

10 rakamı, ilk 9 sayının birleşimidir, On olmasıdır, tamam 
olmasıdır.

İşte buna “Aşr” denilir.

Yâni; On etmek, tamamlanmak, tamamlamak, birleşmek, 
tamam olmak, bütünleşmek, kemâlâta erişmek. 

“Zikrullah, Fiillullah, Sıfatullah, Zâtullah” 4 kapıdır.

Her birini anlayan, mânâsına eren, o makamda aşr’a yâni 
o makamın rûhuna erişmiştir.

Yâni o makamı anlamayı tamamlamıştır.

Her bir makamda bir aşr vardır, yâni 10 vardır, yâni tam-
lamlanması, anlaşılması gereken mânâ vardır.

Her bir kapıdan geçilerek, “Zikrullah, Fiillullah, Sıfatullah, 
Zâtullah” makamlarının idrakine varılır.

“Zikrullah” makamında, bu makamın mânâsına eren, bu 
makamı anlamayı tamamlamıştır.



187

Yâni aşr etmiştir.

4 kapıdan geçen 4 aşr’a kapı açar, yâni 40’a erişir. 

İşte 4 kapıdan geçilerek, 4 makamı anlamayı tamamlayan 
4 aşr’a yâni 40’lara karışmıştır.

4 kapı 40 makam sözünü böyle de anlayabiliriz. 

İşte ilkbahar sırrı, Allah’ın ulviyetinden olan doğuşun sırrıdır.

Doğuş, rûhdan gelen üflenişle olur.

Allah, rûhumdan üfledim âyetiyle varoluşun hakikatini sunar.

İsâ’nın ölüleri diriltmesi sırrı budur.

İsâ’dan maksat Allah’ın ruhudur.

Kur’ân’da Âdem ve İsâ’nın durumu aynı makamda belir-
tilmiştir.

Âl-i İmrân Sûresi 59: “İnne mesele İsâ indallâhi ke meseli 
Âdem halakahu.” 

Meâli: “Muhakkak ki Allah’ın katında İsâ’nın durumu, 
Âdem’in durumu gibidir.”

İşte İsâ ve Âdem makamı, Allah’ın rûhuna işaret eder.

Her varlık Allah’ın rûhundan gelir. 

Rûhun üflenişi, içten dışa açığa çıkışın sırrıdır.

Rûhda ne varsa açığa o çıkacaktır.

İsâ’nın ölüyü diriltme hakikati budur.

Ölü, tohumun içinde olan ağacın ölü mesabesinde duruşudur.

İsâ ve Âdem boyutu, rûh makamının boyutudur.

Rûhdan olan üfleniş, Âdem’in beşeri elbise giymeye ha-
zırlanış üflenişidir.

Hazreti İsâ arkadaşlarına, rûhdan gelen üflenişle olan do-
ğuşu anlattı.

Bu Kur’ân’da belirtilmiştir.



188

Maide Sûresi 110: “İz kâlellâhu yâ îsebne meryemezkur 

nimetî aleyke ve alâ vâlidetike iz eyyedtuke bi rûhil kudusi 

tukellimun nâse fîl mehdi ve kehl ve iz allemtukel kitâbe vel 

hikmete vet tevrâte vel incîl ve iz tahluku minet tîni ke heye-

tit tayri bi iznî fe tenfuhu fîhâ fe tekûnu tayran bi iznî ve tub-

riul ekmehe vel ebrasa bi iznî, ve iz tuhricul mevtâ bi iznî, ve 

iz kefeftu benî isrâîle anke iz citehum bil beyyinâti fe kâlel-

lezîne keferû minhum in hâzâ illâ sihrun mubîn.”

İz kâle Allah : Demişti, bildirmişti, Allah 
Ya İsâ ibn meryeme : Ey Meryem oğlu İsâ, 
Uzkur nimeti aleyke : Nimetimi hatırla, an, anla, senin 

üzerindeki, 
Ve alâ valideti-ke : Annenin üzerinde,
İz eyyedtu-ke : O zaman, destek, onay, güç, kuvvet, 

sen,
Bi rûhi el kudusi : Kutsal, rûh, tertemiz, bereket, 
Tukellimu en nâse : İnsanlarla konuşuyorsun, doğuş, 

beşik, yatak, yaygı, 
Fi el mehd : Doğuş, beşik, yayıp döşemek, yatak, 

hazırlanmak, 
Ve kehlen : Kemalat, erkek, mert, yetişkin iken,
Ve iz allemtu-ke el kitab : Sana öğretmiştim, bildirdik, kitab, 

hakikatler, 
Ve el hikmete : Hikmet, varlığın yaratılışının 

bilgileri, düşünceleri, 
Ve el tevrâte : Yasalar, hüküm, öğreti, hükümler, 
Ve İncil : Müjde, rûhun açığa çıkması, huzur 

veren bilgi, 
Ve iz tahluku : Oluşturmak, yapmıştın, halkiyet, 
Min el tin : Özümden, toprak, 
Ke heyeti : Gibi, vücûd, heykel, sûret, 
El tayr bi izn : Kuş, uçmak, yücelik, yetkili, ruhsat, 



189

Fe tenfuhu fiha : Sonra, uçurmak, üflemek, onun 
içinde,

Fe tekûnu tayran : Sonra, böylece, olmak, kuş, uçmak, 
yücelik, 

Bi izn : Yetkili, ruhsat, 
Ve tubriu el ekmehe : Aklamak, temize çıkarmak, boş, kör, 

göremeyen,
Ve el ebrasa : Alaca tenli, lekeli, baras, vücûdu 

kendine nisbet eden,
Bi izni : Yetkili, izin, sorumlu,
Ve iz tuhricu : Çıkarıyordun, açığa çıkarmak, 
El mevt : Nutfe, öz, ölü, idraksiz, ölü gibi, 
Bi izn : Yetkili, sorumlu, tüm varlığın 

işleyişinde yetkili, 
Ve iz kefeftu : O zaman, sıkıntı, savmıştım, 
Beni İsrail anke : İsrail oğulları, Yâkûb’un oğulları, 

senden,
İz cite-hum : Sundun, anlattın, getirdin, onlar, 
Bi el beyyinat : Apaçık deliller, açıklamalar,
Fe kâle ellezine keferû : O zaman dedi, hakikatleri 

görmemezlikten gelip örten,
Minhum in hâzâ : Onlardan, bu ancak sadece,
İllâ sihrun mubînun : Apaçık bir sihir, aldatma, 

Meâli: “Allah bildirdi: Ey Meryem oğlu İsâ! Senin üzerin-
deki ve annenin üzerindeki nimetlerimi anla. Sendeki kuvvet 
tertemiz Rûhumuzdur. Sen insanlarla doğuş hakkında ve ke-
malât hakkında konuşuyordun. Sana; kitabın hakikatlerini, 
hikmeti, yasaları ve huzur veren bilgileri bildirdik. Sen; va-
roluşun Özümden olduğunu, sonra da o vücûdlardaki yüceli-
ğin Bizim yetkimiz olduğunu anlatıyordun. Onların içine üfle-
yeni, sonra bir yücelik içinde ortaya çıkışın hep Bizim yetkimiz 
olduğunu anlatıyordun. Hakikatleri görmeyenlere gerçekleri 
tertemiz gösteriyordun. Cehalet kirliliğiyle vücûdları kendine 



190

nisbet edenlere; o vücûdları tutmada Bizim yetkili olduğu-
muzu, tüm varlığın Özümden açığa çıktığını, tüm varlığın iş-
leyişinde yetkili olduğumuzu anlatıyordun. Sen; İsrailoğulla-
rına hakikatlerimizi apaçık delillerle anlattığında, senden uzak 
durmuşlar, sonra da onlardan hakikatleri görmemezlikten ge-
lip örtenler, bu apaçık bir aldatmadır demişlerdi.”

İşte bu âyette ilkbaharın sırrı olan doğuş bildirilir.

Hazreti İsâ, varoluşun, rûhdan gelen bir üfnenişle başla-
dığını bildirmiştir. 

İşte ilkbahar ayının sırrı budur.

Doğanın yeşillenmesi, rûhdan gelen üfleniş sırrıdır.

Tohumu düşünelim, orada ağaç tohumun rûhunda ölü me-
sabesindedir.

Yâni sükûn durumundadır.

Bir gün gelir tohumun rûhunda olan üflenişle, tohumun 
özü hareketlenir ve tohumdan filiz açığa çıkar.

İşte ilkbaharda doğanın yeşillenmesi, içten dışa olan akı-
şın boyutudur. 

İç, enfüs boyutudur.

Yâni rûh boyutudur.

Afâk, dış boyuttur.

Yâni beşeri âlemdir.

Enfüs iç âlemdir.

Âfâk dış âlemdir.

Enfüs tohumun özüdür, âfâk tohumdan açığa çıkan ağaçtır.

Enfüsten âfâka olan akış, varlığın açığa çıkış yolculuğudur.

İşte ilkbaharda doğanın yeşillenmesi, içten dışa olan bir 
akıştır.

Enfüste ne var ise açığa o çıkacaktır.



191

Tohumun özündeki henüz açığa çıkmamış ağacı düşünelim.

İşte o ağaç, tohumun özünde yâni tohumun enfüsünde 
nurânî bir boyutta durur.

Ne zaman oradan bir üfleniş olur.

Ki o üflenişe rûhun üflenişi denilir.

O üflenişle ağaç açığa çıkmaya başlar.

O rûhun üfleniş zamanı geldiğinde, ağaca ait olan kök, fi-
liz, dal, gövde, yapraklar, çiçekler, meyveler bir bir açığa çıkar.

İşte rûhun içinde ağaca ait nice âlemler vardır, bu âlemler 
bir bir kendini gösterir. 

Açığa çıkan ağacın, matematiksel, fiziksel, kimyasal, bi-
yolojik nice sırları, zamanı gelince rûhun üflenişiyle bir bir 
açığa çıkar.

Enfüsten âfâka olan çıkış, enfüste olanın kendini göstermesidir.

Tohumun içinde olan ağaç, gün gelir bir üflenişle başlayan 
tecelli ile açığa çıkışa başlar ve adım adım meyveye kadar gider. 

Kendini gösteren beşeri âlemin içinde de görünmeyen nice 
âlem vardır.

Zahirde görünen her şey rûhun üflenişiyle açığa çıkar.

Açığa çıkan her şeyde ruh üflenmeye devam eder.

Çünkü enfüsten âfâka çıkış her an devam eder. 

Fussilet Sûresi 53: “Fi el âfâk ve fî el enfusihim.”

Meâli 1: “Enfüsün içinde olan, âfâkın içinde olacaktır.”

Meâli 2: “Enfüste ne varsa âfâka o çıkacaktır.”

Enfüs Allah’ın evvel boyutudur.

Âfâk, Allah’ın zâhir boyutudur.

Hadîd Sûresi 3: “Hû el evvel, Hû el zâhir.”

İşte ilkbaharda nasıl ki doğa canlanıyorsa, insanın gönlü 
de hakikatlerle canlanır.



192

Allah’ı bilmeyen gönül ölü gönüldür.

İlkbahar mevsiminde doğa nasıl yeşilleniyorsa, ağaçlar çi-
çek açıyorsa, hakikat yolunda ölü olan gönüller de yavaş ya-
vaş dirilmeye başlar.

Bir Mürşid-i Kâmilden alınan eğitimle, gönüllerin ilkba-
harı başlar.

İşte ilkbahar sırrı, insan olma yolculuğunun başlamasıdır.

Gönüllerde hakikatlerin tecelli edişidir.

Ölü gönüllerin dirilişidir.

Hakikatlerin yavaş yavaş bilinmesidir. 

YAZ MEVSİMİ 

Yaz ayları, 22 Haziran-22 Eylül arasındaki aylardır.

İlkbahar sonrası havaların iyice ısındığı aydır.

Bu ısınma, makamlarda ilerleyiş sonrası gönüllerdeki aş-
kın güçlenmesine işaret sayılabilir. 

Gönüller ısındıkça Hakk’a rabıta güçlenir.

Gönüller ısındıkça ilâhi aşkın derecesi artar.

Ve ilâhi aşk kişiyi kendinden geçirir, Allah’ta fâni eyler.

Buzlar, karlar, yazın sıcaklık arttıkça erir.

İşte bu erime hakikatte kişinin varlığından geçmesine 
işarettir.

Bedeni buz kalıbı gibi düşünelim.

Buz eridiği zaman, aslı olan suya dönüşür.

İşte kişinin varlığından geçmesinin yolu, yâni aslının Al-
lah olduğunu anlamanın yolu, gönüllerin ilâhi aşkla buluş-
ması sonucudur.

Yaz ayını aşk duygusunun arttığı ay olarak görebiliriz.



193

Nasıl ki yazın sıcaklığından kan dolaşımı hızlanır, hormon 
salgısı artar ve aşk duygusu kendini gösterir.

İşte yaz ayında artan hava sıcaklığı, kişinin gönlünde ilâhi 
aşkın derecesinin artması olarak işaret edilmiştir. 

Aşk duygusu, tüm bedeni alır, bir ateşe atıverir. 

Aşk ateşi, bir Cânandan gelir yakıverir.

Tekrar O Cânana bağlayıverir. 

Elsiz, ayaksız, bedensiz bırakıverir. 

Tüm duyguları, düşünceleri aşk duygusuna bağlayıverir.

Başka bir şey düşünmez ediverir.

Beden bir Cânanda eriyiverir.

Tüm beden Aşka secde ediverir.

O secdeden asla kalkmaz, secdede kalıverir.

Beden bir gönüle hapsoluverir.

Gönül illâ Aşk, illâ Aşk diye haykırıverir. 

Bir Cânan tüm âlemi sarıverir.

O’ndan gayrı bilinmez, her yerden O görünüverir.

Aşk duygusu tertemizdir, saftır, kirlilik barındırmaz.

Aşk gönüllerde çağlayan ırmak olur, her yere akıverir. 

Aşk gönülde Güneş olur, ışığı her yeri sarıverir.

Gözler Aşkın nûruyla kamaşır, başka şey görmez oluverir. 

Gönül Aşktan gayrı bir şey bilmez oluverir.

Aşkı taşıyan melekler bile, bu duyguyu taşıyamamış.

O duygu ancak insana bahşedilmiş. 

O ulvî duyguyu ancak gönül taşıyıverir.

Nice ulvî zevkler geliverir.

Nice güzellikler yeşeriverir. 

İllâ Aşk, illâ Aşk diyen gönül kendinden geçiverir.



194

İllâ Sen, illâ Sen diye inleyiverir.

O ulvî duygu her yeri sarıverir.

Bir Cânana kul ediverir.

İşte yaz ayı aşkın zirve yaptığı aydır.

Aşkın derecesi arttıkça, Allah’a olan teslimiyet güçlü olur.

Gönül aşkla ısındıkça, teslimiyet, sadakat güçlü olur.

Aşk, Allah’ın ilk tecellisidir.

Âlemin ilk nûrudur.

Varlığın açığa çıkış sebebidir.

Aşk, nûr boyutunda cân bulur.

Cân aşkla beden bulur.

Beden aşkla yaşam bulur.

Beden gün gelir fâni olur.

Ama aşk her an bâkidir.

Aşk yerlere göklere sığmaz.

Aşk ehlinin gönlüne sığar.

Aşk ehlinin kâlbi, illa aşk, illa aşk diye atar.

Aşk makamı nûr makamıdır.

Nûr makamına erişenler, nûr-u aşk ile boyanırlar.

Aşkın nûruna erişenler, gerçek aşka erenlerdir. 

Ehl-i aşk, aşkın nûruyla nûrlananlardır.

Aşk bedeni esir alan, götürüp câna secde ettiren bir nûrdur.

Aşk, Allah’ın kendine ait bir ulviyettir. 

Yunus Emre ne güzel söylemiş.

“Aşkın aldı benden beni”

Aşk Allah’ın nûruna ait bir ışıktır.

O ışığa kapılan, aşk ile görür, aşk ile duyar, aşk ile yürür.

Allah’ın aşkı, kişiyi kendinden geçirir.



195

Aşk-ı ilâhiyeye erenler, âşıklardır.

Cennet âşıkların kâlbidir.

Cennet ehl-i âşıkların yeridir.

Cennet ehl-i aşığa secde eder.

Hazreti Muhammed ne güzel söylemiş.

“Allah aşkı ilk yarattı.

Aşk ile âlemi donattı.

O aşk ile sevenler

Yerleri gökleri titretti.”

Aşkın nûruyla buluşan gönül, tüm bedeni bir gönüle çevirir.

O gönül aşkın gözü olur, her an her yerde sevdiğini görür.

Aşk dünyalık her şeyi yıkar geçer.

Gururu, kibri, benliği kül eyler.

Ben demeyi bıraktırır, illâ Sen dedirtir. 

İsâ makamı Sevgi makamıdır.

Muhammed makamı Aşk makamıdır.

Muhammedî nûra erişen gönül, gerçek aşkı tadar, aşk ehli 
olur.

Ârif her varlıkta Allah’ın tecellilerini, tecellilerindeki gü-
zelliğini görür.

Aşk ehli, o güzelliklerin geldiği nûru görür.

Yaz ayında zirve yapan aşk, kişiyi kendinden geçirir, fenâ-
fillah makamına eriştirir.

Yaz ayında, buğday, arpa, yulaf, mısır gibi tahıllar toplanır.

Bunu şöyle değerlendirebiliriz. 

Gönülde ilâhi aşkın harareti arttıkça, bir tefekkür içinde, 
nice hakikatler tahsil edilir.

Yâni hakikat yolunda tefekkürle nice ilmî hasat elde edilir.



196

Ve nice hakikatler nasip olur.

Yazın sıcaklıkta bol su içmeyi şöyle değerlendirebiliriz.

Su ilmi tutar, yazın bol su içmek, ilimden beslenmeye işa-
ret eder. 

Talebe ilimden hiç ayrılmadan hakikatleri anlamaya ça-
lışmalıdır.

Yazın bedenin terlemesi, bedendeki toksinlerin atılmasıdır.

Yâni ilâhi aşka düşen gönül, gaflete düştüğünü anlar ve 
bu gaflet zehrinden kurtulmak için temizlenme içinde olur.

Yaz ayında ayrıca yavaş yavaş kalın elbiseler çıkarılır, ince 
elbiseler giyinilir.

İşte gönüller ısındıkça şeffaflaşır, varlık elbisesinden sıy-
rılınır, bedenin sahibine teslimiyete hazırlanılır.

İşte yaz ayı, gönülerde ilâhi aşkın sıcaklığının arttığı aydır.

Temizlenme ayıdır.

İlimle beslenme ayıdır. 

İlmi tefekkürle, vücûdun sahibini idrak etme ayıdır.

SONBAHAR MEVSİMİ 

Sonbahar, 23 Eylül-21 Aralık ayları arasıdır.

Sonbahar fenâfillah makamının sırrıdır.

Bir Mürşidi-i Kâmille başlayan yolculukta talebe, hasata 
erişir.

Yâni irfan sahibi olur.

Yâni varlığının sahibini bilir, O’na teslim olur.

Sonbaharda yapraklar sararır ve düşer.

Kuşlar göç etmeye başlar.

Göç, hicret sırrıdır, miraç sırrıdır.



197

Tenden câna olan yolculuk hicrettir, miraçtır.
Miraç, kendi beden varlığından geçip, Allah’ın ulviyetine 

erişme sırrıdır. 
İlkbaharda başlayan miraç, yâni gönüllerde başlayan irfâ-

niyet yolculuğu, Allah’ta fâni olmaya kadar gider.

Sonbaharda yaprakların sararıp dökülmesi, hakikat yo-
lunda talebenin kendi varlığından geçmesine, fenâfillaha eriş-
mesine işarettir.

Hakk yolunda talebe, İlm-i Tevhîd eğitimiyle, kendine nis-
bet ettiği bedenini terk eder, bâkî olan Allah’ta fâni olur.

Tenden câna olan hicret, Hakk yolunda talebeyi Hakk’ta 
fani eyler.

Yâni talebe sûretten sîrete olan yolculukla, kendi vücû-
dunda olan işleyişe şahit olur. 

Ve bu işleyişi yapanın Allah olduğunu anlar.
Talebe kendine nisbet ettiği, işleyişin, sıfatların, vücûdun 

sahibinin Allah olduğunu anladığında, Allah’a karşı düştüğü 
günahtan arınır, temizlenir, bir yaprak misali düşer.

Ve böylece fenâfillah ve bekâbillah boyutlarına erer.
Fenâfillah sırrı, Allah’ta fâni olmaktır, yâni Allah’ın ulvi-

yetinin yanında kendine benlik isnat etmeyi terk etmektir.
Kişi kendindeki işleyişin sahibini idrâk ettiğinde, nisbet-

lerini bir bir terk eder.
Kişi vücûdundaki işleyişin sahibi değildir.
Çünkü kişi, vücûdunda olan atomdan hücreye, hücreden do-

kuya, dokudan bedene kadar olan işleyişi yapan kendisi değildir. 
Bu işleyişi yapan fâil’dir.
Fâil’in vücûdun işleyişi boyutundaki durumu fiil’dir.
Fâil’in fiil boyutundaki adı fiil’dir.
Fiilin fâil boyutundaki adı fâil’dir.



198

İşte bu kâinat bir fâil’in fiil’idir.

Fâil kendi aslîyetini fiil’iyle ispat eder. 

Fiil, fâil’in kendini, fiil’iyle ispat etmesidir.

Fiil’i yapan kimdir, fâil’dir.

Ortada bir fiil varsa, bu fâil’in kendini açığa çıkarmasıdır, 
kendini fiil’iyle ispat etmesidir. 

Kişi, kendi vücûdunda fâil olanın, mevsuf olanın, mevcûd 
olanın Allah olduğunu idrâk ettiği an ve O’na teslim olduğu 
an, mağfiret kapıları açılmıştır.

Kişinin vücûdunu her an zâtıyla tutan, her an sıfatlarıyla 
onu kuşatan, her an vücûdunda işleyen Allah’tır.

Yunus Emre, bu zevki çok güzel dile getirmiştir.

“Severim ben seni candan içeri

Yolum vardır bu erkândan içeri 

Beni bende demen bende değilim

Bir ben vardır bende benden içeri

Nereye bakar isem dopdolusun 

Seni nere koyam benden içeri”

İşte Hakk yolunda talebenin sonbaharı, varlığından geç-
mek, kendini Allah’a teslim etmektir. 

Yûnus Emre’nin dediği gibi, her varlıkta tecelli eden, Al-
lah’ın zâtıdır.

Hiçbir varlık kendine ait değildir.

İşte sonbahar sırrı, talebenin vücûdunun kendine ait ol-
madığını idrak etme sırrıdır.

İlkbaharda başlayan Allah’a hicret, yâni miraç, sonbaharda 
Allah’a teslim olmakla sona erer.

Miraç; kendi vücûduna dönüp, vücûdunun sonsuz sırlarını 
anlama yolculuğudur.



199

Miraç; varoluşu ve var edeni anlama yolculuğudur. 
Miraç; kendi aslını bilme, aslına teslim olma yolculuğudur. 
Miraç; kendi beden gemine binip, tefekkür ve şahitlikle 

yaptığın irfâniyet yolculuğudur.
Miraç; kendi vücûd Kur’ân’ına dönüp, o canlı Kur’an’da Al-

lah’ın âyetlerine şahit olma yolculuğudur.
Miraç; kendi vücûdunu Kur’ân, vücûdunun sonsuz işaret-

lerini âyet bilme yolculuğudur.
Miraç; kendi bedeninin işlevselliğini seyretme, bedenin 

sahibine bedende şahit olma yolculuğudur.
Miraç; kendi vücûdunun risâlet ve nebilik boyutlarına şa-

hit olma yolculuğundur.
Miraç; kendi vücûd şehrinde Cebrâil ile buluşup, vücûdun 

sahibine olan yolculuktur.
Miraç; kendi vücûd şehrinde, Allah’a ait olan nice ulvî bo-

yutlara şahit olmaktır.
Miraç; sonbaharda dökülen yapraklar gibi, bedenlerin Al-

lah’ta dökülmesi, O’na karışmasıdır.
Miraç; Allah’ta bekâ bulmaktır.
Miraç; damlanın deryaya karışmasıdır.
Meâric Sûresi 3: “Minallâhi zîl meâric.”
Meâli: “Ulvî makamların sahibi Allah’tır.”
Meâric, Miraç’ın çoğuludur. 
Miraç; makam makam Allah’a şahit olup, bir yaprağın sa-

rarıp solması gibi kendi varlığından adım adım geçme yolcu-
luğudur. 

İşte sonbahar mevsiminin sırrı, hakikat yolunda edilen mi-
raç sonrası, varlığından geçme hakikatidir.

Kuru yaprak aslı olan toprağa düşer, o toprakta erir gider.
Hakikat yolunda talebe de aslı olan Allah’ta fâni olur.



200

KIŞ MEVSİMİ 
Kış, 22 Aralık-20 Mart ayları arasındadır.
Kış mevsimi, havaların soğuduğu aylardır.
İnsanların kalın giysilerle örtündüğü aylardır.
Kış mevsimi, suların buza döndüğü, karların yağdığı aylardır.
Kış ayında her yer karla kaplanır.
Her yerin karla kaplanması, tüm varlıktaki nûranî yapıya 

işaret eder. 
Kış ayında ayrıca su donar, buza dönüşür.
Su, buz hâline gelerek kalıba bürünür.
Kar, bulutlarda olan su taneciklerinin aşırı soğuk ile kar-

şılaşması sonucu kristalleşerek oluşur.
Bir kar tanesinin yapısı, diğer bir kar tanesine benzemez.
Kış ayı, insanoğluna “beden kalıbının asılını gör” mesajıdır.
Nasıl ki buz eridiğinde aslı olan suya dönüşür.
Her varlık ayrı ayrı kalıplara girmiş olsa da aslı birdir, 

aslı Allah’tır.
İşte insan, varlığın kalıplar, yâni sûretler boyutunda kal-

mamalı, onun aslını görmelidir. 
İşte insan, toprak boyutunda kalmamalıdır.
Toprağın aslını, özünü görmelidir.
Toprak boyutunda kalan, iblis durumuna düşer.
İblis toprak görmüştü, varlığın iç yüzünü görememişti.
“O topraktan yaratıldı, ben ondan hayırlıyım” demişti. 

(A’râf Sûresi 12)
Başkasını toprak görmek, özünü görememek, kendini bir 

başkasından daha hayırlı görüp kibre düşmek, ne büyük bir 
gafletti.



201

İblis, kendini yaratılan diğer varlıklardan daha hayırlı gö-
rendir.

İblis dış elbisede, sûrette kalan demektir.
Yâni buzun kalıbını görüp, aslı olan suyu göremeyenin du-

rumu, iblisin durumudur. 

İşte kış mevsimin sırrı, insanoğluna “varlığa baktığında 
dış yüzünde kalma, iç yüzünü gör, mânâya er” seslenişidir. 

Tüm sûret vücûdlarını tutan Allah’tır. 
Eğer biz sûretleri görür sûretleri tutan sîreti göremezsek, 

iblis durumuna düşeriz. 
Hızır onun için Mûsâ’ya seslendi: “iç yüzüne bak, hikme-

tine er” dedi.
Kişi kendi beden kalıbında kalmamalıdır. 
Kişinin Allah ile arasına perde, kendi beden kalıbıdır, yâni 

sûret boyutudur.
Onun için kış mevsiminde önce su buza dönüşür, sonra buz 

eriyip suya dönüşür, bunu görebilen suyun buzdan, buzun su-
dan ayrı olmadığını bilir. 

Buzun su ile arasının olmadığı gibi, kişinin de Allah ile 
arası yoktur.

Bunu görebilen, Allah’ın kendinden ayrı olmadığını anla-
yacaktır. 

Hepimizin aslı, özü Allah’tır.
Buzun erimesi, aslı olan suya secde etmesidir.
Buzun secdesi, erimesidir.
Kalıbından geçmesidir.
İşte insanın secdesi de bedeninden geçmesi, Allah’ın ulvi-

yetine karışmasıdır. 
İşte secde sırrı, her şeyin aslı olan Allah ile birlik içinde 

olmasıdır. 



202

Her şeyin Allah’a bağlılık durumudur. 

Kur’ân’da her varlığın her an Allah’a secde hâlinde oldu-
ğunu bildirir.

Yerlerde, göklerde ne varsa, her şeyin her an Allah’a secde 
hâlinde olduğunu belirtir.

İşte Kur’ân’dan bazı örnekler.

Âyetlerde “Yescudu-secde ederler” diye geçmektedir.

Ra’d Sûresi 15: “Ve lillâhi yescudu men fis semâvâti vel ardı 
tavan ve kerhen ve zilâluhum bil guduvvi vel âsâl.”

Meâli: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-
mese de ve onların gölgeleri dâhil, sabah, akşam hiç durma-
dan Allah’a secde ederler.”

Nahl Sûresi 48, 49:

48: “E ve lem yerev ilâ mâ halakallâhu min şeyin yetefey-
yeu zilâluhu anil yemîni veş şemâili succeden lillâhi ve hum 
dâhırûn.” 

Meâli: “Onlar, Allah’ın halkettiği şeylerin gölgelerinin dahi 
sağa sola dönerek, Allah’a secde ettiklerini ve tüm var olan-
ların bir bütünlük içinde olduğunu bakıp da görmezler mi?”

49: “Ve lillâhi yescudu mâ fîs semâvâti ve mâ fîl ardı min 
dâbbetin vel melâiketu ve hum lâ yestekbirûn.”

Meâli: “Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa, bütün varlık-
lar ve bütün kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.”

Rahmân Sûresi 6: “Ve el necmu veş şeceru yescudân.”

Meâli: “Yıldızlar ve ağaçlar her an secde hâlindedirler.”

İncelediğimiz zaman görüyoruz ki, âlemde olan her şey 
her an Allah’a secde hâlindedir.

Peki, nedir secdenin Kur’ânî mânâsı?



203

Namazda secde diye bildiğimizle hakikatte secde arasında 
nasıl bir fark vardır?

Toplumda secde, başımızı yere koymak diye bilinirken, 
Kur’ân bizlere nasıl bir secde sırrı sunuyor?

Her varlığın her an Allah’a secdesi nasıldır?
Varlığın gölgesinin dahi secde hâlinde olma sırrı nedir?
İşte buzun eriyip aslına dönmesi secdenin sırrıdır.
Kendi vücûdumuza bakalım.
Vücûdumuza baktığımızda görüyoruz ki, vücûdumuzdaki 

sonsuz hücre, vücûdumuza bir ömür bağlılık içinde, yâni secde 
içindedir.

Vücûdumuz ten boyutuyla ve can boyutuyla bir bütün-
lük içindedir. 

Tenimiz canımıza bağlı bir haldedir.
Vücûdumuzdaki, kulağımız, gözümüz, elimiz, ayağımız, 

tüm organlarımız her an vücûdumuza bağlı bir haldedir. 
Vücûdumuzdaki, tüm atomlar, tüm hücreler, tüm dokular, 

tüm organlar, birbirine bağlı olduğu gibi, hepsi de her an bir 
vücûda bağlı bir haldedir. 

Yâni vücûdumuzda ne varsa, hepsi tek vücûda secde hâ-
lindedir. 

İşte bu kâinatta da durum aynıdır. 
Görünen görünmeyen tüm varlık, varlığın özü olan Allah’a 

her an bağlı bir haldedir, secde hâlindedir. 
İşte kış ayı, soğumanın etkisiyle gelen suyun donması, kalıp 

hâlinde görünme sırrıyla, buzun aslı sudur seslenişinin sırrıdır. 
Ayrıca kış ayları korunma aylarıdır.
Kış ayları örtünme aylarıdır.
Yâni Allah’ın sırları herkese açılmaz.
Allah’ın sırlarını, gönlü hazır olmayandan örtmek gerekir. 



204

Kâmil insanlar, Allah’ın hakikatlerini henüz gönülleri uy-
gun olmayanlara açmazlar.

Ancak gönlü uygun olanlara hakikatin sırları açılır.

Kur’ân’da Müddessir ve Müzzemmil Sûreleri bu hakikati 
açıklar.

Müddessir Sûresi:

1- Ey örtülere bürünen, bildiği hakikatleri saklayıp söy-
leyemeyen!

2- Tevazu içinde geleni karşıla, sonra hakikatleri açıkla-
yıp uyar. 

3- Rabbinin yüce tecellilerinden bahset. 

4- 5- Tertemiz hallerle hareket et ve fena hallerden uzak dur.

6- Gönülsüz davranma, karşılık bekleme. 

7- Rabbinin hakikatlerini anlatmak için sabırlı ol.

8- Öyle ki, içinizde nefes aldırıp verdiren o gücü tanıtın-
caya kadar. 

9- Her an her yerde yetkili olanı anlatmak zor bir süreçtir. 

10- Hakikatleri görmemezlikten gelip örtenlere hakikat-
leri anlatmak kolay değildir. 

11- Var olan Benim ve halk ettiğim ne varsa tekliğimi gös-
terir. 

12- Yayılıp giden her varlığı düzenledim. 

Müzzemmil Sûresi:

1- Ey örtülere bürünen, bildiği hakikatleri söylemekten 
çekinen! 

2- Tevazu içinde geleni karşıla, cehaletin karanlığında olana 
yavaş yavaş hakikatleri anlat. 

3- O cehaleti bitirmek için yavaş yavaş hakikatlerle yol göster. 



205

4- Kâinat kitabını düşüne düşüne, orada yazılan hakikat-
leri anlama içinde anlayışını arttırarak oku. 

5- Muhakkak ki Biz sana mana dolu sözler naklediyoruz.

6- Muhakkak ki cehaletin karanlığından uyanmak kolay 
değildir. Doğru olan ise budur. 

7- Sen, devamlı bir şekilde hakikatlerin aydınlığı içinde 
hareket et. 

8- Seni vücûdlandıranı sendeki tüm işaretleriyle anla ve 
kendine nisbet ettiğin zanlardan kurtul, tertemiz bir halde 
O’na dön.

9- Doğuda ve batıda ne varsa her şeyi vücûdlandıran O’dur. 
O’ndan başka bir güç yoktur. Artık tüm her şeyde yetkili olan 
O’na sığın. 

10- Söylenen şeylere sabret ve onların yanından ayrılaca-
ğın zaman güzellikle ayrıl. 

11- Beni anlayamayanları ve kendilerine verilen nimetleri 
yalanlayanları bırak. Onlara biraz mühlet ver. 

12- 13- Elbette fenalarına bağlanıp kalanlar, Bize ait ha-
kikatleri anlayamazlar ve sıfatları kendine nisbet etmenin ce-
haletine düşerler ve onlar kendi ürettikleri cehaletin kirlili-
ğinden beslenirler ve acı sıkıntılarda kalırlar. 

14- Yeryüzünde büyüklük taslayanların ve kendini yüce-
lik içinde görenlerin de kâlbini her an attıran O’dur. O büyük-
lük hallerinde olanların bildikleri kum yığını gibi dağılır gider.

İşte iki sûrede de belirtildiği gibi, hakikat ancak gönlü uy-
gun olanlara açılır.

Kış ayları, Kâmil insana örtün, sırları herkese açmayın 
seslenişidir. 

Nasıl ki toprak karla kaplanır, sular buza dönüşür.

İşte Kâmil insan, Allah’ın nûr elbisesi ile örtünür.



206

Gönlü uygun olanın gelmesini bekler ve örtüleri yavaş ya-
vaş kaldırır.

Hakikati taşıyacak kişi; tevazulu, alçakgönüllü, şefkatli, 
koruyucu, merhametli olan kişidir.

Hakikati aramaya ilgili, samimi kişidir.

Susmayı bilen, dinlemeyi bilen, saygı içinde olan kişidir.

Gönlünde hidâyet damarı filizlenen kişidir.

Emanet ancak onlara yüklenilir.

İşte Kâmil insan böyle biri geldiğinde perdeleri kaldırır.

Kış ayında her yerin karla kaplanması, Kâmil insanın var-
lığa Allah’ın ulviyeti olarak nazar etmesinin işaretidir.

Kâmil insan, bu zevki ilâhiden hiç ayrılmadan varlığa na-
zar eder.

Yağan kar taneleri bembeyazdır.

Bu beyazlık Allah’ın nûruna işaret eder.

Her bir kar tanesinin şekli, diğer bir kar tanesine benzemez.

Her kar tanesinin farklılığı Allah’ın tekliğine işaret eder.

Yağmur, Allah’ın ilmine, rahmetine işaret eder.

Karla karışık yağmurun yağışı, Allah’ın ilmiyle, Allah’ın 
ulviyetine erişmenin sırrına işaret eder.

Halk’a Hakk nazarıyla bakmak, Kâmil insanın duygusudur.

Ayrıca kış ayları bazı ağaçların budama aylarıdır.

Mürşid-i Kâmil’e gelen bir talebenin budanmasına işaret eder.

Talebenin kendine nisbet ettiği Allah’a ait olan nitelikler-
den kurtulması, onun budanması olarak görülebilir.

Talebe bir benlik içinde gaflete düşer.

Allah’a ait olan bedeni ve O’nun niteliklerini kendine nis-
bet etme gafleti içinde olur.



207

İşte talebenin Mürşid tarafından budanması, onun nisbet-
lerinden kurtulmasına işarettir.

İşte tüm mevsimlerden insana gelen nice hikmetler vardır.
Yeter ki insan varlığa hikmet nazarı ile baksın ve oradan 

gelen nice mesajları anlamaya çalışsın.
İlkbahar, gönüllerde olan doğuşun sırrıdır.
Yaz, gönüllerin ilâhi aşkla sarılma sırrıdır.
Sonbahar, varlığından geçme, Allah’ın ulviyetine erme sır-

rıdır.
Kış mevsimin sırrı;
Her yeri saran ilâhi nûra nazar etmektir.
Hakikatleri ehline açmanın, henüz ehli olmayana hakikati 

örtmenin sırrıdır.
Korunmanın sırrıdır.
Heryeri saran karın, varlığın nûrani yapısına işaret etti-

ğinin sırrıdır.



208

ŞAKK-I KAMER

Toplumda anlatılan ayın ikiye yarılması olayı nedir?

Böyle bir olay olmuş mudur?

Kur’ân’da geçen “şakk-ı kamer” bizlere hangi hakikati açıklar.

Hadis diye anlatılan ve Kamer Sûresinde geçtiği iddia edi-
len Ayın ikiye yarılması olayı nedir? 

Hazreti Muhammedin mucizesi diyerek anlatılan olay ger-
çek midir?

Yoksa anlatılmak isteneni biz farklı anlamlara mı kaydırdık?

Hadisçiler, böyle bir olayın olduğunu Hazreti Muhammed’in 
mucize gösterdiğini, ellerini kaldırıp dua ettiğini ve elini gök-
yüzüne doğru kaldırdığını ve Ayı ikiye yardığını anlatırlar. 

Bazı Kâmil kimseler, böyle bir olayın olmadığını, Arap-
larda “şakk-ı kamer” denilen şeyin iki kişinin bir konu hak-
kında tartışırken diğerlerinin “hadi bakalım şakk- kamer ol-
sun” yâni hakikatler apaçık ortaya çıksın diye söylediklerini 
iddia ederler. 

Bazı kimseler de kıyamete yakın ayın ikiye bölüneceğini 
iddia ederler. 

Toplumda, Hazreti Muhammed’in mucize göstererek Ayı 
ikiye böldüğü anlatılır.

Şakk-ı Kamer mucizesi, Hazreti Muhammed’in vazifeli kı-
lındıktan sekiz sene sonra vuku bulduğuna inanılır.

Olay şöyle anlatılır:



209

Kureyş Kabilesinin ileri gelen müşrikleri Hazreti Muham-
med’e gelmişler ve “bir mucize göster, senin Allah resûlü ol-
duğuna inanalım” demişlerdir.

Bunun üzerine Hazreti Muhammed, elini, gökyüzünde do-
lunay hâlinde olan Ay’a doğru kaldırır ve Ay bir anda ikiye ay-
rılmıştır, diye bilgi aktarılır.

İnanç gruplarında buna inananlar da vardır, bunun başka 
hikmeti vardır diyenler de vardır.

Kur’ân’ı incelediğiniz zaman, Hazreti Muhammed’den mu-
cize istenildiği bilgisine rastlarız.

Kur’ân bambaşka bilgi sunar.

Ankebût Sûresi 50: “Ve kâlû lev lâ unzile aleyhi âyâtun 
min rabbih kul innemel âyâtu indallâh ve innemâ ene nezî-
run mubîn.”

Diyanet İşleri Meâli: “Dediler ki: “Ona Rabbinden mucize-
ler indirilseydi ya!” De ki: “Mucizeler ancak Allah katındadır 
ve ben ancak apaçık bir uyarıcıyım.”

Ra’d Sûresi 31, Diyanet İşleri Meâli: “Eğer Kur’ân ile dağlar 
yürütülmüş veya yeryüzü parçalanmış yahut ölüler konuştu-
rulmuş olsaydı, kâfirler yine de inanmazlardı.”

Kur’ân’da bildiriliyor ki müşrikler mucize bile gösterilse 
inanmazlar.

İşte bu durumda Hazreti Muhammed, müşrikler için mu-
cize gösterdi demek ne kadar doğrudur düşünmek gerekir. 

Peki “Şakk-ı Kamer” ne demektir?

Şakk-ı Kamer kelimesi, Kur’ân’da Kamer Sûresinde geçer.

Önce farklı meâlleri inceleyelim

Kamer Sûresi: 

1-2: “İkterebetis sâatu ven şakkal kamer ve in yerev âye-
ten yu’ridû ve yekûlû sihrun mustemir.”



210

Diyanet meâli 1-2: Kıyamet saati yaklaşır, ay yarılır; on-
lar bir delil görünce hala yüz çevirirler ve: ‘Süregelen bir si-
hir’ derler.

Diyanet Vakfı 1: Kıyamet yaklaştı ve ay yarıldı. 

2: Onlar bir mucize görürlerse hemen yüz çevirirler ve: Es-
kiden beri devam edegelen bir büyüdür, derler.

3: “Ve kezzebû vettebeû ehvâehum ve kullu emrin mustekır.”

Diyanet Meâli: Yalanlarlar da kendi heveslerine uyarlar. 
Ama her işin karar kılacağı bir sonucu vardır.

4: “Ve lekad câehum minel enbâi mâ fihî muzdecer.”

Diyanet Meâli: And olsun ki, onları bu hallerinden vazge-
çirecek nice haberler gelmiştir.

5: “Hikmetun bâligatun fe mâ tugnin nuzur.”

Diyanet: Bu haberlerin her birinde üstün hikmet vardır; 
ama uyarmalar fayda vermiyor

6: “Fe tevelle anhum, yevme yedud dâi ilâ şeyin nukur.”

Diyanet Meâli: Öyleyse onlardan yüz çevir; çağıran, görül-
memiş ve tanınmamış bir şeye çağırdığı gün;

7-8: “Huşşe’an ebsâruhum yahrucûne minel ecdâsi keen-
nehum cerâdun munteşir, Muhtıîne iled dâi, yekûlul kâfirûne 
hâzâ yevmun asir.”

7-8: Gözleri dalgın dalgın, çekirgeler gibi yayılmış, o ça-
ğırana koşarak kabirlerden çıkarlar. İnkârcılar: ‘Bu, zorlu bir 
gündür’ derler.

Tevhîd-i Kur’ân Meâli:

Kamer Sûresi 1…….8

1- Hakikatlerin açığa çıkma vakti yakınlaştı ve hakikat-
ler apaçık ortaya çıktı.



211

2- Delilleriyle görseler bile hakikatleri reddedip kendi ce-
haletlerine dönenler, bunlar eskiden beri söylenen aldatma-
calardır, derler. 

3- Yalanlarlar ve kendi şahsi çıkarlarına tâbi olurlar ve bü-
tün işleyişin düzenini anlayamazlar. 

4- Doğrusu, onlara fenalardan vazgeçirtecek hakikatle-
rin bilgileri sunuldu. 

5- Kemâlâta ulaşmaları için ilmin incelikleri sunuldu, fa-
kat onlara sunulan sözler fayda vermedi. 

6- Artık, hakikatlere davet edenin davetine karşılık ver-
meyenlerden her zaman uzak dur. 

7- Onlar bakışlarıyla dehşet saçan, etrafa yayılmış yağma-
cılar gibi yalnız kendi çıkarlarına göre hareket ederler. 

8- Hakikatlere davet edeni bir hata içinde görürler. Hakikat-
leri görmemezlikten gelenler her zaman bir sıkıntı içindedirler. 

Meâlleri incelediğimizde farklılıkları görüyoruz.

Tevhîd-i Kur’ân Meâlini incelediğimizde; Hazreti Muham-
med hakikatleri delilleriyle apaçık anlatıyor, hakikatleri bir ay 
gibi apaçık gösteriyor. Fakat kendi cehalet bilişlerinden vazge-
çemeyenler, kendi bildiklerine dönüyorlar, bilgisine rastlıyoruz. 

Diyanet Vakfı ve Diyanet İşleri, ay yarılır, ay yarıldı gibi 
farklı meâl yapıyorlar.

Ay yarıldı ile Ay yarılır farklı şeylerdir. 

Biri olmuştur, biri gelecekte olacaktır. 

Şakk-ı Kamer; hakikatin dolunay gibi apaçık ortaya çık-
masıdır.

Aktarılan bir bilgiye göre; Araplarda bir olayın çözümlen-
mesi için, yâni hakikatin ortaya çıkması için iki taraf karşı-
lıklı münazara yaparlarmış.



212

Her iki taraf da delilleri ortaya koyarlar ve hakikatler apa-
çık ortaya çıkarmış. 

Ve bunu dinleyenler işte “şimdi Şakk-ı Kamer oldu, yâni 
hakikat dolunay gibi ortaya çıktı” derlermiş. 

Kâmer Sûresi kelime açılımı:

1-

اقْترََبتَِ السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقمََرُ
İkterebetis sâatu ven şakkal kamer

İkterebeti : Yakınlaştı, yanaştı, yakın oldu, geldi, 
El sâatu : Saat, süre, zaman, vakit, gelip geçen 

zaman, her an
Ve inşakka el kameru : Hakikatler apaçık ortaya çıktı, 

Meâli 1: “Her zaman hakikatlere yakınlık vardır ve haki-
katler her an apaçık ortaya çıkar.” 

Meâli 2: “Zaman yaklaştı ve hakikatler apaçık ortaya çıktı.”

2-

سْتمَِرٌّ وَإنِ يرََوْا آيةًَ يعُْرِضُوا وَيقَوُلوُا سِحْرٌ مُّ
Ve in yerev âyeten yu’ridû ve yekûlû sihrun mustemir

Ve in yerev âyeten : Eğer, bile, görseler, ister, âyet, işaret, 
delil, 

Yuridu : Dönen, yüz çeviren, reddeden, cehalete 
dönen, 

Ve yekulu sihrun : Derler, sihir, aldatmaca, 
Mustemir : Devamlı, sabit, eskiden gelen,

Meâli 1: “Delilleriyle görseler bile, hakikatleri reddedip 
kendi cehaletlerine dönenler, bunlar eskiden beri söylenen al-
datmacalardır, derler.” 



213

Meâli 2: “Hakikati reddedenlere, ne kadar delil sunsanda, 
bunlar aldatmaca derler, inanmazlar.”

3-

سْتقَرٌِّ وَكَذَّبوُا وَاتَّبعَُوا أهَْوَاءهمُْ وَكُلُّ أمَْرٍ مُّ
Ve kezzebû vettebeû ehvâehum ve kullu emrin mustekır

Ve kezzebû : Yalanladılar, yalanlarda kaldılar, aslı 
olmayan, 

Ve ittebe : Tâbi oldular, uydular, 
Ehvâe hum : Hevâ, heves, zan, çıkarlarına uymak, onlar,
Ve kullu emrin : Bütün işler, hükümler, tüm varlıktaki işleyiş, 
Mustekır : Kararlı, sağlam, istikrar, yerleşme yeri, 

düzen, 

Meâli 1: “Onlar hakikatleri yalanlarlar ve onlar kendi şahsi 
çıkarlarına tâbi olurlar ve bütün varlıktaki istikrarlı işleyişi 
anlayamazlar.” 

Meâli 2: “Onlar aslı olmayan şeylere inanırlar, hevâlarına 
tâbi olurlar, varlıktaki işleyişi anlayamazlar.”

4-

نَ الْنَباَء مَا فيِهِ مُزْدَجَرٌ وَلقَدَْ جَاءهمُ مِّ
Ve lekad câehum minel enbâi mâ fihî muzdecer

Ve lekad câehum : Andolsun, doğrusu, geldi, sunuldu, 
verildi, onlar,

Min el enbâi : Haberler, hakikatlerin bilgileri, 
Mâ fi hî muzdecer : Ondan sakındıracak nasihat, caydırıcı, 

vazgeçirici, 

Meâli 1: “Doğrusu onlara fenalardan vazgeçirtecek haki-
katlerin bilgileri sunuldu.” 

Meâli 2: “Oysa onlara da içinde nice nasihatlar olan, haki-
katin bilgileri sunuldu.” 



214

5-

حِكْمَةٌ باَلغَِةٌ فمََا تغُْنِ النُّذُرُ
Hikmetun bâligatun fe mâ tugnin nuzur

Hikmetun : Bilgelik, ilmin inceliği, içteki sır, 
Bâligatun : Erişmek, yetişkin, kemâlât
Fe mâ tugni : Bir yarar sağlamadı, fayda vermedi, 
El nuzur : Bakma, nezr, nazar, uyarma, açıklanan 

hakikatler, sözler,

Meâli 1: “Kemalâta ulaşmaları için ilmin incelikleri onlara 
sunuldu. Fakat açıklamalar, uyarılar onlara fayda vermedi.”

Meâli 2: “Sunulan bilgilerin içinde nice hikmetler vardı, fa-
kat onlara uyarılar fayda vermedi.”

6-

فتَوََلَّ عَنْهمُْ يوَْمَ يدَْعُ الدَّاعِ إلِىَ شَيْءٍ نُّكُرٍ
Fe tevelle anhum yevme yedud dâi ilâ şeyin nukur

Fe tevelle : Artık, yüz çevir, uzak dur, 
Anhum yevme : Onlardan, gün, zaman, an, her zaman, 
Yedu ed dâi : Davetçinin daveti, 
İlâ şeyin nukur : Bir şey, vermemek, reddetmek,

Meâli 1: “Artık, hakikatlere davet edenin davetine karşı-
lık vermeyenlerden her zaman uzak dur.” 

Meâli 2: “Bundan böyle hakikate davet edenlerin davetine 
uymayanlardan uzak dur.” 

7-

عًا أبَْصَارُهمُْ يخَْرُجُونَ مِنَ الْجَْدَاثِ  خُشَّ
نتشَِرٌ كَأنََّهمُْ جَرَادٌ مُّ



215

Huşşe’an ebsâruhum yahrucûne minel ecdâsi keennehum 

cerâdun munteşir

Huşşean : Korku, dehşet, 
Ebsâru hum : Gözler, bakışlar, halleri,
Yahrucûne : Çıkarlar, 
Minel ecdâs : Mezar, kabir, ev, vücûdlar, ortaya 

fırlayan,
Keenne hum cerâdun : Sanki, gibi, onlar gibi çekirge, yağma 

edenler, 
Munteşir : Dağılan, etrafa yayılan, hareket eden, 

Meâli 1: “Onlar bakışlarıyla dehşet saçan, etrafa yayılmış 

yağmacılar gibi yalnız kendi çıkarlarına göre hareket ederler.” 

Meâli 2: “Onlar kendi çıkarları için hareket ederler, her 

yere kendi çıkarları için giderler.”

8-

هْطِعِينَ إلِىَ الدَّاعِ يقَوُلُ الْكَافرُِونَ هذََا يوَْمٌ عَسِرٌ مُّ
Muhtıîne iled dâi yekûlul kâfirûne hâzâ yevmun asir

Muhtiîne : Hızlı yürüyen, acele eden, koşan, hata 
eden, 

İla ed dai : Davet etmek, yönelmek,
Yekulu el kâfirûne : Derler, örten, hakikati görmemezlikten 

gelen, 
Hâzâ yevm : Bu, şu, bunlar, gün, zaman, her zaman, 
Asir : Zorluk, sıkıntı, reddeden, müşkül, 

karmakarışık, 

Meâli 1: “Hakikatlere davet edeni bir hata içinde görürler. 

Hakikatleri görmemezlikten gelenler derler ki: Bunlar her za-

man sıkıntı verirler.” 



216

Meâli 2: “Onlar hakikate davet edenin eksiğini, hatasını 
ararlar, hakikat yolunda olanlara sıkıntı verirler, onları gör-
mezden gelirler.”

Kamer Sûresinin ilk sekiz âyetini incelediğimizde delillerle 
hakikatlerin ortaya konması vardır.

Ama cehalette kalanlar, kendi çıkarları için koşanlar, ha-
kikati anlamaktan uzaktırlar.

“Onlar hakikatleri yalanlarlar ve onlar kendi şahsi çıkar-
larına tâbi olurlar ve bütün varlıktaki istikrarlı işleyişi anla-
yamazlar.”

İşte Kâmil insanlar, Ay’ın hilalden dolunaya dönmesi gibi, 
adım adım hakikati delilleriyle ortaya koyarlar.

Şakk-ı Kamer demekle, hakikat ortaya çıktı, görülmeyen 
görüldü, bilinmeyen bilindi, denilmek istenmiştir.

Şakk-ı Kâmer denilen olay da budur.

Yâni hakikatin apaçık ortaya çıkması demektir.

Bu görüş bir kısmının kabul ettiği görüştür.

Bu görüşün akla daha yatkın olduğudur.

Çünkü Kur’ân’ı incelediğimizde mucize diye bir kelime yoktur.

Müellifler, âyet kelimesini mucize diye çevirmişlerdir.

Âyet; Allah’ı gösteren işaretler, deliller demektir.

Kur’ân’ı dikkatlice okursak, yeryüzünde ve gökyüzünde 
olan her şeyin âyet olduğu bildirilir. 

Câsiye Sûresi 3: “İnne fîs semâvâti vel ardı le âyâtin lil 
mûminîn.”

Meâli: “Muhakkak ki göklerde ve yerde ne varsa elbette 
müminler için âyettir.” 

Lokman Sûresi 31: “Elem tere ennel fulke tecrî fîl bahri bi 
ni’metillâhi li yuriyekum min âyâtih inne fî zâlike le âyâtin li 
kulli sabbârin şekûr” 



217

Meâli: “Göklerde olanların bir sonsuzluk içinde akıp gitti-
ğini görmez misin? O âyetlerini size her an gösterir. Allah’ın 
nimetlerini anlayanlar bilgelik içindedirler. İşte bu âlemdeki 
her şey, sabredenler, varlığın sahibini bilip teslim edenler için 
elbette bir âyettir.”

Yâ-Sîn Sûresi 33: “Ve âyetun lehumul ardul meyteh ahyey-
nâhâ ve ahrecnâ minhâ habben fe minhu yekulûn.”

Meâli: “Yeryüzü onlar için bir âyettir. Biz orada nutfeler-
den hayat vereniz ve ondan bitkiler, daneler çıkartırız. Böy-
lece onlardan beslenirler.”

Yâ-Sîn Sûresi 41: “Ve âyetun lehum ennâ hamelnâ zurriy-
yetehum fîl fulkil meşhûn.”

Meâli: “Onların zürriyetlerini dopdolu bilgilerle bir gen sis-
temi içinde taşıyıp aktarmamız da onlar için âyettir.” 

Bakara Sûresi: 164: “Vel ardı le âyâtin li kavmin yakılûn.” 

Meâli: “Ve yeryüzünde olan her şeyde, elbette akledip dü-
şünen insanlar için âyetler vardır.” 

Âyet; iz, işaret, alâmet, delil, sinyal, demektir. 

Evet, tüm kâinatta her şey bir âyettir.

Varlığın kendisi de, varlıktaki nitelikler de hep bir âyettir. 

Her bir âyet; bir işarettir, bir delildir, bir sinyaldir, bir izdir.

Bu iz bizi varlığın sahibine götürür. 

Her âyet, varlığın sahibini gösterir. 

Varlıkta bulunan, varlıktan akan her şey âyettir. 

Allah dediğimiz, inanıp da şahit olmadığımız o gizemi, an-
cak ve ancak âyetlerle, yâni varlıktaki işaretlerle anlayabiliriz. 

Yeter ki görünen varlığı inceleyelim, anlamaya çalışalım.

İşte görüldüğü gibi Kur’ân’da geçen âyet kelimesini mu-
cize diye çevirmek, Kur’ân’ın uslubuna göre doğru değildir.



218

İşte Şakk-ı Kâmer denilen, âyetlerle hakikati ortaya koyma 
mücadelesidir.

Kur’ân başından sonuna kadar, Allah ve O’nun hakikatle-
rini ortaya koyar.

İnkâr eden, yâni kendi inandığı aslı olmayan şeylerde ka-
lan, bir çıkar içinde hareket eden kimse ne kadar mucize gös-
terilirse gösterilsin, inanmaz, inanmak istemez.

Çünkü kendi inancına bağlanmıştır, oradan kopup haki-
kate meyledemez.

Bunu en güzel Mûsâ kıssasında görüyoruz.
Hazreti Mûsâ kavmine 12 mucize-delil ile yaklaştı.
Ama kavminin çoğunluğu Sâmirî’ye inandı, eski tapınma 

âdetlerine geri döndü.
İşte onun için Kâmil kimseler, ilmi delillerle halka yak-

laşmışlardır. 
Hakikatleri ortaya koymak için çırpınmışlardır.
İşte bu çırpınış “Şakk-ı Kamer” hakikatidir.



219

MUHARREM AYI

Muharrem Ayı kutsal bir ay diye bilinir. 

Bu ayda, Hazreti Hüseyin ve 72 masum öldürülmüştür.

Öldürülme günü âşûre günü denilen güne denk getirilmiştir. 

Muharrem ayı kutsal da diğer aylar kutsal değil midir?

Kimler bu ayı kutsal diye anlatır ve topluma bunu dayatır?

Kutsalık nedir, nasıl bir değer taşır?

Bir gün diğer günden daha kutsal olabilir mi?

Muharrem ayı Allah’ın ayı diye bilinir.

Peki diğer aylar kimin ayı?

Muharrem ayının onuncu günü yâni âşûrâ günü diye bi-
linen o günde, Kerbelâ denilen yerde Hazreti Hüseyin’in başı 
kesilmiştir. 

Hatta o masumların, Muharrem’in 10. gününe denk geti-
rilerek katledilmesi çok acıdır.

Hazreti Hüseyin ve yetmiş iki masumun, Muharrem ayı 
kutsaldır diyenler tarafından vahşice öldürülmesini çok iyi 
düşünmeliyiz. 

Kerbela denen yerde, o masumların aç bırakılması, susuz 
bırakılması ve Muharremin 10. gününe geldiğinde topluca sal-
dırılıp, o masumların öldürülmesi ve Hazreti Hüseyin’in kafa-
sının kesilmesi tarihi kayıtlarda yazılıdır.

Muharrem ayının onuncu gününü “âşûrâ” günü diye kut-
layan zihniyetler, Hazreti Hüseyin’i o gün öldürdüler, onun ve 
bazı masumların kafasını kestiler. 



220

O ay kutsaldır diyenler bunu çok iyi düşünmelidirler. 
Mekkeli müşrikler dediğimiz zihniyet, Allah’ı inkâr eden 

bir zihniyet değildi.
Onlar da Allah’a inanırlar ve tüm ibadetlerini yaparlardı.
Onlar, bazı ayların, bazı günlerin, bazı gecelerin kutsal ol-

duğuna inanırlardı.
Hacc onlar tarafından organize edilirdi.
Hazreti Muhammed öncesi, Muharrem ayı kutsal diye kut-

lanır ve Muharrem’in 10. günü âşûre yapılırdı.
Kâbe’nin örtüsünü, Muharremin 10. günü değiştirirlerdi.
Müşriklerin en kutsal günlerinden biri âşûre günü idi. 
Onun için Hazreti Hüseyin, Muharrem’in 10. günü şehit edildi.
Ve yezid’in o gün ”iki bayramı bir günde kutladık. Allah’a 

şükürler olsun Bedir’in intikamını bize nasip etti” dediği ta-
rihi kayıtlarda vardır.

Ve hâlâ bu toplum Muharrem ayını kutsal bilir ve bu ayda 
oruç tutulur.

Âşûre gününe kadar oruç tutulur. 
Bu güne “Âşura” denmesinin sebebi, Muharrem ayının 

onuncu gününe denk geldiğinden dolayıdır. 
Hazreti Muhammed öncesi, bu güne bu ismin verilmesi-

nin sebebi, o günde Allah, on peygamberine on değişik ikram 
ve ihsan ettiği içindir, diye bilinir. 

Bu ikramlar şöyle belirtilmektedir:
1. Allah, Hazret Mûsâ’ya âşûra gününde bir mucize ihsan 

etmiş, denizi yararak Firavun ile ordusunu sulara gömmüştür.
2. Hazreti Nûh gemisini Cûdi Dağının üzerine âşûra gü-

nünde demirlemiştir.
3. Hazreti Yûnus balığın karnından âşûra günü kurtulmuştur.
4. Hazreti Âdem’in tevbesi âşûra günü kabul edilmiştir.



221

5. Hazreti Yûsuf kardeşlerinin atmış olduğu kuyudan âşûra 
günü çıkarılmıştır.

6. Hazreti İsâ o gün dünyaya gelmiş ve o gün semâya yük-
seltilmiştir.

7. Hazreti Dâvûd’un tevbesi o gün kabul edilmiştir.

8. Hazreti İbrâhîm’in oğlu Hazreti İsmâîl o gün doğmuştur.

9. Hazreti Yakûb’un oğlu Hazreti Yûsuf’un hasretinden do-
layı kapanan gözleri o gün görmeye başlamıştır.

10. Hazreti Eyyûb hastalığından o gün şifâya kavuşmuştur.

Ne ilginç değil mi?

Hazreti Muhammed ile ilgili bir şey yok.

Neden acaba?

Hazreti Muhammed’i kabul etmeyenler, Hazreti Hüseyin 
ve yetmiş iki masumu öldürmüş olabilir mi?

Hazreti Hüseyin, neden Muharremin 10. günü şehit edildi.

Aşûra günü yalnız Mekkeli müşrikler tarafından değil, Haz-
reti Nûh’tan itibaren mukaddes olarak bilinir

Hazreti Muhammed öncesi, Araplar arasında Hazreti 
İbrâhîm’den beri mukaddes bir gün olarak bilinir ve oruç tu-
tuludu.

Yine hadis kitaplarında şöyle bir bölüm vardır. 

Buhari Savm 69. bölümde geçer. 

“Âşûrâ, Kureyş kabilesinin cahiliye döneminde oruç tut-
tuğu bir gündü.” 

Yine hadis adına aktarılanlardan biri şöyledir.

Bir zat Hazreti Muhammed’e geldi ve sordu: 

“Ramazan’dan sonra ne zaman oruç tutmamı tavsiye eder-
siniz?”



222

Hazreti Muhammed’in şöyle söylediği iddia edilir; “Muhar-
rem ayında oruç tut. Çünkü o, Allah’ın ayıdır. Onda öyle bir gün 
vardır ki, Allah o günde bir kavmin tevbesini kabul etmiş ve 
o günde başka bir kavmi de affedebilir.”

Hem Hazreti Muhammed öncesi cahiliye âdetlerinde vardı 
denir.

Hem de Hazreti Muhammed bu âdeti devam ettirdi denir.

Hem de denir ki Hazreti Muhammed, cahiliyeye karşı mü-
cadele etmiştir.

Varın artık siz düşünün, hangisi doğrudur diye?

Hazreti İbrâhîm, savaşların olduğu, eşkiyalar tarafından 
kabilelerin basıldığı dönemde, bu aylar kutsaldır diyerek sa-
vaşı engellemek istemiş olabilir mi?

Bu aylar kutsaldır diyen Hazreti İbrâhîm, asıl amacı kan 
dökülmesini engellemek olabilir mi?

Ama bu aylara kutsal diye inanmaya devam edenler, za-
limliklerinden hiç vazgeçmemiş olabilir mi?

Ve bunu kutsal diye bilenler, Fecr Sûresini böyle meâl et-
miş olabilirler mi?

Hazreti Muhammed öncesi, âşûre günü diye bilinen Mu-
harremin 10. günü Araplar tarafından oruç tutulurdu ve Mu-
harrem ayı, Allah’ın ayı diye bilinirdi. 

Onun için Hazreti Hüseyin, Mekkeli müşriklerin kutsal ayı 
olan Muharrem ayında ve kutsal günleri olan âşûre gününde 
katledilmiştir. 

Ve ne yazık ki, hâlâ bizim toplumumuz, Muharrem ayı kut-
sal der ve o ayda oruç tutar ve en acısı da Muharremin 10. gü-
nünü âşûre günü diye kutlarlar ve âşûre yaparlar. 

Muharrem ayı konusu, bu konulara ilgi duyanlar tarafın-
dan çok iyi düşünülmeli ve araştırılmalıdır.



223

O ayda, o ayın 10. günü Hazreti Hüseyin’in katledilmesini 
ve başının kesilmesini hiç unutulmadan, bu konu detaylı bir 
şekilde incelenmelidir.

Muharrem ayı kimlerin kutsalıdır en ince noktasına ka-
dar araştırılmalı ve ince ince düşünülmelidir.

Hazreti Hüseyin ve tüm ailesi neden o gün topluca öldü-
rüldü? 

Çok ama çok iyi düşünülmelidir.
Bir ay diğer aydan neden kutsal olsun.
Bir gün diğer bir günden niye kutsal olsun.



224

ÜÇ AYLAR

Haram aylar, kutsal aylar diye anılan ayların hikmeti nedir?

Haram aylar denilen aylar; Zilkade, Zilhicce, Muharrem ve 
Recep ayları diye bilinir. 

Kutsal aylar denilen aylar; Recep, Şaban, Ramazan ayları, 
diye bilinir.

Hemen şu soru sorulabilir.

Diğer ayların yanında bu aylar, Allah’ın indinde daha mı 
kutsaldır?

Toplumda üç aylar başladı, haram aylar başladı diye, oruç-
lar tutulur, ibadetler yapılır, zikirler çekilir, dualar edilir.

Üç aylar kutsal diye bilinir.

Hatta, Recep ayı Allah’ın ayıdır, Şâban Hazreti Muham-
med’in ayıdır, Ramazan ümmetin ayıdır, sözü söylenir durur. 

Peki, bu sözlerin aslı var mıdır?

Araştırmacıların tuttuğu tarihsel kayıtlara baktığımız za-
man, bunun aslının olmadığına ya da zayıf olduğuna rastlıyoruz.

Bazı araştırmacılardan tarihsel örnekler şunlardır:

Aslı yok diyen:

Resûlullah’a isnat edilen, “Receb Allah’ın ayıdır, Şâban be-
nim ayımdır, Ramazan ise ümmetimin ayıdır” rivâyetinin ise 
aslı bulunamamıştır. (Süyûtî, s. 114)

Zayıf diyenler: 

Receb ve şâban aylarının fazileti hakkında kaynaklarda 
mevcut rivâyetlerin çoğunun uydurma, önemli bir kısmının 



225

zayıf olduğunu ifade etmektedir. Resûl-i Ekrem’in receb ayı 
girdiğinde, “Allah’ım, receb ve şâbanı bize mübarek kıl ve bizi 
ramazana ulaştır!” şeklinde dua ettiği yolundaki rivâyet (Ta-
berânî, el-Muʿcemü’l-evsaṭ, IV, 189; Ebû Nuaym, VI, 269; ay-
rıca bk. Müsned, I, 259) zayıf kabul edilmektedir.

Araştırmalarda görüyoruz ki üç ayı diğer aylardan ayır-
mak doğru değildir.

Şöyle mantık yürütebiliriz ve doğru olmadığına ulaşabiliriz.

Recep, Allah’ın ayı ise, diğer aylar kimin ayı?

Recep, Şaban, Ramazan kutsal ise, diğer aylar kutsal de-
ğil midir?

Hazreti Muhammed’in, bu üç ayı diğer aylardan ayırması 
düşünülebilir mi?

“Her günü değerli bilin, ilim öğrenin, tefekkür edin, her 
gün çalışın, üretin, günlerinizi ziyan içinde geçirmeyin” di-
yen o güzel insan, üç ayı diğer aylardan, bir günü diğer gün-
den üstün gösterebilir mi?

“Siyahın beyaza, beyazın siyaha üstünlüğü yoktur, biriniz 
diğerinden üstün değildir” diyen o güzel insan, bir ayı diğer 
aylardan üstün tutabilir mi?

Araştırdığımızda anlıyoruz ki; Hazreti Muhammed öncesi 
de, haram aylar ve üç aylar kutsal biliniyordu.

Peki, neden üç aylara kutsal aylar denilmiştir?

Neden dört aya, haram aylar denilmiştir.

Bu aylarda savaşılmaz denilmiştir?

Bunu birileri düzenlemişse, belli ki niyeti insanların sa-
vaşmaması, birbirini öldürmemesidir.

Fakat ne yazık ki, Kur’ân meâllerinde, mantığa uymayan 
çevirilere rastlıyoruz.

Kur’ân’da; 



226

Öldürmeyin… 
Zulüm etmeyin…
Bir kişiyi öldüren tüm insanları öldürmüş gibidir…
Âyetlerine rastladığımız halde, bazı âyetlerde tam tersine 

rastlayınca, düşünmeden edemiyoruz.
“Bu haram aylar çıkınca, müşrikleri nerede görürseniz öl-

dürün” ne demektir?
Bu aylarda, savaşmak, öldürmek, zulüm etmek yasak edi-

lip, bu aylar çıktıktan sonra öldürmenin serbest bırakılması 
nasıl olabilir?

Böyle yapılan meâller doğru mudur?
Şimdi Tevbe Sûresi 5. âyeti inceleyelim.
Tevbe Sûresi 5: 

فإَذَِا انسَلخََ الأشَْهرُُ الْحُرُمُ فاَقْتلُوُاْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ 
وَجَدتُّمُوهمُْ وَخُذُوهمُْ وَاحْصُرُوهمُْ وَاقْعُدُواْ لهَمُْ كُلَّ 

كَاةَ فخََلُّواْ  لاةََ وَآتوَُاْ الزَّ مَرْصَدٍ فإَنِ تاَبوُاْ وَأقَاَمُواْ الصَّ
حِيمٌ سَبيِلهَمُْ إنَِّ اللهَّ غَفوُرٌ رَّ

Fe izânselehal eşhurul hurumu faktulûl muşrikîne haysu 
vecedtumûhum ve huzûhum vahsurûhum vakudû lehum kulle 
marsad fe in tâbû ve ekâmûs salâte ve âtûz zekâte fe hallû se-
bîlehum innallâhe gafûrun rahîm

Fe izâ inseleha : Artık, değiştirme, sona erdiği, geçtiği 
zaman, sıyrılma,

El eşheru : Şehir, ay, bir şeyi ortaya çıkarmak, 
El hurumu : Haram, kutsal olan, yasak, 
Fe utkulu : Ortadan kaldırın, yok edin, 
El müşrikîn : Ortak koşma hâli, müşriklik, Allah’a 

ortak koşmak, 



227

Haysu vecedtumû hum : Nerede, nasıl, burada, rastlama, o 
hale girme, bulma, 

Ve huzû-hum : Sarma, çekmek, alma, yakalama, 
anlatma, onlar 

Ve uhsuru hum : Kuşatın, muhasara edin, mücadele, 
daraltma, onlar 

Ve ukudu lehum : Oturmak, beklemek, onlar, 
Kulle marsad : Hepsi, gözlemleme, seyretme,
Fe in tâbû : Böylece, eğer, tövbe etme, 
Ve ekamû es salâte : Her an salât üzere olmak, Hakk’a 

bağlılık, 
Ve atu ez zekâte : Temizlenmek, kendindekini 

paylaşmak, 
Fe hallu sebile-hum : Öyleyse, bırakma, o halde, yoksun, 

onların yolu,
İnne Allâh gafur : Muhakkak ki Allah, mağfiret, 

tertemiz lütuflar sunan, 
Rahîm : Rahîm olan, varlığı özünden var 

eden, 

Meâli: “Böylece ortaya çıkan o kutsal olan hakikatleri an-
layıp, cehalet hâlinden sıyrılıp çıktığınız zaman; artık ortak 
koşma hallerinizi yok edin ve o halde olanlarla nerede olursa 
olsun hakikatler ölçüsüyle mücadele edin ve onları hakikatlere 
çekin ve onlarla hakikatlerle mücadele edin, o halde olanların 
hepsini bekleyin gözlemleyin. Sonra da eğer fenalara dönme-
mek üzere tövbe ederlerse ve temizlenme içinde olup kendile-
rindekini paylaşırlarsa ve her an Hakk’a bağlılık şuuru üzere 
olurlarsa, o zaman onları Hakk yoluna bırakın. Muhakkak ki Al-
lah lütuflarını tertemiz sunandır, varlığı özünden var edendir.” 

Diğer meâllerden örnekler verelim.

Diyanet Meâli: Haram aylar çıkınca bu Allah’a ortak ko-
şanları artık bulduğunuz yerde öldürün, onları yakalayıp hap-
sedin ve her gözetleme yerine oturup onları gözetleyin. Eğer 



228

tövbe ederler, namazı kılıp zekâtı da verirlerse, kendilerini 
serbest bırakın. Şüphesiz Allah çok bağışlayıcıdır, çok mer-
hamet edicidir.

Elmalılı Hamdi Yazır Meâli: Şu haram aylar bir çıktı mı ar-
tık o müşrikleri nerede bulursanız öldürün, yakalayın, hapse-
din ve bütün geçit başlarını tutun. Eğer tevbe ederler ve na-
maz kılıp zekatı verirlerse onları serbest bırakın. Muhakkak 
ki, Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.

Mehmet Okuyan Meâli: Haram aylar çıkınca (antlaşmayı 
bozan) o müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün; onları yaka-
layın; onları hapsedin ve onları her gözetleme yerinde otu-
rup bekleyin! Tevbe eder, namazı kılar, zekâtı da verirlerse 
artık yollarını serbest bırakın! Allah çok bağışlayandır, çok 
merhametlidir.

Hemen hemen tüm müellifler: “Haram aylar çıkınca, Al-
lah’a ortak koşanları artık bulduğunuz yerde öldürün” diye 
meâl etmişlerdir.

Allah başka bir âyetinde öldürme diye bildiriyorsa, iki meâl 
çatışıyorsa, bunu çok iyi düşünmeliyiz.

Mâide Sûresi 32: “Bir kişiyi öldüren, sanki tüm insanları 
öldürmüş gibi olur.”

İsrâ Sûresi 33: “Ve lâ taktulûn nefs elletî haram Allâh-Al-
lah öldürmeyi yasak kıldı.”

Müşrikleri öldürmek değil, kişinin kendindeki müşrikliği 
yok etmesi, insanlığa bildirilmiş olabilir mi?

Kur’ân; kendinizdeki müşrikliği yok edin mi diyor?
Yoksa müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün mü diyor?
El takısı ile başlayan Arapça kelimeler, bir nitelik mi be-

lirtir, bir zamir midir?
Müşriklik nedir, müşrik nedir?
Kur’ân’da müşrikleri öldürün diye yapılan meâl doğru mudur?



229

Bir kişinin müşrik olup olmadığına kim karar verecek?

Bugün müşrik olan, yarın hatasını anlayıp dönerse, ona 
bu imkân verilmeyecek mi?

Birilerini müşrik ilan eden, kendisi müşrik olabilir mi?

Kur’ân’ı Kerim’de; Tevbe Sûresi 5. âyette “faktulûl muş-
rikîne” âyetinin meâli; müşrikleri öldürün diye yapılmaktadır.

Ve diğer âyetlerde de benzeri çeviriler yapılmaktadır

Aslında bu çeviriler, merhamet kitabı olan Kur’ân’a uy-
gun mudur?

Önce bazı âyetleri inceleyelim.

Tevbe Sûresi 5: “Fe katale el muşrikîne.”

Diyanet Meâli: “Artık müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün.”

Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “Artık ortak koşma hallerinizi yok 
edin.”

Nisâ Sûresi 89, Diyanet: “Eğer yüz çevirirlerse onları tu-
tun, bulduğunuz yerde öldürün, onlardan dost ve yardımcı 
edinmeyin.”

Nisâ Sûresi 89, Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “Artık onları uyarın 
ve o hallerde olduğu müddetçe onların kendilerine yazık et-
tiğini ve onların bir dostu olamayacağını ve yardımcıları da 
olamayacağını anlatın.” 

Enfâl Sûresi 12, Diyanet: “Ben inkâr edenlerin kâlblerine 
korku salacağım, artık vurun onların boyunları üstüne, vu-
run her parmağına.”

Enfâl Sûresi 12, Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “Hakikatleri gör-
memezlikten gelip örtenler ise kâlblerinde bir tedirginliği ta-
şırlar. Böylece onların üzerlerinde, meşakkatli bir hâlin et-
kisi vardır ve tüm o halde olanlarda o etkinin izleri vardır.” 

Meâlleri incelediğimizde, “el müşrik” kelimesini, müşrik-
ler diye çeviriyorlar.



230

Oysa “El” takısıyla yazılan her kelime, kelimenin niteli-
ğini belirtir.

Yâni; müşriklik, münafıklık, kâfirlik, gibi.
Müşriklik başka şeydir, müşrikler başka şeydir.
Müşriklik; ortak koşmak demektir, ortak koşanlar demek 

değildir.
Müşrik dendiğinde, Allah’a ortak koşmak diye anlaşılmalıdır.
Müşriklik kişinin kendinde olan bir düşünce yapısıdır.
Kur’ân, nitelik olarak seslenir.
Her kişinin kendine seslenir.
Her kişinin kendinde olan batıl duygu ve düşüncelerin kal-

dırılmasını tavsiye eder.
Ama ne hikmetse meâller, sanki Müslümanları inanan, di-

ğerlerini kâfir, müşrik, münafık ilan eden ve onları gördüğünüz 
yerde öldürün diyen bir çeviri kitabı olarak karşımıza çıkıyor.

Böyle çeviriler doğru olabilir mi?
Kur’ân, tüm Dünya insanlarına seslenir. 
Ve müşriklik, münafıklık, kâfirlik gibi hallere düşmeyin 

diye uyarır.
Yoksa, müşrikleri, münafıkları öldürün diye seslenmez.
O zaman Kur’ân’ın evrensel rahmetinden bahsetmek müm-

kün değildir.
Enbiyâ Sûresi 107: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka 

bir şey için göndermedik.” 
Bu âyet bile Kur’ân’ın evrensel bir rahmet kitabı olduğu-

nun en güzel delilidir. 
Âyette her kişiye;” kendinizdeki müşriklik, münafıklık, kâ-

firlik hallerinizi yok edin” uyarısı vardır.
Yoksa müşrikleri bulun da, nerede bulursanız hemen öl-

dürün diye yapılan meâl Kur’ân’ın rahmetine uygun düşmez. 



231

Kişi düştüğü gafletten dönmesi için, ömür boyu ona za-
manı vardır.

Kur’ân’a göre müşrikliğin ne olduğunu anlamaya çalışmalıyız.
Müşrik: “Şe-ri-ke, şirk” kelime kökünden gelmektedir. 
Şerike ortak olmak demektir. 
“Senin de var benim de var” anlamındadır. 
“Şirket” de bu kökten gelir. 
Yâni ortaklık. 
Yâni müşrik; ortak koşan anlamında kullanılır.
Yâni, Allah’a ortak çıkaran anlamındadır.
Yâni, Allah’a ait olan vasıfları ama kendimize ama bir baş-

kasına isnad etmektir.
Yâni, Allah’ın yarattığı bir kula ya da kendimize ulûhiyet 

isnad edilmesidir.
Müşrik Allah’a inanan, tüm ibadetlerini yerine getiren 

kimsedir.
Bunu Kur’ân’da en güzel bir şekilde görüyoruz.
Bazı örnekler verirsek: 
Zuhruf Sûresi 9: “Doğrusu onlara, gökleri ve yerleri kim 

yarattı diye sorduğunda, elbette varlığın yüce sahibi, ilmin sa-
hibi olan onları yarattı, derler.” 

Zümer Sûresi 38: “Eğer onlara gökleri ve yeri kim yarattı 
diye sorsan, elbette Allah derler.”

Ankebût Sûresi 63: “Eğer onlara; gökten yağmuru indiren, 
böylece topraktan hayat veren, sonra da oradan nutfeler çıka-
ran kimdir, diye sorsan, elbette Allah derler.” 

Evet, müşrik Allah’a inanır ve ibadetlerini yapar.
Ama Allah’a ait olan sıfatları, yücelikleri, sıfat boyutunda 

değerlendirir ve bu yücelikleri Allah’ın zâtının yanında, ken-
dine ya da bir kula da uygun görür.



232

Bu duruma; Allah’a ait olan sıfatlardan, yüceliklerden iki 
örnek verirsek;

Alîm, ilmin sahibi, ilmiyle var eden

Azîz, tüm değerlerin yüce sahibi 

Allah’ın alîm ismi, sıfatı, yüceliği vardır.

Allah’ın azîz ismi, sıfatı, yüceliği vardır.

Alîm; ilmin sahibi demektir, varlıkta satır satır yazılı olan 
ilim Allah’a aittir. 

Kişi varlıktaki ilmin sahibi olamaz.

Kişi zerre kadar varlığa ilim cihetinde bir şey yazamaz.

Eğer biz; kendimizi veya bir kişiyi alîm olarak görürsek 
müşrik durumuna düşmüş oluruz.

Yâni diyoruz ki; Allah’ım sen alîmsin evet ama bak bu ku-
lun da alîm. 

İşte biz Allah’a ortak var ediyoruz.

Biz kişiye; Kâmil, Ârif, Ricâl, Talebe diyebiliriz.

Ama alîm dediğimizde, müşrik oluyoruz.

Çünkü alîm olan Allah’tır.

İşte âyette Allah; bu hâlinizi yok edin, müşriklik duru-
muna düşmeyin diyor.

Yoksa gidin müşrik bulun öldürün demiyor. 

Eğer biz kendimizi veya birini azîz görürsek, yine Allah’a 
ortak koşarız.

Oysa, Azîz olan her varlıkta tüm yüceliğiyle kendini gös-
teren yalnızca Allah’tır.

Hiçbir insan, hiçbir varlıkta var olan yüceliği oraya koy-
muş değildir.

Evet, anlıyoruz ki müşriklik, Allah’a ortak çıkarmak de-
mektir.



233

Ama kendini ama birini Allah’ın yanına yücelik isnat ede-
rek koymak demektir.

İşte, Tevbe Sûresi 5. âyette “faktulûl muşrikîne” âyetinde 
çok muhteşem bir uyarı ile”tüm müşriklik hallerinizi yok edin” 
uyarısı vardır.

Yoksa müşrikleri öldürün değil.

Çünkü Kur’ân’ı iyi incelersek herkes her gün, her an, müş-
riklik durumuna düşer.

Amaç bunu anlamak ve bundan dönmektir.

Yoksa birilerinde müşriklik arar, onları öldürmeye kalkar-
sak, Dünyada bir tek insan kalmaz.

İşte bizler her an gaflete düşebiliriz.

Allah bizlere âyetinde bu gaflet hallerine düşmemeye dik-
kat edin diye uyarıyor.

Gaflete düşen insan her an hata yapabilir, zulüm meydana 
getirebilir.

Allah bizim her an şuurlu olmamızı tavsiye ediyor, müş-
riklik, münafıklık, fasıklık, kâfirlik gibi durumlara düşmeme-
mizi tavsiye ediyor.

Kur’ân bir rahmet kitabıdır. 

Her bireyin bu rahmeti anlamasını ister.

İşte üç aylar denilen aylar, müşriklerin de kutsal aylarıdır.

Mekkeli müşriklerde de ve daha öncesinde de, üç aylar kut-
saldır bahsine rastlıyoruz. 

Tarihsel olarak araştırdığımızda, Hazreti İbrâhîm’e kadar 
gittiğine rastlıyoruz. 

Bu ayları tarihte ilk başlatanın, Hazreti İbrâhîm olması 
kuvvetle muhtemeldir.

Hazreti İbrâhîm; insanların her gün savaştığı, her gün bir-
birini öldürdüğü bir dönemde kutsal aylar diyerek insanların 



234

dört ay birbirini öldürmesini, savaş yapmasını engellemiş ola-
bilir mi?

Hazreti İbrâhîm’in bu ayları kutsal ilan ederek, savaş yap-
manın, öldürmenin, zulüm etmenin haram olduğunu ilan et-
mesiyle bu aylar oluşturulmuş olabilir mi? 

Ve savaşmamayı on iki aya yaymak istemiş olabilir mi?
Buradaki maksat, barış ve huzurun oluşturulması gayretidir. 
Ve bu gayretin on iki aya yayılmasıdır. 

Hazreti İbrâhîm’den sonra da devam eden, kutsal deni-
len bu aylarda, kimse kimseye saldırmaz, hiçbir varlığa bile-
rek zarar verilmezdi. 

Hatta kişi babasının katilini görse bile, bu aylar kutsal de-
yip ona saldırmazdı.

İncelediğimizde görüyoruz ki, Hazreti İbrâhîm’in ana mak-
sadı barış ve huzuru yâni İslam’ı oluşturma gayesidir. 

Hazreti İbrâhîm’in evi ve okulu olan “Kâbe” okulunda, ken-
dini bilme eğitimleri veriliyordu.

Bunun ispatı Hacc Sûresi 27. âyettir “Yetûke-Sana gelsinler.”
Hacc Mekke’deki Kâbeye gitmek değildir.
Kâbe’deki Hazreti İbrâhim’e gitmektir.
Yâni devrin Mürşid’i Kâmil’ine gitmektir. 
Okula gitmekte ki maksat, orada olan öğretmen içindir.
Yoksa binanın kendisi için değil.
Hacc Sûresi 27: “Allah’ı tanımak için arayışta olan insan-

lara ilan et. Toplumda ileri gelenler ya da bir zayıflık içinde 
olanların hepsi, bir tasa içinde inceden inceye araştıranların 
hepsi sana gelsinler.”

Devrin Müşid-i Kâmil’i Hazreti İbrâhîm’di.
Ona gitmekteki maksat, ondan alınan eğitimle, kendini bil-

mek, Allah hakikatine ermekti.



235

Hazreti İbrâhîm;

Putlarımızı kırmayı,

Gözlemlemeyi, sorgulamayı, aramayı, 

Düşünmeyi, akletmeyi,

Görünen varlığın nasıl yaratıldığını, 

Doğanın nasıl şekillendiğini, 

Nereden gelip nereye gittiğimizi, 

Ölüm gerçeğinin ne olduğunu, 

Hepimizi var eden ve her an hepimizde olan ilâhi kudreti, 

İnsanlığın selametinin yolunu, 

Ve bunlar gibi insanlığın hayrına olan birçok güzelliği in-
sanlığa sundu. 

Hazreti İbrâhîm, kötülükler bitsin, zulüm bitsin, huzur gel-
sin diye mücadele etti.

Üç ayların oluşturulma sebebinin altında, savaş olmasın, 
kan dökülmesin mücadelesi yatıyordu.

Üç aylardan tüm yıla, barışın yayılması mücadelesi verildi. 

Hazreti İbrâhîm, gece gündüz insanlığın huzuru için çalıştı. 

Anlıyoruz ki haram aylar, üç aylar, Hazreti İbrâhîm’in, in-
sanların birbirlerine zulüm etmesini sona erdirme gayretidir. 

Yoksa bir ay diğer aydan, üstün değildir, faziletli değildir.

Bir gün diğer günden, üstün değildir, faziletli değildir.

Allah’ın indinde her an, her gün kutsaldır.

Her anımızı kıymetli bilmeliyiz.

Her günümüzü ilim, irfan içinde geçirmeliyiz.

Aklımızı gönlümüzü, hurafelerden, asılsız şeylerden temiz-
lemeye gayret göstermeliyiz.

İyi insan olmaya çalışmalıyız.



236

Her gün, varlığın hakikatlerini anlama gayreti içinde ol-
malıyız. 

Allah’a dua günü, ibadet günü diye bir kısıtlama olmamalıdır. 

Her an Allah’a dua da edebiliriz, ibadet de edebiliriz.

3 aylar, kutsal aylar nedir?

Allah’ın diğer ayları kutsal değil midir?

Neden 3 aylara kutsal aylar denmiştir?

Bunu düzenleyen kimse neyi amaçlamış olabilir?
Tarihte 3 aylar ilk ne zaman karşımıza çıkıyor?
3 ayların kutsal olarak düzenlenmesinin altında nasıl bir 

maksat yatıyor? 
3 ayları yâni haram ayları, yâni kutsal ayları nasıl değer-

lendirmeliyiz?
3 ayların altında nasıl bir mesaj yatıyor?
Haram aylar, kutsal aylar denilen 3 aylarda savaş yasak ol-

duğu için bu aylara kutsal aylar ya da Haram aylar denilmiştir.
Kur’ân da; “Öldürmeyin” “Zulüm etmeyin” “Bir kişiyi öl-

düren tüm insanları öldürmüş gibidir” âyetleri olduğu halde…
“Bu haram aylar çıkınca müşrikleri nerede görürseniz öl-

dürün” ne demektir?
Bu aylarda, savaşmak, öldürmek, zulüm etmek yasak edil-

miştir.
Zilkâde, Zilhicce, Muharrem, Receb, aylarında savaş yap-

mak, öldürmek, zulüm yapmak yasak edilmiştir. 
Kâmil insanlar ne güzel bir uygulama oluşturmuşlar.
İnsanlık dört ay da olsa, birbirine saldırmayacak, zulüm 

kesilecekti.
Belki insanlık bu dört aydan nasip alır, bunu on iki aya, 

bir ömre yayabilirdi. 
Kâmil insanların asıl gayesi de bu idi.



237

Mekkeli müşriklerde de ve daha öncesinde de bu 3 ayları 
görüyoruz. 

Tarihsel olarak araştırdığımızda Hazreti İbrâhîm’e kadar 
gittiğine rastlıyoruz. 

Savaşın, kavganın, saldırmanın, öldürmenin yasak edil-
diği bu aylara 3 aylar, haram aylar, kutsal aylar, yasak aylar 
denilmiştir.

Bu aylar, Kâmeri aylardandır. 
Bu ayları tarihte ilk başlatanın, Hazreti İbrâhîm olması 

kuvvetle muhtemeldir.
Tarihsel olarak incelediğimizde, bu ayları düzenleyenin 

Hazreti İbrâhîm olduğuna rastlıyoruz. 
Hazreti İbrâhîm; insanların her gün savaştığı, hen gün 

birbirini öldürdüğü bir dönemde kutsal aylar diyerek insan-
ların 4 ay birbirini öldürmesini, savaş yapmasını engellemiş 
olabilir mi?

Hazreti İbrâhîm’in bu ayları kutsal ilan ederek, savaş yap-
manın, öldürmenin, zulüm etmenin haram olduğunu ilan et-
mesiyle bu aylar oluşturulmuş olabilir mi? 

Buradaki maksat, barış ve huzurun oluşturulması gayretidir. 
Ve bu gayretin 12 aya yayılmasıdır. 
Hazreti İbrâhîm’den sonra ortaya çıkan kutsal denilen bu 

aylarda, kimse kimseye saldırmaz, hiçbir varlığa bilerek za-
rar verilmezdi. 

Hatta kişi babasının katilini görse bile, bu aylar kutsal de-
yip ona saldırmazdı.

İncelediğimiz de görüyoruz ki Hazreti İbrâhîm’in ana mak-
sadı “Barış ve huzur”u yâni “İslam”ı oluşturma gayesidir. 

Hazreti İbrâhîm’in evi ve okulu olan “Kâbe” ve çevresinde 
Hazreti İbrâhîm, o kutsal aylarda insanlara kendini okumayı, 
yâni kendini bilmeyi öğretiyordu.

Kâbe okulunda Hazreti İbrâhîm:



238

Kendini bilme eğitimleri veriyordu.
Varoluşu ve var edeni düşünmenin bilgilerini sunuyordu.
Varlığın işleyişini, varlığın birbiriyle bağını insanlara öğ-

retiyordu. 
Varlığın birbiriyle kardeş olduğunu anlatmaya çalışıyordu.
Tevhîd hakikatini insanlığa sunuyordu.
Yâni Allah’ın birliğini insanlara sunuyordu.
İslâmın hakikatini tüm insanlığa bildirmeye çalışıyordu.
Gönüllere huzuru hissettirmeye çalışıyordu.
Hazreti İbrâhîm; savaşmayı, öldürmeyi, zulüm etmeyi dur-

durmaya çalışıyor, insanların barış ve huzur içinde yaşaması-
nın temellerini oluşturmaya çalışıyordu. 

3 aylar, Haram aylar dediğimiz oluşumu iyi okumaya ça-
lışmalıyız.

Asıl maksadı anlamadığımız müddetçe 3 aylar, içi boş bir 
âdetten başka bir şey hâline gelmez.

Hazreti İbrâhîm, gece gündüz gönüllere islamı yâni barış 
ve huzuru yerleştirmeye çalışmıştır. 

Bunu üç aydan on iki aya yaymaya çalışmıştır.
Gönüller “İslam” olursa, kimse kimseye zerre kadar za-

rar veremez.
İşte anlıyoruz ki 3 aylar, Hazreti İbrâhîm’in insanların bir-

birlerine zulüm etmesini sona erdirme gayretidir. 
Bir ayı diğer aydan kutsal bilmemeliyiz.
Muharrem ayı diğer aylardan kutsaldır dememeliyiz.
Diğer ayları ve onların önemini yok saymamalıyız.
Muharrem ayının hakikati nedir?
Neden haram kelimesi burada geçer?
İnsana haram olan şey nedir?
O ayda yasak olan şeyler nedir?



239

Bu ayı oluşturan Kâmil kişi, insanlığa ne mesaj sunmak 
istemiştir?

Muharrem Ayı’nın 10. günü ne oldu?
Cânım Hazreti Hüseyin o gün şehit edildi.
O gün onun başı acımasızca kesildi.
O gün nice canlar yandı.
O gün acımasızca oklar atıldı.
O gün kanlar döküldü.
O gün için Hazreti Muhammed gözyaşı dökmüştü.
O günü kutsal bilenler, o gün Hüseyin’i şehit ettiler.
Hüseyin ile birlikte yetmiş iki kişiyi şehit ettiler.
Bunu, o günü kutsal bilenler, o gün yaptılar.
O gün, Mekkeli müşriklerin kutsalı idi, bayramı idi.
O gün, Hüseyin ile birlikte yetmiş iki eri öldürdüler diye 

kutlama yaptılar.
Ey kardeşim! Şimdi düşün.
Sen neyin kutlamasını yapıyorsun?
Muharremin 10. günü neyin kutsalı bir düşün.
Mekkeli müşrikler o gün 10 mucize oldu dediler.
Hazreti Muhammed’i kabul etmeyenler, Hazreti Hüseyin 

ve yetmiş iki masumu öldürmüş olabilir mi?
Çok iyi düşünelim. 
Neden Hazreti Hüseyin’e ve evlatlarına, Muharremin 10. 

günü zulüm edildi?
Muharremin 10. günü neyin kutsalı?
Muharrem ayı kimlerin kutsalı?
Muharrem ayı 10. gün kimlerin kutsalı?
Âşûrâ günü kimlerin kutsalı?
Bir ay, diğer aydan daha kutsal olabilir mi?
Bir gün, diğer günden daha kutsal olabilir mi?
Bir an, diğer bir andan kutsal olabilir mi?



240

Muharrem ayı Allah’ın ayı diye bilinir.
Peki diğer aylar kimin ayı?
Hazreti Hüseyin ve yetmiş iki masum neden Muharrem 

ayının 10. gün şehit edildi?
Yetmedi neden başlar kesildi?
Yetmedi neden şükür namazları kılındı?
Neyin intikamı idi bu?
Nasıl bir kindi ki bu, o masumlar günlerce aç bırakıldı, su-

suz bırakıldı ve Muharremin 10. günü, o gün geldiğinde top-
luca saldırılıp, o masumlar öldürüldü, başlar kesildi. 

Neden Muharrem ayı 10. güne denk getirildi?
Neden yezid “İki bayramı da bir arada kutladık çok şü-

kür” dedi?
Hazreti Hüseyin ve yetmiş iki masumun, Muharrem ayı’nın 

10. günü olan âşûrâ günü, şehit edilmesi tesadüf müydü?
Yoksa o gün kutsal diye, o güne denk getirilen bir plan mıydı?
Hazreti Hüseyin ve masumları katleden zihniyetin şöyle 

söylediği hep söylenir: “Öğlen namazı kazaya kalacak çabuk 
tutun elinizi.” 

Yâni bir an önce hepsini öldürün öğlen namazını kaçır-
mayalım.

Ne kadar ilginç değil mi?
Hâlâ toplumda âşûrâ günü diyerek, bayram kutlaması yapılır.
Ve toplum hiç düşünmeyecek, anne babadan gördüğü şe-

kilde inanır, atalardan gördüğü şekilde âdeti devam ettirir.
Tarihte bugün, âşûrâ günü neler olmuştu? 
Hicrî 10 Ekim 680’de, bugünkü Irak sınırları içindeki Ker-

belâ şehrinde âşûrâ günü denen günde, Hazreti Hüseyin ve 72 
masum neden katledildi? 

Başlar neden kesildi?



241

Başlar kesilerek yezid’in önüne getirilip, âşûrâ günü kut-
lanmıştı.

Abdestini alan yezid, “Allah’ım sana şükürler olsun bana 
bu günü nasip ettin, iki bayramı bir arada verdin” diye dua et-
miştir, diye kayıtlarda vardır. 

Yezid, elindeki değnekle, önüne getirilen Hazreti Hüse-
yin’in kesik başına dürtüp duruyordu. 

Bunu gören Hazreti Zeyd ü’bnü Erkam:
- “O değneği kaldır! Rasûli Ekrem’i bu yüzü öperken gör-

düm” diyerek ağlamaya başladı. 
Yezid bu ihtiyara neden zulmetti?
Başka bir rivâyette bu olay, caminin içinde olur, yezid ona 

karşı çıkan kişiyi hemen astırdı denilir. 
Ve Yezidin o gün ”iki bayramı bir günde kutladık, Allah’ım 

şükürler olsun bedir’in intikamını bize nasip ettin” dediği ta-
rihi kayıtlarda vardır.

Hazreti Muhammed ve evlatlarına bu öfke bu kin neydi?
Bu nasıl bir kindi?
Bu nasıl bir öfkeydi?
Yezidin babası muaviye de Hazreti Ali’yi bir planla öldürt-

medi mi?
Ve muaviye, Hazreti Ali’ye yakın olanları öldürtmedi mi? 
Hâlife olabilmek için her şeyi yapmadı mı?
Cafer-i Sadık’tan şöyle bir nakil vardır: 
Hazreti Hüseyin’in kesik başı, muaviyenin oğlu olan yezi-

din huzuruna getirilir. 
yezid bunu bir bayram içinde kutlamıştır.
Hazreti Zeynel Abidin ile Hazreti Ali’nin kızı Hazreti Zey-

neb’i de meclise getirdiler. 
Zeynel Abidin’in elleri ve ayakları zincirlerle bağlı idi.



242

Bir rivâyette de Zeynel Abidin burada yoktu. Yalnızca Haz-
reti Zeynep vardır. 

Zeynel Abidin, Hazreti Hatice annemizin kabilesi olan Evs 
ve Hazrec kabileleri olan Türkmen kabilelerinin atlıları tara-
fından Kerbela’dan bir gece önce gizlice alınıp Horasan’a gö-
türüldüğü aktarılır.

Başka bir rivâyette ise; Hazreti Muhammed’e yakın bir Mu-
sevi ailenin Zeynel Abidin’i sakladığı aktarılır.

Bunlardan en gönüle uygun olanı, Türkmen atlıların Zey-
nel Abidin’i Horasan’a götürdüğüdür.

Çünkü Tevhîd, Horasan’dan yayılmaya devam etmiştir. 
Horasan erenleri dediğimiz kâmil insanlar oradan yayıl-

mışlardır. 
Eğer Zeynel Abidin de Kerbela’da olsaydı o da acımasızca 

öldürülürdü. 
Çünkü orada çocuklar dâhil yetmiş iki masum öldürüldü 

ve bazılarının kafası kesildi.
Hazreti Hüseyin’in mübarek başını kestirten yezid daha 

sonra 18 ehli beytin başını önüne getirtti. 
Ve Hazreti Zeyneb’i huzuruna getirterek, Hazreti Zeyneb’e; 

“Babanı öldüren Allah’a hamdolsun, Allah’ın, senin ehli bey-
tini ne hale getirdiğini görüyor musun?” dedi.

Hazreti Zeynep, yezide: “Onlara nasıl kıydın, sen zalim-
sin” dedi. 

yezid: “Onları Allah öldürdü, fâili Allah’tır” dedi. 
Evet, kendini Müslüman sayan o günün müşriklerinin din 

ve kader inancı buydu. 
Allah ezeli kaderde ne yazdıysa o olur inancını taşıyor-

lardı, aynen anne babalarından öğrendiği şekliyle inanırlardı.
Evet, kendini Müslüman sayan o günün müşrikleri ve ye-

zid aynen böyle inanıyordu.
Fiil, fâil hakikati bilinmiyordu.



243

Kötülük de yapılsa fâili Allah deniliyordu.
Oysa bedenlerde olan işleyiş fiil idi.
O fiile dayalı kişilerin yaptığı eylemler amel idi.
İnsanın ameli ya Sâlih amel idi, ya zalim amel idi.
Bu incelikleri anlamak dinin temeli idi.
Hazreti Muhammed zamanı ve öncesi o günün insanları 

da, inançlarına, ibadetlerine çok düşkündüler.
Bunu İbn Habîb’in, Muhabber kitabında görüyoruz. 
“ Çünkü namaz Mekkelilerin bildiği bir şeydi.” (Ebu Muslim)
Amr bin Hişam da ( Ebu Cehil diye bilinen kişi), Ebuzer Gi-

fari de cahiliye döneminde namaz kılmaktaydılar. 
Hazreti Muhammed’in çağrısı neydi ki birini can düşmanı 

diğerini can dostu yaptı?
Sadece namaz değil; hacc, oruç, abdest, gusl, cenaze na-

mazı, cuma toplantısı (yevmul arube, arapların günü) kırkta 
bir zekat, kısas, el kesme, sopa vurma, bir Allah’a inanma, 
Âdem’i, Nûh’u, Hûd’u, İbrâhîm’i, İsmâil’i, Hacer’i saygıyla anma, 
örtünme, sakal, cübbe, sarık vs. bugün İslam’da ne kadar ri-
tüel (nusuk), ahkam, şekil, şemal ve itikat varsa hepsine sa-
hipti o günün Arapları.

Lütfen düşünelim, ne değişti, aynı inançlar aynı şekilde 
devam etmiyor mu?

Kader inancı bugün de aynı şekilde inanılmaya devam et-
miyor mu?

Evet, Muharrem ayının 10. günü, yâni âşûrâ günü Hazreti 
Hüseyin ve yakınları, yezid’in o güne denk getirilmesi planı 
ile katledildi.

Bu neden yapıldı lütfen iyi düşünelim.
Kerbela’yı yaptıran yezid’in babası da Hazreti Ali’yi ve 

Hazreti Hasan’ı ve Hazreti Muhammed’i seven onlarca kişiyi 
öldürtmüştü.



244

Büyük annesi hind de Hazreti Muhammed’e olan kinini 
hiç kaybetmemiş.

Uhud muharebesinde Hazreti Hamza’yı mızraklatmış ve 
karnını yarmış, organlarını parçalamıştır.

Hind’in babası olan İbni Ümeyye, kardeşleri ve oğulları 
Hazreti Muhammed’i Bedir’de öldürmek için saldırmışlardı.

Neydi bu kin, neydi bu nefret 
Neydi bu acımasızca olan ölümüne saldırı.
Lütfen düşünelim, lütfen araştıralım.
Muharrem ayı kimlerin kutsalı?
Âşûrâ günü kimlerin kutsalı?
Hazreti Hüseyin ve yetmiş iki masum, neden âşûrâ günü 

şehit edildi?
Acaba bunu kutlayanlar bu katliama bilmeden de olsa or-

tak olmuş olmuyorlar mı?
Atamdan böyle gördüm diye, ben de hiç düşünmeden böyle 

yapmak mecburiyetinde miyim? 
Lütfen çok düşünelim ve araştıralım.
Zuhrûf Sûresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarımızı bir 

inancın yolu üzerine bulduk ve biz onların gösterdikleri yol 
üzere, onların âdetleri üzere oluruz.”

Hazreti Muhammed öncesi, müşrik denilen kesimler tara-
fından da kutsal aylar olarak kabul edilen 4 aylardan, Muhar-
rem aynının 10. gününe “âşure günü” denir.

Ve 4 aylar kutsal kabul edilir.
Muharrem ayı kutsal kabul edilir.
Âşûrâ günü kutsal kabul edilir.
Âşr-Âşır: On demektir.
Muharremin 10. gününe “âşûrâ günü” yâni 10. gün denir. 



245

Âşûrâ günü, yâni Muharremin 10. günü, Hazreti Muham-
med öncesi müşrik denilen kesimler tarafından kutsaldır, bu-
nunla ilgili kısaca bilgi vermek gerekirse. 

Muharremin 10. günü yâni Aşır günü, Allah’ın bazı resûl 
ve nebî’lere mucizeler sunulduğuna inanılır. 

Bunları kim tespit etmiş, bunları kim böyle oluşturmuş 
çok iyi düşünmeliyiz?

Burada Hazreti Muhammed’e ait olan bir şey niye yoktur?
Bu inançlar günümüzde de aynı şekilde devam eder.
Halk böyle inanmaya ve bunları kutlamaya devam eder.
Âşûrâ gününü kutlamaya, o gün âşûrâ denen yiyeceği yap-

maya devam ederler.
Hazreti Muhammed öncesi inanç grupları, Muharremin 10. 

gününü kutsal bilirler ve 10 mucizenin olduğuna inanırlardı.
Ve yapacakları her şeyi bu kutsal aylarda yapmaya dik-

kat ederlerdi. 
Kâbe, Mekkeli müşrikler için de çok kutsaldı.
Çağrı filminde bir sahnede bu işlenir.
Hazreti Muhammed ve arkadaşları Kâbe’nin içini putlardan 

temizlemek için Kâbe’ye gittiklerinde, taşlanmışlar, Kâbe’ye 
sokulmak istenmemişlerdi.

Müşrikler için Kâbe ve Muharrem ayının 10. günü öyle 
kutsaldı ki;

Kâbe’nin örtüsü Muharremin 10. günü değiştirilirdi.
Hazreti Muhammed öncesi, âşûre günü diye bilinen Mu-

harremin 10. günü Araplar tarafından oruç tutulurdu ve Mu-
harrem ayı, Allah’ın ayı diye bilinirdi. 

Hadis kitaplarında şöyle bir bilgi vardır. 
Buhari Savm 69. bölümünde geçer. 
“Âşûrâ, Kureyş kabilesinin cahiliye döneminde oruç tut-

tuğu bir gündü.” 



246

Evet, şimdi çok düşünelim.

Muharrem ayı kimlerin kutsalı?

Âşûrâ günü kimlerin kutsalı?

Her an, her gün, her yıl, Allah’ın zaman dilimi değil mi?

Âşûrâ gününü kutsal bilenler, Hazreti Hüseyin ve yetmiş 
iki masumu şehit ettiler.

Onların kutsal günüydü o gün.

Onun için o güne denk getirdiler.

Lütfen çok düşünelim, çok araştıralım.

İnsan hakikati nedir?

Dinin hakikati nedir?

İnanç nedir, iman nedir?

Allah hakikati nedir?

Kulluk nedir, ibadet nedir?

Kutsal denilen şey nedir?

Hazreti Muhammed’e ve Ehl-i Beyt’e yapılan zulmün se-
bebi neydi?

Hazreti Muhammed ve Ehl-i Beyt’e kâfir, dinsiz diye sal-
dıran zihniyet neydi?

Lütfen unutmayalım; yezidlik bugün de var, Hüseyin’lik 
bugün de var.

Hâlâ Hüseyin’lere saldıran yezidler var.

Çok iyi düşünelim, Hüseyin’in yanındayım derken, acaba 
nice Hüseyin’lere yezid’lik ediyor olabilir miyiz? 

Ve unutmayalım, kendimizi iman ehli sanır iken, en büyük 
bâtılın içinde olabilir miyiz?

Ve lütfen çok düşünelim:

Muharrem ayı kimlerin kutsalı?

Muharrem ayı 10. gün kimlerin kutsalı?



247

Âşûrâ günü kimlerin kutsalı?

Muharrem ayında Ehl-i Beyt’in katlini hiç unutmayalım.

Oysa Allah öldürmeyi, bir câna kıymayı yasak etmiştir.

Allah Kur’ân’da cana kıyma diye bildirdi.

Can kulağıyla duyduk mu?

Allah, cana kıymayı yasak kıldı.

Gönlümüzde duyduk mu?

Kur’ân’ı duyduk mu, yoksa Kur’ân’ı duymazdan mı geldik?

Tam tersini yaptık.

Acımadan canlara kıydık.

Acımadan birbirimize saldırdık.

Allah; Kur’ân’da, İncil’de, Tevrat’ta “öldürmeyin” âyetle-
rini sundu.

Duymadık, uymadık.

Kur’ân, İncil, Tevrat’ı anlamak için okumadık.

Cân kulağıyla duymadık.

Anlamak için okumadık.

Hayatımıza geçirmedik.

Mânâsına ermedik.

Sevap için okuduk.

“Sevap nedir?” onu bile bilmedik.

Kur’ân’da, İncil’de, Tevrat’ta insanlığa bildirildi:

“Öldürme, zulüm etme, yakıp yıkma.”

Cân kulağıyla duymadık.

Anlamak için okumadık.

Kur’ân, İncil, Tevrat’ta bildirilen âyetlerin tam tersini yaptık.

Yakıp yıktık, zulüm ettik, öldürdük.

Hem de din adına, Allah adına.



248

Saldırırken kâfir ilan ettik.

“Saldırın, saldırın, Allah için saldırın” diye nidalar attık.

İnançlar birbirlerini kâfir ilan ederek hedef gösterdiler.

Oysa Tevrat’ın 10 emrinde “Öldürmeyeceksin” emri vardı.

Kur’ân’ın âyetlerinde; “öldürme, bir câna kıyma, Allah onu 
yasak etti” emirleri vardı.

“Birini öldüren herkesi öldürmüş gibidir.”

“Birinin yaşatan herkesi yaşatmış gibidir” diye bildirildi.

Mâide Sûresi 32: “Men katele nefsen bi gayri nefsin ev fesâ-
din fîl ardı fe ke ennemâ katelen nâse cemîa ve men ahyâhâ fe 
ke ennemâ ahyen nâse cemîa.”

Men : Kim, kimse, 
Katel nefs : Yazık etmek, öldürme, bir kişi, nefsi, 

câna,
Bi gayri nefsin : Gayri, başka, kişi, nefs, kendisi, kendi 

çıkarı, 
Ev fesâdin fi el ardı : Veya, fesad, bozgunculuk, yeryüzünde, 
Fe keennemâ : Artık, gibidir,
Katele en nâse 
cemîan

: Öldürdü, yazık etti, insanlar, hepsini, 
topluca,

Ve men ahyâ-hâ : Kim, hayat, yaşam, onu, onu yaşatırsa,
Fe keennemâ : Artık, gibidir,
Ahyâ : Hayy, yaşam, yaşattı, hayat, 
En nâse cemîan : Tüm insanları, hepsini, topluca,

Meâli: “Bir kişiyi öldüren, tüm insanları öldürmüş gibi olur. 
Kim, birinin yaşaması için gayret gösterirse, tüm insanların 
yaşaması için gayret göstermiş gibi olur.”

Kur’ân’da “cana kıymayın, Allah onu yasak etti” diye bil-
dirildi.

Hangimiz bunu can kulağımızla duyduk.

İsrâ Sûresi 33: Ve lâ taktulûn nefs elletî haram Allâh 



249

Ve lâ taktulû : Öldürmeyin, yazık etmeyin, düzeni 
bozmayın, 

El nefs : Kişi, can, kendisi, bedeni, 
Elletî haram Allah : Ki o, yasak, hata, Allah haram kıldı,

Meâli: “Bir kimseyi öldürmeyin, Allah öldürmeyi yasak kıldı.”
İncil, Matta 19’da “Kimseyi öldürmeyeceksin” âyeti vardı.
Kur’ân, İncil, Tevrat’ta “Öldürmeyeceksin” emri vardı.
Hangimiz duyduk.
Hangimiz uyduk.
Kendi çıkarımız için, yakıp yıktık.
Acımadan öldürdük.
Çocuk, yaşlı demeden öldürdük.
Bir de dedik ki, Allah’a inanıyoruz.
Allah inanmak, dil ile söylemek mi?
Allah’a inanmak onu duymak, âyetlerine uymak değil miydi? 
Allah’a iman eden hiç öldürür mü?
Zulüm edebilir mi?
Oysa, Mü’minun Sûresi’inde iman sahipleri için “ve hum la 

yuzlemun-onlar zulüm etmezler” âyeti vardı.
Yâni iman sahipleri asla kimseyi öldürmez.
Kimseye zerre kadar zulüm etmez.
Kimsenin malına canına tasallut etmez.
Bir kimseye zulüm edenin, Allah’a imanı yoktur.
Bir kimseye zulüm edenin, içinde rahmet yoktur.
Bir kimseye zulüm edenin, ibadeti de duası da yalandır.
Bir kimseye zulüm eden, insan değildir, insan makamına 

ermemiştir.
Gel ey Musevi kardeşim!
Tevrat’ı cân kulağıyla duyalım.



250

Gel ey İsevi kardeşim!
İncil’i cân kulağıyla duyalım.
Gel ey Muhammedî kardeşim!
Kur’ân’ı cân kulağıyla duyalım.
Hazreti Mûsâ’yı, Hazreti İsâ’yı, Hazreti Muhammed’i an-

layalım.
Onların insanlık için yaptığı mücadeleyi kâlben hissedelim.
Onlar rahmet ehliydi, şefkat ehliydi.
Onlar insanlık için, gece demeden gündüz demeden koştular.
Onları anlayalım.
Onları kâlbimizde hissedelim. 
Onlar gibi, insanlık için koşalım.
Onlar gibi, rahmet için, sevgi için, saygı için koşalım.
Allah’ın âyetlerini duyalım.
O âyetlere uyalım.



251

SON DEĞERLENDİRME

İncelediğimizde anladık ki, aylar ve günlerin adı, bir söz-
den, bir lafızdan ibaret değildir.

Anlamlar üzere kurulmuş kelimelerdir.

Bu kelimelerin anlamı, insanlığa sunulmuş hakikatlerin 
işaretidir. 

İnsan yaşamını ve zamanını hakikati arama içinde geçir-
melidir.

İnsan öncelikle ilim ve edeb üzere olmalıdır.

İnsan hakk, hukuk, adaletten asla ayrılmamalıdır.

Hakk, hukuk ve adaletin ne olduğunu çok iyi hissetmelidir. 

Edeb makamına erişmeli ve edeb içinde yaşamalıdır.

Ve bir anını bile boş geçirmemelidir.

Hakikat yolunda yol alan talebe, makam makam gönlünde 
nice aylara yâni hakikatin ışığına kavuşur.

Her günün makamıyla Hakk’a teslimiyet içinde olanlar-
dan olur.

Bir Mürşid-i Kâmille başlayan yolculuk, nice makamlara 
kapılar açar.

Bu yolculuğun gayesi, yaratılış ve yaratıcı hakikatine ere-
bilmektir.

Kişinin vücûdu tüm ayların ve tüm günlerin cem olduğu 
yerdir.

Hakikat yolunda yol alan talebenin gönlü, adım adım ay-
ların ve günlerin makamına kapılar açar. 



252

İnsan, her gününü hakikati anlama gayreti içinde geçirmelidir.

İnsanın ömrü sınırlıdır.

İnsan, her anın, her günün, her ayın kıymetini çok iyi bil-
melidir.

Bakara Sûresi 184 “Günleriniz sınırlıdır. Artık sizden kim 
müşkillerde olur ya da bir arayışta olursa, bundan sonra o sı-
nırlı günlerini hakikatlerden başka şeylerde geçirmesin. O gü-
cünün yettiğince de çaresizlik içinde olan kimselerle hakikat-
lerin bilgilerini paylaşsın. Bundan sonra kim; samimi bir halde, 
hayırlı yolda olursa, artık onun için hayırlı olan şeyler vardır. 
Eğer siz bilenlerden, hayırlı kimselerden olmak istiyorsanız, 
cehaletten, fenalardan sakının.” 

Bakara Sûresi 185: “İç âleminde Hakk’ı aramanın ateşi 
yananlar için, tüm kâinat kitabının içinde sunulmuş hakikat-
ler vardır. Onda insanlar için yol gösterme vardır, apaçık de-
lillerle yol gösterme vardır, hakk ile batılı fark etme vardır. 
Artık sizden kim; iç âlemindeki hakikatleri bilip görenlerden 
olmak isterse, bundan sonra cehaletten, fenalardan sakın-
sın. Kim; müşkillerde olur ya da bir arayışta olursa, bundan 
sonra o sınırlı günlerini hakikatlerden başka şeylerde geçir-
mesin. Allah’ın iradesinde sizlere kolaylık vardır ve o iradede 
sizlere zorluk yoktur. Zamanınızı hakikatleri anlamak içinde 
geçirin. Allah’ın yüceliğini anlamak için, üzerinizdeki tecelli-
lerin sahibini anlayın. Umulur ki siz varlığınızın sahibini bi-
lir teslim edersiniz. 

Âyetlerde belirtildiği gibi, her anımızı yaratılışı okumak 
için geçirmeliyiz.

Boş şeylerle uğraşmamalıyız.

Dedikodu çekiştirme, eksik gedik arama, alay etme, hor 
görme duygularını terk etmeliyiz.

Fitne fesat içinde olmamalıyız.



253

Kibir içinde yaşamamalıyız.
Allah’ı iyi anlamalı, O’nun ulviyetinin yanında ben de va-

rım dememeliyiz.
O’nu kendimize rakip görmemeliyiz.
Fussilet Sûresi 9: “De ki: Gerçekten siz hakikatleri görme-

mezlikten geliyorsunuz. Yeryüzünde günlerinizi varoluşu an-
lamadan geçiriyorsunuz. İşte siz, tüm varlığı vücûdlandırana 
karşı kendinizi rakip görüyorsunuz.” 

Fussilet Sûresi 16: “Öyle ki kendilerine verdiğimiz nitelik-
leri anlayamadılar. Rahatsızlık verici, yıkıcı hallerde kaldılar. 
Dünya hayatında onlar azabı, kötülüğü zevk edindiler, günle-
rini zarar verme içinde geçirdiler ve sonları da elbette azap 
içinde, alçaltıcı bir halde kalmak oldu ve onlar hakikatlerin 
yardımını anlayamadılar.” 

İşte âyetlerde belirtildiği gibi, zamanımızı kötülük içinde 
zarar ziyan içinde geçirmemeliyiz.

Kimseye zulüm etmemeliyiz.
Kötülük duygularını terk etmeliyiz.
Beynimizi ilim, irfan ile meşgul etmeliyiz.
Hakikati anlayan kimse erdemli kimse olacaktır.
Çevresine karşı iyilik eden kimse olacaktır.
Tevazulu, tenezzüllü, sevgi ve saygı içinde olan kimse ola-

caktır.
Kur’ân, kişiyi Kâmil insan olmaya erişmenin yolunu gösterir.
Her anını hakikati anlama içinde geçiren insanın yolu, Kâ-

mil insan olmaya çıkacaktır.
İlim ve edeb, Kâmil insanın yoludur.
Kâmil insan her anını tefekkür içinde geçirir.
O, Allah hakikatine erişmiş kimsedir.
Yaşantısını Sâlih insan olarak geçirir. 



254

Sâlih insan varlıktan gelen mesajları çok iyi okuyandır.

Zamanını çok iyi değerlendirendir.
Sâlih insan; 
İhtiyacı olana hiçbir beklenti içine girmeden koşandır. 
Umutsuza umut olandır.
Sevgiyle saygıyla davranandır.
Merhametli, şefkatli davranandır. 
Çevresine huzur verendir.
Onlar rahmet ehlidir.
Onların gönüllerinde, Enbiya Sûresi 107. âyet tecelli etmiştir. 
“Ve mâ erselnâke illâ rahmeten lil âlemîn-seni âlemlere 

rahmet olmaktan başka bir şey için göndermedik.”
Onların her günü Allah’ın rahmetini hissettirmekle geçer.
Onlar tüm günlerin, ayların, mevsimlerin mânâsına ermiş-

ler, yaşantılarını bu şuurla geçirirler.
Ve çevresindeki insanlara hakikatleri hissettirmek için 

gayret gösterirler.
Onların kâlbleri, ihtiyacı olanlar için atar.
Onlar Nasr makamına erişmişlerdir.
Onlar ihtiyacı olana, hiçbir karşılık beklemeden koşarlar.
Onlar iyilikler yolunda koştururlar.
Onların sevgisi her yeri kuşatır.
Sevgileri egolarından değil, ilâhi aşktan gelir.
İşte bu kitabımızda; günlerin, ayların, mevsimlerin anlam-

larını hissettirmeye gayret gösterdik.
Bu anlamları hayatımıza geçirelim, Tevhîd şuuruna erişe-

lim, bu şuurla yaşayalım diye gayret gösterdik.

Eksiğimiz hatamız olmuşsa affola.



255

Gönlünüzden ilâhi aşk hiç eksik olmasın.
Gönlünüz her dâim ilâhi heyecan içinde olsun.
Gönlünüz her bir kelimenin aslını anlama idrakinde olsun.
Yüzünüzden tebessüm eksik olmasın.
Gönlünüz her dâim huzur içinde olsun.
Sevgi içinde, saygı içinde hareket edenlerden olalım.
Yaşamın kıymetini bilelim.
Yaşamın sırrını arayanlardan olalım.
Her günün kıymetini bilenlerden olalım.
Her an hakikati arayanlardan olalım.
Kendini bilme yolunda, ilmi yolu bulanlardan olalım.
Niçin yaratıldığımızı bilenlerden olalım.
Ve bir gayret içinde, üretkenlik içinde olalım.
Her varlığa sevgi içinde davrananlardan olalım.
Hiç unutmayalım, biz de bir varlığız ve doğanın bir par-

çasıyız.
Varlığın yaratılış hikmetlerini arayanlardan olalım.
Birbirimize yardım edenlerden olalım.
Birbirimize umut olalım, moral olalım.
Birbirimize huzur verenlerden olalım.
Birbirimize cennet olalım.
Rahmeti, şefkati, sevgiyi, saygıyı, hissettirenlerden olalım.
Sevgiyle, huzurla, aşkla kalın.


