BAL ARISI-
NAHL SURES]
TEFSIR

Ismail Dinger






iCINDEKILER

ONSOZ / 5
DUSUN / 8
NAHL NE DEMEKTIR / 13
NAHL SURESI / 23
SON DEGERLENDIRME / 465






ONSOZ

Bal Arisi cicege kostu.

Cicek ile sevisti.

Bal diye evlatlari oldu.

Insan bu sirr1 okudu.

i1ahi ntra karist.

Tevhid'in zevkine eristi.

Nahl Stresi, Bal Arisi Stresi demektir.

Bu kitabimizda da Kur’an’daki stirelerden biri olan Nahl Sti-
resinin tefsirini yapmaya gayret gosterecegiz.

Daha 6nce Yisuf Siiresi, Meryem Stresi, Ya Sin Stresi, Fatiha
Sirresi, Tebbet Stresi tefsirlerini yapmaya gayret gostermistik.

Omriimiiz yeterse, yavas yavas Kur’an’daki tiim siirelerin
tefsirlerini yapmaya ¢alisacagiz.

Nahl Stresi’den Bal Arisiyla nice hakikatlere isaret edilir.

Bal Arisiyla, hakikat yolunda bir talebenin, hakikate ulas-
mak icin nasil bir gayret icinde olmasi gerektigi isaret edilir.

Kur’an’daki her bir stireden muhtesem sirlar sunulur.

Her bir slireden insanliga nice mesajlar sunulmaktadir.

Amacimiz bu mesajlar1 anlamaya ¢alismaktir.

Oncelikle kendimiz Kur’an’1 anlamaya ¢alisacagiz.

Sonra da insanlik, Kur’an’la tanissin, onu 6nemsesin, anla-
mak icin okusun, oradan gelen nice sirlara kapilar a¢sin niye-
tiyle hareket edecegiz.

Kur’an; her varligin bir kitab oldugunu anlamamizi...



Kur’an; géklerde ve yerde olan her seyin bir dyet oldugunu
anlamamizl...

Kur’an; hep okumayi, arastirmayi, diistinmeyi, 6grenmeyi...

Kur’an; hep kot hallerden uzak durmayy, iyi insan olmayz...

Kur’an; kainat kitabini okumayi, varolusu anlamayi, var
edeni bilmeyi...

Kur’an; Allah hakikatinin ne oldugunu anlamamizi...

Allah’a her an tevekkiil ve teslimiyet icinde olmamizi...

Kur’an; hak ile batili ayirt etmemizi, batilin bizleri nasil teh-
likelere siirtikledigini ve batilin yok edilmesi gerektigini sunar.

Kur’an'in her bir stresi, ilim dolu ve edep dolu mesajlar sunar.

[lim dolu mesajlar, varligin varolusunu anlamak ile ilgili
mesajlardir.

Edep dolu mesajlar, iyi insan olmak ile ilgili mesajlardir.

Insan, ilimden asla ayrilmamahdir.

Asl olmayan seylerin ne oldugunu bilmeli ve hurafelere iti-
bar etmemelidir.

[lim, varhigin varolus ve isleyisindeki dinamiklerdir.

{lim; varhigin kendinde olan, varligin varolus sisteminin sa-
tir satir yazil oldugu ilahi yazilimin isaretleridir.

Fizik, Kimya, Biyoloji, Matematik, o ilmin boyutlaridir.

Varolusu anlamak icin ilim sarttir.

[lim Kisiyi sahit olmaya gotiiriir.

Sahit olmak, varligin 6ziinde olan isaretlerle miimkiindiir.

Varolusun sirlari ilimde gizlidir.

Varlik nasil var olmustur?

Insan nasil var olmustur?

Yerler gokler nasil sekillenmistir?

Su nasil var olmustur?

Toprak, hava, ates nasil var olmustur?

Bitkiler nasil var olmustur?



Hayvanlar nasil var olmustur?
Insanin yaratilisi nasil bir kaynaktandir.
Tim varligin birbiriyle olan bagy, iliskisi nasildir?
Hep bunlarin cevabi ilimde gizlidir.
Insan, varligin ve kendinin nasil var oldugunu diisiinmelidir.
Hazreti Muhammed’in bildirdigi gibi; “Men arefe nefsehii
fekad arefe Rabbeh@” insan kendi bedenini halk edeni bilmek
icin tefekkiir icinde olmalidir.
insan, “ben kimim, nasil var oldum, nereden geldim, ne-
reye gidiyorum?” gibi sorularin cevabini her zaman aramalidir.
Insan, bu diinyaya gelmeden 6nce nasil bir yerdeydi?
Insan nasil var oldu, nasil sekillendi, nasil bedenlendi?
Diinyaya geldikten sonra, yasadig1 ortamdaki isleyis nasil
olmaktadir?
Oldiikten sonra ne olacak?
Iste bunlar1 merak eden insan, bir arayisa diiser.
Iste Kur’an, her kelimesinden insanliga diisiinceler sunar.
Nice sirlara kapilar acar.
Insan Kur’an’1 anlamak icin okumahdir.
Arapgasini okuyup sevap bekleme i¢cinde olmamalidir.
Sevap, mandaya erisene sunulur.
Kur’an misiki olarak okunsun diye sunulmamistir.
Anlasilsin, aragtirilsin, hakikatlere erisilsin diye sunulmustur.
Misiki seklinde okumak da ayr1 bir giizeldir.
Lakin misiki anlamla birlestirilmelidir.
Kur’an’a olan saygi, onun anlasilmasidir.
Iste bu kitabimizda Nahl Siiresini inceleyecegiz, diisiinece-
giz, oradan gelen nice hikmetlere erismeye calisacagiz.
Hatamiz eksigimiz olursa affola.
Ismail Dinger
1-7-2024



DUSUN

Kur’an’t anlamak icin oku, diistn.

Her bir harfi, her bir kelimeyi énemse.

Kur’an varliga agilan bir kapidir.

Her bir kelimesi, varliktan siiziiliir gelir.

Her bir kelimesi, yerlerden, goklerden stiziiliir gelir.

Her bir kelimesi, Allah'in hayy esmasindan vahiy olarak
akar gelir.

Bal Arisi gibi ol.

Gez dolas, Arinin ¢icege kondugu gibi, sen de varligi incele.

Her varligin 6ziintin ne oldugunu anla.

Gordiigiin her bir varligin, nasil var oldugunu anlamak i¢in
bak, diisiin.

Gordigiin her bir varligin, nasil bir kaynaktan geldigini an-
lamaya calis.

Don kendi bedenine, séyle bir bak “Bu beden nasil var
oldu?” de.

Gordigiin bedenlere bak, “Bunlar nasil var oldu, nasil is-
lemekte?” de.

Yerlere bak, goklere bak.

Varolusu diisiin, var edeni diisiin.

Varligin nasil sekillendigini, nasil bedenlendigini diistlin.

Hacc Stiresi 46: “E fe lem yesiri fil ardi fe tekiine lehum
kul@ibun yakiline bihd ev azanunyesmefine biha fe inneha 1a
tamal ebsaru ve lakin tamal kulGbulleti fis sudar”



Meali: “Yerytiziine bakip diisiinmezler mi, onlarin akil ede-
cek kalbleri yok mu, ya da hakikati duyacak kulaklari1? Bakip
da géormemezlik yapmasinlar, idrak sahibi olsunlar, gontl sa-
hibi olsunlar”

Kaf Stiresi 6-7: “E fe lem yanzuri iles semai ve el ard me-
dednaha.”

Meili: “Gokyliziine ve yerytiziine, nasil olustu, nasil yayilip
dosendi diye bakmazlar m1?”

Diislin, tefekkir et, anla.

Kur’an basindan sonuna aklimizi kullanmamaizi tavsiye eder.

Yhsuf Stresi 2: “Leallekum takil(in.”

Meali: “Umulur ki siz aklinizi kullanir, hakikati anlamak icin
diistintirsiiniiz.”

Diislin, diistin, diistn.

Yagami diisiin.

Varligin varolusunu diisiin.

Enfal Stresi 57: “Lealle hum yezzekkertn.”

Meali: “Umulur ki onlar varligin yaratilisini diisiiniip anlar-
lar, o hakikatlerle hareket ederler”

Varligin kendinde olan hareketliligi disiin.

Akip giden zamani diisiin.

Dogum ve 6limu disiin.

Hi¢c durmadan devam eden, yasam siirecini diislin.

Diin dogdun, 6mriin akip gecti ve yaslandin.

Dogusu diistin, yaslanmayi diisiin.

Ve bunlarin higbiri senin kontroliin altinda degil, bunu ¢ok
iyi diisiin.

Al-i Imran Stiresi 143: “Ve lekad kuntum temennevnel mevte

min kabli en telkavhu fe kad raeytumiihu ve entum tenzur(n.”



Meali: “Dogrusu 6liim size gelmeden 6nce onu anlamayi
temenni ediyordunuz. Artik bakin goriin ve sizler goriip, iyice
diistiniip anlaym.”

Varligin 6ziinde olan, varligin hareketliligini saglayan kud-
reti diisiin.

Bir atomun 6ziindeki giicii diistin.

Atomlarin birlesimiyle olan bedenlenmeyi diistin.

Nereden geldin nereye gidiyorsun bir diistin.

Yasayan sen misin bir disiin.

Farkl farkli inanglar nasil olusmus, farkl farkli ibadetler
nasil olusmus bir disiin.

Ortada devam edip giden senlik benlik kavgasini diistin.

Duydugun her bir séziin anlamini diisiin.

Oniine konan yemegi, suyu tattigin gibi, sana sunulan bil-
gileri de diisiin, aslin1 arastir, manasini tat.

Sakin sahit olmadan bir s6z etme.

Bil ki diistinmek, sorgulamak, varligin 6ziine bakmak, seni
sahitlige gotiirecektir.

Kendi aslini bilmek istiyor musun?

Bu goriinen alem nedir bilmek istiyor musun?

Allah nedir hakikatini bilmek istiyor musun?

Kendi viiciidunda nasil bir alem var, gérmek istiyor musun?

Senin viiciidunda ne sirlar var, bilmek istiyor musun?

Sen kendini kesfetmek istiyor musun?

Goriinen varhigin goériinmeyen boyutunu anlamak istiyor
musun?

Allah nedir?

Resil nedir?

Nebi nedir?

Din nedir?

Siinnet nedir?

Seriat nedir?

10



Hadis nedir?

Kur’an nedir?

Sire nedir?

Ayet nedir?

Bunlarin gercek anlamlari nedir?

Hep bunlari bilmek istiyor musun?

Kitaplarda olan yazili anlamlarini degil, varlik boyutundaki
karsiliklarini gérmek istiyor musun?

Gel, saf diislince ile tanis.

Gel, varliga bakmakla, varlig1 incelemekle tanis.

Gel, saf tertemiz bakis ile tanis.

Cocugun dogdugu o safliktaki bakisla tanis.

Gel, bilgileri analiz et.

Gel, ilimle tanis.

Aklin1 kavgadan ofkeden arindir.

AKklini asilsiz bilgilerden arindir.

Aklini kinden nefretten arindir.

AKlini diinya cikarina esir olmaktan kurtar.

Bil ki saf diisiinmek seni sahit olmaya gotiirecektir.

Bil ki yoniinii varliga dénmek, o canli kitdbtan okumak, seni
hakikatlere gotiirecektir.

Diislin, diistin, diistn.

Saf tertemiz bir akilla disiin.

Hakikati arayan bir goniille diisiin.

Sahit olmadigin bir konu hakkinda sakin konusma.

Sahit edemeyecegin bir konu hakkinda sakin agiklama
icinde olma.

Sahit olman Bal Arisi gibi ¢aliskan olmanda gizlidir.

Bir Bal Arisindan sana ne dersler var, anla.

Bal Arisi gibi ol.

O nasil her cicege konup 6ze ulasiyorsa, sen de her varli-
gin 6zi olan Allah’a ulas.

11



Bal Arisi nasil ki yasam1 boyunca yani 40 giin boyunca gece
glindiiz calisiyorsa, sen de gece giindiiz Allah’t anlamak icin
gayret icinde ol.

Gayret icinde ol ki Allah’1 anla hayret icinde ol.

Bal Aris1 40 glinliik 6mriintin 20 giiniini kovanin i¢inde, 20
giiniinii kovanin disinda nektar toplamak i¢in gegirir.

Sen de kendi kovanin olan viicid dairene dén, 6nce orada
yani enflisunda zikriyle Zakir olan, fiiliyle Fail olan, sifatlariyla
Mevsiif olan, Zatiyla mevciid olan Allah’a sahit ol.

Sonra da kendi kovanin olan viicid dairenden ¢ik, afakinda
her varlikta tecelli edenin Allah olduguna sahit ol ve O’'na tes-
lim ol.

Nasil ki Bal Aris1 her c¢icegin 6ziitiinden bal yapiyorsa, sen
de bal olan Allah ile ballan yani O’nun 6ziiyle 6zlen.

0 6zden ayr1 olmadigini bil.

Bal Arisini kendine 6rnek al.

Onun gibi gez, dolas, hakikate ug.

Kanatlarinin viziltisint Hakk’'in zikri olarak duy.

Gece giindiiz ¢calismasini, Allah'in fiili olarak tefekkiir et.

Kondugu her cicegi, Allah'in sifatlar1 olarak diisiin.

Her cicekten 6ziit almasini, bedenlerin zatinin Allah oldu-
guna isaret edildigini diisiin.

Diisilin yeter ki diisiin.

Bal Arisi gibi ¢aliskan ol.

Her cigege konmasi; varliga bak, varligi 6nemse, orada Hakk’i
bul, O’na teslim ol, diye okunabilir.

Bal yapmasini, varligin 6ziiniin Allah oldugunun isareti ola-
rak goriilebilir.

Iste hakikatler sana, cocuk safliginin arayisiyla acilacaktir.

Iste o saflikta diisin.

O saflikta ara.

12



NAHL NE DEMEKTIR

Nahl kelimesi bu stirede “Bal Aris1” olarak belirtilmistir.

68. ayette gecen nahl kelimesi, “Evha rabbuke ilen nahl-Rab-
bin bal arisina vahyetti” Bal Aris1 olarak ¢evrilmistir.

Nahl kelimesi, hurma agaci da demektir.

Nahl ayni zamanda; bedelsiz verilen sey, sévmek, iftira et-
mek, Bal Arisy, ary, siislii aga¢ anlamlarinda da kullanilmistir.

Nahl Siiresinde ise, Bal Arisi olarak kullanilmistir.

Bu siirede Bal Aris1 drnek gosterilerek, hakikat yolunda gi-
den bir talebeye isaret edilmistir.

Hakikati arayan bir kisi, bir Miirsid-i Kamil’e talebe oldu-
gunda, Kamil kisi talebeyi varliga dondiiriir ve varligin nasil var
oldugunu diisiindiirmeye sevk eder.

Miirsid-i Kamil talebeye, “Ar1 gibi ¢aliskan ol” tavsiyesiyle,
onun tefekkiir ehli olmasini, aklini isletmesini, her varliga hik-
met goziiyle bakmasini tavsiye eder.

Nasil ki Bal Arisi, her ¢icege konarak bal elde etmek icin
oradaki 6zii alir.

Talebe de yoniinii kendi viiciiduna ve varliga dondirir.

Her varligin 6ziiniin Allah oldugunu anlama yolculuguna
baslar.

Talebenin seyr-i siillik yolculugu Bal Arisina benzetilmistir.

Seyr-i siillik; talebenin kendi viiciduna dénmesi, orada yol-
culuk etmesi, kendi viiciidunu var edenin isaretlerini gérmesi,

anlamasi ve seyretmesi demektir.

13



Yani talebenin kendi enfiisi alemine adim atmasi ve varolu-
sun ve var edenin hakikatlerine ulasmasi ve o ulastig1 hakikat-
leri kendinde ve climle varlikta seyretmesi demektir.

Siildk; gidilen yol demektir.

Salik de; yola giren, arayan, hakikat yolunda giden, yolcu
demektir.

Burada yol denilen kisinin kendi viicidudur.

Salik de, kisinin kendi viiciidunda yolculuk etmesi demektir.

Yani, yol da yolcu da kisinin kendisidir.

Iste Ar, nasil ki cicek cicek dolasiyorsa, talebe de her bir
varliga bakacak ve varligin 6ziinli gérmeye calisacaktir.

Arr'nin cicek cicek dolasmasi, onun seyr-i siiliikudur.

Nasil ki Ari, her ¢igekten aldig1 6zii bal haline getiriyorsa,
talebe de her varligin 6ziintin Allah oldugunu anlayacak ve ilahi
hazza erisecek.

Iste bunun i¢in Nahl Stresinde gecen Nahl kelimesi, Bal
Arisi olarak ¢evrilmistir.

Bal Arisi ile hakikati arayan, hakikat yolunda giden talebe
isaret edilmistir.

Seyr-i siilik yolunda talebe, Bal Aris1 gibi gayretli, calis-
kan, her varliga bakan, varolusu anlamaya ¢alisan biri olmalidir.

Onun i¢in Nahl Stiresi, Arinin ¢aliskanlig1 gibi, talebenin ¢a-
liskan olmasini tavsiye eder.

Bal Arisinin hakkinda yapilan arastirmalarda su bilgiler
elde edilmistir.

Bal Arilarina, bal iirettiklerinden dolay1 Bal Aris1 ismi ve-
rilmistir.

Ar1 kovanlarinda ii¢ gesit Ar1 vardir; Kralice A, Isci An,
Erkek Ar1

Kralice Ar1 3 ila 5 sene arasi yasar.

Kralice arinin tek gorevi vardir, o da yumurtlamak, yavru-
lariin gelisimini saglamak.

14



Kralice Ar1, 15-20 Arni ile giftlesir ve boylece yiizlerce yu-
murta yapar.

Kralice Ar ile ¢iftlesen erkek Ari oliir.

Erkek ar1 Kralige Arida fani olur.

Yani neslin devami i¢in erkek Ar1 kendini feda eder.

Ya da Bal yapilsin diye erkek Ari kendini feda eder.

Kralice Ari, erkek ve disi Ar1 olarak yumurtlar.

Disi Arilardan biri, kovanda Kralice Ar1 olur.

Erkek Arilardan bir kismi, Kralice ariy1 dollemek i¢in ha-
zir bulunur.

Kralice Arinin biraktig1i yumurtalardan ¢ikan disi Arilar, is¢i
Ari olurlar ve bal yaparlar.

Ari, ¢iceklerdeki kimyasallar: emerek bal elde eder.

Her balda, bitkilerin kimyasallar1 vardir.

Bundan dolay1 bal, insan sagligi icin ¢ok dnemlidir.

Eski medeniyetlerde Bal Arisi ve tirettikleri bal, her zaman
kutsal kabul edilmistir.

Eski devirlerde donemin Lokmanlar1 bali, kuvvetlendirici,
tedavi edici ve tatlandirici olarak tavsiye etmislerdir.

Yaralar iyilestirmek i¢in tibbi amacla bali kullanmislardir.

Tarihi kayitlarda Hipokrat'in, balin, yaralara, kesiklere, ¢iban-
lara, apselere, yaniklara iyi geldigini soyledigi bilgisine rastlanir.

ibn Sina da; yaray: balla tedavi etmis ve birgok hastalikta
bali tavsiye etmistir.

Hatta kayitlarda arpayi balla karistirip ezerek mesane tii-
mori tedavisinde kullandig bilgisi vardir.

Hazreti Muhammed’in tatliy1 ve bal ¢ok sevdigi, kendisine
bal hediye edildigi zaman onu ashabi arasinda kasik kasik bo-
liistiirdigii nakledilmektedir. (Ibn Mace Tib)

Hazreti Muhammed'in; “Bal serbeti icmek ve kan aldirmakta
sifa vardir” s6zii de vardir.

15



Hazreti Muhammed, bir¢ok rahatsizlikta bal serbeti tavsiye
ederdi. (ibn Mace Tib)

Bal serbeti, balla suyun dengeli bir sekilde karisimi ile elde
edilir.

Sicak bal serbeti, kabizliga iyi gelir.

Soguk bal serbeti, ishale iyi gelir.

Bal siitle karistirilirsa, bagisiklik sistemini gli¢lendirir.

Ayrica bal serbeti, kansizliga iyi gelir, kani sulandirir, insani
ding eyler, halsizlige iyi gelir, mesaneyi temizler, bagirsaklari ¢a-
listirir, gozlerin iyi gdrmesini, kulaklarin iyi duymasini saglar.

Tiim viicida muhtesem faydalar1 vardir.

Arilar gelip bir insan1 sokmazlar.

Sadece kendi hayatin1 ve arkadaslarinin hayatini ve yav-
rularinin hayatini tehlike altinda gérdikleri zaman sokarlar.

Arinin insani sokmasi kendi hayatina mal olur.

Insanlar1 sokmadan 6nce sesle uyarirlar.

Daha sonra toplu halde ¢ok vizilti ¢ikarirlar.

Ve tehlike gegmezse hizla tehlike gelen yere dogru ugup
carparak korkuturlar.

Bu da ise yaramazsa o zaman insani sokarlar.

Arinin ignesi bagirsaklarina bagh oldugundan, insani ya
da bir hayvani soktuklarinda i¢ organlari pargalanir ve oéliirler.

Yani arkadaslarini, yuvalarini, yavrularini korumak i¢in ken-
dilerini feda ederler.

Arastirmalara gore Bal Arilar1 en az 150 milyon yildir bal
yapiyorlar.

Aslinda arilar baly, kisin kendilerini beslemek icin yaparlar.

Ama insanlar onlarin kendileri i¢cin yaptig1 besini alirlar
ve yerler.

Her bir Bal Arisinin kendine has sesi vardir.

16



Birbirleriyle iletisim kurarlar, birbirlerine tehlikeyi haber
verirler.

Bal Arilar1 dakikada yaklasik 12 bin kez kanat ¢irparlar.

Kanatlarin ¢irpimindan viziltili bir ses ¢ikar.

Bal Arisinin ortalama dmrii 40 giin civaridir.

Bu 40 giinliik émriin yaris1 kovanin i¢inde yarisi kovanin
disinda geger.

Kis arilarinin émrt ise 4 aya kadar uzayabilir.

40 giinliik bir 6miirde, ¢iceklerin 6ziinden elde edilen muh-
tesem bir besin olan bal elde edilir.

Bal Arilar1 yaklasik 200 gram bal tiretebilmek i¢in yaklasik
1 milyon ¢icege konarlar.

Bir is¢i ar1 40 glinliik émriinde bir ¢ay kasiginin 12’de biri
kadar bal yapar.

Bir ¢ay kasig1 bal, 12 arinin émriine mal olur.

Bal Arisi saatte 24 ile 50 km arasi ucabilir.

Arilar mavi rengi ayirt ederler.

Ama kirmizi rengi ve koyu gri rengi, siyah olarak algilarlar.

Yani Bal Arilari da bir nevi renk kortdtr, renk korii kardes-
lerimiz tiziilmesinler.

Herkes bunun hikmetini diisiinsiin.

Bal Arilari bir petegi doldurabilmek i¢in 100 milyon ¢ige-
gin nektarini emmeleri gerekir.

Adeta kanatlarini nektar icin ¢irparlar.

Bal Arilar1 kutuplarda yasayamazlar.

Kutup boélgeleri disinda tiim diinyada goriiliirler.

Bal Arilari, yavrularini ve kendilerini beslemek i¢in bal ya-
parlar.

Bali yapmak icin ciceklerden nektar ve polen toplarlar.

Balin hammaddesi ¢iceklerdeki nektardir.

17



Bal Arisy, ciceklerdeki nektar: hortum seklindeki diliyle
emerler.

Nektarlar Arinin midesinde birikir.

Cicekten alinan nektar, Arinin tiikiiriik bezleri ve midesindeki
salgilarla birlesir ve fermente olarak, yavas yavas bala doniistir.

Kovana donen ari, midesindeki fermente olan bal 6ziunt
petege koyar.

Ve boylece bal petekte biriktirilir.

Anlar agaclardaki, bitkilerdeki ¢iceklerin meyveye doniis-
mesindeki d6llenmede ¢ok énemli rol oynarlar.

Hatta bilim adamlar1 arasinda sdyle bir bilgi vardir.

Diinya lizerinden arilar yok olsa, kisa siirede insan nesli
yok olmaya baslar.

Onun icin Bal Arilar1 ¢ok 6nemlidir.

Bal Arilar, balin disinda, polen, ar1 siitii, petek, bal mumu,
propolis gibi muhtesem iirlinler tretir.

Bunlarin her biri insan sagligi icin cok faydalidir.

Bal Arilari, yaptiklar yuvalarda yasamlarini stirdiiriirler.

Arilar, cok ¢aliskandir ve her Ar1 kendi iizerine diisen va-
zifeyi eksiksiz yapar.

Kovanda, ana Ary, isci Ari, erkek Ari vardir.

Is¢i Ar1 yumurtadan yetiskinlige 21 giinde ulagir.

Bu 21 gilinde kovandaki tiim isleyiste sorumludur.

Bu sorumluluk, petek 6rme, kovanda bekgilik, kovanda te-
mizlik, yavrunun ve ana arinin beslenmesi, ar1 stitii salgilama,
balin olgunlagmasi gorevleridir.

21 glinden sonra kovan disina ¢ikarak, nektar (bal 6zii),
salgl, polen, su ve propolis toplama gorevlerini yerine getirirler.

Ar1 6mriiniin yarisini kovanin icinde, yarisini kovanin di-
sinda gegirir.

18



Armin gozleri, petek seklinde bir cift bilesik ve {li¢c adet ba-
sit gozden olusur.

Basit gozlerin her birinde binlerce kii¢iik tinite vardir.

Bilesik goz, ana Arida 3 bin, is¢i Arida 4 bin, erkek Arida 8
binden fazla basit gézii barindirir.

Arinin basinda muhtesem bir duyu organi vardir.

Bu duyu organi sayesinde Arilar iki kilometreden nektar
kokusunu alirlar.

Bu duyu organi, koku, tat ve dokunma hissini barindirir.

Bu duyu organinin icerisindeki sinir uclari sayesinde, ay-
rica riizgar hizini ve hava sicakligini da o6lcebilirler.

Armin gogsi, arinin hareket merkezidir.

Orta bacaklar iizerinde bulunan sert tiiyler, cigekteki po-
lenleri almada gorev yapar.

Ciceklerde bulunan polenler, 6n bacaklardan arka bacak-
lara aktarilir.

Ve oradan da polen sepetinde toplanir.

Armin midesinde toplanan bal 6ziitleri kovana tasinir.
Bir kilo bal i¢in, 40 bin Ari, 6 milyon kez cicege konar.
Bu muhtesem bir isleyis sistemidir.

Insanhik bunu kendine érnek alsa, diinya giilliik giiliistan-
lik olurdu.

Bal Arilari bir petegi doldurabilmek i¢in 100 milyon ¢ige-
gin nektarini toplar.

Ve bunun i¢in 100 bin kilometre boyunca kanat ¢irpar.

Bu ne kadar muhtesem bir gayrettir.

Bir Ar1 petegindeki Arilar1 diisiinelim.

Bunlar bir kilo bal yapmak i¢in, diinyanin etrafini 6 kez dén-
meye es deger bir ugus yaparlar.

Ar1 neslinin devami, Kralice Ar1 sayesindedir.

19



Onlarin bir giinde yumurtladigl yumurta agirlhigy, kendi agir-
liginin 20 kati kadardir.

Ari, kendi viiclid agirliginin 330 kat1 yiik ¢ekebilir.
Bir petek goziiniin derinligi 12 milimetredir.
Duvarlarinin kalinligi ise milimetrenin 20’de biri kadardir.

Buna ragmen bal ile dolduruldugunda petek higbir zarar
gormez.

Bir Bal Arisi, bir seferlik polen toplama gezisinde 50-100
cicegi ziyaret eder.

Arilar, birbirleriyle iletisimi, ask icinde dans ederektir.

Tiim inang¢larda Ari ve bal kutsaldir.

i{slam inancinda arilar, Tanrinin askerleri olarak kabul edilir.

Bundan maksat, hakikat yolunda saliklerdir.

Arilar, Hiristiyan inancinda, Bakire Meryem’in semboliidiir.

Eski devirlerde, diinyaya gelen ilk ari, Misir'in ilk Tanrisi
Re-Atum’un goz yaslarindan geldi diye inanilir.

Eski Yunan inancinda, Zeus'un arilarin Tanrisi oldugu ka-
bul edilir ve onun balla beslendigine inanilir.

Hititlerde bal ¢ok kutsaldu.
Yapilan evlerin ingaatlarinda kullanilirdi.

Belki de bdyle yapilarak, evin tadi olsun, huzuru olsun is-
tenirdi.

Insanhgn ilk ickisi bal serbeti olarak kabul edilir.

Bal ve su karistirilir ve bekletilir saraba dondtirtliir ve
oyle icilirdi.

Evliya Celebi, Seyahatname’sinde, istanbul’da 100 tane bal
suyu esnafinin bulundugunu, bu bal suyunun bir kasesinin in-
sana Sirvani yayla tiirkiisii soylettigini yazar.

Evet, Arilarin insanliga faydasi saymakla bitmez.

Ar1 gordiiglimiizde ona tesekkiir etmeliyiz.

Onlara yol vermeliyiz.

20



Onlara boynumuzu egerek saygi gostermeliyiz.
Onlarin yasam alanlarini korumaliyiz.

Ve Arinin ¢aliskanligini 6rnek alarak, Allah’t ve O'nun haki-
katlerini anlamak i¢in ¢ok gayret gostermeliyiz.

Simdi Nahl Stresini kelime kelime inceleyelim.

21






NAHL SURESI






1,
Lo b Alail s dasaind e aly 2l 3
O3S i

Eta emrullahi fe la testacilith subhdnehu
ve tedld amma yugrikiin

Eta : Geldi, sunuldu, sunulur,

Emr Allah : Isleyis hakikati, emr, hukiim, Allah

Fe 14 testacilu-hu : Bundan sonra, dyleyse, yok, acele, o

Subhine hu : Noksan sifattan miinezzeh, yiizmek, O’'nda
olmak, tecelliler, onunla, o

Ve tedla : Ylicedir, kudretlidir, gercek olandir,

Amma yusrikdn : Ortak kostugunuz seyler,

Medli 1: “Her varliktan Allah’in isleyisi size sunulur. Bundan
sonra O’nu anlamada acele etmeyin. O noksan sifatlardan mii-
nezzehtir ve ortak kostugunuz seylerden yiicedir.”

Meali 2: “Allah’in isleyis hakikati her varliktan sunulur. O ha-
kikati anlamada acele etmeyin. Allah her yeri isleyisiyle ihata et-
mistir. Ve O’nun yliceliginin yaninda, ben de varim egosuna diis-
meyin.”

Bu boéliimde gecen “Emr” kelimesi, isleyis, is, konum, du-
rum anlamindadir.

Cogulu “umr” kelimesidir.

Amir, memur, imar kelimeleri de buradan gelir.

Tim alemin amiri Allah’tir.

Allah her varlikta isleyisiyle amirligini gosterir.

Her varlik da Allah’in memurudur.

25



Yani her varlik, isleyisiyle kendine Amir olani gosterir.

Her varlik kendine ne fitrat yliklenmisse onu yerine getirir.

Yani Amir olan Allah, varligin yaratilis fitratina gore ona
bir gorev yiiklemistir.

Varlik da kendi iizerine yiiklenen gorevi yerine getirir.

Kus kuslugunu, kedi kediligini, aslan aslanligini, aga¢ agac-
ligini, toprak toprakligini, su gorevini yerine getirir.

Her varlikta bir isleyis vardir.

Her varlik kendindeki isleyisle hakikatleri gosterir.

Varligin varolusunu ve isleyisini anlamakla, Allah hakika-
tine erisiriz.

“EmrAllah” kelimesini, Allah'in emri diye ¢evirmek ne ka-
dar dogrudur diistinmek gerekir.

Allah'y; emreden, baskilayan, zorlayan olarak diisiinmek
dogru degildir.

Insan, Allah’1 kendisi gibi diisiinmemelidir.

Kendi seviyesine indirip, O'na kendi vasiflarim yapistirmamalidir:

Zorlayan, emreden, baskilayan ancak ve ancak firavundur.

Her insan Allah hakikatini iyi anlamalidir.

Onun i¢in Kur’an bu hakikate erismeye kapilar acar.

Bu boliimde gecen siibhan kelimesi, “s,b,h-sebehe” kelime-
sinden gelir.

Sebehe, her varligin Allah’'in deryasinda yiizdiigiine isaret eder.

Tesbihat kelimesi de buradan gelir.

Tesbihat, her varlikta Allah’'in zikrine isaret eder.

Zakir olan Allah’'tir, Allah her varliktan zikrini gosterir.

Bu zikir tesbihata akar.

Allah her varlikta, isleyisi ile tesbihatin1 gosterir.

SiibhanAllah kelimesi de buradan gelir.

Allah her varlikta isleyisi ve sifatlari ile tecelli eder.

Allah, noksansizdir, sifatlar ile tamdir.

26



Iste varhiktaki emri ilahiyi anlayan, yani varhktaki isleyis ve
nitelikleri anlayan Allah hakikatinin ne oldugunu anlayacaktir.

Ve o zaman Allah’'in ulviyetinin her yeri ihata ettigini gore-
cek ve kendine varlik nispet etmeyecektir.

Yani Allah’'in ulviyetinin yaninda, “ben de varim” demeyecektir.

Bu boliimdeki “tedla amma yusrik(in” ayetini anlayacaktir.

Allah, yiicedir, ulvidir, stibhandir, tecellilerin sahibidir.

Bunu bilen asla 0’na ortak kosmayacaktir.

Burada gecen, miisrik kelimesi, ortak kogsmak anlamindadir.

Miisrik; “se-ri-ke, sirk” kelime kokiinden gelir.

Serike ortak olmak demektir.

Senin de var benim de var anlamindadir.

“Sirket” de bu kelimeden gelir.

Yani ortaklik.

Iste miisrik; ortak kosan anlamindadir.

Yani Allah’a ait olan vasiflarin Allah'in yarattigi kula da is-
nat edilmesidir.

Allah’in yarattig1 kula, Allah’a ait olan vasiflarin isnat edil-
mesidir.

Ama kendine ama baska birine Allah’a ait olan yiiceligi is-
nat etmektir.

Kisi hem Allah’a inanir hem de Allah ile arasina, ytcelik is-
nat ettigi birilerini ya da kendini koyar.

Iste bu durum ben de varim Allah da var ikiligine siiriikler.

Miisriklikten kurtulmanin yolu; Allah’in ulviyetini iyi an-
lamak ve O’'nun ulviyetinin yaninda “ben de varim” demekten
uzaklasmakla mimkiindiir.

Insan Allah’1 birakip, birine ya da kendine iistiinliik ver-
memelidir.

27



2-

RE-HEREVR EC AP e

Yunezzilul meldikete bir rithi min emrihi aldé men yesdu
min ibddihi en enzirii ennehu la ildhe illa ene fettekiin

Yunezzilu : Indirir, sunar, verilir, aciga cikar,

El melaiket : Kuvve, her varliktaki giic,

Bi el rihi : Riih, can, esinti,

Min emr hi : Isleyis, hiikiim, diizen, o

Ala men yesau : Kendi lizerinde, lizere, kim isterse, isteyen
kimse

Min abd hi : Kullarindan, kul, o

En enziru : Hakikatleri agiklanir, ¢agri yapip uyarmak,

Enne hu : Muhakkak, o, onun oldugu,

Laildheilldene :ilah yoktur, varim, ancak, ben,

Fe itteku ni : Artik, fenalardan sakinin bana ortak kosmayin,

Meali: “Her varliktaki kuvveler O’'nun rithundan agiga ¢ikar,
O’nun isleyisini gosterir. Hakikatleri anlamak isteyen kimse, agik-
lanan hakikatlere bakar ve O’'nun kulu oldugunu anlar. Allah bu-
yurdu: Benden baska gii¢ yoktur, artik fenalardan sakinin, bana
ortak kosmayin.”

Nasil ki bir aga¢, tohumun rithundan siiziiliip geliyorsa, her
varlik da Allah'in rithundan siiziiliip gelir.

“Nefahtu fihi min rihi-Rithumdan iifledim” (Hicr Stresi 29)
hakikati buna isaret eder.

Her varlik Allah’in riihundan iiflenip a¢iga ¢cikmistir.

28



Bu hakikate erebilmek i¢in, gonliimiize de hakikat bilgile-
rinin iiflenmesi gerekir.

Bir Miirsid-i Kdmil’e giden talebenin génliine Muhammedi
rih iflenir ve o talebenin sahitlik yolculugu makam makam
gerceklesir.

Bu boliimde gegen riith ve emr kelimeleri iyi anlasilmalidir.

Sana rihtan sorarlar dyetinde de “emr” kelimesi gecer.

Isra Stresi 85: “Ve yesel{ineke anir riih kulir rithu min emri
rabbi ve ma titum minel ilmi illa kalila.”

Meili: “Sana rith hakkinda soruyorlar. De ki: riih Rabbimin
isleyisidir ve o ilim hakkinda sizler ¢ok az sey bilirsiniz.”

Rbh hakikatini anlamak, varligin isleyis hakikatini anla-
makla miimkiindiir.

Tohumun 6ziindeki heniiz a¢iga cikmamis agaci diistinelim.

Iste o0 agacg, tohumun 6ziinde yani tohumun enfiisiinde
nurani bir boyutta durur.

Ne zaman oradan bir iiflenis olur, ki o iiflenise rithun iifle-
nisi denilir.

O tflenisle agac aciga ¢cikmaya baslar.

O rlhun tflenisiyle zamani geldiginde agaca ait olan kok,
filiz, dal, govde, yapraklar, cicekler, meyveler bir bir a¢iga ¢ikar.

Iste tohumun rihunun icinde agaca ait nice alemler vardur,
bu alemler bir bir kendini goésterir.

Acg18a cikan agacin, matematiksel, fiziksel, kimyasal, biyolojik
nice sirlari, zamani gelince rithun tflenisiyle bir bir aciga ¢ikar.

Enfiisten afidka olan ¢ikis, enfiiste olanin kendini goster-
mesidir.

Kendini gosteren beseri alemin icinde de goriinmeyen nice

alem vardir.

Zahirde goriinen her sey rithun iiflenisiyle aciga cikar.

29



Ag18a cikan her seyde riih iiflenmeye devam eder.

Clinki enfiisten afaka ¢ikis her an devam eder.

Fussilet Siresi 53: “fil afak ve fi enfusihim.”

Enfiiste ne varsa afaka o ¢ikacaktir.

Enfiis Allah’in evvel boyutudur.

Afak, Allah’in zahir boyutudur.

Hadid Stresi 3: “Hu el evvel, HG el zahir”

Her varlik Allah’in rh boyutundan siiziiltr gelir.

Rih, kelimesi de buradan gelir.

Rih, ayn1 zamanda riizgar demektir.

Nasil ki bir tohumun i¢inde olan iiflenisle aga¢ aciga ¢iki-
yorsa, tiim varlik da Allah’in rahim boyutundan stiziiliir gelir.

Tiim bedenler, Allah’in rithunda gizlidir.

Zamani gelince adim adim agiga ¢ikis baslar.

Bu aciga cikis rithun tflenis sirridir.

Réhun isleyis sirr1 da varligin isleyis sirrinda gizlidir.

Hayatin kaynagi riihtur ve hayatin kendisi rihun isleyisidir.

“Yunezzilul melaikete bir rithi min emrihi” ayetinde belir-
tildigi gibi, rGhun derinliklerindeki kuvveler yani melekler bo-
yutu zamani gelince inzal eder, yani aciga ¢ikar.

“Men yesau” kim bu hakikati anlamak isterse, yoniinti ken-
dine ve varliga dondiiriir.

“Min ibadihi” abd boyutuna erer, yani her varligin kul ol-
dugunu yani deryanin damlalari oldugunu ve deryadan ayri ol-
madigini anlar.

Ve boylelikle takva makamina erer, Allah’in yticeligini, O'n-
dan bagska kudret sahibi olmadigini anlar.

30



3-

ws)mug S dgu Cia )y clgaldl BIA

Halakas semavadti vel arda bil hakk tedld amma yusrikiin

Halaka : Var etti, yaratti, halk etti,

Es semavatveelard : Gokler ve yer,

Bi el hakki : Hakk ile, gergek, dogru, hakikatleri
gosterir halde,

Teala : Yiicedir, zatiyla ytice olan, kudretlidir,

Amma yusrikin : Ortak kostugunuz seyler,

Meali: “Gokleri ve yerleri, hakikatleri gosterir bir sekilde halk
etti. O ortak kostugunuz seylerden yiicedir.”

Kur’an’da yerlere, goklere bakmamiz 6giitlenir.

Gonlimiizi, varhiga dondlirmemiz ve varolusu anlamamiz
ogiitlenir.

Yerlerde ve goklerde olan her sey hakikatleri gosterir.

Yerlerden maksat, hem diinyamizin kendisi hem de uzayda

olan gezegenlerin, yildizlarin kendisi olarak diisiiniilmelidir.
Yaratilan her sey hakikatlere agilan kapidir.

Insan, Allah hakikatine ermek istiyorsa, yéniinii varhigin
kendine dondiirmelidir.

Her varlig1 canli bir kitab bilmeli ve oradan okumalidir.
Insan, dogdugunda bir bebek iken merakhdir.

Etrafindaki esyay1 anlamak i¢in bakar ve anne babasina

“bu ne” diye sorar.

Ama insan blytidiikce maalesef bu merakindan uzaklasir.

31



Hazreti Muhammed’in; “Ya Rabbi! Bana esyanin hakikatini
goster” duasi ¢cok dnemlidir.

Her insan, varligin hakikatini anlamak icin gayret i¢cinde
olmalidir.

Burada gecen “bi el hakk” kelimesi; hakk, gercek, dogru, ha-
kikat, hakk ile, hakk’ta anlamlarina gelir.

Hakikat nedir?

Hakikat; Hakk kelime kokiinden gelir.

Hakk iiflenen rih sirridir.

Hakk: Biitiiniin parc¢asina verilen addir yani ciizdeki Allah’a
ait olan sistemdir.

Iste her varlik Allah’a ait olan nitelikleri gosterir.

Allah gergektir ve her varlik gercegi gosterir.

Yani derya Allah ise damla Hakk’tir.

Iste insan viicidunu tutan viicid Hakk'tir.

Tiim vichdlar tutan viichd ise viiciidu mutlak olan Allah’tir.

Onun i¢in; Hallact Mansur “Enel Hakk-Ben Hakk'im” yani “Ben
0O’ndan bir clizim” yani “Ben O’'nu gosteren bir gercegim” dedi.

Hazreti Isa da bu makamda “Ben O’'yum” dedi. (incil, Luka
22:70)

Hazreti Muhammed de “men reani fekad reel hak-beni go-
ren Hakk’i goriir” dedi.

Yani “her kim kendi viicidunun Zat1 olan Ene’yi goriir,
Hakk’1 goriir” dedi.

Iste hakikat:

Yerlerde goklerde olan her varliktir...

Varlig1 tutan ilahi kudrettir...

Tiim varligin geldigi kaynaktir...

Insanin geldigi Ozdiir...

Tim varlig1 hareket ettiren giictiir...

Varliktaki tiim niteliklerdir...

32



Insanin ve tiim varhgin ash olan Allah’tir...
Insani nefes aldirip verdirendir...
Insanin kalbini attirandir...

Insanin viicidunda her an isleyendir...
Tiim kadinat1 hareket ettiren gilictiir...
Diri olan siirtip gidendir...

Tiim kainattaki sistemdir...

Yani hakikat Allah’tir...

Allah her seyin sahibidir.

Her seyi ihata edendir.

Hicbir varlik O'ndan ayri degildir.

Bu hakikate erebilmek icin her varligin kendinde olan kud-
reti anlayabilmek gerekir.

33



4-

2 AR RTINS T
Halakal insdne min nutfetin fe izd huve hasimun mubin

Halaka el insane : Halk edildi, var edildi, yaratti,

Min nutfetin : Nutfeden, bir 6zii tagiyan duru saf su, hiicre,

Fe iza huve : Fakat, o,

Hasim : Diisman, kesip atan, kars! taraf, ayr1 goren, ben
benim,

Mubin : Apacik, acikea,

Medli: “Insan, bir 6z tastyan bir hiicreden halk edildi. Fakat
o kendini o 6zden ayri gériip agikca ben benim dedi.”

Insan nasil bir nutfeden yaratildi?

Insanin ash nedir?

Insani var eden kimdir?

Diisiin, nasil yaratildin?

Diisiin, nereden geldin?

Diisilin, nasil sekillendin?

Diisilin, nereye gitmektesin?

“Halakal insane min nutfe.”

Insan, bir nutfeden, bir é6zden, bir embriyodan yaratildi.

Diislin, hiicre hiicre nasil sekillendin?

Nasil bedenlendin?

Sunu asla unutma!

Sen kendini var etmedin.

Sen kendini asla sekillendirmedin.

Dogumu, 6limii sen tasarlamadin?

34



Sadece diisiin, sen nasil var oldun?

Eger varolusunu anlayamazsan, benlige diisersin.

Ben benim der, kibre diisersin.

Ve yaraticina karsi hasim olursun.

“Fe izd huve hasimun mubin.”

Ve O’na kars1 apacik benlik icinde olursun, “ben de varim”
egosuna kayarsin.

Insan, annenin yumurtasi ve babanin sperminin birlesimi
ile hiicre hiicre, doku doku, organ organ halk edildi.

Insan, bu yaratimda zerre kadar muktedir olan degildi.

Insan, hicbir hiicresini yaratan, sekillendiren degildi.

Insan bu gergegi bilmeli ve edep icinde olmal.

Ben benim demekten vazge¢meli, yaraticisini tanimalidir.

“Allah hakikati nedir?” iyi diisiinmelidir.

Don kendine, bak bedenine.

Bu bedenin nasil halk edildigini diistin?

Sen seni var etmedin.

Elini, ayagini sen olusturmadin.

Goziini, kulagini sen yapmadin.

Beynindeki muhtesem yapinin zerresini sen yapmadin.

Bedenindeki hi¢bir hiicreyi, hiicrelerin birlesimi ile olan do-
kular1 sen yaratmadin.

Gel, diistin sen nasil yaratildin?

Hangi kaynaktan geldin?

Gel yaraticina karsi hasim i¢inde olma.

Ben benim deme.

Allah’in ulviyetini gor, O’'ndan ayr1 olmadigini bil.

Insan kendini ayri, Allah’1 ayr1 bilmemeli.

Ben de varim deyip gaflete diismemeli.

Benlik icine diisiip kendini ylice gormemeli.

35



Ekber olanin Allah oldugunu bilmeli ve asla kendine var-
lik nispet etmemelli.

Allah’a hasim olmak, O’nun ulviyetinin yaninda ben de va-
rim kibrine diismektir.

Boyle bir duruma diisen, Allah’a kars1 hasim durumuna dii-
ser “huve hasimun mubin.”

Cocuk dogdugunda tiim saf haliyle dogar.

Hasimlik, daha sonra aileden gelen yargilayici inangla ¢o-
cugun beynine ekilir.

Ve cocuk bir ego icinde biiyiir, ben benim diyerek, yaratici-
sina karsi hasim durumuna diiser.

Bu egodan kurtulmak icin, Allah’a sahitlik yoluna girilmelidir.

Yani Kamil bir insandan, ilm-i Tevhid egitimi gériilmelidir.

Insan ancak o zaman, ben benim demekten kurtulur.

36



5-

051805 ke dliay s b 281 1A L3y

Vel endme halakahda lekum fiha difun
ve mendfiu ve minha tekuliin

Ve el ename : Hayvanlar, hareketli olan,

Halaka ha : Halk etti, var etti, onu,

Lekum fiha : Sizin icin, onda,

Difun : Is1, sicaklik, 1sinma, soguktan koruyan,
Ve menéfiu : Yarar, menfaatler, faydalar, ondan,

Ve minha : Beslenme, faydalanma, yeme i¢me,
tekullin

Medli: “Hayvanlari da var eden O’dur. Siz onlardan elde et-
tiginiz giysilerle 1sinirsiniz ve onlardan faydalar bulur ve besle-
nirsiniz.”

Her varlik Allah’in yarattig1 kuldur.

Hayvanlar, bitkiler, agaglar, kuslar, her biri kendi iginde nice
hikmetler tasir.

Insan her varligi 6nemsemeli ve onun yaratilisini anlamaya
calismalidir.

Bu boliimde Allah “Zooloji-Hayvan Bilimi” dalin1 insanliga

sunar.
Zooloji; Biyolojinin hayvan bilimi boliimiidiir.
Zoo; hayvan demektir.
Loji; bilim, s6z, inceleme, ¢alisma, arastirma demektir.
Zooloji, hayvanlarin gesitliligini, bedenlerini, yasayislarini,
ozeliklerini, faaliyetlerini, liremelerini, cogalmalarini, varlikla

37



olan iligkilerini, insanla olan iliskilerini, hayvanlarin faydala-
rini inceleyen bilim dahdir.

Eski kadim egitimlerde mutlaka, Biyoloji, Matematik, Fizik,
Kimya egitimleri verilirdi.

Ne kadar muhtesemdir ki bunlarin isaretlerini Kur’an’da
bulabiliyoruz.

Hazreti Davud’un Kuslarla, Hazreti Siileyman’in Atlarla il-
gili ayetleri Kur’an’da gecer.

Hazreti Muhammed’in hayvanlara karsi hassasiyeti herkes
tarafindan bilinir.

Hazreti Muhammed, hayvanlara iyi davranilmasini onlara
eziyet edilmemesini 6giitlemistir.

Develere fazla yiik yiiklenilmemesini, hi¢cbir hayvana zuliim
edilmemesini dgiitlemistir.

Kusu 6len bir ¢ocugun acisini paylasmis, onunla pazara gi-
dip onun hosnut olacagi bir kus almistir.

Mintaninda uyuyan bir kediyi uyandirmamis, mintanini ¢i-
karip gitmistir.

Hazreti Muhammed, bir esegin yiiziiniin daglandiginy, yii-
ziine damga vuruldugunu goriince tiziilmis ve sdyle demis-
tir: “Bunu daglayan Allah’in rahmetinden uzaklasmistir” Miis-
lim, Libas, 29.

Hazreti Ali'nin (Dogum: 600- Vefat: 661) soyle dedigi rivayet
edilir: “Butin diinyay1 bana verseler ve buna karsilik bir karin-
canin agzindaki taneyi almami isteseler, bu zulmi yapamam.”

Hazreti Ali'nin bu s6ziinden etkilenen Firdevsi (Dogum: 940
Vefat: 1020) Farsca su siiri yazmistir:

“Meyzar miri ke dane-kes est

Ke can dared o can-i sirin hos est” (Ismet Sungurbey, Hay-
van Haklari)

Bu siirin Tiirkce anlami soyledir:

“Tane ceken bir karincayi da incitme.

38



Clinkii onun da cani vardir ve tatli can, hostur!”
Evet, Hazreti Ali'nin bildirdigi gibi her hayvandaki can,
Hakk’in kendi canidir

39



6-

P R .7 2 ;‘;: u/,,.o"’,
Osaomd Galy Gsma i (s Jlas g oS5
Ve lekum fihd cemdlun hine turihiine ve hine tesrehiin

Ve lekum fiha cemalen : Sizin i¢in, siz, onlarda, giizellik,

Hine turih(ine : Zaman, oldugunda, otlaktan
doéndiiriiyorsunuz,
Ve hine tesrehun : Zaman, oldugu zaman, davar gilitmek,

Meali: “Sizler onlarin gidislerinde ve gelislerinde giizellik-
ler bulursunuz.”

Her hayvanin muhtesem giizellikleri vardir.

Insan, gokte ucan kusu seyretse, icinde bir giizellik hisseder.

Insan, bir kuzuyu gorse, ona sarilasi gelir.

Insan bir kus sesi duysa, icinde farkl bir duygu olusur.

Kur’an’da En’am Stresi bir anlamiyla da Hayvanlar Stresidir.

Tiim hayvanlar nice sirlar tasir.

Insan hayvanlara zuliim etmemeli, onlarin kendisi i¢in nice
lituflar tasidigini unutmamahdir.

En’am Siresi 138: “Ve en’amun la yezkuriin esma Allah.”

Meali: “Hayvanlarda da Allah’'in isaretlerinden baska bir
hatirlatma yoktur”

Kur’an’da bir¢ok hayvandan bahsedilir.

Bunlar sunlardir:

Bal Arisi, Nahl Siresi

At, Adiyat Siresi

Karinca, Neml Siiresi

Oriimcek, Ankebt Stresi

40



Sigir, Bakara Stresi

Deve, Araf Siiresi

Buzagi, Bakara, Hld Stresi

Sivrisinek, Bakara Stresi

At, Katir, Esek, Nahl, Cuma Siresi

inek, Koyun, Kegi, En’am Stresi

Yilan, A'raf, Suara Siiresi

Cekirge, Kamer, A'raf Stresi

Balik, Kilem Siresi

Sagilan tiim hayvanlar, Al-i imran Stresi
Domuz, En’am Siiresi

Kurt, YGsuf Siiresi

Sinek, Hacc Siresi

Bildircin, Bakara, Ta-Ha Siresi

Cekirge, Bit, Kurbaga, Araf Stresi

Karga, Maide Stresi

Kelebek, Karia Stresi

Maymun, Maide Stresi

Aslan, Muddessir Siresi

Kopek, Araf Shresi

Hiidhiid-ibibik-Cavus Kusu, Neml Stresi

Fil, Fil Stresi

Pervane-Kelebek, Karia Siresi

Kuslar, Milk, Nahl, Nir Stresi

Iste Kur’an’da ne kadar énemli bilgiler vardir.
Insanin, doga ile ilgilenmesi gerekir.

Doga ile sevgi icinde olmasi gerekir.

Her hayvani, her bitkiyi 6nemsemesi gerekir.
Insana her hayvandan ne giizel liit(flar akar.

Insan, asla higbir canliya zarar vermemesi gerekir.

41



Ayette belirtildigi gibi; “lekum fiha cemalun-onlardaki gii-
zellikleri goériin” mesaji ne kadar miithistir.

Her hayvanin tasidig1 glizellikler, Allah’a ait giizelliklerdir.

Hayvanlarla insanlar ayni 6zden siiziiliip gelen kardeslerdir.

Hazreti Muhammed’in hayvanlara olan sevgisi, bunun en
giizel gostergesidir.

Hazreti Muhammed; “Atin alnindaki tiiyleri kesmeyin, yele-
leri de kesmeyin, kuyrugundaki tiiyleri de. Ciinkii kuyrugu si-
nekleri vs. kovalar, yeleleri onu 1sitan elbisesidir, alni ise orada
hayir baghdir” (Ebii David, Cihad, 41)

42



7-

Gty ) 40 154,86 o ) A0 sy

D) Gass e o) i)

Ve tahmilu eskdlekum il beledin lem tekiinii baligihi
illa bi sikkil enfus inne rabbekum le raiifun rahim

Ve tahmil eskale kum : Tasirsiniz, agirlik, yiikleriniz, siz,

{14 beled : Bir yerden bir yere, belde, sehir, bir yer,
Lem teklni baligi hi : Ulasamayacaginiz, erisme,

{114 bi s1kk : Ancak, baska, mesakkat, zorluk,

El enfus : Kendisi, nefsi, bedeni,

inne rabb kum : Muhakkak, Rabbiniz, sizi viicidlandiran,
Le ralf : Elbette, sefkat,

Rahim : Oziinden var eden, kaynak,

Meali: “Sizlerin ulasamayacagi, ancak zorlukla tasiyacagi-
niz agirliklarinizi bir yerden bir yere tagsirlar. Muhakkak ki sizi
viiciidlandiran, elbette size sefkat verendir, tiim varligi 6ziinden
var edendir.”

Insanlar yillarca atlara, eseklere, katirlara, develere bindi.

Onlarla yiik tasidi.

Siitiinden, etinden, yiiniinden faydalandi.

Onlarla neselendi, onlarla huzur buldu.

Nasrettin Hoca'nin esegini bilmeyen yoktur.

Hazreti Muhammed'in devesiyle goniil bagini bilmeyen yoktur.

Hazreti Muhammed, ¢evresindeki tiim hayvanlara karsi hep
sevgi icinde oldu.

Allah, insani var ettigi gibi hayvanlari da var etti.

43



Hayvanlara olan sefkatimizi asla esirgememeliyiz.

Esegimize, atimiza, katirimiza ytikledigimiz bir ytki, hig
bikmadan gotiirdiiler.

Dag demedi, tepe demedi, bayir demedi yiiki tasidilar.

Insana nice hizmetler ettiler.

Peki, insan onlara kars1 sefkatli oldu mu?

Onlar1 sevdi mi?

Sadece ¢ikari icin mi kullandi?

Yoksa onlara sefkat, sevgi, saygl duygusuyla m1 davrandi?

Iste ayette ne giizel uyar var, “Rabbekum le ratif-Rabbin
sefkati verendir”

Insan varhga kars: sefkatli olmal.

Icindeki sevgiyi hissetmeli.

Egodan uzak olmali.

Hayvanlara zuliim etmemeli.

Onlara karsi her zaman hizmet icinde olmalyiz.

Onlar1 susuz birakmamaliy1z, gidasiz birakmamaliyiz.

Yine Hazreti Muhammed ile ilgili sdyle bir bilgi vardir.

Birileri Hazreti Muhammed’e gelir.

“Ya Muhammed! Kétii yollu bir kadin, susuzluktan neredeyse
Olecek olan bir kdpegin, bir kuyunun basinda dolanip durdu-
gunu gordii. Ayakkabisini ¢ikarip ortiisiinii urgan yaparak ona
bagladi. Onunla kuyudan su ¢ikarip kopegi suladi” dediklerinde:

O rahmet dolu insan séyle soyledi: “Allah, onun yaptig1 bu
iyilikten dolayi, onun tiim glinahlarin affetti.” (Miislim, Selm, 41)

Evet, ne giizel bir hatirlatmadir.

Bir kopegi su verilmesiyle, rahmet kapilarinin agilmasi...

44



8-

3355 0 aeally Judiy ially
HsalaE Y G Gl

Vel hayle vel bigdle vel hamire li terkebiihd
ve zineh ve yahluku ma la tdalemiin

Ve el hayle ve el bigal : Atlar ve katirlar,

Ve el hamire li terkebu ha : Merkepler, onlara binmeniz icin,
Ve zineten : Stis, deger,

Ve yahluku : Yaratir, var eden,

Ma 14 tdlemun : Bilmediginiz seyler,

Medli: "Atlar, katirlar, merkepler, onlara binersiniz ve siisler-
siniz. Nice bilmediginiz seyleri de var eden O’dur.”

Kdyde yasayan cocuklar, ata, esege binerek bliytidii.

Her ¢ocuk bir at, bir esek, bir katir gordiigiinde heyecanland.

Digilinlerde atlari, esekleri, develeri siisledik.

Onlarla neselendik, gelin tasidik, damat tasidik.

At sevgisi Tiirkler icin ¢ok dnemlidir.

Tiirkler, at1 ilk evcillestiren millet olarak bilinir.

Tiirklerin at ile olan bagy, atlarla bir aile olmasini saglamistir.

Bir Tiirkiin at1 6ldiigiinde onu térenle gdmmiis, ona vefa-
sin1 gostermigtir.

Eski Turk kiiltiirtinde, Asya bozkirlarinda yabani olarak
yasayan, “Taki” ve “Tarpan” atlari, Tiirkler tarafindan terbiye
edilmistir.

Bu kelimelerin birlesimiyle terbiye edilen atlara “Tarkan”
ismi verilmistir.

45



At ve binicisi bir olmus, binici de “Tarkan” adiyla anilmistir.

Hazreti Muhammed’in Hazreti Ali’'ye hediye ettigi Diildiil
isimli at, Hazreti Ali ile anilmistir.

Hazreti Muhammed’in miraca ¢iktiginda ona Burak isimli
bir atin eslik ettigine inanilir.

Insanlar, ayette belirtildigi gibi atlar siislemisler, onlara gii-
zel giysiler yapmislardir.

Eski Tiirkler, 6ldiikten sonra rithun ebediligine inanmislardir.

Bundan dolay1 élen bir yigit ile birlikte atlar1 da 6ldiirmiis-
ler, o yigit ile birlikte gommuiislerdir.

Boylelikle bir at, sahibi ile birlikte gdmiilmiis, 6biir diin-
yada onu yalniz birakmayacak diye inanilmistir.

Ayette belirtildigi gibi, hayvanlar1 6nemsememiz gerekir.

Onlarin yaratilislarini da diistinmemiz gerekir.

Bedenimizin de bir binek oldugunu unutmamaliy1z ve be-
denimize iyi bakmaliyiz.

Allah tiim bedenlerde tecelli eder.

Bu tecellileri anlayan mutlaka Allah hakikatine erisecektir.

46



9-

35 S8 e Jeldl Aab 4l e
(7%/ y ° /\ éé\ﬁéj C«L:.u

Ve ala Allah kasdus sebili ve minha cair ve
lev sde le heddkum ecmain

Ve ala Allah : Uzerinde, ile, gbre, icin, yiice, Allah,
Kasd el sebil : Amag, istikamet, varilacak yer, hedef;, niyet, yol,

Ve min ha cdirun : Ondan, mani, engel, egri, sapan, ayrilan,

Ve lev sae : Eger, sayet, olsa, isteme, dileme,
Le hedakum : Elbette, yol bulursunuz, hidayet,
Ecmain : Herkes,

Meali: “Yolun varacagi yer Allah’tir ve o yolda engeller de
vardir ve eger istenirse elbette herkes O’na yol bulur.”

Sebil kelimesi burada Allah’a giden yol anlaminda ifade
edilmistir.

Sebil; yol, hakikat, su, suyun akisi, hayat, rahmet, sifa an-
lamlarina gelir.

Bu ayette ise her yolun Allah’a varacagi hakikatidir.

Her varlik Allah’a agilan bir kapidir.

SebilAllah, Allah’in yolu demektir.

Anlayana, manasina erene, Kur’an da bir sebildir.

Her bir kelime sebilAllah'tir.

Her varlik bir sebildir.

Her varlik Allah’a giden bir yoldur.

Sebil kelimesi Kur’an'da yliz yetmis alti defa geger.

Bazi 6rnekler vermek gerekirse...

47



SebilAllah; Bakara Stresi 190-217-244- 261-261

Enfal Stresi 47-60-74

En’am Siresi 116

Bakara Stiresi 244: “Ve katilQ fi sebilillahi valem{ ennal-
lahe semiun alim.”

Meali: “Allah yolunda hakikatleri anlamak, anlatmak i¢in
gayret gosterin ve isittirenin, ilmiyle var edenin Allah oldu-
gunu bilin.”

Bakara Stiresi 261: “Allah yolunda, varliginin sahibinin Allah
oldugunu bilip infak edenlerin durumu; bir tek tohumdan, yedi
basak olusan, her birinin icinden yiizlerce tohum olusan bir ta-
neye benzer. Kim hakikatleri anlamak isterse, Allah onun bilgi-
sini boyle kat kat artirir. Allah biitlin her seyi ilmiyle kusatandir”

Enfal Stiresi 47: “Bulunduklari yerlerde, kibirli davranisla-
riyla hakikatlerin disina ¢ikan kimseler gibi ve riyakar insan-
lar gibi ve Allah'in hakikatlerine engel olan o kimseler gibi ol-
may1n. Allah yaptiginiz biitiin her seyi tecellileriyle kusatandir”

En’am Siresi 116: “Ve in tut1 eksere men fil ardi1 yudilltike
an sebilillah in yettebiline illez zanne ve in hum illa yahrusin.”

Meali: “Eger yerytiziindeki kimselerin ¢coguna uyarsan, Al-
lah’in yolundan seni saptirirlar. Onlar ancak zanlara tabi olurlar
ve onlar yalanlarda kalirlar, hirslarina maglup olurlar”

Hakikat yolunda insana engel olan kendisidir, egosudur,
benligidir.

Kisinin i¢indeki, dfke, nefret, kin duygular1 hakikatleri an-
lamaya engeldir.

“Ve o yolda engeller de vardir” ayetinde belirtildigi gibi, en-
geller iyi bilinmelidir.

Engeller kalkmadan yol bulunmaz, hedefe varilmaz.

Hakikat yolunda engeller, kisinin kendinde olan kibir duy-

gularidir, olumsuz duygulardir.

48



Kisi; kibir, hor bakma, dedikodu etme, yargilama, fitne, fe-
sat, kavga, ofke, hiddet, nefret, kin gibi duygularin kendine en-
gel oldugunu bilmelidir.

Kisi, diinya ¢ikarina esir olmaktan kurtulmali ve inan¢ adina
0grendigi tiim yargilayici, batil bilgileri terk etmelidir.

Bilmislik icinde olmak, hakikati anlamaya engeldir.

Ben bilmem diyebilmek, bilmeye kapilar acacaktir.

Eger akil ve goniil temizlenirse, beyin daha saf diisiinceler
icinde olacak ve hakikati arayacaktir.

Kur’an’'da akil ve gontil temizligi yapabilmek i¢in neleri yap-
mak gerektigi bildirilmistir.

Bunlardan bazi 6rnekler verelim.

Dilini tut...

Kimsenin dedikodusunu yapma, arkasindan c¢ekistirme...

Kimseyi hor gorme, kotiileme, alay etme, hi¢bir varliga hor
bakma...

Kimsenin 6zelini, gizli yonlerini, hatalarini arastirma, ayibini
arama...

Kimsenin inancina, ibadetine, kiiltiirline, cinsiyetine, mille-
tine, rengine, laf etme...

Kendini tani, cevrene yardimci ol...

(Hucurat Stresi)

Asla kibirlenme...

Asla 6viinme, bliyiiklenme, kendi inancini digerlerinden
biiyiik gérme...

Bilgin olmadig1 seyler hakkinda asla konusma...

Anne babana, yakinlarina, ¢evrene, herkese iyi davran...

Insanlara suratini asma, bébiirlenme...

Hep tevazi icinde ol, edepli ol, 6fkelenme...

Asla kimseyi aldatma, yalan soyleme...

(Lokman Stresi)

Asla kul hakki yeme, asla ¢alip ¢cirpma...

Verdigin s6zii yerine getir...

49



Gosteris pesinde olma, makam, san sohret pesinde olma...

Kan dokme, kimseye asla zulmetme...

Kotiiliik icin yardimlasma, iyilik tizere yardimlas...

Sikintilar, kederler verme...

Gereginden fazla yeme, icme...

Bedenine zararli olan seyler icinde olma...

(Maide Stresi)

Kul hakk: yeme...

Kendi ¢ikarin icin baskasina zarar verme...

Bos hayaller pesinde kosma...

Kulaktan dolma bilgilerle hareket etme, asli olmayan sey-
lere itibar etme...

Varligin dis yiiziinde kalma...

ikilikte kalma...

Bikkinlik, karamsarlik, timitsizlik icinde olma...

Kendi zanninda var ettigin ildha siginma...

(Hicr Stresi)

Kibirli olma...

Riyakar olma...

Gosteris icinde olma...

ikilik ¢ikarma...

Sakin kotiilik yapma...

Hainlik yapma...

(Enfal Stiresi)

Iste insan hakikat yolunda engelleri bilmeli ve onlari orta-
dan kaldirmak i¢in gayret gostermelidir.

Ayette belirtildigi gibi “ve lev sae le hedakum ecmain” kim
cani goniilden isterse, elbette Hakk’a yol bulacaktir.

Bir Miirsid-i Kamil ile baslayan yolculuk, muhakkak ki ha-
kikatlere kapilar acacaktir.

SebilAllah, 6ncelikle insanin kendi viicidudur.

0 viictida agilan kap1 Allah’a ¢ikacaktir.

Yeter ki insan cocuk safliginda bir akil ve goniille kapilari
agsin.

50



10-

Ay Sy A 8T el el (e 30 (30 5
s & A ¥z Tw
QAo 48 jal

Huvellezi enzele mines semdi mden lekum
minhu sardbun ve minhu secerun fihi tusimiin

Huve ellezi enzele : Ki o dur, indiren, gonderen,
Min es semai maen : Semadan, gokten, su,
Lekum minhu sarabun : Sizler, ondan, igilen sey,

Ve min-hu secerun : Ondan, agaclar, bitkiler,

Fi hi tusimiin : Icinde, orada, bitki értiisii,

Medali: “Ki O’dur suyun gokten inisindeki ilmin sahibi. Sizler
ondan igersiniz ve agaglar ondan yararlanir, bitkilerde onunla
ortaya cikar.”

“Gokten suyu indirdik” ayeti ile ilgili insanliga nasil sirlar
sunulmaktadir?

Su yerytiziine gokten mi gelmistir?

Yoksa su diinyada mi1 olusmustur?

Yasam nasil olusmustur?

Su ama Diinyada ama Evrende bir yerlerde nasil yiiksek bir
enerji patlamasi ile olustu?

“Enzele mines semai maen-Semadan suyu indirdik.” Nahl
Stresi 10

Bu ayeti ¢ok iyi diistinmeliyiz.

“Gokten suyu indirdik” ayetinde bulutlardan gelen yagmur
mu isaret ediliyor?

Yoksa Diinyaya suyun uzaydan geldigi mi isaret ediliyor?

51



Evrende, Diinyamizdan baska yerlerde su var midir?

Su nasil ylksek bir enerji ile olusmustur?

Diinyamizin ilk olustugu zamanlarda su var miydi?

Yoksa su sonradan mi olustu?

Evren’de su ilk nerede olustu?

Evren’deki en ¢ok bulunan 3 elementten birincisi hidrojen,
Uctinciist oksijendir.

Evrende en ¢ok bulunan 3 element; Hidrojen, Helyum, Ok-
sijendir.

Diinyamizda bulunan en ¢ok elementler ise; Oksijen, Kar-
bon, Hidrojen, Azottur.

Su, 2 hidrojen ve 1 oksijenin birlesimiyle olusur.

Bu birlesim nasil yiiksek bir enerjiyle oluyor?

Su tek basina yasamin olusmasina yeterli midir?

Yasamin olugsmasi i¢in sartlar nelerdir?

Suyun, sivi, kat1 ve buhar halleri nasil olusur?

Acaba Diinyamiz olustuktan belli bir stire sonra, Diinyamiza
carpan bir veya daha ¢ok gok tasindan su buhari, ya da buz, ya
da siwvi1 haliyle su Dlinyamiza ge¢mis olabilir mi?

Buz haliyle su, Diinyamiza diismiisse, Diinyamizda eriyerek
swv1 haline gelmis olabilir mi?

Ya da buhar haliyle gelmis, buhar suya dontismiis olabilir mi?

Ya da donmus bulutlar Diinyamiza ¢arpti, su dyle mi Diin-
yamizda olustu?

Evet, Dlinyamizda ya da Evrende su nasil olusmustur?

Diinyamizda olan suyun kaynagi, Diinyamiz midir yoksa
gokten mi gelmistir?

Belki de buzul haliyle Diinyamiz kadar biiyiik bir gok tas:
Diinyamiza ¢arpti, su oradan geldi.

Belki de buhar halinde bulutlar tasiyan, ya da donmus bu-
lutlardan olusan, Diinyamiz kadar biiytik bir yi1ldiz, Diinyamiza
carpti o bulutlar suya doniistii.

52



Kur’'an, “gokten suyu indirdik” ayetiyle insanliga ne sirlar
sunmaktadir?

Su nasil buharlasmakta ve nasil gokyiiziinde bulutlar ha-
linde durmaktadir.

Her bir bulut tonlarca su tasimaktadir.

Bulutlar riizgarlarin etkisiyle hareket etmektedir ve bulut-
lardan yagmurlar yagmaktadir.

Bulutlardan yagan yagmur tiim varliga rahmettir.

Belki de ayet gokteki bulutlardan yagmurun indigine isarettir.

Her nasil olursa olsun, arif kimse her yonden diisiinmelidir.

Su hayattir, rahmettir, sifadir.

Bedenimizde su ihtiyaci oldugu zaman hemen su arariz, su
icmek isteriz.

Susuz insan yasayamaz.

Tiim hayvanlar, agaclar, bitkiler suya muhtactir.

Yagmur gokyiiziinde olusan bulutlardan yerytiziine yagar.

Yerytiziindeki su giines 1s1s1 sebebiyle buharlasir.

Olusan su buharlar1 gokytiziine dogru yiikselir, yogunlasir
ve bulut dedigimiz kiimeleri olusturur.

Ve belli bir 1s1 degisimiyle bulutlardan yagmurlar yeryi-
zline diiser.

Iste bunu inceleyen bilim dalina “Meteoroloji” ad1 verilir.

Meteoroloji, atmosferde meydana gelen hava olaylarini, bu-
lutlari, yagmurun olusumunu ve bunlarin yerytiziine etkisini in-
celeyen bilim dalidir.

Yagmur, insanin, agaglarin, bitkilerin heyecanla bekledigi
nimettir.

Su, Allah’in ilmine isaret eder.

Sem3, insanin gonil yoniline isaret eder.

Bitkilerden murad, goniilde yeseren irfaniyet olarak diisii-
niilebilir.

Agaclardan murad, Allah’a olan rabita olarak diisiiniilebilir.

53



11-

O eIy Jaadlly &5l & 55 4y o81 Cuy
GralRE Al Y Al s &) el (8

Yunbitu lekum bihiz zera vez zeytiine ven nahile
vel andbe ve min kullis semerdt inne fi zdlike le
dyeten li kavmin yetefekkeriin

Yunbitu lekum bihi : Gelismek, bitirir, yetistirir, sizin,
onunla,

El zera : Ekinler,

Ve el zeytline : Zeytinler,

Ve el nahile ve el enabe : Hurmaliklar ve tziimler,

Ve min kulli es semerati  : Her tiirliisiinden, meyve, sebze,

Inne fi zalike : Muhakkak, stiphesiz, bunda vardir,

Le ayeten : Ayetler, deliller, isaretler,

Li kavmin yetefekkertine : Topluluk, kimseler i¢in, tefekkiir, derin
diistinmek,

Meali: “Sizler onlardan faydalanir gelisirsiniz. Ekinlerden,
zeytinlerden, hurmalardan, tiziimlerden ve meyvelerin, sebze-
lerin her tiirliistinden yararlanirsiniz. Muhakkak iste bunlarda,
hakikatleri arayan, derin diisiinen kimseler icin dyetler vardir.”

Bahgeler suyla beslendikten sonra, nice giizellikte meyve-
ler, sebzeler sunmaktadir.

Insan her tiirlii meyveden, sebzeden nimet bulur.

Bir agacin dalindan, yapragindan, ¢iceginden, meyvesinden,
kokiinden nice faydalar akar.

54



Yeter ki insan bunlari incelesin, onlarda ki kimyasallarin
faydasina erissin.

Nice Kamil insan, bitkilerin insana olan faydasini aragtirmistir.

Ibn-i Sina (980-1037) bunlardan biridir.

Sadece su ayet bile insana nice kapilar acar.

“Li kavmin yetefekker(n-tefekkiir eden kimselerden olun.”

Demek ki bizler her seyi inceden inceye diisiinmeli ve aras-
tirmalyz.

Insan gevresinde olan her seyin tasidigi hikmeti diisiinmelidir.

Ibn-i Sina, tiim bitkilerin insana olan faydasini arastirmis
ve bunlari kitap haline getirmistir.

“Bitkilerden gelen sifalar-Sifali Bitkiler” kitabinda bunlari
ince ince belirtmistir.

Her bir bitkinin ve her bir hayvanin insanla olan bagi nedir?

Insan kendinde bitkilerden ve hayvanlardan ézellikler bu-
labilmelidir.

“Ekinlerden, zeytinlerden, hurmalardan, liziimlerden ve
meyvelerin, sebzelerin her tirlisiinden yararlanirsiniz” ayeti,
insanliga Botanik ilmini sunmustur.

Gorildiigi gibi Nahl Siresi, bizleri hayvanlar: ve bitkileri
incelemeye yonlendirmistir.

Ve bunlardan gelen hikmetleri ve insanliga faydalarini bul-
maya sevk etmistir.

Nahl Siiresinde, Zooloji, Botanik ve bunlarin birlesimi olan
Biyoloji ilmi sunulmustur.

Insan, bilimsel calismalar iginde olmah ve varhigin kendinde
olan nice hakikatlere erismelidir.

55



12-

b3l Dl Guadlly Sl Rl a1 DAL
Osfiag o5 Y I3 3 ) o il SR

Ve sehhara lekumul leyle ven nehdre ves semse
vel kamer ven nuciimu musahhardtun bi emrih inne
fi zdlike le dydtin li kavmin yakiliin

Ve sehhara lekum : Yaydi, diizenledi, sifatlandirdi, ¢ekti,
verdi, sundu, siz

El leyle ve el nehar : Gece ve giindiiz, karanlik ve aydinlik,

Ve el semse ve el kamer  : Giines ve ay,

Ve en nuciimu : Yildizlar, varligin her bir parcasi,

Musahharatun : Diizenlendi, hazirlands,

Bi emr hi : Hiikiim, onun,

Inne fi zalike le ayetin : Muhakkak, iste bunlarin icinde

elbette, ayet, delil,

Li kavmin yakil{ine : Kavim, kimseler, topluluklar i¢in, akil
edip disiinen,

Meali: “Sizin bedenlerinizi diizenledi. Gece ve giindiiz, glines
ve ay ve yildizlar, tiim bunlar O’nun isleyisle diizenlenmistir. Iste
bunlarin iginde, diistiniip akil eden kimseler icin dyetler vardir.”

Burada da muhtesem diisenceler vardir?

Insanin bedeni nasil sekillendi?

Her bir organ nasil olustu, nasil bir yazilimin sonrasi te-
celli etti?

Tiim organlar, nasil sasmaz bir sekilde sekillendi?

DNA'nin icindeki yazilim nasil yazildi?

56



DNA'daki yazilim, zamani gelince nasil sasmaz bir sekilde
adim adim ag¢iga ¢ikt1?

Gece ve glindliz, nasil olustu?

Geceye neden gece dendi, glindiize neden giindiiz dendi?

Ay, yildizlar nasil olustu ve nasil hareket etmekte?

“Inne fi zalike le ayatin li kavmin yakiliin-akil eden kimse-
ler i¢in hakikatlere gotiiren nice deliller vardir”

Burada gegen ayet kelimesini inceleyelim.

Toplumda “ayet nedir?” diye kime sorsak, hemen hemen

herkes, Kur’an diye bildigimiz kitapta yazili olan kelimelerden
bahseder.

Allah’'in ayetleri dedigimizde herkes, Kur’an diye adlandir-
digimiz kitaptaki yazili olan sozciiklerden bahseder.

Inang ile ilgili bir meseleyi konusurken bile, hemen “su
ayette soyle diyor” diye bahsedilir.

Peki, ayet; “ 4" “ &Y “ &I “ dedigimiz nedir?

Bizlere ayet diye, Kur’an’da yazili olan kelimeleri gosterdiler.

Hep boyle 6grettiler, hep boyle soylediler.

Oysa o Kur’an dedigimiz kitabi, dikkatlice okursak; yer-
ylziinde ve gokyiiziinde olan her seyin, dyet oldugu bildirilir.

Ayet; iz, isaret, alamet, delil, sinyal, hakikate gotiiren demektir.

Evet, tiim kainatta her sey bir ayettir.

Yani hakikati gdsteren bir delil, bir isarettir.

Varhigin kendisi de, varliktaki nitelikler de hep bir ayettir.

Iste Nahl Siiresinde belirtildigi gibi, yerler, gokler, bitkiler,
hayvanlar, insanlar hep ayettir.

Zerreden Kkiirreye her sey bir ayettir.

Yani hakikati gosteren izlerdir, isaretlerdir, delillerdir.

Insanin bedeni nasil olusmus, nasil diizenlenmistir?

Varlik nasil olusmus, nasil diizenlenmigtir?

57



Bunu anlayabilmemiz i¢in, varligin kendinde olan ayetleri
yani isaretleri, nitelikleri takip etmeliyiz.

Gordiglimiiz her seyin nasil olustugunu ve ne hakikatler
tasidigini disiinmeliyiz.

Bize verilen akli, hakikatleri anlama yolunda isletmeliyiz.

58



13-

QS b &) Al WAL ) e T3 g
G583 p5al Y

Ve ma zerae lekum fil ard1 muhtelifen elvanuh inne
[i zdlike le dyeten li kavmin yezzekkeriin

Ve ma zerae lekum : Sey, genis, 6l¢mek, iist, ekim, cogalma, siz,

Fiel ard : Yeryiizii, toprak, beden, a¢iga ¢ikisin oldugu
yer,

Mubhtelifen : Mubhtelif, ¢esitli, ¢esit ¢esit, farkl farkl,

Elvanu hu : Renklerde,

inne fi zalike : Muhakkak, iste bunlarin icinde,

Le ayet : Elbette, dyet, delil, isaret,

Li kavmin : Kimseler icin, topluluklar icin,

Yezzekker(ine : Tezekkiir, ulastig1 hakikatlerle bakmak,

Medli: “Sizlerin ¢ogalmasinda, yeryiiziintin gesit gesit renk-
ler iginde olusunda, iste bunlarin iginde, varligin yaratilisini dii-
stiniip, ulastigi hakikatlerle bakmak isteyen kimseler icin, elbette
dyetler vardir.”

Ard, arz; duinya, toprak, her seyin a¢iga ¢iktig1 yer anlamindadir:

Dogusun, bedenlenmenin oldugu yer ard-yeryiiziidiir.

insanin bedeni de arzdir, bedende de heran yeni hiicreler
dogar ve sekillendir.

Yerylizli yetinde tiim tecelliler kendini gosterir.
Dogumlarla meydana gelen nesillerin devami da ayettir.

Yeryiiziinde nice bitkinin, hayvanin ¢esitli renklerde olusu
da birer ayettir.

59



Bunlarin hepsi bir bilim dalina isarettir.

Yeter ki insan diisiinsiin, hakikate erismek i¢in aklin1 kul-
lansin.

[limden ayrilmasin, ilmi takip etsin.
Hakikatlere erisip bu aleme dyle baksin.
Hakk ile Hakk’1 seyretsin.

Hakk ile Hakk’a ait olan hakikatleri seyretsin.
[limle erisilen hakikatler, gercektir, dogrudur.

Insan dogruya ulasmak i¢in yoniinii varhga ve kendi bede-
nine dondiirmelidir.

Insan varligin hakikatine erismeli ve hakikat goziiyle bak-
manin ne oldugunu anlamalidir.

60



14-

232

Gk Ll 4 TG 230 AL 3 5hs
DA alli) 5555 48 ol i A 154 2505
5 K8 20T ALlzb (o AT 48

Ve huvellezi sehharel bahre li tekulii minhu lahmen
tariyyen ve testahricit minhu hilyeten telbestinehd ve
terel fulke mevahira fihi ve li tebtegii min fadlihi ve
leallekum teskuriin

Ve huve ellezi sahhare : Ki o, dlizenledi, yayd, verdi,
El bahre li tekul( : Deniz, derya, beslenme,
Minhu lahmen tariyyen : Ondan, oradan, et, taze,

Ve testahrici min hu hilyet : Cikarirsiniz, ondan, siis esyasi,

Telbes(ine-ha : Onu takarsiniz, giyersiniz,

Ve tere el fulke : GOriirsiin, sonsuzluk, akip giden,
gemi,

Mevahir fihi : Akip giden, ilerleyen, baskalik, onda,

Ve li tebtegu : [stemek, arzu etmek, meyletmek,
anlamay istemek,

Min fadli-hi : Nitelik, lutuf, fazilet,

Ve lealle-kum : Umulur ki siz, boylece ki siz,

Teskurtine : Siikiir, kendine verilenlerin sahibini

bilip teslim etmek,

Meali: “Ki O’dur denizleri diizenleyen, sizler oradan taze etle
beslenirsiniz. Oradan takinacaginiz sis esyalari ¢cikarirsiniz ve

bir sonsuzluk icinde akip gideni gériirstiniiz. Ttim bunlar O’nun

61



liituflarint anlamak icindir. Umulur ki siz, nimetlerin sahibini bi-
lip teslim edenlerden olursunuz.”

Denizlerin olusmasi, orada bulanan baliklarin, bitkilerin olu-
sumu ve bunlarin insana faydalar: diisiiniilmelidir.

Denizlerden yakalanan baliklarla, insanlar binlerce yildir
beslenmektedir.

Insan da ayn1 zamanda bir denizdir.

Kendi deniz sehrinde Allah’a ait nice hikmetler tasimaktadir.

Insan kendi viicid denizine dalmali ve orada nice giizellik-
lere erismelidir.

Oradan gelen Allah’a ait olan giizelliklerle stislenmeli, hal
ve davranislar bu giizelliklerle olmalidir.

Allah insan1 kendi esmalariyla siisleyip yaratmistir.

Insan kendindeki Allah’a ait olan liituflar1 gérmeli ve sii-
kiir icinde olmalidir.

“Leallekum teskurtin-umulur ki siz siikiir igcinde olursunuz.”

Siiktir makamu iyi bilinmelidir.

Kalbi stkiir iyi bilinmelidir.

Genelde karnimiz doydugunda veya bir sey kazandigimizda
stkiir ederiz.

Oysa hakikatte siikiir, Allah'in varliktaki “fadl” degerleri i¢indir.

Siikiir; bedenimizdeki tiim isleyisin sahibini bilip her ne-
feste itiraf etmektir.

Her siikiir O’'nu itiraf etmektir, kendine varlik isnat etme-
mektir.

“Sen varsin senden gayrisi yok” idrakidir, duygusudur.

Tiim varligin Hakk ile baglantisini anlayip itiraf edebilmektir.

Goziin siikrii gozden gorme tecellisinin Hakk’a ait oldu-
gunu bilmektir.

Insan, tiim varhginin ve her bir organinin siikriinii eda ede-
bilmelidir.

62



Miilk Stresinde belirtildigi gibi, gdoziimtzdeki gormeyi, ku-
lagimizdaki isitmeyi, burnumuzdan nefes alip vermeyi veren,
climle azamizdan her an isleyen siiphesiz Allah'tir.

Iste biz bunlari idrak edip sahibinin kim oldugunu bilip, her
an stkir icinde olmaliyiz.

Kalbimizi attiran Allah’tir.

Kanimizi dolastiran Allah’tir.

Goziimuzden gormeyi, kulagimizdan isitmeyi veren Allah’'tir.

Her an hiicrelerimi ¢alistiran Allah’tir.

Iste her an bunlar1 unutmadan yasamak ve sahibine min-
nettarlik icinde olmak siiktrdiir.

Sofraya oturdugumuzda sofradaki tiim rizklarin sahibi Allah’'tir

Tarlada yetisen tiim yiyecekleri yetistiren Allah'tir.

Bize; siitli, eti, yogurdu, peyniri hep sunan Allah’tir.

Iste biz aslinda yemege baslamadan énce Allah’a siikretmeliyiz.

Clinkii soframiza gelen yiyecek ve icecekleri yetistiren ve
sahibi Allah’tir.

Yemek yedikten sonra yine Allah’a siikretmeliyiz.

Ciinkii yedigimiz yemegin ve ictiimiz suyun sindirimini
yine viichidumuzda Allah yapacaktir.

Hiicrelerimize yaglari, proteinleri, mineralleri en ince ayarla
Allah iletecektir.

Iste hep bunlar bilip, her an siikiir icinde olmahyiz.

Iste biz hem yemek yemeden 6nce, hem de yemek yedik-
ten sonra Allah’a stikretmeliyiz.

Ama hepimiz, karnimizi doyurduktan sonra stikrediyoruz,
stikriin ash bu degildir.

Bu siikir, kendi ¢ikari icin siikir icinde olmaktir.

Aslinda boyle siikiir i¢inde olan kiifiir icindedir, farkinda
degildir.

63



Kendi ¢ikari i¢in siikreden, olumsuz bir sey oldugunda he-
men isyan eder.

Ciinki kalbfi siikre erismeyenin stikrii, kendi ¢ikari icindir.

Siikiir gercek manasina gore iyi anlasilmalidir.

Siikiir, her seyinle Allah’a teslim olma sirridir.

Siikiir, kendi varliginin sahibini, sifatlarin sahibini bilmek
ve teslim etmek idrakidir.

Siikiir her nefeste, her tecellinin Hakk’a ait oldugunu iti-
raf etmektir.

Zamanin kamillerinden Sakik-i Belht ile Ibrahim bin Edhem
arasinda soyle bir sohbet olmustur.

Sakik-i Belhi sorar: “Ge¢im hususunda ne yaparsiniz?”

ibrahim bin Edhem: “Bulunca siikreder, bulamayinca sab-
rederiz” der.

Sakik-i Belhi: “Bunu, Horasan'in kdpekleri de yapar” der.

Bu defa ibrahim bin Edhem sorar: “Ya siz ne yaparsiniz?”

Sakik-i Belhi su cevabi verir: “Bulursak siikredip infak ede-
riz, bulamadigimizda yine siikredip sabrederiz.”

iki KaAmil insan olan, Belhi ile ibrahim bin Edhem arasin-
daki bu diyalog bize ne glizel kapilar agmaktadir.

Evet, anliyoruz ki stikiir; kisinin kendi sahsina sunulan ni-
metlerin sahibinin Allah oldugunu bilmek ve her an teslimiyet
icinde yasamanin adidir.

Kendine verilen kendi viicidundaki sifatlarin ve ge¢imi i¢in
sunulan nimetlerin sahibinin Allah oldugunu bilmek ve her an
O’na minnet icinde yasamanin adidir.

Her varligin Allah'in sifatlariyla donatildigini gérebilmek ve
o suurda yasayabilmek siikiir makamidir.

64



15-

585 B o Gl 30 gl ¥ B Al
s eﬁﬂ 1 Wy 1 el

Ve elka fil ardi revdsiye en temide bikum ve
enhdren ve subulen leallekum tehtediin

Ve elka : Diiz yer, birakti, koydu, sundu, teslim,
atty, yayd,

Fi el ard1 : Yeryiizi, toprak, beden,

Revasiye : Daglar, saglam durmak, tiretim yeri,
verimlilik,

En temide bikum : Sarsilmazlik, denge, sallanmamak, sizin,

Ve enharen ve subulen  : Nehirler ve yollar,

Lealle kum tehtediine : Umulur ki, sizler, hakikatlere yol
bulursunuz,

Medali: “Yeryiiziinti yaydi diizenledi. Saglam hareket edebil-
meniz igin, sizi bir denge iginde olusturdu. Nehirler ve yollar var
etti. Umulur ki sizler hakikatlere yol bulursunuz.”

Yerytizii nasil olustu?
Yasam yerytlizilinde nasil tecelli etti?

Bu kadar varlik, farkli farkli nasil kendine mahsus bir se-
kilde sekillendi?

Her bir varlik nasil bir yazilim tasidi ve o yazilimdan a¢iga
cikt1?

Bu yazilimi yapan neydi, yazilimdan a¢iga ¢ikaran neydi?

Insanin yagsam bulmasi nasil gerceklesti?

65



Nehirler, daglar, vadiler, yerylziinde nasil sekillendi?

Yasam yerylizlinde nasil goriinmeye basladi?

Yasam;

[1ahi sistemin nefes alip verdigi boyuttur.

i1ahi sistemin varlik olarak gériindiigii boyuttur.

Varlikta olan ilahi titresimdir.

Gorlinmeyen bir alemin goriiniir hale gelmesidir.

Yasam;

Levh-i Mahf{iz sayfalarinda olan yazilimin bir bir a¢iga cikisidir.

Yazili olan sayfalarda ne yazili ise, onlarin bedenlenmesidir.

Yasam, goriinen alemin goriinmeyen sirlaridir.

Yasam, bir nehrin akisi gibi, devam edip giden bir akistir.

Yasam;

Climle varligin, tanimlanamayan bir kudret tarafindan idare
edilmesidir.

Climle varligin, tanimlanamayan bir kudret tarafindan, aciga
cikarilisi sekillendirilmesidir.

Nir aleminden rih alemine, rith aleminden nefs alemine,
nefs dleminden bedenler dlemine olan bir akistir.

Yasam, batinda olanin zahire olan yiirtytsudir.

Enflistan afaka olan ¢ikisin adidir.

Yasam; Matematik, Fizik, Kimya ve Biyolojinin dans etmesidir.

Yasam; havanin, atesin, topragin, suyun sevismesidir.

0 sevismeden, nice varlik denen evlatlarin dogusudur.

Yasam, hi¢ bitmeyen ildhi terenniimdiir.

Yasam, bir 6zden gelip bir 6ze olan akistir.

Yasam, suyun buza déniismesi, buzun tekrar suya donts-
mesi gibi olan bir akistir.

Iste yasamin hakikatini diisiinmek, hidayet bulmanin yoludur.

66



“Leallekum tehtedin-umulur ki siz hidayet bulursunuz”
dyetinde, hidayete erismenin yolunun yasamin sirrina ermekte
gizli oldugudur.

Burada gecen “tehtedun” kelimesi, hidayet kelimesi ile bag-
lantilidir.

Hidayet; hakikatlerle bulusup Hakk’a ermek demektir, hak
ile batili ayirt eden demektir, kendini bilme yolunda, kendi as-
linin hakikatini anlayan demektir.

HQ; O, Allah, her seyin sahibi, tiim kainattaki tek kudret
demektir.

Had{; gosterilen yol, gidilmesi gereken yol, tavsiye edilen
yol, hedefe gotiirecek yol demektir.

H: Ciimle varligin ve varliktaki tiim niteliklerin tek sahibidir.

Hada: Kendine giden yolu bildiren, hakikatlere ulasma yolu
olan varligin yol bilinmesi, her varlik Hakk’a agilan bir yoldur.

Hida: Varliktaki ayetleriyle, yani isaretleriyle yol gosteren,
yolun nasil takip edilecegini bildiren.

Hadi: Kendisi kendisiyle hidayete erdiren, kendine yine
kendi ileten, hidayet verici, hakikate hakikatleriyle ulastiran,
emin olduran.

Hidayet: Hakk’la Hakk olan, Hakk’a eren, Hakk zevkine eren,
bekabillah bulan, mii’'min olan, kalbi mutmain olan.

Hidayet bulmak, varliktaki ilimle Hakk’a ermektir, Allah’tan
emin olmaktir.

Her varlik, dosdogru Hakk’a giden bir yoldur.

Yol varligin kendisi ve insanin kendi viiciidudur.

Her varlik, ayetullah sehridir, yani Allah’in dyetler sehridir.
Insanin viiciidu da, Allah’'in dyetler sehridir.

Insan kendi viicidunun isaretleriyle yol buldugunda, Allah
hakikatine erecektir.

Iste Kur’an, hayata, yasama, yeryiiziine bakmaz misiniz, me-
sajiyla insanlig1 hidayete cagirir.

67



16-

- 2

. @0 - o2 ° G. - wl - -
Osign Aa aaillyy e
Ve aldmdt ve bin necmi hum yehtediin

Ve alamat : Alametler, isaretler, iz,

Ve bi en necmi : Yildiz, 151k veren, kisim kisim, parga, varligin
her pargasi

Hum yehtedlin : Onlar, insanlar, yol bulma, hakikate ulasma,

Meali: “Biitiin her seyde isaretler vardir ve varligin her par-
casit insanlart hakikate ulastirir.”

Her varlik hidayete agilan bir kapidir.

insan her bir varligi, Allah’in kitabi bilmeli ve o kitdbdan
okumalidir.

Gokteki yildizlardan yansiyan 151k gibi, yerytiziindeki her
varliktan hakikatler yansir.

Varliktaki sonsuz nitelikler, hakikatin isaretleridir.

Yeter ki insan bu isaretleri anlamaya ¢alissin.

Insan kendine dénmeli diisiinmeli.

Nefes alip vermeyi diistinmelidir.

Gozlerinin olusumunu ve goézlerin nasil goérdiigiini anla-
maya c¢alismahdir.

Kulaklarinin olusumunu ve duyusunu incelemelidir.

Aynaya bakmali kendini seyretmeli; “ben nasil var oldum,
nasil sekillendim, bu géz ne, bu kas ne, bu kulak ne, bu burun
ne, bu dis, bu dudak ne?” diyerek kendine sormal1 ve bedenin-
deki nice nitelikleri anlamaya ¢alismahdir.

68



17-

K0 Y 08 5 o

E fe men yahluku ke men la yahluk e fe la tezekkeriin

E fe men yahluku : Var eden mi, yaratan mi, olusturan mi?

Ke men 13 yahluku : Gibi, kimse, yaratmaz

E fe la tezekker(ine : Tezekkiir etmez misiniz? Ulastigl
hakikatlerle bakmak

Meadli: “Oyleyse var eden, var edemeyen gibi midir? Hala var-
ligin yaratihisini diistiniip ulastiginiz hakikatlerle bu dleme bak-

maz misiniz?”

Insan, varolusu ve var edeni iyi anlamahdir.

Insan, varlig: sekillendiren, ilahi kudreti anlamali ve yéniinii
her an O'na déndiirmelidir.

Varlig1 biitiinliik icinde degerlendirmeli ve Tevhid suuruna
erismelidir.

Insan, yaratici degil, yaratilandir.

Insan bir atomu bile yaratamaz.

Insan haddini bilmeli ve asla kibre diismemelidir.

Allah’t birakip, yaratilan bir kimseyi Allah yerine koyma-
malidir.

Burada gecen tezekkiir kelimesini inceleyelim.

Tezekkiir, zikir kelimesinden gelir.

Zikir ehli, her varlikta olan zikrin, isleyisin Allah’a ait ol-
dugunu bilendir.

Tezekkir ehli de bu suurla yasayandir.

69



Kur’an'da akletmek, tedebbiir etmek, tefekkiir etmek, te-
zekkiir etmek bir¢cok ayette sunulur.

Kisi agzindan ¢ikan kelimelerin lafzinda kalmamali, anla-
min1 her zaman aramalidir.

Telaffuz: Agizdan ¢ikan kelimelerin lafzl yonii, yani soyle-
nis yapisl.

Kisi, agzindan ¢ikan sézlerin, anlamini bilerek sdylemeye
gayret gostermelidir.

Tedebbiir: Bir seyi her yoniiyle diisiinmek, onun anlamini
aramak, anlamini bulmak i¢in gayret gostermek, i¢ yiiztine bak-
mak demektir.

Tedebbiir, diibiir kelimesinden gelir, bir seyin ardina, i¢ yii-
zline bakmak demektir.

Diibiir; hadiselerin ve esyanin arkasina gegmek, i¢ yiiziinii
gorme gayretidir.

Tefekkiir; anlamini aradig1 seyin hakikatlerine ulasacak se-
kilde derin diistinmek, fikir tiretmek demektir.

Kisiye, anlamini aradig1 seyi diisiiniibilmesi icin, ilme da-
yali bilgiler verilir.

O kiside ilmi bilgilere dayanarak diisiiniir.

Kisi tefekkiir ehli oldugunda fikir tretir.

Tezekkiir: Kisi, ona sunulan ilme dayali bilgileri tefekkiir
ederek hakikatlere ulasmistir. Hakikatler gonliinde yer etmis-
tir. O hal lizere bu dleme bakar ve o hal iizere yasar ve hi¢ ha-
tirindan ¢ikarmaz

Tezekkdr, zikir kelimesinden gelir, varlikta her an olmakta
olan bir zikir vardir, bu zikir Zakirin zikridir.

Kisi gonliint bu zikre rabita etmistir, bu zikrin duygusuyla
hareket eder.

Her varlikta Hakk’a nazar eder bir duyguyla yasamak, te-
zekkiir makamidir.

70



Ve in teuddii nimetalldhi la tuhsiihd
innalldhe le gafiirun rahim

Ve in teuddu nimet Allah  : Eger, sdyet, adet, sayma, nimet, Allah

La tuhs@-ha : Onu hesaplayamazsiniz

Inne Allah le gafur : Allah, magfiret eden, temizleyen

Rahim : Oziinden var eden, kaynak, 6z, her
varligin geldigi yer,

Medli: Eger Allah’in nimetlerini saymaya kalkarsaniz onu he-
saplayamazsiniz. Muhakkak ki Allah magfiret edendir, tiim var-
lig1 é6ziinden var edendir.

Nimet, nedm kelime kokiinden gelir.

Neam, nimetler, lituflar, sifatlar anlamindadir.

Tim varlik Allah'in nimetleri-sifatlar ile kusatilmistir.
Her varlik Allah’in nimetlerini tasir.

Kendimizdeki ve gordtigiimiiz her varlikta ki sifatlar-nimet-
ler, Hakk’in sifatlaridir.

Climle varlik Hakk'in sifatlari ile donatilmistir.

Bu sifatlarin isleyisi nimetlere doner.

Insanin ictigi su, yedigi yemek Allah’in nimetleridir.

Nimetlerin olusma yeri sifatlar boyutudur.

Hakk’in mahlukata taalluk eden sifatlar yedidir, yedi sifa-
tin birligi, geldigi yer Tekvin'dir.

Tekvin ile sekiz sifat da denilir.

Bunlar sunlardir:

71



Hayat- ilim- Irade- Semi- Basar- Kudret- KelaAm ve Tekvin

Bu sifatlara “Sifat-1 Subutiye” denir.

Subutiye demek; Hakk'in Zatina sabittirler demektir, degis-
meyen demektir.

Hakk’in Zati1 baki oldugu gibi, sifatlar1 dahi Zati ile bakidir.

Kiyamlari Zatullah ile kdimdir, kendilerine ait viictidlar: yoktur.

Hakk’a mahsus olan bu sifatlarin climlesi, insanda mevcut
olup, tecelli etmistir.

HakKk’in biitiin sifatlar1 bu dlemi ihata etmistir.

Zaten ucu bucagi olmayan bu alem, sifatlardan ibarettir.

Bu sifatlar kalkmis olsa alem yok olur.

Demek oluyor ki bizim alem dedigimiz Hakk’in kendi sifat-
larindan ibarettir.

Iste sifatlarla nimetler arsindaki tamamlayici inceligi iyi
anlamaliyiz.

Insan, varhgin nimetlerine muhtagtir.

Yerytiziinde herhangi bir sifat, nimet kalksa, insanin ya-
saml sona erer.

Mesela demir elementi olmasa, insan yasayamaz.

Ciinkil insanin viiciidu demir elementine muhtactir.

Bunu ¢ogaltabiliriz.

Bakir, ¢inko, alimunyum, sodyum, potasyum, magnezyum vs.

Ya da soludugumuz oksijen, su, hava, toprak, ates, hep bun-
lar Allah’in nimetleridir.

Bunlardan herhangi biri yeryiiziinden kalksa, insanin ya-
samil sona erer.

Bunlara hayvanlar, bitkiler, aga¢lar da dahil edilmelidir.

Iste yeryiizii Allah’in nimetleri ile sarihdir.

Insan yasamin olusumunda en son agiga ¢ikmstir.

Insanin yasam zemini tam olmadan, insan halk edilmedi.

72



Insan i¢in tiim yasam kosullar tecelli etti, insan dyle halk
edildi.

Insan bunlar ¢ok iyi diisiinmeli ve siikiir icinde olmaldur.

Siikiir icinde olan insan Allah’in magfiretine mazhar olacaktir.

Bu ayette gecen gafur kelimesini inceleyelim.

Gaffar, gafur, magfiret; Ga-fe-re, harf kokiinden gelir

Gaftr, Gaffar, Gafir, Magfiret, kelimeleri ayni kokten gelir ve
benzer anlamlari vardir.

Allah’in, kulunun giinahlarini affetmesi, ona magfiret et-
mesi, magfiret ettigi kuluna liitGflar sunmasi anlamlarina gelir.

Gaffar; temizleyen, arindiran, temiz olan1 bahseden demektir.

Gafir; temizleyenin, temizleyici olarak sundugu litiflardir.

Magfiret; kirlenmeyecek olanla donanmak demektir.

Kisinin, Allah’a kars1 giinahlar1 vardir, kullara karsi giinah-
lar1 vardir.

Kulun, Allah’a kars: diistiigii giinahlardan temizlenmesi
“Gaflir-Gaffar-Magfiret” esmasinin agilimidir.

Kulun, kula karsi giinahini, kul hatasini anlayip dondiigiinde
affedilmesi, “Afiivv” esmasinin a¢ilimidir.

Her iki esma aslinda tek esmadir, her ikisi de Allah’in ku-
luna litdflarin hissettirerek, kulun bir daha glinaha dénmesi-
nin engellenmesidir

Arada ince bir durum vardir.

Kisi glinahindan dondtgiinde affedilir.

Kisi, glinahindan déndiiglinde ve bir daha o giinaha ve di-
ger gilinahlara donmediginde ve kul varlikta Allah’'in tecellile-
rine sahit oldugunda, o kula magfiret edilir.

Magfirette luthflar vardir, Allah’a ait olan sirlara ulasmak
ve makam makam yol almak vardir.

Kulun “Ilm-i Lediin” {izere olabilmesi i¢in o kula “magfiret”
edilmesi gerekir.

73



Kisi, bir giinah isleyip pisman oldugunda, Allah’a tévbe et-
tiginde ve tovbesine uydugunda affedilir.

Ama kisi, aklin1 ve gonliinii temizlemedigi miiddetge, ona
magfiret kapisi agilmaz.

Magfiret kapisi acilan kisi, Allah'in makamlarinda yol alir
ve kisi bircok hakikatlere sahit olur.

Ve Allah’in hakikatlerine sahit olan kisi, her makamda Al-
lah’'in vechini gorir ve artik o kul magfirete ermistir.

Magfirete eren kul, artik kirlenmez, giinaha dénmez, kul
hakkina girmek aklina bile gelmez.

Iste magfiret; “kirletmeyecek olan1 giyinmek” demektir.

Kul, Allah’'in litdflarina 6yle bir bag kurmustur ki, artik o
bag kopmaz.

Kulun affedilmesi, ona magfiret edilmesi demek degildir.

Ama kula magfiret edilmesi, artik onun bir daha aff edilme
durumuna diismemesidir.

Magfirete eren kisi, Allah'in varliktaki tecellilerine sahit ol-
mustur.

Allah’in fiiline, sifatlarina, bedenleri tutan viiciduna sahit
olmustur.

Her nereye donerse donsiin, Allah'in yiiziinden baska bir
yuz gérmez.

Bakara Stiresi 115: "Fe eynema tuvell( fe semme vechullah.”

Meali: "Nereye donerseniz doniin Allah’in yiizii oradadir”

Sahit olmustur ki, tim varlik O'nun yiiziidir.

Varligin yiizii O'nun ntrudur.

O’nun nfru ile nlrlanan magfirete ermistir.

Magfiret kapilari, sahitlik sirridir.

Sahitlik, her yerde Hakk’'in vechine mazhar olmaktir.

74



19-

Ol a & s 213 400

Vallahu ydlemu ma tusirriine ve ma tuliniin

Ve Allah yalemu : Allah, ilmin sahibidir, ilmiyle var eden,

Ma tusirrtn : Sey, gizli, bilmediginiz, agiklayamadiginiz,
sirlar,

Ve ma tulin(in : Sey, bildiginiz, agikladiginiz, aleni,

Meali: “Allah bildiginiz seylerdeki ve bilemediginiz seylerdeki
ilmin sahibidir.”

[Imin sahibi Allah’tir.

Insan Allah’in ilminde okur ve halk olusu anlamaya calisir.

Bu sonsuz alem nice sirlarla sarilidir.

Insan bir seyi bildiginde, o bildiginin icinde bilmedigi bir
alem gizlidir.

Insan ne kadar distan ice kesfe baslasa, icten ice bir alemle
karsilasir.

Insan ilmin sahibi olamaz.

Alim olan Allah'tir.

Yani ilmin sahibi Allah’tir.

Allah’in varliktaki ilim tecellisi; Matematik, Fizik, Kimya,
Biyolojidir.

iman, ancak ve ancak ilimle miimkiindiir.

Ilim ise, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ile bag kurmaktir.

ilim kisiyi, varhgin varolusuna, varligin isleyisine, varligin
sekillenmesine, varligin siirecine gotiirir.

[lim kisiyi, kendi viicidunun isleyisini anlamaya gotiriir.

75



Kisi kendi viicliduna doniip incelese, viicidunun isleyisinin
bir ilim tizere oldugunu anlar.

Tim Evren, bir ilim tizere isler ve hareket eder.

[lim kisiyi, sahit olmaya gotiriir.

Sahit olan kisi, emin olur, emin olan, iman sahibi olur.

Sahit olmak, géormektir, anlamaktir, delillerle hareket etmektir.

Iman ilimsiz olmaz.

Ilim sahitlige gotiiriir.

Sahitlik ise emin olmaya gotiiriir.

Eminlik mii’'minlige, mii'minlik imana gotiirir.

{lim varolusu anlama yoludur.

Varolusu anlama yolu imana gotiirtr.

Inang ve iman inceligi nedir ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Iman ve ilim inceligini ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Anlatilan bilgilerle hareket etmek mi, ilim lizere hareket et-
mek mi, bunu ¢ok iyi siizmeliyiz.

Elbette bilgi de 6nemlidir, lakin bilgi ilim ile bag kurmalhdir.

Inan¢ boyutunda kalan kisi, duyduklarina, okuduklarina
inanan kisidir.

Iman boyutuna erisen Kkisi ise, ilim ve sahitlikle hareket
eden kisidir.

Inan¢ boyutunda ilim gerekmez, inan¢ boyutunda duyduk-
lar1, okuduklari, gordiikleri yeterlidir.

Inanc kisiyi kibre gétiirebilir, benim inancim dogru iddia-
sina gotlirebilir.

Iman ise, tevazil ve teslimiyete gotiirir.

iman ilimsiz olmaz.

Inancta ise ilim gerekmez, sadece inanmak yeterlidir.

Kisi kendini ya da baskasini alim gérmemelidir.

Alim Allah'tir suuruyla hareket etmelidir.

76



Insan Allah’in ilmini okudugunda kesifler yapmaya baslar.

Demiri olusturan Allah’ti, ama demiri inceleyerek bardak,
tabak, catal, araba yapan insandir.

Insan yine de bunlar yapt1 diye, kendine bir sey nispet et-
memelidir.

Clinkii insan, demir olmasa bunlarin hi¢birini yapamazdu.

77



20-

- ,}.Jf . < v . 2 . < & o _ < .‘; _
Gl Y Alll 63 e Gy Gpally
- i‘o/f} 0%~ (%o s
O ab 5 Ll

-

A .

Vellezine yediine min diinilldhi la
yahlukiine sey’en ve hum yuhlekiin

Ve ellezine yediine  : O kimseler, yonelme, dua etme, isteme,
Min d@ni Allah : Ondan bagka, onu birakip ta, Allah’tan baska
La yahlukiine seyen : Yaratamazlar, bir sey,
Ve hum yuhlekiin : Onlar, yaratilirlar, yaratilmis olan,
Meali: “Allah’t birakip ta yéoneldikleri kimseler hicbir sey ya-
ratamazlar ve onlar da yaratilmis olandir.”
Insan her an Allah’a baglilik icinde yasamalidir.
O0’nu unutmamahdir.
O’nu birakip bir seylere yiicelik verip onlara tapmamalidir.
Allaht birakip taptigimiz seyler hi¢bir sey yaratamazlar.
Hakikat yolunda Allah’a biat etmek vardir.
Allah’1 birakip bir seyhe biat etmemeliyiz.
Kamil insanlar asla kendine taptirmazlar.
Onlara Kkisiyi Allah’a yonlendirmede vesile olurlar.
insan, Allah’a kulluk nedir iyi bilmelidir.
Allah’t birakip baskasina kul olmamalidir.
Kendilerini Miirsid ilan edenler, kendilerine kul ederler.

Gergekte Kamil insan ise, Hakk yolunda talebeyi Allah’a
yonlendirir.

78



Kamil; olgun, konusuna bilgili olan, Allah hakikatinin bilgi-
sine ulasmis insan demektir.

Miirsid-i Kamil ise; Allah hakikatinin bilgisini teblig eden
Kamil insan demektir.

Ki o Kamil kimse; yaptig1 teblig ile asla kendine davet etmez.

Birinci saniyede Hakk’a yonlendirir.

Ve talebedeki Rabbe davet eder.

Yasantisinda, halinde, dilinde asla fasiklik olmaz.

Asla birilerini 6vip birilerini yermez.

Sundugu her bilgi Allah’a ait bilgilerdir.

Tevhid-i suurdan asla ayrilmaz.

Her soziiyle Allah suuruna yonlendirir.

Asla kendini, Allah ile talebesi arasina koyacak kelimeler
etmez.

Asla kendinin o6viilmesine izin vermez, bu duruma asla
kap1 agmaz.

Kisiyi Hakk sarhosluguna siirtikler, kendine degil.

Zerre kadar menfaat, makam, san, sohret pesinde olmaz.

Asla dini degerleri, menfaatine alet etmez, kimseye zerre
kadar yiik olmaz.

Alninin teriyle ¢alisir karnini doyurur.

Tekastr Stresinde belirtildigi gibi; cogalma derdine, bu ka-
dar miiridim var, halifem var derdine diismez.

Iste; “Allah’1 birakip ta yoneldikleri kimseler hicbir sey yara-
tamazlar ve onlar da yaratilmis olandir” ayette belirtildigi gibi,
Allah’1 birakip, ytcelik verdikleri kimselere yonelenler, hakikat-
lerden uzak olacaklardir.

79



21-

S hes .

Ot (Al g i s slial e &l gl

Emvdtun gayru ahyd ve ma yesuriine eyydne yubasiin

Emvatun : Oliidiirler, idraksiz olan,

Gayru ahyain : Baska, degil, diri, canly, hayat,

Ve ma yesur{ine : Suursuz, suurlu degil, kendini, cevresini
anlamayan,

Eyyane yubastine : Ne zaman, hi¢bir zaman, beas, agiga ¢ikaran,
diri,

Meali: “Bir idraksizlik icinde olan, Hayy olanin farkinda ol-
mayan, kendini ve gevresini anlamaktan uzak olan, hi¢cbir zaman
varligi agiga ¢ikarini bilemez.”

Iste Hakk’1 hakikati arayan kimse, varligin Hayy boyutuna
donmelidir.

Hayy; diri olan, canli olan, 6liimsiiz olan demektir.

Varligin ardinda varlig1 tutan, varlikta hayy olan, tiim kai-
natin tek sahibi olan, tim viciidlar: tutan zat ancak Allah’'tir.

Hayy, hayat, hayret, ihya, muhyi, hayal, haydi, ayn1 kékten
gelen kelimelerdir.

Bu kelimelerin ash “H0” dur.

Her varlik “Hayy” esmasiyla yasam bulur.

Her varlikta olan dirilik “Hayy” esmasidir.

Hayy olan Allah'tir.

Mi'min Siresi: 65: “Huvel hayyu 14 ilahe illa huve fedhu

muhlisine lehud din el hamdu lilldhi Rabbil dlemin.”

80



Meali: “Diri olan O’dur, O'ndan bagka diri olan yoktur. Bun-
dan sonra tiim i¢tenliginizle O'na yonelin. Din O’na aittir. Bi-
tlin tecelliler, biitiin varlig1 viicidlandiran Allah’a mahsustur.”

Al-i Imran Stresi 2: “Allah 14 ilahe illa huvel hayyul kayytm.”

Meali: “Allah; O'ndan baska gii¢ yoktur, diri olandir, varhig
diri tutan striip gidendir

Climle varlikta, o varligin viicidunun isleyisini yapan, “Hayy”
esmasidir.

Kisinin viicGdundaki diriligin sahibi, Allah'tir.

Kisi, viicidunu kendine nisbet etmemelidir.

Ve bilmelidir ki tiim viicidlarin tek sahibi vardir, O da Allah’tir.

Hayy esmasi, Allah’in sifat-1 subfitiyesindendir.

“Yesurune-suurlu olmak” dyette belirtildigi gibi suurlu ol-
mak gerekir.

Suur, siar kelime kokiinden gelir.

Siar, isaretler demektir.

Her varliktaki isaretler, nitelikler, incelikler Allah’1 gésterir.

Iste bu isaretler iizere hareket etmek, suurlu olmay: getirir.

Suursuzluk ise, varligin ardinda Hakk’it gormekten uzak-
lasmaktir.

Iste bu ayette gecen muhtesem uyari, varlikta hayy olanin
Allah oldugunu bilerek hareket etmek suur makamina kapi acar.

Clinki Allah “hayy-diri” oldugunu varliktaki isaretleri ile
belli eder.

81



22-
B 503V (5103 ¥ (e S5 4 &4
&j/‘:s.’ﬂ & (‘hijj st/ 3

Ilahukum iléhun vahid fellezine la yuminiine bil ahirati
kuliibuhum munkiretun ve hum mustekbiriin

flahu kum ildhun vahid : Sizin ilahiniz, ilah, tek, bir,

Fe ellezine 1a yuminiin : Fakat, boylece, o kimseler, yok,
inanmak, iman,

Bi el dhirati : Sonlarina, sonunda, dhiret, yeni bir
baslangig,

Kul@ibu hum : Onlarin kalbleri, idrakleri,

Munkiretun : Inkar, reddeden, kabul etmeyen,

Ve hum mustekbirtine : Onlar, biiyiiklenenler, kibirlenen
kimseler,

Meadli: “Sizin siginacaginiz gii¢ Tek giictiir. Fakat inanmayan
kimseler sonunda kdlblerinde inkari tasirlar ve onlar kibirlidirler.”
[ste insan, varliktaki hayy olana teslimiyet icinde olmalidir.

Ciimle varlik, hayy olandan a¢iga ¢ikar ve hayy olanla ha-
reket eder.

Alemde cansiz diye bir sey yoktur.

Her varlik Allah’in hayy sifatiyla diridir, canhdir.
Teslimiyet ve tevekkiil Hayy olanadir.

Hayy olanla hayy olan goniil diridir.

Hayy olanin idrakinden uzak olan kimse ise, dlii gibidir.

Furkan Siresi 58: “Ve tevekkel alel hayyillezi 1a yemf{itu ve
sebbih bi hamdih ve kefa bihi bi zunfibi ibadihi habira.”

82



Meali: “Diri olana, sonsuz olana, tiim varliginla teslim ol. Tim
niteliklerin sahibinin O oldugunu bil. Fiil, sifat, Zatinin tecelli-
lerini idrak et ve fenalarindan ge¢. Aradiginiz sorularin cevabi
icin O yeterlidir. O, kullarindan her an hakikatleri bildirendir.”

Burada gegen ahir kelimesini inceleyelim.

Ahir, dhiret kelimesi; son, bir seyin sonu, son ile baslayan
yeni bir sey demektir.

Ahir sonsuzluk anlamindadur.

Allah’in “El Ahir” esmasi Allah’in sonsuzluguna isaret eder.

Muahhir kelimesi; sonlandiran, bir seyi sonlandirip, yeni
bir sey baslatan demektir.

Allah “El Muahhir” esmasiyla, bir seyi sonlandirip, yeni bir
seyi baslatir.

Evren’de, galaksiler sona erse de, yeni yeni galaksiler mey-
dana gelir.

Evren’de, bir yi1ldiz sona erse de, yeni bir yildiz dogar.

Insan viicidunda bir hiicre sona erse de, ayn hiicreden
yeni bir hiicre a¢iga gelir.

Bir seyin sonu, ondan gelen yeni bir seyin baslangicidir.

Allah ahirdir, yani sonu yoktur.

Varlik ise sonludur, varligin stiret yonii sona erse de, 6zii
sonsuzdur.

Clnki her seyin 6zl Allah’'tir; tiim alem o 6ziin yansimasidir.

Iste insan bu 6zii géremezse, miinkir durumuna diiser.

Burada gegen miinkir-i klb dyetini inceleyelim.

“Minkir kilb; inkar eden, kendi bildiginden vazge¢cmeyen,
sahit olmayan, bilemeyen, hakikate kapal kalb.

Ayette belirtildigi gibi; “ve hum mustekbirtine-kibir i¢cinde
olanlar” inkar icindedirler.

Kur’an’t inceledigimizde kibrin ve inkarin i¢ ice oldugunu
goruyoruz.

83



0 zaman sunu diyebiliriz; kibir yok olmadan inkardan kur-
tulma olamaz.

Peki, nedir kibir, kibirden nasil kurtuluruz?

Kibir, Allah'in ekberiyetinin yani yiiceliginin yaninda ken-
dine yticelik nispet etmektir.

Kibir; kendimizi yiice sandiran, baskasina hor baktiran bir
duygudur.

Kibir; edindigimiz bilgilerin icinde gizli olan, oradan duygu,
diisiincelere ve eylemelere yansiyan; yargilayici, hor goriict,
kendini ya da yolunu yiice gésteren, kisiyi esir alan, Hakk’tan,
birlikten koparan bir duygudur.

Davranislarimizda kendini gosteren, fark edemedigimiz,
anlayamadigimiz, kendimizi gizli bir duyguyla ylice gosteren,
habis bir histir.

Bir baskasina 6fkeyle baktiran, yargilayici baktiran, hor
gormemize sebep olan, kendimizin yiice oldugu duygusu ve-
ren, tehlikeli bir hastaliktir.

Kibir; baskasini dinlemeye tahammiil géstermeyen, eksik
gedik aratan, hep yargilayic1 baktiran, insanin varlikla bagim
kopartan bir duygudur.

Insan1 edepten, tevaziidan, saygidan uzaklastiran bir duy-
gudur.

Insani, huzurdan kopartan, sevgiden uzaklastiran, sefkati
engelleyen, merhamete engel olan bir hastaliktir.

Kendi inancimizi, ibadetimizi iistiin gosteren, baskalari-
nin inancini yok sayan, onlar1 kafir ilan ettiren, cehennemlik
ilan ettiren, Allah adina hiikiim verme gafletine diisiiren, bir
akil hastaligidir.

84



23-

/ -

}l Jﬁujujﬂug;&\&ié}y

La cereme ennalldhe ydlemu ma yusirriine ve
ma yuliniin innehu la yuhibbul mustekbirin

La cereme : Stiphe yok, curum, sug,
Enne Allah yalemu : Allah, ilmin sahibi,

Ma yusirrun : Sey, sir, bilinmeyen, gizli,
Ve ma yulinline : Acik olan, bilinen,

inne hu 14 yuhibbu : Muhakkak o, yok, sevgi,
El mustekbirin : Kibirli olan,

Medli: “Siiphe yok ki Allah, bildiginiz seylerdeki ve bileme-
diginiz seylerdeki ilmin sahibidir. Muhakkak ki o kibirli kimse-
lerde sevgi yoktur.”

Iste kibir icinde olan kimse, kendini yiice goren kimsedir.

Kibir duygu ve diisiincesi, insanin insan olma yolundaki, Al-
lah’1 idrak etme yolundaki en biiylik engeldir.

Kibir i¢ine diisen, Allah’'in yticeligini goremez.

Kibirden kurtulmak, Allah’in ekberiyetine, kendinde ve tiim
varlikta sahit olmakla miimkiin olacaktir.

Ezanda gilinde otuz defa okunan “Allahii ekber” s6ziinti can
kulagiyla duymaliy1z ve her yerde ekber olan Allah’in yticeli-
gini gorebilmeliyiz.

Ekber; yiice olan, ulu olan, kudretli olan, kebir olan, anla-
minda kullanilan bir kelimedir.

Kibir sevgi makamina erismeye engeldir.

85



Kibir; bizleri, birbirimizden kopartan, kendimizi yiice gos-
teren, birbirimize hor baktiran, birbirimizin kaynasmasina en-
gel olan, yargilayici, 6teleyici, ayristirict duygu ve diisiincele-
rin kaynagidir.

Konusmamizla, bakislarimizla, davranislarimizla, oturu-
sumuzla, mimiklerimizle, yiirtiylistimiizle, bir baskasina karsi
kendimizi biiyiikliik icinde gésteren bir duygu ve diisiincedir.

Inancimizla, ibadetimizle, meslegimizle, milletimizle, ma-
kam ve mevkiimizle, geleneklerimizle, daha yiice oldugumuzu
hissettiren, tehlikeli bir duygudur.

Iste ‘ayette belirtildigi gibi, kibir i¢inde olan insan kendini
sever, Allah sevgisine erisemez.

Kibir konusunu detayiyla “En Biiylik Glinah Kibir” kitabi-
mizda inceleyebilirsiniz.

86



24-

Gl Skl 15006 285 050 13 0 3 1)

Ve izd kile lehum mdzad enzele
rabbukum kalii esdtirul evvelin

Ve iza kile lehum : Denildigi zaman, onlara,

Maza enzele : Ne sundu, gonderdi, indirdi,
Rabbu-kum : Rabbiniz, sizi viiciidlandiran,

Kali esatiru evvelin : Dediler, masal, efsane, oncekilerin,

Meali: “Onlara, Rabbiniz hakkinda size ne sunuldu denildi-
ginde, éncekilerin masallari dediler.”

Allah’in hakikatleri her varliktan sunulur.

Inan¢ ayrimcalig icinde biiyiiyenler, hakikati sunanlara iti-
bar etmezler.

Hazreti Muhammed hakikatleri teblig ettiginde, kendi inang-
larinda kalanlar onun séylediklerini diistinmediler bile.

Sadece reddettiler.

Clnki onlar kendi inanglarini ytice gortyorlardi.

Onlar Bilal Habesiyi kole gortiyorlardi.

Hazreti Muhammed; “koélelik yoktur, kadin erkek esittir, her-
kes Allah'in kuludur” dediginde onunla alay ettiler.

Bunlarin aynisini, Hazreti ibrahim de, M{isa da, isa da soOy-
lemisti.

“Bilal ile biz bir miyiz” diyerek giildiiler.

Hazreti Muhammed ilme dayali bilgiler sundu.

Yeter ki insan sunulan bilgileri diislinsiin, varlikta sahit ol-
sun, Allah hakikatine ersindi.

87



“Rabb nedir, Allah nedir, Hakk nedir?” hakikatlerini diisiin-
stin diye ilmi bilgiler teblig edildi.

Ama kendi inanglarini yiice gorenler, baskalarina hor ba-
kanlar diisinmek istemediler.

Bunlari, dncekilerin masallar1 olarak gordiiler.

Burada gegen “esatirul evvel” dncekilerin efsaneleri, hika-
yeleri, masallar1 anlamindadir.

Burada gecen “esatir” kelimesi; ash olmayan, uydurulmus,
batil olan, duyuma dayali olan, muntazam olmayan anlamindadir.

Hazreti Muhammed, o giiniin inang¢ gruplarina Tevhid yani
birlik hakikatini anlatmaya calist1.

Kendilerini diger inanglardan tstiin gorenler; “biz onlarla bir
miyiz, onlarla biz bir olabilir miyiz? Bunlar bos s6zler” dediler.

Hepimiz kendimize sormaliyiz.

Hangi Allah’a inaniyorum?

Anne babamdan miras olarak 6grendigim, asla sahit olma-
digimiz bir Allah’a m1?

Yoksa kendimde ve her varlikta sahit oldugum sonsuz gii¢
olan bir Allah’a m1?

Kur’an buna en giizel cevabi veriyor.

Zuhruf Stresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarimizi bir inan-
cin yolu lizerine bulduk ve biz onlarin gosterdikleri yol iizere,
onlarin adetleri tizere oluruz.”

Hepimiz ne yazik ki, atalarimizdan miras gelen bir inancin
getirdigi bir Allah’a inaniyoruz.

Anne babamizdan gelen sahit olmadigimiz bir Allah’a inan-
mak, sadece inanctir.

Iste boyle bir inan¢ yolunda olan kimselere hakikatler su-
nuldugunda, sunulanlar1 kabul etmek istemezler.

Iste kisi, kendi hayalinde kendi hevasina gore inandig bir
ilahi yok etmeden, kendine donmeden, kendini ve varligi oku-
madan Allah hakikatine ulasamaz.

88



Aileden gelen miras olarak 6grendigimiz Allah inancim
terk etmeliyiz.

Yani kendi hevamiza gore var oldugunu diistindiigiimiiz
ilah1 yok etmeliyiz.

Yoksa Allah denilen ilahf giicle hi¢ tanisamayiz.

Furkan Siresi 43: “E raeyte men ittehaze ilahehu heva.”

Casiye Stresi 23: “E fe raeyte men ittehaze ilahehu heva”

Meali: “Hevasini ildh edinen kimseyi gordiin degil mi?”

Hevasina, zannina gore inandig1 bir ilaha tapinanlara, ha-
kikatin bilgileri sunuldugunda; “6ncekilerin masallar1” duygu-
suna diiserler.

Allah’a sahitlik makamina erebilmek icin, 6ncelikle zanni-
mizda tapindigimiz ilahi yok etmeliyiz.

Onyargiyla kendini bilgilere kapatan bir insanin bir konuyu
analiz etmesi, arastirmasi olmaz.

Iste bu ayette sunulan ¢ok énemli uyars, her bilgi dinlenil-
meli ve ardindan ilmi olarak analiz edilmelidir.

Bir kisiyi dinlemekten kacan Kkisi, ona 6nyargili bakan kisi,
kendi inanc¢ ayrimciligina kilitlenmistir.

89



25-

z 0 2

UJJMJ\J}\ j‘\ahﬂ\eydalseh)\)j\\w
UJJJALAC‘L&Y\ALJM jLAJ

Liyahmilii evzarehum kdamileten yevmel kiyadmeti ve
min evzarillezine yudilliinehum bi gayri ilm
e la sde ma yezirin

Li yahmil( : I¢in, tagirlar, o halde kalirlar, agirhiklar,

Evzare hum : Vebal, hata, giinah, onlar,

Kamileten : Kamil, olgun, tam, hakikatleri bilen,

Yevm el kiyamet : Oliinceye kadar, varhig1 ayakta tutan,
diri olan,

Ve min evzari ellezine : Yiiklerden, glinahlardan, hatalar, o
kimseler,

Yudilline-hum : Sapturirlar, sapitirlar,

Bi gayr ilmin : Degil, baska, ilim, bir ilim olmaksizin,

E 14 sae : Degil mi, dyle, ne kotd,

Ma yezirGine : Yiiklendikleri sey, tasidiklari sey, deger
verdikleri,

Meali: “Onlar éliinceye kadar hakikatleri bilme konusunda
kendi veballerini tasirlar ve bir ilim olmaksizin saptirdiklari o
kimselerin de veballerini tagsirlar. Tasidiklar: sey ne kétii de-
gil midir?”

Iste kendi inan¢ yargisina kendini kilitleyen kisi, hakikat-
lere erisme konusunda bir gaflet icindedir.

Hurafelere inanan kimse, ¢evresindeki kimseleri de etkiler.

Hem kendini hem ¢evresindeki kimseleri vebal altina siiriikler.

Hurafeleri, ayrimcilig1 tasiyan kimseler, zulme kapi agarlar.

90



Kur’an’da ilme baglanmamiz, ilimden kopmamamiz tav-
siye edilir.

[lim ifade etmeyen seylerin ardina diismeyin diye bildirilir.

Onun icin Kur’an’da, ilim {izere olmak tavsiye edilir.

Isra Stiresi 36: “Ve 1 takfu ma leyse leke bihi ilm”

Meali: “Bir ilim ifade etmeyen seylerin ardina diismeyin.”

[lim sahit olmaya gotiiriir.

Sahit olmak, ispata gotiiriir, eminlige gotiiriir.

Clinkii kisi gordigi seyi inkar edemez.

Onemli olan gérdiigii seyi anlamaktir.

Anlamak; sahit olmakla, goriismekle, bulusmakla, deneyler
yaparak i¢ ylizlinlii gormekle olur.

[Ime dayanmadan konusan kimseler, duyumlari konusurlar.

Duyumlar hurafeler olabilir.

[lme dayanmadan Allah hakkinda konusan kimseler, kendi
anne babasindan gelen inanca dayali bilgileri aktarir.

Hacc Stresi 3: “Ve min el nasi men yucadilu fi Alldh bi gayri
ilmin ve yettebiu kulle seytan merid.”

Meali: “Ilme dayanmadan, Allah hakkinda konusan kimse-
ler, seytani hallere kapilir giderler”

Iste hurafeleri tasiyan kimseler bir vebal icindedirler.

Onlar hem kendilerini hem cevresindeki kimseleri kirletir-
ler, zulme kapilar acarlar.

Vebal, kotiiliige yol acan her sey demektir.

Hepimiz kendimize sormaliyiz; “beynimde tasidigim bilgi-
ler beni nereye gotiiriiyor?”

Ben nasil bilgiler tasiyorum?

Benim bildiklerim beni nereye siiriikliiyor?

“Yudillinehum bi gayri ilm” dyette belirtildigi gibi, ilim ifade
etmeyen seyler pesinde olanlar hem kendilerini, hem ¢evresin-
deki kimseleri dalalete stiriiklerler.

Kur’an'in her kelimesini ¢ok dikkatlice incelemeliyiz.

Her bir kelime muhtesem mesajlar sunar.

91



26-

G A0 (8 18 e 0l %0 38
Aalily 26878 (e Caald) Agile T)A3 ac )l
Gsimia ¥ A e 1)

Kad mekerellezine min kablihim fe etalldhu bunydnehum
minel kavaidi fe harre aleyhimus sakfu min fevkihim ve

etdhumul azdbu min haysu la yesurin

Kad mekere

Ellezine min kablihim
Fe eta Allah

Bunyan hum

Min el kavaidi
Fe hare aleyhim
El sakfu

Min fevki him

Ve etd hum el azab

Min haysu 1a yesur{ine

: Oldu, kandirma, aldatma, kotilik, hile,
care,

: Kimseler, onlardan 6nceki,

: Boylece, getirdi, geldi, yapt, Allah,

: Bina, yapy, usiil, esas olan, kural, viictd,
onlar,

: Temel olan, aslolan, saglam olan,

: Cokme, yikilma, hor, lizerlerine, onlara,
: Tavan, biiyiik, biiytikliik halleri, ytice
gormek,

: Ustlerinden, {ist makamlari, daha
ustin,

: Geldi, o halde kalds, onlar, azap, sikinti,
: Bir yer, o halde, yok, suur, farkinda
olmazlar,

Medli: “Onlardan énceki kimseler de kotiiltiklerde olmuslardi.

Sonra da Allah’tan gelen temel kurallart hige saydilar. Boylece

kendilerini yiice gérmenin, iistiin makam sahipleri olarak gor-

menin halinde yikilip gittiler ve onlar suurlu olamadiklarindan

dolay: sikintilarin iginde kaldilar.”

92



[Ime dayal yolda olmayanlar, kétiiliiklere yol agarlar.

Allah’in temel kurallari olan varliktaki ilmi degerler, hepi-
mizin yoniini dondiirecegi yerdir.

Kibre dayali bir inang icinden gelen kimseler, kendilerini
ylice goriip, baskalarini kii¢iik goriirler.

Iblis boyle iblis olmustur.

Kendini Adem’den hayirh gérmiis:

“Ben ondan hayirliyim.”

“Ben ondan tistiiniim.”

“Ben ondan yticeyim.”

“Ene hayrun minhu-ben ondan hayirhyim” demistir. Sad
Stresi 76

iblis béyle duygularla seytanlastu.

Insan béyle duygularla seytanlasti, zalimlesti.

Benim inancim, benim ibadetim, benim ibadethanem onlardan
daha tistiin, diyenler kendi gibi olmayanlar1 disladi, hor gordi.

Insan, yaratilan diger varliklardan daha iistiin, daha yiice
olabilir mi?

Insan varlikla éyle bir birlik icindedir ki her varhgin insanda
bir sekilde karsilig1 vardir.

Onun icin hi¢bir varlik digerinden iistiin olamaz.

Ayette belirtildigi gibi, kendini yiice goren, kendini baska-
sindan hayirli goren, varhigin biitiinsel degerine erisememis
kimsedir.

Iste suurlu olmak, Tevhid hakikatine erismekle miimkiindiir.

Suurlu olmak, Yunus Emre’nin dedigi gibi diyebilmektir.

“Sen kendine ne sanirsan ayriga da onu san.”

“Yetmis iki millete Hakk nazariyla bak.”

Her kim, kendini yaratilan herhangi bir varliktan ya da bir
insandan daha hayirl gortiyorsa, o kisi buytik bir kibrin i¢cine
diismiistiir.

93



Kendini diger bir kimseden daha hayirli gormek, daha de-
gerli gormek, daha yiice gormek kibirdir.

Kibir kisiyi seytanlastirir.

Kibir kisiyi Hakk suurundan uzaklastirir.

Varligin toprak boyutunda kalan iblislesir.

iblis olan Hakk suurundan uzaklasir ve seytanlasir.

Seytanlasan kisi zalimlesir, kendine ve gevresine zullim eder.

94



o:‘;~} “ '7' /;-,/}:. f";} ;u"/ ° .3J~',f~'° -0~ G
A Gl (ASTHE G Dm0y aga yaa dalall 2% &5

27-

2

sl G5l & aladl 15851 Gl 0 g8
e AR e g il

Summe yevmel kiydmeti yuhzihim ve yekiilu eyne

surekdiyellezine kuntum tusdkkiine fthim kalellezine
titul ilme innel hizyel yevme ves stie alel kdfirin

Summe

Yevm el kiyamet
Yuhzi him

Ve yekilu eyne
Surekaiye
Ellezine kuntum

Tusakkine fi him

Kale ellezine Gtu el ilmi

inne el hizye

El yevme
Ve el stie
Ala el kafirin

: Sonra,

: Oliinceye kadar, an, zaman, ayakta
tutan, diri olan,

: Zelil edecek, algaltacak, kayipta olan,
onlar

: Denir, bildirilir, derler, nerede, nasil,

: Ortak kostuklariniz,

: Ki onlar, siz idiniz

: Ayriliyorsunuz, muhalefet
ediyorsunuz, onlar ugruna

: Dedji, o kimseler, verilen, sunulan, ilim
: Muhakkak, diisiik, algalma, rezil, ayip,
kayipta olan,

: Gun, vakit, zaman,

: Kotiilik,

: Uzerine, icin, hakikatleri
gormemezlikten gelip ortenler,

Medli: “Sonra onlar dliinceye kadar kayiptadirlar ve onlara
bildirilir: Bana ortak kostuklariniz nerede? Ki onlar icin mu-
halefet ediyor, ayriliga diisiiyordunuz. [Imin bilgileri sunulan

95



kimselere bildirilir: Muhakkak ki hakikatleri gérmemezlikten ge-
lip értenlerden olursaniz, her zaman bir alcalmada ve kétii hal-
lerde olursunuz.”

Tevhid hakikatine erisemeyen kimse, miisrik durumuna
diisebilir.

Insana bahsedilen bir émiir vardir.

Omriin kiymeti bilinmeli ve ilim {izere olunmaldir.

insana bahsedilen bir akil vardir, bu akil hurafelerle kirle-
tilmemelidir.

Hurafelerle, yalanlarla hareket edilmemelidir.

Din hakikati iyi bilinmelidir.

Yoksa din diyerek, birilerine yiicelik vererek hareket ede-
rek, miisrik durumuna diiseriz.

Allah’dan baska yiice olan yoktur.

Allah’'in yiiceligi her varlikta kendini gosterir.

Allah’t birakip birilerine yiicelik vererek, onlara yénelme-
miz, bizi putperest yapar.

Kendini efendi, seyh, evliya, veli, miirsid, se¢ilmis géren her
kisi, Allah’a ortak kosma durumuna diismiistir.

Bunlara bagh olan kimselerde miisrik durumuna diismiistiir.

Ciinkd, aziz olan, yani yiice olan, her varlikta sonsuz nite-
likleriyle yiiceligini gdsteren zati mutlak olan Allah’tir.

Allah’in yliceligini gérmeyip, bir kulu yiice gorme durumu,
Allah’in her varliktaki yiice niteliklerini géremeyip, yalnizca bir
kisiye ya da kisilere ya da mekana ya da esyaya ylicelik nispet
etmek, miisrikliktir.

Bir kisiye, bu kimse ¢ok yiice demek, Allah’in yiiceliginin
yaninda ona da yiicelik nispet etmek putperestliktir.

Vakia Stiresi 5: “Kendini biiyiik gorenler zarar verdikce za-

rar verir.”

96



[Imi degerlerle tanismayan kimse, Tevhid suuruna erisemez.
Kendini yiice gorerek, baskalarini hor gorme durumuna diiser.
[lim kisiyi, varhiga Hakk nazariyla bakmaya gotiirir.

{limle tanisan kimse bunun degerini bilmeli ve ilimden ay-
rilmamalidir.

97



28-

- 9%

1548 2l s AUl 20055
e A0 & b o sl Qi B8 e L0

Ellezine teteveffahumul meldiketu zdlimi enfusihim
fe elkavus seleme ma kunnd na’melu min st bela
innalldhe alimun bima kuntum tameliin

Ellezine teteveffa hum : O kimseler, vefat, ¢ikarip almak, teslim
olmak, suur, onlar,

El melaiketu : Kuvve, meleke, her varliktaki giic,

Zalimu enfusi-him : Zulmedenler, nefsleri, kendileri, onlar,

Fe elkavu : Sonra, olsaydy, idi, firlatma, itiraf
etmek, cevap vermek,

El seleme : Baris, huzur, teslim olma, selamet,

Ma kunna nalemu : Biz olamadik, bilemedik, yapariz,

Min suin bela : Bir kotiiliik, hayr,

inne Allah alimun : Dogrusu, Allah, ilmin sahibi, ilmiyle
var eden,

Bima kuntum tamelune  : Seyler, siz oldunuz, yapiyorsunuz,

Meali: “Her varliktaki giicti anlayamayan o kimseler; bir tes-
limiyet icinde olamadilar, onlar kendilerine zuliim ettiler. Sonra
da itiraf ettiler: Evet, biz kétiiliiklerden vazgegen olamadik, ba-
ris ehlide olamadik, dogrusu yaptigimiz seyler sebebiyle ilmin sa-
hibinin Allah oldugunu bilemedik.”

Burada gecen melek kelimesini inceleyelim.

98



Melek, malik, malikane, miilk, mal, meladike, meleke ayni
kokten gelen kelimelerdir.
Melek; giic, kuvve, her varligin 6ziindeki kuvveler demektir.

Melek; zerreden kiirreye her varligi tutan kuvveler, glicler,
Allah damlaciklardir.

Bedeni tutan da bir melektir, hiicreyi tutan da.

Bir damla suyu da tutan bir melektir, Okyanusu tutan da
bir melektir.

Bir damla su diger damla suyla birlestiginde, iki melek ola-
rak kalmaz, iki melek birlesir tek melek olur.

Bu Kkainat Allah’in malikanesidir.

Allah malikanesini, meleklerle idare eder.

Melek, iflenen riihla birlikte, kendinde olan isaretleri bir bir
aciga cikarmaya baslar, yani esmalar boyutuna donmeye baslar.

Melek, heniiz beseri elbise giymemis olan kuvvelerdir.

Beseri elbise giymesi i¢in, esmasal boyuta akmasi gerekir.

Her varligin esmasal boyutu vardir.

Her esmanin, kendine mahsus tasidigy, has 6zellikleri vardir.

Riih’da olan tiim melekler, Malik olana aittir.

Malik olan da Allah’tir.

Malik, tiim miilkin sahibi demektir.

Rih tiflenmeden 6nce, tlim melekler rith boyutunda batin idi.

Rih iiflendi, tiflenen riih meleklesti, tim melekler riith’da
secde halinde idi.

Her melek, 6ziinde kendine has esma tasir.

Esmalar da birer melektir.

Her esma, melek boyutunda secde halindedir.

Secdede olan melekler, tflenen rih ile birlikte esmalarini
aciga cikarmaya baslar.

Gorilinen her varlik, meleklerin esmaya doniismiis, elbise
giymis boyutudur.

99



Her varlik, kendi esmalarina secde halindedir.

Melek, rithun kendine ait olan kuvveleridir.

Iste insan, her varhgin kendinde olan ilahi giicii diisiinmeli,
onu anlamaya ¢alismalidir.

Yoksa Allah’a ait giicti, kuvveti, kendine nispet etme gafle-
tine diiser.

Gaflette olan insan, diistiigii gafleti anladiginda bir tovbe
icinde olur.

Tovbe eden insan, kendinin nasil var oldugunu anlama aras-
tirmasina girer.

Iste bu kisiyi teslimiyete gotiiriir.

Burada gecen “seleme” kelimesi Islam kelimesi ile baglantihdir:

Teslimiyet kelimesi de seleme kelimesinden gelir.

Islam kelimesi de buradan gelir.

Islam kelimesi "em:Slam, Seleme” kokiinden gelir.

Slam “23\ [slam adbu)”

Slam, islam, Seleme; selamete ermis, huzura ulasmis, sulha
ulasmis demektir.

islam; kendi viicid hakikatini idrak etmis, viicGdunun sa-
hibine teslim olmus demektir.

Kendini, yaraticisi olan Allah’a teslim etmis demektir.
I¢sel kavgalarini bitirmis, ilahi huzura ulasmis demektir.

[slam’a ermek, varlikta Allah’in tecellilerini gormekle miim-
kindir.

Islam makamina giden yol, edeb, ilim ve sahitlikten gecer.
1-Merak ve sorgulamak.

2-Aktarilan asilsiz bilgilerden kopmak.

3-Tovbe edip, edebe ulasmak.

4-ilimle hareket etmek ve varolusu ilimsel olarak incelemek.

5-Tefekkiir etmek ve sahit olmak.

100



6-iman makamina ermek, yAni mii'min olmak, yani emin
olmak.

7-Allah hakikatine ermek, O'nun her yerden kendini zahir
ettigini anlamak.

8-Salih amele ulasmak.

Salih amel islAam makamidir.

Islam makamina eren, [slam suuru iizere yasar, iste bu suur
lizere yasamaya da “Miislimanlik” denir.

Teslim kelimesi de, Islam kelimesinden gelir.

Teslim; IslAm makamina ulagmis, islAm makamina ermis,
demektir.

Miisliiman; ulastil Islam makaminin suurunu yasantisina
gecirmis olandir.

101



29-

3 (il g Gl s Ll 1 51A
KA

=

Fedhulii ebvdabe cehenneme hdlidine fiha fe
lebise mesvel mutekebbirin

Fe udhulu ebvabe : Boylece, dahil olmak, girin, kapilar,

hakikatler,
Cehenneme : Cehennem, yakip yikici haller,
Halidin fiha : Ebedi, devamli, orada, o halde,
Fe le bise : Ne kot,
Mesva : Kalinan yer, sunma, yerlesme, o halde
kalma,
El mutekebbir : Kibirlilik, kibirli olan,

Meali: “Bu hallerde olanlar cehaletin cehennemine dahil olur-

lar, devamli o halde kalirlar. Kibirliler igcin ne kétii bir hdldir.”

Cehaletin, kibrin hallerinde olanlar, islam makamina eri-

semezler.
Kibir, kendini biiyiik gormenin cehaletidir.
Cehennem ehli kibir i¢cinde olanlardir.

Burada gecen cehennem kelimesini inceleyelim.

Cehennem kelimesi, kelime olarak: “Ceh 4a” “Cehl Jea”

» o«

“Cehll Js>” “Cahim, paa
len kelimelerdir.

Cehennem #~¢>" ayni koékten ge-

Kur’ant dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki, cehennem

kelime olarak “Cehl J&a” “Cehiil J s¢2” kelimesinden geliyor.
Cahil kelimesi ayn1 kokten geliyor olabilir.

102



Kisinin kendi cehaleti sonrasi kendi diistiigii durum onun
cehennemi olur.

Kibre diismek cahilliktir.

Cahillik kisiyi kendi cehaletine siiriikler.

Ciinkii cahillik, ilimden uzak olmaktir, ilimden uzak olan
kendi cahilligiyle kendini yakar.

Kur’an1 dikkatlice inceledigimizde, cehennemin tabaka-
lar1 soyledir.

Cehennemin tabakalari; cehennem, siir, sekar, cahim, hii-
tame, leza, haviye, veyl.

Iste Kur'an’1 inceledigimizde anliyoruz ki cehennem; kisinin
kendi cehaletiyle yaptig1 zalimlikler sonrasi duistiigii durumdur.

Cehennem Kkisinin yaptig1 kotiiliiklerle kendini yakmasidir.

Cehennemin oldugu yerde huzursuzluk, sikinti, bunalim, is-
yan, kavga, gibi kisiyi yakan haller vardir.

Cehennem halinde yasayan kisiler; sozlerinden, yasantila-
rindan, davranislarindan kendilerini belli ederler.

Cehennem ehli, kendi yaptig koétiiltiklerle kendini yakandir.

Cehennem ehli, etrafina ates sagandir, zuliim sacandir.

Ofke, hiddet, kavga, dedikodu, fasiklik, calip ¢irpma, kul
hakki yemek, gibi halleri olan kisi cehennem ehlidir.

Cehennem ehli etrafina huzursuzluk verir.

Cehennem ehli, kendi i¢cindeki Kibir atesini, zalimlik atesini
etrafina sacan Kkisidir.

103



30-

PR 4 z 0% 5335"&/ //.,; 7/59.7?. < % P
Gpall 10 1518 STy J 31 B 158l Gaall
ol .o . AP LR T (TR < i o
‘)..3;9_)/;\}[\ S\JJMLFJ\ QQA‘:J;\}.\MA\
< ..?.}g 2~ ’e./,

Gaiall )3 aadls
Ve kile lillezinettekav mdza enzele rabbukum kalii hayra

lillezine ahsenti fi hazihid dunyd haseneh ve le ddarul
dhireti hayr ve le nime ddarul muttekin

Ve kile : Denir, soylenir, bildirilir,
Li ellezine ettekav : Fenalardan sakinan ortak kosmayan
kimseler,

Maza enzele rabb kum  : Denir, ne, sundu, indirdi, verdi,

Rabbiniz,
Kald hayren : Dediler, hayrlar, yararly, degerler,
nimetler, mal,
Li ellezine ahsen : O kimseler, daha giizel,
F1 hazihi el dunya : Vardir, diinyada, yasamlarinda,
Haseneten : Yararly, iyi, giizellikler,
Ve le daru : Barinak, yurt, konak,
El ahireti hayrun : Sonunda, hayirh olan, huzurlu,
Ve le nime daru : Elbette ne giizeldir, yurt, kaldiklari yer,
El muttekin : Fenalardan sakinan ortak kosmayan,

Meali: “Fenalardan sakinan ortak kosmayan kimselere; Rab-
biniz hakkinda sunulan sey nedir denildiginde, nimetlerin haki-
katleri dediler. Yasamlarinda yararly, iyi davranislarda olan kim-

seler icin giizellikler vardir ve sonunda elbette varacaklart yer

104



huzurdur. Elbette fenalardan sakinan ortak kosmayanlarin bu-
lunduklari yer ne giizeldir.”

Allah hakikatine eren kimse, her varliktan sunulan Allah’in
lituflarina erecektir.

Her daim gonlii Allah’a rabita i¢cinde olan kimse, varliktaki
nice hakikatlere erisecektir.

Bu boliimde gecen “etteka” takva demektir.
Takva ehli, kendine benlik isnat etmeyendir.

Takva ehli, Allah'in ulviyetine teslimiyet icinde yasayan
kimsedir.

Takva ehlj, iyi davranislar iginde olan kimsedir.

O kimse egodan, kibirden uzak kimsedir.

O kimse i¢sel huzura erigsmis kimsedir.

I¢sel huzura erisen, cevresine de huzur yansitir.

Huzur;

Allah’a sahit olup, O’'na teslim olmakla olusur.

Nereden geldigini nereye gittigini bilmek, huzura eristirir.

Ashinin Allah oldugunu bilmekle olusur.

Insan makamina erenler huzura erisirler.

Huzur, kendi viiciduna doniip, o viicidun isleyisini anla-
makta gizlidir.

0 isleyisi sen mi yapiyorsun, ya kim yapiyor, bunu anla-
makta gizlidir.

Viicidunu ve ciimle viictdlar: tutan Zati ilahiyi anlamakta
gizlidir.

O Zata teslim olmakta gizlidir.

Kisacasi Allah hakikatine ermekte gizlidir.

Huzur;

Her varlig1 tutanin Allah oldugunu bilip...

Her varliktan kendini gosterenin O oldugunu bilip...

105



Her an O'nun huzurunda oldugunu bilmenin verdigi ilahi
hazdir.

Huzur, Hizir, Haz, Hazerat, Hazret, Hazir, ayn1 kokten ge-
len kelimeler.

Huzur; ilahi huzurda durmaktir.

0 huzurdan hi¢ ayrilmamaktir.

Kendinde O’nu goérmektir.

0’nda kendini seyretmektir.

Baktigin her yerde O’nun vechinde sarhos olmaktir.
[14hi meyhanede hep sarhos yasamaktir.

Huzur; Halk’ta Hakk’i seyretmenin zevkidir.

Huzur; Hazreti Muhammed’in makamidir.

Huzur; askin, sevginin, duygusuna erismektir.

106



31-
T ok |- s saq-c Yoo e A F
el DY 385 e gl Whslay (3e clia
Gl AT 323 IS 0550 La L

Cenndtu adnin yedhuliinehad tecri min tahtihel enhdru
lehum fihd ma yesaiin kezdlike yeczilldhul muttekin

Cenniat adnin : Huzur, adn, tecellileri idrak etmenin huzuru,
Yedhultine ha : Dahil olurlar, ona, oraya,

Terci min tahti-ha : Akar, vardir, makamlarinda, orada,

El enhar : Nehir, bir ilim, akis,

Fiha ma yesadn : Orada, onun i¢inde, sey, ne, degil, istek, dilek,

Kezalike yeczi Allah  : [ste boyle, ceza, karsilik, Allah
El muttekine : Takva, fenalardan sakinma ortak kosmama
Medli: “Ttim tecellilerin sahibine teslim olmanin huzuruna
dahil olurlar, orada makamlarinda bir ilim tizeredirler, istedik-
leri seyler oradadir. Fenalardan sakinan ortak kosmayanlara Al-
lah’in karsiliklari iste béyledir.”
Bu boliimde gegen cennet ve adn kelimelerini inceleyelim.
Cennet inanci her toplumda vardir.
Toplumda inanilan cennet beklentisi ile, hakikatte cennet
nedir iyi distiniilmelidir.
Toplumda, cennette erkeklere; hiriler, dullar, bakireler, me-
meleri yeni ¢ikmis sayisiz Kizlar verilecek diye inanilir.
Cennette sarap irmaklari, altin takilar, koskler cesitli siis-
ler verilecek diye inanilir.
Cennette erkekler 33 yasinda olacak, istedigi kadar kadinla,
istedigi kadar cinsel iligkiye girecek diye inanili.

107



Cennette, yorulma, yaslanma, diskilama, uyuma olmayacak,
sonsuza kadar yasam olacak diye inanilir.

Bunlar sadece bir inanctir, kimsenin inancina yanls ya da
dogru deme hakkimiz yoktur.

Hakikatte cennet nedir, Kur'an’'t manada cennet nedir?

Cennet kelime olarak bahge anlaminda kullanilir.

Buradaki bahce denilmesinden maksat, huzur bulunan yer
anlamindadir.

Arapga karsilig1 "Cnn-Can’na” kelimesidir.

Ve bahge anlaminda kullanilir.

Ibranice “gena” kelimesinden gelir.

Kelime kokeni "Cnn-Can” kelimesinden gelir.

Can, Cin, Cenin, Cinnet, Cennet, Cani, Canib, ayni kokten ge-
len kelimelerdir.

Can; hareketli, hareketliligi saglayan, canli olan, diri olan,
yasam, 0z, varligin 6zii, varligl tutan, giic anlamina gelir.

Cin; candan uzaklasmak, bilinmeyen, tanimlanamayan, bi-
lemeyen, yabanci, gizli demektir.

Cenin; candan dogmak, bilinmeyen dlemden gelen bir can,
saklanmis, gdriinmeyen canli, candan gelen demektir.

Cinnet; bilinmeyen bir seye kapilan, bir seyin etkisinde ka-
lan, kendisine varlik nispet etmek, egoya diismek, ben benim
demek demektir.

Cennetten kovulmak ise, kendine varlik nispet etmenin cin-
net halidir.

Cennet; cemali ildhiyeye erismek, cana ulasmak, cani his-
setmek, canda huzura ulasmak, can sehrine teslim olmak, ilahi
huzura erismek demektir.

Canib; her yer, her yeri saran can demektir.

Canf; cana kiymak, aziz, candan sevmek, cana feda olmak,
kendindeki can boyutunu gérememek demektir.

108



Yakici ¢olde kalan kisi, bir vaha buldugunda yani yesilligi, suyu
olan bir bahge gibi yer buldugunda, hemen oraya kosar gider.

Iste o bahceye cennet denilmistir.

Bahgenin huzur vermesine cennet denilmistir.

“Naim cennet” ibranice “hos bahge” demektir

Cennet; kisinin huzur buldugu, mutlu oldugu, ilahi aska
ulastigl yer anlamindadir.

Kur’an’da gegen cennet mertebelerini incelersek

Me'va, Adn, Firdevs, Naim, Daru’l-Huld, Daru’s seldm, Da-
rul mukame, Ridvan ve illiyyn’dur.

Cennet makami, Allah’in cemal makamidir.

Her yerde Allah’in cemalini géren, cennetin makamina eris-
mistir.

Bu boliimde gecen adn cennetini inceleyelim.

Adn cenneti takva ehlinin erisecegi makamdir.

Adn; tiim tecellileri idrak etmenin huzuru, vatan tutmak,
mikim olma, isaretlere ulasmak, riih makam;, Adem makami,
ikametgah anlamlarina gelir.

[nsanin makami, Allah’a ait olan rith mertebesidir.

Insan Allah’in rihundan iiflemesiyle agiga gikmistir.

Adn sozliikte; cevher, 6z, asli, merkez, orta, devamli kali-
nan yer anlamindadir.

Tevrat'ta sOyle gecer.

Hazreti Adem'in yaratildiktan sonra icine konuldugu bahge-
den Aden (Ibranice Eden) cenneti-bahgesidir. (Tekvin, 2/8, 15)

Aden’in “Allah’in bahgesi-cenneti” oldugu, burada dort kola
ayrilan bir nehrin aktig1, gériiniimii glizel cam ve ¢inar agacla-
rinin, meyvesi tath bitkilerin bulundugu anlatilir. (Tekvin, 2/9,
10, 13/10; Hezekiel, 31/8)

Aden-Adn cenneti, Adem makami olan rith makamidir.

109



Orda dort kola ayrilan nehir, Allah’a ait olan “Zikir-Fiil-Si-
fat-Zat” makamlaridir.

Adn cennetine erenler, her varliktan bir irmak gibi akan, Al-
lah'in zikrine, fiiline, sifatina, zatina seyr halindedirler.

Her kim bu makamlari goérdd, rith mertebesine erdi, o kimse,
Adn-Aden cennetine dahil oldu.

Kisi kendi viicid varhiginda, kendi viiciidunun varolusuna
sahit olur, kendi viicidunun ve varligin viiciGdunu tutanin Al-
lah oldugunu anlarsa, bu anlayistan dogan huzura “Adn cen-
neti” denir.

Allah kuluna sah damarindan yakindir.

Bu ne demek iyi anlagilmalidir.

Allah her kulun viicidunu zatiyla tutar ve o viiciidu mekan
edinir.

Allah’in mekani, ciimle viictidlardir, ciimle kainattir.

Allah, ciimle varhigi tecellileriyle mukim edinir.

Mukim, ikAme edinmek demektir.

Allah’in ikdmetgahi varhigin 6zidir.

Allah, her varlig1 simsiki tutandir.

Iste Adn cenneti; varligi tutanin Allah oldugunun idraki ve
varliktaki isaretleriyle Allah’a sahit olmanin huzurudur.

110



32-

- 2 w5 Ao < ° Q. e - .G
“;..S/ ;\/ {J X f‘.; ,;i A j\l,“ Ix. u,. ;ﬂ\
3 ea “@_ 8% 32
L’.) !, “ a:‘;.s} 1,. “1. “ ‘ !’f J\

Ellezine teteveffahumul melaiketu tayyibine yekiiliine
seldmun aleykumudhulill cennete bimd kuntum tameliin

Ellezine teteveffia hum : Cikarip almak, vefa, vefat, sevgiyle
teslim olanlar,

El melaiketu : Her varliktaki giic, kuvveler, meleke,

Tayyibine : Temiz, tertemiz, hos, iyi,

Yekiliine : Derler, denir,

Seldamun aleykum : Selamet, baris ve huzur, sizin
lizerinizedir, sizinle,

Udhuli el cennet : Girin, dahil olun, cennet, huzur, zevk,

Bi ma kuntum tamel{ine : Seyler, dolayisiyla, siz oldunuz,
yaplyorsunuz,

Meadli: “O kimseler; her varliktaki giicti tertemiz anladilar, on-
lar sevgiyle teslim oldular. Onlara: Baris ve huzur sizinledir, yap-
tiginiz seylerden dolay! huzura dahil olun, denir.”

Adn cennetine erenler, yani her varligin Allah’'in 6zlinden
nasil stizllip geldigine sahit olanlar, vefa i¢cinde olurlar.

Onlarin vefasi teslimiyet ve tevekkiildiir.

Onlar “Selamun aleykum” makamina erismislerdir.

Selam, Islam kelimesinden gelir.

Selam, selamete ¢ikmak demektir.

Selamete ¢ikmak, huzura ulasmak, génlii hos olmak, husu
bulmak anlamlarina gelir.

111



Slam, islam, Seleme; selamete ermis, huzura ulasmis, sulha
ulasmis demektir.

Yi{nus Saresi 25: “Ve Allah yed’t ila daris selam.”

Meali: “Allah selam yurduna davet eder”

Selam yurdu, Islam makamudir, kisinin géniil makamidur.

Islam’a ermis, yasantisina bunu gecirmis yani Miisliiman ol-
mus kisinin gonlii hep, Allah sevgisiyle, Allah rahmetiyle doludur.

Islam; génliinii Allah’a rabita etmis kisidir.

Gonliinde Allah suuru olanin; 6fkesi, hiddeti, kavgasi, kini,
nefreti, zarar vermesi olabilir mi?

Elbette olamaz.

“Selamun aleykum” makamina erenler, ¢evresine huzur ve-
ren, giivenilir kimselerdir.

Cevremizde “Selamun aleykum” diyenlere, “Aleykiim selam”
diye karsilik verilir.

Bu ne demektir?

Selamun Aleykum; selamet, huzur, giivenlik, seninle olsun
demektir.

Ve Aleykiim Selam; selamet, huzur, giivenlik, seninle de ol-
sun demektir.

iste “selamun aleykumudhuliil cennet” ayetinde belirtildigi
gibi, selamun aleykum makamina erenler cennete yani huzura
dahil olanlardir.

Selam, selamet, baris demektir.

Baris, savasin sona ermesi sonucu olusur.

Insan kendinde olan; kibir, benlik, gurur, fitnelik, hasetlik,
zullim etme gibi duygularla savasmadan ve o duygular1 yenme-
den, selamete eremez.

112



33-

s Z 2 F & o 4 2.z g PR S
° P ° =W\ ~ 2 e . .
ol (A0 ) ASSBUA 268l ol V) Oooan (Ja
P T TR T L TR o% | :~ﬁ,,1/f’/g,
alll dgalla oy aelis (e Godll (Jad SIS &L
o 3 - ol - }'.Eo 'S/ -
O sallay agiil | S (ST
Hel yanzuriine illa en tetiyehumul meldiketu ev yetiye

emru rabbik kezdlike fe alellezine min kablihim ve md
zdlemehumulldhu ve ldkin kdni enfusehum yazlimiin

Hel yanzur{ine : Bakip ta goremezler mi?

illa en tetiyehum : Ancak, sadece gelmesi, verilmesi,
olmasi, onlar,

El melaiket : Meleke, giig, her varliktaki giig, kuvve,

Ev yetiye emr : Veya, gelir, verilme, isleyis, emr,
hiikiim,

Rabbi ke : Rabbin, bedenin Zat,

Kezalike feale ellezine : Iste bdyle, yapty, yapan, o kimseler,
onlar

Min kablihim : Onlardan oncekilerde,

Ve ma zaleme hum Allah  : Allah onlara zulmetmez,

Ve lakin kdn( enfus hum  : Lakin, onlarin kendileri, nefslerine,

Yazlimiin : Zulmediyorlar, zulmettiler,

Medli: “Sadece kendilerinin gii¢ sahibi oldugunu sananlar ya
da Rabbinin isleyisini kendilerine nisbet edenler, bakip ta gor-
mezler mi? Onlardan énceki kimseler de iste boyle yapmislardi.
Allah onlara zulmetmedi, fakat onlar kendilerine zulmettiler.”

Benlik icinde kalanlar, “ben benim sen sensin” kibriyle ya-
sayanlar, dncelikle kendilerine zuliim edenlerdir.

113



Kendini gii¢, kuvvet sahibi gormek, kendindeki giiciin sahi-
bini gérememek, gaflet icinde yasamaktir.

Allah’'in kudret sifatin1 anlamak, her varliga giiciiyle kudre-
tiyle sahip olanin Allah oldugunu anlamaktir.

Her varliktaki meleke boyutu, Allah’in kudret esmasi bo-
yutudur.

Kudret kelimesi, “kadr” kelime koékiinden gelir.

Kader kelimesi de oradan gelir.

Kader kelimesi, Kur’an’da 125 yerde gecer.

Kadr “kadere”, “yakdiru” fiilinin masdar1 olarak, gii¢ yetir-
mek demektir.

Bir hiikmii tatbik etmek, gerceklestirmek, yerine getirmek,
seref, san, azamet, takdir, gii¢, tazyik, baski anlamlarina gelir

Her insan varliktaki isleyisi, giicii, kudreti diistinmelidir.

Insan kendi viicidunun nasil bir isleyis icinde oldugunu
cok iyi tefekkiir etmelidir.

Kendi viiciidunu saran ildhi giicii ¢ok iyi anlamahdir.

Ve kendine varlik nispet etmemelidir.

Kisi kendi bedeninde fiil'inin sahibi degildir.

Yani kisi kendi bedeninin isleyisinde, asla ve asla mukte-
dir olan degildir.

Ciinkii kisi, viicidunda olan atomdan hiicreye, hiicreden
dokuya, dokudan bedene kadar olan tiim isleyisi yapan, asla
kendisi degildir.

Bu isleyisi yapan fail'dir.

Fail'in viicGdun isleyisi boyutundaki durumu fiil'dir.

Fail’in fiil boyutundaki adi fiil'dir.

Fiilin fail boyutundaki adi fail'dir.

Iste bu kainat bir fail'in fiil'idir.

Fail kendi asliyetini fiil'iyle ispat eder.

Fiil, fail'in kendini, fiil'iyle ispat etmesidir.

114



Fiil'i yapan kimdir? Fail'dir.

Ortada bir fiil varsa, bu fail'in kendini ac¢iga ¢cikarmasidir,
kendini fiil'iyle ispat etmesidir.

Her varlikta inkar edilemeyecek olan bir fiil yani bir isle-
yis vardir.

Bu isleyisi yapan, hi¢bir varligin kendisi degildir.

Bu isleyisi, her varligin kendi enf{isi boyutunda yapan fail'in
kendisidir.

Iste insan bu hakikati anlamahdir.

Ve kendine benlik isnat etmemelidir.

Allah’1 anlayamayan her insan kendine zalimlik eder.

Allah’a sahit olup O’na teslimiyet icinde olan kimse ise Is-
lam makamina erer.

115



34-

@ij’s\s&aﬁ;gu;i,s&f e S 2alals

O93 6

Fe esdbehum seyyidtu ma amilii ve
hdka bihim ma kani bihi yestehziiin

Fe esdbe hum : Boylece, isabet, ulasti, degdi,
Seyyiatu : Kotiiltikler, fenalar,

Ma amila : Yaptiklari, amel ettikleri seyler,
Ve haka bi him : Kusatty, sardi,

Ma kanu bihi yestehziin  : Sey, degil, ne, oldu, onunla, alay etme,
onemsememe,

Meali: “Béylece yaptiklari seylerin fenaliklart onlara isabet
etti ve alay ettikleri seyler onlart kusativerdi.”

Kotiliikler icinde olan kimse, Allah’a teslimiyet icinde ol-
mayan kKimsedir.

Kotiilik yapan kendine yapar.

Bu boliimde gecen seyyiat, kotiiliik demektir.
Kotulik ise;

Zerre kadar da olsa birine zarar vermektir.
Dedikodu yapip cekistirmektir.

Giybet, fitne icinde olmaktir.

Koti diistinmek, olumsuz diisiinmektir.
Yalan soylemektir.

Insanlara kétii mahlas takmaktr.

Insanlarin eksigini aramaktir.

Insanlar kendi ¢ikari i¢in kullanmaktir.

116



Kendi c¢ikari icin tebessiim etmek bile kottliiktir.
Zem, haset, fesat, gurur, kibir gibi hallerde olmaktir.
Insanlar inanglarina gore ayrimcilik icinde olmaktir.

Insanlarin inanglarini kiigiik gérmek, kendi inancini yiice
gormektir.

Yaratilmis bir varligi kerih gérmektir.

Insanlarin mallarina, irzlarina géz dikmektir.

Makam, saltanat pesinde olup birilerinin hakkini yemektir.

Calmak, ¢cirpmak, kendine ait olmayani gasp etmektir.

Birilerine kendi ¢ikar1 i¢in, onlar1 kullanmak icin yaklagsmaktir.

Emanete ihanet etmektir.

Kisacasi her tiirlii zarar i¢cinde olmak kotultiktiir.

Kotiiliik yapanlar mutlaka ve mutlaka karsiliklarini bulurlar.

Kotiiliik yapan insanlar asla huzurlu olamazlar, yattiklarinda
baslarini yastiklarina huzur icinde koyamazlar.

Iste onlar; gercek huzur iizere degildirler, panik icinde,
stresli, sikintil;, mutsuzdurlar.

Iste hep bunlar kendi yaptiklarindan dolayi, kendilerini ce-
zalandirmalaridir.

Fussilet Stresi 46: “Kim iyilik yaparsa kendi yararinadir ve
kim kotiiliik yaparsa kendi zararinadir. Rabbin kullar i¢in ko-
tiiliik veren degildir”

Nisa Stresi 128: “Kim kétiiliik yaparsa onun karsiligini bulur”

Birine kotiiliik yapan, muhakkak ki kendine zulmetmistir.

O kisi kendi icine ektigi zalimlik tohumu giin gelir; stres,
bunalim, panik, kavgaci, uykusuzluk, huzursuzluk gibi hallerle
acgiga cikar.

Iste insan, aklin1 ve génliinii kétiiliige yol agan duygu ve dii-
stincelerden kurtarmahdir.

Akl ve gonlii kotiiliige yol agcan duygu ve diisiincelerle sa-
rili olanlar, muhakkak ki zalimlige kap1 acacaklardir.

117



35-

oo UGlie Gl o 1T &0pul ol 0
O 58 V5 UHA W5 (A3 ¢ 00 G 4357
bl 3009 JL e

Ve kdlellezine esrekil lev saallihu md abednd min
diinihi min sey’in nahnu ve ld dbduna ve la harremndad
min diinihi min sey kezdlike fe alellezine min kablihim

fe hel aler rusuli illel beldgul mubin

Ve kale ellezine esreku : Dediler, ortak kosan kimseler,

Lev sde Allah : Eger Allah dileseydj, isteseydi,

Ma abd na : Biz kul olmadik,

Min dunihi min sey nahnu  : Ondan baska, seylere, biz

Ve 1a dbau na : Yok, degil, atalarimiz, babalarimiz,

Ve 14 harremna : Yok, haram, kotiiliik, yasak, kutsal,
biz

Min d{ini-hi min sey : Ondan baska, bir sey

Kezalike feale ellezine : Iste boyle, yapti, yapan, o kimseler,
onlar

Min kabli-him : Onlardan énce

Fe hel ala el resfli : Artik, var my, degil dir, restllerin
gorevi,

illel belagul mubinu : Apagik tebligden bagka,

Medli: “Ortak kosan kimseler dediler ki: Eger Allah isteseydi
biz ondan bagka seylere kul olmazdik ve atalarimizda olmazdi

118



ve biz kétiiliiklerde olmazdik. Iste onlardan éncekilerde béyle de-
diler. Restillerin gérevi, hakikatleri apagik teblig etmekten baska
bir sey degildir.”

Kotiiliiklerini terk etmeyen insan, hakikate erisemeyecektir.

Kotiiliigi Allah’a nispet eden kimse, Allah’a iftira atacaktir,
cevresine zalimlik duygular: ekecektir.

Hakikatlere ancak tertemiz olanlar erisecektir.

Iste her sey, aklimiz1 ve génliimiizii temizlemekle baslar.

Batil bilgilerden temizlenmek, zalimlik duygularini terk et-
mek, beynin zekatidir.

Zekat, tezkiye; temizlenmek demektir.

Temizlenmek; akildaki kibre gotiiren, zulme gotiiren, her
bilgiyi, duyguyu, diisiinceyi temizlemek demektir.

Aklimizdaki batil alany, kibre gotiiren alani temizleyemez-
sek, miisrik durumuna diiseriz.

Misriklik, hem Allah var hem ben varim gafletidir.

Lokman Stresi 13: “Ve iz kale lukmanu libnihi ve huve yai-
zuhu ya buneyye 14 tusrik billah innes sirke le zulmun azim.”

Meali: “Lokman ogluna 6giit verip, sdyle demisti: Ey oglum,
Allah’in yaninda kendine varlik isnat edip sirk kosma. Dogrusu
sirk kosmak elbette kendine yaptigin biiyiik bir zulimdr”

Mekkeli miisrikler de Allah’a inanirlar ve ibadetlerini ya-
parlardu.

Allah’1 layikiyla anlayamamak, bizleri miisrik durumuna
diistirecektir.

Mekkeli miisrikler; kottltigii verenin Allah olduguna inaniyorlardi.

Ve ayette belirtildigi gibi; “Eger Allah isteseydi biz ondan
baska seylere kul olmazdik ve atalarimizda olmazdi ve biz ko-
tiilliiklerde olmazdik” boyle soyliiyorlardi.

Kur’an’t inceledigimiz zaman goriiyoruz ki Allah koétiiliik
veren degildir.

Mekkeli miisrikler; kotiiliigii veren Allah’tir diye inanirlardi.

119



Bu inanca karsi, onlara séyle bildirilmistir.

Nisa Stresi 40: “Innallahe 14 yazlimu miskale zerreh.”

Meadli: “Stiphesiz Allah zerre kadar kotilik vermez.”

Iste Kur’an’da bildirildigi gibi, kisi kétiiliigiin nereden gel-
digini ¢ok iyi bilmelidir.

Yoksa kotiliik Allah’tandir diyerek, Allah’a iftira atmis olu-
ruz ve kotiliige kap1 agmis oluruz.

Saffat Stresinde kotiiliiglin geldigi yer aciklanir.

Saffat Stresi 64.....68:

64- Muhakkak ki o fena hallerin geldigi yerin kaynagi, ben-
lik icinde olup kendine varlik isnat etmenin cehaletidir.

65- Seytani hallerin baslangicinin ¢iktigi yer orasidir.

66- Iste zalimler o hallerden beslenirler. Artik i¢lerini hep
o hallerle doldururlar.

67- Sonra da muhakkak ki, dfke kizginlik gibi karisik hal-
ler onlarin halleridir.

68- Sonra dogrusu onlar, elbette benlik i¢inde olup, kendine
varlik isnat etmenin cehaletinde déner dururlar.

Iste kotiiliigiin geldigi yer, benlik icinde olmak kibre diis-
mektir.

120



36-

“°\j4mi;’°\uw L “\dsuﬁu;;m)
MSQHSALJA?@AJHMLQJAUA;@_\ASL_\}GM\
S a8 155k a1 d 15 b AU

Ve le kad beasna fi kulli ummetin resiilen enibudiilldhe
vectenibiit tdagiit fe minhum men hedalldhu ve
minhum men hakkat aleyhid daldleh fe sirii fil ardi
fanzuri keyfe kdne dkibetul mukezzibin

Ve lekad : Andolsun, dogrusu, gercek olan su ki,

Beas na : Var ettik, ag1ga ¢ikma, diriltme, biz,

Fi kulli ummetin : Biitlin immetlerin icinde,

Resiil : Restll, hakikatleri gdsteren,

En abd Allah : Kul, Allah,

Ve ictenibu : Igtinap edin, sakinin, gekinin,

El tagiit : Put edinilen, batil olan seyler,

Fe min-hum men : Artik onlardan, kim,

Heda Allah : Yol bulma, kilavuz, rehber, Allah,

Ve min hum men hakkat :Onlardan, kim, gercek, hak, hakikat,
dogru,

Aleyhi ed dalaletu : Onlara, kendilerinde, sapma, dalalet,
cehalete sapmak,

Fe sirii fi el ard1 : Boylece dolasin, gezin, yerytiziinde,

Fe unzuru keyfe kdne : Sonrada, bdylece bakin goriin, nasil,
oldu,

Akibet el mukezzibine : Sonlari, sonuglari, yalanlarda kalanlar,

121



Medli: “Gergek olan su ki; her timmetin icinden hakikatleri
gosteren, bizi anlatanlar agiga ¢ikti. Allah’a kul olsunlar ve batil
olan seylerden sakinsinlar diye, onlara hakikatleri anlatti. Sonra
da onlardan kimi Allah’t rehber edindi ve onlardan kimi de ha-
kikatleri birakip cehalete saptu. Iste yeryiiziinde gezin dolagsin,
sonra da bakin gértin yalanlarda kalanlarin akibetleri nasil oldu.”

Hazreti Muhammed, yasadig1 topluma hakikatleri agikla-
maya gayret gosterdi.

Insanlara; “Allah’1 layikiyla anlayin, kulluk makamini anla-
yin, kendinize ilahlar edinmeyin” dedi.

“Batil olan seylerin ne oldugunu bilin, batildan uzak du-
run” dedi.

Insan ¢ok iyi anlamalidir; batil olan sey nedir?

Allah’a ortak kosmak nedir?

Kur’an1 dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki, Hazreti Mu-
hammed 6ncesi Arap toplumunda, Allah inanci ve ibadetler kav-
rami, bugiin ki Islam toplumundaki ile hemen hemen aynidur.

Kur’an1 inceledigimizde Mekkeli miisriklerin;

Allah’a, Zuhruf Siresi 9, Ankebiit Siresi 63

Kitaba, Nisa Siresi 153

Meleklere, Furkan Stresi 7

Resil’lere, Furkan Siresi 7

Ahirete, Furkan Siresi 8

Kadere, En’am Siresi 148, inandiklarini gértiyoruz

Inceledigimizde goriiyoruz ki, Hazreti Muhammed 6ncesi
ibadetler vardi.

“ Clinkii namaz Mekkelilerin bildigi bir seydi “ (Ebu Muslim).

Ebu Cehil de, Ebuzer Gifari de cahiliye doneminde namaz
kilmaktaydilar.

Hazreti Muhammed’in ¢agrisi neydi ki birini can diismani
digerini can dostu yapt1? (Ebu Miislim)

122



Sadece namaz degil hac, orug, abdest, gusl, cenaze namazi,
cuma toplantisi (yevmul arube, arablarin giinii) kirkta bir zekat,
kisas, el kesme, sopa vurma, bir Allah’a inanma, Adem’i, Nuh'u,
Hud’u, ibrahim’i, ismail’i, Hacer’i sayglyla anma, Ortiinme, sa-
kal, ciibbe, sarik vs. bugiin islam’da ne kadar ritiiel (nusuk), ah-
kam, sekil, semal ve itikat varsa hepsine sahipti cahiliye Arap-
lar1. (ibn-i Habib” in “Muhabber kitabindan)

Putperestlerde glinde 5 vakit namaz kilarlardi.

Saharit namazi: Sabah Namazi.

Musaf Namazi: Ogle Namazi.

Minha Namaz: Ikindi Namazi.

Neilat Serarim Namazi: Aksam tistli namazl.

Maarib Namazi1: Aksam Namazi.

Anliyoruz ki bugiin ki iman ve ibadet mevzular1 hemen he-
men aynisiyla Mekkeli miisriklerde vardir.

Peki, Mekkeli miisrikler neden Hazreti Muhammed’e karsi
ciktilar?

Soylemler ayniydi, ama anlayislar ayni degildi.

Bir bilgiyi tasimak baska bir sey, bilginin manasina eris-
mek baska bir sey!

Dini alani kendi ¢ikarina dayali yorumlamak baska bir sey!

Allah’a dayali yorumlamak baska bir sey!

Hazreti Muhammed'’e karsi ¢ikanlar, dini alani kendi ¢ikar-
lar1 ve kendi tstiinliikleri i¢in anlatilirlard.

Onun i¢in Hazreti Muhammed’in dini alan yorumlari onla-
rin hosuna gitmedi.

Hazreti Muhammed’in anlattiklar1 goniillerine uyanlar, ha-
kikate tabi oldular.

Kendini ylice gorenler, yargilama icinde olanlar ise haki-
kati kabul etmediler.

123



37-

Ot o s Y Al J6 215 e (a A5
Ermall (12 pgd L

In tahris ala huddhum fe innallahe la yehdi
men yudillu ve ma lehum min ndsirin

in tahris : Sen ¢ok istersin, ihtirasla istemek,

Ala huda hum : Hakk’a yol bulsunlar, dogru yol, onlar,

Fe inne Allah : Fakat, elbette, muhakkak, Allah,

La yehdi : Yok, yol bulamazlar, hakikatlere ulasamazlar,
Men yudillu : Kim, kimse, hakikatleri birakip yalanlara sapan,
Ve ma lehum : Yoktur, degil, ne, onlar igin,

Min nasirin : Bir yardimci, yardim eden,

Meali: “Sen onlarin dogru yola ulasmalarini ¢ok istersin. Fa-
kat kim hakikatleri birakir yalanlara saparsa, elbette onlar Al-
lah’a yol bulamazlar ve onlar bir yardimci da bulamazlar.”

Hazreti Muhammed, insanlar Tevhid hakikatini anlasinlar
diye biiylik miicadele verdi.

Kendilerini bagkalarindan yiice gorenler, se¢ilmis gorenler,
birlik hakikatini kabul etmediler.

Her varlikta tecelli eden Allah hakikatine sahit olamadilar.

Atalardan gelen inancin icinde olup, Allah’a sahit olamayanlar
her zaman kendi inancini diger inanglardan iistiin tutmuslardir.

Oysa Allah, her varlikta her an tecelli etmektedir.

Bu boéliimde gecen hidayet ve dalalet konusu ¢ok iyi bilin-
melidir.

Hidayet, hiida kelimesinden gelir.

124



H{da; yol gosteren, hakikatlere ulasmanin yolunu bildi-
ren demektir.

Hidayet; hakikatlerle bulusup Hakk’a ermek demektir, hak
ile batili ayirt eden demektir, kendini bilme yolunda, kendi as-
linin hakikatini anlayan demektir.

H{; O, Allah, her seyin sahibi, tiim kainattaki tek kudret
demektir.

Dalalet ise, hidayetten sapmaktir.

Yani Allah’1 birakip kendi egosuyla hareket etmek demektir.

Hidayet eren kimse; Hakk’la Hakk olan, Hakk’a eren, Hakk
zevkine eren, bekabillah bulan, mi’'min olan, kilbi mutmain
olan kimsedir.

Hidayet bulmak, varliktaki ilimle Hakk’a ermektir, Allah’tan
emin olmaktir.

Her varlik, dosdogru Hakk’a giden bir yoldur.

Her varlik, ayetullah sehridir, yani Allah'in ayetler sehridir.

Insanin viiciidu da, Allah’'in dyetler sehridir.

Insan kendi viicidunun isaretleriyle yol buldugunda, Allah
hakikatine erecektir.

Dalalette kalan kimse ise, kendini ildh edinmistir.

Mali miilkii, makamyi, saltanati, parayi, sohreti ilah edinmistir.

Varligin stiretinde kalmistir.

Oziinii gdrememistir.

Ayette belirtildigi gibi; “fakat kim hakikatleri birakir yalan-
lara saparsa, elbette onlar Allah’a yol bulamazlar” yalanlarla ha-
reket edenler, varligin 6ziline yoniini dondiirmeyenler Allah’a
yol bulamayacaklardir.

125



38-

2 - < {/o/’o.lzzo, % ° ,S.E,
s e alll iy ¥ agilayl dga allly | salal s

BPARRY, Qﬂ\ R Ay es ke 12y B

Ve aksemii billadhi cehde eymdnihim la yebasulldhu
men yemiit beld vaden aleyhi hakkan ve
ldkinne ekseren ndsi la ydalemiin

Ve aksemi bi Allah : Yemin etmek, kasem, ahd, Allah’a

Cehde : Gugli, kuvvetli, azimli,

Eymani-him : Yemin, inanmak, inang, sag taraf, onlar,

La yebeas Allah : Yok, dirilme, var olma, agiga ¢ikmak,
Allah,

Men yem{it : Kim, kimse, 61, idraksizlik icinde kalan
kimse,

Bela vaden : Bilakis, fakat, vaad, s6z, yerine getirme,
tecelli,

Aleyhi hakk : Onlara, tizerlerinde, kendilerinde, hak,
dogru,

Ve lakin eksere en nasi  : Lakin, fakat, zaten, insanlarin ¢ogu,

La yalemune : Yok, bilme, ilmiyle var edeni
bilemiyorlar,

Meali: “Onlar imanlarinda gti¢lii durmak igin Allah’a yemin

ederler. Fakat onlar kendilerinde olan tecelliler hakkinda, haki-
katler hakkinda, idraksizlik icinde olan kimselerden oldular, her

seyin Allah’tan agiga ciktigini anlayamadilar. Zaten insanlarin

cogu bilemiyorlar.”

Her varlik Allah’in rahimiyetinden yani 6ziinden ¢ikip gel-

mistir.

126



Her varlikta her an tecelli eden Allah’tir.

Allah'in varhktaki; fiil, sifat, zat tecellileri iyi idrak edilmelidir.

Nasil ki bir agacin her seyi bir tohumdan siiziiltip gelmistir,
bu alem de Allah’in 6zlinden siiziiliip gelmistir.

Rahim boyutu, tiim varligin geldigi kaynaktir.

Tiim varlik, rahimiyet boyutundan aciga ¢ikar.

Yani bir agacin tohumu gibidir.

Allah’in rahimiyet boyutu, riih, niir boyutudur.

Rahim esmasi, varligin var olmadan 6nceki, “Levh-i Mahfiz”
boyutunun yazilimin oldugu boyuttur.

Nasil ki anne rahminde ¢ocuk sekillenir ve bedenlesir.

Goriinen goriinmeyen tiim varlikta, rahim boyutunda se-
killenir ve bedenlesir.

Rahim sirri; Ozdiir, kaynaktir, asildir, rith boyutudur, Hakk
boyutudur.

Rahim, niirdan akip gelen rithun boyutudur.

Bir tohumun 6ziinde agacin sakli oldugu gibi, bu alemde
Rahim boyutunda sakhdir.

Rihumdan tfledim sirri, rahim sirridir.

Rahimden olan iiflenis, dlemin zahire ¢ikisidir.

Her insan nasil ki annenin rahminden gelmistir, bu alem de,
rahim boyutundan siiziillip gelmistir, bu gelis anbean olmaktadir.

Ayette belirtildigi gibi; “her seyin Allah’tan aciga ciktigini
anlayamadilar. Zaten insanlarin ¢ogu bilemiyorlar” eger rahi-
miyetten aciga ¢ikisi anlayamazsak, varligin varolusunu ve var
edeni anlayamayiz.

127



39-

0'/’ ; /ughxcgﬂ\;@jbm
& T8 25 155 5l

Li yubeyyine lehumullezi yahtelifiine fihi ve
li yalemellezine keferii ennehum kanii kazibin

Li yubeyyine lehum : Aciklamasi, bildirmesi i¢in, onlara,

Ellezi yahtelifiine fihi : Onlar ihtilafa diserler, ayrilik,
anlasmazlik, o konuda,

Ve li yaleme : Bilmesi i¢in,

Ellezine kefer : Hakikatleri gormemezlikten gelip

orten kimseler,

Enne hum kan kazibine : Stiphesiz, onlar, olduy, yalancilar,
yalanlarda kalan,

Meali: “Ikilikte kalan kimselere ve hakikatleri ggrmemezlikten

gelip érten kimselere; hakikatleri bilmeleri icin, onlara apagcik ha-

kikatler acitklanmigti. Stiphesiz onlar yalanlayanlardan oldular.’

ikilikte kalmak, Tevhid suuruna erisememektir.

Senlik benlik kavgasinda olanlar, biz hakikatine eremeyen-

ler ikilikte kalmislardir.

Allah var ben de varim duygusuyla yasayanlar, ikilikte ka-

lanlardir.
Kendi ¢ikari icin ildhlar edinenler ikilikte kalmislardir.
Hakikat Allah’in birligidir.

Hakikat, tiim alemi bir aga¢ mesabesinde gorebilmektir.

Yani yapraklari, dallari, cicekleri, meyveleri bir agacin birligi

icinde gorebilmek gibi, bu dlemi de bir birlik icinde gorebilmektir:

128



Allah birligini her varliktaki tecellileri ile gosterir.
Vahid; bir olan, ikincisi olmayan, tek olan, her seyde tekli-
gini gosteren demektir.

Bakara Stresi 163: “Ve ilahukum ildhun vahid 14 ilahe illa

huver rahmantr rahim.”

Meali: “Sizi var eden, tek var edicidir, O'ndan baska var eden
yoktur. O tiim varlig1 6zlinden var edendir, tiim varligl rahme-
tiyle sarandir”

Allah her varlikta tekligini gosterir.

Allah fiiliyle tektir, ondan baska isleyen yoktur.

Allah sifatlariyla tektir, ondan bagka sifat sahibi yoktur.

Allah zatiyla tektir, ondan baska viictid sahibi yoktur.

Allah zatiyla ehaddir, sifatlariyla vahiddir.

Allah zatiyla da tekligini gdsterir, sifatlariyla da tekligini
gosterir.

Ciimle viicGdlari tutan tek zat Allah’tir.
Her bir sifatiyla varligl ihata eden Allah’tir.

Her varlikta Allah'in hayy sifat1 vardir, tiim varhktaki hayy
sifat1 tek sifattir.

Ondan baska hayat sahibi yoktur.

Allah tiim alemleri ehadiyetiyle ihata eder.

ihlas Sdresi 1: “Kul huvallahu ehad.”

Meali: “Anlat: Allah'in tekligini.”

Allah’in ehad esmasindan, vahid esmasi tecelli eder.
Kainat; Bir'den ¢ikan birlerden olusmustur.

Kainat birdir, her varlik o birligi gosterir.

Iste her Kamil insan, topluma Allah’in birligini aciklamaya
calismistir.

Ikiligi terk etmeden birlik makamina erisilmez.

Allah’ta fani olmak, kendi varligindan ge¢mek, hem Allah
var hem ben varim gafletinden kurtulmaktir.

129



40-

ke (R AT 08 o sE3 1 1Y) et W &)

Innema kavluna li sey’in iza erednahu
en nekiile lehu kun fe yekiin

Innema kavlu na : Ancak, soz, yerine getirme, ilham, tecelli,
biz,

Li seyin : Bir sey icin, esya, bir varlik,

iza eredna hu : Oldugunda, irade, o,

En nekile lehu kun : Deriz, bizim dememiz, ona, ol,

Fe yek{in : Boylece olur,

Medli: “Bir varligin var olmasi igin irade ettigimiz zaman,

ona ol deriz, béylece olur.”

Burada gecen “eredna” kelimesi irade kelimesinden gelir.
Allah'in sifatlarindan olan irade sifatini iyi tefekkiir etmeliyiz.
Her bir yaratilis ol iradesi ile baslar.

Bir tohumdan agacin ac¢iga ¢ikisi, Allah’in ol iradesiyle baslar.

Yani agaca “ol, olus, sekillen, a¢iga ¢ik” iiflenisi, agacin olus-

masinin baslangicidir.

Irade Arapga “rwd” kékiinden gelir.

Iradat- 2)); istek, istenc, yaratmadaki istek, yapabilme giicti,

av pesinde dolasma, arama, murad etmek, salivermek anlam-

larina gelir.

Allah’'in iradesinin tecellisi “Ol” emridir.
Bir seyin yaratilis1 “Ol” emriyle baslar.
Ol emri, agi8a ¢ikisin ilk titresimidir.

Iste bu emrin icindeki istek “Irade” dir.

130



Ve bu Allah’a aittir.

Kul zerre kadar bir sey yaratamaz, yaratmada irade sahibi
olamaz.

Bir tohum diislinelim, tohumun i¢indeki aga¢ olma istegi
Allah’a aittir.

Tohumun iginde “Ol” emri tecelli ettigi zaman, tohumun
icinde bir hareketlenme ve topraga bir filiz verme stireciyle bas-
layan agaclanma, meyve verme siirecine kadar, devam eder gider.

Iste bu varolus Allah’a ait olan iradenin tezahiiriidiir.

Ayette “ona ol deriz, boylece olur” belirtildigi gibi, varolu-
sun niteliklerinden biri irade sifatidir.

Allah’in varlig1 yaratmadaki sifatlari vardir.

Allah, varlig1 kendine ait olan sifatlarla yaratir.

Allah’a ait sifatlardan biri “Irade” dir.

Allah’a ait sifatlar; “Hayat, ilim, Irade, Kudret, Semi, Basar,
Kelam, Tekvin” dir.

Varolus bu sifatlarla ilgilidir.

Ve bu sifatlarin sahibi Allah'tir.

Ve tiim bu kainat bu sifatlarla yaratilmistir.

Toplumda soylenen kiilli irade, ciizi irade konusu ¢ok iyi
anlasilmahdir.

Kiil biitiin demektir.

Cliz parca demektir.

Yani kiil; biitiin ve biitline ait sistemi icinde barindiran an-
lamindadir.

Cliz; pargaya ait, kiile ait sistemin i¢indeki sistem demektir.

Bu Kainat kilse, her varlik clizdir.

insan bedeni kiilse, her hiicre ciizdiir.

Her hiicre kiilse, her hiicrenin icinde ki hiicrecikler de clizdiir.

Iste ama ciizde olsun ama kiilde varolus iradesi Allah’a aittir.

Yani parc¢ay1 da, biitlinii de yaratmadaki istek Allah’a aittir.

131



Bizler zerre kadar bir sey yaratamadigimiz i¢in bizim ira-
demiz olmaz.

Bizim tercihlerimiz, kararlarimiz, amellerimiz olur.
Allah’t layikiyla anlayan Kisinin, tercihleri rahmet iizeredir.

Amelleri, Salih amel lizeredir, yani iyi calismalar lizeredir.

132



8- ©

o 0382w

41-

Atk L 22 e all 3 15080 5l

s TS 51 581 57431 54 e

Vellezine hdcerii fillahi min badi ma zulimi li
nubevvi ennehum fid dunyd haseneh ve le ecrul dhireti
ekber lev kantii yalemiin

Ve ellezine haceri

Fi Allah
Min badi ma zulimi

Li nubevvienne-hum

Fi el diinya haseneten

Ve le ecru el ahireti
Ekber

Lev kanu yalemun

: Hicret edenler, arayis, bir yerden bir
yere gitmek,

: Allah i¢in, Allah’t anlamak icin,

: Sonra, sey, ne, degil, zalimlik, zuliim,

: Biz, yerlestirme, ulasmak, hazirlamak,
onlar,

: Dlinyada, giizellik, iyilik, hayirl isler, iyi
ameller,

: Elbette, ecir, karsilik, ahiret, sonunda,

: Yiice olan, biiytk,

: Eger, keske, oldu, biliyorlar,

Medali: “Zalimliklerini biraktiktan sonra, Allah’t anlamak icin

bir arayista olanlar; yasamlarinda iyilikler icinde olduklar: miid-

detge, onlar Bizi anlayip hakikatlere ulagirlar ve elbette sonunda
ylice olani anlarlar. Keske bilenlerden olsalard1.”

Insan hatasini anlamal ve zalimligini birakmalidir.

Allah’1 anlamanin yolu tévbe etmekle baslar.

Tovbe; kisinin, bilerek ya da bilmeyerek kendisine ya da

cevresine ya da bagka kisilere yaptig1 kotiliigli gormesi ve ger-

cekten pisman olarak, bir daha bdyle kotiiliikler yapmamak i¢in

Allah’a s6z vermesidir.

133



Tovbe; gafleti, giybeti, kibri, bilmisligi, kalb kirmayi, dedi-
koduyu ¢ekistirmeyi, iftirayi, yalani, kul hakkl yemeyi, haset-
ligi, fesathgy, zararh seyler icinde olmay1 terk etmenin adidir.

Yaptig1 hataya tovbe edip, o hataya tekrar dontip, tekrar tévbe
edip tekrar hataya doniip tekrar tovbe edilmesi tévbe degildir.

Glinah; hata demektir, zarar vermek demektir, hak yemek
demektir.

Tovbe; hatasini anlayip donmek demektir.

Tovbe, yaptig1 hatay1 anlayip bir daha o hataya donmemektir.
Yaptig1 zuliimden pismanlik duyan kisiye tovbe kapisi agilir.
Tévbe; iyi kisi olmanin, yani insan olmanin kapisini agar.

“Allah’t anlamak icin bir arayista olanlar” ayette belirtildigi
gibi, Allah’1 anlamanin yolu tévbe ile baslar.

Tevbe, hatasini anlayip bir daha yapmamak tizere dénmek
demektir.

Tevbe, Allah’t anlamak icin atilan ilk adimdir.

Tevbe, dil ile degildir, kalb iledir.

Tevbe, hatasini anlayip donmektir.

Hata dedigimizde, Allah’a karsi1 olan hatalarimiz vardir.
Kullara kars1 olan hatalarimiz vardir.

Kendi kendimize yaptigimiz hatalarimiz vardir.

Allah’a kars1 olan hatalarimiz, Allah’a ait olan nitelikleri ken-
dimize nisbet etmemizdir.

Allah’'in varliginin yaninda kendimize varlik isnat etmemizdir.

Insan diistiigii hatalar1 anlamali ve tovbe etmelidir.

Allah hakikatinin anlamak isteyen talebeye dncelikle tovbe
ettirilir.

Tovbe Allah’im, tovbe Allah’im, tovbe Allah’im.

Bu ana gelinceye kadar ettigim dedikodu ve ¢ekistirmeler-
den, fitnelik ve fesatliktan, hasetlik ve kiskangliktan, birilerinin
ardindan alay etmekten, kullarin hakkina girmekten, diistiigiim

134



gururdan, kibirden, kendimi tistiin gormekten, baskasina hakir
bakmaktan pisman oldum, tévbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Insanlarin inanglarina karisip onlar1 yargilamaktan, értiilii
ya da ortlistiz diye ayirmaktan, namazli ya da namazsiz diye
ayirmaktan, cemaat, tarikat, mezhep ayrimcilig1 yapmaktan pis-
man oldum, tovbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Kendi inancimi yiice gérmekle, bagkasinin inancina hor bak-
makla, onlar1 cehennemlik gérmekle, hiikiim sahibinin sen ol-
dugunu unutmakla, nasil bir gaflete diistiiglimii anladim, tovbe
ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Nice kulunun kalbini kirdim, icimde onlara 6fke duydum,
sesimi yiikselttim onlar1 incittim, bilerek ya da bilmeyerek on-
lara kotliik ettim, hepsinden pismanlik duydum, tévbe ediyo-
rum, beni affet ya Rabbim.

Dilimi tutamadim, fena sozler ettim, bilmislik ettim, tartis-
malara girdim, kimini yiice gérdiim, kimini kii¢ciik gérdiim, se-
nin yiceligini géremedim, tevaziyu unuttum, tenezziilli ola-
madim, pisman oldum tévbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

insanlarin eksigini aradim, hatasini aradim, kendi eksigimi
goremedim, kendi hatalarima bakamadim, tévbe ediyorum, beni
affet ya Rabbim.

Diistiigiim 6fkelerden, nefretlerden, kinlerden, kavgalardan,
ettigim zalimliklerden pisman oldum, tovbe ediyorum, beni af-
fet ya Rabbim.

Diistiiglim kaygilardan, karamsarliklardan, umutsuzluklar-
dan, senden umut kestigimden dolay1 tovbe ediyorum, beni af-
fet ya Rabbim.

Diinyanin malina miilkiine kapildim, sana sohrete aldan-
dim, diinyanin nice ¢ikarina esir oldum, kendi ¢ikarim icin nice
kimsenin hakkina girdim, bilmeden nicesine hakkimi yedirdim,
bilmeden aldandim aldattim, nice hatami anladim, tévbe edi-
yorum, beni affet ya Rabbim.

135



Varligin stiretinde kalip, 6zlinti gormemekle, esyanin haki-
katine erememekle, kendime arif olamamakla, sana sahit ola-
mamakla, sana sirk kosmakla, aklimi kullanamamakla, ne bii-
yuk bir gaflete diistiiglimii anladim, tévbe ediyorum, beni affet
ya Rabbim.

Varligin ve kendimin yaratilis hikmetini gorememisim, yasa-
min sirrini ¢ézememisim, seni bilememisim, beni affet ya Rabbim.

Bilerek ya da bilmeyerek diistiiglim tiim giinahlarimdan
pisman oldum.

Pismanliklarimi kabul eyle, tévbemi kabul eyle ya Rabbim.

Tovbe ya Rabbim, tévbe ya Rabbim, tovbe ya Rabbim,

Muhakkak ki sensin tévbeleri kabul eden, affeden, magfi-
ret sahibi olansin.

Tévbemizi kabul eyle, bize magfiret eyle.

Glinahlara diismemeye sana s0z veriyoruz, soziimiizii ka-
bul eyle, gdnliimiizii samimi eyle ya Rabbim.

136



42-

O 250 5 15k 0l

Ellezine sabertii ve ald rabbihim yetevekkeliin

Ellezine saberi : O kimseler, sabirli olan
Ve ala rabbi him : Rabb, viiciidlandiran, onlar,
Yetevekkeliin : Tevekkiil, her seyiyle teslim olmak,

Medli: “Onlar viicidlandirana karsi blitiin her seyiyle teslim
olanlar, sabirli olan kimselerdir.”

Sabir makami iyi anlasilmalidir.
Allah hakikatine erenler, sabir makamina erisirler.

Allah’a sahit olup, O’'na teslimiyet i¢cinde olanlar, ne olursa
olsun sabrederler.

Olaylarin ardindaki hikmeti anlamaya calisirlar.

Hizir Mlisd’ya; “Hakikat yolunda sabir gerek, sen bu yolda
sabirli olmaya gii¢ yetiremezsin” dedi.

Kur’an’da sabir, yiize yakin ayette gecer.

Tevekkiil makamina gelen, sabir makamina erisir.

Tevekkiil, Allah’1 vekil edinmektir, yani her seyiyle O’na da-
yanmaktir.

Ayette “biitiin her seyiyle teslim olanlar, sabirli olan kim-
selerdir” belirtildigi gibi tevekkiil icinde olanlar, olumlu ya da
olumsuz her olayda sabrederler.

Olaylarin i¢ yiiziinii anlamaya ¢alisirlar.

Her olaydan insana dersler gelir.

Bu dersleri alabilmek i¢in sabirli olmak gerekir.

Sabret kardesim.

137



Sabrin hikmetine er ve sabret.

Hemen karar verme.

Hemen faaliyete gecme.

Hemen olaya kalkisma, suurlu davran.

Olaylarin nereye aktigini anla ve Oyle faaliyete geg.

Basina gelen olumlu ya da olumsuz her seye karsi sabret.

Arka yiiziinii gor, 6yle hareket et.

Basina olumsuz bir sey geldi, hemen sinirlenme, 6fkelenme,
kaygilanma, bekle, bekle, bekle.

Bekle bakalim olay nasil akacak.

Olay nereye akacak.

Olay karsisinda 6fkelendin, 6fkeni yut kardesim.

Ofke ile bir sey sdyleme, dilini tut kardesim.

Sabirli olursan, olayin sonu, dyle ya da bdyle hayra kap1
acacaktir.

Sabret, sabret, sabret.

Bil ki sabir; beklemektir, dayanmaktir, karsi koymaktir, se-
bat etmektir, direnmektir, gogiis germektir.

Bil ki sabir; dilini tutmaktir, 6fkeni yutmaktir, hemen ka-
rar vermemektir.

Bil ki sabir; olayin nereye gittigini gérebilmektir, i¢ yliziinii
gorebilmektir, hikmetine erebilmektir.

Bil ki sabir; olaylar karsisinda hemen hareket etmemektir,
beklemek, suurlu davranmaktir.

Bil ki sabir; Allah’a dayanmaktir.

Bil ki sabir; zamanin akisini gérebilmek, o akisa teslim ol-
maktir.

Sabir, zaman ile alakali bir boyuttur.

Her sey zamani gelince agiga ¢ikar, zamani gelince gerceklesir.

Mesela bir agacin meyve vermesi, zaman dilimi i¢ginde ger-
ceklesir.

138



Meyve hemen olusmaz, 6nce yapraklar, sonra ¢icekler, sonra
meyve olusur.

Iste bu zaman dilimi akis, her seyin bir bekleme zamani
sabirdir.

Ciftci tohumu eker, bakimini yapar ve meyve alincaya ka-
dar sabreder.

Hemen meyve ¢iksin istemez, bilir ki meyve zamaninin
¢ikma zamani vardir, iste o meyveye erisinceye kadar sabreder.

Sabrini emekle, gayretle birlestirir.

Yaprak zamani gelmeden diismez.

Civciv zamani gelmeden dogmaz.

Dogan ¢ocuk hemen biiyiimez.

Giinesin dogmasi, batmasi zamani gelince olur.

Zamanin gelisi ve zamanin akisi ve zaman yolunun sonu
vardir.

Iste sabir; zamanin gelisini, zamanin akigini, zamanin so-
nunu gorebilmektir.

Insan sabrin ne oldugunu anlamali ve bunu hayatina ge-
cirmelidir.

Her insan sabir makaminda yasamalidir.

Eger kisi sabrin ne oldugunu iyi anlarsa, bir seyin nereye
gittigini ve sonucunun ne olacagini bilir.

Kisi sabr1 yakalayamazsa, isyana, dfkeye, hiddete, kavgaya
kayar.

Sabir beklemektir, dayanmaktir; zamanin akisini gérebilmektir.

Insana hep sabretmesi tavsiye edilir.

Al-i imran Stresi 200: “Y4 eyyuhallezine 4menu usbird ve
sabiri ve rabitd...”

Meali: “Ey iman edenler! Sabrin ne oldugunu anlayin ve
gonliintizii Allah’a rabita ederek sabredin...”

139



Kisinin basina ne olay gelirse gelsin, kisi o olaydan gerekli
dersi ¢ikarmak icin sabretmelidir ve olay iyi okumalidir.

Kisi, olayin i¢ yiiziinii gorebilmek icin ve olayin nereye ak-
tigin1 anlayabilmek icin sabretmelidir.

Basina bir olay gelen kisinin 6niinde iki kap1 acilir.

Biri sabir kapisidir.

Biri isyan kapisidir.

isyan kapisini acan; 6fke, hiddet, kin, nefret, karamsarlik,
acelecilik, intikam gibi duygularla karsi karsiya kalir ve kisi
akilli diistinemez, akilli hareket edemez.

Ama kisi, sabir kapisini agarsa; bekler, olay1 ¢ozmeye ¢alisir,
olaydan gerekli dersi ¢ikarmaya ¢alisir, olayin hikmetine erer.

[syan kapisin1 acan kimseyi, seytanlar karsilar.

Sabir kapisini acan kimseyi, melekler karsilar.

Her olaydan gerekli dersi ¢ikaran, bunu ileride basina gelen
baska bir seyde kullanir, o derse gore hareket eder.

Kamil kimse, sabrederek, her seyden ders cikararak kemalata
erer.

Iste sabir kisinin hayatinda ¢ok énemlidir.

Sabreden, tevekkiil sahibidir.

Sabretmek beklemektir, zamani geldiginde hareket etmektir.
Sabir, gonliinii Allah’a rabita ederek beklemektir.

“Ya sabir Allah” diyerek; “Allah’im bana sabir ver, Allah'im
bana bu olayin nereye ¢iktiginin hikmetini ver” diyerek dua
edilmelidir.

Sabir makami gonliinde tecelli eden kimseler;

Sabirhdirlar, beklerler, hemen karar verip uygulamazlar.

Ofkelenseler de 6fkelerini yutarlar.

Isyan etseler de isyanlarim kontrol ederler.

Iclerinde olugan hiiznii tasimay bilirler, “Allah’im hiizniimii
al, htizniimi sevince donistiir ya Rabbi” diye dua ederler.

140



Dillerini tutmasini bilirler, ne zaman konusacaklarini bilirler.

Ofke ile hemen konusmazlar, ne zaman neyi sdyleyecekle-
rini bilirler.

Soylenen so6ziin hangi kapiy1 agacagini sezerler.

Onlar zaman diliminin akisini ¢ok iyi gorebilirler.

Onlar sonuca endekslidirler.

Bir olayda hemen parlamazlar, o olayin nereye akacagini
sezerler.

Hepimiz, bir sekilde tiziildik, tizdik, bir sekilde zulme ug-
radik, zuliim ettik.

Kirdik, kirildik, kétii s6ze maruz kaldik, koti sz soyledik.

Hepimiz bir sekilde isyan ettik, 6fkelendik, 6fkeden yeri-
mizde duramadik.

Adalet arayayim derken en biiyiik adaletsizligi yaptik.

Ey kardesim! Gel sabrin ne hikmetlere kap1 agacagini, ne
liituflar getirecegini bilelim ve sabredelim.

Hizir, Msd’ya dedi; “Ve keyfe tesbiru alda ma lem tuhit bihi
hubra.”

Meali: “Olaylarin i¢ yliziinii, nereye gittigini bilmek i¢in sab-
retmelisin.”

Allah’im! Bizlere sabir giicii nasip et.

Allah’im! Dilimizi tutmayi, 6fkemizi yutmay1 nasip et.

Allah’'im! Isyan etmemeyi, kavgaya siiriiklenmemeyi nasip et.

Allah’im! Olaylarin nereye gittigini gorebilmeyi, hikmetine
erebilmeyi nasip et.

Allah’im! Kalb kirmamayi, kimseyi tizmemeyi, kotii s6z soy-
lememeyi nasip et.

Allah'im! Hemen karar verdirmemeyi, hikmetine erdirmeyi
nasip et.

Allah’im! Basimiza iyi bir sey geldiginde simarmamayi, gu-
rurlanmamayi nasip et.

141



Allah'im! Basimiza kotii bir olay geldiginde, isyan etmemeyi,
kaygiya diismemeyi, fevri davranmamayi nasip et.

Allah’im! Basimiza kotii bir sey geldiginde, birdenbire su-
ursuzca

hareket etmemeyi nasip et.

Allah’'im! Bizlere sabir giicii ver her olay karsisinda sabirh
davranmay1 nasip et.

142



43-

I 23l a5 YA, ) Al e Gl

Gsalad ¥ K o) &N A

Ve ma erselnd min kablike illa ricdalen niihi

\

ileyhim feselil ehlez zikri in kuntum la tdlemiin

Ve ma erselna : Bildirmek, a¢iga ¢cikmadi, gondermedik,
biz

Min kablike : Senden oOnce,

{114 ricalen : Den baska, ancak, ileri gelen, er Kisi,
kamil insan,

Nuhf ileyhim : Vahyimiz, sundugumuz hakikatler,
onlara,

Fe eselii : 0 zaman, sorun, arastirin, 6grenin,

Ehl el zikr : Ehil, yetkili, sahip, bilen, zikr,

in kuntum 14 talem(in : Eger siz iseniz, yok, bilme,
bilemiyorsaniz,

Meali: “Senden éncede vahyimizi anlayan kamil insanlar, Bizi
bildirmekten bagska bir sey icin agiga cikmadi. Eger bilemiyorsa-
niz zikri bilenlere sorun.”

Aci1ga ¢cikan her Kamil kimse, Allah’'in hakikatlerini bildirdi.

Topluma Allah hakikatini anlatmaya gayret gosterdi.

Onlar vahye tabi oldular.

Vahy kelime olarak; Hayy “(~>” dan gelen, Hayy’a ait olan
demektir.

Yani Vahy; Hayy’dan gelen esintiler, bildirimler, seslenim-
ler, hakikatler demektir.

143



Hayy; Hi'ya ait olan, diri olan demektir.

Vahy kelimesi; Vav, Hu, Ye harfleri ile yazilir.

Vav: Sisteme, aslina, 6ze, kaynagina baglayan.

Hu: Sistemin, 6ziin, kaynagin sahibi.

Ye: Sistemden gelen, 6zden gelen seslenimler, demektir.
Ctimle alemde her varlik diridir.

Bu dirilik, H0’'nun diriligidir.

H{ dedigimiz bugiin ki ismiyle Allah'tir.

H{, ibranice kokenli bir kelimedir.

Ciimle kdinatin sahibini bildirmek icin sdylenir.
H{, O demektir.

Iste Vahy de, Hi’dan gelen Hi ya ait olan sirlardir.

Vahy; Allah’in kendini, kendine ait olan niteliklerle ispat
etmesidir.

Cumle varlik diridir ve her varliktan bir ilim akar.

0 ilimle, varliga ait ve varligin geldigi aslina ait olan, nice
hakikatler her an sunulur.

Allah her an her varliktan vahyeder, yani kendine ait olan
sirlar1 bildirir.

Iste KAmil kimseler varhiktan akan vahye goniillerini dén-
diirmiistir.

Oradan akan ilimden beslenirler.

Ve ilimden eristikleri bilgileri, insanlara bildirirler.

Bu boliimde gegen zikir kelimesini iyi anlamaliyiz.

Zikrullah, Allah’'in zikri demektir.

Onun zikrinden fiil, fiilindeki zikrinden sifatlar, sifatlardaki
zikrinden viicutlar sekillenir.

Ve sekillenen viicutlar her an O’nun zikriyle ¢alisir.

Zikrullah, her varliktan Allah’in kendi kendini anmasidir,
anlatmasidir, hatirlatmasidir.

Varolusu anlamanin ilk adimi, Zikrullah sirridir.

144



Zikrullahin, zahire ¢iktig1 boyut kulagimiza ses olarak gelir.
Kulagimiz Allah’in zikrini ses olarak duyar, ¢iinkii beden el-
bisesinden zikir ses olarak duyulur.

Goniil ise, sesin i¢indeki sesin rihunu, yani Zikrullahi duyar.

Zikrullah, her varliktan Allah’in seslenisidir.

Zikrullah, bilinmenin ilk kivilcimidir.

Zikrullah, varligin agiga ¢cikma baslangicidir.

Zikrullah, ol emrinin ilk seslenisidir.

Zikrullah, higlikten zahire ¢ikisin ilk patlamasidir.

Zikrullah, varligin olusumunun ilahi titresimidir.

Zikrullah, bir atomu diger atomla birlestiren ilahi isiktir.

Zikrullah, varligin varolusundaki ve siiriip gitmesindeki
ilaht agktir.

Zikrullah, Rthun beden elbisesi giymesidir, bedenlerin her
an Ridhtan beslenmesi, zikir ile tutulmasidir.

Iste zikrullah, vahy olarak her varlikta her an kendini gosterir.

Kamil insanlar varliktaki Allah'in zikrinden duyarlar, ora-
dan gelen vahiyden hakikatleri alirlar.

145



44-

L (0 ) &R Sl Gy 3505 el

5
@~
[%

GoSa aelaly 2630 055

Bil beyyindti vez zubur ve enzelna ileykez
zikre li tubeyyine lin ndsi ma nuzzile ileyhim ve

leallehum yetefekkeriin

Bi el beyyinat : Delillerle, apacik agiklamalarla,

Ve el zebur : Kitab, mektup, 6zlii s6z, Zebur, ildhi soz,

Ve enzelna ileyke : Sunduk, indirdik, verdik, sana,

El zikr : Zikr, anmak, her varliktaki Hakk’in zikri,

Litubeyyine li el nas : Ag¢iklaman i¢in, insanlara,

Ma nuzzile ileyhim : Sey, ne, degil, indirilen, verilen, sunulan,
onlara,

Ve lealle-hum : Umulur ki onlar, belki onlar,

Yetefekkeriin : Tefekkiir, varligin hakikatlerini diisiinme,

Meali: Apagik delillerle zikri ve her varligi bir mektup ola-
rak sana sunduk. Onlara sundugumuz seyleri anlamalart igin, in-
sanlara hakikatleri aciklama icinde ol. Umulur ki onlar, varligin
hakikatlerini anlamak icin diistintirler.”

Bu boliimde gecen Zebur; varligin kendisinde olan ilm{ bil-
gilerdir.

Zebur; kitab, mektup, 6zli soz, ilahi soz, ilahi bilgiler an-
lamindadir.

Varliktaki zikir 6ziinde zikri tasir.

Her insanin bedeni bir mektuptur.

146



O mektubun icinde mektubun sahibinin mesajlari, haki-
katleri vardir.

Allah hakikatlerini zeburdan yani her bir varligin kendin-
den bildirir.

O’nun bildirmesi zikir boyutudur.
Allah; her seyden her an zikretmektedir.
Nefes alip vermek, kalbin atmasi, kanin dolasimi hep zikirdir.

Zikrullah, her varliktan Allah’in kendi kendini anmasidir,
anlatmasidir, hatirlatmasidir.

Varolusu anlamanin ilk adimi, zikrullah sirridir.

Iste tefekkiir icinde olmak, yani varhgin yaratihsini varhigin
kendisiyle diistinmek, kisiyi hakikate erdirecektir.

Kur’an'da; “telaffuzda kalmayin, tedebbiir edin, tefekkiir
edin, tezekkir edin ve miidebbir-i suurla yasayin” diye bildirilir.

[Im-i irfan yolunda kiginin génlij, ilim tizere, tefekkiir tizere
olur.

Allah insana; akil, kalb, suur, firaset, tercih etme, kabiliyeti
vermistir.

Insan bu kabiliyetleri gsrmezden gelemez.

Bu kabiliyetler insanin egitimi icin insana bahsedilmis liitGf-
lardir.

Kisi kendini okudugunda, kdinati okudugunda ve sonugta
Allah’1 anladiginda mii’'min kimse olur.

iste her insan, bedenini ilahi bir mektub bilmelidir.

Ve mektubun icine girmeli, oradan nice hakikatlere eris-
melidir.

147



45-

z =z

i A ik o LD T8 Gl Gl
RSN FGIEQUPG kP I A PR

E fe eminellezine mekertii seyyidti en yahsifallahu bihimul
arda ev yetiyehumul azdbu min haysu la yesuriin

E fe emin ellezine : Gliven, emin mi oldular, o kimseler,

Meker : Tuzak, seytanlik, hile, karanlik, care,

Seyyiati : Kotiliikler,

En yahsife : Batmak, kaybolmak, tutulmak, yok
olup gitme,

Allah bi him el ard : Allah, onlar, yerytzi, toprak, yer,
suret,

Ev yetiye hum el azab : Onlara gelir, kalir, azap, sikinty,

Min haysu la yesurfine : Bir yer, her yer, yok, suur, biling, idrak,

Meali: “O kimseler emin olmak mi istiyorlar? Yalanlarini ko-
tiiliiklerini yok etsinler. Stretleri tutanin Allah oldugunu anlasin-

J

lar. Kendisini ve cevresini idrak etmeyenler sikintilarda kalirlar.’
Emin, mii'min kelimesi ile baglantilidir.
Allah’tan emin olan, mi'minlik makamina ermistir.
Mi'min “Emn” kelimesinden gelir.
Emin olmak kelimesi de buradan gelir.
Emniyet, emanet, iman, amin kelimelerinin kaynag1 da
“Emn” dir.
Iman, Allaha sahit olmakla olusur.

Allah’a sahit olmak, her varlikta O’'nun isleyisine sahit ol-
maktir.

148



Sahit olan, emin olur.

Eminlik Kisiyi iman sahibi yapar.

iman olmadan edeb bulunmaz.

Iman Hakk’tan emin olmaktir.

Her varligin ardinda O’'nu gérmektir.

Iman diinyaya degil Allah’a baglanmaktir.

Iste insanin eminlik makamina erismesi, beyninde tasidig

yalanlardan ve kotiiliige kapi acan her tiirlii duygu ve diisiin-
ceden kurtulmasi ile miimkiindiir.

Yalan, ash olmayan sey demektir.

Insanlar ash var diye yalanlara inanir.

Clinkii din diye 6grendigi bilgiler, anne babasindan gelir.

Atalarimizdan gelen inang yolu tlizere olduk.

Inandigimiz seylerin ash var m1 yok mu diisiinmedik.

Kendi anne babamizdan buldugumuz inanci dogru bildik, bas-
kalarinin inancini egri gordiik ve onlara kafir diyerek saldirdik.

Bakara Siresi 170: “Ve iza kile lehumuttebili ma enzelal-
lahu kald bel nettebiu ma elfeyna aleyhi abaena e ve lev kane
abauhum 14 yakiliine seyen ve la yehted(in.”

Meali: “Onlara Allah’in sundugu seylere tabi olun denildigi
zaman, derler ki: Hayir, biz atalarimizi ne iizere bulduysak ona
tabi oluruz. Eger atalari bir seyi akil etmiyorlar ve dogru yol
lizere olmasalar da m1?”

Evet, Allah'in varliktan ayetlerle sundugu hakikatlere degil,
anne babamizdan gelen inang tizere hareket ettik.

Hakikatler varlik kitabinda satir satir yazil idi, hi¢ oraya
bakmadik.

Ne bulduk isek, onu dogru bildik.
Ne duyduk isek, onu dogru bildik.
Ne gordiik isek, onu dogru sandik.

Aktarilan bilgiler yalan m1 ger¢ek mi diistinmedik.

149



Anne babamizi sevdigimizden dolay1 onlardan gelen inang
bilgilerine inandik.

Annemden babamdan 6grendigim gibi ibadet ettim.

Onlar taklit ettim.

Yaptigim ibadet degilmis, tapinmakmis.

Hi¢ anlamadim, hi¢ diistinmedim, hi¢ hakikatini arastirmadim.

Evet.

Kur’an'in defalarca isaret ettigi gibi, hep atalarimin inanci
lizere hareket ettim.

Yaptigimin, inandigimin hakikatine hi¢ ulasmadim.

Allah’a kendimde ve varlikta hi¢ sahit olmadim.

O’nun sonsuz ayetlerini yani sonsuz isaretlerini kendimde
ve varlikta hi¢ gormedim, sahit olmadim.

Ve dedim ki:

Ben Miisliman’im.

Ben Hiristiyan'im.

Ben Misevi'yim.

Ve dedim ki:

Benim inancim dogru, onlarin dogru degil.

Benim ibadetim dogru, onlarin dogru degil.

Benim gidecegim yer cennet, onlarin ki cehennem.

Evet, atalarimdan boyle 6grendim.

Boyle dedim.

Bdyle yaptim.

Ve hala da demeye, yapmaya, yargilamaya, ille de benim ki
dogru diye inanmaya devam ediyorum.

Iste her insan, inancini analiz etmelidir.

“Benim inandigim seylerin asl var midir ve benim inan-
cim, benim gibi inanmayana kétiiliik kapilarini agiyor mu?”
diye diisiinmeliyiz.

Yontimiizii varhigin kendine dondirmeliyiz.

150



Stretleri tutan ilahi kudreti anlamaya ¢alismaliy1z.

Varligin kendinde olan isleyisi diisiinmeli varlik nasil var
oldu diye tefekkiir icinde olmaliy1z.

“Siretleri tutanin Allah oldugunu anlasinlar” dyetinde be-
lirtildigi gibi, her varligin 6ziiniin Allah oldugunu anlamaya ¢a-
lismaliyiz.

Ve suur icinde olmalyiz.

Kendimizi ve her varlig1 var edenin ve varlig1 tecellileri ile
tutanin Allah oldugunu idrak etmeliyiz.

151



46-

°
£

o 4 8 H [ s 72 o %
T . % o e ) .u \

Ev yehuzehum fi tekallubihim fe ma hum bi mucizin

Ev yehuzu hum : Yoksa, ya da, onlar o halde kalir, yakalar,
sarilir,
Fi tekallubi hum : Dalga, degisme, olgunluk, doniip dolasma,

Fe ma hum mucizin : Boylece, degil, onlar, acizlik, kagis,
kurtulma,

Meali: “Yoksa onlar bir degisim icinde olamazlar, onlar o ce-

J

halet hallerinde kalirlar, bdylece onlar acziyetlerini bilemezler,
Insan beyninde tasidig1 batil bilgileri terk etmeden, bir de-
gisim icinde olamaz.
Insan yaptig kétiiliikleri terk etmeden, hakikatlere erisemez.

insan cehaleti terk etmeden, ilim ile yol almadan, irfan sa-
hibi olamaz.

insan aciz bir varliktir, ama kendinde ilahi bir kudreti ta-
simaktadir.

Tekallub; kalb sahibi, degisim icinde olan, kendini ilmi ve
edebl olarak gelistiren demektir.

Kalb sahibi olabilmek i¢in, akil ilimle bulusmalidir.

[lim insan1 kalb sahibi yapacaktir.

Kalb boyutu nedir?

Viictidda olan bir et parcasi m1?

Yoksa Hakk’a kap1 acan ilah{ 1s1k m1?

Kur’an't manada kalb nedir?

Kalb boyutu, kdmil olmanin sirr1 midir?

152



Kisiyi Cebrail ile bulusturan rehber midir?

Hakk’la bulusturan bir gemi midir?

Nedir hakikatte kalb?

Kur’an ni¢in kalb boyutuna isaret eder?

Ve onlarca ayette kalb {izerine vurgu yapar?

Kalb vardir kilb’den igeri.

Kalb vardir kalb’den tizeri.

Kalb, idrak ve anlayis boyutudur.

Kalb sahibi olan kimse; ilmi olan bir bilisten diger bilise,
bir kesiften diger kesife kapilar acar.

Yani tekallub icinde olur, yani irfan yolunda degisim icinde
olur.

Kalb boyutu, kemallesme, kdmil insan boyutudur.

Kalb ehli olana, kdmil insan, goniil ehli insan denilmistir.

Nefs, akil, kalb, goniil, suur, agk ayri1 diisiiniilemez.

Kalb sahibi olmanin yolu, temiz akil ve temiz goniilden gecer.

Iste Kamil insan acziyetini bilen kimsedir.

Allah’in kudretini anlayan kendindeki giiciin farkina varir.

Insan, kendi bedenindeki isleyiste zerre kadar muktedir
olan degildir.

Iste bu hakikati anlamak insanin ne kadar aciz oldugunu
gosterir.

Insan, bedeninin yaratilisinda ve isleyisinde aciz oldugunu
bilmeli ve asla kibir icine diismemelidir.

Acizlik makamina gelebilmek, her yerde kudretiyle tecelli
eden Allah’a teslimiyet yolunu acar.

153



47-

IREEP gi

a8, T og®- %43 LFTa Y- o .
Anly Cagly )1 &S00 G aldd e ahdal

Ev yehuzehum ala tehavvuf fe inne
rabbekum le ratifun rahim

Ev yehuzu hum : Ya da, kalir; sarar, o halde, onlar,

Ala tehavvufin : Korkuyorken, korkarken, korkar halde,

Fe inne rabb kum : Boylece, muhakkak, rabbin, sizi
vicidlandiran,

Le ratifun : Elbette sefkatli, sefkat veren, incelikler,
nitelikler,

Rahim : Oziinden var eden, kaynak,

Meali: “Ya da onlar hep cehaletin korkularinda kalirlar. Mu-

hakkak ki sizi viictidlandiran, elbette inceliklerini sunandir ve

oziinden var edendir.”

Hep korkulara dayali bir din anlayisi sundular.
Allah korkusunu beyinlerimize islediler.
Allah’'1 anlamak yerine O’'ndan korkmay1 anlattilar.

Allah sevgisi, Allah’a sahit olmak yerine, Allah korkusunu

yaydilar.

Kur’an, Allah korkusu Allah’t anlamaya engeldir diye bildirir.

Hasr Siresi 13: “Le entum eseddu rehbeten fi sudtrihim

minallahi, zalike bi ennehum kavmun 14 yefkahiin.”

Meadli: “Elbette sizlerden; iclerinde Allah’a karsi siddetli bir

korku tasiyanlar, iste onlar Allah'1 anlayamayan kimselerdir”

Evet, ayet bizlere muhtesem bir bilgi sunuyor: “I¢lerinde

Allah’a karsi siddetli bir korku tasiyanlar, iste onlar Allah’t an-

layamayan kimselerdir”

154



Hep bizleri Allah korkusuyla biiytttiiler.

Allah azabindan bahsettiler.

“Yehuzehum ala tehavvuf” korkulara sarilmak, hakikati dii-
slinmeye engeldir.

Allah’1 layikiyla bilen ve her an Allah’a teslimiyet icinde ya-
sayan kisinin icinde Allah korkusu olmaz.

Allah’ layikiyla bilen kisinin icinde her an Allah sevgisi vardir.

Allah sevgisini icinde hisseden insan zerre kadar kotiiliik
icinde olmaz.

Kotiilik icinde olmayan kimsenin icinde de Allah korkusu
olmaz.

Insan Allah hakikatine erisebilmek icin, kendine dénmeli
ve kendi yaratilisin1 diisiinmelidir.

Rabb boyutunu iyi anlamahdir.

“Rab- <« : Viicidlandiran, var eden, diizenleyen, beden-
lendiren, terbiye eden, sekillendiren, viicGdun sahibi, viicidu
isleten demektir.

Rab, Rubiibiyet, Erbaa, Rabia, Miirebbiye, Rabita, Rabit, Rab-
tiye, terbiye, ribg, birbirine bagli kelimelerdir.

Hepsi Rabb kelime kokiinden gelir.

Allah’in, bir viicGddaki sahipligi “Rabb” esmasidir.

Tim alemlerin sahibi Allah’tir, Allah’in bir viiciiddaki sa-
hipligi Rabb’dir.

Onun ig¢in, bir evin sahibine de “Rabbii’l dar” denir.

Bir malin, bir miilkiin, bir sermayenin sahibine de “Rab-
bii'l mal” denilir.

Rabbim kelimesi, efendim anlaminda da kullanilmistir.

Insanin bedeninin efendisi Allah’tir.

Bedendeki Allah’'in efendi boyutu Rabb’dir.

Rabb;

Bedeni olusturan, bedeni isleten, bedenin Zatu...

155



Beden boyutundaki Allah’in isleyisi...

Viictidlandiran, sekillendiren, bigimlendiren...

Terbiye eden, yani bedeni en ince bir bicimde sekillendi-
ren, anlamlarina gelir.

Riba kelimesi de buradan gelir.

Riba, viicidu kendine nispet etme gafletidir.

Bu boéliimde ve 7. ayette gecen “raiifu rahim” kelimesini in-
celedigimizde goriiyoruz ki her sey Allah’'in 6ziinden gelmekte
ve her sey Allah’a ait olan niteliklerle sarilmaktadir.

“Raiif-u Rahim” makamina gelenler her varliga Allah sev-
gisi ile bakarlar.

Raiif-u Rahim:

Sefkatin, merhametin, sevginin, sayginin makamiu...

Kardesligin, dostlugun, ilginin, aldkanin makami...

Koruyuculugun, yardimin, 6nemsemenin makami...

Samimiyetin, ihlasli olmanin, glizel davranmanin makami...

[1ahi askin kaynagi...

Ratlf-u Rahim, Allah’in rahimiyetinden gelen varligin, Al-
lah’in rahmetiyle sarili olmasidir.

“Ralf-u Rahim” makamina gelenler her varliga Allah sev-
gisi ile bakarlar.

Sevgi, ask, sefkat, merhamet, analik duygusu, kardeslik duy-
gusu, dostluk duygusu, anne babaya sefkat duygusu, tim heye-
canlarin duygusu, Radf-u Rahim makaminin tecellisidir.

Ratif-u Rahim makaminin hissinde olanlarin gonliinde; sef-
kat duygusu, merhamet duygusu, koruyuculuk duygusu, sahip-
lenme duygusu ¢ok ytiksektir.

Onlarin diinyasinda “sana ne, bana ne, beni ilgilendirmez”
yoktur.

Onlar her seye Allah’in hikmeti lizere bakarlar.

Onlar her seyden bir mesajin geldigine inanirlar.

156



Onlar iyilikten de kotiiliikten de dersler ¢ikarirlar.
Her sey Allah’in rahimiyetinden gelir.

Her sey Allah’a ait olan niteliklerle sarihdir.

Her sey Allah’in merhameti ile sarilidir.

Rahimiyet boyutuyla bag kurmak, Ralf esmasiyla bag kur-
maktir.

Onun i¢in Kur’an’da, “Rauf-u Rahim” birlikte gecer.

Tiim varlik Allah’in rahimiyet boyutundan gelir ve boylece
tlim varlik birbiriyle kardestir.

Nasil ki bir agacin tiim yapraklari, ¢icekleri, meyveleri, dal-
lar1 kardesse, tiim varlikta dyledir.

Nasil ki anne rahminden gelenler kardes ise, her bir varlik
da birbiriyle kardestir.

Iste, rahimiyet boyutuyla bag kurmak, her varhga kardes
olarak bakabilmeyi getirir.

Ve boylece kisinin gonliinde Ralf esmasi tecelli eder.
Raif esmasi gonliinde tecelli eden Kisi:

I14hi agka erigmistir.

[1ahi sevgiye erismistir.

Tim varhigin kardesligini anlamistir.

Rahmet boyutuna erismistir, merhamet sahibidir.

Merhamet duygusu ona ac1 verse de merhametini kimse-
den eksik etmez.

Duygu yuklidir.

Sefkat yuiklidir.

Cevresindeki tiim varliga karsi duyarhdir.
Koruyuculuk duygusu yiiksektir.

Insanlar ac1 cekmesin ister.

Insanlarin sorunlar ¢éziilsiin ister.
Kaygi, karamsarlik bitsin ister.

Hep giiler yizlidur.

157



Cinki Allah her varliktan giilen yiiziint gosterir.

Samimidir, ictendir, alcak goniillidir.

Zerrece gurur, kibir yoktur.

Zenginlik, sohret, makam derdi yoktur.

Clinkd bilir ki tiim makamlar Allah’a aittir.

[ste “Ratif-u Rahim” makamy; askin, sevginin, sefkatin, mer-
hametin geldigi makamdir.

158



48-

e AP G oo e dl BlA W ) Ty &
UJ‘P\J?A}‘US\& &L&J\jwﬂ\

E ve lem yerev ild ma halakalldéhu min seyin
yetefeyyeu zildluhu anil yemini ves semdili succeden
lillahi ve hum ddhiriin

E ve lem yerev : Bakip ta gdrmiyorlar mi?

14 m3 halaka Allah : Halk edilen seyler, Allah,

Min seyin yetefeyyeu : Bir sey, meyledip giden, doniip duran,
Zilalu-hu : Onun golgesi,

An el yemini ve el simali  : Saga ve sola, her yonden,

Succeden li Allah : Secde, teslimiyet hali, Allah

Ve hum dahiréin : Onlar, var olan, boyun egen,
toplanilmis, biitlinlesmis,

Meali: “Onlar, Allah’in halk ettigi seylerin gélgelerinin dahi
saga sola dénerek, Allah’a secde ettiklerini ve tiim var olanlarin
bir biitiinliik icinde oldugunu bakip ta gérmezler mi?”

Her varlik Allah’a secde halindedir.

Secde makamini iyi anlamaliyiz.

Hep bizlere alnimiz1 yere koymay secde diye 6grettiler.

Oysa Kur’an bambagka bir secde sunuyordu, anlayamadik,
goremedik.

Nasil ki bir agacin tiim yapraklari, dallari, cicekleri meyve-
leri, agacin govdesine birlik icinde baglysa, tim varlik da Al-
lah’a boyle baghdir.

Iste bu bag1 anlamak secde sirrina ermektir.

159



Secde makamy, kiyam makamy, riikii makami birbirine baghdir:

Kur’ani manada secde nedir?

Kur’an tiim varligin Allah’a secde halinde oldugunu belirtir.

Peki, nedir hakikatte secde?

Biz hep alnimizi yere koymayi secde olarak biliriz.

Oysa Kur’an, goklerde ve yerde ne varsa her seyin Allah’a
secde ettigini belirtir.

Peki, nedir secde?

Kur’an’da belirtilen secdenin hakikati nedir?

“Secde Makami1” nedir?

Hakk ile Hakk olma makamidir.

Damlanin deryaya karisma makamidir.

Zamandan zamansizlia gegme makamidir.

Bedenden bedensizlige gegme makamidir.

Uflenen ritha erme makamidir.

Varligindan gecip aslina teslim olma makamidir.

Semme vechAllah makamidir.

R’ad Stresi 15: “Ve lillahi yescudu men fis semavati vel ardi
tavan ve kerhen ve zildluhum bil guduvvi vel asal”

Meali: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-
mese de ve onlarin goélgeleri dahil, sabah, aksam hi¢ durmadan
Allah’a secde ederler”

Rahman Stresi 6: “Ve el necmu ve el seceru yescudan.”

Meali: “Yildizlar ve agaglar her an secde halindedirler”

Nahl Siiresi 49: “Ve lillahi yescudu ma fis semavati ve ma fil
ard1 min dabbetin vel melaiketu ve hum 14 yestekbirin.”

Meali: “Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa, biitlin varlik-
lar ve bitiin kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda Kibirlilik yoktur.”

Kur’ant inceledigimizde anliyoruz ki her varlik her an Al-
lah’a secde halindedir.

Nasil ki insanin viicidundaki tiim hiicreler insanin bede-
nine secde halindeyse, bu dlemde dyledir.

Tiim varlik Allah'in gélgesidir, varligin ash Allah’tir.

160



49-

£ 2 0

e o) 8l cal ) 8 A :*55
Oa8ia ¥ a7 aDl 400

Ve lilldhi yescudu ma fis semavdti ve ma fil ardi
min ddabbetin vel meldiketu ve hum Id yestekbiriin

Ve li Allah yescudu : Allah’a, secde ederler, teslim olma

Ma fi es semavati : Gokte, ulvi dlemde, semalarda olanlar

Ve ma fi el ard1 : Yerde ne varsa,

Min dabbetin : Biitiin varliklar,

Ve el melaiketu : Kuvveler, her varliktaki giig,

Ve hum : Onlar, bu hakikati anlayanlar,

La yestekbirune : Yok, kibirlilik, biiyiiklenmezler,
kibirlenmezler

Medli: “Géklerde ne varsa ve yerde ne varsa, biitiin varliklar
ve biitiin kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anlayan-
larda kibirlilik yoktur.”

“Biitlin her sey Allah’a secde halindedir” hakikatine eris-
mek, Allah’'in zatinin ve sifatlarinin tecellisini anlamakla mim-
kiindir.

Secde makamina ulasmak, her seyin Allah’a bagh oldugunu
gorebilmektir.

Secde makamina ulasmak; idraki, suhud-i, ulvi bir yolculu-
gun sonunda olur.

Ve o makama ulasan her seyin Allah’a bagli oldugunu goriir.

Bu makamda salik 6yle bir agkla Hakk’in cemaline tutulur
ki artik onun geri dontisii yoktur.

161



Clnki geri diye bir sey kalmamistir.

Her yer “O” olmustur.

“Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin” ayeti bu ha-
kikati dile getirir.

Evvel de Ahir de Zahir de Batin da hep “0” olmustur.

Her yer “Semme vechAllah” olmustur.

Yani her yer “Allah’in ylizii” olmustur.

Tim sifatlar Allah’in zatina baghdir.

Bu baglilig1 gorebilmek, secde makamidir.

Secde makamina ulasan kisi daim secde suuruyla hareket eder.

Artik onun yiirtimesi de, oturmasi da, calismasi da, konus-
masi da, seyretmesi de, her seyi secde olmustur.

Secde makami yolculugu nasil bir yolculuktur.

“Kiyam Makam1” sonrasi “Riikii Makami1” sonrasi1 “Secde
Makami1”

Tim bu makamlara adim atmadan 6nce Kisi, 6nce abdest
alir, yani gonliinii tiim diinya menfaatlerinden temizler, tiim de-
dikodulardan temizler, kin, nefret, gurur, kibir, hasetlik, fesatlik
gibi tiim kot hallerden kendini temizler.

Hatalarini anlar ve bir daha yapmamaya soz verir.

Ciinkii goniil abdest aldig1 zaman, yani gonliinii tertemiz
yapanin goniil kapilar1 bir bir agilir, hakikatler bir bir sunulur.

Kiyam makaminda kisi; tlim varlig1 tutan, tiim esyay1 ayakta
tutan, tiim varlikta “Hayy” olan, tiim varlikta diri olan, tiim varlikta
isleyip duran, tiim kainat1 ayakta tutan Hakk’t miisahede eder.

Kiyam makaminda Kisi “Kayyum” olan Hakk’a teslim olur.

Tiim varhig kiyamda goriir, tiim varlikta “Kayyum” olani goriir.

Riik(i makaminda kisi; kendindeki ve tiim varliktaki sonsuz
niteliklere, kendinde ve tiim varlikta sahit olur.

Tim varliktaki sifatlarin inceliklerine sahit olur.

162



Her bir sifati her bir sifatta, sifatin manasina ulasarak sa-
hit olur.

Riik{, “ra-ke-a” egildi, diiskiin oldu, sifatlarindan gecti, ken-
dine nisbet ettigi sifatlar1 sahibine teslim etti ve béylece tiim
varliktaki sifatlarin Hakka ait oldugunu anladi.

“Ra-ke-a” zenginlikten fakirlige diismek diye de bilinir.

Burada ki zenginlik tiim sifatlar1 kendine nisbet etmekle
kendini zengin sanmanin gafleti ve fakirlige diismek ise tiim si-
fatlarin1 kaybetmekle hicbir seyi kalmamanin irfaniyeti.

Secde makami; tiim viicQidlar: tutan giicii idrak etmek ve
bu gilicten ayr1 olmadigini bilmek ve her seyiyle teslim olma-
nin suuruna ulagmaktir.

Bu makamda Kisi anlar ki tiim varlig tutan kudret tek kud-
rettir.

O tek kudret icten disa, distan ige tiim varlig1 tutuyor ve
tlim varlig1 kendine baghyor.

Yani kendine secde ettiriyor.

Varligin sistemindeki, isleyis, nitelikler ve bedenleri tutan
giic her an tiim kainatin sahibi olan Zata baglhlik icinde yani
secde icindedir.

163



50-

< }/:}u < ’/‘1,, o wo's . ¢ 8@ < /5&3
O s Gslaty PR R gD LA
Yehdfiine rabbehum min fevkihim ve
yefaliine md yumeriin

Yehafiine : Korkarlar, ¢ekinirler, saygl duyarlar, boyun eger,
Rabbe hum : Rabbine, kendini viicidlandiran,

Min fevki-him : Ust, ylice, kendi iizerindeki sifatlar,

Ve yefalune : Fail olan, yapan, isleyen,

Ma yumeriine : Degil, ne, isleyis, emr, hiikiim,

Meali: “Kendilerini viiciidlandirani ve kendi tizerindeki sifat-
larin ve kendi viictidundaki isleyisin sahibini bilenler, tiim var-
likta O’'ndan bagka isleyen olmadigini bilenler, her an her seye
karst bir saygi icindedirler.”

Insan, kendi viicidunun Allah’in sifatlariyla donatildigin
gorebilmelidir.

Insan, kendi viiciidundaki isleyisi tefekkiir etmelidir.

Insan, kendi viiciidundaki Allah’a ait olan sifatlar1 anlamali
ve onlar1 kendine nispet etmemelidir.

Kendi viiciidunda, fail olan, mevsif olan, mevcid olan Al-
lah’tir hakikatine erenler, secdenin ulviyetine ereceklerdir.

Her varliktaki isleyis, fiil hakikatidir.

Bu fiili yapan faildir.

Fail olan Allah'tir.

Enfal Stresi 44: “Allah emr kane mefilen-isleyiste fail olan
Allah’tir”

164



Ahzab Stresi 37: “Ve kane emr Allah mefulen- isleyisinde
fail olan Allah'ur”

Burada da belirtildigi gibi; “Ve yefalline ma yumer(n” tiim
varlikta isleyiste fail olan Allah’'tir.

Eger Kisi, fiil ve fail hakikatini anlarsa, yaratilisin hakika-
tine de arif olur.

Kisi varlig1 iyi incelerse yani varligi iyi okursa, varliktaki is-
leyisin inceliklerini anlama yolunda idraki bir adim atar.

Kisi, her varlikta olan isleyisi tefekkiir etmelidir.

Bu isleyisi okumalk, fiil hakikatiyle tanismaktir.

Fiil hakikatiyle tanisan, fail hakikatiyle de tanisir.

Climle kainat bir isleyisle hareket etmektedir.

Iste okunacak olan bu isleyistir.

Kisi Allah hakikatini anlamak isterse, varliktaki fiil fail ha-
kikatini anlamalidir.

Kisinin viicidundaki isleyisin adj, fiil'dir.

Kisi kendi viiciidundaki isleyiste zerre kadar etken degildir.

Etken olan fail'dir.

Yani kisi kendi kalbini attiramaz, kendi hiicrelerini ¢alisti-
ramaz, kendi sinir sisteminin isleyisinde etken degildir.

Nefes alip vermesi bile kisinin istemi disindadir.

Yani kisi kendi viicidunun isleyisinde asla tasarruf sahibi
degildir.

Kisinin ve climle varligin viicutlarinda fiil'in yani isleyisin
sahibi fail’dir.

Fail fiil birbirinden ayr1 degildir.

Ipek bocegi, kendinden ¢ikardig ipek liflerle koza orer, 6r-
diigii kozanin iginde kendini gizler.

ipek lifler bocekten ayr degildir, bocek liflerden ayr degildir.

Enfiistindan afika ¢cikardigi ipek liflerle, kendini enfiiste gizler.

Iste fail'in kendini fiil'inde gizledigi gibi.

165



Fail kendini fiil'inde gizler.

Fail kendini fiil'iyle asikar eyler.

Ayette belirtildigi gibi “Kendilerini viiciidlandirani ve kendi
lizerindeKi sifatlarin ve kendi viiciidundaki isleyisin sahibini bi-
lenler, tiim varlikta O’ndan bagka isleyen olmadigini bilirler”

Her seye Hakk nazariyla bakma makamina erenler, secde
makamina erismislerdir.

Secde makamina erisenler, sayginin ve sevginin makamina
erismislerdir.

Allah’in varliktaki tecellilerine sahit olanlar, varliga olan
saygilarini asla eksik etmezler.

166



Ve kalallahu la tettehizii ildheynisneyn innema
huve ildhun véahid fe iyydye ferhebiin

Ve Kkile Allah : Dedi, buyurdu, bildirdi, Allah,
La tettehizii : Yok, edinmeyin, sarilmak, siginmak,
ilaheyni isneyni : Iki ilah, ilahlar,

innema huve ilah vahid : Sadece, yalniz, ancak, o, ilah, tek,
Fe iyya ye : Artik, yalniz beni,
Fe irhabiine : Artik, bundan sonra, saygi, husu, tutulma,
Medli: "Allah buyurdu; ildhlar edinmeyin, ancak siginacagi-
niz kudret birdir. Artik yalniz Beni bilin. Bundan sonra hep saygi
icinde olun.”
Allah’1 teslimiyet icinde olanlar, Allah’t birakip baska bir
seyi ilah edinmezler.
Insan neleri ilah edindigini iyi anlamahdir.
Allah’t birakip, neleri yticelestirdigini iyi diisiinmelidir.
{1ah edinmek, yani putperestlik, Allah’in yiiceligini géreme-
yip, baska bir seye yiicelik verme boyutudur, yiicelik verdigi
seye siginma boyutudur.
Kisi dncelikle kendini ilah edinir.
Kendini yiice gorerek baskasina hor bakar.
Insan aklini nereye kole etmis olabilir?
Yani kisinin akli neyi ilah edinmis olabilir?

Diinya menfaatine mi?

167



Mal miilk, san sohret, makam sevdasina mi?

Yalan, dedikodu, hasetlik, fesatlik, kin, nefret, gibi duygu-
lara m1?

Din adina anlatilan, ash olmayan seylere mi?

Karamsarlik, umutsuzluk, gelecek korkusu, issizlik, gibi
duygulara mi1?

Allah korkusu, cehennem korkusu, cin, iblis, seytan korku-
suna mi1?

Kibir, gurur, hor bakmak, kendini ylice gormek, yolunu yiice
gormek, secilmislik, Gstlnliik gibi duygulara m1?

Evet, akil neye esir olmus ise, o ilah edinilmistir.

Kisinin edindigi ilahlar kisinin hakikatleri anlamasina en-
gel olur.

Allah’in yiiceligini birakip, baska seylere yiicelik vermek ki-
siyi putperestlige gotiiriir.

Kisi; 6fkesini, kinini, nefretini ilah edinmis olabilir.

Kisi, hurafeleri ilah edinmis olabilir.

Kisi, ¢ikarini, zenginligi, mal sevdasini, san sevdasini ilah
edinmis olabilir.

Yani kisacasi Kisi neyi ilah edinirse edinsin, o ilah onun putu
olur, onun c¢evresinde dolanir durur.

Kisi ekber olan Allah'1 anlayamadiginda, kendine ya da bi-
rilerine yiicelik vererek ilah edinme durumuna diiser.

Kisi 6ncelikle kendini ytice gorerek, baskalarini kiiciik gor-
meye baslar.

Iste bu boliimde gecen; “1a tettehiz(l ilAheynisneyn-edindi-
giniz ilahlar terk edin” uyarisi ¢ok iyi anlasiimaldir.

Allah hakikatine erisen, Allah’a kendinde ve varlikta sahit
olan, ilahlar edinmeyecektir.

Allah’1 birakip baska bir seye yticelik vermeyecektir.

Ayette, Allah’1 bilmemiz bildirilir.

168



Hazreti Muhammed’e biri geliyor ve soruyor:
- “Ya Muhammed; Allah nedir, ben onu nasil bilirim?”

Hazreti Muhammed diyor ki: “Men arefe nefsehu fekad
arefe Rabbehu.”

Yani “Kendini bilen kimse Rabbini bilir, yani kendini bilen
kimse, kendini var edeni bilir”

Iste Allah’1 bilmenin yolu, kisinin kendinin nasil var oldu-
gunu bilmesidir.

Her seyin kaynagi, 6zii, ash Allah'tir.

Bu kaynak Ulvi sistemdir.

Ulvi sistem, varligin agiga ¢cikmadan dnceki niirani boyutudur.

“Kanallahu ve lem yek(in meahu sey’a!”

Kane; kaynak, asli, ani, menbai, 6zii anlamlarina gelir.

"Allah kaynaktir, 6zdiir, hi¢cbir sey ondan ayr1 degildir”

Tim varhigin geldigi kaynak, 6z, Allah’tir.

Iste, “Allah nedir, Allah nerededir, neye Allah denir?” so-
rularinin cevabi, insanin kendi viicGdunda ve varligin viici-
dunda gizlidir.

Insan, kendi viicidundaki islevselligi, hareketliligi diisiin-
melidir.

Insan, her varhg saran ilahi kudreti anlamaya ¢alismalidir.

Insan, geldigi 6zii, kaynagi diisiinmeli, anlamaya cahsmahdir.

Insan, her varlig kusatan ilahi kudreti anlamaya ¢calismalidir.

Maide Stresi 120: “Lillahi mulkus semavati vel ardi ve ma
fihin ve huve ala kulli seyin kadir”

Meili: “Goklerdeki ve yerdeki her seyin sahibi Allah’'tir ve
O bitiin her seydeki kudrettir”

iste insan, Allah hakikatini, varligin kendinde olan kudre-
tin tecellisinde aramalidir.

Varligin varolusunu arastiran kisi, mutlaka hakikate eri-
secektir.

169



Varlik, belli bir kudretin tecellisi ile var olmustur, sekillen-
mistir, bedenlenmistir.
Ve o kudret, her an bedenlenen varlikta kendini ispat eder.

Varligin 6ziinde olan kudreti, yani giicti, kuvveti kimse inkar
edemez.

Varligin kendinde olan hareketlilik, bir kudret sayesinde
olmaktadir.

Dogada higbir sey, yani hi¢bir varlik, duragan degildir.

Duragan gibi gériinen her bir varlik, 6ziinde bir hareket-
lilik tasir.

Varligin atomik yapisi, bir hareketlilik i¢indedir.

Varlig1 olusturan atomlar ve atom alt1 parcaciklardir.

Bu parcaciklar da pargaciklardan olusur.

Bu alt parcaciklara, simdilik “kuarklar” denilmistir.

Kuarklarin da alt parcaciklar: vardir ve heniiz kesfedilme-
mis nice alt alemde mikro zerreler, parcaciklar vardir.

Tiim bunlarin hepsi bir hareketlilik halindedir.

Bu hareketlilik, bir kudretin tecellisidir.

Evrende duragan bir sey yoktur.

Her sey ama sukiin olarak ama hareke olarak, bir kudretin
tecellisidir, her sey bir hareketlilik icindedir.

Bu kudret, varligin, Evrenin hareketliligini olusturur.

Hareketliligi yapan kudret, nice hareketliligin olusumuna
kapilar acar.

Hareketliligi olusturan kudret, kendi 6ziinden nice varligin
aciga cikisina kapilar acar.

170



52-

Loy ol A5 (515 el s 4
- e;’.i

O 58 alll Jyas

Ve lehu ma fis semdvati vel ardi ve
lehud dinu vdsiba e fe gayrallahi tettekiin

Ve lehu ma fi el semavat : Onun, goklerde olanlar,

Ve el ardi : Yerytiziinde, toprakta, bedende,

Ve lehu ed dinu : Din onundur, varligin yaratilis
hiiktimleri, incelikleri, yasalari,

Vasiben : Her zaman, daima,

E fe gayre Allah : Oyleyse, baskas, gayrisi, zanni seyler,
Allah,

Tettek{in : Sakinma, dikkat, ihtiyat,

Medli: “Géklerde ve yerde olanlar O’nundur ve din daima

O’nundur. Oyleyse Allah’t birakip zanna dayali seylerden mi sa-
kinirsiniz?”

Tiim varlik bir Zatin sifatlaridir ve her an O Zata baghdir.

Goklerde yerde ne varsa, her sey bir viicid dairesinde, bir

Zata aittir.
Insan, varhgin yaratilisin1 anlamaya ¢alismahdir.
Varolus yasalarini tanimaya ¢alismalidir.

Kur’an’da din, varolus yasalar1 olarak tanimlanir.

Burada gecen “lehu ed dinu-din O’na aittir” ayeti iyi anla-

silmalidir.

Dinin hakikati iyi arastirtlmalidir.

171



Hep toplum, anne babasindan 6grendigi din inancini, ken-
dine nispet eder.

Cocuk dogdugunda, anne babanin din inanci neyse, ¢ocuk
biiylidiigiinde anne babasinin din inanclarina gore biiyiitiiliir.

Her toplum kendi din inancini kendine nispet ederek, kendi
dinini ytice goriir.

Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onlarin dini” di-
yerek, bir din ayrimciligl i¢ine diiser.

Peki, Kur’an’a gore dinin agilimi nedir?

Kur’ant ¢ok dikkatlice inceledigimizde dinin anlami, anne
babamizdan 6grendigimize uymuyor, bambaska bir anlamda
karsimiza ¢ikiyor.

Kur’an’a gore din; varligin yaratilis yasalaridir.

Kur’an’a gore siinnet; varligin isleyis yasalaridir.

Kur’an olciisiiyle din Allah’a aittir.

Kur’an 6l¢iistiyle kisinin dini olmaz, imani olur.

Dinin hakikati, varligin varolus yasalaridir.

Ve din Allah’a aittir.

Mt’'min Shresi 14: “Lehu el din-din O’'nundur”

Mi’'min Stresi 65: “Lehu el din-din O’'nundur”

Ziumer Stresi 11: “Lehu el din-din O’nundur”

Nahl Siresi 52: “Ve lehu ed dinu vasiben-Ve din daima
O’nundur”

Peki, dinin hakikati nedir?

Kur’an1 inceledigimizde Yasuf Siresi 76 ve Riim Stresi 30.
dyette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulasiyoruz.

Yisuf Stresi 76: “Ma kane li yehuze ehahu fi dinil melik.”

Meali: “Iste boylece hiikiimdarin yasalari olmasa, o, karde-
sini tutamazdi”

Yisuf Stresi 76. dyette “Dini Melik” kelimesi vardir, “Hii-
kiimdarin yasalar1” demektir.

172



Yisuf kissasinda, Biinyamin’in heybesinden ¢ikan Hiikiim-
darin su kabi, Biinyamin’i hirsiz durumuna diisiirmiis ve Biin-
yamin, Hiikimdarin hirsizlarla ilgili yasasindan dolay1 aliko-
nulmustur.

Buradan anhiyoruz ki din; Yasa, Kanun, anlamina geliyor.

Yéni Misir'in hiikiimdari, Misir1 o yasalarla yonetti.

Ayette belirtildigi gibi din; Yasa, Kanun demektir.

Riim suresi 30. ayette de “Fitrat Allah” kelimesi vardir.

Fitrat; agiga ¢ikma, yaratilis, yaratmak, varolus, tim kai-
natin aciga ¢ikmasi, tohumun kabugunun yarilip filizin ¢ikisi.

Bu ne demektir; Allah’in fitrati.

Yani Allah’in varlig1 yaratmasi. Allah’in bir 6zden varlig1 ya-
ratmasi.

Rilm Siresi 30: “Fe ekim vecheke lid dini hanifa fitratAlla-
hillet] fataran nase aleyha 1a tebdile li halkillah zaliked dinul
kayyimu ve lakinne ekseren nasi 1a yaleman.”

Meili: “Bundan sonra yiiziini, Allah’in varligl yaratmasina,
varhgin yaratihs yasalarina, Tevhid iizere ¢evir. Insanlarin vii-
cQda gelisi O’'ndandir. Allah’in halkiyetinde bir degisiklik yok-
tur. iste dosdogru din budur. Fakat insanlarin ¢ogu dinin haki-
katini bilemiyorlar”

Evet, ayette belirtildigi gibi “li el dini hanifen fitrata Allah,
elleti fatara.”

Din; Allah’in fitratidir.

Yani, varhigin yaratilis yasalaridir.

Iste buradan da anliyoruz ki din; Allah’in varligin yaratma-
daki yasalaridir, kanunlaridir.

Yani varolus yasalarina; "Din” diyoruz.

Varliktaki yaratilis, nitelikten nicelige, atomdan molekiil-
lere, zerreden kiirreye tiim varligin varolusundaki yasalara,
Kur’an: “Din” der.

Iste yaratan Allah’tir.

173



Insan bir hiicre zan bile yaratamaz.

Onun icin insan, benim dinim dememelidir.

Din Allah’a aittir.

Onun i¢in Kur’an’da bir¢ok yerde “Din O’'nundur” diye gecer.

Rlm Stresi 30. ayette; “Dosdogru din nedir?” sorusunun
cevabi ¢ok giizel agiklaniyor.

Iste bundan dolay insanin dini olmaz.

Insanin imani olur.

Dinin hakikatini anlayan kisi, iman sahibi olur, mii'min olur.

Din Allah’a aittir, ¢linkii yaratilistaki yasalarin sahibi de O’dur.

insan dinin hakikatini anladiginda, benim dinim onun dini
kavgasinda olmaz.

174



53-

2
™

4 P S - T 0¥ w p) _
1) & adll Gl dans (12 055 e

oA o E RSN

Ve ma bikum min nimetin fe minalldhi summe iza
messekumud durru fe ileyhi teceriin

Ve ma bi kum min nimet : Sizde ne varsa, nimetlerden, tim

nimet,

Fe min Allah : Tamamen, oyleyse, Allah’tandir,

Summe iza messe hum : Sonra, oldugunda, size dokundu,
temas,

El darru : Zarar, sikinti,

Fe ileyhi tecerun : Yalniz, sonra, ona, seslenme, isteme,
yalvarma,

Medli: “Sizdeki biitiin nimetlerin hepsi Allah’tandir. Size bir
stkintt dokundugunda, yalniz O’na yalvarirsiniz.”

Insan, kendine sunulan nimetlerin farkina varmal ve sii-
kir icinde olmalidir.

Insanin nefes alip vermesi ona sunulan nimetlerdendir.

Insan nefes almasa yasayamaz.

Insan su igmese yasayamaz.

Insan gida almasa yasayamaz.

Insan ictigi suyu agzinda bir miiddet bekletmeli, onu his-
setmeli ve bir siikiir icinde yutmalidir.

Her seyde boyle olmaliyiz.

Bize sunulan nimetlerin farkina varmaliyiz ve sahibinin Al-
lah oldugunu bilmeliyiz.

175



Yedigimiz bir meyveyi agacta var eden ve onu olgunlasti-
ran Allah'tir.

Hicbirimiz hayatin akisinda, nimetlerin olusmasinda muk-
tedir olan degiliz.

Insan kendi viiciduna déniip; nasil gérdiigiinii, nasil duydu-
gunu, nasil yliridigiini, nasil konustugunu, agzini, dilini, dis-
lerini tlim organlarinin isleyisini diisiinmelidir.

Her organin nasil nimetlerle kusatildigini diisiinmelidir.

Her nimetin insandaki karsihigini insan ¢ok iyi idrak etmelidir.

Ve siikiir icinde olmalidir.

Siikiir; insanin ama kendinde ama tiim varlikta olan nite-
liklerin, nimetlerin Allah’a ait oldugunu anlamak ona teslim et-
menin teslimiyetidir.

Mi’'minun Siresi 78: “Ve huvellezi ensee lekumus sema vel
ebsara vel efideh kalilen ma teskurdn.”

Meadli: “Sizi viicGdlandiran, isitme ve gérme ve idrak suuru
veren ki O’dur. Sizdeki sifatlarin sahibini bilip teslim etmede
ne kadar da zayif davraniyorsunuz.”

Insan her nimetin, nasil hayirlar tasidigini kalben bilebilse,
Allah’a karsi teslimiyet ve tevekkiilii daha gii¢lii olur.

Insanin basina bir sikinti gelse, ondan kurtulmak igin he-
men Allah’a siginir.

0 sikint1 gectiginde ise, Allah’a siginmay1 unutur, kendi ego-
sal dlinyasina doner.

Kur’an’da bunu yapmayin, tevekkiiliintiz tam olsun diye
bildirilir.

176



54-

¢~ ".ﬁ P < < o".’ """‘. “ e TN < @;
&}ESAA&)S\J\(‘;SLM\WS\J\F
_ b e:.}
B P
Summe iza kesefad durra ankum iza ferikun
minkum bi rabbihim yusrikiin

Summe iza kesefe : Sonra, oldugunda, bulma, giderme,
ortadan kalkma,

El darr : Sikinty, miiskiil, zorluk, darlik, kapi,

An-kum : Sizden,

iza ferikun min kum  : O zaman, o takdirde, grup, topluluk,

bazilan, sizler,
Bi rabbi him yusrikiin : Rablerine, ortak kosarlar,

Medli: “Sonra da sizden sikinti ortadan kalkinca, o zaman siz-
lerden ¢ogunuz Rabbine ortak kosanlardan olursunuz.”

Onemli olan sikinti zamaninda Allah’a siginmak degil, her
an Allah’a tevekkiil icinde olmaktir.

Bir sikint1 i¢ine diistiigiimiizde elbette Allah’a siginmak ge-
rek, ama o sikint1 bittiginde bir ego i¢ine diismemek gerek, Al-
lah’tan uzaklasmamak gerek.

ihlas makamina erisenler, her an Allah’a tevekkiil ve tesli-
miyet icindedirler.

Onlarin gonlii her an Allah ile beraberdir.

Onlarin gonlii her zaman hikmetlere agiktir.

Onlar, hayatin sikintilari olsada, sabretmeyi bilirler.

Asla Allah’a isyan i¢inde olmazlar.

Onlar varligin yaratilisini anlamanin heyecani i¢gindedirler.

177



Onlar, her zaman Halk’da Hakk’a nazar ederler.

Tevekkiil makamina ermeyenler, Allah’a ¢ikarlar icin yo-
nelirler.

Onlar ibadetlerini, cennete girmek i¢in yaparlar.

iste Allah’a ortak kosmamak i¢in, benlik icinde olmamaly1z.

178



55-

2 a%0% ceo- % 35 g3 8 coaTy . o siS.

Li yekfurit bima dteyndhum fe temetteii fe sevfe tdlemiin

Li yekfurt : Hakikatleri értenler i¢in, gérmemezlikten
gelen,

Bima ateyna hum : Sundugumuz seyler, verdigimiz, onlar,

Fe temette(i : Faydalanin, fayda, ¢ikar, zevk,

Fe sevfe talem(in  : Belki, artik yakinda bilecekler,

Medali: “Onlara sundugumuz seyleri gérmemezlikten geldik-
leri icin béyle yaparlar. Sonra da kendi ¢ikarlarinda kosarlar.
Belki yakinda bilirler.”

Devaml kendi ¢ikar icin hareket edenlerin derdi, kendi
benlikleridir.

Ben egosu, ille de ben durumu, kisiyi Tevhid suurundan
uzaklastirir.

Insan her yerde, Allah’in sundugu hakikatleri gérebilmelidir.

Varligin kendine olan nice nitelikler, hakikatlerin oldugu
yerdir.

Bu boliimde gecen kafir kelimesi; hakikatleri gormezden
gelmek, kibir egosuyla hakikati 6nemsememek demektir.

Kafir, bircok anlama gelen bir kelimedir.

Kelime; 6rtmek, hakikati gormezden gelmek, 6nemseme-
meKk, bir seyin ortiilmesi, batilda kalmak, anlamlarina gelir.

Ciftcinin, tohumu topraga ekip iistiinii 6rtmesi de, kafir ke-
limesiyle adlandirilir.

Kisinin, kendine sunulan hakikat bilgilerini, kendi bildigi
batil bilgilerle 6rtmesi de kafir kelimesiyle adlandirilir.

179



Allah’in ulviyetinin yaninda, kendine varlik isnat etmek da
kafirlik, musriklik olarak adlandirilir.

Kafir, inkar eden demek degildir, 6rten demektir.

Inkar, miinkir kelimesiyle baglantihidur.

Bazen Kamil kisiler, her bilgiyi her yerde agmamuigslar, ort-
mislerdir.

Onlarin hakikatleri ehli olmayanlara agmamasi, drtmeleri
de kafirlik anlaminda kullanilir.

Burada ki kafirlik olumlu anlamdadir.

Ama bu boliimde gecen kafir kelimesi, varlikta hakikatler
apacik iken, bunu gérmezden gelip értmek, kafirlik olarak de-
gerlendirilmistir.

Kafir kimse, hakikati anlama duygusu ve diisiincesini, batil
bilgilerle orter.

Bu durumda olan kimse, sunulan hakikatleri, kendi bildik-
leri batil bilgilerden dolay1 gormezden gelirler.

Bu durum Kkéfirlik boyutudur, hakikatleri anlamadan dii-
stinmeden ortiip gegmektir.

Kafir kimseler, yani hakikati gormemezlikten gelen kimse-
ler, kafirliklerini birakmadigi, kendi viicidlarini anlamak igin
gayret gostermedigi miiddetce, hidayet bulamazlar.

Bakara Stresi 264: “Ve Alldh 1a yehdil kavmel kafirin.”

Meali: “Kafir kimseler hidayet bulamazlar”

Insan kendi egosu ugruna kostugu miiddetge, hakikati an-
lamaya yonelmez.

0 zaman her seyi kendi ¢ikari i¢in yapar.

0 halde olanlarin ibadetleri, kendi ¢ikarlari icindir.

Hepimiz kendimize sormaliyiz.

Neden diinya menfaatine bu kadar dustiik?

Neden ibadetlerimizi bile menfaat lizere?

Ibadetler cennete gitmek icin mi yapilir?

Ibadetler cehennem korkusu yiiziinden mi yapilir?

Yilnus Stresi 66: “Onlar sadece zanlarina tabi oldular ve
onlar sadece ¢ikarlarina tabi oldular”

180



56-
ALl 2al8 3 Lk Ll & 5ilay ¥ Wl G sheas

Ve yecaliine li ma la ydlemiine nasiben mimmad
razakndhum tallahi le tuselunne ammad kuntum tefteriin

Ve yecallin : Yapiyorlar, oluyorlar, ediyorlar,

Lima la yalemun : Bilmedikleri seyler icinde,

Nasiben mimma : Hisse, pay, verilen, nasip, elde edilen
sey, seyler, nesne,

Razakni hum : Rizik, nimet, yararlanilan sey, biz,
onlar,

Te Allah : Gergek, dek, kadar, dogru, hak, Allah,

Le tuselune : Elbette, sorumlu,

Amma kuntum tefterin  : Seylerden, siz oldunuz, iftira, uydurma,
yalan,

Meali: “Onlart riziklandirdigimiz seylerden bir nasib elde ede-
mediler. Bilmedikleri seyler icinde oldular. Allah gergek olandir.
Uydurdugunuz seylerden elbette sizler sorumlusunuzdur.”

Her varliktan nice hakikatler, nice nimetler sunulur.

Varligin 6ziine bakanlar, mutlaka nasipleri dl¢iisiiyle, na-
siplenirler.

Ama, kafirlik durumunda olanlar, yani varligin stiretinde ka-
lip 6zii goremeyenler, Allah'in hikmetlerinden nasiplenemezler.

Burada gecen “tallahi-te Allah” Allah gergektir, varlikta te-
cellileri ile kendini gosterir demektir.

Goriinen varligl kimse inkar edemez.

181



Giinese kimse yok diyemez.

Var olan varlikta Allah her an tecelli etmektedir.

Ayette belirtildigi gibi “tefterun”; Allah hakkinda gergek ol-
mayan bilgilerde kalanlar, yalanlarla, iftiralarla hareket edenler,
cehaletin zanlarina uyarlar, hakikatlere erisemezler.

Kirli bir idrak ve anlayis icinde olanlarin akillar1 batil bil-
gilerle hareket eder.

Tefterun, iftira kelimesi ile baglantilidir.

Ta-Ha Stresi 61: “Ve kad habe men ifterd.”

Meali: “Iftiralara uyan kimse, kayip icindedir.”

Iftira; uydurulan sey, ash olmayan sey demektir.

Her insan diisiinmeli, ben uydurulan seylere mi tabiyim?

Yoksa, ilim iizere mi hareket ediyorum?

Asli olmayan seyleri uyduranlara mifteri denilir.

Yani iftira atan demektir.

Iftiralar1 yayanlara da yalanci denilir.

Yalanlari esas sanip yasamak ise “ihtilak” durumudur.

ihtilak;

Anlatilan yalanlar1 esas sanip onu hayatina gecirmektir.

Yani anlatilan yalani huy edinmektir.

Yani yalanla yasamak, yalanda yasamaktir.

Din adina, ibadet adina anlatilan yalanlarla yasamaktir.

Asl olmayan seylerin pesinde olmaktir.

Yalanlari esas zannedip yasamaktir.

iftira icinde olmak ta, yalanlar1 takip etmek te sorumluluktur.

Boyle durumda olanlar gelecegin nesillerini zehirlerler.

Onlarin saglikl diistinmesinin 6niine gegerler.

Allah’in bizlere verdigi akil; suurlu olmamiz, diislinmemiz
hakikati anlamamiz i¢indir.

Cocuklarimiza bu hakikati 6gretmemiz gereklidir.

Cocuklarimizi asli olamayan seylere yonlendirmemeliyiz.

182



Gergek olan varligin gercekligini, varliktaki hakikatlerle dii-
stindiirmeliyiz.

Akillar1 yalanlara esir etmemeliyiz.

Kasas Stresi 43: “Insanlara verilen suur: Tiim varlik kita-
bindan hakikatlere yol bulsunlar ve rahmet bulsunlar, 6nceki
nesiller gibi Bizi anlamaktan uzaklasmasinlar, kendilerine ya-
z1k etmesinler; diyedir. Umulur ki onlar hakikatleri anlamak i¢in
diistintirler, ulastiklar1 hakikatlerle bu dleme bakarlar”

Ayette ne giizel belirtilmis; varlik kitabim okumak, hakikat-
lere yol bulmak, Allah’t layikiyla anlamak.

Hakikati anlamayan kimseler hem kendilerine hem de ge-
lecek nesillerine yazik ederler.

Allah hakkinda gerceklere erisenler, cevresindeki insanlara
mutlaka gercekleri anlayabilecekleri sekilde konusurlar.

Allah hakkinda yalanlarda kalanlar da yalanlara bagh ya-
sarlar ve ¢ocuklarina yalanlari asilarlar.

183



57-
O i agds A3k i) all G gladns

Ve yecaliine lilldhil bendti subhdnehu ve
lehum ma yestehiin

Ve yecalune li Allah : Kiliyorlar, yapiyorlar, isnat ediyorlar,
Allah,

El benati : Kizlar, dogus, agi8a ¢ikis, bina,

Subhane-hu : Noksan sifatlardan miinezzehtir, O,

Ve lehum ma yestehin  : Onlar, ne, sey, degil, arzu, begenme,

Meali: “Kizlar1 Allah’a isnat ediyorlar ve begendikleri seyleri
de kendilerine. O noksan sifatlardan miinezzehtir.”

Hazreti Muhammed déneminde ve daha dncesi, Araplarda
bazi kabileler, erkek cocuklari kendilerine, kiz cocuklarim Al-
lah’a isnat ederlerdi.

Hala inang gruplarinin ¢ogunda erkek kadin ayrimciligi ya-
pilir, erkekler kadindan tstiin tutulur.

Erkek ¢ocugu oldugu zaman itibar sayilir, cok sevinilir, kiz
¢ocugu oldugu zaman ayni seving yasanmaz.

Maalesef bu durum, toplumumuzda inan¢ gruplarinda hala
gorilmektedir.

Oysa Allah stibhandir, erkek ya da kiz ¢cocuklarini da tecel-
lileri ile ihata etmistir.

Hazreti Muhammed yasadig1 toplumda, kadin erkek esittir
dediginde, onunla alay ettiler.

Tarihte bir¢cok toplumda erkekler 6nemsenmis, onlar oku-
tulmus, kizlar okutulmamistir.

184



Eski Yunan toplumunda okullara sadece erkek ¢ocuklar gon-
derilmis, akil acisindan erkek cocuklar zeki kabul edilmistir.

Ulkemizde bir¢ok cemaatin kitaplarinda, kiz ¢ocuklarini
okullara géndermeyin yazilarina rastlariz.

Bu boliimiin dyetinde belirtildigi gibi, hala diinyada bir¢ok
inan¢ gruplarinda, kiz ¢ocuklar1 erkek ¢ocuklar ile ayni derece
tutulmamaistir.

185



58-

L S 1350 dea s (b ‘_,,iu“yl.; r‘““*‘ ) \315

Ve iza bussire ehaduhum bil unsa zalle
vechuhu musvedden ve huve kezim

Ve iza bussire : Oldugu zaman, sevinme, mjde,

Ehadu-hum bi el unsa : Onlardan birine, kiz, disi,

Zalle vechu hu musvedde : Golgelendi, onun yiizi, kararmis,
siyah,

Ve huve kezim : 0, kizgin, ofkeli,

Medli: “Onlardan birine bir kiz cocugu miijdelendigi zaman,
onun ylizii kararir ve o éfkelenir.”

Hazreti Muhammed zamaninda ve dncesi cahiliye doneminde,
kiz cocugu dogdugunda yok sayilmis, kiz cocugu babanin utan-
cindan olayi diri diri topraga gomdiigii yazih kayitlarda vardir.

Hazreti Muhammed zamaninda ve sonrasinda ve hala bu-
giin, bir ailenin ilk dogumda kiz ¢ocugu oldugunda, “erkek ¢o-
cuk olsaydi ya” diye bir tiziintii gorulir.

Hazreti Muhammed, hayati boyuna cahiliye ddetlerinden
gelen, erkek ¢ocugu kiz cocugundan istliindiir inanci i¢in ¢ok
biiylik miicadele vermistir.

0 erkek ¢ocugunu kiz cocuguyla esit tutmus, hatta kiz ¢ocuk-
larinin yetistirilmesine biiyiik 6nem verilmesini tavsiye etmistir.

Soyle bir bilgi vardir.

“Beraberinde iki kiz gocugu bulunan bir kadin yanima geldi.
Benden bir seyler istedi. Yanimda bir tek hurmadan baska bir
sey yoktu. Ona bu hurmayi verdim. O kadin da hurmay1 alarak
iki kiz cocugu arasinda paylastirdi, kendisi de ondan higbir sey

186



yemedi. Sonra kizlari ile birlikte ¢cikip gitti. Restil-u Ekrem ya-
nima girince ona kadinin durumunu anlattim. Efendimiz soyle
buyurdu: Her kim bir ve daha fazla kiz cocuguyla imtihan olu-
nur da onlara iyilikte bulunursa o kiz ¢ocuklari onun icin ce-
hennem atesine karsi bir perde teskil eder” (Buhari, Edeb 18;
Mislim, Birr 147)

Burada goriiyoruz ki Hazreti Muhammed, yasadigi toplumda
kiz ¢ocuklarinin 6nemsenmesi icin biiyiik miicadele vermistir.

187



59-
st Al 4y 5 L g s (0 3 G 5155
55850 L ol Y i a4l J o

Yetevdrd minel kavmi min siii ma bussire bih e yumsikuhu
ala hiinin em yedussuhu fit turdb e la sde ma yahkumiin

Yete vera min el kavmi : Gizlemek, kavminden, toplum,
kimseler,

Min sii : Kot bildiginden,

Ma bussire bihi : Miijde, seving, ona,

E yumsiku-hu : Tutsun mu, el ¢eksin, imsak, o

Ala hunin : Utanmak, sikilmak, cekinmek,
istememek,

Em yedus-hu : Yoksa, ya da, gdmmek, topraga

karismasi, kum,
Fi el turab : Toprak, toprak olmasi igin,

E la sde ma yahkumiine  : Kotii degil mi, hiikiim, karar verme

Meadli: “Ona verilen miijdeyi kétii bildiginden, kavminden giz-
ler. Onu utanarak tutsun mu, ya da toprak olmasi igin onu kuma
mi1 biraksin? Ne kétii karar veriyorlar.”

Eski donemlerde, bir babaya kiz ¢ocugu oldugu miijdesi ve-
rilse, utanir, belli bir miiddet topluma ¢ikmazdu.

Kavminden bunu gizler, utang vesilesi sayardi.

O giliniin toplumunda da bugitin ki gibi “erkek adamin er-
kek cocugu olur” inanci vardi.

“Bu kadar erkek ¢ocugum var” derler, kiz ¢ocuklarini yok
sayarlardi.

188



Bugiin bile toplumumuzda inan¢ gruplarinda ¢ok ac1 bil-
giler vardir.

Kiz ¢ocuklarini okutmayin diye kitaplarinda yaziya doktiiler.

Sakin okula géndermeyin diye anlattilar.

Yazdiklari kitaplara bu konuyu, en agir ifadelerle yazdilar.

Kiz ¢ocuklarini okutmak haramdir dediler.

Onlar evlerinde otursun ve bilyiiyiince ¢cocuk yapsin dediler.

Ilim 6grenip de ne yapacak, diye beyinlere algilar verdiler.

Ergenlige girmis kiz cocuklarinin asla okula gonderilme-
mesi gerektigini soylediler.

Hala tilkemizde boyle 6gretiyorlar.

Lakin bunu 6gretenler, kendi kiz cocuklarinm yurt disindaki
okullarda, ¢ok donaniml okuttular, okutuyorlar.

Hazreti Muhammed’in; “Ilim 0grenmek, kadin erkek her-
kese farzdir” soziinii bile kendi inang¢larina gore agikladilar.

“Kiz ¢ocugu dini ilim 6grensin, fen ilimleri degil” dediler.

Hazreti Muhammed zamaninda ve 6ncesinde ¢ogu zihni-
yetler kadini insan yerine koymazlardi.

Kadinin riihu yok derlerdi.

Kadini alinan, kullanilan, satilan bir meta gibi goriirlerdi.

Kadini cariye yerine koyarlardi.

Kadin erkek asla esit degil derlerdi.

Ilim meclislerine kadini almazlardh.

Peki, hep bu algilari, kimler beyinlere ekiyor ve ekmeye de-
vam ediyor.

Kiz ¢ocuklarini okutmayin diyenler,

Kadini insan yerine koymayanlar,

Kadinin rihu yok diyenler,

Kadin erkek hic esit olabilir mi diyenler,

Kadini doviin diyenler,

Kadin yarimdir diyenler,

189



Kiz ¢ocuklarina soguk bakanlar,

Zurriyet erkekten devam eder diyenler,

Ayni zihniyeti devam ettiriyorlar.

Kiz ¢ocuklarini okullara gondermeyin, okutmayin demeye
devam ediyorlar.

Hala toplumumuzda erkek adamin erkek cocugu olur soy-
lentisi vardir.

Insan nesli erkekten devam eder inanci hala bazi topluluk-
larda gorulir.

Hazreti Muhammed; “kadin erkek farklidir ama esittir” de-
diginde, Mekkeliler Hazreti Muhammed ile alay etmislerdi.

Ayni inang hi¢ degismeden devam ediyor.

Peki, Kur’an’a gore gercek nedir?

Nisa Saresi 127:”Kadinlar hakkinda senden bilgi istiyorlar.
Anlat: Sizin bilgilenmeniz gibi onlarin da Allah hakkinda bilgi-
lenmeleri ve size kitaptan ne okunuyorsa onlara da okunmasi
haktir. Kadinlardan, bilgilerin arayisi icinde olanlara, hakikat-
lerin bilgilerinden onlara vermemezlik yapmayin ve onlarin da
birligi anlamasini isteyin. Bir zayiflik icinde olanlara yardim
edin ve kendi inan¢larindan kopmus olup hakikati arayanlar
icin adaletli olun ve iyi seyler yapin. Muhakkak ki Allah biitiin
her seydeki ilmin sahibidir”

Hazreti Muhammed’in, kiz ¢ocuklarinin da ilim 6grenmesi
ile ilgili bu dyete dayanan bir¢ok sozii vardir.

Bunlardan bazilar1 soyledir:

“Ilim 6grenmek, kadin erkek herkese farzdir.

“Fen ve sanat mi'minin kaybettigi malidir, nerede bulursa
alsin.”

“Ilim Cin’de de olsa gidin alin.”

“Kadin erkek esittir”

“Kiz ¢ocuklarina ilim 6gretin.”

“Onlar1 zorla evlendirmeyin, eslerini segme haklar1 olsun.”

190



“Kadinlara haklarini verin.”

“Kadinlara kotii davranmayin.”

“Kadin erkek esittir”

“Onlar1 evlerinizden atmayin, kovmayin.”

“Onlara yediginizden yedirin, giydiginizden giydirin, onlari
dovmeyin, onlara ¢irkin demeyin, fena s6z sdylemeyin.”

Ama bunlar1 duymadik, duymamaya devam ettik.

Kiz ¢ocuklarini okutmak haramdir, ilim 6grenmek onun ne-
yine demeye devam ettik.

Zuhruf Stresi 16: “Kiz ¢ocuklarinin yaratilisinda hangi sey-
den dolay1 onu istemekten cekindiler ve erkek ¢ocuklarini ter-
cih ettiler”

Ayetlere baktigimizda, kadin erkek esitligi, bizlere isaret
ediliyor.

Kiz ¢cocugunu, erkek cocugundan ayirmamak gerektigi be-
lirtiliyor.

Hazreti Muhammed vefat ettikten sonra da, Kur’an mealle-
rine ayni algilar1 soktuk.

Kadinlari cariye yerine koyduk,

Erkekleri daha iistiin gosterdik,

Kadinlarin dévilmesini koyduk.

Kur’ant inceledigimiz zaman:

Kiz ¢ocuklari da ilim 6grenmelidir.

Erkek kiz diye ayrilmamalidir.

Kiz ¢ocuklar bilgilendirilmeli, okutulmalhdir.

Arayista olan, kiz olsun erkek olsun, yardim edilmelidir,
isaretleri vardir.

Allah insana beyin vermistir.

Bu beyin, kiz ¢cocugunda da, erkek ¢ocugunda da vardir.

Akil etmek, diistinmek, aramak, arastirmak, kesfetmek, kiz
¢ocugunda da, erkek ¢ocugunda da vardir.

191



Kiz da erkek de bir insandir.

Allah’'in sundugu bu yetenekleri kullanmak, kiz ¢ocugunun
da en biiytik hakkidir.

Hem kadinin hem erkegin aklini ¢alistirdig1 toplum, ilim,
rahmet, hizmet liretir.

Kadinin aklini yok sayan toplumlar, gelismeye kapilarini
kapatmislardir.

Kadinin aklini yok sayan toplumlar asla medeni olamazlar.

Universitelerde bir¢ok bayan Profesor vardir.

Bir kiz gocugumuzun, Fizik, Kimya, Biyoloji, Matematik ilim-
lerine karsi miithis yetenekleri olabilir.

Bu yetenekleri a¢iga ¢ikarmak icin kiz ¢ocuklarimizi okut-
maliyiz.

Kiz ¢ocuklarini okutmayin diyenlere kanmamalyiz.

Diistinmek, hem erkege hem kadina farzdir.

Kur’an’da, diisiinmek ile ilgili yiizlerce ayet vardir.

Nice iistilin zekali ¢gocuklarimiz vardir, bunlarin ilim yolunda
olmasina izin vermeliyiz.

Kiz ¢ocuklar1 okumasin, kadinlar doviilebilir, kadinlar ya-
rimdir diyen Kkisiler, Allah’in stinnetini anlasinlar.

Siinnetullah hakikatini tekrar tekrar arastirsinlar.

Kiz erkek ayrimini yapanlar, Hazreti Muhammed’i anlama-
yanlardir.

Kiz ¢ocuklar1 okumasin diyenler, Kur’an hakikatini anla-
mayanlardir.

“E fe la takilune-artik akil edip diisiinmeyecek misiniz?”

192



60-

Bl ol ¢ 520 (B 340 G5k ¥ il
282 5l b L)

Lillezine Id yuminiine bil dhireti meselus sev ve
lillahil meselul dla ve huvel azizul hakim

Li ellezine la yuminin ~ : O kimseler i¢in, inanmazlar,

Bi el ahiret mesel : Ahiret, sonunda, son, durum, misal, gibi,

El sevi : Koti, bozuk, zorluk, karamsarliklar,
kaygilar,

Ve li Allah el mesel : Icin, ait, Allah, gibi, misal, durum,

El ala : Yiice olma durumu, sifat,

Ve huve el aziz : O, tiim varhiktaki yiicelik,

El hakim : Hakim olan, tiim varliga hakim olan,

Meadli: “Inanmayan kimseler icin sonunda zor durumlar, kay-
gilar vardir. Allah’a inananlar igin ise ytice durumlar vardir. O
nitelikleriyle ytice olandir, tiim varliga hdkim olandir.”

Insan aslinin ne oldugunu diisiiniip, ash ile olan bagini an-
lamaldir.

Allah’a iman, aslinin Allah oldugunu anlayabilmektir.

Geldigi yeri, yasami ve gidecegi yeri bilemeyenler, manevi
giicliliige eremezler.

Ve yasamlarinda kendi ¢ikarlari i¢in kosarlar.

Benlik duygusu icinde yasarlar ve i¢sel huzura erisemezler.

Bir kimse Allah’a imana erismemisse, diinyalik kavgalara
stirtiklenir.

Yaslandikga, gencligini kaybetmenin hiizniine diiser.

193



Oliim korkusuna diiser.

Hayatin giizelliklerini kaybetme kaygisina diiser.

Allah’a iman etmeyen kimse; insanlarin eksigini, gedigini arar.

Kin, nefret, kavga duygulariyla yasar.

Paraya, mala, miilke esir olur gider.

Sabir nedir bilmez.

Tevekkiil nedir bilmez.

Allah’a teslimiyet nedir bilmez.

Allah’a iman eden kimse ise, ilahi huzura erisir.

Gonliinde mutmainlik vardir.

Sabir ve tevekkiil icindedir.

Allah’a iman edenin gonliinde nice giizel duygular olusur.

Allah’a iman eden hi¢ kimseye kotiiliik edemez.

Allah hakikatine eren, yaratilisinin hikmetlerini bilir.

Her yerde Hakk’'in vechine nazar eder, hi¢bir varliga hor
bakamaz.

Mi’'min makamina gelen, Allah’tan emindir, O'na her se-
yiyle teslim olandir.

Kimsenin hakkina girmez.

Kiskirtma, b6lme, par¢alama i¢cinde olmaz.

Fitnelik, fesathk, hasetlik icinde olmaz.

Ayrimcilik icinde, dislama icinde olmaz.

Allah’a iman eden kimse, “bizden, bizden degil” ayrimcili-
gina dismez.

Gaddar, acimasiz olamaz.

Ofke, nefret icinde olamaz.

Bir kimseyi, bir toplulugu asagilama, hor gérme iginde olamaz.

Alay etme, eksik arama, dedikodu, ¢ekistirme i¢cinde olamaz.

Bir kdlbde hem Allah inanci hem de zalimlik olabilir mi?

Iman eden kimse zalim olabilir mi?

Allah’a teslimiyet i¢cinde olan kimse, kotiiliik icinde olabilir mi?

194



Kimseyi kii¢iik gorebilir mi?

Kendini yiice, secilmis gorebilir mi?

Bir kimseye sinsilik icinde olabilir mi?

Kimsenin yuvasina, malina goz dikebilir mi?

Evine barkina ¢okebilir mi?

Zerre kadar da olsa hi¢ zuliim edebilir mi?

Kur’an en giizel cevabi veriyor.

Okuyabilene, duyabilene ne mutlu.

M{’'minun Stresi 62: “Ve hum 14 yuzlemiin.”

Meali: “Onlar kimseye zuliim etmezler”

Mi’'minun Siresi 62: “Ve onlar, kendi bedenlerini eksiksiz
bir sekilde tutanin Bizden baskasi olmadigini bilirler. Ancak ka-
pasitelerince hareket ederler. Bize ait olan hakikatleri konusan
bir kitabtirlar. Onlar hi¢ kimseye kotiiliik etmezler.”

Mi’'min kimse, tiim varliga hakim olanin Allah olduguna
iman etmistir.

Tiim varhigin O'nun nitelikleri ile sarili olduguna iman etmistir.

Diistinelim! Allah hakikatine eren kimse ile kendi egosu
icinde yasayan kimsenin duygu ve diisiinceleri nasildir?

Gonliindeki huzur durumu nasildir?

195



61-

’\1;@;1;1;\3}3 JA\L;\ usxj
O 5anilg ¥y dell &J}E&é

Ve lev yudhizulldhun ndse bi zulmihim ma tereke aleyha

min ddbbetin ve lakin yuahhirithum il ecelin musemma

fe izd cde eceluhum la yestehiriine sdaten
ve ld yestakdimiin

Ve lev yuahizu Allah : Eger, almak, ¢cekmek, sorgular,
sarilmak, Allah,

El nas :insanlar,

Bi zulmi-him : Zuliimleri, zalimlikleri, onlar,

Ma tereke aleyha : Degil, ne, sey, birakmak, terk etmek,
onlarda,

Min dabbetin : Hareketli olan, varliklar, canlilar,
yaratik,

Ve lakin yuahhiru-hum  : Lakin, fakat, gecikme, erteleme, onlar,

{14 ecelin musemmen : Bir siire, belirli,

Fe iza cie ecelu hum : Artik geldigi zaman, siire, zaman, onlar,

La yestehirune saat : Ertelenmez, gecikmez, saat, vakit,

Ve 1a yestakdimune : Evvele, 6ne alinmaz,

Meali: “Eger insanlar, Allah’t anlamak igin gayret gésterse-
lerdi, onlar zuliim hallerini terk ederlerdi, var olan varligi anlar-
lard1. Fakat onlar o stirelerini geciktirirler. Fakat onlarin eceli

geldiginde o vakit ertelenmez ve éne alinmaz.”

196



Allah hakikatine erebilmek icin, dncelikle aklimizdaki ko-
tiiliige, kibre, ayrimciliga yol acan her duygu ve disiinceyi te-
mizlemeliyiz.

Aklimiza ekilen her hiirafeyi, ikilige diisiiren her bilgiyi te-
mizlemeliyiz.

Her insan, aklimda dayandigim duygu ve diistinceler nedir
diye diisiinmelidir.

Tutundugum, dayandigim bilgiler nedir diye diisiinmelidir.

Hangi bilgilere gore hareket ediyorum diye diisiinmelidir.

Ilme dayal bilgilere gére mi, hurafelere, batil bilgilere gore
mi hareket ediyorum diye kendini analiz etmelidir.

Dayandigi kibir iceren, gurur igeren o bilgileri terk etmelidir.

Tutundugu, dayandig bilgiler, kisiyi isyana, fitnelige, haset-
lige, giybete, kibre diistiriiyorsa terk etmelidir.

Senlik benlik getiren her bilgiyi, duyguyu, diisiinceyi terk
etmelidir.

Kibir iceren her tiirli bilgiyi terk etmelidir.

Giybet iceren, fitnelik iceren, ayrimcilik iceren her tiirlii bil-
giye dayanmay1 birakmahdir.

Icinde ayrimcilik iceren inancin her tiirlii bilgisini terk et-
melidir.

Kotiiliige yol acan her tiirli bilgiyi terk etmelidir.

Kendini Ustiin sandiran, bagkasina hor baktiran her tiirlii
duyguyu terk etmelidir.

Iste Allah’l anlamak icin éncelikle akhmiz1 ve goénliimiizi
temizlemeliyiz.

Insan gordiigii varligin nasil var oldugunu diisiinmelidir.

197



62-

5 G ity b i
UJ-LUS-“ ’f\jbﬂ\gja‘éjéyé&\;@j

Ve yecaliine lillahi ma yekrehiine ve tesifu
elsinetuhumul kezibe enne lehumul husna la cereme
enne lehumun ndre ve ennehum mufretiin

\

o\

Ve yecaliine li Allah : Kilarlar, yapar, etme, isnat ederler,
Allah

Ma yekrehtine : Begenmedikleri, kii¢tik, igreng, kerih
gordikleri

Ve tesif : Vasiflandirma, kendine pay ¢ikarmak,

Elsinet hum : Soylemek, onlarin dilleri,

El kezib : Yalan

Enne lehum el husna : Oldugu, onlarin, onlara ait, giizel olan,
iyi olan,

La cerem : Yok, siiphe, siiphesiz, ayrilmak, giinah,
cinayet,

Enne lehum el nar : Oldugu, onlar, ates, yakici, yakip yikici,

Ve enne hum mufretiin  : Muhakkak onlar, asiri, haddi asan, ifrat,
taskin,

Meali: "Allah’in var ettiklerini kerih gordiiler ve glizelliklerin
onlara ait oldugunun yalanini séylediler. Stiphesiz onlar igin ya-
kicilik vardir ve dogrusu onlar haddi asanlardir.”

Insan, yaratilan hi¢bir varliga hor bakmamalidir.

Her varligin kendinde nice ilim oldugunu anlayabilmelidir.

Her varligin kendinde Allah’a ait nice giizelliklerin oldu-
gunu anlayabilmelidir.

198



Insan kendinde olan giizellikleri kendine nispet etmemelidir.

Insan kendi géziinii var eden, kendi goziiniin rengini ve-
ren degildir.

Insan hicbir organini kendi var eden degildir.

Bedeni kendine nispet eden, ben benim diyen, biiyiik bir
gafletin i¢cindedir.

Onlar kendi egolarinin yakiciligina diismiislerdir.

Senlik benlik kavgasi onlar1 yakar.

Insan yaratilan hicbir varliga hor bakmamalidir.

Iblisi iblis yapan sey “Ene hayrun minhu-Ben ondan ha-
yirliyim-Sad Stresi 76” demesi ve kendini iistiin gérmesiydi,
Ademe hor bakmasiyd.

iblis “Ben ondan hayirhyim” dedi.

“Halakte hu min tin-O bir toprak” dedi.

Bu ayeti ¢ok iyi tefekkiir etmeliyiz.

Her kim, kendini yaratilan herhangi bir varliktan ya da bir
insandan daha hayirl gortiyorsa, o kisi buytk bir kibrin i¢ine
diismiistiir.

Kendini diger bir kimseden daha hayirli gormek, daha de-
gerli gébrmek, daha yiice gormek kibirdir.

Kibir kisiyi seytanlastirir.

Kibir kisiyi Hakk suurundan uzaklastirir.

Varligin toprak boyutunda kalan iblislesir.

iblis olan Hakk suurundan uzaklasir ve seytanlasir.

Seytanlasan kisi zalimlesir, kendine ve ¢evresine zuliim eder.

Kur’an’da hem iblis hem seytan kelimeleri vardir.

Toplumda iblis ve seytan ayni olarak kabul edilir.

Seytanin geldigi yer iblis boyutudur.

Iblis, libas boyutunda kalan, 6zii goremeyen demektir.

Libas, dis elbise demektir.

Varligin dis elbisesi topraktir.

199



Her kim toprak gordii, topragin 6ziinu géremedi, o iblis du-
rumuna diistii.

Iblis durumuna diisen varhgin esya boyutunda kalir ve git-
gide seytanlasir.

Insan toprak boyutunda kalmamali, topragin 6ziinii de gé-
rebilmeli.

Varligin giizelligi, Allah’in hasenatidir.

Hicbir varlik kendini sekillendirmemistir.

Kendindeki nice niteligin sahibi degildir.

Yaratilan her varlik, Allah'in kendi 6zlinden stiziiliip gelmistir.

Allah, her varlig1 kendi zatiyla kusatir.

Varlik Allah’tan, Allah varliktan ayr1 degildir.

Allah her insana sah damarindan yakindir. Kaf Stresi 16

Birimize az yakin, digerine ¢ok yakin degildir.

Herkese ayni derecede yakindir, hatta yakindan daha yakindir.

insan, bu suurla bakmali, varhgin toprak boyutunda kal-
mamalidir.

Her kim, kendini yaratilan bir varliktan hayirli goériiyorsa,
biiyiik bir kibrin i¢ine diismustiir.

200



63-

T o7, [P A T ¢ 8. 0% ot fwz
Gaball L1 G108 Gl (42 aal ) GLL) 30 416
M N M (T o3 T_ o f asdy. 3% o3 _o%
all Clae aels 2%l 2ealy 5es agllac]
Tallahi lekad erselnd ila umemin min kablike fe

zeyyene lehumus seytdnu amdlehum fe huve
veliyyuhumul yevme ve lehum dazabun elim

Tallahi : Gergek, dogru, Allah,

Lekad ersel na : Dogrusu, a¢iga cikan, irsal, bizi anlatan,

fla emim min kabli-ke : Onder, imam, 6nder, immetler, senden
once,

Fe zeyyene lehum : Fakat siisli gosterdi, siisledi, gosteris,
onlara,

El seytan amale hum : Seytan, kotiiliik halleri, amelleri,
calismalari,

Fe huve veliy hum : Artik, o, onlarin velisi, dostu,

El yevm : Vakit, giin, zaman,

Ve lehum azab elim : Onlar icin, azap, sikinty, acy, acikly,

Meali: “Gergek olan Allah’tir. Dogrusu senden énce de 6nder-
lik yapan, hakikatlerimizi anlatanlar agiga ¢ikti. Fakat onlarin
anlattigi kimseler gosterislerde kaldilar, amelleriyle seytanlagti-
lar. Bugiinde onlar gibi olanlarin dostlari, o seytani halleridir ve
onlar i¢in aci sikintilar vardir.”

Her varlikta gercek olan Allah’tir.

Tiim Kamil insanlar, bu hakikati insanlia sunmaya gayret
gosterdiler.

Kendi inang¢larinin egolarinda kalanlar, Kamil insanlarin an-
lattigini diistinmek bile istemediler.

201



Direkt olarak reddettiler.
Kendi inanglarini iistiin gérdiiler, baska inanglar kafirlikle
sucladilar.

Arastirdigimiz zaman goriiyoruz ki Hazreti Mlisd’y1, Haz-
reti [sd’y1, Hazreti Muhammed’i dénemin inang gruplar yok
etmeye ¢alismiglardir.

Onlar ne dediler ki kendi inan¢larinda kalanlar onlara sal-
dirdilar.

Hazreti M{isd'ya, Hazreti Is4’ya, Hazreti Muhammed’e sal-
diranlar da Allah’a inaniyorlardi, ama Allah hakikatine erme-
mislerdi, Tevhid suuruna erismemislerdi.

Kur’an’da bunu ¢ok giizel gorliyoruz.

Zuhruf Stresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas semavati
vel arda le yekiilunne halakahunnel azizul alim.”

Meali: “Onlara: Gokleri ve yeri kim yaratti, diye sordugunda,
onlar: Aziz olan, alim olan yaratti, derler”

Evet, ne kadar ilgin¢ degil mi?

Yalnizca Allah yaratti demiyorlar.

Allah’1 anarken Allah’a ait olan vasiflarla onu yticeltiyorlar.

Semavat yani gokler kelimesi gectiginde oraya uygun olan
“Aziz” kelimesini kullaniyorlar.

Ard yani yeryiizii kelimesi gectiginde oraya layik olan “Alim”
kelimesini kullaniyorlar.

Clnki yeryiizli tim ilmin sergilendigi yerdir.

Mekkeli misriklerin de Allah inanci vardir.

Onlar Allah’t anarken O’nu yiicelterek aniyorlardi.

Inceledigimizde anliyoruz ki Mekkeli miisrikler belli ki biz-
lerden ¢ok daha iyi Allah inancina sahiptiler.

Ve Allah’'1 anarken Allah’a ait olan sifatlarla O’nu aniyorlar,
O’nu yticeltiyorlardi.

Bugiin hangimiz bunu yapabiliyor ki?

202



Ama onlara miisrik deniyordu.

Clinkii onlar Allah’a ait vasiflar1 kendilerine nispet ediyor-
lar, kendilerini iistiin ve secilmis goriiyorlard.

Oysa hepimiz Allah'in birliginde biriz, hi¢cbirimiz digerin-
den iistilin degildir.

203



64-

4 TR ol 20 o ) e ate Wl e
< A e oWy E o . s
d%jécﬂmwcsﬁj

Ve ma enzelna aleykel kitdbe illa li tubeyyine
lehumullezihtelefii fihi ve huden ve rahmeten li
kavmin yuminiin

Ve ma enzelna aleyke  : Indirmedik, sunmadik, sana,

El kitab : Kitab, ilahi sozler, varlik kitaba,

illali tubeyyin lehum  : Ancak, hakikatleri vardir, agiklama, izah
etme, onlar,

Ellezi ihtelef fihi : O kimseler, ihtilafa distiikleri sey, onun,

Ve huden : Yol gosterici, hidayet edici,

Ve rahmet : Rahmet, ulvi hakikatler, nura gark olmak,

Li kavmin yumin@n : Kavim i¢in, kimseler, inananlar,

Meadli: “Her varligi bir kitdb olarak sana sunduk. Onun icinde
ihtilafa diistiigiiniiz konularin hakikati vardir ve onda hakikat-
lere yol gosterme vardir ve inanan kimseler icin rahmet vardir.”

Insan bu birligi anlayabilmek i¢in, varhgin yaratihsinin bii-
tlinselligine bakmalidir.

Her varlik canh bir kitabtir.

O canli kitabin i¢inde yaratilis hakikatleri vardir.

Insan her varhig: bir kitab olarak bilmelidir.

Ve oradan okumalidir.

Kur’an dedigimiz kainat kitabidir.

Kainattaki her varlik Kur’an kitabinin sayfalaridir.

Varlik kitabi canl kitabtir.

204



Orada yazili olan ilim bizzat Allah’in ilmidir.
ikra, oku denildiginde, okunacak sey varlik kitabidir.
Ikra; oku, diisiin, incele, arastir, sahit ol demektir.

Iste okunacak, arastirilacak, incelenecek olan kitab, var-
lik kitabidir.

Insan okumaya, incelemeye kendi viiciid kitabindan bas-
lamaldir.

Kullarin yazdigi kitaplarda hata olabilir.

Ama Allah'in kitabi olan varlik kitabinda hata olmaz.
Her varlik kitab-1 mubin’dir.

Yani apagcik kitabdir.

Senin bedenin apagcik bir kitabtir.

Aradigin nice hakikatler o kitabda gizlidir.

Allah hakikatine ermek mi istiyorsun?

Yaratilisin sirlarina ermek mi istiyorsun?

“Ben neyim” sorusunun cevabini bulmak mu istiyorsun?
Gel, canli, apagik kitdbdan oku.

Gel, kendi viictid kitabinin sayfalarina eris.

Gel o sayfalardan oku.

Bil ki aradigin sorularin cevabi orada.

Duhan Stresi 2: “Vel kitabil mubin-apacik kitab”

Don yoniini kendi viictid kitdbina.

Oku oradan.

Aradigin tim hakikatlerin senin beden kitabinda oldugunu bil.

“Ma enzelna aleykel kitab” her sey insana kitab olarak su-
nulmustur.

Varlik kitabinin i¢inde nice hikmetler ve nice rahmetler vardir.

205



65-
335 (a4 Gald ol oLl e 0Tl Al

Ol o A Y Al 3 ) s

Vallahu enzele mines semdi maen fe ahya bihil arda bade
mevtihd inne fi zdlike le dyeten li kavmin yesmeiin

Ve Allah enzele : Allah, indirdi, sundu,

Min es semai maen : Semadan, gokten, su, ilim,

Fe ahya bihi el ard : Boylece, diriltti, hayat verdj, yeryiiziinde,
Bade mevti-ha : Sonra, nutfe, tohum, 6liim, onunla,

inne fi zalike li dyeten :Muhakkak, bunlarin iginde, ayetler, delil,
isaret,

Li kavmin yesmetine : Kimseler icin, topluluklar icin, isiten,
isitiyorlar,

Meali: “Gékten suyu sunan, béylece onunla yeryliziinde ya-
sam veren, sonra da ondan nutfeler olusturan Allah’tir. Muhak-
kak iste bunlarin iginde igiten kimseler icin dyetler vardir.”

Gokteki bulutlar suyu tasirlar.

Suyu su buhari olarak tasirlar.

Suyun rithu, su buharidir, bulutlardir.

Gokyliziinde su bulutlarda, suyun rthu olarak goriiniir.

O rith yagmura doniisiir ve su olarak yeryiiziine yagar.

Insanin da hakikatlere erisebilmesi i¢in, riihun iiflenisi bo-
yutuyla bag kurmasi gerekir.

Ctimle varlik, rtihdan gelen akisin yansimasidir.
Su yasamdir.

Suyla nice mahlukat can bulur.

206



Suyun olmadig1 yerde hayat olmaz.

Sivi halde su buharlasir gokyiiziine yiikselir.

Yeryiiziindeki su Giinesin 1sisiyla buharlasir ve buharlasan
su atmosferde bulutlar olarak goriiniir.

Ve sartlar olustugunda bulutlardaki su buhari yeryiiziine
yagis olarak diiser.

Bulutlardaki su buhar1 damlalar halinde suya doniistiigiinde
yagmur adini alir.

Yagmur yagan demektir.

Sartlar geregi, su damlaciklari yere diismeden 6nce donar,
dolu adini alir.

Bazi sartlar geregi su damlaciklar: kar halinde yagar.

Yapilan aragtirmalara gore, saniyede yaklasik 16 milyon ton
su Diinya ylizeyinden buharlasir.

Ve yine yapilan arastirmalarda saniyede yaklasik 16 milyon
ton su Diinya ylizeyine iner.

Bu muhtesem dongii, yeryiiziinde yasamin devamini saglar.

“Inne fi zalike le ayeten li kavmin yesme(in” ayetinde be-
lirtildigi gibi, insan yagmurun sesini duymali ve oradan gelen
nice mesaj1 duyabilmelidir.

Allah insana isitecegi bir kulak ve idrak edecegi bir beyin
bahsetmistir.

Insan bunun kiymetini bilmeli ve yeryiiziindeki yagsamin
olusmasini iyi anlamahdir.

207



66-

.}/‘ NG }.aa‘/‘:f.,a’ ,‘35 '9;/7.'/
e sk (A s a8 550m] alasY) 8 AT )
Onp Ll s Ll U 3 8 i
Ve inne lekum fil endmi le ibreh nuskikum mimma fi

butiinihi min beyni fersin ve demin lebenen
hadlisen sdigan lis sdribin

Ve inne lekum : Dogrusu, size,

Fiel enam : Hareketli olan, varligin i¢inde,
hayvanlar,

Le ibret : Elbette, ibret, ders

Nuski kum mimma : Icme, sulama, icirme, siz, seyden,

Fi but(in hi : Icinde, karninda, onun,

Min beyni fersin : Arasinda, posa, sindirilmis gida,
bagirsaklardan,

Ve demin lebenen halisen : Kan, halis siit, saf siit,
Saigan li el saribin : Icimi kolay, giizel, makbul, lezzetli,
icenler icin,

Meali: “Sizin i¢in hayvanlarda elbette dersler vardir. Siz on-
lardan gelen seylerle beslenirsiniz. Onlarin karninda sindirilmig
gidadan ve kandan siiziillip gelen o giizel siitii icersiniz.”

Insan hayvanlardan ve bitkilerden faydalanr.

Koyunlarin, kecilerin, ineklerin, develerin stitiinden, yii-
niinden faydalanir.

Diskilarini giibre olarak kullanir.

Insanoglu annesinden dogdugunda onun ilk besini anne-

sinin sutiudir.

208



Belli bir aya kadar o siit ile beslenir.

Insan siitiin olusumunu diisiinmeli, oradan gelen nice hik-
metlere erismelidir.

Kamil insanlar tarafindan su ilme benzetilmistir.

Siit ise manaya, ilm-i lediine benzetilmistir.

Su kirlense de temizlenir.

Yani insan ilimde gaflete diisse de dontip o gafleti temizle-
diginde yine ilimle yol alir.

Siit ise kesildiginde artik yogurt olmaz, kesik olur yine bes-
lenilir.

Siitiin kesilmesi, hakikat yolunda talebenin manadan ke-
silmesidir.

Siit kesilse de asla o siit atilmaz.

Kesilen siitten peynir, kesik, ¢okelek olur.

Bu ne demektir, talebe manadan kesilse bile, onun bildigi
ilmi bilgilerden nice irfaniyetlere erisir.

Mana ilk defa gelen lituftur.

Manadan kesilmek, lutuftan kesilmektir.

Talebe diinyalik sikintilara diistiiglinde manadan kesilir,
ama o daha o6nce liituflandig ilmi bilgiler sayesinde nice irfa-
niyetlere erisir.

iste sit kesilse bile, ondan nice lutuflar elde edilir.

Insan siitii mayalar ondan yogurt elde edilir.

Yogurt muhtesem bir besindir ve mutlaka her evde olmalhdir.

Yogurttan ayran elde edilir ve ayranin faydasi ¢oktur.

Siitten elde edilen tirtinler sunlardir.

Yogurt, Peynir, Tereyag, Kaymak, Kefir, Ayran, Cokelek, Kesik.

Bunlarin hepsinin insana ayri ayri faydalar: vardir.

1-Kemik gelisimi ve saglig1 agisindan faydahdir.

icinde bulunan kalsiyum, viiciidun kemikleri i¢in gok énemlidir.

2-Dislerimiz icin ¢ok faydalidir.

209



3-Hastaliklara karsi bagisikhigimizi giiclendirir.

4- Yogurt zeytinyagi ile karistirilip yenirse, ¢ok iyi bir anti-
biyotik ve bagirsak temizleyicisidir.

4- Kas gelisimi ve kaslarin iyilesmesi i¢in ¢ok faydalidir.

5-Cocuklarin gelisimi ve gli¢lii olmasi icin ¢ok faydalidir.

6- Yogurt, ya da stit bal ile karistirilir yenirse, bagirsaklara
fayda verir, gripten korur.

Siit irtinlerinin faydasi saymakla bitmez.

Allah’'in bizlere sundugu bu lituflarin farkina varmali ve
her an siikiir icinde olmaliy1z.

Agzimiza attigimiz her besini hemen yutmamaliyiz, onu
iyice hissedip, icindeki liituflarin farkina varmaliyiz.

Her seyden sunulan riziklar insan i¢in lttuftur.

Insan asla asi olmamal, bir hayvanin beslendigi gibi bes-
lenmemelidir.

Suurlu olmal ve suurlu hareket etmelidir.

210



67-

|80 A 885 A2y Jeall 5
cRese eifEay ant s 1% 2 1B -
Osterg asal 43Y Sl 4 0 Lia 18 5

Ve min semerdtin nahili vel anabi tettehiziine
minhu sekeren ve rizkan hasenda inne fi zdlike le
dyeten li kavmin yakiliin

Ve min semeratin : Meyveler sebzeler, liriinler,

El nahili ve el anabi : Hurmalar ve iizlim, baglar,

Tettehizline min hu : Edinirsiniz, yaparsiniz, ondan,

Sekere : Seker serbet, sira,

Ve rizkan hasenen : Bir rizik, faydalanma, yarar elde etmek,
giizelce,

inne fi zlike le dyeten : Muhakkak, bunlarin iginde, elbette, delil,
isaret, ayet,

Li kavmin yakiltin : Bir kavim icin, kimse, topluluk, insanlar,
akil edenler,

Medli: “Meyvelerden ve hurmalardan ve liziimlerden, seker,
serbet yaparsiniz ve giizelce faydalanirsiniz. Muhakkak iste bun-
larin iginde diisiinen kimseler icin dyetler vardir.”

Meyveden, hurmadan, tiziimden sunulan hikmetler nedir.

Insan dogada her seyi gézlemlemeli ve oradan sunulan hik-
metleri anlamalhdir.

Mesela tiziim salkimini diistinelim.

Uziim salkiminda {iziim tanelerinin hepsi, bir salkimda bir-
lik i¢cinde durur.

Bu dlemde de her varlik, birlik icinde Allah’in zatinda durur.

211



Ayette belirtildigi gibi, insan her tiirlii meyveden beden sag-
lig1 i¢in yararlanir ve onlarin olusumunu diistinerek nice hik-
metlere erisir.

Insan her tiirlii meyveden beslenir ve meyvelerden seker-
ler, serbetler yapar.

Insan her tadin farkina varmali ve bunlarin sahibini asla
unutmamalidir.

insan cevresindeki her tiirlii bitkinin, dalini, gévdesini, yap-
ragini, cicegini, meyvesini dikkatlice gozlemlemeli ve nice hik-
metlere erismelidir.

Ve asla unutmamalidir, insan yaratici olan degil yaratilan-
dir ve giin gelecek dlecektir.

“Fi zalike le ayeten li kavmin yakillin-diisiinen kimseler i¢cin
nice isaretler vardir” diye bildirilen ayette, insanin aklini kul-
lanmasi belirtilir.

Insan kendine verilen aklin kiymetini bilmeli ve varlig an-
lamak icin, varliktaki ilme dayal diistinmelidir.

Insan agzina aldig1 bir serbetin muhtesem koku ve tadinin
nereden geldigini unutmamalidir.

Insan her zaman siikiir icinde olmalidir.

Oliirken bile siikiir icinde olmali, bu erdemli insanlarin dav-
ranisidir.

Siikiir; insanin ama kendinde ama tiim varlikta olan nite-
liklerin, nimetlerin Allah’a ait oldugunu anlamak ve O’na tes-
lim etmenin teslimiyetidir.

Mi’'minun Siresi 78: “Ve huvellezi ensee lekumus sema vel
ebsara vel efideh kalilen ma teskurdn.”

Meali: “Sizi viicGdlandiran, isitme ve gérme ve idrak suuru
veren ki O’dur. Sizdeki sifatlarin sahibini bilip teslim etmede
ne kadar da zayif davraniyorsunuz.”

Siikiir; insanin kendinde olan tiim nimetlerin, kalbin ¢a-
lismasi, gozilin gérmesi, kulagin isitmesi, yedigimiz besinlerin

212



sindirilmesi gibi sonsuz islevin sahibinin Allah oldugunu iti-
raf edebilmektir.

Siikiir; kendine varlik nispet etmemektir.

Sikiir; climle dlem sensin, var eden sensin, varhiktaki fiil,
sifat, zat sensin, senden gayrisi yok idrakidir.

Her stikiir, O’'nu itiraf etmektir.

Her siikii, baktigimiz varligin Hakk ile baglantisini gore-
bilmektir.

Her stikiir, her nefeste bizi terk etmeyen Hakk’r hi¢ unut-
mamaktir

Stikiir makami da; kisinin son nefesine kadar bu suurda
yasamasidir.

Aldig1 her nefeste kendisinin ve kendindeki sonsuz nitelik-
lerin sahibini bilerek yasamasidir.

AKklini isleten insanlar stikiir makamina erecektir.

Clinkii aklini isleten insanlar Allah hakikatine erecektir.

213



68-

Joall (e 53831 of JAAI ) &5 255
Grsipng Gaay Al Gas G

Ve evha rabbuke ilen nahli enittehizi minel
cibdli buyiiten ve mines seceri ve mimma yarisin

Ve evha rabbuke : Vahyetti, sistemini sundu, Rabbin,

ila en nahl : Balarisi, bedelsiz verilen sey, salik,
hurma agaci,

En ittehizi : Edinmek, yapmak, sarilma, kurmak,

Min el cibali buyiten : Daglardan, evler, yuvalar,

Ve min el seceri : Agaclardan,

Ve mimma yaris(in : Seyden, asma ¢ardag, sunmak, takdim
ettirme,

Meali: “Rabbin bal arisina vahyetti: Daglarda ve agaglarda
ve asma ¢ardagi gibi seylerde yuvalar kurmasini.”

Bal Arisi bal yapmay1 nereden 6grendi?

Bal Aris1 yuva yapmayi nasil 6grendi?

Yuvasini altigen yapmayi nasil 6grendi.

Bal Arisinin yaratilis fitrati nasil diizenlendi?

Bal Arisi cigeklerden nektar toplamayi nasil 6grendi?
Hangi cicege nasil ve ne zaman konacagi ona nasil 6gretildi?
Bu nasil ilahi bir tecelli?

Bal Arisindan insanlara nasil hikmetler sunulur?

Bal Arisinin yaratilis fitratinda, Allah’in vahyi tecelli eder.

Allah’in vahyi, Bal Arisinin nasil yuva yapacaginin, nasil bal
yapacaginin akisini tasir.

214



Bal Aris1 kovanini yapar.

Tarim ve koy isleri bakanlhigindan alinan bir bilgi séyledir:

Petegi is¢i arilar yapar.

“Isci arlarin kovan ici gérevlerinin basinda mum salgila-
mak ve petek 6rmek gelir.

Karinlarinin alt tarafinda dort ¢ift bal mumu bezi bulunur.

Bu bezlerden plakalar halinde salgilanan mum ile petek
olusturulur.

Plakalar halinde salgilanan mumdan agiz (bal mumunu ge-
neleriyle yogurarak) ve ayak yardimiyla olagan tisti bir usta-
likla birbirine bitisik, diizgiin altigen gdzler insa edilir.

Bal Arilarinin hazirladiklar: petekler, sirt sirta vermis ¢ift
ylzli ve dikey peteklerdir.

Petegin bir yiiziindeki gozlerin her birinin merkezi diger
yuzdeki li¢ goziin kesistigi noktaya gelir.

Ortaya ¢ikan yap1 olagan iistii saglamlik gosterir.

Gozlerin duvarlarinin kalinligi bir milimetrenin onda birin-
den daha az olmasina ragmen, petek kendi agirliginin ytizlerce
kat1 kadar ytik tasiyabilir.

Petekler en az bal mumuyla, en ¢ok bali depo edebilecek
en ekonomik sekilde imal edilir.

Petekler, kovanin 1s1ksiz ortaminda birbirine paralel olarak
ve aralarinda bir arinin genisliginin iki kat1 kadar bosluklar ka-
lacak mesafede yapilir.

Arilar, mekanin en uygun sekilde degerlendirilmesinde bii-
yuk 6nem arz eden bu paralel yapiy1 insa ederken manyetik
alani algilama yetilerinden yararlanirlar.

Bal arilar1 peteklerin icini rasgele degil belli bir diizene
gore doldururlar.

Petegin tepesinde bir yay olusturarak iki kenarda yariya ka-
dar inen gozler bal doldurmak i¢in ayrihr.

215



Bu bal gozlerinin altindaki birkag¢ sira petek goziine ¢icek
tozu topaklari yerlestirilir.

Petegin orta ve alt boliimde bulunan gozlerine ise ana ar1
tarafindan yumurta birakilir” (Aricilik Tarim ve Koy isleri ba-
kanlig)

Bal Aris1 yuvasini altigen seklinde yapar.

Altigen geometri yuvalar, en az alan sarfiyati yaparak en
cok bali barindiracak sekilde olan yapilardir.

Aridan gelen muhtesem bir yapi, mithendislik bir yapidir.

Insanogluna bunu yap desen yapamaz.

Ama Ar1 bunu yapiyor.

Insanoglu gelisimini dogadaki canhlara borgludur.

Onlari seyrederek kendi yasamu i¢in kolayliklar olusturmustur.

Ugan kuslari gérmiis, ugaklar olusturmustur.

Hayvanlarin nasil yuva yaptigina bakmis, kendi evlerini
olusturmustur.

Bazi kuslarin yuvalarini yaparken ¢amuru, dallari nasil kul-
landigin1 gérmiis, kerpicten evler yapmistir.

216



69-

S ol it il 5l O e K
olad 4.8 151 CABAL G55 G shat 00 5

w

-2 =z

&5 R 3 AW 3 3 &)

Summe kuli min kullis semerdti fesluki subule rabbiki
zululd yahrucu min butiinihd sarabun muhtelifun
elvdnuhu fihi sifdun lin nds inne fi zdlike le
dyeten li kavmin yetefekkeriin

Summe kulli : Sonra, yeyin, beslenin, faydalanin,

Minkulli el semerat : Hepsinden, meyve, ¢icek, tiriin,

Fe usluki : Sonrada, yolculuk edin, ugun,

Sebil rabbike : Yol, Rabbinin,

Zulul : Kolayca, zelil, boyun egmis,

Yahrucu min but@ini ha : Cikar, karnindan, onu,

Sarab : Icecek,

Muhtelifun elvanu hu : Muhtelif, cesitli, renkler, o,

F1hi sifaun li el nas : Onun icinde vardir, sifa, insanlar icin,

Inne fi zalike le ayetin ~ : Muhakkak, iste bunlarin i¢cinde, ayetler,
delil,

Li kavmin : Topluluklar icin, kimseler icin,

Yetefekker@ine : Derin diistinen, bir bilgiye dayali
diistinmek,

Medali: “Sonra cigeklerden, meyvelerden hepsinden yemesini,
sonra da Rabbinin yollarinda kolayca yol almasini, o cesit ¢e-
sit renklerdeki ¢iceklerden ictigini karnindan ¢ikarmasini. Onun
icinde insanlar igin sifalar vardir. Muhakkak ki iste bunlarin

217



icinde, hakikatlere ulasacak sekilde derin diistinen kimseler i¢in
ayetler vardir.”

Baly, disi Arilar yaparlar.

Kovanda bulunan Kralige Arinin yumurtalarindan ¢ikan
cogu Ari disi Aridir ve bali onlar yaparlar.

Kralige Ariy1 dolleyen erkek Arilar, ciftlesme sonrasi 6ltirler.

Bu nasil bir teslimiyettir ki neslin devami ve muhtesem ba-
lin olusmasi i¢in erkek Arilar kendilerini feda ederler.

Kralice Ari, benzetme abes olmasin, adeta kovanin yani yu-
vanin Tanrisidir.

Kendini Tanriya teslim eden erkek Arilar yani Er arilar fena-
fillah makamina ererler.

Hakk yolunda yol alan salik Hakk’ta fani olur, adeta kovan-
dan insanlia bu mesaj gonderilir.

Disi Arilar gicekleri dolasarak bal yaparlar.
Bal Arisinin fitratinda yazih olan, bali nasil yapacag yazihidir.
Bu yazilim Bal Arisiin fitratinin Levh-i Mahftizunda yazihdir.

Bu yazilimi okuyan insan, Bal Arisinin nasil bal yaptiginin
sirrina erecektir.

Bal Arisinin beyni, susam tohumu biiyiikliigiindedir.

Ne kadar muhtesem bir organ ki Bal Arisinin bal yapma-
sin1 saglar.

Bal Arisi, ciceklerdeki polenin kokusunu iki, ti¢ kilometre
uzakliktan hissedebilir ve hizla cicege giderek, en olgun nek-
tar1 alin.

Bal Arisi ¢icek cicek dolasarak, nektar ve polen toplar
Bal Arisi saatte 24 kilometre hiz yapabilir.

10 km uzakliktaki ciceklere kadar ugabilir.

Boylece bircok bitkinin tozlasmasina yardimci olur.
Isci arida 2 ¢ift kanat, 3 ¢ift bacak bulunur.

Gozlerinde binlerce gozciik bulunur.

218



Toplam 5 adet gozii bulunur.
Bunlar 2 adet birlesik ve 3 adet de nokta gdzden olusur.

Bal Arisinin, kovana nektar ve su tasimak i¢in 1 adet 6nde, 1
adet de sindirim icin olmak iizere toplam 2 adet midesi vardir.

Bir isci Ar1 yaklasik 12 saat cigekleri dolasarak nektar toplar.

Bir kovandaki tiim disi Arilar, bir kilo bal icin toplam 5 ila
6 milyon arasi cicege konarlar.

Disi Arilar, ¢iceklerden olgun nektari toplar ve bal bundan olur.

Disi Arinin midesinde olan enzimle nektar:1 karisir ve bal
bu sividan olur.

Disi Arilar, midesinde olusan bal 6ziitiinii kovana giderek,
kovanin i¢inde ¢alisan arilara verir.

Kovanin icinde gorevli olan Ari, aldig1 6ziitii petege aktarir.

Petek dolana kadar bu gayret devam eder.

Balin i¢indeki su orani ¢ok diistiktiir.

Kovandaki isci arilar kanatlarini ¢irparak kovani havalandirirlar.

Bu havalandirma sonucu, peteklerde bulunan nektardaki
fazla suyun buharlagmasi saglanir.

Boylece nektardaki su orani %80 diizeyindeyken, havalan-
dirma sonucu bu oran balda %20’nin altina diiser.

Nektarin bala doniistimii 1-3 giin siirer.

Disi Arinin iki midesi vardir.

Birinden bal olusur, digeri ise kendi yasamini saglar.

Insan buradan nasil bir mesaj almahdir.

Hakikat yolunda olan bir salik manevi alani ve beseri alani
birbirinden ayirmadan hakikate erismelidir.

Armin iki midesi, salikin gonlii ve hayatinin devam ettire-
cek beseri midesi olarak diistiniilebilir.

Beseri mideye, emeginin hakkiyla helal gida girmelidir.
Insan alninin teriyle kazanmali ve bunu siikiir icinde kul-
lanmahdir.

219



Beden midemiz, helal kazangla beslenirse, goniil midemiz
de olusur.

Beseri mideye haram girerse, goniil boyutu olusmaz.

Iste Arinin beseri midesine aldig1 su ve gidalar, ikinci mide
olan bal midesinin enzimlerinin olusmasini saglar.

Beseri mide, bedenin yasamasi icindir.

Goniil midesi ise, manevi alanin yeridir.

Beseri mideye giren her gidanin, Allah’in riziklari oldugunu
bilmeliyiz ve siikrii asla unutmamaliyiz.

Goniil midemiz ancak ve ancak, mana ilmiyle acilir.

Goniil, Allah’a tam teslimiyetle, ilme dayal tefekkiirle nice
manaya erisir.

Salik Ari gibi her varligin 6ziine bakmali ve Allah hakika-
tine erismeye calismalidir.

Baldan maksat, zevki ilahidir.

Her varligin 6ziinii géren, kendinden gecer, fenafillah ma-
kamina erer ve cemalullahin zevkine teslim olur.

Aridan maksat, Hakk yolunda yol alan saliktir.

Nasil ki ayetten “sonra ¢iceklerden, meyvelerden hepsin-
den yemesini, sonra da Rabbinin yollarinda kolayca yol alma-
siny, o ¢esit cesit renklerdeki ciceklerden ictigini karnindan ¢i1-
karmasini” boyle bir mesaj sunulur.

Iste bu mesaj Hakk yolunda yol alan salik’edir.

Salik, yani Hakk yolunda yol alan kisi, her varliktaki Hakk’a
ait olan tecellileri gérebilmeli ve Hakk yolunda yol almalidir.

Her varligin 6ziintin kendi 6zii oldugunu anlayabilmeli ve
kendine nispet ettigi bedenden ge¢ebilmelidir.

Salik, Ar gibi caliskan olmali ve her an tefekkiir i¢cinde ol-
malidir.

Arinin yaptigi bal, salikin varligin manasina erisip ilahi zevki
tatmasi olarak diistiniilebilir.

220



[1ahi zevk, goniil boyutundan tecelli eder.

Nasil ki agzimizda tat alma hiicreleri vardir, gonliimiizde
de manay1 hissetme hiicreleri, duygular1 vardir.

Soyle dusiinelim ac1 biberi veya bir meyveyi elimize, yana-
gimiza degdirsek, onlardaki tadi alamayiz.

Ama dilimize, agzimiza ac1 biberi veya bir meyveyi degdir-
sek, tad1 yogun bir sekilde hissederiz.

Iste goniil, manay1 hissetmek boyutudur.

Armin Bali tuttugu midesi, salikin gonliine isarettir.

Miimi'nin goénlii yerlere goklere sigmayan Allah’in evi ola-
rak nitelenir.

Bal Arisy, bal yapar.

Gonil ehli de manaya erisir, Tevhid hakikatini anlar.

Allah ulviyetini her varlikta gosterir.

Allah tekdir, tekligini her varlikta tecellileri ile gosterir.

Bunu anlayan Tevhid hakikatine erecektir.

Mananin zevkini hissedecektir.

“Fihi sifaun lin nas-onun i¢inde insanlar i¢in sifalar vardir”

Balin i¢inde insanlar i¢in nice sifa vardir.

Bal Arisinin gayretini, anlaya bilen, Hakk yolunda ayni gay-
reti gosteren, Allah’in sefaatine mazhar olacaktir.

Bal her yoniiyle insana sifadir, yani faydahdir.

Bali suya, yogurta, siite, bitki ¢aylarina karistirip, yedigi-
mizde ya da ictigimizde bedenimiz i¢in nice sifalar vardir.

Bilimsel arastirmalarda balin faydalar1 sdyle agiklanmistir.

Bal bagisiklik sisteminin gii¢lendirir.

Bal bagirsaklara iyi gelir.

Probiyotik bir besindir.

Bogaz1 yumusatir, 6kstiriige iyi gelir, ses telciklerini korur.

Kalbin ¢alismasina iyi gelir.

Bedeni enfeksiyonlardan korur.

221



Nezle, grip, soguk alginligina iyi gelir.

Midenin bazi rahatsizliklarina iyi gelir.

Hafizayi giiclendirir.

Manevi alanin agilmasina faydahdir.

Balin lezzetini tadan, manay1 hissetmeye kapilar agar.

Gerginliklere, karamsarliklara, kaygilara iyi gelir.

Cildi giizellestirir.

Yanik ve yaralari tedavi eder.

Bal serbeti bedeni giiclendirir.

Ve bedene onlarca faydasi vardir.

Bu boliimde gegen; “inne fi zalike le ayeten li kavmin yete-
fekkerin” ayetinden sunulan mesaji ¢ok iyi anlamaliyiz.

Tefekkiir icinde olan kimseler, tiim varliktan gelen isaret-
leri iyi anlamaya calisirlar.

Varligin sekli, yapisy, islevselligi, nitelikleri her seyiyle hik-
metler tasir.

Bal Arisindan gelen mesaji iyi anlayan tefekkiir ehli, mut-
laka nice sirlara erisecektir.

222



70-

31 ) 338 0 pfia’s (U5 25 aila, 410

Vallahu halakakum summe yeteveffdkum ve minkum
men yureddu ila erzelil umuri li keyld ydleme bade
ilmin seya innalldhe alimun kadir

Ve Allah halaka kum : Allah, var etti, halk etti, sizi,
Summe yeteveffa kum : Sonra, vefat, 6lme, teslim olmak, vefa,
uygun,

Ve minkum men yured : Sizden, kim, red, geri doner, kalir,

{14 erzeli el umur : Giigsiiz, ¢celimsiz, zayif, 6miir, yaslanir,
Li key la yaleme : Icin, bilmez hale gelmek,

Bade ilmin sey : Sonra, ilim, bilir, bir sey,

Inne Allah alim : Muhakkak Allah, ilmiyle var eden,
Kadir : Kudret, gii¢, kuvvet,

Meali 1: “Allah sizi halk edendir, sonra size éliime kadar bir
stire verir ve sizler yaslanir, bir gii¢stizliik icine doner, sonra bir
sey bilir iken bilmez hale gelirsiniz. Muhakkak ki Allah ilmin sa-
hibidir, kudrettir.”

Meali 2: “Sizi yaratan ildhi bir kudrettir, size 6liime kadar za-
man cizen O’dur, sizler 6mriiniiziin icinde gitgide yaslanir, giic-
stizlesirsiniz, bilir iken bilmez olursunuz. Muhakkak ki ilahi kud-
ret ilmin sahibidir, her seydeki gliciin sahibidir.”

Bizi ve tiim varlig1 halk eden kimdir?

Insan nasil yaratildigini diistinmelidir.

Aslinin ne oldugunu diistinmelidir.

223



Nasil sekillendigini, nasil bedenlendigini diisiinmelidir.

Insan nereden gelmekte ve nereye gitmektedir diye dii-
stinmelidir.

“Halakal insane min nutfe” Nahl Siresi 4

“Insan, bir nutfeden, bir 6zden, bir embriyodan yaratildi.”

Insan hiicre hiicre nasil sekillendi diisiinmelidir.

Insan sunu asla unutmamalidir.

Insan kendini var etmedi.

Insan kendini asla sekillendirmedi.

Gozlerini, kulaklariny, ellerini, ayaklarini, beynini ve ciimle
organini asla yaratmadi.

Dogumu, 6liimi insan tasarlamadu.

Eger insan kendini var edeni anlayamazsa, benlige diisecektir.

Ben benim deyip, kibre diisecektir.

Ve yaraticisina karsi hasim icinde olacaktir.

Insan 6liimliidiir, giin gelir son nefesini verir.

Insan yasami boyunca, giiclii iken giigsiizlesir, bilir iken bil-
mez olur.

Insan kendi bedenini yaratan ve her an bedeninde tecelli
eden Allah’ iyi anlamahdir.

Insan 6liimlii oldugunu hi¢ unutmadan yasamahdr.
Oliim, her bedende yazil olan takdir-i ilahidir.

Her insanin basina gelecektir.

Bedene yazilmis olan “Sen o6liimliisiin” kaderi gergektir.
Basa gelecek olan eninde sonunda tecelli edecektir.
Oliim kaginilmaz gergektir.

Oliim asla unutulmamasi gereken bir sondur.

Eninde sonunda basa gelecek olan yasamin gercegidir.
Oliim herkesin hissedecegi kacinilmaz gercektir.

Hepimizin er ya da ge¢ hissedecegi bir duygudur.

224



Ecel-i miisemma; sessizlige gecis, isitmez olmak, semaya
gecis, ulvl dleme doniis, sessizligin sesi, katilasmak, beden za-
maninin sonu, belirlenmis vakit, zamanin sonu, 61iim gergegi,

Neden insan 6limii unutur?

Hi¢ 6lmeyecekmis gibi diinyanin hirsina kapilir.

Neden kalbler kirar, zalimlik eder?

Neden birilerini hor goriir, kendini yiice sanir?

Neden alay eder, dedikodu eder, eksik gedik arar?

Neden 6lmeyecekmis gibi yasar?

Neden o6liimlerden ders almaz ve neden kendine “sen de
bir giin 6leceksin” demez?

Insan Bal Arisinin yasamini anlasa, hig¢ zalim olabilir mi?

Insan Hakk yolunda yol alsa, hi¢ kalb kirabilir mi?

Insan Bal Arisindan gerekli dersi ¢ikarsa, hi¢ kibre diige-
bilir mi?

“Ve li teblugli ecelen musemmen ve leallekum takilin-6liim
gercegine eninde sonunda eriseceksiniz ve umulur ki bu ger-
¢egi disiiniirstiniiz.” Mii'min Stresi 67

“Inna lillahi ve inna ileyhi racitin-muhakkak ki Allah’tan
geldiniz ve muhakkak ki asliniz olan Allah’a déneceksiniz.” Ba-
kara Siresi 156

“Kullu nefsin zaikatul mevti summe ileyna turce(in-biitiin
herkes 6liimii hissedecektir. Sonra asliniz olan Bize dondiirii-
leceksiniz.” Ankebit Stresi 57

Insan 6liim hakikatini anlayabilseydi, gece giindiiz hakikati
anlamak i¢in gayret iginde olurdu.

“Innallahe alimun kadir” ayetinde belirtildigi gibi, muhak-
kak ki Allah tiim varhktaki ilmin sahibidir, kudretin sahibidir.

Insan ilme yapismali ve aklini hep ilimle mesgul etmelidir.

Insan kendi bedenindeki ve tiim varhktaki kudretin sahibinin
Allah oldugunu bilmeli ve kendine gii¢ kuvvet isnat etmemelidir.

225



Hepimizin bedenindeki kudret Allah’a aittir.

Kudret, Allah’a ait sifatlardan biridir ve asla Allah’tan ayri
degildir.

Hid Sdresi 4: “I1allAhi merciukum ve huve ala kulli seyin
kadir”

Meali: “Sizin asliniz, kaynaginiz, 6zliniiz Allah'tir ve O bii-
tlin her seydeki kudrettir”

Insan, Allah hakikatini anlayabilmek icin, varligin hareket-
liligini incelemelidir.

Varligin kendinde olan islevselligi, hareketliligi, kudreti an-
lamak icin tefekkiir icinde olmahdir.

Insan, tenden cina olan ilm-i irfani bir yolculuk i¢inde ol-
malidir.

Bal Arisi gibi varligin 6ziiyle bulusmalidir.

Tenden cana olan yolculukta nice hikmetlere erigsmelidir.

Viictid boyutumuzda olan, Adem boyutundan Muhammed
boyutuna akip gelen boyutlar1 anlayabilmelidir.

Viictidun Zatini idrak etmeli, o Zata teslimiyet icinde olmahdir.

Bal Arisinin cicek cicek yolculugu, Hakk yolunda varolusu
ve var edeni idrak etme yolculugu ile es tutulmustur.

Tevhid’e ulasma yolculugu budur.

226



71-

Codll e (33501 8 (s e 2SCasy (b 41
5 26 Al sl e 485 0y i1

- L2 _ o K - o, ’.E -
Oy Alll dasial ol i
Valldhu faddale badakum ald badin fir rizk femellezine
fuddili bi raddi rizkihim alé ma meleket eymdanehum fe

hum fihi seva e fe bi ni’metilldhi yechadiin

Ve Allah fadal : Allah, fazilet, erdem, meziyet,
degerler,

Badakum ala badin : Bazilariniz, bazilariniza,
birbirinize,

Fi el nzk : Rizik, yararlanma, faydalanma,
yardim,

Fe ma ellezin fuddilii : Degil, olmaz, kimseler, erdem,
fazilet, deger, meziyet,

Bi raddi : lade, geri déndiiren, karsiligini
vermek, raz, eli agik,

Rizki him : Rizik, yararlanma, faydalanma,
onlar,

Ala ma meleket eymanehum : Onlar giiclerinin sahibi degildirler,

sahip olduklari seyler,
Fe hum fihi sevaun : Oysa, onlar, onda, o konuda,
yaratilis, birdir, esit,
Efe bi nimet Allah : Artik, Allah’in nimetlerini,
Yechadiin : Inkar, ret, kabul etmeme,

Meali: “Allah, birbirinizden fayda bulmaniz icin sizlere deger-
ler verdi. Fakat bazi kimseler onlara verilen degerlerin karsiligini

227



vermezler, faydali olmazlar. Onlar kendilerindeki giiciin sahibi
degildirler. Oysa onlar yaratilista birdirler. Oyleyse Allah’in ni-
metlerini inkdr mi ediyorlar?”

Allah her varliktan degerlerini sunmustur.

Kimi insan, kendindeki ve varliktaki degerlerin farkina var-
madan yasar gider.

Kimi insan ise, gece giindiiz varliktaki degerleri, hikmet-
leri anlamaya calisir.

Insan kendi bedenindeki degerlerin sahibinin Allah oldu-
gunu bilmelidir.

Her varlik yaratilista birdir.

Her varlik Allah’a ait olan degerleri tasir.

insan cevresinden fayda buldugu gibi, cevresine yardim
icinde, fayda icinde olmalidir.

Insanin yasamasi icin, her varlik bir sekilde insana yar-
dim eder.

Her varliktan insana riziklar gelir.

Aldigin nefesi disiinelim.

Atmosferde bulunan hava, nefes almamiz i¢in gereklidir.

Agaclar bize oksijen sunar.

Agaclar bize meyve sunar, bitkiler bize faydalar sunar.

Su, bedenimiz icin gereklidir.

Gokten yagan yagmur, toprak icin rahmet oluyor, toprak
bize cesit ¢esit gida sunuyor.

Gilines 1s181yla bize yasam sunuyor.

Ayin, yildizlarin {izerimizde etkisi vardir.

Yeryiizii bizi besliyor, biiytitliyor, analik yapiyor, babalik ya-
plyor.

Hayvanlarin bize nice hizmeti vardir.

Cicekler nice gtizellikler, sifalar sunuyor.

228



Bal Arisi ¢igek cicek dolasarak meyvenin olusumunda, bal
yapmasinda bize nice giizellikler sunuyor.

Doga, dogada olan hava, toprak, su, ates bize yardim edi-
yorken...

Bitkiler, hayvanlar bize nice yardim sunuyorken...

Giines, Ay, yildizlar bize yardim ediyorken...

Biz ¢evremiz i¢in ne yapiyoruz?

Peki ya insanlar, birbirlerine ne kadar samimi, i¢cten yar-
dim ediyor.

Yardimlar iyilikler i¢cin mi yoksa kotiiliikler i¢gin mi?

Allah bizleri, birbirimize yardim edelim diye halk etti.

“Asla kotiilikler i¢in yardimlasmayin” diye bildirdi.

“Yardiminiz iyilikler icin olmali” diye bildirdi.

Maide Stresi 2: “lyilikler lizere yardimlagsin, asla kotiiliik-
ler lizere yardimlagsmayin”

Simdi disiinelim!

Birbirimize yardim ediyor muyuz?

Ediyorsak, iyilik icin mi, kotiilik i¢cin mi?

Bir dedikoduya ortak olmak, nasil bir yardimdir?

Biri hakkinda giybet etmek, cevremizde olan insanlara na-
sil bir yardimdir?

Giybet, dedikodu, kotiiliiglin yayillmasina yardimci olmaktir.

Bir kimsenin inancini agagilamak, onu hor gérmek, onu ka-
fir ilan etmek, fitneligin yayilmasina yardimci olmaktir.

Kur’an; “fitnelik 6ldiirmekten daha tehlikelidir” diye bildi-
riyor. Bakara Stresi 191

Toplumda kargasalik, kaos cikarmak fitnelik degil midir?

Dedikodu, giybet, hasetlik, fesatlik, fitnelik degil midir?

Birinin, birine koétiiliikk yapmasi i¢in yardim etmek zalim-
lik degil midir?

Yardim, iyiliklere kap1 agmalidir.

229



Gonli temiz olanlar, iman sahibi olanlar, iyilikler tizere yar-
dimlasirlar.

Kotiliikler lizere yardimlasanlar, iman sahibi degildirler,
onlar sadece kendi ¢ikarlari i¢in yasarlar.

Hazreti Muhammed; “komsun ac iken tok yatma, birbirinize
yardim edin” diyerek, yardimin énemini bildirmistir.

ihtiyac1, sikintisi, karamsarligl, umutsuzlugu olan bir insana,
hi¢bir sey beklemeden yardim etmek, Allah'in rizasina uymaktir.

Bir kimseye yardim edene, elbette Allah’ta ona yardim eder.

Hacc Siresi 40: “Elbette Allah, bir kimseye yardim edene
yardim eder.”

Yardim etmek, insan olmanin davranisidir.

“Nas” makamina erenler, insan olurlar.

Insan olanlar, “Nasr” makamina ererler.

Nasr makamina erenler, yardim etmenin ulviyetine ererler.

Insan nigin yaratildigini bilmelidir.

Insanlar birbirine yardim etmeli, birbirlerinin sikintilarini
¢Oozmelidir.

Insan olarak yaratilmanin hikmeti budur.

Hucurat Stresi 12: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir
kadindan yarattik ve halklar halinde, kabileler halinde ¢ogalt-
tik, birbirinizi tanimaniz ve yardim etmeniz i¢in.”

Hepimizin farklh farkl yetenekleri vardir.

Tim bu yetenekler birbirimize yardimci olmak i¢in bize
bahsedilmistir.

Allah’in bize bahsettigi yetenekleri, kendi egomuz i¢in mi
yoksa birbirimize yardim i¢cin mi kullaniyoruz?

230



72-

Ga &1 Jang BI55 ail (s &0 Jas Al

o -z w% K- z _~ 2
- “ - {2 ] wo- L L L T e - e
Jhlllel cilnlall (4 oS855 3308 Gt aSa1 5 )
P S RS T TR S ALY
O Al iy ) sia sy
Valldhu ceale lekum min enfusikum ezvdcen ve
ceale lekum min ezvdcikum benine ve hafedeten

ve rezakakum minet tayyibdt e fe bil batili yu’'miniine ve
bi ni’'metillahi hum yekfuriin

Ve Allah ceale lekum : Allah, kildy, yapty, sundu, size,

Min enfusi kum : Kendiniz, nefs, siz,

Ezvacen : Ayni yolda olan, es, tiir, cins,

Ve ceale lekum : Kildy, yapty, sundu, kildj, size,

Min ezvac kum : Es, tiir, cins, ayn1 yolda olan, siz,

Benine ve hafedeten : Evlatlar ve torunlar,

Ve rezak kum : Rizik, faydalanma,

Min el tayyibat : Siz, temiz olan, iyi olan,

E fe bi el batili : Hala batila my, bos seylere, ilimsiz,
asilsiz,

Yumindin : Inaniyorlar,

Ve binimeti Allah hum : Nimetlerini, lituf, ihsan, Allah, onlar,

Yekfertin : Ortilyorlar, ggrmemezlikten geliyorlar,

Medli: “Allah, kendi cinsinizden sizler i¢in esler sundu ve bir-
birinize es olmanizdan sizlere evlatlar ve torunlar sundu ve siz-
lere tertemiz riziklar sundu. Hala bos seylere inantyor ve Allah’in
nimetlerini gérmemezlikten mi geliyorsunuz?”

Allah bizleri, erkek ve kadin olarak yaratti.

231



Birbirimize es olalim, birbirimizde huzur bulalim diye yarattu.

Insan kendine es olacak olan1 bulmalidir.

Duygularina, diislincelerine esit olan1 bulmalidir.

[lgi alanina, heyecanlarina es olan1 bulmalidir.

Askini bulmahdir.

Bilmelidir ki ask ve es birdir.

Askini, sevdigini bulan huzur bulacaktir.

Huzur ve mutluluk esini bulmakta gizlidir.

Insan, merhametli, sefkatli, sevgi dolu kendine es olacak
olan bir goéniili aramahdir.

Es olabilmek, merhameti, sefkati, sevgiyi arttirir.

Es, es olandir, duygular: ve diisiinceleriyle birbirine ben-
zer olandir.

Rum Stiresi 21: “Huzur bulmaniz ve sevgili olmaniz ve mer-
hametli olmaniz i¢in size esler verildi.”

Es bize es olandir, ayni duyguda bulusandir.

Esini bulan, ortak duygularda bulusandir, aska erisendir,
sevgi icinde olandir.

Esini bulan, mutlu olacaktir, huzur bulacaktir.

A'raf Stresi 189: “Ceale minha zevceha li yeskune ileyha.”

Meali: “Allah size esler verdi, onunla mutlu ve huzurlu ol-
maniz icin.”

Kur’an’da ne giizel belirtilmis.

Esini bulursan, mutlu huzurlu olursun.

Onunla heyecan bulursun, onunla es olursun.

Ayette ne giizel belirtilmis.

Eger esini bulursan, ondan olacak evlatlar ve torunlar, en
giizel bir sekilde biiyiirler.

Onlar ilim dolu, irfan dolu, edep dolu biiyiirler.

Onlar da giin gelir eslerini bulma gayretine diiserler.

Ciinkl anne baba onlara en giizel 6rnek olmustur.

232



Onun i¢in esini bul.

Esini ara ve ona saril.

Seninle es olanlar senin esin olurlar.

Esini bul ve ona saril.

Duygularina es olan birini bul.

Ayni duygularda, ayni diistincelerde olan birini bul.
llgin, alakan ayni seylere olsun.

Aska bagl olarak esini bul.

Esini bul, askla bak ve askla saril, agkla davran.

Bil ki gtizellik gontilde olan duygudur.

Sefkatli, merhametli, paylasmay1 seven, yardim etmeyi se-
ven biri ol.

Esini bul ve ona saril ve ona vefali ol.

Es olanlar birbirini tamamlar.

Es olanlar askta bir olanlardir.

Es olanlar birbirlerine askla, sadakatla baghdirlar.

Es olanlar huzurludurlar, sevgi doludurlar.

Es kelimesi esit kelimesi birbirine baghdir.

Her varligin Allah’'in indinde esit oldugunu unutmamak ge-
rekir.

Su damlalari gibi her varlik Allah’'in deryasinda esittir.

Iste es olma duygusu da bu esitligin yansimasidir.

Allah insanlara evlatlar ve torunlar sundu.

Insan kendine sunulan liituflarin farkina varmahdr.

Evlatlarini ve torunlarini iyi yetistirmelidir.

Onlara ilim ve edep yolunu 6gretmelidir.

233



73-
Ga ) aed Al ¥V e alll (53 (e (snas
O smlailn ¥ Bs ()5 cal dlald)

Ve yabudiine min diinillahi ma la yemliku lehum rizkan
mines semadvati vel ardi seyen ve la yestetiiin

Ve yabudiine : Kulluk ediyorlar, tapiyorlar,
Min diini Allah : Baska, zanni seylere, Allah

Ma 14 yemliku lehum : Malik degil, giicii yetmez, onlar,
Rizkan : Rizk, nimet,

Min el semavat ve el ard sey  : Gokler ve yerytzii, bir sey,

Ve 14 yestetiline : Gligleri yetmez, yapamazlar,

Meali: “Allah1 birakip da, géklerde ve yerde hicbir rizki mey-
dana getirmeye gii¢cleri olmayan ve hicbir sey yapamayan sey-
lere mi kulluk ediyorlar?”

Insan Allah’1 iyi anlamali ve O’na her seyiyle teslimiyet
icinde olmalidir.

Allah’t anlayamayan kimse, ilahlar edinir, onlara siginmaya
baslar.

Insan “ben neye sigimiyorum” diye diisiinmelidir.

“Ben neyi ilah edindim” diye diisiinmelidir.

Insan Allah’1 birakip neye siginiyor?

Batil olan seylere mi siginiyor?

Zanlarini mi ilah ediniyor?

Cikarlarini mu ilah ediniyor?

Kendini mi ilah ediniyor?

Aslini bilmedigi seylere gore mi hareket ediyor?

Hevasina gore hayal ettigi ilahlara m1 inaniyor?

234



Allah’t birakip baskasina yiicelik mi veriyor, ondan medet
mi umuyor?

Allah hakikatini bilen, Allah’a siginir ve O’na teslimiyet
icinde yasar.

Kur’ant iyice inceledigimizde, zanna dayali ilahlar edinme-
miz, ¢ikarimiza gore Tanr1’ya inanmamiz, batil olan seyleri ilah
edinmemiz hep tagit olarak adlandirilir.

Kur’an’da “hevasini ilah edineni gérdiin mii?” diye bildirilir.

“Yani kendi zannina gore kendi yarattig1 Tanr1’ya inanani
gordiin mu?” diye bildirilir.

Simdi sormak gerekir acaba bizler, kendi zanlarimiza gore
hayal ettigimiz Tanri’lara mi inaniyoruz, yoksa kdinati1 ve biz-
leri var edene mi inaniyoruz?

Acaba toplum olarak bizler hep “tagit” inancinda miyiz?

Iste eger bizler; asli olmayan, batil olan, kendi zanlarimiza
gore var ettigimiz ilahlara inaniyorsak ve bunlara siginiyorsak
bu “taght” inancidir.

Iste eger bizler; ibadetlerimizi ¢ikara dayal yapiyorsak, bu
“taglt” inancidir.

Kur’ant inceledigimizde anliyoruz ki tagit inancu:

Allah’1 birakip zanna gore inang i¢cinde olmaktir.

Allah'in hakikatlerini birakip ilmi delilleri olmayan batil
seylere inanmaktir.

Allah’t birakip birilerini yiice bilmek, onlardan medet um-
maktir.

Allah inancini alet edip hep ¢ikar lizere hareket etmektir.

Allah’a kul olmayip, hep batil seylere kulluk yapmak, ma-
kam- mevki, san-sohrete kulluk yapmak, kullugunu hep sahsi
¢ikarlara gore yapmaktir.

Insan “Allah’1 birakip neyi énemsiyorum, neye sigiiyorum”
diye ¢ok iyi diistinmelidir.

Kadir-i mutlak olan Allah'tir.

Hicbir varligin kendine gore giicii, kudreti yoktur.

Birine kudretli demek bile gaflete diismektir.

235



74-

Crsalad ¥ gl dlagall &) 0EaY 4l 14,00 56

Fe la tadribii lilldhil emsdl innalldhe
ydlemu ve entum la tdlemiin

Fe 14 tadriba li Allah : Oyleyse, yok, vurgu, misal, yapmayin,

Allah,
El emsal : Gibi, benzer,
inne Allah yalemu : Muhakkak Allah, ilmiyle var edendir,

ilmin sahibidir,
Ve entum la tAlemun : Siz, yok, bilme, ilmin sahibi degilsiniz,

Meali: “Artik Allah’t zanniniza gére bir seylere benzetmeyin.
Muhakkak ki Allah ilmin sahibidir ve siz ilmin sahibi olamazsiniz.”

Allah’1 Allah ile anlayanlar, mii’'min kimselerdir.

Zanlarina gore Allah’a inananlar, Allah’a sahit olmayanlardir.

Hangi Allah’a inaniyoruz?

Anne babamizdan miras olarak 6grendigimiz, asla sahit ol-
madigimiz bir Allah’a m1?

Yoksa kendimizde ve her varlikta sahit oldugumuz sonsuz
glic olan bir Allah’a m1?

Kur’an buna en giizel cevabi veriyor.

Zuhruf Stresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarimizi bir inan-
cin yolu tizerine bulduk ve biz onlarin gosterdikleri yol tizere,
onlarin adetleri tizere oluruz.”

Hepimiz ne yazik ki, atalarimizdan miras gelen bir inancin
getirdigi bir tanriya inaniyoruz.

Her ¢ocuk, hangi ailede dogmussa, inanci da o ailenin inan-
cina gore oluyor.

236



Tanr1 inancy, din inanci, ibadetleri, cennet cehennem yo-
rumlari oraya kimin girecegi hep aileden gelen inan¢ mirasina
gore oluyor.

Tanr1 adina, din adina yaptig1 yorumlar hep aileden gelen
inanca gore oluyor.

Ve tabii ki bu inang, diger farkli olan inang¢lara uymuyor,
¢linki her ¢cocuk hangi ailede dogmusgsa inanci da ona gore oluyor.

Iste kisi, kendi hayalinde kendi hevasina gére inandig tanri
inancini yok etmeden, kendine dénmeden, kendini ve varlig
okumadan Allah hakikatine ulasamaz.

Aileden gelen miras olarak 6grendigimiz tanr1 inancimizl,
yani kendi hevamiza gore var oldugunu diistindiigiimiiz tanri
zannini yok etmeliyiz.

Yoksa Allah denilen ilahi giicle hi¢ tanisamayiz.

“Fe 1a tadribt lillahil emsal-Allah’ta olmayan seyleri misal
vermeyin.”

Allah’'1 Allah’a ait olan emsallerle, sifatlarla anlamaliyiz, an-
latmaliyiz.

Allah’a ait olmayan emsallerle Allah’t anlatmaya kalkmak,
biiyiik bir gafletin icinde olmaktir.

Insanlar anne babasinin anlattig ve insan formuna indir-
genen bir Tanriya inanir.

Insan, ofkeliyse, hiddetliyse, kinci ise, inandig1 tanr1 da dyledir.

insan, merhametli, sefkatli ise, inandig1 tanr1 da dyledir.

Her insan kendine sormalidir.

Allah hakikatini anlayabildim mi?

Kendi viichduma doniip, viicidum nasil var oldu, viici-
dumda ve diger varlikta her an olmakta olan bu isleyis nedir

ve bunu kim yapiyor, anlayabildim mi?

237



Varligin varolusunu diisiiniip, varlikta delillere bakip, var-
lig1 var edene sahit olabildim mi?

Bizzat varlikta olan ayetleri gérebildim mi?

Allah’a ait isaretleri okuyabildim mi?

[limle hareket edebildim mi?

Delillere, ispatlara dayal hareket edebildim mi?

238



75-

3

“a, Y- s § Z }Qa Zo -~ . < PPN
oy (zo - _ (& 20 8...8 _8% (Z. . (%O TS -
Ja 1565 | s dda (381 g8 Ll 18 Lia 5L

2% oy % }°,° < 240 -
o all Masl G 55

Osalay ¥ 2 K]

Daraballdhu meselen abden memlitken Id yakdiru

ala seyin ve men razakndhu minnd rizkan hasenen fe

huve yunfiku minhu sirren ve cehra hel yesteviin

elhamdulillah bel ekseriihum ld ydlemiin

Darabe Allah

Mesel abd
Memliken
La yekduru ala sey

Ve men razakna-hu

Min na rizkan hasenen

Fe huve yunfiku minhu

Sirren ve cehren

Hel yesteviine

El hamdu li Allah

Bel ekser hum la yalemun

: Misal, vurgulamak, algi, darbe,
sarsmak, kendine getirmek, Allah,

: Ornek, misal, kul,

: Sahip olunan, miilkiyet,

: Yok, giicii, muktedir, bir sey,

: Kimse, riziklandirdik, fayda, yarar,
onu,

: Bizden, rizik, sifat, fayda, giizel,
temiz,

: Boylece o, infak eder, mali sahibine
verme, ondan,

: Gizli, sir ve sesli, acik olarak,

: Ayni derecede, aynisini, esit, bir
midir?

: Hamd, niteliklerin tek sahibi,
Allah'’tir,

: Hayir, bilakis, onlarin ¢cogu
hakikatleri bilemiyorlar,

239



Meali: “Allah, sahip oldugu higbir seye muktedir olamayan
kul 6rnegini misal gosterir. O kimseyi riziklarimizla gtizelce ri-
ziklandirdik. Fakat o, ona verdiklerimizin sahibinin kim oldu-
gunu bilip, gizli ve a¢ik olarak ayni derecede teslim eder mi? Tiim
varliktaki niteliklerinin tek sahibi Allah’tir. Bilakis onlarin ¢ogu
hakikatleri bilemiyorlar.”

Allah her seye muktedir olandir.

Insan ise, birgok seyi kendine nispet edendir.

Insanin, bedeni vardir, mali vardir, miilkii vardir, makami
vardir.

Ama hicbiri kendine ait degildir.

Bir giin gelir hepsini birakir gider.

Her seyin sahibi Allah'tir.

Insan her seyin sahibinin Allah oldugunu anlayabilmelidir.

Viicidum dedigi yapinin sahibi olmadigini anlayabilmelidir.

Soyle diisiinmelidir.

Ben bu viiclidun neyini yaptim, hangi hiicresini yaptim.

Hicbirini insan yapmamistir.

Viicidunda her an olan isleyisi yapan kendisi degildir.

Yani hiicrelerini calistiran, nefes alip verdiren, kalbini ca-
listiran, kanini dolastiran kendisi degildir.

Kendi viiciidunu kendi yaratan degildir.

Kendi viictidunu sekillendiren kendisi degildir, beden yapi-
sin1 olusturan kendisi degildir.

Kendi viicliduna; isleyis, nitelikler yoniinden hakim olan
asla kendisi degildir.

Hicbir insan kendi bedeninin isleyisinde hiikiim sahibi de-
gildir.

Hicbir insan, bedeninin yaratilisinda ve bedeninin isleyi-
sinde irade sahibi degildir.

Kendi viiciidunun giicti kudreti kendine ait degildir.

240



ViicGdunda, iktidar sahibi ve muktedir olan sadece Allah’'tir.

Insamin viicdu Allah’in kendine ait olan sifatlarla donatilmistir.

Insan tiim bunlar1 bilmeli ve Allah’a teslimiyet icinde olmahdir.

“Bel eksertthum la yalemiin-bilakis insanlarin ¢ogu haki-
katleri bilemiyorlar”

Bu béliimde gecen “Elhamdulillah-hamd Allah’a mahsus-
tur” kelimesini inceleyelim.

Hamid, hamd ayn1 kelime kokiinden gelir.

Hamd, Allah mahsustur, yani her varhktaki sifatlarin, her
bir inceliginin sahibi sadece Allah’tir.

Hamd kelimesi, genelde Allah’a 6vgii anlaminda kullanilmistir:

Siikiir anlaminda da kullanilmistir.

Toplumda bir kimseye “nasilsin” denildiginde, “cok stikiir”
ya da “hamdolsun” diye cevap alinir.

Siikiir ile hamd arasinda farkhilik vardir.

Hamd kelimesi, Hazreti Muhammed’den 6nce de ve sonra
da 6vmek ve yiiceltmek anlaminda kullanilmistir.

Arapcada “6vmek” manasinda “medh ve sena” gibi kelime-
ler vardir.

Hamd sadece Allah mahsustur.

Ovgii de sadece Allah’a yapilmalidir, bir kula yiicelik vere-
rek onu 6vmek dogru degildir.

Hamd varliktaki tiim niteliklerin sahibinin Allah oldugu
hakikatidir.

Varlikta ki ama fiziksel, ama kimyasal, ama biyolojik tim
sonsuz nitelikler Allah'in zatina mahsustur.

Iste bu da “Hamd” boyutudur.

Allah hamd boyutuyla “El Hamid” esmasini tecelli ettirir.

Hamd; kainattaki yaratilmis olan, yaratilmakta olan tiim
varliklarin niteliklerinin Allah’in tecellisi oldugu hakikatini an-
latan bir kelimedir.

241



Hamd, Allah’a mahsustur. Yani bir varligin yaratilisinda o
varlig fiillendiren, sifatlandiran, viictidlandiran bizzat Allah’in
kendisidir.

Varligin geldigi alem olan rih boyutu, ntir boyutu bizzat Al-
lah’a ait olan bir boyuttur.

Iste, varolustaki ama begeri cihetiyle ama 0lvi cihetiyle tiim
nitelikler “Hamd” kelimesiyle ifade edilmis ve “hamd Allah’a
mahsustur” denilmistir.

Bir kisi, Hamd olsun dediginde; o kisi kainattaki tiim var-
liklarda tecelli eden tiim niteliklerin bizzat Allah’a ait oldugunu
zevken ifade etmeye ¢alisir.

Iste, hamd Allah’a ait olan sifatlar, nitelikler boyutudur.

Siikiir ise niteliklerden gelen fayda saglayan riziklar boyutudur.

Insan her an hamd suuruyla yasamahdir.

Yani her sifatin Allah’a ait oldugunu bilerek yasamalidir.

Isleyisi, sifatlar1 ve viiclidu asla kendine nispet etmemelidir.

Insan bir bardak su icerken bir sey yerken, hemen Allah’a
stikiir icinde olmaldir.

Tiim riziklarin Allah’a ait oldugunu bilerek yasamalidir.

Insan her nefeste siikiir icinde olmalidir.

Iste siikiir: Insanin, ama kendinde ama tiim varlikta olan
niteliklerin, nimetlerin Allah’a ait oldugunu anlamak ve O’na
teslim etmenin teslimiyetidir.

Mi'minun Siresi 78: “Ve huvellezi ensee lekumus sema vel
ebsara vel efideh kalilen ma teskurdn.”

Meali: “Sizi viicidlandiran, isitme ve gérme ve idrak suuru
veren ki O’dur. Sizdeki sifatlarin sahibini bilip teslim etmede
ne kadar da zayif davraniyorsunuz.”

Zimer Stresi 66: “Bel Allah fe abud ve kun min el sakirin.”

Meali: “Oyleyse yalmzca Allah’a kul ol ve varliginin sahibini
bilip teslim edenlerden ol.”

242



Siikiir; insanin kendinde olan tiim nimetlerin, kalbin ca-
lismasi, gozlin gormesi, kulagin isitmesi, yedigimiz besinlerin
sindirilmesi gibi sonsuz islevin sahibinin Allah oldugunu iti-
raf edebilmektir.

Stkiir; tim riziklarin, tiim glizelliklerin Allah’a ait oldu-
gunu hissetmektir.

Siikiir; climle dlem sensin, var eden sensin, varliktaki fiil,
sifat, zat sensin, senden gayrisi yok idrakidir.

Her siikii, baktigimiz varligin Hakk ile baglantisini gore-
bilmektir.

Her siikiir, her nefeste bizi terk etmeyen Hakk’i hi¢ unut-
mamaktir

Stikiir makami da; kisinin son nefesine kadar bu suurda
yasamasidir.

Aldig1 her nefeste kendisinin ve kendindeki sonsuz nitelik-
lerin sahibini bilerek yagamasidir.

243



76-

a5 Y A AT (1A e AN o

ias e e (R byl le

b S 0 5 9 0 it s
ais Ll jua o 55

Ve daraballdhu meselen raculeyni ehaduhuma ebkemu
la yakdiru ala seyin ve huve kellun aldé mevldhu eynemad
yuveccihhu la yeti bi hayr hel yestevi huve ve men
yemuru bil adli ve huve ald sirdatin mustakim

Ve darabe Allah : Vurgu, misal, 6rnek gostermek,
Allah,

Mesel raculeyn : Misal, 6rnek, kisiler, iki kisi,

Ehadu-huma : Onlardan biri,

Ebkemu : Duran, bir sey yapmayan, sessiz,
susan, dilsiz,

La yakdiru ala seyin : Yapmaz, muktedir degil, bir seye,

Ve huve kul ala Mevla hu : 0, tlim, her seyi, efendi, malik, sahip,

Eynema yuveccih-hu : Her yone, her yere, yonlenir, kosar,
gonderir, o,

La yeti bi hayr : Yok, gelmek, yapmak, getiremez,
iyilik,

Hel yestevi huve : Ayn1 midir, esit midir, bir midir, o

Ve men yemuru : Kimse, isler, isleyis, isleyen, hiikiim,
calismak,

Bi el adli : Adalet ile, hakka uygun,

244



Ve huve ala sirat mustakim : O, hakikat yolu, dosdogru bir yol
uzerinde,

Medli: “Allah su iki kisinin misalini drnek gésterir: Onlardan
biri bir sey yapmaz, oturur. Digeri ise sahip oldugu blitiin her
seyli ile her yere kosar. Digerinde bir iyilik yoktur. Diger kimse ise
adaletli bir sekilde ¢calisir ve o dosdogru yol iizeredir. Hig bun-
lar esit olabilir mi?”

Burada, kabiliyetini fark edip gece giindiiz calisan bir kimse
ile bos bos vakit geciren bir kimse misal gosterilir.

Ve bizlere vaktinizi bosa harcamayin uyarisi yapilir.

Insan kendindeki kabiliyeti gorebilmeli ve o kabiliyeti iyi-
lik yolunda adaletle kullanmalidir.

Nasil ki her varlik gece glindiiz yaratilis kabiliyetine gore
hareket ediyorsa, insan da kendine bahsedilen kabiliyeti gore-
bilmeli ve ona gore calismahdir.

Insan her anin kiymetini bilmelidir.

Insan éncelikle nasil yaratildigini diisiinmelidir.

Varligin nasil yaratildigini diisiinmelidir.

Zamanini hakikatleri anlama icinde gecirmelidir.

Varolusu anlamaya gayret géstermelidir

Varlig1 gormeli, incelemeli, varolusu diistinmelidir.

Var edeni idrak etmelidir.

Kendi bedenine bakmali, “ben nasil var oldum” diye dii-
stinmelidir.

Bu kainat nasil var oldu, var eden kimdir diye diistinmelidir.

Iman hakikatine ulasmali, mii’minlik makamina gelmelidir.

Her an dosdogru Hakk yolunda olmalidir.

Ulastig1 hakikatlerle hareket etmelidir.

Vaktini hi¢gbir zaman kayip icinde gecirmemelidir.

Hakikatleri anlayamayan bir kimse vaktin kiymetini bilemez.

245



Hakikati anlayan kimse, kendi yaratilisinda olan kabiliyeti
de anlar ve ona gore iiretken olur, ¢aliskan olur.

Insan sorumluluk alanini bilmelidir.

Nicin yaratildim diye kendine sormali ve insan olarak so-
rumlulugum nedir, diye diisiinmelidir.

Insanin yaratihs amaci; kendini ve varhgi tanimak, birbi-
rine yardimci olmaktir.

Sonsuz kainattaki Tek kudret olan yani Allah hakikatini iyi
bilmeliyiz ve asla bu suurdan ayrilmamaliy1z.

Insan ¢evresine hep yardim i¢inde olmahdir.

Insan zamanini kay1p icinde gecirmemelidir.

Ve Asr Stresindeki muhtesem uyariyr unutmamalidir.

Asr Siresi: “Ve el asri, innel insane le f1 husr, illellezine
ament ve amilis salihati ve tevasav bil hakki ve tevasav bis sabr”

Meali: Dogrusu insanlar; zamanlarini hakikatleri anlama-
dan bir kayip icinde gecirip giderler. Ancak iman edenler, dos-
dogru Hakk yolunda ¢alisanlar, hakikatleri 6giitleyenler ve sabri
ogiitleyenler bagka.

Bu boliimde gecen “Adl” kelimesi adalet, dogruluk anla-
mindadir.

Allah’in adil esmasi, varligin varolusunda ve varligin isleyi-
sinde kendini gosterir.

Varligin agiga cikisi, bir 6zden gelen akisla miimkiindiir.

Bu akista muhtesem bir adalet vardir.

Mesela, insanin hiicreleri, dokulari, organlari, Matematiksel,
Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik, isleyisin diizenini gosterir.

Goz hiicrelerinin sayisi bellidir, goz hiicreleri ya da kulak
hiicreleri dokular1 birbirine karismaz.

Goz ya da kulak ya da diger organlar olusurken, kendile-
rine has hiicrelerle sekillenirler ve sayilar1 bellidir, kimyasal
salgilar1 da bellidir.

246



Anne karninda ¢ocuk bedenlenirken, her hiicre yerini bilir,
her doku yerini bilir ve olusum ona gore olur.

Iste bu Allah’in adil esmasinin tecellisidir.

Bir tarlada, bir bitki sekillenirken ya da agag, tohumda ne
varsa zaman dilimi icinde o aciga ¢ikacaktir.

Tohumun ic¢sel yazilimi, tohumda olanin agiga ¢ikis1 muh-
tesem bir adalet hakikatini ortaya koyar.

Incir tohumunda, incir agacinin yazilimi vardir, bu yazilim
bir adaletin gostergesidir.

Incir agacinin yapraklar, dallari, cicegi, meyvesi, bellidir,
tohumda hepsi bir diizen icinde bulunur.

Zamani gelince, bir bir a¢iga ¢cikmaya baslar, meyve en son
aciga cikar.

Bu isleyis diizenini okumak, Allah’in adil esmasini gore-
bilmektir.

Varliktaki bu isleyisi anlayan kimse, kendi yasantisinda da
adalet tlizere olur.

Yani adalet, varliktaki Hakk’sal diizeni anlayabilmekte gizlidir.

Hakk ve adalet birbirinden ayrilmaz kavramlardir.

Allah’'in her varlikta Hakk esmasi vardir, o Hakk esmasinin
hukuksal isleyisi adalettir.

Giinesin, Diinyanin her giin bir dl¢t icinde hareket edisinde
“Adil” esmasini gormek mimkiindiir.

Bir hiicrenin olusumu ve isleyisinde, adil esmasini gérmek
miimkiindiir.

Adil esmasi, oncelikle varligin varolusu ve isleyisinde okun-
malidir.

Bir kisinin sosyal hayatta, diiriist olabilmesi, adaletli ola-
bilmesi, varlikta Allah’in adil esmasini anlamakla mimkiindir.

Evren’in; Matematiksel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik bir dii-
zeni vardir.

Bu diizenin akisi, bir adaleti gosterir.

247



Ates, toprak, su, hava boyutlarinin muhtesem olusumu ve
isleyisi vardir.

Bunlarin isleyisinde bir diizen vardir, iste bu diizen iyi oku-
nursa, oradaki olusum ve akista “Adil” esmasi goriiliir.

Insan bu adaleti anlamali ve sosyal hayatta adaletli olmahdir.

Nahl Stresi 90. ayette bize muhtesem 6giitler sunulur.

Nahl Stresi 90: “Muhakkak ki Allah; adil olmay ve iyilik-
lerde olmay1 ve sahip olduklarinizi yakinlarinizla paylasmayi
emreder. Kendini Ustiin gormeyi ve fenalarda kalmayi, inkar
etmeyi ve hasetlik yapmayi, haksizlik yapmayi, zuliimlerde ol-
may ise yasaklar. iste size béylece égiit verir. Umulur ki haki-
katlere ulasir o hal ile davranirsiniz.”

Allah’in adaleti ama varligin isleyisinde, ama sosyal hayatta
asla sasmaz.

Kim ne yaparsa, iyilikte olsa, kotiiliikte olsa, muhakkak ki
karsiligini bulur.

Allah’in “Ad]” esmasi ve “Hakk” esmasi her an tecelli eder.
Adl ismi, adaletin karsiligidir.

Hakk ismi, Hukuk’'un karsiligidir.

Hukuk, Hakk kelimesinin ¢oguludur.

Hukuk, adaletin korunmasidir.

Her varligin:

Yasama hakki,

Ureme hakki,

Beslenme hakki,

Korunma hakki,

Barinma hakki, gibi haklar1 vardir.

Iste hukuk, bu haklar1 korumak igin tecelli etmistir.
Hukuk’un temeli adalettir.

Kim, adalet iizere davranmazsa, hukuk’a riayet etmezse za-
lim olur.

248



Bu boliimde gecen “darebe” kelimesi; vurgulamak, anlat-
mak, sarsmak, kendine getirmek, misal gostermek, bir hakikati
bir misalle ortaya koymak, anlatmak anlamlarina gelir.

Maalesef bu kelimeyi miiellifler, Nisa Stresi 34. dyetde “vad-
ribl hunne” kadinlar1 doéviin diye meal etmislerdir.

Simdi baz1 mealleri inceleyelim.

Diyanet Isleri Meali (Eski):

Allah’in kimini kimine iistiin kilmasindan 6tiirii ve erkekle-
rin, mallarindan sarfetmelerinden dolay1 erkekler kadinlar tize-
rine hakimdirler. lyi kadinlar, géniilden boyun egenler ve Al-
lah’in korunmasini emrettigini, kocasinin bulunmadigl zaman
da koruyanlardir. Serkeslik etmelerinden endiselendiginiz ka-
dinlara 6giit verin, yataklarinda onlar1 yalniz birakin, nihayet
doviin. Size itaat ediyorlarsa aleyhlerine yol aramayin. Dogrusu
Allah Yiice'dir, Biiytk'tir.

Diyanet Isleri Meali (Yeni):

Erkekler, kadinlarin koruyup kollayicilaridirlar. Ciinkii Al-
lah, insanlarin kimini kiminden tstiin kilmistir. Bir de erkekler
kendi mallarindan harcamakta (ve ailenin gecimini saglamak-
tadirlar. Iyi kadinlar, itaatkardirlar. Allah’'in (kendilerini) koru-
masi sayesinde onlar da “gaybi korurlar. (Evlilik yiiktimliiliikle-
rini reddederek) baskaldirdiklarini gérdiigiintiz kadinlara 6giit
verin, onlar1 yataklarinda yalniz birakin. (Bunlar fayda vermez
de mecbur kalirsaniz) onlar1 (hafifce) dévin. Eger itaat eder-
lerse, artik onlarin aleyhine baska bir yol aramayin. Siiphesiz
Allah, ¢ok yiicedir, cok biiytktiir.

Diyanet Vakfi Meali:

Allah’in insanlardan bir kismini digerlerine {istiin kilmasi se-
bebiyle ve mallarindan harcama yaptiklari i¢in erkekler kadin-
larin yoneticisi ve koruyucusudur. Onun i¢in saliha kadinlar ita-
atkardir. Allah’'in kendilerini korumasina karsilik gizliyi (kimse
gormese de namuslarini) koruyucudurlar. Bas kaldirmasindan

249



endise ettiginiz kadinlara 6t verin, onlar1 yataklarda yalniz
birakin ve (bunlarla yola gelmezlerse) doviin. Eger size itaat
ederlerse artik onlarin aleyhine baska bir yol aramayin; ¢iinku
Allah yticedir, blytiktir.

Elmalili Hamdi Yazir Meali:

Erkekler, kadin lizerine idareci ve hakimdirler. Clinkii Al-
lah birini (cihad, imamet, miras gibi islerde) digerinden {istiin
yaratmistir. Bir de erkekler mallarindan (aile fertlerine) har-
camaktadirlar. 1yi kadinlar, itaatkar olanlar ve Allah’in korun-
masinl emrettigi seyleri kocalarinin bulunmadig1 zamanlarda
da koruyanlardir. Fenalik ve gecimsizliklerinden korktugunuz
kadinlara gelince: Once kendilerine 6giit verin, yataklarindan
ayrilin. Bunlar da fayda vermezse doviin. Eger size itaat eder-
lerse kendilerini incitmeye baska bir bahane aramayin. Clinkii
Allah ¢ok yiicedir, ¢ok biiytiktiir.

Mehmet Okuyan Meali:

Allah’in onlardan (insanlardan) bir kismini digerlerine
(farkli olduklar1 noktalarda) tstiin kilmasi ve (bir de) malla-
rindan harcama yapmalari sebebiyle erkekler, kadinlarin koru-
yucusudur. (Onun i¢in) iyi kadinlar, (Allah’a) itaatkar; Allah’in
(kendilerini) korumasina karsilik gizliyi (namuslarini) koru-
yanlardir. Ge¢imsizliginden endise ettiginiz kadinlara gelince,
onlara 6giit verin; onlar1 yataklarda yalniz birakin ve kendile-
rini (kisa siireli yaninizdan) uzaklastirin! Size géniilden bagla-
nirlarsa artik onlarin aleyhine baska bir yol aramayin! Siiphe-
siz ki Allah yiicedir, biiytiktir.

Muhammed Esed Meali:

ERKEKLER, kadinlari, Allah’in kendilerine onlardan daha
fazla bagisladig1 nimetler ve sahip olduklar: servetten yapabi-
lecekleri harcamalarla koruyup gozetirler. Diiriist ve erdemli
kadinlar, ger¢ekten Allah’in korunmasini buyurdugu mahre-
miyeti koruyan sadik ve itaatkar kadinlardir. Kétii niyetlerin-
den korktugunuz kadinlara gelince, onlara (6nce) nasihat edin;

250



sonra yatakta yalniz birakin; sonra doviin; ve bundan sonra
itaat ederlerse onlari incitmekten kaginin. Allah gergekten yti-
cedir, bliytikttr.

Mustafa IslAmoglu Meali:

ERKEKLER kadinlarin koruyup goézeticisidirler; ¢iinki Al-
lah erkeklerle kadinlari farkl alanlarda tstiin yeteneklerle do-
natmistir; bir de erkekler servetlerinden harcama yapmakta-
dirlar. Diiriist ve erdemli kadinlar hem (Allah’a) boyun egen,
hem de Allah’in korudugu (iffeti, eslerinin) yoklugunda da ko-
ruyan kadinlardir. Sadakatsizlik etmelerinden ¢ekindiginiz ka-
dinlara gelince: onlara 6nce 6giit verin, sonra yataklarinda yal-
niz birakin, nihdyet darp edin! Ardindan size itaat ederlerse,
asir1 giderek onlar aleyhine bir yol benimsemeyin! Allah, ger-
cekten yiicedir, biiytiiktiir.

Siileyman Ates Meali:

Allah, insanlar1 birbirinden ustiin kildig1 ve mallarindan
harcayip kadinlarin gecimini sagladiklar i¢in erkekler, kadin-
lar iizerinde yoneticidirler. Bundan dolayi iyi kadinlar ita’atkar
olup, Allah’'in kendilerini korumasina karsilik (Allah’in verdigi
basar ile) gizliyi korurlar (kocalarina asla ihanet etmezler).
Hir¢inlik, etmelerinden korktugunuz kadinlara 6giit verin, ya-
taklarda onlara sokulmayin, onlar1 déviin. Eger size ita’at eder-
lerse artik onlarin aleyhine baska bir yol aramayin. Ciinkii Al-
lah ytcedir, biiytiktir.

Yasar Nuri Oztiirk Meali:

Erkekler; kadinlar: gozetip kollayicidirlar. Sundan ki, Allah,
insanlarin bazilarini1 bazilarindan tstiin kilmistir ve erkekler
mallarindan bol bol harcamislardir. Iyi ve temiz kadinlar say-
gilidirlar; Allah’in kendilerini korudugu gibi, gizliligi gereken
seyi korurlar. Sadakatsizlik ve iffetsizliklerinden korktugunuz
kadinlara dnce 6giit verin, sonra onlar1 yataklarinda yalniz bira-
kin ve nihayet onlar1 evden ¢ikarin, bulunduklari yerden baska
yere gonderin! Bunun iizerine size saygili davranirlarsa artik

251



onlar aleyhine baska bir yol aramayin. Allah ¢ok yticedir, sinir-
sizca blytktiir.

Goriildiagi gibi, genelde miiellifler kadini1 doviilmeli diye
cevirmislerdir.

Diyanet eski mealinde doviin diye ¢evirmis.

Yeni mealin de ise parentez icine (hafifce) ilave etmis.

Ama yine de doviin anlaminda ¢evirmistir.

Diyanet Vakfi Meali'inde de déviin diye ¢evrilmis.

Hemen hemen tiim miiellifler yaptiklar1 meallerde kadin-
larin; serkeslik, baskaldirma, sadakatsizlik, iffetsizlik, hir¢inlik,
kotii niyetli, gecimsizlik durumlarinda ya doviilmesi gerektigi, ya
da evden uzaklastirilmasi gerektigi sekilde terciime etmislerdir.

Bazilar1 ise “darp edilmeli” diye ¢evirmislerdir.

Baz1 miiellifler “acitmadan doviin” diye meal etmislerdir.

Oysa orada acitmadan kelimesi yoktur.

Miiellifler genelde 1srarla kadin doviilmeli diye meal etmisler.

Diger bir meal ise soyledir.

Tevhid-i Kur'an Meali: “Ehil kimseler; nefsini bilme yolunda
olanlar1 hakikatleri anlamalari i¢in yetistirirler. Onlar birbir-
lerine Allah’in liituflarini anlamak istediklerinden dolay1 yar-
dimc1 olurlar ve onlar kendi varliklarinin sahibini bilip infak
ederler. Sonra da onlar salihlerden olma yolunda teslim olur-
lar. Allah'in bilinmeyen goériinmeyen alemi muhafaza ettigi gibi,
onlarda hakikatlerin bilgilerini muhafaza ederler. Ki onlar ita-
atsizlik etmekten cekinirler ve onlar 6giitlere uyarlar. Artik bu-
lunduklar1 makamlardan hakikatlerin disina ¢ikanlar olursa, on-
lara bulunduklar: yerde hakikatleri vurgulayin. Bundan sonra
onlar, sizin soylediginiz sekilde hakikatlere uyarlarsa, artik on-
lara bagka bir yol gostermeyin. Muhakkak ki Allah tiim varlikta
ilmiyle ytice olandir”

Kelimeleri incelersek:

252



Ayette gecen “rical” kelimesi erkek anlaminda cevirmek
dogru degildir.

Faddal-fadil kelimesini de iistiin olarak ¢cevirmek dogru de-
gildir.

Fadil; fazilet, erdem, glivenilir, degerler tasiyan demektir.

Fadil kelimesini, erkegi kadindan tistiin diye ¢evirmek de
dogru degildir.

Kavvam kelimesi de, kdim, kiyam kelimesinden gelir.

Nasil her varligr kayyum esmasi ile tutan, kontrol eden,
idare eden Allah’tir.

Konusuna vakif olanlara da kavvam denir.

Kavvam; yetistiren, yardimci olan, yol gosteren, batildan ko-
ruyan, Hakk’a yonelten demektir.

Kamil kimseler, Kavvam’dir, Hakk yolunda olan talebeleri,
batindan korurlar, ilmi olarak yetistirirler.

Kelimeleri dikkatlice inceledigimizde, kadin1 d6viin degil,
Hakk yolunda ytiriiyen kimselerin yetismesine vesile olun, on-
lara hakikatleri vurgulayin anlamina da erisiriz.

Yoksa kadini doviin der, onlari incitirsek, onlar1 dislarsak,
Hazreti Muhammed'in yaptig1 miicadeleye de ihanet etmis oluruz.

Hazreti Muhammed’in “kadin erkek esittir” s6zii o zaman
meidlle celisir durumuna gelir.

Mealleri inceledigimizde hemen hemen tiim meallerde “ka-
dini doviin” diye meal edilmis.

Ve erkek kadindan iistiindiir diye ¢evrilmistir.

Arapga kelime kelime inceledigimizde, aslinda sunulan ha-
kikat bambaskadir.

Vadrib{, darabe kelimesinden gelir.

“Darabe” kelimesi dévmek diye ¢evrilemez.

Darabe; vurgulamak, uyarmak, isabet, darbe, sarsmak, vur-
mak, kendine getirmek, ortaya koymak, ¢ikarmak, hakikati goster-
mek, hakikati sarsici sekilde ortaya koymak, gibi anlamlara gelir.

253



Kur’an’dan bazi érnekler:

Hacc Siresi 73: Darabe mesel; vurgulayict misal, vurgula-
yic1 ornek.

Ziumer Stresi 27: Darebna; ortaya koyduk, acikladik, vur-
guladik.

Hasir Siiresi 21: Emsalu nadribu; misallerle hakikatleri vur-
guluyoruz.

Bakara Stresi 26: Yadribe mesel; 6rneklerle hakikatler gos-
terilir.

ibrahim Siresi 45: Ve darabni lekum; size hakikatleri vur-
guladik.

Ta-Ha Stresi 77: Fe edrib lehu; onlara hakikatleri vurgula.

Tahrim Siresi 10: Darebe Allah; Allah vurgular, uyarir.

60’a yakin yerde gecen “darabe” kelimeleri genel anlamda
dovmek diye ¢evrilmemistir.

Fakat Nisa Stresi 34. ayette kadini doviin diye cevrilmistir.

Nisa Stresi 34. ayette gecen “darabe” kelimesini kadini d6-
viin diye ¢evirmek, anlamina uygun diismiiyor.

Nahl Stresi 66. ayette gecen “darabe Allah” kelimesi; Allah
size vurgular, Allah size misal gdsterir anlamindadir.

254



77-

2 07

Sl s o1 i ald) Lo 4
&) GO 5 5 ylaill I8 Y de )

Ve lillahi gaybus semdvati vel ard ve ma emrus
sdati illa kelemhil basari ev huve akreb innalldhe
ald kulli sey’in kadir

Ve li Allah gayb : Allah’a aittir, gériinmeyen, bilinmeyen,

El semavat ve el ard : Goklerdeki ve yerdeki,

Ve mi emru : Ne, dir, degil, isleyis, hiikiim,

El saati : Saat, vakit, zaman, gelip gecen zaman

illa ke lemhi el basar : Ancak, gibi, bir an, goz acip kapama, bir
anlik bakis

Ev huve akrebu : Ya da, o, daha yakin, daha hizl

inne Allah : Muhakkak Allah,

Ala kulli sey kadir : Biitiin her seydeki kudrettir,

Meali: “Géklerdeki ve yerdeki bilinmeyen goériinmeyen dlem Al-
lah’a aittir. Zamanin isleyisi ancak bir géz agip kapama gibi ya da
ondanda hizlidir. Muhakkak ki Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Burada gecen gayb kelimesi, Allah’a ait olan ulviyettir.

Allah, yerlerin goklerin gaybinin sahibidir.

Allah, goriinenin icinde goériinmeyenin sahibidir.

Allah, rthun derinliklerinin, nirun sonsuzlugunun sahibidir.

Gayba iman nedir?

Kur’'an’i 6lciide agiklamasi nasildir?

255



Gayba iman, géormedigimiz, bilmedigimiz bir seye inan-
mak midir?

Gordiiglimiiz, bildigimiz bir seyin, gérmedigimiz bir 6zden
geldigine inanmak midir?

Gayb, goriinmeyen bilinmeyen boyut mu demektir?

Gelecek zaman da gayb boyutu mudur?

Allah’t gérmeden, ilmi olarak sahit olmadan inanmanin ad:
gayba iman midir?

Kesin bir bilgiye sahip olmadan, delillere dayal sahit olma-
dan, ilmi olarak gérmeden olan inan¢ dogru mudur?

Gayb kelimesi; Kur’an’da yaklasik 60 yerde geger.

Gayb “Gayb- <" “gyb” kékiinden gelir.

Arapcaya nereden gectigi bilinmemektedir.

Arapga gaba <\& kelimesi; “kayboldu, gériinmez oldu” an-
lamina gelir.

Oz Tiirkge bir kelime olan “Gebe” kelimesi buradan m1 ge-
liyor bilemiyoruz.

Gebe bir kadinda da ¢ocuk goriinmez, ama orada ¢ocuk ol-
duguna inanilr.

Iste gayb kelime olarak: Bilinmeyen gériinmeyen alem, go-
riinmeyen, gizli olan, o6rtiili olan, 6zde olan, rih boyutunda
olan, aciga cikanin geldigi yer, tohumun 6zii, rahim sirri, sir
boyutu, mana boyutu, evvel ve ahir boyutu, batin ve zahir bo-
yutu, gibi anlamlara gelir.

Kayip kelimesi de buradan gelir.

Yi{nus Stresi 20: “Kul innemel gaybu lillahi fentezire inni
meakum minel muntazirin.”

Meali: “Anlat: Bilinmeyen goriinmeyen alem ancak Allah’in-
dir. Bundan sonra hakikatleri anlamak i¢in bakip gozlemleyin,
ben de sizinle birlikte gézlemlemekteyim.”

Gayb; goremedigimiz, bilemedigimiz boyuttur.

Bir tohumun i¢sel boyutu gibi.

256



Gaybin digsal boyutu da vardir.

Iste gayba iman da; bilinmeyen gériinmeyen alemde, gizli
bir alemin olduguna inanmaktir.

Gayba iman bos bir inan¢ degildir.

Tam tersi, 6zde olan sisteme inanmaktir.

Bunu s6yle anlatabiliriz.

Elimizde iki tohum olsa; biri incir tohumu, digeri de hi¢ gor-
medigimiz bir tohum olsa.

Incir tohumunda, bunda incir agaci var diyebilir miyiz?

Elbette diyebiliriz.

Clnkii o tohumdan agiga ¢ikan agaci, daha 6nceden gor-
diik biliyoruz.

Daliny, gévdesini, yapragini, meyvesini gordiik, agacina ¢iktik,
ondan meyve topladik, o meyveyi yedik ve o meyvenin icinde
incir tohumunu da gordiik.

Yani incir tohumundan gelen incir agacina sahit olduk.

Onun icin incir tohumuna baktigimizda, bu tohumun iginde
incir agaci var diyebiliriz.

Ama diger tohumu hi¢ gérmedigimizden dolayi, o tohumun
icinde su var diyemeyiz.

[ste gayba iman; incir tohumunun iginde incir agaci var de-
menin eminligidir.

Zahire ¢ikmis olan agaci, ilmi olarak tanimadan, yani ona sa-
hitlik yapmadan, incir tohumun icinde incir agaci var diyemeyiz.

Ama ilmi olarak tanidigimizda, agiga ¢ikan o agaca sahit ol-
dugumuzda, elinde incir tohumu olan bir kisi gelse, o kisi bu
tohumu hi¢ gérmemis olsa biz ona “o incir tohumudur, o tohu-
mun i¢inde incir agaci vardir” diyebiliriz ve o agac tarif edebi-
liriz, ona anlatabilir ve o agaci ona cizebiliriz.

Iste gayba iman; incir tohumunun iginde incir agaci var-
dir diyebilmektir.

257



Incir tohumunu bilen kisi “bu incir tohumudur, ondan in-
cir agaci ¢ikar” diyebilir.

Ama incir tohumunu bilmeyen Kkisi, o tohumun i¢inde ne
oldugunu bilmez ve onun gayba imani olmaz.

Ciinkl o gormedi, o tohumdan aciga ¢ikana sahit olmadi.

Gayba iman eden Kkisiler bu kainatin aslinin nereden geldi-
gini bilen kamil kisilerdir.

Onlar her varligin ardinda olani bilirler.

0 varlig1 tutani ve o varliga ait olani bilirler.

0 varhigin aktig1 boyutu ve gelecegini bilirler.

iki kisi bir ormanda olsa; bir kus 6tse, birisi o kusa; “bu kek-
lik sesi” dese, o kisi kekligi gormedigi halde kekligi bilmesi, onu
daha 6nceden tanidigindan dolayidir.

Iste bu gayba imandir.

Gormedigi halde inanmak, gordiigiinden dolayidir.

Iste diger kisiye goriilmeyen, bilinmeyen o keklik gaybdir,
o kisinin keklige iman etmesi olmaz.

0 kisi, arkadas1 keklik dediginden dolay1” bu keklik’'mis”
diyebilir.

Bu da taklidi imandir, tahkiki degil.

Eger keklik zoologu orada olsaydi, o sesin daha da incelik-
lerini bilebilirdi

Kekligin ses tonundan, kekligin neden 6ttiigiinii de bilebilirdi.

Gayba iman tahkik ehlinde olan imandir.

Gayba iman, kamil kisilerin imanidir.

Onlara gore gayb-kayip olan yoktur.

Onlara gore bilinmesi, okunmasi gereken alan vardir.

Iste gayb: gériinmeyen bilinmeyen alemdir

Gayba imanda; goriinmeyen bilinmeyen dlemin Allah’a ait
olduguna inanmaktir.

Maide Siresi 109: “Kala 1d ilme lena inneke ente allamul gayb.”

258



Meali: “Derler ki: Bizim ilmimiz yoktur, gériinmeyen bilin-
meyen her seydeki ilmin sahibi muhakkak ki sensin.”

Gayb; rith boyutunun sirlaridir.

Gelecek, riith boyutundan agiga ¢ikan alemdir.

Ri{h boyutundan ¢ikan alem de gayb boyutundadir.

Goriiniiyor gibi goriinen bu alemin 6zii gayb alemidir.

Yarin da gayb boyutudur.

Kisinin, tilkenin, diinyanin gelecegi hep gayb boyutudur.

Iste, gayb vardir gaybdan igeri, gayb vardir gaybdan disar.

Gaybi bilmek, icten disa olan akisi okuyabilmektir.

Gayb alemi; riih boyutu, nlr boyutu, ama boyutu, gelecek,
aciga cikan varligin gortinmeyen yoni, hep gayb alemidir.

Bu alemlerin hepsi insanin viicidunda vardir.

Tiim gayb alemi insan viiciduna gizlenmistir.

Ortiilii olup, gériinmeyen bilinmeyen her sey gaybdir.

Gaybi ancak, gaybin sahibine teslim olanlar okuyabilir.

Gaybin sahibine teslim olan, ona ait olan sisteme teslim olur.

0 sistemi okumanin yolu, ilimdir, tevazidur, teslimiyettir.

Allah hakikatine eremeyen kisinin, gaybi1 okumasi, gayba
imani olamaz.

Yani tohumu bilmeyenin, onda ne agaci oldugunu bileme-
yecegi gibi.

Gayb kelimesi, Hazreti Muhammed’den 6nce de kullanilan
bir kelimedir.

Mekkeli miisriklerden, Antara bir siirinde “Alemii’l Gayb”
tabirini, “goriilmez dlem” manasinda kullanmistir.

Ge¢misin gaybi; gecmis ile ilgili bilinmeyen mevzular an-
lamindadir.

Bu boliimde kisi, “ben nereden geldim, benim aslim nedir,
bu alem nedir, bu dlem nasil var oldu, bu alemi kim var etti?”
gibi sorularin cevabini arar.

259



Bu béliimiin cevabi; kisinin ve varligin viicut sisteminde
gizlidir.

Gelecegin gaybi; gelecekle ilgili bilinmeyen mevzular an-
lamindadir.

Bu boéliimde kisi; sonumuz ne olacak, bu alem nereye gidi-
yor, gelecekte neler karsimiza cikacak, éldiikten sonra ne ola-
cak, tekrar yaratilma var mi? gibi sorularin cevabini arar.

Bu boéliimiin cevabi; kisinin ve varligin ve olaylarin siste-
minde ve siirecinde gizlidir.

Varligin sistemindeki gayb; varligin icindeki bilinmeyen ale-
min mevzulari anlamindadir.

Bu boliimdeki kisi; varhigin 6ziinde ki bilinmeyen alem ne-
dir, orada bulunan sirlar nedir, varligin i¢cinde olan niteliklerin
incelikleri nedir, varlig1 tutan, kontrol eden nedir? gibi sorula-
rin cevabini arar.

Bu sorunun cevabi varligin bizzat varlik sisteminde gizlidir.

Gaybin gaybi; Allah'in sistemidir, Allah’in kendisidir.

Bu sistemin cevabi; iiflenen rihun ve rithun kaynagi olan
nlirun manasinda gizlidir.

Ricalii’l-gayb; bilinmeyen hakkinda bilgi sahibi olan kisi, bi-
linmeyenle ilgili hakikati aktaran kdmil kisi demektir.

Rical; Kamil Kisi, er Kisi, onder Kisi, anlamindadir.

Gecgmisle ilgili, gelecekle ilgili, anla ilgili bilgiler sunan ka-
mil kisilere” Ricalii’l-gayb” denir.

Bir kisi bir kdye gitse, elinde tohumlar olsa, o kdyde yasa-
yanlar o tohumlar1 hi¢ bilmeseler, o tohumdan ne ¢ikacagini
da bilemezler.

Iste o bilinmeyen gaybdir.

O koye giden kisi, o tohumlar1 ve o tohumlardan agiga ¢i1-
kacak olan agac veya bitkileri bildiginden dolay1; yaprag: boyle
olacak, dali boyle olacak, ¢icegi boyle olacak ve tohumlar1 béyle
olacak, dese, bu durum o kisinin kéyliilere gore gaybi bilmesidir.

260



O kisinin bunlar1 bilmesi de o tohumlarin evvelini okumasi,
o konuda egitimden ge¢mesidir.

Giin gelip, o tohumlar topraktan dedigi gibi ¢iktiginda, kdy-
lillere gore bu durum “Ricali’l-gayb”dir.

Iste bir varhgin i¢ alemi gayb alemidir.

Geldigi alem gayb alemdir.

Gidecegi alem gayb alemidir.

Seytani hallerinde gaybi vardir.

Seytani iyi bilen, seytani hallerden agiga cikacak olan hal-
leri okur ve ona gore tedbir alir.

Seytani okuyamayan, bilmeyen Kkisi, kendini ve ¢evresini ve
halkini sikintilara stiriikler.

Hakikat yolunda olan kisi, varligin varolusunu diisiiniir ve
gayb alemi olan yani bu varligin bilinmeyen boyutlarini anla-
maya calisir.

Bir tefekkiir icinde, varlig1 varligin sistemiyle anlamaya ¢alisir.

Varligin i¢indeki isleyis alemini, nitelikler dlemini ince ince
anlamaya calisir.

Hazreti Muhammed’e gelen bir kisi; “Allah nedir” diye sor-
dugunda, o giizel insan “men arafe nefsehu fekad arafe Rab-
behu” yani “kendini bilen kendini viiclidlandirani bilir” demistir.

Mesele kisinin kendi viicid varligin1 anlamaya ¢alismasidir.

Iste o zaman kisi bir gayb alemine diiser.

Ve o Kisiye; aski, sadakati, samimiyeti, tenezziilli 6l¢lisiinde
gayb aleminin kapilar1 bir bir acgilir.

Ve giicli nisbetince gayb aleminden yani bilinmeyen alem-
den bilmeye baslar.

Ve o bildigini de insanligin huzuru i¢in kullanir.

Clinkii gayb alemi kime agilmissa o Islam olmustur.

Gayb aleminin sahibini bilen, gayba inanir.

261



Yani kisi, bilinmeyen goriinmeyen ne varsa hepsinin Allah’a
ait oldugunu bilir.

Iste gayba iman, gérmediginin de bilmediginin de sistemi-
nin Allah’a ait olduguna iman etmektir.

Gayb tlim sistemiyle Allah’a aittir.

Gayb Allah’in kendisidir.

Hadid Stresi 3: “Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin
ve huve bi kulli seyin alim.”

Meali: “Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur ve
O biitlin her seydeki ilmin sahibidir”

Evet, gayb; bilinmeyen gériinmeyen dlem demektir.

Gordigimiiz her varhigin sonsuz gayb alemi vardir.

Akillar o gayb dlemini anlamaya yetmez.

Gegmisin, gelecegin, varligin sistemindeki gayb alemine, ha-
kikat yolunda her seyiyle, teslim olan kisiye, giicli nispetince
lituflar sunulur.

Ricali’'l-gayb olan kisi de o liituflardan bilgiler sunar.

Yine bu bolimde gecen “akrebli” kelimesi, kurban, kurbi-
yet kelimesinden gelir.

Kurban, kurbiyet; yakinlik anlamindadir.

Kurban, kurbiyet hakikatidir.

Kurban hayvan kesmek degildir.

Eski Yunan’da, tanr1 Zeus’a kurban keserlerdi.

Aztekler, Mayalar ve inkalar, inandiklar tanrilar icin insani
kurban ederlerdi.

Eski Romalilarda biiyiik felaketlerde hemen kurban kesilirdi.

Ve ozellikle insan ve hayvanlarin ilk yavrulari kurban edilirdi.

Peki, Kur’an’i manada kurban ne anlama geliyor.

Kur’an’da kurban nasil agiklaniyor.

Kurban, “Kurb” kelime kokiinden gelir, “Yakinlik” demektir.

Akraba kelimesi de buradan gelir.

262



Kur’an’da; kurb, karib, akrebu, kurban gibi kelimeler defa-
larca gecer.

Kurb; yakinlik anlamindadir

Mukarreb; yakinlasmis anlamindadir.

Kaf Stresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”

Meali: “Biz ona sah damarindan daha yakiniz.”

Goruldigi gibi burada akrebu kelimesi gecer.

Akrebu-kurb kelime kékiinden gelir.

Kurb, kurban, kurbiyet, mukarrebun birbirine bagh keli-
melerdir.

Iste kurb, kurban yakinlik sirridir.

Allah ile bir oldugunu bilenler, mukarrebin makamina er-
mislerdir.

“Yesheduhul mukarrebin-sahit olanlar yakinlasirlar” Mu-
taffinin Stresi 21

Kur’an o6lciistiyle kurban; Allah’a kurban olmaktir.

Allah’a kurban olmak, sahitlik makamina ermek, kendinde
ve her yerde O’na sahit olmaktir.

Sahitlik makami yakinlik makamidir.

Yakinlik, “Ilmel yakin, Aynel yakin, Hakkel yakin” makam-
larina ermekle miimkiindiir.

Bu makamlara eren, kurban hakikatine erer, kendi varli-
gindan gecer.

Allah’a kurban olan, kendine nispet ettigi viicGdun Allah’a
ait oldugunu anlar ve viicdu asil sahibi olan Allah’a teslim eder.

Iste hayvan kesmekle Allah’a yakin olunmaz.

Allah’a kurban olmakla, Allah’a yakin olunur.

Yunus Emre:

“Ismail’im, Hakk yoluna cAnimi kurban eylerim,

Clinkii bu can kurban sana, ben kog¢ kurbani neylerim”

Allah’a yakinhig1 anlamak makamlar tlizeredir.

263



Allah ile kulun arasinda mesafe yoktur.

Ama insan Allah ayr1 kendi ayr1 zanneder.

Bu zannin kalkmasi, kurbiyet sirrin1 anlamakla miimkiindiir.
Kurbiyet sirr1 “Senden Sana” makamidir.

“Senden Sana” makamina ermenin yolculugu “Kurbiyet” tir.
Kurbiyetin varacagi yer vuslattir.

Vuslat sirr1 “kavusmak, karismak, birlesmek” sirridir.
Kurbiyet, “kurb” kelimesinden gelir.

Kurban’'da “kurb” kelimesinden gelir.

Mukarrebin’de “kurb” kelimesinden gelir.

Akraba’da “kurb” kelimesinden gelir.

Akrebu’da “kurb” kelimesinden gelir.

Kurbet'de “kurb” kelimesinden gelir.

Kurbiyet yakinlk sirridir.

Peki, bu nasil bir yakinhktir.

Allah ile kulunun arasinda bir mesafe var midir ki, yakin-
lik denmistir.

Yakinlik iki ayr1 seyin, bir birine olan mesafesinin uzaklik
yakinlik 6l¢iistidir.

Peki, Allah ayr1 kul ayr1 midir?

Ikisinin arasinda mesafe var midir?

ikisi diye bir sey var midir?

Kurbiyet; yakinlik diye cevrilse de, Allah ile kulun arasinda
mesafe yoktur.

Iste kurbiyet; mesafe olmadigin1 anlamanin sirridir.

[Im-i edebi olarak, o yakinhigin ne oldugunu anlamaktir.

Hadid Siresi 4. ayette belirtildigi gibi, Allah’in her an bi-
zimle beraber oldugunu anlamaktir.

Hadid Stresi 4: “Ve huve meakum eyne ma kuntum-nerede
olursaniz olun O sizinle beraberdir”

Kisi yakinlik sirrina; “Ilm-i Tevhid” dersleri ile ulasir.

264



Allah’a olan yakinlik hakikatini anlamak bir ilim tizeredir.

Kur’an; Ilmel yakin, Aynel yakin, Hakkel yakin ayetleriyle
Allah’a olan yakinlig1 anlayabilecegimizi belirtmistir.

Bizler hep, Allah ayr1 kendimiz ayr1 sandik.

Inan¢ boyutunda aldigimiz bilgilerle, Allah’1 hep kendimiz-
den ayr1 zannettik.

Iste bu zann1 kaldirmanin egitimi “kurbiyet” egitimidir.

Kurban kesmenin sirr1 da, zanlarin bir bir kesilmesi, terk
edilmesidir.

Iste, kurbiyet kurban aym kékten gelen kelimelerdir.

Kurbiyet egitimi, “Ilm-i Tevhid” egitimidir.

Kisi bu egitimle anlar ki, damla ile deryanin arasinda bir
mesafe yoktur.

Kisi bu egitimde; adim adim yakinlik sirrina erer.

Ve Oyle bir noktaya gelir ki, arada bir mesafe olmadigini goriir.

Kurbiyetin sirr1 “Senden Sana” makamidir.

Kisi “Senden Sana” makamina erinceye kadar, fiil yakinlh-
giny, sifat yakinhigini, Zat birligini idrak eder.

Kurban kesmenin hakikati de, kisinin kendine nisbet ettigi,
nisbetlerini terk etmesidir.

Iste kurbiyete ulasmanin sirr1 da; nisbetleri bir bir keserek,
birlik makamina erisinceye kadar, bir ask i¢cinde, idraki, suhudi
bir yolculuk yapar.

Kurbiyet “Allah’a yakinlasmak” diye bilinir.

Aslinda burada denilmek istenen, o yakinligi anlamanin su-
uruna ulasmaktir.

Allah’a olan yakinlik, ten ile canin yakinlhigi gibidir, yani ay-
rilmaz birligidir.

Kur’an bu yakinhigi bize bildirir.

Kaf Stiresi 16:"Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid”

Meali: “Biz ona sahdamarindan daha yakimz.”

265



Iste kisinin bu yakinhigi anlamasi “kurbiyet” sirridir.

Kurban, “Kurb” kokiinden gelir, yakinlik demektir.

Mukarrebin de yakinlik sirrina erenler demektir.

Mukarrebin olan kisi, Allah ile kulun arasinda mesafe ol-
madigini bilen kisidir.

Yani “Senden Sana” makamina eren kisidir.

Kurbiyetin varacagli makam, vuslat makamidir.

Kurbiyet yakinlik, vuslat ise kavusmak, birlesmek demektir.

Onun icin Kur’an; Allah’a yakinligi anlamak i¢in vesileler
arayin” der.

266



z

s,

78-

B ) 5la3 Y 263 (ki 2 S5 AT Al

OraoRis &Lt 53y S aald) &1 dass

Vallahu ahrecekum min butiini ummehatikum la

talemune seyen ve ceale lekumus sema vel ebsdre vel

efidete leallekum teskuriin

Ve Allah ahrece kum

Min butlini ummehati kum

La talemune seyen

Ve ceale lekum

El sema ve el ebsare

Ve el efidete
Lealle-kum

Teskurtine

: Allah, cikardy, sizi,

: Karnindan, i¢lerinden, sizin
annelerinizin,

: Bilmiyorken, bir sey,

: Kildy, yapty, verdi, diizenledi, sundu,
size,

: [sitme duygusu ve gérme hassasi,
duygusu,

: Kalb, anlama, idrak etme duygusu,
: Umulur Ki siz,

: Stikir, tesekkiir, sahibini bilip
teslim etme,

Medli: “Allah sizleri bir sey bilmez iken annelerinizin karnin-

dan ¢ikardl. Sizlere isitme duygusu ve gérme duygusu ve idrak

etme duygusu verdi. Umulur ki siz, size verilenlerin sahibini bi-

lir teslim edersiniz.”

Anne rahmine bizi koyan ve oradan 9 ay 10 giin sonra ¢1-

karan Allah’tir.

Hi¢birimiz bu yaratilista asla muktedir olan, dogusu diu-

zenleyen degiliz.

Insanoglu sadece bu hakikati diisiiniince nice sirlara erecektir.

267



Dogum olabilmesi i¢in, anne rahminin kendini hazirlamasi
gerekir.

Kadinin ayda bir gordiigli ay hali dedigimiz olay, rahmin
kendini déllenme sonrasi bebegin olusumu i¢in hazirlamasidir.

Ancak dogum temizlenmis rahimde gerceklesir.

Insanin goniil rahmi vardir.

Insanin, Allah’1 anlayabilmesi i¢in goniil rahminin de temiz
olmasi gerekir.

Insan gonliinii temizlemeli ve Allah idrakine erigsebilmelidir.

Kisinin gonliinden hakikat 15181n1n dogabilmesi i¢in, génliin
aynen annenin rahmi gibi temizlenmesi gerekir.

Gonliin temizlenmesi ancak ve ancak;

Madde alanina esaretten kurtulmak,

Gurur, kibir, benlik, enaniyet ten kurtulmak,

Dedikodu, ¢ekistirme gibi hallerden kurtulmak,

Yaratilan varligl hor gérmek, ona kotiiliik yapmaktan kur-
tulmak,

Insanlarin mallarina, irzlarina goz dikmekten kurtulmak,

Calmak, cirpmak, riigvet almak, torpil yapmak, yaptirmak
gibi hallerden kurtulmak,

Birine zarar vermek, arkasindan konusmak, onu kotiilemek
gibi hallerden kurtulmak,

Kendi inancin yiice goriip, baskasinin inancina hor bak-
maktan kurtulmak,

Meslek, millet, cinsiyet, inang, gibi kimliklerin verdigi ken-
dini Gistiin gérme kimliginden kurtulmak,

Icimizde olan 6fke, kin, kizginlik, kavga, tartisma, bilmis-
lik gibi duygulardan ve bunun benzeri hallerden, kurtulmakla
mimkiindiir.

Gonil temizlenmeden manevi dogus gerceklesmez.

268



Gontilde hakikat 15181n1n yani Muhammed nurunun, yani
Muhammed suurunun dogmasi i¢in gonliin temizlenmesi sarttir.

Gontillerimiz kirli oldugu miiddetge, manevi dogus gercek-
lesmez.

Allah bizleri, hakikati anlayalim diye, beyin, goz, kulak, nice
organ ve nice hisler nasip etmis.

Bunlarin ulviyetini bilmeli ve Allah’t anlamak i¢in gayret
gostermeliyiz.

“Leallekum teskurtn-umulur Ki siz stikran, tesekkiir icinde
olursunuz.”

Insanin siikiir makamina erisebilmesi; varliktan gelen ilahi
kelamu isiten, varligin hikmetlerini goren, kalbi bilince erisen,
suur makamina eren kimse olmasina baghdir.

Siikiir de bir makamdir, ancak mii'min olanlar bu makama
erisirler.

Onun i¢in ayette “Leallekum teskuriin” diye bildirilmistir.

269



79-

L olaldl 33 8 it il ) 155 A
Gsash ool GV Gl 8 &) A ) Bk

E lem yerev ilet tayri musahharidtin fi cevvis
semd md yumsikuhunne illallah inne f7 zdlike le
dyatin li kavmin yuminiin

Elemyerevilaeltayr :Bakip ta gormezler mi? kuslar,
Musahharatin : Duran, hazir olan,

F1 cevvi es semai : Havada, gokytizii, sema,

Ma yumsik hunne : Kavramaz, onlari tutmaz, onlari orada,
fl1a Allah : Ancak, baska, Allah,

Inne fi zalike le ayetin : Muhakkak, iste bunlarda, ayetler,
isaretler, dellil,

Li kavmin yumintine : Kavim, topluluk, insanlar, kimseler,
inanan,

Meadli: “Gékytiziinde havada ugan kuslara bakip ta gérmeziler
mi? Onlari orada Allah’tan baskasi tutmuyor. Muhakkak ki iste
bunlarin iginde inanan kimseler icin dyetler vardir.”

Tim varlik ayni1 6zden yaratilmis ve birbiri ile kardestir.

Gokte ucan kuslarda, yerde yliriiyen hayvanlarda bir top-
luluktur.

Ve hepsinin yaratan Allah’tir ve hepsini tecellileri ile tu-
tan Allah'tir.

Allah, kayyum esmasi ile her bir varlig1 tutandir, kontrol al-

tinda sarandir.

270



“Kayyim” esmasinin boyutu, Allah'in, her varligi isleyisiyle
ve nitelikleriyle ayakta tutmasidir, kontrol etmesidir.

Kayy(lm esmasi, her varlikta ikdme boyutudur.

Ikame, her varlikta olan isleyis boyutudur.

Tiim varlikta fiiliyle fail olan Allah’tir.

Ikdme kelimesi, kiyam-kayytim kelimesinden gelir.

Al-i imran Stresi 2: “Hu el hayy el kayy(im.”

Meali: “O hayy olandir, kayyim olandir”

Kiyam't inceledigimiz zaman; varlig1 ayakta tutanin, varh-
gin viicidunu tecellileri ile tutanin Allah oldugunu anliyoruz.

Varligin beseri viiciidunun ayakta durmasi, Allah’in kay-
yum boyutu iledir.

Her varlik, kayylim esmasiyla ayakta durur ve siiriip gider.

Her varlig1 hayy esmasiyla ve kayy(im esmasiyla ihata eden
Allah’tir.

Her varlig1 kontrol eden Allah’tir.

Her varlikta her an isleyen Allah’tir.

Her varligi sifatlariyla kusatan Allah'tir.

Her varlik Allah’in hakimiyetini gosterir.

Fiiliyle fail olan Allah’'tir.

Her varlig tecellileri ile ayakta tutan, kontrol eden Allah’tir.

Hicbir varlik kendi viicGdunu tutamaz, o viicidun 6ziinde
olan kudret, viicidu ayakta tutar.

Toplumda, bir sirket icin “Kayyum atandi” s6zl de “Kay-
yim” kelimesinden gelir.

Kayyum atandi sozii, “Devletin kontroliine gecti” demektir.

Iste her varlig1 her an ikame eden, yani kontrol eden Allah’tir.

“Gokyiiziinde havada ugan kuslara bakip ta gérmezler mi?
Onlar1 orada Allah’tan baskasi tutmuyor” ayetinde belirtildigi
gibi, gokte ucan kuslarin nasil u¢tugunu anlayan insanoglu
ucaklar1 kesfetmistir.

271



Her anne baba, ¢ocuklarina varliga bakmayi, incelemeyi
O0gretmelidir.

Kiiciik bir ¢ocukken anne babamiza hepimiz gokte ugan
kuslari sorduk.

Cocugun o saf meraki varlig1 anlama kabiliyetinden gelir.

Kur’an'in her bir ayeti insanliga nice kesiflerin kapisini agar.

272



80-

~

a5 L 588008

B 3l Ll sl Zyg éS;z@J éééj HSH

v-\

5 A Byl

Vallahu ceale lekum min buyiitikum sekenen ve ceale

lekum min culiidil endmi buyiiten testehiffiineha yevme

zanikum ve yevme ikdmetikum ve min asvdfiha ve

evbdriha ve esdrihd esdsen ve metdan ild hin

Ve Allah ceale lekum

Min buyti kum sekenen

Ve ceale lekum

Min culud

El enami

Buyuten testehiffine-ha

Yevme zani kum

Ve yevme ikameti-kum

Ve min asvafi-ha
Ve evbari ha

Ve esari ha esasen

: Allah, yapty, kildy, sundu, diizenledi,
size,

: Evlerinizi, huzur, siiklinet yeri,
dinlenme,

: Kildy, yapty, sundu, size,

: Cilt, deri, dis yiizi,

: Hayvanlar, hareketli olan, varlik,

: Evler, hafifce tasirsiniz, onu,

: Glin, zaman, her giin, vakit, gocmek,
yolculuk, siz,

: Glin, sizin yerlesmeniz, ikamet,
konaklama, siz,

: Onun ylinlerinden,

: Onun tiiyleri,

: Onun killary, tily, esyalar, kullanilacak
seyler,

273



Ve metdan ild hin : Meta, gecim vasitasi, faydalanma, bi
vakit,

Meali: “Allah, evlerinizi sizin i¢in dinlenme, huzur yeri olarak
sundu. Hayvanlarin derilerinden size yararlar sundu. Evlerinizde
onu kolayca kullanirsiniz. Bir yere gittiginiz giinde onu gottirtir-
stiniiz ve sizin konakladiginiz giinde ondan yararlanirsiniz. On-
larin ytinlerinden ve tiiylerinden ve killarindan, kullanacak sey-
ler ve belli bir zaman gecimlik seyler yaparsiniz.”

Insan, beseri huzur ve korunmak i¢in evler yapar.

Yetistirdigi bitkilerden ve hayvanlardan yasamu i¢in yararlanir.

Nasil ki insan rahat etmek icin bir ev yapar ve icinde ya-
sarsa, kendi gonliinii de Allah’a ev yapmaldir.

Insan, viicidunun beytullah yani Allah’in evi oldugunu bil-
melidir.

Beytullah yani Allah'in evi dendigine gore, O’'nun evi olur mu?

O’nun evini bulan, o evin iginde O’'nu bulabilir mi, O’'nu go-
rebilir mi?

Insan, Allah nedir deyip O’nu aramak icin diistiigii yol kendi
viicidudur.

Insan éncelikle Allah’1 kendi viiciid evinde bulmalidir ve bil-
melidir ki kendi viicidu Allah’in evidir.

Iste su ayet Allah’in evinin insanin kendi viictidu oldugu-
nun delilidir.

Kaf Shresi 16: “Biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”

insan Allah’1 kendi viicid evinde buldugunda, O’'na her
yerde nazar edecektir.

0’nu kendinde buldugun an, her yerde 0’nu géreceginden
sliphe yoktur.

Iste su Ayet bunun en giizel delilidir.

Bakara Stresi 115: “Fe eynema tuvelld fe semme vechullah.”

Meali: “Nereye donerseniz doniin Allah'in yiizii oradadir”

274



Allah, insanin viiclid evinde tiim isaretleri ile kendini gosterir.
Allah’1 kendinde bulabilen, kendi viicid evini beytullah bilir.

Insan diinya yasaminda hayvani bedenine iyi bakmal ve
onu besleyip sulamalhdir.

Insanin bedeni saglikh olursa, Allah hakikatini daha iyi an-
layacaktir.

Insan bedenine baktig gibi, goniil evine de iyi bakmal,
oray1 kirletmemelidir.

Oraya putlar koymamalidir.
Oraya, kin, nefret, benlik, kibir koymamalidir.

Goniil evi temiz olanin, hakikatlere erisme yolu ac¢ilacaktir.

275



81-

Juadl Ga oK1 Jany YU A U &0 Jaa Al

A Qa5 SAD a8 i 280 desy U

_ 0%

S X 2 T P < - 2 2
“ 2Y° w o - 0l AL 0. dut LY o”- |~
: %
Valladhu ceale lekum mimma halaka zildlen ve ceale lekum

minel cibadli ekndnen ve ceale lekum serabile tekikumul
harra ve serdbile tekikum besekum kezdlike yutimmu

nimetehu aleykum leallekum tuslimiin

Ve Allah ceale lekum
Mimma halaka
Zilalen

Ve ceale lekum

Mi el cibali

Eknanen

Ve ceale lekum
Serabil
Teki-kum

El harr

Ve serabil

Tekikum besekum
Kezalike yutimmu
Nimete hu aleykum

Lealle kum tuslimiin

: Allah, yapty, kildy, sundu, diizenledj, size,
: Seylerden, halk etti, yaratti, var etti,

: Golge, Zatin goriintiisi,

: Kildy, yapty, sundu, diizenledi, size,

: Daglar, yiicelik,

: Muhafaza, perde, barinilacak yerler,
kalicy, oda, hiicre,

: Kildy, yapty, sundu, verdi, size,

: Giysiler, gomlek,

: Sizi korur,

: Sicaklik, soguk, yakici, yarmak, 6zgiir,
serbest,

: Giysiler, gomlek,

: Sizi koruyan, giizel, iyij, siz,

: Iste, tamamladi, tastamam,

: Nimet, o, sizin Uzerinize, size,

: Umulur Ki siz, teslim, baris, huzur,
selamet,

276



Medli: "Allah, var ettigi seylerden gdlgeler sundu, siz ondan
yararlanirsiniz. Size daglart sundu, ondan barinacak yerler ya-
parsiniz. Size giysiler sundu, onunla sicaktan, soguktan koru-
nursunuz. Sizi giizelce koruyan giysiler verdi. Iste O, nimetlerini
size tastamam verdi. Umulur ki siz, varligin sahibini bilir teslim
olursunuz.”

Kur’an ne kadar muhtesem 6giitler sunuyor.

Insan, daglari, agaglari, hayvanlar hep incelemelidir.

Insan, dogayi, dogusu hep incelemelidir.

Diinyaya gelen bir bebegi, seyredip de icinde giizel seyler
gecmeyen kimse var midir?

Dogay1 seyreden bir insanin icinde, glizel duygular olusmaz mi?

Neden hafta sonu gelsin, dogaya gidelim, akan nehirleri go-
relim, 6ten kuslar1 dinleyelim, bir agacin gélgesinde oturalim
hissi vardir i¢imizde?

Cilinkii her viictd, Allah'in giizelliklerine akar hep.

Insanin viictidunu, giizel olan, giizelce olusturmustur ve in-
san o giizele kosar.

Allah giizeldir, her varliktan onun giizelligi yansir.
Gonli temiz olan, bu giizelliklerle i¢ icedir.

Insan golgenin sirrina ermelidir.

Insan golgeyi incelemelidir.

Bu boéliimde gecen “Zildlen” golge anlamindadir.
Zilalen, “Z0” kelimesinden gelir.

710, Zat demektir.

Zildlen, Zat'in gorlntiisi, Zatin golgesi anlamindadir.

Kamil insanlar bu dleme ve her varliga Allah’in golgesi diye
bakmislardir.

Nasil ki agacin golgesi agacin ispati ise, bu alemde Allah’in
ispatidir.

Allah kendini, kendinden ag¢iga ¢ikan zahiri dlemle ispat eder.

277



Golge ancak Glines ortaya ¢iktiginda olusur.

Sabah giinesi dogdugu zaman, her varligin ve insanin bir
golgesi olur.

Glines yliksele yiiksele, zeval, yani tam tepeye geldigi va-
kitte, insanin kendinde zahir olan golge, gene kendisinde batin
ve miistehlek olur, yani gizli kalir.

Iste suri berzahiye denilen biitiin bu mahlukat, Hakk’in
kendi Zatinin zahiridir, golgesidir.

Hakk’in kendi zat1 Ademiyetle kaim olan bir golgedir.

Zat1 Hakk'in kendi Zatinda, kendi Zatiyla tecelli ettigi bu
alem bir golge mesabesinde olup aslhi Hakk’tir.

Insanin siiret bedeni bir gélgedir ve her an degismektedir.

Ama siiret bedenin asli olan siret bedeni ise Hakk’'in kendi
zatidir.

Nasil ki bir agacin golgesi her an degisir.

Bu degisim Giinesin hareketliligi sayesindedir.

Insanin bedeninin de her an bir degisim icinde olmasi, be-
dendeki Allah'in zatinin tecellileri sayesindedir.

Iste insanin bedeni Allah’in tecelligdhidir.

Insan varhigin stretinde kalmamali yani golge boyutunda
kalmamal, 6zlinli gérebilmelidir.

Agacin golgesine bakan agaci1 gérmiis sayilmaz.

Gordugi sadece yerde karanlik bir seydir.

Agaci gorebilmesi i¢in basini kaldirmali ve golgeyi olustu-
ran agacin kendini gérebilmelidir.

Ve golgeyi ortaya cikaran Giines’i gérebilmelidir.

Iste insan, bedenin golge yani siiret boyutunda kalmamal
bedenin ash olan, bedenin 6ziinli gérebilmelidir.

Golge, Glinesin ispatidir.

Bu varligin var olmasi da Allah’in ispatidir.

Golge kulluk boyutudur, golgenin ashh Hakk boyutudur.

278



Kul Hakk birbirinden ayr1 degildir.

Yani agacin golgesi ile agag birbirinden ayri degildir.

Bu boliimde gecen su ayetleri inceleyelim.

“Size daglar1 sundu, ondan barinacak yerler yaparsimz.”

Insan daglardan elde ettigi agaclardan evler yapar, dag-
lardan elde ettigi taslardan, mermerlerden yollar, evler yapar.

Insan eskiden daglar1 yontar kendine evler yaparmus.

“Size giysiler sundu, onunla sicaktan, soguktan korunursu-
nuz. Sizi glizelce koruyan giysiler verdi.”

Insanin yaptig1 giysilerin ana maddesi pamuktur, pamugu
veren Allah'tir.

“Iste O, nimetlerini size tastamam verdi. Umulur Ki siz, var-
ligin sahibini bilir teslim olursunuz.”

Insan Allah’in verdigi nimetlerin farkina varmal ve bu ni-
metlerin hepsinin Allah’a ait oldugunu idrak etmelidir.

“Lealle kum tuslim{in” bu béliimde tuslimiin, islam keli-
mesinden gelir.

[slam; Allah’a teslim olan demektir

Islam; selamete ermis, huzura ulasmis, sulha ulasmis de-
mekKtir.

Insan, Islam makamina ancak ve ancak; kendi viicidunun
Allah’a ait oldugunu anladiginda erisecektir.

Islam; kendini, yaraticis1 olan Allah’a teslim etmis demektir.

Insan, her varlikta olan niteliklerin sahibinin Allah oldu-
gunu anladiginda, islam makamina erisecektir.

Teslim kelimesi, [slam kelimesinden gelir.

Teslim; {slam makamina ulasmis, {slam makamina ermis,
demektir.

Miisliiman; ulastil Islam makaminin suurunu yasantisina
gecirmis demektir.

279



82-
o & _ ook @ o4 ° R @ oz <
Gl 30 e 135 1515 8
Fe in tevellev fe innema aleykel beldgul mubin

Fe in tevellev : Bundan sonra, eger yiiz cevirirlerse,
Fe innema aleyke : Artik, sadece, senin iizerine diisen,

El belagu el mubinu : Teblig, beyan, bildirmek, agiklama, apagik,

Medli: “Bundan sonra eger yliz cevirirlerse, artik senin lize-
rine diisen sadece apagik bildirmektir.”

Kamil insanlar onlara verilen vazifeyi yerine getirmisler,
insanligin huzuru ve baris icinde yasamasi icin, hakikati teb-
lig etmislerdir.

Burada gecen belagu kelimesi bilgi kelimesi ile ayn1 kok-
ten gelir.

Bulug, teblig, bilgi birbirine baglh kelimelerdir.

Bulug ¢cagina giren kimseye yani hakikatin bilgisini alabile-
cek bir goniil tasiyan kimseye hakikat teblig edilir.

Bulug ¢aginin yasi yoktur, bazen 7 yasinda o goniil olusur,
bazen 60 yasinda o goniil olusur.

Teblig, hakikatin bilgisinin sunulmasidir.

» A

Miirsid dedigimiz kAmil kimseler “Illa belagan” ayetinin isa-
ret ettigi gibi, sadece teblig ederler.

Yani bilgiler verirler.

Bu bilgiler, tiim varlik kitabinda Allah’in ilminin satir satir
yazili oldugunu varligin 6z boyutu ile ilgili bilgilerdir.

Hakk yolunun Miirsid-i Kamilleri, hakikatleri arayanlara

yol gosterirler.

280



Onun icin bircok Kamil insan soyle demistir “Miirsid olan,
Allah’in alim isminin tecellisi olan ilimdir”

Bizleri her varliktan her an Allah’in ilmi irsad eder.

Yani bizleri irsad edecek olan Allah’tir.

Kamil insanlar, yalnizca nereye bakmamizi nereden ilmi
alacagimizi gosterirler.

Yani [lme ait olan bilgileri teblig ederler

Bizi irsad eden Allah'in ilmidir.

Alim olan Allah’tir, ilmin sahibi 0’dur.

O ilmiyle bizi irsad eder.

Kamil kisiler, Allah’'in riisd esmasiyla ilm-i irfan yolunda ol-
gunlasmis Kisilerdir.

Kamil bir insan1 tanimanin incelikleri soyledir:

Gelen talebeyi ilk anda Hakk’a yonlendirir

Talebelik makamina gelen gelen Kkisiyi, ilk anda kendi vii-
cliduna dondiirir.

Tiim aradig1 sorularin cevabinin kendinde oldugunu belirtir.

Yolun da yolcunun da kendisinin oldugunu belirtir.

El etek Optiirmez.

Tevhid suurundan ayrilmaz.

Sozleri ve yasantisi tutarlilik icindedir.

Alninin teriyle ¢alisir karnini doyurur.

Kimini biiytik goriip, kimini kii¢iik gérmez.

Insanlar1 inanglarina, ibadetlerine gore kiiltiirlerine gére
aylrmaz.

Kizmaz, kimseyi kotiilemez.

Insanlar1 Allah’la, seytanla korkutmaz.

Kendilerini ger¢cek miirsit, baskalarini sahte ilan etmez.

Kendilerini evliya, veli, gavs, mehdi, mesth, se¢ilmis ilan etmez.

Dedikodu, fitnelik, fesatlik bilmez.

Sabirlidir, her seyin hikmetini arar.

281



Ve talebelere, sabirli olmayi, hikmet {izere bakmay: tav-
siye eder.

Kendilerine hidayet verilmis baskalarini hidayetsiz ilan etmez.

Zenginlik, makam, saltanat derdine diismez.

Tekastir Stresinde belirtildigi gibi, cogalma derdine, bu ka-
dar miiridim var, halifem var derdine diismez.

Insanlan seriath-seriatsiz diye ayirmaz.

Onlar bilirler ki bu alem Allah’in seriatidir, Ulvi nizdmidir.

Gelen talebeye hemen, varligin ilim boyutuna bakmasini
tavsiye eder.

Varliktaki isleyisi anlamasini tavsiye eder.

Iste KAmil insanlar, Allah’in ilmine bagh bilgileri teblig ederler.

Insan edindigi bilgiye dikkat etmelidir.

Bilgi vardir, asli olmayan seylerdir.

Bilgi vardir, ilme dayali olan seylerdir.

O bilgi kisiyi ya zulme gotiirir.

Ya da ilme gotiiriir.

Zulme gotiiren her bilgi kisiyi Hakk’tan uzaklastirir.

[Ime gétiiren bilgi kisiyi Hakk’la kucaklagtirir,

Zulme goétiiren bilgi kisiyi zalim yapar, seytan yapar, cehen-
neme striikler

[lme gotiiren bilgi kisiyi insan yapar, huzura ulastirir.

Eger dinledigimiz, okudugumuz bilgiler bizi:

Boliiciiliige, ayrimciliga, ikilige gotiirtiyorsa,

Firkalara, gruplara béliiyorsa, bu bilgiler bizi seytanlastirir.

Hakk’tan hakikatten uzaklastirir.

Kamil insanlarin sundugu bilgiler:

Varolusunu ve var edeni anlamak ile ilgilidir.

Kendi aslimiz1 anlamak ile ilgilidir.

Diistinmek, tefekkiir etmek, gordiigiinii anlamaya ¢alismak
ile ilgilidir.

282



Varligin hikmetlerine bakmak ile ilgilidir.

Sabirli olmak ile ilgilidir.

Ofkeden, kinden, nefretten gecmek ile ilgilidir.

Kimseye kotiiliik yapmamak ile ilgilidir.

Hep birlik, beraberlik, yardim, hizmet etmek ile ilgilidir.

Ilim tizere hareket etmek, ¢ok calismak ile ilgilidir.

Sefkatli davranmak, merhametli olmak, yardimsever ol-
mak ile ilgilidir.

Iste KAmil insanlar hep iyilik olsun, huzur olsun, insanlar
sevgi icinde yasasin diye gayret ederler.

Kamil insan sadece teblig eder.

Onun dilinde dedikodu, ¢cekistirme, eksik arama olmaz.

Onun dili Allah'in kelamini sunar.

Onun icin dyette “Bundan sonra eger ylz ¢evirirlerse, artik
senin lizerine diisen sadece apacik bildirmektir” diye bildirilir.

O tehtid alsa da, ona saldirsalar da o hakikati bildirmek-
ten vazgecmez.

O gonliiniin maksad-1 ildhisine erismistir, o yoldan asla
dénmez.

283



83-

R L PR Y R R T TP S
O RS aa 515 e 5 yS a5 alll Cuans § 8 23
Yarifiine nimetalldhi summe yunkiriineha
ve ekserithumul kdfiriin

Yariftine nimete Allah : Taniyorlar, biliyorlar, nimet, Allah,
Summe yunKir{ine ha : Sonra, inkar ediyorlar, onu,
Ve ekseru hum el kafirin  : Onlarin ¢ogu, hakikatleri
gormemezlikten gelmek,

Meadli: “Onlar Allah’'in nimetlerini biliyorlar, sonra da onu inkdar
ediyorlar ve onlarin ¢cogu hakikatleri gérmemezlikten geliyorlar.”

Insan, yedigi ictigi seylerin Allah’tan geldigini bilir, tiim ni-
metlerin sahibinin Allah oldugunu bilir, ama nasil olurda suur-
suzluk icinde olur.

Hakikati gdrmezden gelir ve kibre diiser.

Insan her giin Allah’in sundugu nimetlerden beslenir, o ni-
metlerle yasar.

Viictidun tiim hiicreleri, organlar1 Allah’in nimetleri ile do-
natilmistir.

Insan bunun farkina varmali ve o suurla hareket etmelidir.

Allah gercektir ve gercekligini kendi 6ziinden a¢iga ¢ikar-
dig1 varlikta gosterir.

Gorilinen varliga kim yok diyebilir, kim inkar edebilir?

Bu goriinen varlik Allah’in en giizel ispatidir.

Her seyden sunulan nimetleri kim inkar edebilir, kim yok
sayabilir?

Insan igtigi suyu inkar edebilir mi?

284



Elbette edemez.

Insan susuz kaldiginda su igmek icin ¢cirpinir.

Iste insan hem kendi viicidundaki hem varlktaki nimetleri
gorebilmeli ve siikiir icinde olabilmelidir.

Insan kafir olmamahdir, yani hakikati gérmezden gelme-
melidir.

Bu boliimde gecen “El kafir” kelimesini inceleyelim.

Kafir kelimesi bir¢ok anlama gelir.

Aslinda kelimenin asil anlami drtmektir.

Ciftcinin, tohumu topraga ekip iistiinii drtmesi de, kafir ke-
limesiyle adlandirilir.

Kisinin, kendine sunulan hakikat bilgilerini, kendi bildigi
batil bilgilerle drtmesi de kafir kelimesiyle adlandirilir.

Allah’in ulviyetinin yaninda, kendine varlik isnat etmek de
kafirlik, musriklik olarak adlandirilir.

Kafir, inkar eden demek degildir, 6rten demektir.

Bazen Kamil kisiler, her bilgiyi her yerde agmamaislar, ort-
mislerdir.

Bundan dolay1 onlar, toplumun din anlayisina ters diismiis-
ler kafir ilan edilmislerdir.

Clinki toplumun inandig1 Allah inanci ile Kdmil insanlarin
inandig1 Allah inanci ayni degildir.

Kafir kelimesinin Allah ile bagi, Kur'an’da soyle gecmektedir.

Allah, rahmetiyle, kullarinin glinahlarini értmesi, kafir ke-
limesiyle belirtilmistir.

Kur’an’da gegen, Allah’a ait olan “El Kafir” boyutu, kullarin
giinahlarinin ortiilmesidir.

Ik anda okuyucuya bu tespit ters gelebilir.

Clinkii bu zamana kadar, kafirligi hep farkl bir sekilde 6g-
rettiler.

Kur’an’a dayali tesbitler soyledir.

285



Bakara Stiresi 271: “Ve yukeffiru ankum min seyyiatikum.”

Meali: “Sizin giinahlariniz1 sizde orteriz.”

Maide Siresi 12: “Ve akradtumullahe kardan hasenen le
ukeffirenne ankum seyyiatikum.”

Meali: “Allah’a olan varlik borcunuzu giizel bir sekilde 6der-
seniz, elbette sizin fenalariniz ortalir”

Maide Stresi 65: “Le keffer na anhum seyyiati him.”

Meadli: “Elbette onlarin giinahlarini onlarda orteriz.”

Tegabiin Shresi 6: “Ve men yi’'min billahi ve ya’mel salihan
yukeffir anhu seyyiatihi.”

Medli: “Kim Allah’a iman eder ve dosdogru hakk yolunda
calisanlardan olursa, onlarin glinahlar1 ortilir”

Talak Stresi 5: “Ve men yettekillahe yukeffir anhu seyyiatihi.”

Meali: “Kim Allah’a kars1 fenalara diismekten sakinirsa,
onun fenalari ortalir”

Tahrim Stiresi 8: “Yukeffire ankum seyyiati kum.”

Meali: “Allah sizdeki glinahlari sizde orter”

Enfal Stiresi 29: “Yukeffir ankum seyyiati kum.”

Meali: “Allah sizdeki giinahlari sizde orter”

Mealin tamami: “Ey iman edenler! Eger fenalardan sakinir,
Allah’a ortak kosmazsaniz, siz hakk ve batili anlayanlardan olur-
sunuz ve sizin fenalariniz sizde ortulir, size magfiret edenin
ve biitiin litGflarin ylice sahibinin Allah oldugunu anlarsiniz.”

Nisa Stresi 31: “Nukeffir ankum seyyiatikum.”

Meali: “Sizin giinahlarinizi sizde orteriz.”

Mealin tamami 31: “Eger siz, size yasaklanmis olan o kibir-
lilik hallerinden kaginirsaniz, sizin fenalarinizi orteriz ve sizi
asil makamlara dahil ederiz.”

Ziumer Stresi 35: “Li yukeffir Allah anhum esve ellezi amild.”

Meali: “Allah onlarin kétii amellerini onlarda orter”

Kul zayiftir, giinahlar isleyebilir, hatalar yapabilir, iste bu
durumda viiclid o giinahlardan siyrilmak i¢in, merhamet bo-
yutundan bir his sunar.

286



Bu his, kisinin rahmeti hissetmesi, o giinaha bir daha don-
memesinin kapisini agar.

Allah, giinah isleyen kulunun giinahini, onun viicidunda
rahmetiyle orter.

Eger kul, isledigi glinahtan ¢ikamazsa, kendi psikolojisi a¢i-
sindan c¢ok biiylk tehlikelere kayabilir.

Iste “El Kafir” esmasi, kulun giinahinin onda értiilme bo-
yutudur.

Buradaki ortii Allah’in rahmet o6rtiisiidiir.

Yani glinahlarin, rahmet ile 6rtiilmesi.

Kur’an’da ti¢ yerde bu ¢ok giizel agiklanmistir.

“Yukeffir ankum seyyiati kum-sizin glinahlarinizi sizde or-
tlictidir”

Bu muhtesem bir hakikattir, Allah’in rahmetinin ne kadar
genis oldugunun da ispatidir.

“El Kafir” esmasi goniillerinde tecelli edenler:

Siretlerin ardinda siret yolculugu yaparlar.

Allah’in sirlarii orterler, ancak yetim olana, samimi bir ara-
yis icinde olana acarlar.

Her bilgiyi her yerde agmazlar, dillerini tutarlar.

Onlar birilerinin sirlarini 6rterler, kimseye ifsa etmezler.

Onlar asilsiz seyleri, Allah'in ilmiyle Orterler.

Onlar kendilerine yapilan hatalari, affederek orterler ve ki-
siyi utandiracak bir s6z etmezler.

Bu boliimde gecen “Ve eksertthumul kafirtin” ayetinde, in-
sanlarin ¢ogunun hakikatleri gormezden geldigi ve Allah'in ni-
metlerini orttigi, stikiirsiizliik icinde yasadig: bildirilir.

Onun icin insan her an nimetlerle donatildiginin farkina
varmal1 ve silikiir icinde olmalidir.

Allah’in hakikatlerini kendi egosuyla 6rtmemelidir.

287



< sge ,.aﬂéhyj‘j)ss

Ve yevme nebasu min kulli ummetin sehiden summe la

yuzenu lillezinekefert ve la hum yustatebiin

Ve yevme : Giin, zaman, an, her zaman,

Nebasu : Biz, beas, agiga ¢ikmak, dirilme,

Min kulli ummetin : Biitiin immetlerden, millet, topluluk,
Sehiden : Bilen, sahit olan, tanik,

Summe 13 yuzenu : Sonra, yok, izin, yetki,

Li ellezi kefer : Hakikatleri gormemezlikten gelenlerin,

Ve la hum yustatebiine : Yok, onlar, telafi, izin, mazeret, 6ziir,
istek, arzu,

Meali: “Biitiin iimmetlerde hakikatlere sahit olup Bizi anla-
tanlar her zaman agiga ¢ikar. Hakikatleri gérmemezlikten gelip
ortenlerin hakikatleri anlatma yetkileri yoktur ve onlarin haki-
katleri anlamaya arzular: da yoktur.”

Bu bolimde gecen “Nebasu” kelimesi, “Beas” kelimesin-
den gelir.

Allah’in “El Bais” esmasi vardir.

Beas-Bais; uyandirmak, diriltmek, ortaya ¢ikarmak, gon-
dermek, varligin ortaya c¢ikisi, her an ortaya ¢ikmaya devam
etmesi, harekete gecirmek, bir tarafa yoneltip gondermek, an-

lamlarina gelir.

288



Burada uyandirmaktan maksat sudur; tohumun i¢inde agag
uyur vaziyettedir, ne zaman tohumda bir hareketlenme olur, fi-
lizlenme olur, iste aga¢ o zaman uyanmaya baslar.

Tohumun i¢indeki ve diger seylerdeki hareketlenme, “Bais”
diye adlandirilir.

Ve bir seyin icinde bir hareketlenme olmadan, a¢iga ¢ikis
olmaz.

Ciftciler, “Meyve agaclarinin uyanma zamani geldi, agaglar
uyand1” gibi ciimleler kurar.

Aslinda, agaclarin uyanmasi s6zili, meyve agaclarin Mart
ayindan itibaren uyanarak canlanmaya baslamasi, agacin yeni
yilda yeni bir meyve vermesi icin hareketlenmesi demektir.

El Bais esmasi; varligin a¢iga ¢ikisinin, yani yaratilisin bo-
yutudur.

El Bais; uykudan uyandiran, oliiyken dirilten, 6zlinden gon-
deren, agiga cikartan, 6zde olani sevk eden, dereceler makam-
lar agan, gibi anlamlar tasir.

Varligin agiga ¢ikisi “El Bais” esmasinin tecellisidir.

Ayni zamanda, 6lii goniillerin dirilmesi de “El Bais” esma-
sinin tecellisi ile miimkiindiir.

Bir gonliin dirilmesi i¢in, kisi gdnliinii temiz eylemelidir.

Ciftci nasil tarlasina bakip, liriin i¢in tarlasini hazirhyorsa,
kisi de gonliint temizlemek i¢in gayret gostermelidir.

Clinkii bir gonliin dirilisi, temiz olmasina baglidir

Gonil temiz olmadan, Hakk’a arif olmak miimkiin degildir.

Kisinin gonlii “Bais” olmasi i¢in, yani dirilmesi icin, kisi gon-
liinii temizlemeli ve irfan icin gayret gostermelidir.

Bu boéliimde gegen beas-bais; mutlaka hakikati bildiren bir
kisinin ortaya c¢ikacag ile ilgilidir.

“Biutiin immetlerde hakikatlere sahit olup Bizi anlatanlar
her zaman a¢iga ¢ikar”

Sahitlik makamina gelen hakikate erisir.

289



Hakikate erisen mutlaka ¢evresine belli bir 6l¢ti icinde bildirir.

Su boliim ¢ok ¢arpicidir; “Hakikatleri gormemezlikten gelip
ortenlerin hakikatleri anlatma yetkileri yoktur ve onlarin haki-
katleri anlamaya arzular1 da yoktur”

Hakikate sahit olamayan, hakikati anlatamaz.

Diinya c¢ikarina duiskiin olanin hakikati anlama derdi de olmaz.

Bu boliimde gecen sehiden kelimesi, sahitlikle alakalidir.

Sehit, Allah'in ulviyetine sahit olup, kendi varligindan ge-
cen demektir.

Sehidin makami, fenafillah makamidir.

Yani Allah’in ulviyetinde fani olma makamidir.

Sahit, sehit, eshedii, suhud, sitheda ayni kokten gelen ke-
limelerdir.

Sehid, sahit ayn1 anlama gelir.

Sahid; her yerde her an hazir olan, goren, bilen, farkinda
olan, anlamlarina gelir.

Allah, kendi kendine sahitlik yapmak istedi, varlig1 var eyledi.

Varligi sifatlariyla donatti, zatiyla varligi ihata eyledi.

Kendi sifatlariyla, kendi zatina sahitlik eyledi.

Allah, yerlerin goklerin hiitkimranidir ve Allah biitiin her
seyin sahididir.

Sahit olan Allah’tir; sahitlik sifatlar ve zat boyutunun hakikatidir.

Nasil ki insan aynada kendini gortiyorsa, Allah da varlik ay-
nasindan tiim tecellileriyle “El Zahir” esmasiyla kendini asikar
etmistir.

Burfc Siresi 9: “Ellezi lehu mulkus semavati vel ard val-
lahu ala kulli seyin sehid.”

Meali: “Allah yerlerin goklerin hiitkimranidir ve Allah bii-
tlin her seyin sahididir”

Al-i Imran Stresi 18: “Sehide Allah-Allah sahittir-Allah her
an her yerde hazir ve nazirdir”

290



Sahitlik, Allah’in kendini varlik boyutundan tecellileriyle
aciga cikarmasi, kendini ispat etmesidir.

Bu goriinen alem sehadet alemidir.

Ciimle varlik Allah’in niteliklerinin sehadet boyutudur.

Her bir varlik dyettir, ayetler Allah’in kendine sahitlik eder.

Ezandaki yedi makamdan iki makami sahitlige isaret eder.

“Eshedii en 14 ilahe Il1Allah”

“Eshedii en 14 ilahe illAllah”

“Eshedii enne Muhammeden Rastlullah”

“Eshedii enne Muhammeden Rastlullah”

Insanin her varlig: tutan Zati anlamahdir.

Insan her varliktaki O Zata ait olan sifatlar1 anlamalidir.

Allah’a sahitlik Allah’in Zatina sahitliktir.

Muhammed’e sahitlik, Allah’a ait olan sifatlara sahitliktir.

Ezanda, giinde yirmi defa okunan “Eshedi” kelimesi, sahit
olmaya isaret eder.

Insan, varligin kendinde olan, tiim yaratilis sirlarina sahit
olmadan, Allah hakikatine eremez.

Kisinin kendi aslina sahit olmasi, Allah’a sahit olmasidir.

Varlik her boyutuyla sahit olunacak boyuttur.

Insan olmak, kendini bilmekte gizlidir.

Insan olmak, sahit olmakta gizlidir.

insan olmak, fenifillah, bekabillah sirrinda gizlidir.

Sahitlik mertebesinde olanlar, Hazreti Muhammed'’in ev-
latlaridir.

Sahitlik boyutuna erenler:

Eshedii hakikatine erenlerdir.

Kendi viictidlarinda Allah’a sahit olanlardir.
Climle varlikta Allah’a sahit olanlardir.

Her varligin ardinda varligin sahibini bulanlardir.

Secde sirrina erenlerdir ve her an secdede olanlardir.

291



Iste gonliine Allah hakikatini anlama duygusu diisenler sa-
hitlik makamina ytriirler.

Diinya ¢ikari, menfaatine esir olanlar ise diinya ile oyalanir-
lar ve halleri hakikat yolunda olanlara ders olur.

Hakikat yolunda olanlarin da halleri diinya ¢ikarina esir
olanlara ders olur.

292



85-
Cadl 6 s T gl 5l 6 1305

o ¥ e

Ve iza raellezine zdlemiil azdbe fe la
yuhaffefuanhum ve Id hum yunzariin

Ve iza rae ellezine : Oldugu zaman, gordt, kimseler,
Zalemi el azab : Zulmettiler, azap, sikinti,
Fe la yuhaffefu anhum : Yok, kolay, kolayca, hafif olan, onlarin,

Ve 1a hum yunzar(ine  : Yok, onlar, gormek, bakmak, gériip
anlamak,

Meali “Zalimler bir sikinti gérdiikleri zaman, onlarin onu ko-
layca kabullenmeleri olmaz ve onlarin gortip anlamalar: da yoktur.”

Bu boéliimde gecen “zalemu” zalimlik, kotiiliik anlamindadir.

Diinyaya esir olanlar, eninde sonunda ¢evresine zalimlik
yaparlar.

Zalimler sabirli degillerdir, tevekkiil sahibi degillerdir.

Suurlu hareket edemezler.

Zalimler, kibirli, isyankar, kavgaci, kinci, ¢ikarci kimselerdir.

Insan diisiinmelidir.

Ofke nereden geliyor?

Bu hiddet, bu kin, bu nefret nedir?

Bu kadar gaddarlik nereden geliyor?

Hi¢c acimadan yapilan zalimlikler nedir?

Neden zalimlestik?

Neden gaddarlastik?

293



Nedir bu acimasizlik?

Nedir bu nefret?

Neden zalimlestik?

Neden acimasiz olduk?

Neden birbirimizin s6ziine bile tahammiil edemez olduk?
Neden birbirimizi dinlemez olduk?

Neden birbirimizi anlamak i¢in davranmadik?
Neden birbirimizin eksigini arar durumuna diistiik?
Insanoglu neyi unuttu?

Insanoglu neden bencillesti?

Eslerine zuliim edenler.

Cocuklarina zuliim edenler.

Hayvanlara iskence edenler, acimasizca 6ldiirenler.
Neden bu 6fke?

Bu kadar nefret nereden geliyor?

Neden zalimlestik?

Neden gaddarlastik?

Gozleri 6nlinde annesi doviilen, 6ldiriilen o ¢ocuklar na-

sil kendine gelecek?

Bir 6miir o ¢ocuklarin psikolojik durumu ne olacak?

Sokak ortasinda déviilen kadinin psikolojisi bir émiir na-

sil olacak?

Sokak ortasinda azarlanan, tokatlanan bir ¢cocugun kalbi

nasil tamir edilecek?

Kirilan onur nasil diizeltilecek?

Bir yerde sevgi icindeymis gibi goriiniirken, diger yerde za-

limlesmek niye?

Zuliim etmek niye, kalb kirmak niye, gdozyas1 doktiirmek

niye, ac1 ¢cektirmek niye, icin icin aglatmak niye?

Niye icimiz bagska disimiz baska olduk?

Neden birbirimizi otekilestirdik?

294



Neden birbirimizin eksigini arar olduk?

Neden kendimizi listiin sandik, baskasina hor baktik?

Neden fesatliklar, hasetlikler, fitnelikler icinde olduk?

Neden ¢evremize fitnelikler eker olduk?

Neden birbirimizle alay eder olduk?

Birbirimizin yiiziine giildiik, ama arkasindan alay ettik.

Neden iki kisi bir araya gelsek, birileri hakkinda onlar1 ko-
tilleyerek alay ederek konusur olduk?

Sabir niye unutuldu?

Yoksa sabir denen erdemle hi¢ tanismadik mi1?

Sevgi niye unutuldu?

Yoksa sevgi denen o ulvi duyguyla hi¢ tanismadik m1?

Hevalari, bedensel ¢ikarlari, diinya ¢ikarini sevgi mi sandik?

Allah’a tevekkiil etmeyi, O’'na teslim olmay1 niye unuttuk?

Yoksa tevekkiil denen, teslimiyet denen o hakikatle hig ta-
nismadik m1?

Yoksa Allah denilen o ulviyete hi¢ sahit olmadik mi1?

Yoksa Allah inancimiz, sadece anne babadan 6grendigimiz,
kendi ¢ikarimiza gore yoneldigimiz bir inan¢tan m1 olusuyor?

Allah inancimiz niye imana dénmedi?

Yoksa mii'minlik nedir, bilemedik mi?

Allah inancimiz zandan mi ibaretti?

Sadece O’'na inandik, O'na sadece ¢ikarlarimiz icin mi y6-
neldik?

Allah’a inandik ama onu layikiyla bilemedik mi?

Topluma nasil bir Allah inanci anlattik?

Din adina, Allah adina topluma nasil bilgiler aktardik?

Atalarimizin “insanin kalbini kiran Allah’in kalbini kirar”
sozilini niye unuttuk.

Kur’an’da “sesini yiikseltme, insanlarla tartisma, kimseye
zullim etme” uyarilarini neden duyamiyoruz?

295



Kur'an’da “dedikodu yapma, kimsenin arkasindan ¢ekis-
tirme, kimseyle alay etme, kimseyi hor gérme” uyarilarini ne-
den duyamiyoruz?

Kur’an’'da “kul hakki yeme, kimseyi aldatma, kimseye o6f bile
deme” uyarilarini neden duyamiyoruz?

Kur’an’da “oku, diisiin, tefekkiir et, anla, sahit ol” uyarila-
rini niye duyamiyoruz?

Din adina insanlara neler anlatiyoruz?

Allah adina insanlara neler anlatiyoruz?

Neden, zalimlik, kotiiliik Allah’tan diye 6gretiyoruz?

Oysa, Kur’an’da onlarca ayette bambaska hakikat sunuluyor.

“Allah zerre kadar zalimlik, kotiliik vermez.” Nisa Stresi 40

“Kotiiliik, zalimlik asla Allah’tan degildir” Nisa Stresi 79

“Allah kullar1 i¢in kétilagi, zalimligi irade eden degildir”
Mi'min Stresi 31

Boyle onlarca ayet sunuluyorken neden bunlari can kula-
giyla duymuyoruz?

Neden birbirimize hor bakiyoruz?

Neden kendimizi digerinden hayirh goriiyoruz?

Neden kendimizi dogru saniyor, baskasini hatada olarak
goruyoruz?

Neden viiclidlarin sahibinin Allah oldugunu unutuyoruz?

Neden Allah’in hepimize sah damarimizdan yakin oldu-
gunu unutuyoruz?

Neden birbirimizin viicidlarinda Allah’1 gdremiyoruz?

Yoksa bizleri zalimlestiren, baskasina hor baktiran, din adina
anlatilan dogru olmayan bilgiler mi?

Yoksa bizi gaddarlastiran, icimize kin ve nefret duygulari
sokan, Allah adina anlatilan dogru olmayan bilgiler mi?

Yoksa biz ask denen o ulvi hisle hi¢ tanismadik mi1?

Varliga, birbirimize Allah askiyla bakmay hi¢ 6grenmedik mi?

296



Gonliinde Allah agki olan:

Hi¢ zuliim edebilir mi?

Sokakta ya da evde hicbirine kétiiliik edebilir mi?

Sokakta ya da evde bir anne ¢ocugunu azarlayabilir mi, to-
katlayabilir mi?

Bir es, esini hi¢ dovebilir mi, hi¢ 6ldiirebilir mi?

Hi¢ kalb kirabilir mi?

Hicbirini kandirabilir mi?

Hicbiriyle alay edebilir mi?

Bir kimseye ya da bir varliga hor bakabilir mi?

Evet, liitfen ¢ok diistinelim.

Neden zalimlestik?

Neden hi¢ acimadan kalb kirar olduk?

Neden gaddarlastik?

Neden tahammiilsiiz olduk?

Neden bu kadar diinya ¢ikarina esir olduk?

Neden bu kadar bencillestik?

Kimse kimseye zuliim etmesin.

Kimse kimseyi aldatmasin.

Cocuklar tokatlanmasin, azarlanmasin.

Kadinlar déviilmesin, éldiirilmesin.

Kimse kimseyle alay etmesin.

Bir kimse diger bir kimseye asla hor bakmasin.

Kimse kimsenin hakkina girmesin.

Hayvanlar zuliim gérmesin.

Allah’a sahit olanlarin gonliinde; sevgi, agk, iyilik, yardimlas-
mak, merhamet, tenezziil, tevaz(, tevekkiil, teslimiyet tecelli eder.

Kur’an’da Enbiya Siiresi 107; “biz seni dlemlere rahmet ol-
maktan bagka bir sey icin gdndermedik? ayetini can kulagiyla
duyanlar, rahmet makamina erenlerdir.

297



86-

P TR PRt A Pt £ T
u‘)\jnﬂehc\s‘)u\js‘)u\u.@l\&\)bij
AL R R R TR -
)5al8 Gl o3 e 3 X5 UK Fpdl) GRS oY 5a
- oy % 0;‘7: honb 0%
O 53081 a3 il 2
Ve iza raellezine esrekii surekdehum kali rabbend

hauldi surekdunellezine kunna nedii min diinik fe
elkav ileyhimul kavle innekum le kdzibiin

Ve iz4 rae ellezine : Oldugunda, gordii, o kimseler,

Esreku surekde-hum : Ortak kosan, onlarin ortak kostuklarsi,

Kali rabb na haulai  : Derler, rabbimiz, iste onlar, bunlar,

Surekau-na : Bizim ortak kostuklarimiz,

Ellezine kunna : O kimseler, biz olduk,

Ned( : Dua, yoneldik, isteme, cagri,

Min diini ke : Senden baska,

Fe elkav ileyhim : Boylece, attilar, doktiiler, ortaya atmak,
onlara,

El kavl : S0z, sOyleme,

inne kum le kazibtin : Muhakkak, dogrusu, siz, elbette,
yalanlarda kalanlar,

Meali: “Ortak kosanlar, onlari ortak kosturan kimseleri gér-
diiklerinde derler ki: Rabbimiz! Iste bunlar bizi ortak kosanlar-
dan eyledi, o kimseler yiiziinden biz seni birakip zanna dayali
seylere yéneldik, bdylece onlarin yiiziinden baska sozler ortaya
attik. Muhakkak ki sizler yalanlarda kalanlarsiniz.”

Misriklik iyi anlagilmalidir.

Miisrikler musriklerle dostluk ederler.

298



Onlarin duygular, diistinceleri, halleri birbirine uygundur.

Bunu fark edenler, ne kadar biiytik zan icinde oldugunu an-
layanlar, musriklikten kurtulma ¢abasi icinde olurlar.

Yalanlar i¢inde oldugunu anlayabilmek, hakikat yoluna ilk
adimi atabilme duygusudur.

Insan, edindigi arkadaslarinin diisiincelerini ve davranisla-
rin1 iyi analiz etmelidir.

Toplumda sdylenen “arkadasini séyle kim oldugunu soyle-
yeyim” ¢cok 6nemsenmelidir.

Nisa Stresi 3. ayet bu konuda ¢ok énemli bir uyariy1 sunar.

Nisa Siresi 3: “Kendi ¢ikarinda olana; kendi ¢ikarinda ol-
maya meyledenden baskasinin ya da ortak kosmaya meyle-
denden baskasinin hali uygun degildir. Kendi ¢ikarinda olmaya
meyledene de; kendi ¢ikarinda olandan baskasi ya da ortak ko-
sandan baskasinin hali uygun degildir. Mii'minler i¢in ise biitiin
bu haller haramdir” Tevhid-i Kur’an Meali

Ayette belirtildigi gibi mii'minlik makamina gelen kimse,
misriklikten, zandan, yalandan uzaktir.

Bakara Stiresi 221. ayette de ¢ok giizel bir uyar1 sunulur.

Bakara Stresi 221: iman etmedikleri miiddetce miisriklik
yolunda olanlarla bir araya gelmeniz uygun degildir. Eger sizin
gittiginiz yolu sevmisse, elbette iman etmek i¢in ¢alisan kimse,
miisriklik yolunda olandan daha hayirhdir. iman etmedikleri
miiddetce miisrik olanlarla da bir araya gelmeniz uygun degil-
dir. Eger sizin gittiginiz yolu sevmisse, elbette iman edip Allah’a
kul olan kimse, miisrik olandan daha hayirlidir. Miisrik olanla-
rin daveti atesedir. Allah’in davetine uyanlar huzur lizere olur-
lar ve her seyde O’'nun yetkili oldugunu bilirler, magfireti anlar-
lar. iste insanlar icin ayetler apacik agiklanir. Umulur ki onlar
varolusu dusiiniip anlarlar, o hakikatlerle bu dleme bakarlar.

Iste, “Rabbimiz! iste bunlar bizi ortak kosanlardan eyledi,
o kimseler yiliziinden biz seni birakip zanna dayali seylere yo-
neldik” bu boéliimde sunuldugu gibi zanda ve miisriklik icinde
oldugunu anlayan kimse tovbe ederek oradan doner

299



87-
it Jiay alld) N A ) T 5all
Gy | g8 G

Ve elkav ilalldhi yevme izinis seleme ve
dalle anhum ma kanii yefterin

Ve elkav : Arz etmek, atmak, birakmak, dayanmak, her
seyiyle teslim olmak,

fla Allah : Ancak, sadece, Allah,

Yevme izin : O giin, o vakit, her an, her zaman,

El seleme : Baris huzur iginde olan, selamet,

Ve dalle an hum : Sapty, sapmak, yalanlarda kaldi, onlari,

Ma kan yefterine : Sey, ne, degil, oldu, olmadilar, iftira,
uyduruyorlar,

Meali: “Her seyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an baris
ve huzur icinde olanlardir. Uydurulmus seyler icinde kalanlar ise
hakikatlerden sapanlardir.”

M@’'minlik makamina gelenler, her an Allah’a tevekkiil ve
teslimiyet icindedirler.

Onlarin goniilleri her an ayette belirtildigi gibi “Elkav” Al-
lah’a teslimiyet icindedir.

Elkav, ilka kelimesinden gelir.

ilka; dayanmak, birakmak, teslim olmak anlamina gelir
Mii'minler goniillerini Allah’a birakmislardir.

Allah da onlarin gontillerine kendine ait olan hakikati birakir.
Mut’minlerin goniilleri her an Allah’a dayanir.

Onlar Allah’a tevekkiil icindedir.

300



Tevekkiil; vekil kelimesinden gelir.

Tevekkiil; vekil edinmek, giivenmek, dayanmak, tiim varli-
giyla yaraticisina teslim olmak, her seyin sahibi olan Allah’tan
beklemek, basina ne gelirse gelsin bundan ders ¢ikarip, hikme-
tini aramak, Allah’a baglanip ona giivenmek, sonucu Allah’tan
beklemek anlamina gelen bir kelimedir.

Kur’an’da goriiyoruz ki; tevekkiil sahipleri mii'minlerdir.

Tevekkill makami da, mi’'minlik makamaidir.

Mi’'min olan;

Sahitlik-sehitlik makamina erendir.

Kendi varliginin ve tiim varliginin sahibini bilip, ttim varli-
gin1 sahibine teslim edendir

Hakk’dan emin olandir,

Her an Hakka dayanandir.

Basina gelen her seye sabredendir.

Asla karamsarliga diismeyendir, bir an diisse bile bu hal-
den hemen donendir.

Tim varlikta her an tecelli edenin Allah oldugunu bilendir.

Tiim varlig1 sonsuz nitelikleriyle saranin Allah oldugunu
bilendir.

Tiim varliktan her an “Semme Vechullah” olanin Allah ol-
dugunu bilendir

Her an gonliinde Allah sevgisiyle yasayandir.

Her an, her seyleriyle Hakk’a bagllik iizere hareket eden-
dir, o suurlarint muhafaza edendir.

Iste onlar Tevhid ilminin varisleridir.

Halk’ta Hakk zevki o kimseleri teslim almistir.

Onlar devamli o zevkte yasarlar.

Asla ikilige dliismezler.

Asla agizlarindan ikilik ifade eden kelimeler ¢ikmaz.

Emanete sahip ¢ikarlar.

301



Hakk nedir batil nedir bilirler.

Batilin tehlikelerini en iyi goriirler, batih kaldirmak i¢in
miicadele ederler.

Toplumda zuliim olmamasi i¢cin miicadele ederler.

Hakikatleri anlamak ve anlatmak i¢in gece giindiiz miica-
dele ederler.

Kainat1 bir kitab bilirler.

0 kitdbdan okurlar.

Tiim ilimlerin Allah’a ait oldugunu bilirler.

Ve gece glindiiz o ilmi anlamak icin ask ile tefekkiir icinde
miicadele ederler.

Her an hakk tizere, adalet tizere hareket ederler.

Toplumda zalimligi bitirmek icin hayatlar1 pahasina mi-
cadele ederler.

Allah’a oylesine teslim olmuslardir ki hi¢ korkular:1 yoktur.

Iste, tevekkiil sahibi olanlar, mii'min olanlardir

Tevekkiil sahibi olan; karamsarliga diismez, karamsarliga
diiseni de o halden kurtarir.

Allah’r vekil edinmeyi yani Allah’a giivenmeyi, dayanmay1
oyle giizel anlatirlar ki anlattig kisilerin iginden karamsarhk
dagilir gider.

Iste her seyiyle Allah’a ilka icinde olanlar, yani dayananlar
mii’'min olanlardir, Hazreti Muhammed'’in evlatlaridir.

Bu boliimde gecen “dalle” dalalet, sapmak, hakikati terk et-
mek demektir.

Dalalet, bir Kkibir, bir benlik icinde olup, ben benim deme
durumudur.

Hakikatlerden uzak olan kisi gaflet i¢cindedir.

Allah hakikatinden yoksun olarak yasayan kisi bir gaflet
icindedir.

Allah’t unutan kisi gaflete diismistir.

302



Hakikatlerden sapan, benlige diisen kisi dalalete diismiistiir.

Dalalet, haktan hakikatten sapmak demektir.

Allah hic¢bir kulunu dalalete stiriiklemez.

Toplumda genelde “Allah diledigini saptirir, diledigine hi-
dayet verir” diye bilgiler sunar.

Kur’an’da yapilan mealleri 6rnek gosterir.

Ibrahim Siresi 4: “Ve ma erselna min reslin illa bi lisani
kavmihi li yubeyyine lehum fe yudillulldhu men yesau ve yehdi
men yesa ve huvel azizul hakim.”

Diyanet Medli: “Biz her peygamberi, ancak kendi kavminin
diliyle gonderdik ki, onlara (Allah’in emirlerini) iyice agiklasin.
Allah, diledigini saptirir, diledigini de dogru yola iletir. O, mut-
lak gii¢ sahibidir, hiikiim ve hikmet sahibidir.”

Tevhid-i Kur’an Meali: “Bir Resiil kendi kavminin lisaninin
disinda hakikatlerimizi anlatmaktan baska bir sey icin aciga
¢ikmadi. Bundan sonra isteyen kimse Allah’in hakikatlerinden
kendi anlayisina sapar ve isteyen kimse de hakikatlere yol bu-
lur ve tiim degerlerin yiice sahibinin, tiim varliga hakim ola-
nin O oldugunu anlar”

Iste burada bir gercek bize sunuluyor.

Resil hakikatleri anlatir; isteyen kimse o hakikatlerle Al-
lah’a yol bulur, isteyen kimsede kendi cehalet anlayisina sapar.

Kisinin hakikatleri anlamas1 kendi bildigi cehalet anlayi-
sin1 birakmasiyladir.

Kisi kendi cehalet bildiklerini birakmazsa anlatilan haki-
katleri anlayamaz.

Clinki anlatilan her seyi kendi bildikleriyle tartar ve kendi
bildikleri agir basarsa kendi cehalet anlayisina sapar.

Allah kimseyi saptirmaz.

Her nefeste insana “sendeyim kulum, sendeyim kulum”
diye seslenir.

“Aradigin hakikatler senin bedenindedir” diye seslenir.

303



Elest hitaby, kisinin kendi bedeninden gelen bir hitaptir.

Elest meclisi, kisinin kendi beden meclisidir.

Allah o meclisten insana her an seslenir.

“Senin viicd sahibin ben degil miyim?” diye kuluna her
an hitap eder.

Iste hidayete giden yol bu hitab1 duymakla baglar.

Allah kulunu saptiran degil, hidayete sevk edendir.

Kendi viicidundan ona hitap edendir.

Bizden istenen Allah’a arif olmak ve o suurda yasamaktir.

Allah kuluna her saniye, onun bedeninden tim isaretle-
riyle seslenir.

“Beni tani, beni anla, bana teslim ol” diye, kuluna kulunun
bedeninden hitap eder.

Allah kulunu, hakikatlere arif olmasi icin yaratti onu sap-
tirmak i¢in degil.

Hazreti Muhammed, yasadig1 toplumda insanlara hakikat-
leri teblig etmistir.

Yani hakikatlere kapilar agan bilgiler sunmustur.

Kimileri, atalarindan gelen kendi inanclarini iistiin goéren,
baskalarina hor bakan inanclarinda kalmay tercih etmistir.

Kimileri, sunulan bilgileri diisiinmiis, tefekkiir etmis, haki-
katlerle kapilar agmistir.

Iste bir kisim, sunulan bilgileri diisiinmeyi bile reddetmis,
kendi bildiklerinin yoluna sapmistir.

Iste bunlara “dalalet durumuna diisenler” denmistir.

Yani “atalarinin yargilayici inancina sapanlar” denmistir.

Muellifler genelde ayeti; “dalalet-saptirdiklarinin yoluna”
(Fatiha Stresi) diye meal ettiklerinden dolayi, toplum dalaleti
veren Allah’tir diye inanmistir.

Ve ¢ogu kimse, Allah’in mudil esmasi vardir, yani dalalet
edici esmasi vardir, diye inanir.

304



Oysa Allah’in mudil degil, mizil esmas1 vardir.

Mudil, seytana aittir.

Mizil, Allah’a aittir.

Mudil; dalalete siiriikleyen, saptiran, dogru yoldan ¢ika-
ran demektir.

Miizil “Jxd: jzale eden, ¢ozen, eriten, gideren, acan, icten
disa sekillendiren, miiskiilleri ¢6zen demektir.

Allah, varligin yaratilisindan, rithdan gelen iiflenisle, rithun
DNA’'sinda yazilimi bir bir ¢ozerek, bedenleri olusturur.

Allah, her varligin yaratilisinda i¢ten disa bir ¢oziiliimle var-
1181 ince ince sekillendirir.

Bir tohumdan agag, miizil esmasiyla adim adim ¢6ziilerek
meydana gelir.

Bir yaprak, bir cicek, bir dal, meyve hep mizil esmasiyla
adim adim sekillenir.

Miidil, yani dalalete stiriiklemek yani saptirmak seytanin
dirtisiudir.

Furkan Stiresi 29: “Lekad edalleni aniz zikri ba’de iz caeni
ve kdnes seytanu lil insani hazala.”

Meili: “Dogrusu seytan Allah’in zikrinden-hakikatlerinden
saptirir ve duygusuz hissiyatsiz insandan seytan olur.”

Nisa Siresi 60: “Yuridus seytanu en yudillehum dalalen baida”

Meili: “Seytan onlari dalalete siirtikler, dalalete diisiirerek,
hakikatlerden uzaklastirir”

Nisa Siresi 116: “Ve men yusrik billahi fe kad dalle dala-
len baida.”

Meali: “Ve kim Allah’a ortak kosarsa, artik o hakikatlerden
uzaklasip kendi cehaletine sapmis olur”

Kur’an incelendigi zaman goriilecektir ki dalalete siirtikle-
yen seytandir.

Mudil, seytana aittir.

305



Kur’an’da, ortak kosma icinde olan kimsenin, dalalete sii-
ritklendigi belirtilir.

Ortak kosmak yani miisriklik, Allah’in ulviyetinin yaninda,
“ben de varim” deyip, bir benligin, gururun, kibirin icine diis-
mektir.

Allah’a ait olan sifatlari, bedeni, kendine nispet etmektir.

Iste dalalet ¢ok iyi anlasilmalidir.

Allah’in mudil esmasi vardir deyip, Allah’a iftira atmamak
gerekir.

Mudil, yani dalalete diisiirmek, seytana aittir, Allah’a ait degil.

Kur’an'in birgok yerinde bu belirtilmistir.

Allah’in mudil esmasi yoktur.

Allah, hi¢ kimseyi dalalete siirtiklemez, hakikatin yolun-
dan saptirmaz.

Kisi, kendini batil alana yoneltmekle, ilimden ayrilmakla,
gurura kibire diismekle, zalimlesmekle, hakikatlerden dala-
lete stiriiklenir.

Bu durum, Kur’an’da apagik belirtilir.

Tevbe Stlresi 115: “Ve ma kanalldhu li yudille kavmen.”

Ve mi kane Allah : Olmadi, olmaz, degil, Allah,
Li yudille kavmen : Saptiracak, yaniltmaz, dalalete stiriikleyen,
kavim, kimse,

Meali: “Allah hi¢ kimseyi saptiran-dalalete siirtikleyen de-
gildir”

Burada ne kadar net belirtilmis.

Allah hi¢ kimseyi dalalete yani sapikliga yani yoldan ¢ik-
maya siiriiklemez.

Kisi diistiigii dalaleti; kendi inancinin yargilarinda, batil bil-
diklerinde, zulmani hallerinde aramalidir

Kur’an’da bir ayet bir dyetle catismayacagina gore, yapilan
medllerde uyumsuzluk varsa bu miiellifle aldkalidir, Kur’an’la
ilgili degildir.

306



88-
G35 alll Jals 08 153005 157588 Gl
Gsbad 1S Ly ISR B33 L

Ellezine keferi ve saddii an sebilillahi
zidndhum azdben fevkal azdbi bima kanii yufsidiin

Ellezine kefert : Hakikatleri gérmemezlikten gelenler,
Ve saddii : Men ettiler, engellediler,

An sebil Allah : Yol, hakikatler, Allah,

Zidna hum azaben : Artma, ¢cogalma, ekleme, azap, sikinti,
Fevka el azabi : Azap lstiine, iizerine,

Bi ma kand yufsidiin  : Seyden dolayi, oldu, fesat, ikilik ¢ikaran,
arabozan,

Meali: “Hakikatleri gérmemezlikten gelenler ve Allah yo-
lunda olanlari engelleyenler, ikilikte kaldiklarindan dolay1 sikin-
tilar1 artik¢a artar.”

Hakikat yolunda ask i¢inde yol alanlari ikilige diismezler.

Onlar1 Hakk yolundan kimse engelleyemez.

Nice Kamil insan, tehditler alsa da Hakk yolundan dénmedi.

Allah yolunda hidayetle sereflenenler, o yolda canlar1 paha-
sina miicadele ederler.

Ama ikilik icinde olanlar, kibre diisenler sikintilar i¢inde
yasarlar.

Ego icinde olan herkes i¢sel huzursuzluk icinde olur.

Clnki onlarin manevi teslimiyetleri yoktur.

Onlar egolarina, ¢ikarlarina, hirslarina teslimdirler.

307



Ayette belirtildigi gibi, “yufsidun” fesatlik icinde olanlar de-
mektir.

Fesatlik; bozmak, dagitmak, ara agmalk, ikilik ¢ikarmak an-
lamlarina gelir.

Tevhid suurunun oniindeki en biiytik engel, fesatlik duy-
gusudur.

Fesatlik duygusu hep ikilik ¢ikarir, senlik benlik kavgasina,
kibre siirtikler.

Fesatlik i¢cinde olan Kkisi, karsisindaki kisiyi hor goriir.

Kendini daha ytice gorerek biiyiik bir kibrin icine diiser.

Varligin 6ziini gorebilen, tiim varligin tek 6zden geldigini
anlar.

Ve asla kendini herhangi bir varliktan iistiin gérmez, iki-
lige diismez.

Her varligi tutan Allah’'in zatidir.

Bir varlik digerinden ytice degildir.

Yiice olan, hamd sahibi olan, tiim varligin sahibi olan, tiim
varliktaki sifatlarin sahibi olan yalnizca ve yalnizca Allah’'tir.

Bu hakikate erisen ikilige diismez, Allah’in birliginin haki-
katine erisir.

Kendini iistiin goren, farkli goren, fesatlik i¢cindedir.

Kendinin ve climle varligin varolusunu, sistemini, sahibini
anlayan kimse ise mii’'min olandir.

Fesatliktan kurtulmak igin;

Hakikate erismek gerekir.

Tevaz(i makamina erismek gerekir.

Ctuimle kéinatta, her varlikta ekber olan, aziz olan Allah ha-
kikatine erisebilmek gerekir.

Fatir Stiresi 28: “Muhakkak ki hakikatlerin bilgisine ulasip
kullugunu bilen o kimseler; Allah’a karsi tevazii icindedirler. Mu-
hakkak ki Allah tiim degerlerin ytice sahibidir, bagislayandir”

308



Furkan Stresi 63: “Tiim varliktan HakKk’tir yansiyan su-
urunda olup kullugunu anlayanlar, yeryiiziinde tevazilu bir
halde ytrtrler”

Iste ayetlerde belirtildigi gibi, her varliktan kendini gés-
teren Allah hakikatine eren, fesatliktan kurtulacaktir, tevazi
icinde olacaktir.

Kur’an'i inceledigimizde anliyoruz ki varligin varolusunu ve
var edeni anladigimizda tevazi makamina ulasiyoruz.

Her varligin Allah’in hakikatlerini yansittigini anlayan kisi
tevazi i¢inde olur.

Kainatin sahibini bilen, asla fesatlik icinde olmaz.

Ve sonugta kendisinin de bir varlik oldugunu ve diger var-
liktan zerre kadar tistiin olmadigini anlar.

Her varligin birbirine bagh oldugunu anlar.

Nasil ki insanin viicidunda tiim hiicreler birbirine baghdir,
iste bu kainatta da tiim varlik birbirine baghdir.

Varlig1 yaratan ve bir arada tutan Allah'tir.

Kisi varligin yaratilisin1 anladiginda kendinin de bir varlik
oldugunu anlar ve kendini hi¢bir varliktan tistiin gormez ve ama
gizli ama asikar bir kibir icinde olmaz. Iste bu durum tevazidur.

Yunus Emre’nin dedigi gibi “sen sana ne sanirsan ayruga
da onu san.”

Yani tevazi makamina ulasan kisi kendini diger varliktan
asla ustlin gébrmez.

Kendisi de diger yaratilan varlik da bir varliktir ve Allah’in
kuludur.

Bir esek de, bir at da, bir ayrik otu da insan gibi bir kuldur.

Insan makamina gelen kisi baktig1 her varlikta kendini goriir.

Yirtirken bastig1 tasin bile kendisi gibi bir kul oldugunu bilir.

Ki her giin ictigi o suda tastaki mineraller vardir.

O mineraller olmasa insan yasayamaz.

309



Bu hakikati bilen insan, nasil fesatlik icinde olur, elbet olamaz.

Iste tevaz(i makamina ulasan kisi her zaman huzur icindedir.

Iste, kisi Allah’1 layikiyla idrak ettiginde, O’'na kars: tevazi
icinde olur.

Ve asla kibir i¢inde benlik iginde olamaz.

Ve asla onda fesatlik, hasetlik, kin, nefret, ayrimcilik gibi
duygular olmaz.

Allah hakikatine eren Tevhid suuruna erecektir.
Tevhid suuruna erisen kimse, kulluk makamina erisecektir.
Kulluk, her varligin Allah'in kulu oldugu makamidir.

0 makama erisen kimse bilir ki her varlik bir agacin yap-
raklar gibi kardestir.

Kardes kardese karsi hic fesatlik icinde olabilir mi?

310



o
. ¢

o sz < P - 2 2 2 -
s - o ~.‘ oy~ \’ S "&\ ‘js v o077

89-

0~

R R EIER R (I A R R T U I LR
O U Qs elile Wy oV o 1ags Ly

< e;o /°:.},f~/o,, z5 o “n
Cnaliiall (sl Aan )y s s

Ve yevme nebasu fi kulli ummetin sehiden aleyhim

min enfusihim ve ci’néabike sehiden ala hdula ve

nezzelna aleykel kitdbe tibydnen likulli seyin ve huden

ve rahmeten ve busra lil muslimin

Ve yevime

Nebasu

Fi kulli ummetin sehiden

Aleyhim min enfusi-him

Ve cina bike
Sehiden
Ala haulai

Ve nezzelna aleyke

El kitab
Tibyanen li kulli seyin

Ve huden

Ve rahmeten

: Her zaman, giin, vakit, zaman,

: Biz, hakikatimiz, a¢1ga ¢ikmak, beas,
diri,

: Biitiin immetlerde, sahit, tanik,
hakikate sahit olan,

: Onlarin kendilerinde, kendi
bedenlerinde,

: Getirdik, geldi, ¢ikti, sundu, seni,
: Sahit, tanik, bilen,

: Uzerine, iste onlar,

: indirdik, sunduk, sana, kendi
uzerinde,

: Her varlik bir kitab, ilahi sozler,

: Aciklayan, gosteren, beyan eden,
biitlin her seyi,

: Yol gosteren, rehber,

: Rahmet, merhamet,

311



Ve busra li el muslimine : Miijde, sevinme, mutluluk, teslim
olanlar icin, slam,

Meali: “Biitiin immetlerde hakikatlerimize sahit olanlar her
zaman agiga ¢iktl. Onlarin kendi bedenlerinde olan hakikatleri
onlara anlatti. Iste sende bildigin hakikatleri onlara anlatmak
icin agiga ¢iktin. Her varlig bir kitdb olarak sana sunduk. O kitdb
da her seyi apagik agiklayan ve yol gésteren ve rahmet veren ve
teslim olanlara mutluluk veren hakikatler vardir.”

Her toplulugun icinde mutlaka yaratilisin hakikatini anla-
mak isteyen kimseler olur.

Bu kimseler ilim irfanda ilerlerler ve Kamil kimseler olurlar.

Kamil kimseler, topluma hakikati anlatirken, kisilerin be-
denlerini onlara gostererek, “bu beden nasil var oldu, var edi-
cisi kimdir?” gibi diistindiiriicii sorularla kapilar acarlar.

Onlar varligin ve bedenlerin canl kitdb oldugunu, oradan
okuyanlarin hakikati anlayacaklarini bildirirler.

Kamil insanlar, halki hep hakikati anlamaya sevk ederler.

Oku kendini, oku varligi, oku alemi, seni ve varlig1 tutan
ilahi giicii anla.

Bil ki hakikate ulasmak okumakla miimkiindiir.

Gordiigiin her varlik okunasi bir kitabtir.

Okumaktan murad, varligin varolusunu ve isleyisini anla-
maya calismaktir.

Kur’an oku ile baslar.

Varlik nereden gelmistir, nasil var olmustur, her an nasil bir
isleyis icindedir ve nereye gitmektedir.

Bunlar hep okunacak konulardir.

Varlig1 okuyabilecek, ilmi olarak anlayabilecek tek varlik
insandir.

Varlig1 okumak, halk olusu okumaktir.

Alak Stresi 1: “Ikra bismi rabbikellezi halaka”

312



Meadli: “Seni viiciidlandiranin delilleriyle, yaratihisi arastir anla”

Kendi viiciidunu okunacak Kur’an bil.

Her varlig1 okunacak Kur’an bil.

Kur’an diye okudugun Mushaf-1 Serif’i’"de Kur’an bil.

Ve liclinii birbirinden ayirmadan oku.

Birinde olan hakikatin digerinde de oldugunu idrak et.

Varlig1 ve kendi viicGdunu canli Kur’an olarak bil ve ona
gore oku.

Eger kendi viicidunu ve varligi canli Kur’an olarak okuya-
mazsan, bil ki Mushaf-1 Serif olidiir.

Mushaf-1 Serif’in de canlanmasini istiyorsan, kendini ve
varlig1 oku.

Climle kainat bir Kur’an’dir.

Her varlik bir ayettir.

Her varlik kendindeki sonsuz ayetlerle, yani sonsuz isaret-
lerle hakikatleri sunar.

Onun i¢in Yasuf Stresi 105. dyette: “Ve keeyyin min dyetin
fis semavati vel ard1 yemurriine aleyha ve hum anha muridn.”

Meili: “Goklerde ve yerde nice ayetler vardir ki yanindan
gelip gecerler ve onlar onun farkina varmazlar”

Iste her varlik canli bir kitabtir.

Her varlik Allah’a gotiiren bir rehberdir.

O kitabin sayfalari ilimle sarihidir.

0 ilimden okuyanlar asla hakikatten kopmazIar.

Yeter ki insan, varligin kendinde olan isleyisi anlamak i¢in
tefekkiir icinde olsun.

Ayette ne giizel belirtilmis; “nezzelna aleykel kitabe tibya-
nen likulli seyin” biitiin her sey bizlere apacik ilim dolu kitab

olarak sunulmustur.

313



Ve ayet ne giizel devam ediyor; “likulli seyin ve huden ve
rahmeten ve busra lil muslimin” biitiin her varlik hakikate yol
gosteren, rahmet tasiyan Allah'in lituflaridir.

Ve Islam makamina eren kimseler icin nice miijde dolu, he-
yecan dolu, hayret dolu giizelliklerdir.

Iste insan, kendini bilme yolunda her an tefekkiir iginde
olmalidir.

Diinyanin derdine esir olmamaldir.

Kendine doniip kendi aslini bilme yolunda olmahdir.

Hep ¢ikar, menfaat iliskileri icinde olmamalidir.

Kendini biiyiik gormemeli, kibre diismemelidir.

Oliimlii oldugunu, aciz oldugunu unutmamahdir.

Baskasina hor bakmamali, kimseyi kiiciik gormemelidir.

Her varligin hidayet yolu oldugunu anlamali, hidayet yo-
lundan ayrilmamalidir.

Hadi, Hd4, Hidayet, HG, Had(, ayn1 kokten gelen kelimelerdir.

Hadi; hidayet verici, hakikatlere ulastiran demektir.

H{da; yol gosteren, hakikatlere ulasmanin yolunu bildi-
ren demektir.

Hidayet; hakikatlerle bulusup Hakk’a ermek demektir, hak
ile batih ayirt eden demektir, kendini bilme yolunda, kendi as-
linin hakikatini anlayan demektir.

HG; O, Allah, her seyin sahibi, tim kainattaki tek kudret
demektir.

Had{; gosterilen yol, gidilmesi gereken yol, tavsiye edilen
yol, hedefe gotiirecek yol demektir.

H: Ciimle varligin ve varliktaki tiim niteliklerin tek sahibidir.

Had: Kendine giden yolu bildiren, hakikatlere ulasma yolu
olan varligin yol bilinmesi, her varlik Hakk’a agilan bir yoldur.

Hada: Varliktaki dyetleriyle, yani isaretleriyle yol gosteren,
yolun nasil takip edilecegini bildiren.

314



Hadi: Kendisini, kendisiyle hidayete erdiren, kendine yine
kendisiyle ileten, hidayet verici, hakikate hakikatleriyle ulasti-
ran, emin olduran.

Hidayet: Hakk’la Hakk olan, Hakk’a eren, Hakk zevkine eren,
bekabillah bulan, mi’'min olan, kilbi mutmain olan.

Hidayet bulmak, varliktaki ilimle Hakk’a ermektir, Allah’tan
emin olmaktir.

Her varlik, dosdogru Hakk’a giden bir yoldur.
Her varlik, ayetullah sehridir, yani Allah’in ayetler sehridir.
Insanin viicidu da, Allah’'in ayetler sehridir.

Insan kendi viicidunun isaretleriyle yol buldugunda, Allah
hakikatine erecektir.

H{da esmasi gonliinde tecelli eden kimse:

Her varligi Hakk’a agilan bir kapi bilir.
Hakikatleri kitaplarda degil, varligin 6zilinde arar.
Hidayete ermis kimsedir.

Allah’in gosterdigi dosdogru yol olan, varliktaki ilimle ha-
reket eder.

Sahit olmadig seyi dile getirmez.

Onun goniil dili agilmistir, dilinden kelamullah akar.

315



90-

3 5 LAYy Jaady el all )

A PRSPPI E PE=prS rp il

Innallahe yemuru bil adli vel ihsani ve itai zil
kurbad ve yenha anil fahsdi vel munkeri vel bagy
yeizukum leallekum tezekkeriin

Inne Allah yemur : Muhakkak Allah, is, hiikiim, emir,

Bi el adli : Adalet, adil olarak

Ve el ihsani : Thsan, iyi davranma, iyilik, iyi insan,

Ve itai zi el kurba : Verme, paylasma, sahip, yakinlara,
akrabalara,

Ve yenha : Yasaklar, nehyeder,

An el fahsa : Cirkinlikler, ben benim demek, kendini
istiin gérmek,

Ve el munkeri : Fenalik, kotiiliik, zarar vermek,

Ve le bagy : Hasetlik, isyan, zuliim,

Yeizu-kum : Ogiit verir, vaaz, ogretiler,

Lealle kum tezekkeriin : Umulur Ki siz, tezekkiir, hakikatlere
ulagma o hal ile olmak,

Meali: “Muhakkak ki Allah; adil olmayt ve iyiliklerde olmayi
ve sahip olduklarinizi yakinlarinizla paylasmayi emreder. Ken-
dini iistiin gérmeyi ve fenalarda kalmayi, inkdr etmeyi ve haset-
lik yapmayi, haksizlik yapmayi, zuliimlerde olmay! ise yasaklar.
Iste size boylece 6giit verir. Umulur ki hakikatlere ulasir o hdl
ile davranirsiniz.”

316



Insan adalet icinde olmahdir.

Insan iyilikler i¢inde olmalidir.

Insan asla fahsa icinde olmamalidir.

Bu boliimde gecen “anil fahsai” kelimesi iyi anlasilmalidir.

Toplumda “fahise” denildigi zaman, insanlarin akillarina
hemen kadin gelir.

Fahiselik kavrami kadina yapistirilir.

Toplumda fahiselik kavrami, kadinlarin erkeklerle para kar-
silig iliskiye girmesi diye bilinir.

Oysa Kur’an’da bu kavram toplumun kullandig1 anlamda
degildir.

Fahise kavrami, kadin ile ilgili degildir.

Fahise, kadina takilan bir lakap degildir.

Fahiseden maksat, kadin degildir.

Fahise; ahlaksiz, hayasiz, erkeklerle bilmem ne yapan ka-
din demek degildir.

Fahis kelimesi de buradan gelir.

Bir mal ederinden fazla satildig1 zaman, “Bunun fiyati ¢cok
fahis” denilir.

Kur’an’da “fahsa” kelimesi 30 ayette gecer.

Fahsa kelimesi; haddi asmak demektir.

Haddini bil, haddini asma, hadsizlik yapma kavrami da bu-
radan gelir.

Haddi asmak; 6l¢liyti kagirmak, sinir1 gegmek, kendine nis-
pet ¢ikarmak, Allah’a ait olan1 kendine nispet etmek demektir.

]

Kur’an’a gore fahsa-fahise-fuhs kelimesi su anlamlara gelir:
Haddini asmak, benlik icinde olmak, kibre diismek...
Gururlanmak, “Allah var ben de varim” demek...

“Ben benim, sen sensin” demek, bedenlerin sahibinin Allah
oldugunu unutmak...

Kendi ¢ikari i¢in zalimlik yapmak...

317



Asir gitmek, 6l¢iiyt kacirmak, sinir1 gegmek...

Fena hallerde kalmak, diinyaya baglanmak, Allah'1 unutmak...

Allah’'in ulviyetinin yaninda yoklugunu bilmemek, kendine
viicid nispet etmek...

Allah’a teslimiyet icinde olmamak, kendi egosuna teslim
olmak...

Kur’an’a gore her kim; Allah’'in ulviyetinin yaninda kendine
benlik isnat ediyorsa, viiciidun sahibini kendi saniyorsa, o Kisi
fahsa-fahise durumuna diismiis demektir.

Bedenlerin ardinda bedenlerin sahibini géremeyen, benlik
icine diisen fahsa durumuna diismiis demektir.

Her kim haddi asip, viicidu ve viictiddaki sifatlari kendine
nispet ediyorsa, o kisi haddi asmistir, fahise durumuna diismiistiir.

Kur’an’da, fahsa-fahiselik durumuna diistiiglimiizde, bu diis-
tiiglimiz gafletten nasil kurtulacagimiz bildiriliyor.

Ankebiit Stiresi 45: “Innes salate tenha anil fahsai vel munker?”

Meali: “Muhakkak ki her an Hakk’a baghlik suuru ile ha-
reket etmek; haddi asmishigl, asirihigl, kendine varlik isnat et-
meyi, tim fenalar1 engeller”

Ayeti inceledigimiz zaman anliyoruz ki, Allah’a sahit olup,
O’na her an teslimiyet icinde olmak, fahsa durumuna diismeyi
ve kotii haller icinde olmay1 engeller.

Insan kendi viicudunun sahibini bilmeli “benim viicidum”
dememelidir.

Viicid Allah’a aittir, insana emanet edilmistir.

Insan o emanete iyi bakmalidir.

insan, kendi var etmedigi, kendi sekillendirmedigi, do-
gumu ve 6limi kendi planlamadig bir viiclidu, kendine nis-
pet etmemelidir.

Insan, viiciidundaki isleyiste ve sifatlarda asla muktedir
olan degildir.

318



Insan, viiciidunda olan kalbin atmasinda, kanin dolasma-
sinda, hiicrelerin ¢alismasinda, sindirim, bosaltim gibi olan fa-
aliyetlerde asla muktedir olan degildir.

GOz kapaginin acilip kapanmasi bile insanin elinde olan bir
sey degildir.

Viicidunda fail olan, mevsuf olan, mevciid olan ancak Allah'tir.

Viicidun sahibi Allah’tir, Allah bunu viicidda olan isleyi-
sinde ve sifatlarinda her an gosterir.

Iste kisi, viicida benim deyip, haddi asmamahdir, yani fa-
hise durumuna diismemelidir.

Ahzab Shresi 30: “Min kunne bi fahiset-ben benim deyip
kendini tistiin goren.”

A'raf Slresi 28: “Ve iza faal( fahiseten-bir benlik i¢cinde
haddi asanlar”

Nisa Saresi 22: “Kane fahiseten-benlik icinde olan.”

Iste Kur’an’ inceledigimiz zaman anliyoruz ki, her kim Al-
lah’in Glviyetinin yaninda kendine benlik nispet ediyorsa, o kisi
fahsa-fahise durumuna diismistir.

Yine bu diistliglimiiz durumdan kurtulmanin yolu, Ankebiit
Siresi 45. ayette ¢ok glizel bildirilmistir.

Salat suuruna erismek, her an Allah’a baghlik icinde olmak,
O’ndan asla ayr1 olmadigini bilmektir.

Salat, namaz diye de cevrilir, namaz farsc¢a bir kelimedir.

Kisi namazda Allah’a yonelir, onunla birlik i¢inde oldugu-
nun suuruna ulasir.

Ve kisi her anin1 namazda imis gibi gecirir, sosyal yasantida,

mis gibi hareket eder.

Iste bu durum kisiyi, fAhsa-fahiselikten ve kotii hallere diis-
mekten korur.

Salat kelimesinin Tiirkge karsiligi; baghlik icinde olmak, bir-
lik icinde olmak, her an iletisim i¢cinde olmak demektir.

319



Insan, her an Allah’a bagh oldugunu, 0’nunla bir oldugunu
asla unutmamalidir

insan, kendine viiciduna dénmeli, o viiciidun nasil olustu-
gunu, nasil bir kaynaktan geldigini diistinmelidir.

Insan kendi viicidunu var etmedi ve kendi viicidunda her
an olan isleyisin sahibi de degildir.

Kaf Stresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”

Meali: “Ve Biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”

Iste insan, bu yakinlig1 idrak edebilmesi i¢in salat suuruna
erismelidir.

Salat suuruna erisen, hep o suurla hareket eden, fahsa-fa-
hiselik durumuna diismeyecektir, yani haddi asmayacaktir, Al-
lah’in ulviyetinin yaninda kendine varlik isnat etmeyecektir.

Iste Kur'an’ inceledigimiz zaman, fahise kavraminin top-
lumda kullanildig: gibi olmadigini goriiyoruz.

Toplumda, fahise kavramini bayan kardeslerimize yapisti-
rarak, en biiylik fahiseligi yaptik, fark edemedik.

Kadini hep asagiladik, fahise, orospu, kahpe, dedik.

Bu kelimelerin asli anlamlarini hep saptirdik ve kadinlara
yapistirdik.

Oysa fahise; haddi asmishk, benlik, gurur, kibir, icinde ol-
mak, Allah'in ulviyetinin yaninda kendine varlik nispet etmek
demekti, ama bizler kadin kardeslerimize yapistirdik.

Orospu, Farsca “ruspi” sozlinden gelir. “Ak ytzli” “
akil” demektir.

parlak

Diger bir anlami da; degisik planlar yapan, kurgulayan, he-
men akil eden, problem ¢6zen, ikna eden, baska bir ¢are bulan,
gibi anlamlara gelir.

Ama bizler kadin kardeslerimize yapistirdik.

Kahpe; Arapca, “khb-kahba” kokiinden gelir, dénen, donek,
yolundan sapan, vazgegen, gibi anlamlara gelir.

Bu kavrami da kadin kardeslerimize yapistirdik.

320



Kavramlari asli anlamlarina gore kullanmamak ta haddi as-
maktir, yani fahise durumuna diismektir.

Bu boliimde, Allah emreder olarak gevirdik.

Insanlar kétiiliikten uzak durmayi, iyilik yapmay1 Allah’in
emri saysinlar diye boyle uygun gordiik.

Yoksa ciimlenin sonunda “Allah’in 6giidiidir” diye gecer.

Muhakkak ki Allah;

Adil olmayi,

Iyiliklerde olmay,

Sahip olduklarimzi yakinlarinizla paylasmay1 emreder.

Kendini {istiin gormeyi,

Fenalarda kalmayy,

Inkar etmeyi,

Hasetlik yapmayy,

Haksizlik yapmayy,

Zuliimlerde olmayi ise yasaklar.

Iste size béylece 6giit verir.

Umulur ki hakikatlere ulasir o hal ile davranirsiniz.

321



91-

| glaai Yy éﬁ&s\.& \33 alll g | 8505
eSJr— 1)) eﬂa’i 22 385 bas T a0 Sy
st o glag &) S

Ve evfil bi ahdilldhi izd ahedtum ve la tenkudiil
eymdne bade tevkidihd ve kad cealtumulldhe aleykum
kefila innalldhe ydlemu ma tefaliin

Ve evfu : Yerine getirin, ifa edin, anlayin,

Bi ahd Allah : S0z, vefa, yemin, Allah

iz ahedtum : Oldugunda, s6z verme, siz, siz ahid
yaptiniz,

Ve 1a tenkudu eymane : Bozmayin, sozlerinizi, yeminlerinizi,
inang,

Bade tevkidi ha : Sonra, saglam tutma, giivenme, saglam
durma,

Ve kad cealtum Allah : Oldu, diizenleyen, yaptiniz, kildiniz,

Allah

Aleykum kefil : Sizler, sizde, kefil, glivenme, giivenilir
insan, teminat,

inne Allah yalemu : Muhakkak Allah, ilmin sahibi,

Ma tefallin : Sey, ne, degil, fail olan, sizde fail olan,

Meali: “Allah’a adina soz verdiginiz zaman o séziintizii yerine
getirin ve verdiginiz sézlerinizde saglam durun, sakin sézlerinizi
bozmayin ve Allah icin bir sey yaptiginizda, sizler giivenilir insan-
lar olun. Muhakkak ki sizde fdil olan, ilmin sahibi olan Allah’tir.”

Insan s6z vermenin ne oldugunu bilmeli.

322



Ahid nedir bilmeli.

Hakikat yolunda Allah’a verilen sé6zler tutulmali, tutulmal
ki Allah’in liituflarina erisilsin.

Hakikat yolunda bir Miirsid-i Kamil ile bulusuldugunda, ta-
lebeden hakk yolunda s6z alinir.

Talebeden su 6giitlere uyulmasi beklenir.

Evvela dilini tutacaksin.

Asla dini tartismalara, iddialara girmeyeceksin.

Sus orucuna gireceksin.

Din hakkinda derslerin bitinceye kadar konusmayacaksin.
Asla dedikodu yapip, kimseyi ¢ekistirmeyeceksin.

Kot diistincelerde olmayacaksin.

Kotii sozler asla etmeyeceksin.

Kalbinde dahi kimse i¢in kotl diisiinmeyeceksin.
Ayrimcilik icinde olmayacaksin, kimseyi yargilamayacaksin.

Kadin erkek ayrimcilig1 yapmayacaksin, hepsini insan ola-
rak goreceksin.

Gonlinii tim batil seylerden ve zarar verme hallerinden
temizleyeceksin

Yéni; Hadesten necésetten kendini paklayacaksin.
Daima pak gezeceksin.

Daima Hakk’in huzurundaymis gibi hareket edeceksin.
Yalan s6ylemeyeceksin.

Haram yemeyeceksin.

Kimsenin hakkini yemeyeceksin.

Zem, haset, fesat, gurur, kibir, inat ve buna benzer fena hal-
leri terk edeceksin.

Kimse hakkinda fena s6z sdylemeyeceksin.

Kendi kullugunla mesgul olacaksin, kimsenin ibadetine, inan-
cina karismayacaksin, kimsenin inancini hor gérmeyeceksin.

Toplumda birilerini 6viip, birlerini asagilamayacaksin.

323



Kesinlikle tartismalara girmeyeceksin.

Bilmislik icinde olmayacaksin, baskasini cahil gormeyecek-
sin, kendini cahil goreceksin.

Dilini tutup sadece dinleyeceksin, analiz edeceksin.

Derslerin bitinceye kadar biri dini alanda bir soru sorarsa
“Ben bilmem” diyeceksin.

Siyasi alan tartismalarina girmeyeceksin.

Bir siyasiyi 6vip, digerine s6vmeyeceksin.

Siyaseti siyasilere birakacaksin.

Basina gelen seylere sabredeceksin, asla isyan etmeyeceksin.

Basa gelen seylerden dersler ¢ikaracaksin.

Kimseye ve hi¢bir varliga hor bakmayacaksin.

Kimsenin eksigini, hatasini aramayacaksin, kimseyle alay
etmeyeceksin.

Varlig1 canli kitab bileceksin.

Kisilerin yazdig1 kitaplar1 kaynak almayacaksin, varligi kay-
nak alacaksin.

Okuman, 6grenmen, egitimin varlik kitabindan olacak.

Derslerin bitinceye, sana dil verilinceye kadar susacaksin.

Sana konusma izni verilince, hakikatleri bir tevazi icinde,
bilebildigin kadar, yetim olana, yani hakikati bir saflik icinde
arayana, onun akli seviyesine gore anlatacaksin.

Ozetle anlatilan bu ahkdma uyacaksin, miikellef oldugun
seyleri yapip, men edilenleri yapmayacaksin.

Beynini hakikati anlamak i¢in hazirlayacaksin.

Kitaplardaki bilgilere ve duydugun bilgilere gore degil, kendi
varligindaki ve her varliktaki Hakk’in ilmine gore kendini ye-
tistirmeye c¢alisacaksin.

Ayette belirtildigi gibi, “Allah adina séz verdiginiz zaman o
soziiniizii yerine getirin ve verdiginiz sozlerinizde saglam durun,

324



sakin sozlerinizi bozmayin” bu uyariya uyan talebeye Ilm-i Tev-
hid makamlari bir bir acilir.

Yine ayette belirtildigi gibi; “Allah icin bir sey yaptiginizda,
sizler giivenilir insanlar olun” amag giivenilir insan olmaktir.

Bu béliimiin dyetinde belirtildigi gibi “Innallahe yalemu ma
tefaltin” Allah ilmin sahibidir, fail olandir.

Fail, isleyen demektir.

Fiil is demektir.

Bunu yukaridaki boliimlerde tefsir etmistik.

insan, varlikta fail olanin Allah oldugunu bilmelidir.

Insan, fail-fiil hakikatini kendi bedenindeki isleyisi anladi-
ginda anlayacaktir.

insan, varliktaki ilmin sahibinin Allah oldugunu bilmelidir.

insan, ilmin boyutlarini kendi bedenindeki hiicrelerinin,
dokularinin, organlarinin nasil yaratilip, sekillendigini anladi-
ginda anlayacaktir.

Allah’t bilmek i¢in ilim gerekir.

[lim varhgin kendinde olan ilahi yaratilisinin ilahi dallaridir.

Bu dallar; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ve onun dallaridir.

325



92-
R NS O AR R PR RS TR
B8y (e Ll je Culass SIS ) g3 SV
I R A B TR AN U PR S TR PR
A4l 58 O 2830 DA aSil) G gaas B
23 @ ey, Y L 3o, @ a;,/‘la o %
AS1 Galy 40 A0l &S o1 W) 440 (e (D) (0
- et o ohE L e e -
O5AbiaT 40 23S L AaLall o
Ve la tekiinii kelleti nekadat gazlehd min badi kuvvetin
enkdsa tettehiziine eymdanekum dehalen beynekum
en tekiine ummetun hiye erba min ummeh innema

yebliikumulldhu bih ve le yubeyyinenne lekum yevmel
kiyadmeti ma kuntum fihi tahtelifiin

Ve 1a teklnd ke elleti : Siz olmayin, yapmayin,
kullanmayin, o kimseler gibi,

Nekadat gazle ha min badi  : C6zdd, biikiilmiis, egrilmis, ters

dontip giden

Kuvvet enkasen : Kuvvet, baglanma, ¢ok noksan,
eksik olan, dagilma

Tettehizine eymane kum : Ediniyorsunuz, yemin, s6z,
saglamlik, inang, siz

Dehalen beyne kum : Gelir, tuzak, aldatma, bozucu,
aranizda

En tekine ummet hiye : Olmasi, bir immet, topluluk, o

Erba : Daha ¢ok olmasi, fazla olmak, baski
hali, dort

Min ummetin : Bir immet, topluluk,

Innema yeblukum : Dogrusu, imtihan, sinama, dikkatli

diistinme, siz,

326



Allah bihi : Allah, o konuda,

Ve le yubeyyinenne lekum  : Elbette, beyan, agiklanani anlama,
izah edilen,

Yevme el kiyameti : Oliim vakti, diri olan, ayakta,
Ma kuntum fthi tahteliflin : Oldugunuz seyi, o konuda, ihtilafa
diisme

Medli: “S6z verdikten sonra ters déniip giden o kimseler gibi
sakin olmayin. Sizler sézlerinizi kendi aranizda bir aldatma araci
olarak yapmayin. Bir topluluk diger toplulugu baski altinda tut-
masin. Dogrusu sizler her zaman Allah"1 dikkatlice diistintip an-
lama iginde olun ve ihtilafa diistiigtiniiz seylerin hakikatlerini,
6liim size gelinceye kadar anlama iginde olun.”

Insan ahdini tutmali ve ahdinden dénmemelidir.

Insan dini alan1 kendi ¢ikarlari i¢in kullanmamaldir.

Insan kendi ¢ikar1 icin sézleri egip biilkmemelidir.

Ayetin “Sizler sozlerinizi kendi aranizda bir aldatma araci ola-
rak kullanmayin” muhtesem uyarisini can kulagiyla duymaliyiz.

Hakikatin sozleri insanlari kandirma araci degildir.

Dini alan ¢ikar yeri degildir.

Kur’an’da bunun ile ilgili onlarca ayet vardir.

Baz1 ornekler;

Matn Stresi: “Dilinden Allah kelimesini hi¢ diisiirmez, iba-
detler icinde goriiniir, ama halleri riya icindedir”

Mearig Stresi: “Dilinden Allah kelimesini hi¢ diistirmez, ama
basina bir sikint1 geldiginde feryat eder”

Hucurat Siresi: “Boliici, ara acic, dedikodu yapip arkadan
cekistirici, insanlarin sirlarini arastiran, gizi yonlerini ortaya ¢1-
karan yani hep zarar verici haller i¢cinde olur”

Hucurat Siresi: “Insanlara kétii isimler, lakaplar takar”

Fussilet Stresi: “Zanlarini din haline getirir, kendi gibi ol-
mayanlari kiiciik goriir, kafir ilan eder”

327



Munaéfik{n Siresi: “Dilinden Allah kelimesini diisiirmez, hep
ibadetlerde goriiniir ama ici baska dis1 bagkadir”

Ahzab Siresi: “Hep Allah’tan bahseder ama hep yasanti-
sinda zuliim halindedir, hep diinya makami, sohreti, zenginligi
pesinde kosar, hep kendi c¢ikar1 pesindedir”

Kur’an adeta bastan sona Allah ile kandirmanin nasil oldu-
gundan bahseder.

Bizlere muhtesem uyarilarda bulunur.

Kur’an der ki:

Sakin insanlarin Allah dedigine kanmayin.

Sakin insanlarin namaz kildigina, orug tuttuguna kanmayin.

Sakin Kur’an okuduguna, Kur’an’dan bahsettigine kanmayin.

Sakin restllerden bahsettigine kanmayin.

Sakin kisileri evliya, ermis, mehdi, mesih ilan edenlere kan-
mayin.

Evet, Kur’an bizi muhtesem bir sekilde uyariyor.

Kandirici Allah ile kandirir, dikkat edin, uyanik olun diyor

Bakara Slresi'nde “yaman rakip” buna isaret eder.

204: “Insanlardan bazilar1 diinya hayat1 hakkinda éyle soz-
ler soylerler ki, sen hayret edersin. Kalblerinde olan seyler hak-
kinda Allah’1 biliyor sanirsin. Iste o yaman bir rakiptir”

205: “O kimse yeryiiziinde bir ¢alisma, bir gayret icinde
doner durur. Fakat o kimse orada ikilik, bozgunculuk i¢inde ve
gonillere sunulacak hakikatlerin bilgilerini ve gelecek nesil-
leri helak etme icindedir. ikilik, bozgunculuk icinde olanlarda
Allah sevgisi yoktur.”

Ayet ne kadar giizel bir uyar1 sunmus:

Allah hakkinda konusana kanmayin.

Cok bilgili oldugunu ima edene kanmayin.

Hep Allah rizasi i¢in oraya buraya kostugunu ima edene
kanmayin.

328



Dinden, ibadetten, bahsedene hemen kanmayin.

Resfllerden bahsedenlere kanmayin.

Kur’an okuyup yorum yapanlara kanmayin.

Ve diyor ki:

Yasantisina bakin.

Asil amacini anlayin.

Ici baska dis1 baska m1 ona bakin.

Samimi olup olmadigina bakin.

Dilinde ikilik tizere s6zler var mi1 ona bakin.

Yani kendini 6viiyor, kendi yolunu 6viiyor, baskalarini kii-
¢lik goriiyor, kafir ilan ediyor mu ona bakin.

Kendi yolunda olanlari cennetlik ilan ediyor, baskalarini ce-
hennemlik ilan ediyor mu ona bakin.

Din adina para topluyor mu, mal-miilk bagis istiyor mu
ona bakin.

Kur’an asla para toplamayin, sakin bir karsilik bekleme-
yin diye bildirilir.

Evet, Kur'an yardimlasmayi, ihtiyaci olan1 bulmay1 ve ona
yardim etmeyi tavsiye eder.

Ama birilerinin koti niyetle olup, araciymis gibi goriiniip
para veya yardim toplanmasini onlarca ayetle yasaklar.

Kur’an’da bildirilir.

Sakin kandiricinin Allah ile kandirmasina izin vermeyin.

Kandirici seytani hallere girmis olandir.

Kandiricinin en biiyiik alani, dindir.

Eger kisi hem Allah’tan bahsedip hem de birilerini kafir ilan
ediyor ve kendi yolunu 6viiyorsa o kisi Allah idrakine ulagsma-
mis kisidir.

Bosuna denmez; Islam olan yani Miisliiman; diline, yagan-
tisina, hallerine ve davraniglarina giivenilen insandir.

329



Iste Kur’an diyor ki; kisinin anlattiklarina degil, ibadet icinde
olup olmadigina degil, yasantisina bak.

Yasantisinda bozgunculuk, fitnelik, ikilik, zarar verme varsa
sakin bunlara aldanma diyor.

Boyle kimselerde Allah sevgisi yoktur diyor,

Evet, Kur'an'in muhtesem uyarisi boyle.

Kandirici sizi Allah ile kandirir, asil amacini iginde saklar,
Asil amacina ulasmak icin; dilinde sevgi dolu sozler olabilir.

Onun i¢in bu boliimiin ayetinde “dini, hakikatin s6zlerini
aldatma araci yapmayin” bildirilir.

Yine bu boéliimde; “Bir topluluk diger toplulugu bask al-
tinda tutmasin” diye bildirilir.

Higbir toplulugun diger toplulugu inanclarindan dolayy,
baski altina almaya hakki yoktur.

Hi¢ kimsenin inancini hor gérme hakkimiz yoktur.

Kimseyi bir inanca zorla inandirma hakkimiz yoktur.

Kur’an’da bu uyar1 hepimizedir.

Bakara Slresi 256: “La ikrahe fid din.”

Meali: “Din inancinda zorlayicilik yoktur”

"Din anlayisinin i¢inde kerih gérmek yoktur”

Ayette bizlere muhtesem bir mesaj veriyor...

Her birey bir anne babadan dogar ve bir kiiltiirde blytir.

Hicbir birey anne babasini ve toplumunu hatta inancini
bile secemez.

Anne babas1 hangi inang sistemi tlizere ise, ¢ocuklarda on-
larin inanglari tizere buytr ve gelisir.

Eger Kur’an't anlarsak; hi¢bir kiiltiiriin inancini kiictik gor-
meye hakkimiz yoktur, onlarin ibadetlerini, itikatlarini alaya al-
maya hakkimiz yoktur.

Hucurat Stresi 11: “Ey iman edenler! Bir topluluk bir top-
lulukla alay etmesin, belki de o alay edilenler daha hayirhdir”

330



Inanglarin farklihg kiiltiirleri olusturur.

Kiiltlirlerde birbirini anlamakla ve birbirine yardim etmekle
emrolunmustur.

Hucurat Stresi 13: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir
kadindan yarattik ve halklar halinde, kabileler halinde ¢ogalt-
tik, birbirinizi tanimaniz ve yardim etmeniz i¢in.”

Hazreti Muhammed, mescidi nebeviyi yaklasik alti doniim
kadar buytitti.

Tek amaci vardy; farkli inang gruplar gelsinler, ibadetlerini
ozgiirce yapsinlar ve kimse kimsenin inancini, ibadetini kiigtik
gbérmesin alaya almasin.

Bir giin bir Mecusi Mescidi Nebeviye geldi ve mumunu yakti
ve mumun 1s1gina dogru egildi, ona secde etti.

Bunu goérenler Mecusi’'nin ibadetine giildiiler, onu alaya aldilar.

Bunu goren Hazret Muhammed, Mecusi’yle alay edenlere
dontip dedi ki: “O, atese tapmiyor, o Allah’'in nurunun atesten
tecelli ettigine inaniyor ve ona saygi duyuyor.”

Bunu duyan Mecusi: “Seni bundan dolayi seviyoruz ya Mu-
hammed dedi.”

Evet, anliyoruz ki Hazreti Muhammed hi¢ kimsenin ibade-
tine, inancina karigsmadji, onlari asla ve asla hor gérmedi.

Bu durum Kur’an’da bazi ayetlerde belirtilir.

Evet bizler;

Hig kimsenin, hi¢bir toplulugun ibadetine, inancina laf etme
hakkimiz yoktur.

Hi¢ kimsenin inancini ibadetini kiiclik gorme hakkimiz yoktur.

Toplumda kimsenin inanciyla alay etmeye hakkimiz yoktur.

Birbirimizin kiiltlirlerini, inang¢larini, ibadetlerini anladikca
birbirimize daha fazla sahip ¢ikariz, daha fazla yardim ederiz.

Clinki bu diinyada her toplum birbirine muhtactir.

Hucurat Shresi 12. ayette muhtesem bir uyar1 sunulur: “Bazi-
niz bazinizin arkasindan ¢ekistirmesin, dedikodusunu yapmasin,

331



gizli yonlerini, hatalarini arastirmasin. Sizlerden biriniz 6lii kar-
desinizin etini yemek ister mi? Iste tiksindiniz.”

Evet, kimsenin arkasindan cekistirmeye hakkimiz yoktur.

Inanglari kiigiik gsrmeye hakkimiz yoktur.

Kimseyi baskilamaya, zorlamaya hakkimiz yoktur.

Her toplumun inanglarinda farklilik ve ibadetlerinde fark-
liliklar vardir.

Onemli olan kisinin inancinda ve ibadetinde huzur icinde
olmasidir.

Hi¢ kimsenin inancini ve ibadetini yargilama hakkimiz yoktur.

Ara bozuculara izin vermemek gerekir.

Kendi yolunu 6viip, baskalarinin yolunu kafir gérenlere izin
vermemek gerekir.

Bunun i¢inde yapacagimiz en giizel sey; Hazreti Adem’den
Hazreti Muhammed’e kadar gelen o giizel insanlari iyi taniya-
lim, onlarin amaglarini, gayretlerini siyerlerini iyi bilelim.

Kur’an’1 iyi bilelim, gece glindiiz elimizden diisiirmeyelim.

Kainat kitabini iyi analiz edelim.

Beden kitabini iyi inceleyelim.

Ve bilelim ki her varlik birbiriyle kardestir ve birbirine
muhtactir.

Hi¢birimiz digerimizden tistiin degiliz.

Gonliimiizii Hakk’a donelim, yagmur gibi gelen O’'nun lii-
tuflarindan beslenelim.

Eger gonliimiizli diinya menfaati lizere eylersek, Hakk’a ait
hakikatleri anlayamayiz. Ve bu durumda ego, gurur, kibir, men-
faat, san, sohret, makam mevki kirliliginin icine diiser gideriz.

Hakk yolunda agk, tevazi, tenezziil, teslimiyet icinde olan
kimseler asla ve asla ayrimcilik icinde olmazlar.

Tiim varlig1 kucaklamanin kardesligine ulasirlar.

332



Ayette “sizler her zaman Allah’1 dikkatlice diisiiniip anlama
icinde olun” belirtildigi gibi insan, her zaman Allah hakikatini
anlama icinde olmalidir.

Bu gortinen varlig1 kimse inkar edemez, asil olan bu go-
riinen varhigin varolusunu ve var edeni anlamaya ¢alismaktir.

Insanin, Allah hakikatini anlamanin yolu éncelikle kendi
bedenidir.

Insan, kendi bedenindeki ve varligi saran kudreti anlamaya
calismalidir.

Kur’an’da muhtesem ayetler vardir.

Miilk Stresi 1: “Ve huve ala kulli seyin kadir”

Meali: “O biitiin her seydeki kudrettir”

Al-i imran Stiresi 29 : “Ve Allah ala kulli seyin kadir”

Meili: “Ve Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Tim kainat1 hareket ettiren, tiim kainati isleten bir kud-
ret vardir.

Kuantum fizigi dedigimiz; molekiil, atom ve atom alt1 par-
caciklar1 ve daha 6tesini hareket ettiren bir kudret vardir.

Bu kudreti anlamaya calismak, Allah nedir sorusunun ce-
vabinin oldugu yerdir.

Tiim kdinatta Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik sistemin
bir isleyisi vardir.

Bu isleyisi yapan bir kudret vardir.

Iste asil olan, bu kudreti anlamaya ¢alismaktir.

Bunu anlamanin kapisi da insanin kendi viiciidudur.

Aradig tiim sorularin cevabi da insanin kendinde gizlidir.

333



93-

“n- ¢ L P (- Bal olF- -1 A% ‘% ot
¢l a Jam (815 83a 5 44) aSlaad alll oL 5l
2 ¥en WA A s FXe A% ne . o .
UJSM(‘;JASLAQUSMJC«L&:\LJALS.;@JJ

Ve lev sdalldhu le cealekum ummeten vdhideten ve
lakin yudillu men yesdu ve yehdi men yesa ve le
tuselunne amma kuntum tameliin

Ve lev sae Allah : Eger, istek, dilek, Allah,

Le ceale-kum : Elbette sizi kildi, yapmak, diizenlemek,

Ummeten vahideten  : Ummet, bir kiiltiirde olan topluluk, bir
tek,

Ve lakin yudalle : Lakin, fakat, sapar, hakikatlerden sapmak,

Men yesau : Kim, kimse, ister, isteyen,

Ve yehdi : Yol bulmak, hidayet bulur, kilavuz, rehber,

Men yesau : Kim, kimse, ister, isteyen,

Ve le tuselunne amma : Elbette sorulacaksiniz, sorumlusunuz,
seyler,

Kuntum tameltine : Siz oldunuz, yapiyorsunuz, yaptiginiz
seyler,

Meali: “Eger Allah isteseydi sizleri tek kiiltiirde toplanan bir
topluluk olarak diizenlerdi. Artik isteyen kimse dalalete sapar
ve isteyen kimse de hiddyet bulur. Elbette yaptiginiz seylerden
sorumlusunuz.”

Toplum farkli farkl kiiltiirlerden olusur.

Bir topluluk, diger bir topluluktan kendini tstiin gérme-
melidir.

Her toplumun kendine gore degerleri vardir.

334



Toplumlar birbirini tanimaly, birbirinden faydalanmalidir.
Allah her varlig1 sifatlari ile kusatir.

Allah’in her bir sifat1 da Allah’in toplulugudur.

Allah bu alemi tek bir sifati ile isletmez.

Tiim sifatlar varligin isleyisinde gereklidir.

Tiim sifatlar birbirine baghdir.

Iste bu hakikati anlayan kimse topluluklarin da birbirine
baghiligini anlar.

Insan aileden gelen inancina éyle baghdir ki tiim topluluk-
larin kendi inandig1 gibi inanmasini ister.

Oysa her bir inang her bir resfliin yoluna baghdir.

Museviler, Hazreti M{isd'nin 6gretilerine tabidirler.

Iseviler, Hazreti [s&'nin égretilerine tabidirler.

Insan, insanlarin inanglarini yargilamak yerine, hepimizin
yaraticisinin Allah oldugunu bilmelidir.

Yoksa dalalet icinde kalir, birlik goziiyle bakamaz, senlik
benlik kavgasina diiser.

Onun icin “Eger Allah isteseydi sizleri tek kiiltiirde topla-
nan bir topluluk olarak diizenlerdi” ayette boyle bildirilmistir.

“Le tuselunne amma kuntum tameln” ayetini inceledigi-
mizde insan her amelinden sorumludur.

Insanin amelleri iyi olmaldir.

Insan asla kotii amellerde olmamalidir.

lyiligin ve kotiiliigiin ayn1 olmadigini bilmelidir.

Insan asla kotiiliige meyletmemelidir.

Her seyiyle iyi olana meyletmelidir.

Kur’an, iyi insan olmamiz i¢in bizlere sunulmustur.

Kur’an Salih insan olmay1 6giitler.

Insandan istenen, iyi insan olmasi ve o suurda yasamasidir.

lyi insan olmanin yolu da iman sahibi olmaktan geger.

335



Iman sahibi olmanin yolu da, varolusu ve var edeni anla-
maktan gecer.

Iman sahibi olan Kisi iyi insan olmustur.

Iyi insan olanin viicidundan rahmet enerjisi akar.

Rahmet enerjisi kisiyi huzurlu, mutlu yapar.

Iyi insan hep iyi hal ve davranislar icinde oldugundan do-
layi, cevresine merhameti ve huzuru hissettirir.

Iste iyi insanlarin viicidundan etrafina her an ilahi bir enerji
salinimi vardir.

Bu enerji ¢cevresine huzur sunar, mutluluk sunar

Bu enerji cennetten gelen esintidir.

Kotiiliik icinde olanlarin viiciidundan ise etrafina hep ne-
gatif enerji salinimi vardir.

Bu enerji kisinin hem kendisini hem de cevresindekileri ya-
kar, zarar verir, huzursuzluk verir.

Bu enerji cehennemden gelen atestir.

Iyi bir insanin yanina vardigimizda, ondan gelen cennet esin-
tisi bizlere ¢ok farkli giizel bir duygu, bir huzur sunar.

Hazreti Muhammed’in yanina gelenler: “Senin yanina gel-
digimizde sikintilarimiz hafifliyor, ayr1 bir huzur hissediyoruz”
demislerdir.

Ciinkl o, merhamet duygusunu cevresine en gilizel yansi-
tan biriydi.

Iste Kur’an, bizlere hep iyi insan olmamiz gerektigini tav-
siye eder.

Ve bunun nasil olacagini agiklar.

Ciinkd iyi insan, ¢evresine ve kendine hep huzur sunan in-
sandir.

336



94-

2z < 5 z - A 20 & @
1!"'“‘~.~'5~°’\\.’o.,° ARG -
238 J 18 aSin a5 a8l 15335 Vg
- c‘:‘:’/ - IR TR ;ﬂ:./ - }i/"’
O aiadia Loy ¢ gl |68 53575 Led o 2a
~ Y B o}’/ ® _
Ve la tettehizii eymdnekum dehalen beynekum fe tezille

kademun bade subiitihad ve teziikus siie bima sadedtum
an sebilillah ve lekum azdbun azim

Ve 14 tettehiz(i eymanekum : Edinmeyin, yapmayin, yemin,
sozlerinizi, inang,

Dehalen beyne-kum : Aldatma, cikar, girme, kendi
aranizda,

Fe tezille kademun : Kayar, hakir olma, bulundugu yer,
ayak, yiriime,

Bade subiti-ha : Sonra, s6ziinden dénmeme, saglam
basma,

Ve teziiku : Tadarsiniz, o halde kalmak, his,

El sie bima : Kotiiliik, fena haller, sebebi,

Saded tum : Men etme, sapma, ayrilma,

An sebil Allah : Allah’in yolundan, hakikatlerinden,

Ve lekum azibun azim : Sizin icin, size vardir, azap, sikinti,
aci, biiytk,

Medli: “Yeminlerinizi birbirlerinizi aldatma araci yapmayin.
Sonra séziintizden déner, bulundugunuz yerde hdkir olursunuz
ve béyle yaptiginizdan dolayi fena hallerde kalir, Allah’in yolun-
dan ayrilirsiniz ve bliyiik sikintilarda kalirsiniz.”

Insan bosu bosuna yemin etmemelidir.

337



Ettigi yemini birilerini kandirmak i¢in yapmamalhdir.

Dilinden asla Allah adina yeminler dokiilmemelidir.

Yalan yere yemin etmek bir vebaldir.

0 vebal kisinin kendine yaptig1 biiyiik bir zulimdiir

Hazreti Muhammed yalan yere yemin etmeyi yasaklamistir.

Hazreti Muhammed; biiylik giinahlarin en biiyiiklerinden
birinin de yalan yemin oldugunu sdylemistir. (Buhari, Edeb, 6).

Hele insanlar1 kandirmak i¢in, Allah adin1 anarak O’nu is-
tismar etmek, ne kadar biiyiik bir giinahtir.

Insan béyle biiyiik bir giinaha diismemek igin ¢ok dikkatli
olmalidir, suurlu hareket etmelidir.

Yalan yere yemin etmek, kisiyi hakikatlerden diistriir.

Insan dosdogru hareket etmeli ve konustugu zaman Allah’a
ait dogrular1 konusmalidir.

Yalanci kisi toplumda hos karsilanmaz.

Bilmeden de olsa Allah hakkinda yalanlarda kalmak ve top-
luma bunlari yaymak hi¢ dogru degildir.

Hid Stresi 18: “Ve men ezlemu mimmeniftera alallahi ke-
ziba ulaike yuradiine ala rabbihim ve yek{lul eshadu haulail-
lezine kezeb ala rabbihim e 14 lanetulldhi alaz zalimin.”

Meali: “Allah hakkinda asilsiz seyler sdyleyen, o yalanlari ya-
yandan daha zalim olan kimdir? iste onlarin Rab hakkinda bil-
dirdikleri seyler yalandir. Derler ki: Bilenleriz. Iste onlar ken-
dilerini viicidlandiran hakkinda yalan séyleyenlerdir. Allah’1
idrak edemeyip rahmetten uzaklasanlar zalimler degil midir?”

Din adina, Allah adina konusan insanlarin sézlerinin dog-
rulugunu arastirmaliyiz.

Her anlatilana inanmamaliyiz.

[limsel degerleri var m1 bakmamaly1z.

Yoksa bizde asli olmayan duyduklarimizi orada burada an-
latarak yalanci durumuna diiser, ayette belirtildigi gibi, zalim
oluruz.

338



95-

&Lﬁ\%ﬁﬁﬁaﬁ\;@i}’)ﬂﬁ‘ﬁj
uj@eusu\esx“’ A1y

Ve Id testert bi ahdillahi semenen kalild innema
indallahi huve hayrun lekum in kuntum tdlemiin

Ve la tester( : Satmayin, satin almak, degistirmek,

Bi ahd Allah : SOz, tevhid, Allah

Semenen kalilen : Deger, bedel, ¢ikar, az, az bir,

innema inde Allah : Ancak, katinda, yaninda, ona ait, Allah,
Huve hayr lekum : 0, iyi, hayirly, sizin icin,

in kuntum telAmtn : Eger siz, iseniz, bilebilseydiniz,

Medali: "Allah’a verdiginiz sézii az bir deger igcinde olsa, ¢cikar-
lariniz igin satmayin. Muhakkak ki Allah’a ait olan hakikatlere
ulasmanaiz, eger bilirseniz sizin igin daha hayirhidir”

Agzimizdan ¢ikan sozler, beynimizden akar gelir.
Eger beynimiz egosal alana esir olmussa, ¢ikarlarimiz i¢in
hareket ederiz.

Ayette belirtildigi gibi, Allah’a verilen ahdi bozmak biiyiik
giinahtir.

Hayirli olan, varliktaki Allah’a ait olan hakikatlere ulasmaktir.

Insan, kendi bedeninin Allah’in hakikati oldugunu anlamahdir.

Ve bedenindeki tiim niteliklerin islevselligini tefekkiir et-
melidir.

Hakikatlerle hareket eden insan, ¢evresine fayda icinde
olacaktir.

Insan gergektir.

339



Hayat gercektir.

Yasam gercektir.

Goriinen varlik hayal degildir.

Gordiugiumiiz kuslar, cicekler, agaclar, denizler, daglar, tas-
lar gercektir.

Kuslarin o glizel otiisleri gercektir.

Varligin eni, boyu, sekli, kiitlesi vardir.

Varligin kimyasal yapisi, biyolojik yapisi vardir.

Varlik 6zilinde gercegi tasir.

Insanin duygulan gercegin kanitidir.

Insanin bedeni, bedenin isleyisi, bedenin nitelikleri ilimsel
degerler tasiyan gercek bir yapidir.

Tiim bu gercekler Allah’in hakikatleridir.

Insan hakikatleri anlamak i¢in gece giindiiz arastirmali, var-
l1ig1 incelemeli, nice sirlara erismelidir.

340



96-
Gl Gl 3 4l e e &g e
Gstary 158 e (pualy aa ol | pia

Ma indekum yenfedu ve ma indalldhi bdk ve le necziyen-
nellezine saberti ecrehum bi ahseni ma kanii yameliin

Ma inde kum : Sizin yaninizda olan sey, sahip
olduklariniz,

Yenfedu : Biter, tiikenir, erir gider,

Ve ma inde Allah bakin  : Sey, ne, katinda, ona ait, Allah, baki,
kalicidir,

Ve le necziyenne : Elbette, karsilik veririz, sunariz,
miukéfat,

Ellezine saberii : Sabredenler, bekleyen,

Ecre hum : Karsilik, ecr, onlar,

Bi Ahsen : Giizel seyler, iyi olan, yararl olan,

Ma kani yamelin : Yapmis olduklar1 ameller, calismalar,

Meali: “Sizin sahip olduklariniz erir gider. Allah’a ait olan
seyler ise bdkidir. Elbette sabredenlere, yapmis olduklari giizel
seylere karsilik olarak karsiliklar sunariz.”

Insanin bedeni her an bir degisim icindedir.
Insanin tirnaklari biiyiir, saglar1 biiytir, hiicreleri yenilenir.
Yani tiim beden her an bir faaliyettedir.

insan, bedeninin sahibini bilmeli ve onu kendine nispet et-
memelidir.

Insan, kendine emanet edilen mah miilkii birakir gider.

Bu goriinen her bir varlik giin gelir yok olur gider.

341



Ama Allah'in zat1 bakidir.

Oliim hakikatini hi¢ unutmamalyiz.

Oliim hakikatini hi¢ unutmadan yasamaly:z.
Oliim bize gelmeden kendimizi bilmeliyiz.

Ziumer Stresi 30: “Muhakkak ki sen 6limliisiin ve muhak-
kak ki onlarda olimli.”

31: “Muhakkak ki sizin 6ltim vaktiniz gelecektir. O 6liim
vakti gelmeden, sizi viicidlandirana ait olan hakikatler hak-
kinda kendinizi sorgulayin.”

Bizler olimliiyiiz.

En sevdiklerimiz de 6limlii.

Yasamimiz gilin gelecek bitecek.

Giin gelecek bedenimiz toprak olacak.

Bu diinyada asla baki degiliz.

Edindigimiz mal, milk, san, sohret, makam giin gelecek ol-
mayacak.

Baki olan Allah'tir.

Baki; yok olmayan, sonsuz olan, devam edip giden, 6lim-
siiz olan, ebedi olan demektir.

Baki esmasi, Allah’in zatina mahsus bir esmadir.

Allah’in zat1 yok olmaz, zat varligi tutan viictid boyutudur.

Dogum 06liim olsa da, her varlik Allah’in zat1 ile tutulur, her
varligin viicidunu tutan viicid Allah’'in zatidir, o zat baki olandir.

Suyu diisiinelim, su buz olur, kar olur, dolu olur, ¢ig olur, bu-
lut olur, ama ash sudur, su olarak devam eder gider.

Iste Allah’in sifatlar ve zati da boyledir.

Sonsuza kadar devam eder gider.

Sifatlar zatinda gizlidir, zat1 sifatlarinda gizlidir.
Rahman Stresi 26-27. ayette bu ¢ok giizel aciklanir.

Rahman Stresi 26-27: “Kullu men aleyha fani ve yebka ve-
chu Rabbike zil celali ve el ikram.”

342



Meali: “Biitiin stiretler gelir gecer. Sifatlarinin sahibi olan ve
tlim varlig1 zatiyla tutan Rabbinin yiizii baki kalir”

Varligin stiret yonu her an fanidir, stiretleri tutan zat ve si-
fatlar ise bakidir.

Yani buzun kalib1 erir, ash olan suya dontsiir.

Iste suretler her an gelir geger, Allah’'in zat1 ise baki kalir.

Tiim stiret bedenleri tutan boyuta viicid denir.

O viicid da Hakk’in viicidudur. Hakk’in zatidir

Hakk’in viicGdundan gayri viiciid yoktur.

Siret bedenler gelir gecer.

Allah'in viiclidu ise, yani bedenleri tutan zati ise, baki kalir.

Evvel O’dur.

Ahir 0’dur.

Zahir O’'dur.

Batin O’dur.

Allah, evveliyle de, ahiriyle de, zahiriyle de, batiniyla da bakidir.

Bir kisinin, baki olan Allah’t layikiyla anlayabilmesi igin,
kendi beden boyutunun isleyisini iyi bilmelidir.

Yunus Emre ne glizel soylemis.

“Oliirse tenler 8liir

Canlar olesi degil”

Insan tenin de cAnin da hakikatini anlamak i¢in gayret gos-
termelidir.

Insan hakikati anlama yolunda sabir makamina ermelidir.

Bu boliimde; “Elbette sabredenlere, yapmis olduklari giizel
seylere karsilik olarak karsiliklar sunariz” belirtildigi gibi sabir
giizel seylerin kapisini agmaktir.

Bir seyin hikmetine erebilmek icin sabretmelidir.

Sabrini, tefekkiir icinde teslimiyet icinde yapmalhidir.

Hazreti Misa, hakikati anlamak icin Hizir’a tabi oldu.

Miisa, Hizir ile yol almaya hazird.

Hizir ona ne derse, onu yapmaya hazirdi.

343



Hizir ona, “Hakikat yolunda sabir gerek, sen bu yolda sa-
birli olmaya gii¢ yetiremezsin” dedi.

Neler olacakti, ne bilgiler gelecekti de sabir gerekti.

Neydi sabir?

Nasil sabir edilirdi?

Allah’a teslim olamayan sabrin ne oldugunu nereden bilecekti?

Tevekkiil icinde olmayan nasil sabredecekti?

Hizir'in dedigi gibi sabirli olmaya gli¢ gerekti.

Bu gli¢ neydi?

Ben giiclilyiim demekle gii¢lii olunur muydu?

Kadir-i mutlak olana teslim olmadan giiclenmek miimkiin
miydi?

Sabrin giicii nasil bir seydi?

0 gii¢ sabretmeyi getiriyordu.

Sabir beklemekti.

Bir seyin sonunu gorebilmek i¢in beklemekti.

Bir olayin hikmetine erebilmek i¢in beklemekti.

Giicli olmayan hi¢ sabredebilir miydi?

Glig, Allah'in kudretiyle giiclenmek degil miydi?

Sabur, her seyin basiydi.

Sabir, nice hikmetlere erismenin durusuydu.

Sabir; durmakti, sebat etmekti, beklemekti, dayanmakti,
acele etmemekti, 6fkesini yutmakti, tahammiil etmekti, bazi
duygularini hapsetmekti, emek vermekti, bir seyin sonunu dii-
stinmekti, hikmetine erebilmek i¢in siik{it etmekti.

Peki, bunlar1 yapabilmek kolay miydi?

Allah’a teslim olmadan, O'na tevekkiil etmeden sabir te-
celli eder miydi?

Allah ile her an rabita halinde olmadan, yani aklini gonliinii
Allah’a baglamadan sabir olabilir miydi?

Rébita tiim varligin birbirine ortak dzelliklerle baghhgidir.

344



Nasil ki insan viicidunda sonsuz hiicre var ama hepsi bir-
birine baghdir, yani rabita olmustur. iste bu tiim alemde tiim
varlik birbirine baghdir.

Rabitay1 anlamak, bu baglilig1 anlamaktir.

Tiim varlik alemi, tecelliler ile birbirine baghdir.

Hakk yolunun yolcusu Hakk’i anlamak i¢in bir idrak icinde
olup varligin birbiriyle baghligin1 anladik¢a rabitay:r anlar ve
oradan da Tevhid sirrina ulasir.

Tiim kainat rabita hdlindedir yani birbirine bagl bir haldedir.

Tiim kainat1 birbirine baglayan sir Hakk sirridir.

Iste tiim varlig1 birbirine baglayan Allah’in tecellileridir.

Nasil ki her varlikta bir isleyis vardir, bu isleyise fiil denir,
tiim fiiller faile baghdir.

Yani tiim fiillerin faili Allah'tir.

Nasil ki her varlikta sifatlar vardir, tlim sifatlar mevstifa bag-
lidir, mevsif olan Allah’tir.

Allah tiim viicGidlar zat1 ile tutar.

Iste tiim bu baghiliklar rabita boyutudur.

Allah, her bir varlhig1 ve tiim kainaty, fiiliyle, sifatiyla, zatiyla
rabteder.

Insanin viicidunun hangi organi hangi hiicresi birbirin-
den ayridir, elbette hi¢biri ayr1 degildir, hepsi birlik icindedir.

Tiim hiicreler birbiriyle irtibat halindedir, yani rabita ha-
lindedir.

Nasil ki insan viicidunda tiim hticreler bir bedene bagl-
dir, iste bu kainatta da tiim varlik tecellilerle birbirine baghdir.

Iste rabita; tiim varligin birbiriyle olan baghhigidir ve bu
baglilik Allah’in tecellileriyledir.

Rabita sirina vakif olan “tiim viictidlar: tutan Allah’'tir” ha-
kikatine ermistir.

Rabita ve sabir i¢ icedir.

Rabita makamina ermeyenin sabri olamaz.

Allah’a tevekkiil icinde olanin sabri olacaktir.

345



97-

A5l )Sﬂuﬁ‘éjhédﬂf-u*
ae—w&b °U$4-M° 3 (jasa
Oystang 158 L nals oAl

Men amile sdlihan min zekerin ev unsd ve huve muminun
fe le nuhyiyennehu haydten tayyibeh ve le necziyennehum
ecrehum bi ahseni ma kanii yameliin

Men amile salihan : Kim, dosdogru hak yolunda ¢alisirsa,
Min zekerin ev unsa : Erkek veya kadin,
Ve huve muminun : 0, mi’min, emin olan,

Fe le nuhyiyenne-hu : Boylece, elbette, biz, hayat, hay olan, diri,

o,

Hayaten tayyibeten : Hayat, yasamy, dirilik, tertemiz yasam,
glizel, iyi,

Ve le necziyenne-hum : Elbette onlara karsiligini verecegiz,
sunariz,

Ecre hum bi ahseni : Karsilik, ecir, glizel, iyi,

Ma kanii yameliine : Yapmis olduklari ameller, calismalar,

Meali: “Erkek veya kadin, kim dosdogru Hakk yolunda ¢ali-
sirsa ve o mii’'minlerden olursa, elbette o kendinde Hayy olanin
Biz oldugunu anlar, tertemiz bir yasam icinde olur. Elbette on-
larin yapmis olduklar giizel seylere karsilik olarak, onlara kar-
stliklar sunariz.”

[lim 6grenmek kadina da erkege de farzdir.

Allah, kadina da erkege de beyin vermistir.

Birinin beyni digerinden daha iistiin degildir.

346



Beynini isleten mutlaka nice hakikatlere erisecektir.
Hayy olan hayat sahibi olan Allah'tir.

Insan, varlikta hayy olani iyi anlamalidir.

Hayy esmasi ile dirilen gontller suurludur.

Suurlu goniiller hep merhamet icindedir.

Insanin génlii giizel olursa, Allah’'in giizellikleri onun gon-
liine her zaman sunulur.

Onemli olan ayette; “Erkek veya kadin, kim dosdogru Hakk
yolunda calisirsa ve o mii'minlerden olursa” belirtildigi gibi,
6nemli olan dosdogru Hakk yolunda gayret gostermektir.

Insan, Hakk’in ne oldugunu bilir ve o suurda yasarsa, cevre-
sindeki her sey icin kosar, iyilik yolunda yardimlarda bulunur.

Insanin yagami, erdemli bir yasam olmahdir.

Erdemli olmak; samimi, ahlakl, diirtst, ilim tzere, iyilik
lizere yasamaktir.

Erdemli kisi, er kisidir, Kamil kisidir, her an Allah’a daya-
narak yasar.

Erdemli kisi; sabir sahibidir, tevekkiil sahibidir.

Erdemli kisi, Allah’in sundugu nice hikmetlere erisir.

Iste insan, dosdogru Hakk yolunda olmanin ne demek ol-
dugunu iyi bilmelidir.

Ve ona gore yasamalidir.

347



98-

a3l IR e Al a6 D G 13

Fe iza kare’tel kurdne festeiz billdhi mines seytdnir racim

Fe iza karete : 0 zaman, artik, okundugunda, okunup duran,
El kur’an : Okunan sey, varlik kitabi, kainat kitabs,

Fe isteiz bi Allah : Boylece, hemen, si1g1n, Allah

Min el seytani : Seytan, seytani haller, kotiiliik halleri,

El racimi : Taslanmis, kovulmus, uzaklasmis,

Meali: “Tiim kdinat kitabindan okunan seyleri anla, seytani
hallerden uzaklasarak Allah’a sigin.”

Insan varliktan her an gelen vahyi duymaldr.

Varliktan her an Allah’in hakikatleri sunulur.

Hakikat varligin 6ziinden okunmalidir.

Bu okumaya engel, kisinin cinlesmesi, iblislesmesi, seytan-
lasmasidir.

Cin iblis seytan diye varliklar var midir?

Yoksa bunlar, kisinin kendinde ortaya ¢ikan vasiflar midir?

Cinden iblis, iblisten seytan dogmasi nedir?

Seytanin geldigi yer iblis, iblisin geldigi yerin cin olmasi
aciklamasi nedir?

Kisinin cin boyutundan iblis boyutuna, iblis boyutundan
seytan boyutuna diismesi nedir?

Kisinin kendi 6ziinii bilmemesi, yani kendi aslina ecnebi ol-
mas}, yani kendi aslina yabanci olmasiyla, kisinin diistiigii bo-
yut “Cin” boyutudur.

348



Kendi aslin1 bilmemesiyle, varligin siiret boyutunda kal-
masl, yani varligin toprak boyutunda kalmasi, yani varligin dis
yoniinii goriip, i¢c yéniinii gsrememesiyle diistigii boyut “Ib-
lis” boyutudur.

Kisi, iblis boyutunda kalmasiyla, varligin esya boyutuna dii-
slip; cirkin gilizel, zengin fakir, inanan inanmayan, zindik, kafir,
cehennemlik gibi ayrimcilik, béluciiliik icine diismesiyle sey-
tanlik boyutu a¢iga c¢ikar.

Miicadele Siiresi 19: “hizbu el seytan ela inne hizbu el seytan.”

Meali: “seytani hallerde kalan bélendir, bolen ancak sey-
tani hallerde kalandir”

Ayette belirtildigi gibi seytanlasan kisi her zaman béliicii-
liikk icinde kalir, cevresine zultim sacar.

Insan nasil seytanlastigin1 anlamahdr.

Kendini seytanlastiran duygu ve diisiincelerden uzaklasmalidir:

Zalim Kkisi seytanlasmis kisidir.

Cevresine kotiiliik yapan kisi seytanlasmis kisidir.

Kisi; fitnelik, fesatlik, hasetlik, kiskanglik icindeyse...

Kendini yiice goriiyor, baskalarina hor bakiyorsa...

Kul hakki yiyorsa, aldatiyorsa, ¢ikari i¢cin zuliim ediyorsa...

O kisi seytanlasmis kisidir.

Seytani duygu ve diisiinceler kisinin diismanidir.

Zalimsen sen kendine diismansin.

Fatir Stiresi 6: “El seytan lekum aduv-seytan sizin diismaniniz.”

Insan, disarida ayr1 bir varlik olarak seytani aramamaldir.

Seytani kendinde, zulme yol agan duygu ve diisiincelerinde
aramalidir.

Seytani, kendi icindeki tiim zalimlik getiren; bilgilerde, duy-
gularda, diisiincelerde, eylemlerde aramalhdir.

Seytan, tiim kotiiliiklerin adidir.

Kisiyi Hakk’tan koparan her duygunun, diistincenin adidir.

349



Kisiye zullim ettiren, her eylemin adidir.

Her insan kendine sormalidir.

Benim; kibir, gurur, kii¢ciik gorme, kendimi ytlice gérme gibi
duygularim mi var?

Kibirle mi davraniyorum?

Baskalarina hor mu bakiyorum?

Yaratilan herhangi bir varlig1 kiigiik mii gértiyorum?

Nisa Shresi 120: “seytanu illa gur(ira- seytan gurur icinde,
kibir icinde olandir.

Iste kisi eger bunlar tagiyorsa bilmelidir ki seytanlagmistir.

Ey kardesim!

Baskalarimin haklarini yiyip onlar1 yoksul mu birakiyorsun?

Fakir kimselerle alay m1 ediyorsun?

Kendini iistiin, yiice mi goriiyorsun?

Bir benlik icinde mi hareket ediyorsun?

Bakara Siresi 268: “El seytanu yeidukumul fakra ve yemu-
rukumbil fahsai.”

Iste bagka seytan arama seytan sensin.

Kendini ytice goriip, baskalarini kiigiik mii goriiyorsun?

Kendini daha hayirli m1 saniyorsun?

Insanlar1 dis yapisina gére mi yargiliyorsun?

Ben ondan hayirliyim hissiyle mi yasiyorsun?

Kendini, inancini, yolunu kutsal goriip, baskalarini kiigik
miu goriyorsun?

“Ene hayrun minhu-Ben ondan hayirliyim” Sad Siresi 76

[ste baska seytan arama seytan sensin.

Riya- gosteris icinde misin?

Etrafina hava mi1 atiyorsun?

Malikiil mulk olan Allah’t unutup, mal miilki kendine nis-
pet edip, sitmarma icinde misin?

Ihtiyaci olanlara yardim ederken gosteris icinde mi yapiyorsun?

350



Nisa Stresi 38: “riae, men yekun el seytanu-riya-gosteris
icinde olan seytandir”

Iste bagka seytan arama seytan sensin.

Insanlarin arasini agciyor musun?

Boliiciiliik yapiyor musun?

Insanlar birbirine kigkirtiyor musun?

Insanlar gruplara ayirip béliiyor musun?

Insanlarin arasina husumet sokuyor musun?

Yani toplumda zalimlik yapiyor musun?

Miicadele Suresi 19: “hizbu el seytan- bdlen, ayristiran,
gruplastiran seytandir”

Iste bagka seytan arama seytan sensin.

Birilerinin i¢ine azdirma, sapma, 6fke, kin, nefret mi soku-
yorsun?

Hakk’1 birakip kendi zanlarini, ¢cikarlarini ilah mi ediniyorsun?

Kendine putlar mi ediniyorsun?

Nisa Siresi 60-76: “El tagut, el seytan, tagut icinde olan
seytandir”

Iste baska seytan arama seytan sensin.

Kin, nefret, 6fke, intikam icinde misin?

Birilerinin aklina, birileri hakkinda kin, nefret, 6fke mi eki-
yorsun?

Kiskanclik, hasetlik, fesatlik icinde misin?

Birilerinin aklina, birileri hakkinda kiskanglik, hasetlik, fe-
satlik m1 ekiyorsun?

Ve bunlari ekerek, Allah’t anlamaktan mi1 uzaklastiriyorsun?

Haksiz kazang, hirsizlik, mala ¢okme icinde misin?

Maide Siresi 91: “El seytan, adavete vel bagdae fil hamri
vel meysiri.”

Iste baska seytan arama seytan sensin.

Iste ey kardesim!

351



Bak kendine, kendini muhasebe et.
Icinde zalimlik duygusu var m1?
Baskalarina kars1 hor bakma var mi?
Kendini ytlice géorme var mi1?

Inanciny, ibadetini, baska inanglarda olandan biiyiik mii gé-
riyorsun?

Dedikodu, cekistirme icinde misin?

Baskalarinin hakkina giriyor musun?

Cevrene karsi zalimlik ediyor musun?

Fitnelik, hasetlik, fesatlik, kiskan¢lik duygularin var mi?

Tertemiz ¢ocuklarin beyinlerine ayrimcilik ekiyor musun?

Beyinlere Allah’tan uzaklastiran bilgiler ekiyor musun?

Iste bunlar yapiyorsan, baska seytan arama.

Seytan sensin.

“Iste, varligin esya boyutunda kalip, kendi sahsi menfaat-
leri i¢in zuliim ireten kisi seytani hallere esir olan kisidir ve o
kisi seytanlik boyutunda kalir.

Iste anlhiyoruz ki; cinlik de, iblislik de, seytanlik da bizde.

Eger bu hallerimizi temizlersek; kendini bilme yoluna, Al-
lah nedir sorusunun cevabini bulma yoluna, insan olma yoluna,
[sldam olma yoluna adim atmis oluruz.

Insan olan kiside zerre kadar zuliim agiga ¢ikmaz.

Onun her ani, rahmet, hizmet, sabir, tevekkiil, secde gibi
faziletlerdir.

Iste bu béliimiin ayetinden sunulan mesaj bunun igindir.

Festeiz billahi mines seytanir racim-seytani hallerden uzak-
lasarak Allah’a si8in.”

352



99-
il Gl e Gl 4l (&)
S0 280, e

Innehu leyse lehu sultanun alellezine dmenii ve
alda rabbihim yetevekkeliln

inne hu leyse : Muhakkak, o, degil, yok,

Lehu sultin : Onun, hiikiimdar, delil, hdkim olan,
hiikkiimran,

Ala ellezine amen(i  : Onlarin lizerinde, icin, iman edenler,

Ve ala rabb him : Uzerine, Rabb, viiciidlandiran, onlar,

Yetevekkeli(in : Tevekkiil, tam teslim olma,

Medli: “Muhakkak ki o seytani hallerin, iman edenlerin tize-
rine ve onlari viictidlandirana tam teslimiyet icinde olanlara bir
hakimiyeti yoktur.”

Seytani ile miicadele edip, seytanini teslim alan, seytanini
etkisiz kilar.

Kisi kendini seytanlastiran, beynine ekilen tiim bilgileri
analiz etmelidir.

Mi’'minlik makamina erenler seytani duygu ve diislinceler-
den kurtulmuslardir.

Onlar Hazreti Muhammed’in bildirdigi gibi; seytanini tes-
lim almis kisilerdir.

M{’'min iizerinde seytani duygu ve diisiinceler olmaz.

M®’'min tiim olumsuz duygulardan kurtulmus kisidir.

M{’min olan Kkisi:

Allah’in ulviyetine karismis kisidir.

353



Kendi nispetlerinden ge¢mis kisidir.

Hayy olanda hayy olmustur.

O’nun gonli dirilmistir.

O dirilerden olmustur.

Kendi varliginin ve tiim varligin sahibini bilip, tiim varligin
sahibine teslim olmustur.

Kendinde ve her varlikta diri olanin Allah oldugunu idrak
etmigtir.

Tiim varlikta her an tecelli edenin Allah oldugunu anlamistir.

Mi'min olan, nereye donerse donsiin “Semme Vechullah”
suuruyla bakar.

354



100-
b Gl 45555 Gl e Akl

O pia 4y

Innema sultanuhu alellezine yetevellevnehu
vellezine hum bihi miisrikiin

innema sultiani hu : Sadece, hakimiyeti olan, o
hallerin,

Ala ellezine yetevellevne-hu  : Onlarin tizerine, ona yonelenler,

Ve ellezine hum : O kimseler,

Bihi miisrikin : Onunla, ortak kosma, kendine

varlik isnat etmek,

Medli: “Sadece o hallere yénelenlere ve Allah’in varliginin
yaninda kendine varlik isnat edenlerin lizerinde, o hallerin hd-
kimiyeti vardir”

Seytani duygu, disiinceleri olan kimse, Allah’in ulviyetinin
yaninda kendine yiicelik veren kimsedir.

Onlar bedenlerin sahibini bilemezler.

Onlar her seyin sahibini bilemezler.

Onlar, “Malikii’l Milk” esmasinin suuruna erismemis Kim-
selerdir.

“Malikii’l-Mulk” tiim miilkiin sahibi demektir.

Zerreden kiirreye, her seyin sahibi Allah'tir.

Miilkiinde ortagi yoktur, kendinden bagka Malik yoktur.

Bir atomun da sahibi O’dur, viiciidun sahibi de O’dur.

Mal, miilk, malik, malikane, melek, meleke, ayni kokten ge-
len kelimelerdir.

355



Bu kiinat Allah’in malikanesidir.
Allah malikanesini, meleklerle idare eder.
Melek dedigimizde, her varliktaki Allah’'in kuvveleridir.

Melek, tflenen riihla birlikte, kendinde olan isaretleri bir bir
aciga cikarmaya baslar, yani esmalar boyutuna donmeye baslar.
Melek, hentiz beseri elbise giymemis olan kuvvelerdir.

Rih’da olan tiim melekler, Malik olana aittir.

Malik olan da Allah’tir.

Malik, gortinen goriinmeyen her seyin sahibi demektir.

Mal kelimesiyle baglantili oldugundan dolayi, a¢iga ¢ikan
varligin sahibi demek daha dogrudur.

Clinkl agi1ga cikan her varlik, mal-milk diye adlandirilir.

Kur’an’da basli basina “Miilk Stresi” vardir.

Miilk Siresi 1: “Tebarekellezi bi yedihil mulku ve huve ala
kulli seyin kadir”

Meali: “O Zatiyla yiice olandir, tiim kainat O’'nun yonetimin-
dedir ve O biitiin her seydeki kudrettir”

Al-i Imran Stresi 26: “Kul Allah humme malikel mulk.”

Meali: “De ki: Allah'im! Sensin miilkiin sahibi.”

insanin viicidu da bir miilktiir, o miilkiin sahibi de ancak
ve ancak Allah'tir.

Allah miilkiine tecellileri ile sahip olandir.

Ve Allah bunu her nefeste kuluna hatirlatir.

Nefesin sahibi de Allah'tir.

Insan yasamini bu suurla gecirmelidir.

VicGdlar insana emanettir, insan o emanete ihanet etme-
melidir.

Tapu senediyle Kisinin {izerine olan beseri mala miilke de,
kisi “Bunlar benim” dememelidir.

Soyle demesi daha uygundur: “Biz bu malin miilkiin ema-
netgisiyiz, bu malin miilkiin sahibi Allah’tir”

356



Mallar, miilkler, bedenler, varliklar, bedenlerdeki tiim nitelik-
lerin sahibi sadece Allah’tir. Miilkiin tek sahibi sadece Allah’tir.

Ylnus Emre’'miz ¢ok gilizel sdylemistir.

“Mal sahibi, miilk sahibi

Hani bunun ilk sahibi

Mal da yalan miilk de yalan

Var biraz da sen oyalan.”

Malin, miilkiin, bedenlerin ilk sahibi hep Allah'tir.

Mal da milk de, beden de insana emanettir.

Kisi emanete hiyanet etmemelidir, emanete “Benim-Bana
ait” dememelidir.

“Biz emanetcisiyiz” demelidir.

Iste miisriklik durumunda olanlar bu suurdan uzaktirlar.

Onlar Allah’a ait olan viicida benim deme gafletinde yasarlar.

“Allah’in varliginin yaninda kendine varlik isnat edenlerin
lizerinde, o hallerin hakimiyeti vardir” ayette belirtildigi gibi,
Allah’'in ulviyetinin yaninda ben de varim gafletinde yasayan-
larin iizerinde seytani duygular vardir.

Seytani duygulardan kurtulmak i¢in, bedenin sahibinin Al-
lah oldugunun idrak edilmesi gerekir.

Tim Evren’in, tiim varhigin ve varliktaki en ince ayrintila-
rin dahi tek sahibi ancak Allah'tir.

Insan, hangi varliga bakarsa baksin, o baktig1 varligin arka-
sinda, varligin sahibi vardir.

Kisi asla bunu unutmamalidir, yoksa kendine de varlik is-
nat eder, varliga da ayr1 bir sahiplik isnat eder.

Kiside “Malikii’l-Miilk” esmasi tecelli etmesi icin, Kisi bir
Miirsid-i Kamil’e varip, ondan [lm-i Tevhid dersleri almalidir.

[lm-i Tevhid dersleriyle, viiclid miilkiinde her an tecelli eden
Allah’a sahit olmahdir.

357



Viictid miilkiinde; fiiliyle fail olan, yani viiciidda her an is-
leyenin kim oldugunu idrak etmelidir.

Viiclid miilkiinde; sifatlariyla mevsif olan, yani viiciida si-
fatlariyla her an hakim olana sahit olmahdir.

insan kendi viiciidunda olan, sifatlarinin sahibinin Allah ol-
dugunu bilmelidir.

“Sifat’t Subutiye” dedigimiz, “Hayat-Ilim-irade-Semi Ba-
sar-Kudret Kelam” Allah’a aittir.

Bunlar kisinin kendine ait degildir. Viicid miilkiinde bun-
lar hep Allah’a aittir.

Viicd miilkiinde; viicdu tutan zata sahit olmali ve ona
teslim olmalidir.

Iste kisi, [lm-i Tevhid dersleriyle, “Malikii’l-Miilk” esmasi-
nin hakikatini anlayacaktir.

Kisinin viicduna ve ciimle varhigin viiciiduna hakim olan
Allah’'tir, miilkiinde ortag1 yoktur.

Kisi viicida “Benim viichdum” derse, Allah’a ortak kos-
mus olur.

Onun i¢in, “Malikii’'l-Miilk” esmasinin hakikati cok 6nemlidir.

“Maliki’'l-Mulk” esmasi gonliinde tecelli eden kisi:

Fenafillah makamina ermistir ve daim secde halindedir.

Hangi varliga bakarsa baksin, sahibi Allah'tir nazariyla bakar.

358



101-

T8 (0755 Ly Al Al 4 (&a 491 Gl 13y
&) oala 01‘2}}&335\:5;/)352@\\.232

Ve iza beddelna dyeten mekdane dyetin valldhu
dlemu bima yunezzilu kalii innema ente mufter
bel ekserithum ld ydalemiin

Ve izd bedel na : Deger, degistirme, yerine koyma, tamamlama,
biz,

Ayeten mekan : Ayet, delil, isaret, yer, mekan,

Ayetin : Ayet, delil, isaret,

Ve Allah dlemu : Allah, ilmin sahibi, ilmiyle var eden,

Bima yunezzilu : Seyler, indirir, sunar, ortaya ¢ikma, her yerden
sundugu,

KAl( innema : Dediler, sadece, ancak,

Ente mufterin : Sen, uyduran, iftira eden,

Bel ekser hum : Bilakis, onlarin ¢ogu,

La yalemun : Yok, bilmek, bilemiyorlar,

Medli: “Biz bir yerdeki dyeti diger bir dyetle aciklar tamam-
laniz. Allah, her yerden sundugu dyetlerdeki ilmin sahibidir. Sana,
sen ancak uyduruyorsun derler. Bilakis onlarin ¢cogu bilemiyorlar.”

Varliktaki Allah’in ayetleri bir bedenin hiicreleri gibi bir-
birine baghdir.

Allah’in ilmi de Allah’in ayetidir.
[lim yine ilimle agiklanir.
Tohumdan filiz ¢ikar, filizin icinden yapraklar, dallar ¢ikar.

Bu boylece agac, bedenlesinceye kadar devam eder gider.

359



Bir ayetin icinden diger bir ayet tecelli eder.

Varligin gercekleri, i¢ icedir ve birligin icindedir.

Nasil ki agacin yapraklari, dallar, ¢igcekleri bir govdenin
birliginde rabita halindeyse, varliktaki her ayet de diger ayet
ile baghdir.

Ve bir dyet diger ayetle birlik icinde tecelli eder.

Suyu ayet olarak diisiinelim ki su da bir ayettir.

Suyun, buhar hali, kar hali, dolu hali, yagmur hali vardir.

Bunlar hangi halde olursa olsun, hepsi suya doniisiir.

Buzu bilmeyen, ama suyu bilen birine gidilse, buza bu su-
dur denilse, kisi hayatinda suyun buz halini gérmediginden do-
lay1 inanmakta tereddiit eder.

Buzu ateste eritsek ve desek bu nedir, o kisi su diyecektir.

Iste Allah’in ayetlerinden ayetler tecelli eder.

Su ayettir, suyun girdigi tim haller de ayettir.

Insan hayatta bir seyin cevabini arasa, mutlaka hayatin iginde
birbirini tamamlayan ayetlerle cevabi bulacaktir.

Hazreti Muhammed, toplumuna ilmi degerlerle hakikat-
leri anlatt1.

Ona inanmak istemediler; bu sdylenenler uydurmadir dediler.

[Imi degerlerle bakmayanlar, batil alandan gelen bilgilerle
hareket ederler.

“Ve Allah dlemu bima yunezzilu-Allah her varliktan ilmini
sunar” ayetinde belirtildigi gibi, ilimle bulusan, neyin dogru ne-
yin dogru olmadigini anlayacaktir.

Hazreti Muhammed toplumuna ne dedi ki topluma ters geldi.

O glizel insanin insanliga sundugu muhtesem bilgilerden
bazilari soyledir:

Okuyun, diisiiniin, arastirin.
[lim 6grenin.

Asla ilimden dénmeyin.

360



Asla ilim ifade etmeyen seylere yonelmeyin.

Gorlnen varligin aslini anlamak icin tefekkiir icinde olun.

Esyanin hakikatini 6grenin.

Allah hakikatini mutlaka 6grenin

Bizi yaratan, bedenimizin sahibi olup, viichidumuzda her an
tecellileriyle kendini gostermektedir.

0 bize sah damarindan yakindir, onu kendinizde arayin.

Tevhid suuruna erisin, her an o suurda yasayin.

Allah ahldkina erisin, hep o suurda yasayin.

Hepimiz Allah’in kuluyuz.

Hi¢ kimsenin hi¢ kimseden tistiinligl yoktur.

Hepimiz yaratilan diger varliklar gibi, gokte ucan kuslar
gibi bir varligiz.

Haddi asmayin.

Dinin hakikatini iyi 6grenin.

Sizden 6nceki topluluklar haddi astiklari i¢in yok olup gittiler.

Hicbir varliga hor bakmayin.

Hi¢ kimseye zullim etmeyin.

Hi¢ kimsenin hakkini yemeyin.

Calmayin, ¢irpmayin.

Kadinlar1 dévmeyin.

Kadin erkek esittir, biri digerinden tstiin degildir.

Kiz ¢ocuklarini zorla evlendirmeyin, onlarin eslerini seg-
melerinin 6niini agin.

Cocuklarinizi iyi egitin, onlara ilim ve edeb 6gretin.

Hi¢ unutmayin, en biiyiik zenginlik, iyi evlat yetistirmektir.
Kimse agliktan 6lmesin.

Zengin fakiri kandirmasin.

Zengin fakirin hakkini yemesin.

Zengin fakir ayrimciligl olmasin, herkes ¢ok calissin, eme-
ginin karsiligiyla beslensin.

361



Calisamayacak olanlara, ¢aresiz kalanlara mutlaka yardim
edilsin.

Kul hakkina girmeyin.

Kimseye cikariniz i¢in yaklasmayin.

Dini ticaret haline getirmeyin.

Dinden para kazanmayin, menfaat edinmeyin.
Ihtiyaci olana yardim edin.

Insanlar inanglarina, ibadetlerine, kiiltiirlerine gére ayirmayin.
Kimseyi kotiillemeyin.

Kolelik cariyelik yoktur.

Oldiirmeyin.

Zuliim etmeyin.

Zarar vermeyin.

Fitnelik, fasiklik, yapmayin.

Dedikodu yapip, ¢ekistirmeyin.

Batil olan seylere yonelmeyin.

Hurafeleri terk edin.

Allah’in sevgisini hissedin, o sevgiye erisin.
Birbirinizi o sevgiyle sevin.

Kendinizi, yaratilan hi¢bir varliktan tistiin gérmeyin.
Hicbir topluluga hor bakmayin.

Hi¢ unutmayin ki bedenlerin sahibi Allah'tir ve Allah o be-
denlerdedir.

Her varliga “Semme vecullah” nazariyla bakin.

Halk’da Hakk’a nazar edin.

Bedenlerin stiretinde asla kalmayin, bedenlerin ardina bakin.
Tevazlidan ayrilmayin.

Tenezziil icinde yasayin.

Sevgiden, saygidan asla ayrilmayin.

Giizel bakin, giizellikle bakin.

362



Her varlik Allah’in giizelligiyle kusatilmistir.

0 giizelligi goriin.

O giiniin toplumu kolelik vardir, erkek kadindan iistliindtir,
bizim inang¢larimiz daha yiice diye inaniyordu.

Hazreti Muhammed’in onlara sundugu farkl bilgiler, onla-
rin inanglarina uymadi.

Bundan dolayi, onlar bu bilgileri kabul etmek istemediler,
“bunlar uydurmadir” dediler.

363



102-

Gl G Gaadly S0 e el 2 %) AT 8
- ° }° PSS PR
Craallall (573005 sha

/5 ~
| gial
Kul nezzelehu rithul kudusi min rabbike bil hakk li
yusebbitellezine dmenii ve huden ve busra lil muslimin

Kul nezele hu : Anlat, de, indirdi, sundu, ortaya koydu, agiga
¢ikma, o

Rih el kudus : Kutsal rih, kutsal, tiim degerler ondan gelir.

Min rabbi-ke : Rabbinden, seni viicidlandiran,

Bi el hakk : Hakk ile, gercek, hakikatler,

Li yusebbite : Kanit, isbat, saglam olan, dosdogru olan,
sabitlemek,

Ellezine 4men{i  : iman eden kimseler,

Ve huden : Yol gosterme, hidayet verme, rehber,
Ve busra : Mijde, sevindirme, mutluluk, umut vermek,
Li el miislimin : Baris ve huzur tlizere olanlar,

Meali: “De ki: Aciga ¢ikan her varlik, kutsal olan riihtandir
ve seni viiclidlandirana aittir, iman eden kimseler icin dosdogru
hakikatlerdir ve yol géstermek icindir, baris ve huzur lizere olan-
lar igcin mutluluktur.”

Réhun kudsiyeti, 6zlinde tasidig1 varligin nirani boyutudur.

Her sey bir riihun iflenisi ile aciga ¢ikar.

Aci8a cikan her sey 6ziinde bir kutsallik tasir.

Ve bu kutsallik Allah’'in kudsiyetidir.

Bu boliimde gecen kudus; kuddas, kutsal, mukaddes, tak-
dis, birbirine bagl kelimelerdir.

364



Kuddis; tertemiz olan, kirlenmeyen, batil olmayan, deger-
leri ile ytice olan, saf olan, 6z olan, 6ziinii tertemiz ac¢iga ¢ika-
ran, gibi anlamlara gelir.

Mukaddes olan Allah’a ait degerlerdir.

Varlik Allah’in kudsiyetini tasir.

Allah, tim degerleriyle kutsal olandir.

Kutsal olana teslim olan kisi, kurtulusa erer.

”

Kudiis sehrinin adi da, “Kuddiis” kelimesinden gelir.

Kudiis'liin icinde bir¢ok restil nebi yasadig1 ve hakikatleri
sunmaya miicadele ettigi icin, oraya ayri bir kutsallik verilmistir.

Rihul Kudiis; rthdan gelen kudsiyetler demektir.

Bakara Stresi 253: “Rih el Kudiis.”

Hazreti Mlsa'nin, mukaddes Tuva vadisi yoluna erismesi,
onun birlik yolu lizere olduguna isaret edilmistir.

Kutsal olan, Tevhid hakikatine erebilmektir.

Tevhid, Tuva ayni anlamlara gelen kelimelerdir ve ayni ke-
lime kokiinden gelir.

El Kuddiis esmasi gonliinde tecelli eden kimse:

Allah’in kudsiyetinin her varliktan yansidigini gorir.

“Her varlik kutsaldir ve kutsal olana aittir” suuruyla yasar.

Her varliga saygi duyar, ¢linkii her varlik Allah’in nitelikle-
riyle ve Allah'in zatiyla kusatilmistir.

Allah’t birakip, bir kisiye kudsiyet vermez.

Gonli hep tertemizdir, batil seylerle kirlenmez.

Bu boliimde gecen rith boyutu iyi anlasilmalidir.

Rih tiim varligin niirani olarak yazil oldugu kaynak ola-
rak diisiiniilebilir.

Kaynaktan agiga ¢ikan her sey bir kaderin tecellisidir.

Tohumun icinde ne varsa, yani tohumun kaderi ne ise o te-
celli edecektir.

Tohumda olan agac, sasmaz bir sekilde agiga ¢ikacaktir.

365



Iste bu agiga ¢ikis, rihun tiflenis sirridir.

Ne zaman rithun hareketliligi oldu, icten disa bir akis basladi.

Tohumun 6z’li, batin boyuttur.

Ag1ga cikisi zahir boyuttur.

Batin tohumun 6zilidiir, zahir goriinen aga¢ boyutudur.

Icten diga olan agiga ¢ikis, 6zde yazihi olanin adim adim
aciga cikisidir.

Icte ne var ise agiga o gikacaktir.

Tohumun 6ziindeki heniiz agiga ¢ikmamis agaci diistinelim.

Iste 0 agac, tohumun 6ziinde yani tohumun enfiisiinde
nurani bir boyutta durur.

Nirani boyuttan riihani boyuta akis, yaratilis sirridir.

Bu akis rihun tflenis sirridir.

O tflenisle varlik, 6zdeki yazilimdan aciga ¢ikar.

O rihun iflenisiyle zamani geldiginde levh-i mahfuzda ya-
z1l1 olanlar, bir bir tecelli edecektir.

Iste rithun 6ziinde levh-i mahfuz gizlidir.

Aciga cikan her sey, levh-i mahfuzda ne yazili ise, aynisiyla
aciga c¢ikacaktir.

Ac1a cikis bir niirun iiflenisidir, bu ntirun iflenis boyutuna
rithun tflenisi denilir.

Réhun akisini gorebilen, yasamin sirrina erecektir.

Rbhun iiflenisini anlayan, varligin nasil var oldugunu an-
layacaktir.

Her acgiga ¢ikan varlik rithun tflenisi ile agiga cikar.

Rah bir yazilimin akisini tecelli ettirir.

Tohumun 6ziinde agacin yazilimi olmasa, aga¢ zahire cika-
bilir miydi?

Tohumda rih tflenmese, agac olusabilir miydi?

Agacin dallar, yapraklari, ¢icekleri, meyveleri bir 6zde ya-
z1l1 olmasa goriinebilir miydi?

366



Bir tohumun 6ziinde ne varsa, o a¢iga ¢ikar.

Tohum yillarca topraga diismese bile, kendi 6ziinde yazil
olan muhafaza edilir, korunur, topraga diistiigii an, 6zlinde ya-
zil1 olan tecelli eder.

Tohumun levh-i mahffizu nasil korunuyorsa, bu dlem de bir
bellekte korunmakta, muhafaza edilmekte idi.

iste bu korunan bellek, levh-i mahfiz idi.

Climle alem, muhafaza edilen bir kaynaktan siiziiliip geldi
ve hala da gelmektedir.

Kaynakta yazili olan bir sistem, zamani gelince bir bir aciga
¢ikmaya basladu.

Kaynakta ne yazili ise, o korundu, o korunan alemden go-
riinen alem tecelli etti.

Ozde ne yazil ise, o sekil ald.

Bir tohumun 6ziinde olan yillar geg¢se bile korunur.

Yillar gecse bile incir tohumundan, incir agaci tecelli eder,
baska bir agac degil.

Ozde olan muhafaza edildi, korundu, yazili olan zamani ge-
lince tecelli etti.

Levh-i mahfiiz sayfalarinda olan sirlar a¢iga ¢ikt1 varlik ola-
rak goriindi, varligin 6ziinde sirlar hakikatler olarak gizlendi.

Levh-i mahfiiz sayfalari, bir nlir icinde korundu, zamani ge-
lince o nir acildi.

Nirun acilimi riha akar, rithun iiflenisi bir tiflenis olarak,
yani kuantum dalgalanmasi ile devam eder.

367



103-

s ad e el W) o 2 A
Cuid S8 (el 13 Gane ) sia

Ve lekad ndalemu ennehum yekiiliine innemad
yuallimuhu begser lisdnullezi yulhidiine ileyhi acemiyyun
ve hdzd lisdnun arabiyyun mubin

Ve lekad nilemu : Andolsun ki, gercek su ki, ilmin sahibi biziz,
Enne hum yekiliine : Muhakkak onlar, séyliiyorlar,

inne ma yuallimu-hu : Ancak, sadece, ona Ogretiyor,

Beserun : Bir beser, bir insan,

Lisani : Dil, konusma,

Ellezl yulhidGin : Ki o, yonelme, isnat etme, hakaret, icabet,
Ileyhi acemiy : 0, yabanci olan, birlikten uzak olan,

Ve haza lisdnun : By, bu kainat kitaby, dil, konusulan, lisan,
Arabiyyun mubin : Anlasilir olan, Arapga, apacik, acikea,

Meali: “Gergek su ki, ilmin sahibi Biziz. Onlar; o yabanci olan
birine yéneliyor, onunla konuguyor, bir insan ona égretiyor, diyor-
lar. Bu kdinat kitabi apacik anlagilir bir lisan iizeredir.”

Allah ilmin sahibidir.

Allah’in ilmine tabi olanlar hakikati anlayacaklardir.

Hazreti Muhammed varligin 6ziinden akan vahiyden aldig1
ilmi bilgileri insanlara aktardi.

Cevresindeki kimseler, “bir insandan 6grendiklerini bize
anlatiyor” dediler.

Ciinki varligin ilminden nasil okunur bilmiyorlardu.

Varligin lisani Hakk’in lisanidir.

368



O lisani tertemiz goniiller duyabilir ancak.

Varligin lisani ilimdir.

llimden okuyanlar hakikate ereceklerdir.

Insan ilim ifade etmeyen bir seyin ardina diismemelidir.

Isra Siresi 36: “Ve 14 takfu ma leyse leke bihf ilm.”

Meali: “Bir ilim ifade etmeyen seylerin ardina diismeyin.”

[limle tanismak isteyen kimse, yoniinii varlik kitdbina dén-
diirmelidir.

ilimden ayrilmadan varlik nasil var oluyor anlamaya ¢a-
lismalidir.

Mii'minlik makami, ilmin gdsterdigi yolla erisilebilir.

Insan ilme dayali diisiinmeli, arastirmali, g6zlemlemeli, in-
celemelidir.

Ilim kisiyi hakikate erdirir.

[lim insan1 kAmillestirir.

Bir makamdan diger makama iletir.

Ve tiim sorularin cevaplarina ulastirir.

Insan, ash olmayan seylerin ardina diismemelidir.

Asli olmayan seyler, yani hurafeler kisinin aklini gonliinii
yozlastirir, hiisrana ugratir.

Asli olmayan seyler kisinin gelisimini engeller.

Allah ilmin sahibidir.

[lim kisiyi varlhigin varolusunun sirlarina gétiirir.

Kitaplarda yazilanlar ilim degildir, onlar bilgidir.

{lim, varligin sayfalarinda yazili olanlardr.

[lim, Allah’in varhktaki Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji
tecellisidir.

Insan mutlaka ilmin ne oldugunu bilmeli ve ilme tabi ol-
malidir.

ilimle tanismayan kisinin miiskiilleri yok olmaz, hakikate
ulagmasi olmaz.

369



Tevbe Stiresi 120: “Iste bundan dolay1 onlarin ilimle tanis-
malar1 olmadi ve miiskiilleri yok olmadi.”

[lim Allah’a ait sifatlardan biridir.

Allah’a ait olan ilimle, Allah'1 anlamaya ¢alismak gerekir

Kehf Siiresi 65: “Ve Bize ait olan ilimle, o Bizi bilenlerdendi.”

Bir ilim olmadan hareket edenler, egolarina kapilir giderler.

[lim olmadan hareket etmek, seytanlasmaya yol acar.

Hacc Stiresi 3: “insanlardan, Allah hakkinda bir ilim olmaksi-
zin miicadele eden bazi kimseler vardir. O halde olanlarin hepsi
seytani hallere tabi olurlar”

Allah hakkinda konusabilmen igin, Allah’a ait olan ilme tabi
olmak gerekir.

Varlik kitabindaki ilimle bulusmak gerekir.

Allah hakikatine ermenin sirr1 ilimdir, “Eshedd” sirridir.

[Ime dayal olmayan her bilgi, ikilige diistirtir, kibre diigiiriir.

Hacc Siresi 8: “insanlardan, Allah hakkinda bir ilim olma-
dan ve dogru yolu bulmadan ve her varligin aydinlatici bir kitab
oldugunu anlamadan miicadele eden bazi kimseler vardir”

Hacc Stresi 9: “Onlar Allah yolundan kendi cehaletlerine
saptirirlar, kibirlenip ikilige diisiirtirler. O halde olana yasam-
larinda kaybetme vardir ve 6liinceye kadar cehaletin o yakici
sikintili hallerinde kalmak vardir”

Ilimsiz hareket etmek, kisiyi zalimlestirir.

[limsiz hareket etmek, kisiyi gaflete siiriikler, ényargiya sii-
riikkler.

[lim Allah hakikatine erdirir.

ilim olmadan hareket etmek ise, hakikatlerden koparir.

En’am Siresi 144:"Bir ilim olmaksizin hareket eden, insan-
lar1 hakikatlerden saptirandan daha zalim olan kimdir? Muhak-
kak ki zalim kimseler Allah’a yol bulamazlar”

370



104-

Aenes ¥ Al il (e Y Gl )
Al Side 205 4l

Innellezine la yuminiine bi ayatillahi la
yehdihimulldhu ve lehum azdbun elim

Inne ellezine 1a yuminin  : Muhakkak, o kimseler, inanmayanlar,
iman etmeyen,

Bi ayati Allah : Allah’in ayetleri, isaret, delil,

La yehd1 him Allah : Yok, yok bulma, kilavuz, Allah,

Ve lehum azabun elim : Onlar, azap, sikinty, aci, elim, aci
sikintilar,

Meadli: “Muhakkak ki Allah’in tiim varliktaki isaretlerine inan-
mayan o kimseler, Allah’a yol bulamazlar ve onlar aci sikintilar-
dadirlar.”

Her varlik hidayete gotiiren bir yoldur.

Varliktaki Allah'in ayetlerini gérmezden gelenler, hakikate
erisemezler.

Kur’an't inceledigimizde; goklerde ve yerde olan her seyin,
her varligin kendinde olan tiim niteliklerin, hep bir ayet oldu-
gunu anliyoruz

Ayet, hakikati gosteren isaretlerdir.

Evet, tiim Kainatta her sey bir ayettir.

Her sey hakikati gosterir.

Varligin kendisi de, varliktaki nitelikler de hep bir ayettir.

Her bir ayet Allah’in ayak izlerdir.

371



Bu ayak izlerini takip eden, mutlaka Allah hakikatine eri-
secektir.

Her ayet, varligin sahibini gosterir.

Varlikta bulunan, varliktan akan her sey ayettir.

Allah dedigimiz, inanip ta sahit olmadigimiz o gizemi, an-
cak ve ancak ayetlerle, yani varliktaki isaretlerle anlayabiliriz.

Yeter ki goriinen varligl inceleyelim, anlamaya ¢alisalim.

Ve buna kendi viicidumuzdan baslayalim.

Nefesimizden baslayip, hiicrelerimizi, dokularimizi, bede-
nimizi inceleyelim, ¢alismasini, niteliklerini inceleyelim, nasil
var olduk anlayalim, okumanin sirrina erelim.

Nereden geldik, nasil olustuk, bedenimiz nasil isliyor ve ne-
reye gidiyoruz, sorularinin cevaplarini, kendi viichidumuzu ve
varligl inceleyerek anlamaya ¢alisalim.

Allah, tiim varlikta isaretleriyle kendini her an gosterir.

Hakikatlerle hareket etmeyenler yalanlarla hareket eder.

Yalanlarla hareket edenler sikintilar icine diiserler.

372



105-

G % oeaky 1 & - ned ALK
AL Gsia’ Y Gl QX (5 i L)
2

Sl £h @yl 4l

Innema yefteril kezibellezine 1a yu’miniine
bi dyatillahi ve uldike humul kdazibiin

innema yeftert : Sadece, ancak, iftira, uydurma,

El kezibe : Yalanlar, yalanlarda kalmak,
Ellezine 1a yumin{in : Onlar, o kimseler, inanmazlar,

Bi ayati Allah : Allah’in dyetlerine, isaret, delil, iz,

Ve ulaike hum el kazib(in : Iste onlar, yalanlarda kalanlardir,
yalanci,

Medali: “Sadece uydurmalarda, anlatilan yalanlarda kalanlar
Allahin tiim varhiktaki isaretlerini géremezler, mii’'minlik maka-
mina gelemezler ve iste onlar yalanlarda kalanlardir”

Yalan asli olmayan sey demektir.

Yalan insani ne hale getirir ¢ok iyi diistinmeliyiz.

Yalan beynimizi ne hale getirir ¢ok iyi anlamaliyiz.

Yalanin enerjisi cevremize yayildiginda, huzursuzluk ve zu-
liim gelmeye baslar.

Yalanlarda kalanlar gerceklere ulasamazlar.

Yalanin farkina varanlar ise, dogrunun ne oldugunu aras-
tirirlar.

Yalan ve dogrunun enerjisi ayni enerji degildir.

Yalanin enerjisi yakicidir, pargalayicidir.

Yalana esir olan beyinden yayilan enerji, 6fke dolu, nefret
dolu, kibir doludur.

373



Yalan kibir enerjisini tetikler, kibir enerjisi seytanlasma
enerjisini tetikler.

Yalan seytanlasmanin yoludur.

Dogrular ise insanlagsmanin yoludur.

Dogruya ulasan kisi korkulardan arinir, huzur i¢inde haki-
katlerin derinliklerine dogru yol alir.

Yalan, gozleri perdeler, varligin hakikat yont goriilmez olur.

Bu boliimiin “kezibellezine 1a yu'min{ine bi ayatillahi” aye-
tinde belirtildigi gibi, yalanlarda kalan kimseler, Allah’in var-
liktaki ayetlerini yani isaretlerini, yani delillerini géremezler
ve mii'min olamazlar.

Insan, dogruyu arastirmali ve dogrularla hareket etmelidir.
Insan, séylenen sozlerin ash var m1 yok mu arastirmahdir.

Insanin kendine yapacagi en biiyiik ihanetlerden biri, bey-
nini yalanlarla kirletmektir.

Insan, dogruyu varligin kendinde aramaldir.

Insan din adina konusanlarin sézleri, dogru mudur degil
midir diye ¢ok iyi diistinmelidir.

Yalanlara inanan kimse, yalanin enerjisinde kaosa stiriikle-
nir ve biiyiik bir benligin icine diiser.

Varliktaki her delil, isaret yaraticinin kendine aittir.

Allah gercektir ve gercekligini varhigin tecellilerinde, ayet-
lerinde gosterir.

374



106-

liys &1 G ) ey a2 a4l K
0of.% (20 . L L PR 3.3
aglas 1500 sSlL #0508 0% (ST GlaaYly (ialad
fae Llie 2l all i Lt

Men kefere billdhi min badi imdnihi illaé men
ukrihe ve kalbuhu mutmainnun bil imdni ve ldkin

men sereha bil kufri sadran fe aleyhim gadabun
minalldh ve lehum azdbun azim

Men kefere

Bi Allah

Min badi Tmani hi

il1a men ukrihe

Ve kalbu-hu
Mutmainnun
Bi el iméani

Ve lakin men sereha

Bi el kufri

Sadran
Fe aleyhim gadab min Allah

Ve lehum azibun azimun

: Kim hakikatleri gormemezlikten
gelirse,

: Allah’y, Allah’in hakikatlerini, kendi
viicidunda Allah’,

: Den sonra, iman, inanan, o,

: Ancak, harig, sadece, kim
zorlanirsa, zorluk, baski,

: Onun kalbi, idraki,

: Tatmin olan, emin olan, mutmain,
: Iman ile,

: Lakin, kim acarsa, agiklamak,
anlatmak, serh ederse,

: Hakikatleri 6rtmeye, kapatma,
kiifre,

: Gonlund, sadriny, idrakini,

: Artik, onlarda, 6fke, hiddet, Allah

: Onlar, biiyiik azap, sikinti,

375



Meali: “Kim, Allah’in hakikatlerini gérmemezlikten gelip 6r-
terken, sonra da o kimse tiim zorluklara karsi iman ederse, onun
kdlbi iman ile mutmain olur. Fakat kim, génliinii agiklanan ha-
kikatlere karsi kapatirsa, artik onlar hiddet hallerinde kalip, Al-
lah’t anlamaktan uzaklasirlar ve onlar biiyiik sikintilardadir.”

Insan, kafir oldugunu yani hakikatleri gormezden geldigini
anlayip, tovbe ettiginde ona iman yolu agilir.

“Men kefere bi Allah-kim Allah ile bir oldugunu géremezse.”

“Allah insana sah damarindan yakindir” Kaf Siiresi 16

Allah insandan ayr1 degildir.

Insan Allah’1 arayacaksa énce kendinde aramaldir.

iman, Allah’a sahitlik makamidir.

Insan sahit olduguna iman eder.

Iman inang inceligi iyi anlagilmahdir.

Aileden gelen bilgilere, ibadetlere inanmaya “inang¢” denir.

Bu inancin temeli ailedir, dogdugu toplumun adetleridir.

Iman ise; varligin varolusunu diisiiniip, varlikta delillere da-
yali sisteme ulasmakla olusur.

Varlikta ki delillere “ayet” denir.

Varliktaki ayetleri yani isaretleri, delilleri incelemek ve sa-
hit olmakla iman olusur.

inan(;; aileden, toplumdan, kitaplardan, s6zlerden, hocadan,
seyhden, duyduklari bilgileri, s6zleri, gordiikleri ibadetleri ka-
bul etmekle olusur.

Iman ise; bizzat varlikta olan ilimden, delillere dayali ola-
rak, sahit olmakla olusur.

Bizzat varhigin ardindan, varligin varolusunu okumakla olusur.
Imani boyuta erisen abd-ubudiyet makamina erisir.
Ubudiyet makamina eren kimse, her an kulluk i¢indedir.

imant boyutta ibadetin, vakti, sayisi, sarti olmaz.

376



Atalardan gelen inan¢ boyutunda ise ibadetin sekli, vakti,
sayis1 vardir.

Atalardan gelen inang¢ boyutunda ise topluluklara gore de-
gisiklikler vardir ve birbirini kabullenmeme vardir.

Inanctan imana gegebilmek icin, nasil bir yargilama icinde
oldugunu gorebilmek gerekir.

Inan¢ boyutunda, din kavgasi, mezhep kavgasi, cemaat kav-
gasi vardir.

Iman boyutunda Allah’in birligine erisme vardir.

Hakikatler sunuldugu halde, hala ayrimcilik, kavga icinde
kalanlar, hakikatin manasina erisemezler.

iman yolunda varliktaki tecellileri anlayan kimse, bu tecel-
lilerin sahibini de anlayacaktir.

Bu boéliimde gegen; “kalbuhu mutmain” mutmain Kkalb,
mi'minin kalbidir.

Mutmain kalb; itminan olan, emin olan, sahit olan, ilmi de-
lillerle goren, idrak eden kalb demektir.

Mutmain Kalb, ibrahimi kalb diye de bilinir.

Ayette belirtildigi gibi, Ibrahim olanlar mutmain olmak is-
terler.

Onlar sadece inancta kalmazlar, ilmi olarak sahit olmak is-
terler, mutmain olmak isterler.

Bakara Stiresi 260. ayette bu cok giizel sunulur.

Ibrahim hayatin nasil olustugunu, nutfeden yani bir 6zden
aciga cikisin nasil oldugunu anlamak istemistir.

Yani yaratilisin nasil olduguna sahit olmak istemistir.

ibrahim’e, yoniinii kendine ve varlig1 déndiiriilmesi bildi-
rilmistir.

“Rabbine donerek onun yticeligine saril, sonra da tiim var-
liktaki onun tecellilerini analiz et. Sonra biitiin hepsini bir er-
demlilik icinde anla. Tiim varligin O’'ndan bir ciiz oldugunu bil.”

377



Varliktaki tecellileri anlamasy, biitiin varligin bir birlik icinde
oldugunu gorebilmesi bildirilmistir.

Bir¢ok mealde farkl ¢evrim vardir.

“Tuhyil mevta” cogu miiellif tarafindan o6liilerin diriltilmesi
olarak cevrilmistir.

Tuhyil, hayy kelimesinden gelir, hayat, yasam, diri olan de-
mektir.

Mevt; nutfe, 6z, tohum, siiklinda olan, uykuda olan anlam-
larina gelir.

“Erbeaten minet tayr” hemen hemen tiim meallerde “Dort
kus” olarak yorumlanmistir.

Diyanet Isleri: “Hani Ibrahim, “Rabbim! Bana éliileri nasil
dirilttigini géster” demisti. (Allah ona) “Inanmiyor musun?” de-
yince, “Hayir (inandim) ancak kalbimin tatmin olmasi i¢cin” de-
misti. “Oyleyse, dort kus tut. Onlar1 kendine alistir. Sonra on-
lar1 pargalayip her bir par¢asini bir dagin tizerine birak. Sonra
da onlari ¢agir. Sana ugarak gelirler. Bil ki, siiphesiz Allah mut-
lak gii¢ sahibidir, hiikiim ve hikmet sahibidir”

Yapilan ¢ogu meallerde 6liilerin diriltilmesi olarak cevrilmistir.

Oysa Ibrahim, yaratisili anlamak i¢in yéniinii varhga dén-
diirmiis, yerlere goklere bakmis. Rabbini yani onu bedenlendi-
reni anlamaya ¢alismistir.

Bunu En’am Siiresinde goriiyoruz.

75: “Iste boylece Ibrahim; goklerdeki ve yerdeki giiciin sa-
hibini anlamak, niirumuzu anlamak ve hakikatlerden emin ol-
mak icin bakti1 gozlemledi.”

76: “Sonra da, gece bir bilememezlik icindeyken bir yildiz
gordii ve dedi ki: Rabbim bu mudur? Fakat o gelip gectigi za-
man, gelip gecenlerde sevgiye ulasamam, dedi.”

77:Sonra da, ortaya ¢ikan Ay’1 gordiigiinde dedi ki: Rabbim
bu mudur? Fakat o da gelip gectigi zaman, eger ben Rabbimin

378



hidayetini anlayamazsam, elbette dalalette kalan kimselerden
olurum, dedi.

78: “Sonra da, ortaya cikan gilinesi gordiiglinde dedi ki: Bu
daha biiyiik olan midir Rabbim? Fakat o da gelip gectigi za-
man dedi ki: Ey kavmim! Ben sizin ortak kostugunuz seyler-
den uzagim.”

79: “Ben yliztimii Tevhid iizere, gokleri ve yeri var eden o
giice ¢evirdim ve ben O’'nun varliginin yaninda kendime varlik
isnat eden degilim.”

En’am Sresinin bu ayetlerini ve Bakara Stiresinin 260. aye-
tini birlikte incelersek bir anlam birliginin oldugu goriilecektir.

Ibrahim, varligin nasil var oldugunu anlamak istemistir.

Ve kendini bedenlendirene yani Rabbine sahit olmak iste-
mistir.

Nutfeden hayatin agiga ¢ikisina sahit olmak istemis ve inanc-
tan imana ge¢mek istemistir.

Kalbin mutmain olmasi, ilmi delillerle sahit olmakla miimkiindiir.

Ayrica burada yapilan mealde dort kusun alinmasi ve on-
larin parg¢alanmasi ¢evrimi vardir.

Bu da ¢ok goniile uymaz, Allah kur’anda “6ldiirmeyin” diye
bildirmistir.

“Dort kus al parcala” ¢evrimi kur’an edebine uymamaktadir.

» o«

“Erbeaten minet tayr” “Rabbine donerek onun yiiceligine
sar1l” cevrimi daha uygun diiser.

Erbaa kelimesi, Rab kelime kokiinden gelir.

Tayr ise, kus diye cevrildigi gibi, yiicelik, ugmak, kanat, tey-
yare olarak da gevrilir.

Kuslarin gokyliziinde ugmasi, sema dleminin yiiceligine isa-
ret eder diye de yorumlanmistir.

Bu ayeti yorumlamayanlar, dort kus, kisideki dért huydur
diye yorumlamistir.

379



Bu dort huy da; Kaz=hirs, Horoz =sehvet, Tavus=makam tut-
kusu, Karga= lese tamah, uzun 6mre tamabh, diye agiklanmistir.

Dort huy kiside kaybolmaz ne zaman ¢agrilsa bu huylar tek-
rar dirilir, tekrar agiga ¢ikar, diye yorumlanmistir.

Bu da ¢ok goniile uymuyor.

Ciinkii ibrahim Rabbini yani onu bedenlendireni arams,
nutfeden hayatin nasil olustugunu aramis, géonlii mutmain ol-
sun istemistir.

Kalbi mutmain olan kisi kimil insan olmustur.

Kamil insanlarda, diinya hirsi, diinya sehveti, makam tut-
kusu, tamah duygusu olmaz.

Onlar Allah’a teslim olmuslardir, makama, sana, sohrete degil.

Iste, mutmain kalb; sahitlik makamina erismis, ilmi delil-
lerle goren, emin olan kalb demektir.

Mi’'minin kalbi, itminan olmus kalbdir.

[tminan olan kalb, aileden 6grendigi bilgilerle, cemaat, ta-
rikatlardan 6grendigi bilgilerle degil, bir ilim yoluyla sahitlik
makamina ererek olusur.

Iman, mii’'minlik, mutmainlik, bizzat Allah’in ilminden 0g-
renmekle olusur.

Mutmain kalbin, ibadeti yani kulluk suuru her andir.

Ibadetin vakti sart1 sayis1 olmaz.

Mutmain kalb sahipleri, her an ibadet i¢cindedirler yani her
an Allah’in kulu oldugunun bilinciyle yasarlar.

Onlarin kalbleri Allah’tan emindir.

Her nereye donerse donstinler her yerde Allah’a nazar ederler.

Onlar Islam makamina ermislerdir.

Yasantilar IslAm suuruyla olur, yani Miisliiman olarak yasarlar.

Kalbi Allah’tan mutmain olan yani Miisliman olan Kisi:

Kulluk suurundan ayrilmaz, rahmet ehlidir, sefkatlidir, sevgi
doludur.

380



Yalan sdylemez, kimsenin hakkini yemez, kimseye zuliim
etmez.

Riisvet almaz, ¢calmaz, zarar vermez.

Dedikodu yapip kimsenin ardindan ¢ekistirmez, kimseyle
alay etmez, kimseyi hor gérmez, kendini biiyiik gérmez.

Kin-nefret gibi duygular tasimaz, isyan etmez, sabirlidir.

Bilmedigi seyi konusmaz, ilimden ayrilmaz, bilmislik icinde
olmaz.

Hep yardim icin kosar.

Hali, davranislar1 hep huzur verir, hali ¢evresine cennet olur.

381



107-

=
z

Gy soaY Je W suall i saa 410 e
BB UK PPIR

Zalike bi ennehumustehebbiil haydted dunya
alel ahireti ve ennalldhe la yehdil kavmel kdfirin

Zalike bi enne hum : Iste bu, onlarin olmalari sebebiyle,
istehebb : Tercih, sevme, sevgi duymak,

El hayate ed dunya : Diinya hayati, yasamlari,

Ala el ahireti : Sonlariny, son anlarina kadar,

Ve enne Allah 1a yehdi  : Muhakkak, Allah, yok, yol bulma, kilavuz,
El kavme el kafirine : Topluluklar, kimseler, hakikatleri 6rtenler,

Meadli: “Iste bu onlarin, son anlarina kadar yasamlarini ¢ikar-
lar1 i¢in sevmelerinden dolayidir. Muhakkak ki hakikatleri gér-
memezlikten gelip drtenler Allah’a yol bulamazlar.”

Diinya hayati, Allah’a sahit olacagimiz bir yerdir.

Varligin varolusunu ve nasil sekillendigini ve isleyisini an-
lamak icin diinya hayatin1 6nemsemeliyiz.

Diinya hayati oyun eglence yeri degildir.

Ama maalesef Kur’an bu anlamda meal edilmistir.

En’am Siresi 32: “Ve ma el hayatud dunya illa leibun ve leh-
vun ve led darul dhiretu hayrun lillezine yettekin e fe 14 takiltin.”

Diyanet Meali: “Diinya hayati bir oyun ve eglenceden baska
bir sey degildir. Miittaki olanlar i¢in ahiret yurdu muhakkak ki

daha hayirhdir. Hala akil erdiremiyor musunuz?”

382



Tevhid-i Kur’an Meali: “Diinya hayati sadece bir oyun ve eg-
lence yeri degildir. Fenalardan sakinan ortak kogsmayanlarin el-
bette sonlar1 daha hayirlidir. Hala akil etmez misiniz?”

Diyanet mealinde sanki diinya hayat1 bir oyun bir eglence
yeriymis gibi gosteriliyor.

Oysa ayet “ma” kelimesi ile bashyor.

Arapg¢ada ma; degil, sey, ne anlamlarinda kullanilan bir ke-
limedir.

Tevhid-i Kur’an mealinde ise diinya hayatinin bir oyun bir
eglence yeri olmadig belirtiliyor.

Diinya hayat1 Allah’in kendini gdsterdigi alemdir.

Diinya hayati tecelligahin tezahiirtidiir.

Diinya hayati nlr dleminden, riih alemine stiziiliip gelen
bir alemdir.

Diinya hayatinda her varlik bir ayettir ve her ayet bizzat Al-
lah'in kendini gosterdigi isaretleridir.

Onun ic¢in Diinya hayatina oyun eglence yeri demek hig
dogru degildir.

Diinya hayati, Zati mutlak olan ulvi Kudreti tanimamiz i¢in
acik bir kitabtir.

Diinya hayat1 Kur’an’dir.

Diinya hayati her varligiyla Hayy sifatinin tezahtirtdir.

Diinya hayatini1 hakikati anlama yeri gérmeyenler, diinya
hayatinin ¢ikarina esir olur giderler.

Diinya hayatina esir olanlar, kendi ¢ikarlari icin yasarlar.

Onlar paraya, mala, sohrete, liiks yasama esirdirler.

Bunlarin hepsi aklin hakikati diislinmesine engel olur.

AKklini yaratilisin hakikatlerinden uzaklastirip, diinya ¢ikarina
esir olanlarin idrak ve anlayislar1 hakikati anlamaya kapahdir.

Gurur, kibir, zalimlik iginde olan kimsenin idrak ve diistin-
cesi kapahdir.

383



Her tiirlii ille ben egosu, kibir hakikat yolunda engeldir.

Araf Siresi 100. ayette; “zunibihim ve natbeu ala kul{bi-
him” belirtildigi gibi her tiirlti giinah, kalbleri yani idrak ve kav-
rayislari kapatacaktir.

Tim Kamil insanlar; ego, gurur, kibir zalimlik icinde yasa-
maya giinah demislerdir.

Giinah denilen sey, bizi Hakk ve hakikatten uzaklastiran,
batil olan her tiirlii bilgi, duygu ve diisiincedir.

Zerre kadar da olsa zuliim yapan, dedikodu yapan, kotii-
liikk yapanin idrak ve anlayisi Allah'1 anlamaktan uzaklasacaktir.

Allah’a teslimiyet icinde olanin, kalbi ortiili olmaz.

Allah’a yol bulabilmek i¢in, akil ve goniil temiz olmahdir.

Tiim Kamil kimseler; “Allah’in hakikatlerine ¢ocuk safliginda
olanlar eriseceklerdir” demislerdir.

Ey kardesim!

Cocuk safliginda bir goniile ulastiginda, ilim sana kapilar
acacaktir.

Gonil kirliligin temizlendigi zaman, sana nice liituflar su-
nulacaktir.

Bil ki anneden dogan cocuk en safligiyla tertemiz bir go-
niile sahiptir.

O bebekte hi¢ ayrimcilik yoktur.

Gurur kibir yoktur.

Yalan nedir bilmez.

Dedikodu hi¢ bilmez.

Inang ayrimi, millet ayrimi, renk ayrimy, cinsiyet ayrim yoktur.

Onun gonlii tertemizdir.

En saf haliyle esyay1 anlamak icin bakar.

“Anne bu ne, baba bu ne” diyerek, esyanin hakikatini anla-
maya ¢alisir.

Zaten beyin bize bunun i¢in bahsedilmedi mi?

384



Hazreti Muhammed'’in duasi; “Allah’im bana esyanin haki-
katini 6gret” degil miydi?

Insan hakikati anlamak i¢in temiz olmasi gerekmez miydi?

Insan varhiga en temiz géniille bakmal degil miydi?

Ey kardesim!

Bil ki sana engel olan seyler, senin kendi takintilarindir.

Hala gegmiste yasadigin bir seye olan 6fken varsa...

Hala gecmiste yasadigin aldanma ya da aldatmalara taki-
lip kalmissan...

Hala gecmiste olan seylere ahlarin vahlarin varsa...

Hala gegmiste yasiyorsan, gelecege bakamiyorsan...

Hala diinyaya esir isen...

Hala ofkene, hiddetine, kavgana, kii¢lik gormene, kendini
biiylik gormene esir isen...

Hala kendi inancini, ibadetini, ibadethaneni, milletini, bii-
ylk goriiyorsan, bagkalarini kafir goériiyorsan...

Hala ayrimciliklar, ikilikler, dedikodular icinde isen...

Hala ilimden, fenden, irfandan uzak bir halde yasiyorsan,
hurafelerle oyalaniyor, asilsiz seylere inaniyorsan...

Hala kisileri makamlarina gore ayiriyorsan, ¢ikarin icin ki-
silere yaklasiyorsan...

Hala yaratilan varliga hor bakiyorsan, ayrimcilik icinde ba-
kiyorsan...

Hala sevgi dedigin sey, senin ¢ikarin ise...

Bil ki sana engel olan senin kendi takintilarindir.

Tiim bunlari terk et.

Tim bunlardan uzak dur.

Aklin1 ve gonliinii tim bunlardan temizle.

Eger cocuk safligina erisebilirsen;

Bil ki ilim sana kapilar acacaktir.

385



Merak ettigin tlim sorularin cevaplar: zaman i¢cinde sana
gelecektir.

Cevaplar gelmeye basladiginda huzur da gelecektir.

Cevaplar gelmeye basladiginda eger eski hallerinden birine
donersen, bil ki kap1 kapanacaktir.

Dondiigiin eski halden pisman olur, tévbe eder, samimi olur-
san bil ki kapilar tekrar acilacaktir.

Bil ki temiz, samimi goniil, hakikate agilan kapidir.

Bil ki ¢ocuk safligini tasiyan goniil, nice liituflara kapi acar.

386



108-
agralsy ago ol o Al aoda (oal) Gl f
Gl 2a Sl 2a Lialls

Uldikellezine tabealldhu ala kuliibihim ve
semihim ve ebsdarihim ve uldike humul gdfiliin

Ulaike ellezine : Iste onlar, o kimseler,

Tabe Allah : Miihiir, kapanma, Allah

AlA kulbi-him : Kalblerinin tizerini, kdlblerini, onlar,
Ve semi-him : Onlarin isitme hassalari, anlamak,
Ve ebsar him : GOrme, basiret, onlar,

Ve ulaike hum : Iste onlar,

El gafiliin : Gafil, uyanik olmayan, dikkatsiz,

Meadli: “Iste onlarin kalbleri ve onlarin isitmeleri ve onlarin
basiretleri Allah’t anlamaya karst kapalidir ve iste onlar bir gaf-
let icinde olanlardir.”

illa ben egosunda yasayanlarin kalbleri miihiirliidiir.

Bu miihrii kirmak icin tevbe edilmelidir.

Gaflet icinde yasayanlarin kalbleri, isitmeleri, gormeleri es-
yanin sliret boyutuna yoneliktir.

Gaflet, kendinin ve cevresinin farkinda olmayan, bos bulunma,
dikkatsizlik, dalginlik, aldanma, yanilmak, kanmak demektir.

Igfal kelimesi de buradan gelir.

Beni igfal etti; “beni tuzaga diisiirdii, beni kandirdi, beni al-
datti, beni gaflete diisiirdii” demektir.

Gafil kimse, kendine benlik isnat eder, yaraticiy1 tanimaz,
her varligin siretini gorir, siretini gormez.

387



Varligin esya boyutunda kalir, hakikatini goremez.
Gafil kimse, Allah hakikatinden uzaktir.

Kendi bedenini kendinin zanneder, sahibin kim oldugunun
idrakinden uzaktir.

Ayette belirtildigi gibi; “Bizi anlamaktan gafil olanlara ve heva-
larina uyanlara ve hiikiimleri umursamaz davrananlara uyma.”

Gaflet icinde olan kimse, Allah’t anlamaktan uzaktir.

Hevasinin pesindedir, yani sahsi ¢ikarlarinin pesindedir.

Varliktaki ilahi hiikiimleri anlamaktan uzaktir.

Gafletten kurtulmanin yolu, nefsine yani kendine arif olmaktir.

Gaflet igcinde olanlarla bir arada olmak, kisiyi de gaflete dii-
stirecektir.

Kehf Shresi 28: “Nefsini tanimada sabirl ol. Sabah, aksam
varligin i¢ yiiziinii anlamak isteyip, Rablerine yonelen kimse-
lerle beraber ol. Sen bakisini1 hakikatten dondiirme. Yasamla-
rinda cikar pesinde olanlardan olma. Kalblerindeki zikrimizi
anlayamayanlara, Bizi anlamaktan gafil olanlara ve hevalarina
uyanlara ve hiiklimleri umursamaz davrananlara uyma.”

Insan gafletten kurtulmak icin gayret etmelidir.

Kisinin gafletten kurtulusu, kendini tanimakla ve Allah’a sa-
hit olmakla miimkiin olur.

Kisi bilmelidir ki, kendi enfiisi boyutu tiim sorularin cevap-
larinin oldugu yerdir.

Resil, Nebi dedigimiz gonil erleri, kendilerinin ve varligin
enfiisi sistemi olan mana dleminden akan vahiyle bilgilendiler.

Kendini bil 6gretisi; kisinin aradig1 hakikatlerin kendinde
oldugunun bildirilmesidir.

Yunus Emre:

{lim ilim bilmektir

[lim kendin bilmektir

Sen kendini bilmezsen

388



Ya nice okumaktir.

Hace-Hoca Bektasi Veli:

Dervislik hirkada tacta degildir,

Hararet nardadir, sagta degil,

Her ne arar isen kendinde ara

Kudiis’'te, Mekke'de Hac’da degildir.

Kur’an “Oku” ile baslar.

Yani “Kendini oku” yani “kendini bil”

Viicd HakK'in evidir, insanin o eve adim atabilmesi i¢in,
oncelikle edep icinde olmasi gerekir.

Gaflet; kendini bilmeyen, Allah’t tanimayan, ¢evresinin far-
kinda olmayan, olaylarin akisini okuyamayan kimsedir.

0 kimseler agizlarindan ¢ikan sozlerin nereye gidecegini
bilmezler.

Onlar dedikodu yaparak nasil bir kétiiliige yol actiklarinin
farkinda degillerdir.

Onlar kendi egolari icin yasarken, ¢evresinde ihtiyag sahip-
lerini gdrmezler.

Onlar ¢evresinde olup bitenin farkinda degillerdir.

Onlar yaratilisin hikmetlerini anlamaktan uzaktirlar.

Onlar kelimelerin tasidigl manalar1 anlamaktan uzaktirlar.

Onlar distiinmekten, tefekkiir etmekten uzaktirlar.

Onlar dinyada kendi ¢ikarlari icin kosarlar.

Onlar ibadetlerini kendi ¢ikarlari i¢in yaparlar, ubudiyet su-
urundan uzaktirlar.

Iste gaflet, farkinda olmamaktir; idrakten, anlamaktan uzak
olmaktir, gormekten, isitmekten uzak olmaktir.

Varligin stiretini goriip siretini gormeyen kisi gafil kisidir.

Allah’'1 anlamaktan uzak olan kisi gafil kisidir.

Ayette belirtildigi gibi “tabe Allah ala kuliibihim” onlarin
kalbleri Allah’t anlamaya kapalidir.

389



109-

Ol 503N T an Y

Ld cereme ennehum fil dhireti humul hdsirin

La cereme : Stiphesiz, siiphe yok,
Enne hum : Olur, onlar oldugunda,
Fi el dhireti hum : Sonunda, onlar,

El hasirtin : Hiisran, kayipta olan,

Meali: “Stiphesiz onlar sonunda da kayipta olanlardir.”

Kalbleri Allah’1t anlamaya kapali olanlar, yasamin sirrina er-
mekten uzaktirlar.

Onlarin hayati bir kayip icinde gelir gecer.
Cocuk en safligiyla dogar,

Fakat anne baba, yaptiklari, séyledikleri ile cocugun terte-
miz diislincelerini kirletmeye baslarlar.

Her ¢ocuk annenin babanin duygu ve diistincelerini takip eder.

Bir toplumun en 6nemli meselesi ¢ocuk yetistirmektir.

Cocuklarini ilim ve edeb lizere yetistiren toplumlar, mut-
laka kalkinirlar ve huzur icinde yasarlar.

Eskiden ¢ocuklar iki yaslarina geldiginde, siitannelerine
teslim edilirlerdi.

Siitanne, meme emziren anne demek degildir.

[lim ve edeb 6greten KAmil kimselerdir.

Kamil kimselere teslim edilen ¢cocuklar, her alanda adim
adim yetistirilirler.

Cocuklara, dinlemeyi, diistinmeyi, arastirmayi, kesfetmeyi,
icadlar yapmay1 dgretmislerdir.

390



Yaratilis1 anlamanin yolunu gosterirler.

IImi degerlerle hareket etmenin dnemini 6gretirler.
Cevresine saygili davranmay 6gretirler.

Kamil kimseler ¢ocuklari asla korkuya dayali yetistirmezler.

Clinkl onlar bilirler ki korku, beynin diisiince sisteminin
ontinde en biiyiik engeldir.

Seytanin, yani kotiiliik, zultim iireten sistemin beslendigi
tek sey korkudur.

Korku kisiyi gerceklerden uzaklastirir, diisiinmez eder.
Korku hiisrana siirtikler.

Sevgi ise, anlamaya yonlendirir.

Kamil insanlar daha ¢ok ilahi sevgiyi goniillere islemislerdir.

Korkusuzca arastiran her ¢ocuk, hakikatleri en ince deta-
yimna kadar anlayacaktir.

Ama Korku; diistinmenin, arastirmanin, anlamanin éniinde
en biiylk engeldir.

Clinkii korkuyla gelen beynin kimyasal salgilamasi, diistin-
meye perde olur.

Asilsiz, batil, korkulara dayali bilgilerle cocuklarin beyni
zehirlenir.

Kamil insanlar asla bunlari yapmazlar.

391



110-

sho{ A e TR I AL
51518 e aay (ge ) g oale Gpall Gy o) 5
e @ om ALY o @ @0 s § s
Ay Hssal Bash e &l () 15 la’y ) saals
Summe inne rabbeke lillezine hdcerit min badi
mad futinii summe cdhedii ve saberi inne
rabbeke min ba’diha le gafiirun rahim

Summe inne rabb ke : Sonra, muhakkak, rabbin, bedeninin
sahibi,

Li ellezine haceru : O kimseler i¢in, gog, hicret, yolculuk
eden,

Min badi ma futine : Den sonra, eziyet, zuliim, sonra,

Summe cahedl : Sonra, miicadele, hakikatleri anlamak
icin gayret,

Ve sabur : Sabir, beklemek,

Inne rabbeke min badi ha : Muhakkak, Rabbin, ondan sonra,

Le gafiir : Elbette, magfiret eden, temizleyen,

Rahim : Varlig1 6zlinden var eden,

Meali: “Sonra muhakkak ki Rabbin, eziyet gérseler dahi ha-
kikatler icin yolculuk eden kimselere hakikatleri anlamada gay-
ret ve sabir verendir. Muhakkak ki Rabbin magfiret edendir, var-
lig1 6ziinden var edendir.”

Burada gecen Rabb ayetini inceleyelim.

Toplumda Rabb, Allah inceligi pek bilinmez.

Toplumda, Rabb, Allah ayni anlamda kullanilir.

Aynidir ama bir incelik vardir.

Bedenler boyutunda Allah esmasi Rabb kelimesiyle ifade edilir.

392



Tiim bedenlerin birligi boyutunda Allah kelimesi kullanilir.
Bir bedendeki Allah boyutu Rabb’dir.

Tim bedenlerin tek sahibi Allah'tir.

Yani damladaki derya Rabb’dir.

Rabbini bilen, yani kendi viicGdunu tutan zati bilen tiim
varlif1 tutan tek zati1 anlayacaktir.

Tiim alemlerin sahibi Allah’tir, Allah’in bir viiciddaki sa-
hipligi Rabb’dir.

Her viictidu tutan Allah’in viicid boyutundaki karsiligi
Rabb’dir.

Hakikati anlamak isteyen kimseler, ¢evreleri tarafindan
eziyet gorseler de onlar hakikati arastirmaktan vazge¢mezler.

Inang topluluklari soru sorulmasini, arastirilmasini istemezler.

Onlar sadece kuru kuruya teslimiyet beklerler.

Hep “soru sorma dinden ¢ikarsin” diye korkuturlar.

“Allah hakkinda sorma, din hakkinda sorma” diye korkuturlar.

Oysa diistinmenin, anlamanin yolu, sormaktan gecer.

Kur’an’da “Yeselune” sorarlar, arastirirlar ayetleri vardir.

Ogrenmenin yolu soru sormaktan geger.

Anlamanin yolu soru sormaktan gecer.

Tanimak, anlamak, idrak etmek i¢in soru sormak gerekir.

Esyanin hakikatine erismek i¢in soru sorulmalidir.

“Yeselune ke-sana sorarlar” Bakara Slresi 189-215-217-
219-220-222-273

Bakara Stresi 273: “La yesel(inen nase ilhafa”

Meali: “Insanlar rahatsiz edecek sekilde, bilmislik taslayip
soru sormayin.”

Merak, 6grenmek istegi, tanima istegi, iletisim kurma istegi.
Bir seyi 6grenmek icin soru sorulur.

Sorular sayesinde maddenin olusumunu, tanimi, ne ise ya-
radigini anlariz.

393



Sorular sayesinde bir olay1 net olarak anlamaya calisiriz.

Bilmediginiz bir konuyu sorup arastirmak, hakikati anlama
duygusu olanlarda gorilir.

Insan her zaman Rabbine teslimiyet icinde olmahdir.

“Rabbin, eziyet gorseler dahi hakikatler i¢in yolculuk eden
kimselere hakikatleri anlamada gayret ve sabir verendir” aye-
tinde hakikatler icin yolculuk edenlerin goniillerine gayret ve
sabir litfedilir diye bildirilir.

Hakikatler icin gece glindiiz kosanlar Allah’in magfiretine
erismis kimselerdir.

O kimselerin gonlii ilahi agkla sarihidir.

Allah aski gonliine diisen kimseler, eziyet gorseler de ha-
kikat yolunda, hakikati anlamak ve anlatmak icin bir gayret
icinde olurlar.

394



111-
K a5t Gl 2 sl ki IR 6 5
L:J }”.iy(‘;ﬁjj ..S// L&A; T

Yevme teti kullu nefsin tucadilu an nefsiha ve
tuveffa kullu nefsin md amilet ve hum Id yuzlemiin

Yevme teti : Giin, zaman, vakit, gelir,

Kullu nefsin : Biitiin nefsler, kisiler, herkes,

Tucadilu : Miicadele eder, gayret gosterir,

An nefsi ha : Kendi nefsi icin, kendisi icin,

Ve tuveffa : Kaybolan, teslim olan, tam 6denir, vefa,
karsilik,

Kull nefsin : Biitlin nefsler, herkes,

Ma amilet : Yaptiklari seyler,

Ve hum ld yuzlemiine : Onlar, yok, zulmedilmezler, haksizlik,

Meali: “Giin gelir herkes kendisi icin bir miicadele icine gi-
rer ve herkes yaptiklari seylerin karsiligini alir ve onlara hak-
sizlik edilmez.”

Yasam insana bahsedilen bir armagandir

Insan yasamda kendisi icin gayret icinde olur.

Rizki icin calisir emek verir.

Insan samimi, diiriistce calismahdir.

Insan kendisi ve ailesi i¢in alninin teriyle calisip kazanmalidir:

Haram yememelidir, haram igmemelidir, haram kazanma-
malidir.

Kazandig1 helal olmalidir.

Insan ne yaparsa mutlaka karsiligin1 bulacaktir.

395



Burada gecen nefs kelimesi, kisinin kendi bedenidir, ken-
disidir.

Simdji, nefs konusunu Kur’an acisindan incelemeye calisalim.

Kur’an’da nefs kelimesi yaklasik 300 yerde gecer.

Inang¢ gruplarinda, nefs hakkinda anlatilan bilgileri ince-
leyelim.

Inan¢ gruplarinda nefsi, hep kétiiliik iiretir diye 6grettiler.

Meallerde “nefsinizi 6ldiriin” ayeti var dediler.

Boyle bir meal terctimesi dogru olabilir mi? Bakara Stiresi 54

Hep, nefsi kotiilemek, nefsi asagilamak sart diye 6grettiler.

Nefsi her zaman, seytandir diye 6grettiler.

Hatta bazi kayitlarda yazili olan; nefs seytandan daha teh-
likelidir, bilgilerini dogru kabul edip, orada burada anlattilar.

Nefsin gercek anlami yerine, nefse atilan iftiralar1 dogru kabul
ettikleri icin, nefs hakikatinin anlasilmasinin 6ntinii kapadilar.

Nefs nedir?

Nefs toplumda ne anlamda anlasilir?

Nefs neden bir diisman olarak gosterilir?

Nefsin Kur’an acgisindan anlami nedir?

“Tek nefisten yarattim” ayetinden isaret edilen incelik nedir?

Nefsi idrak etmek mi, nefse diisman olmak mi gerekir?

Inan¢ gruplarinda hep séyle anlatilir:

Nefsi her zaman asagilamak gerekir.

Nefsi her zaman koétiilemek gerekir.

Nefse zulmetmek gerekir.

Nefsi terbiye etmek gerekir.

Nefs firavundur.

Nefs seytandir.

Nefs Allah'in diismanidir.

Nefs kotiiliglin kaynagidir.

Nefs kotiligl emreder.

396



Bazi bilgiler de soyledir:

Nefsinize zulmetmeyin.

Nefsini bilen kendini bilir.

Her nefs 6liimi tadacaktir.

Nefsiniz sizin binek atinizdir, ona iyi bakin.
Nefs sizin 6z varliginizdir.

Bu tutarsizliklar nereden geliyor olabilir?
Gergekten nefs kotii midiir?

Nefs, bizim en biiyiik diismanimiz midir?

Birileri boyle soylliyor, bazi kitaplarda boyle yaziyor diye,
dogru olarak mi1 inanmaly1z?

Evet, nefs konusunu diisiinmeden, arastirmadan boyle soy-
lenenlere inanirsak, nefs hakikatini layikiyla anlayamayiz.

Nefs, enfis, niifiis, nefes, nefais, enfes, nas, nisa, ayni kok-
ten gelen kelimelerdir.

Nefs; maya, cevher, asil, hayat, kisi, kisinin bedeni, kisinin
0z varligy, bir seyin ta kendisi gibi anlamlara gelir.

Kur’an’'da nefs, bize anlatildig1 gibi tarif edilmiyor.

Hepimizin tek nefisten yaratildig1 bildiriliyor.

Nefs, kisinin kendisidir, 6z varligidir, bedenidir, diye bildirilir.

Nisa Stresi 1: “Ellezi halakakum min nefsin vahidet.”

Ellez1 halaka kum : O Ki, sizi yaratt, var etti,

Min nefsin vihidet : Nefs, 6z varliginiz, kisi, beden, tek, bir,

Meali: “Ki O’dur sizi tek nefisten halk eden.”

Kur’ant inceledigimizde, hepimizin tek nefisten halk edil-
digi bilgisine rastlariz.

Bir tohumdan aciga ¢ikan tek filizden dallar ve yaprakla-
rin olustugu gibi, hepimiz tek 6zden sekillendik, bedenlendik.

Iste nefs her varhigin beden yéniidiir.

Nefs, rithun ten elbisesi giymis boyutudur.

397



Nefs, kisinin 6z varhgidir.

Nefs, tiim tecellilerin kaynagidir.

Nefs, uflenen rih sirridir.

Nefs, bizzat Hakk’in kendisidir.

Nefs, rithun canlanmasi sonucu stirete doniisen boyuttur.
Nefs, climle varligin, tasidig: viicid boyutudur.

Nefes, nefs kelimesinden gelir.

Nefes, Allah’'in bir bedende, kendini gosterdigi en gtizel isa-
rettir.

Nefs, Allah'in kendini zahir eyledigi boyuttur.

Nefs kisinin 6z bedenidir, kendisidir.

Insan nefsine arif olmalidir, yani kendini bilmelidir.

“Herkes yaptiklari seylerin karsiligini alir ve onlara hak-
sizlik edilmez” dyette belirtildigi gibi insan ne yaparsa bir se-
kilde karsiligini alir.

Zerre kadar kotiiliik yapan mutlaka yaptiginin karsiligini alir.

Zerre kadar iyilik yapan yaptiginin karsihigini alir.

Zilzal Siresi 7-8: “Fe men yamel miskale zerretin hayren
yereh ve men yamel miskale zerretin serren yereh.”

Meali: “Artik kim, zerre kadar iyilik yaparsa onun karsiligini
goriir ve kim, zerre kadar ser yaparsa onun karsiligini gorir.”

Birine kotiiliik yapan, hakkini yiyen, iftira atan, asla kurtu-
lacagini sanmasin.

Muhakkak ki karsiligini gortir; Allah onun viiciidundan hiik-
miuinu gosterir.

Kim birine iyilik yaparsa, o da kendi viicidunda karsiligini
aninda bulur.

Furkan Siresi 19: “Sizlerden kim, birine haksizlik ederse,
o biiylik bir azabin i¢inde kalir”

Birine kotiiliik yapan kisinin, viicidunda kimyasal dalga-
lanma degisir.

398



Hiicreleri farkli ¢alisir, beyin farkl ¢alisir.

Birine kotiiliik yapan, haksizlik yapan, iftira atan, arkasin-
dan konusan, toplumda bir kisiyi asagilayan, yani zalimlik icinde
olan kisinin, viicGdundaki heyecan, mutluluk hormonlar: dedi-
gimiz, “Adrenalin, Endorfin, Serotonin, Dopamin” gibi hormon-
larin salgilanmasi degisir.

Insan giizel seyler yaptiginda, bu hormonlarin salgisi artar.

Kotii seyler yaptiginda da, bu hormonlarin salgis1 azalir.

lyi seyler yapan insanlar, bu hormonlar sayesinde mutlu,
huzurlu, sevgi dolu olur.

Viicld, kisi ne yaparsa yapsin aninda gerekli karsilig1 verir.

Bu karsilik kisinin yasantisinda kendini belli eder.

Huzura kavusmanin tek yolu, salih amelde, iyi insan olmaktir.

Huzursuzlugun yolu, kotli amelde, zararh kisi olmaktir.

399



P
5 @

112-

Lol Lnadad 30 E0K 3578 D 4l oy
8158 all a8 & 0K o 1325 G5
Osniia 158 Ly il g A1) G A1)

Ve daraballdhu meselen karyeten kdnet dmineten

mutmainneten yetiha rizkuha ragaden min kulli
mekdnin fe keferet bi enumillahi fe ezdkahalldhu
libasel ciii vel havfi bima kdni yasnaiin

Ve darabe Alldh
Mesele karyet
Kanet amineten
Mutmainnet

Yeti ha

Rizku ha ragaden

Min kulli mekanin

Fe keferet

Bi enumi Allah
Fe ezdka-ha Allah
Libas

El cai

Ve el havfi

Bima kani yasnaiin

: Vurgu, 6rnek, agiklamak, Allah,

: Misal, sehir, belde, koy

: Oldu, emin olunan yer,

: Mutmain, giivenli,

: Ona gelir,

: Rizik, fayda, rahat, bol, pek giizel,

: her yerden, biitiin mekanlardan, biitiin
varliktan,

: Sonrada, hakikatleri orten,
gormemezlikten gelen,

: Nimet, Allah

: Tatmak, hissiyat, o halde kalmak, Allah
: Elbise, suret,

: Siipheli, a¢lik, mutmainsiz, doyumsuz,
: Korku, cekinmek, tedirginlik,

: Sebebiyle, seyler, oldu, yapiyorlar,

Meali: “Allah bir beldede yasayanlarin misalini vurgular: Orasi
gtivenli, emin olunan bir yer, her yerden oraya giizelce riziklar

400



gelir. Sonra da Allah’in nimetlerini gérmemezlikten gelip érter-
ler. Béylece onlar orada Allah’a karsi suretlerde kalirlar, mut-
mainsizlik icinde olurlar ve yaptiklari seyler sebebiyle korku-
larda kalirlar”

Diiriist, adaletli, erdemli kisilerin yasadig1 yerler, emin olu-
nan yerlerdir, huzur icinde yasanilacak yerlerdir.

Kamil insanlarin yasadigi yerler, tefekkiiriin ¢ok oldugu
yerlerdir.

Onlarin yasadigi yerlerde ilim1 kesifler vardir.

Insanlarin yasamlarinin daha rahat olmasi icin nice icat-
lar yapilir.

Kamil insanlar Allah’in riziklarindan siikiir i¢inde fayda-

lanirlar.
Ve bunu topluma 6gretirler.
Onlarin yasadig1 yerlerde ehil insanlar yetistirilir ve her
makam ehline verilir.
Ehli olmayana makam sunmak, yozlasmayi ve yikimi getirir.
Kur’an bizlere neden “emaneti ehline verin” uyarisi yapmistir?
Emaneti ehline vermesek ne olur, verirsek ne olur?
Emanet ehline verilmelidir.

Emanet ehline verilmezse, yozlasma olur ve sonucta yi-
kim olur.

Ehil kisi kimdir, emanet nedir?

Ehil kisi olabilmek i¢gin muhakkak ki, ilme ve edebe dayal
bir egitimden gecmek gerekir.

Emanet, konusuna emin olan kisilere teslim edilir.

Emanet ise, emin olunacak kisiye birakilacak olan gorevdir,
sorumluluktur, ilahi bilgilerdir.

Emin olunacak kisi, glivenilir kisidir.

401



Devlet islerinde, ya da 6zel sektorde, ya da bir egitim yo-
lunda, sosyal alanda, nerede olursa olsun, ehil olmayan kisilere
gorev verilirse, o kurum batmaya mahkumdur.

Hakikat yolunda da gorev, hakikatlere ehil olan, edeb icinde
yasayan kimseye verilir.

Nisa Stresi 58: “Innallahe yemurukum en tuedd(ll emanati
ila ehliha”

Meali: “Allah’in size hiikmiidiir: Emanetleri sadece ehline
verin.”

Hazreti Muhammed bu ayeti; “emaneti ehline vermezseniz
kiyameti bekleyin” diye serh aciklamistir.

Buradaki kiyametten maksat, yozlasma ve yikimdir.

Bir sohbet sirasinda biri Hazreti Muhammed’e sordu:

- Kiyamet ne zaman kopacak?

- O kiyameti soran nerede? dedi Hazreti Muhammed.

- O kisi: Iste ben, ey Allah’in Resilii, dedi.

- Emanet zayi oldugu zaman kiyameti bekle, buyurdu.

O Kkisi tekrar sordu: Emanetin zayi olmasi nasil olur?

Bunun tizerine Hazreti Muhammed: “Ehil olmayan kimse-
lere gorev verildigi zaman kiyameti bekle, buyurdu.”

Hazreti Muhammed bizlere; yozlasmanin ve yikimin bas-
langici, emanete ihanet etmek ve emaneti ehline vermemek-
tir, uyarisini yapiyor.

Ister devlet olsun, ister herhangi kurum olsun, sosyal alanda
sorumluluk alani olan her sey olsun, o isin basina ehil olmayani
getirirseniz, isler aksar ve o kurum batmaya baslar.

Ehil olan kimse konusuna vakif olandir,

Konusuna vakif olani degil, vakif olmayani getirirseniz, sonu
baslatmissiniz demektir.

Ehil kisi; hangi alanda olursa olsun ilme dayali derin bir
egitimden gecen kisidir.

402



Emaneti ehil olmayan kisilere birakirsak, onlar da ehil ol-
mayan Kisilere gorev verirler.

Kur’an’da bizlere ¢ok giizel bir uyar1 yapilmistir.

“Emaneti ehil olmayan kimselere vermeyin” diye.

Bir ¢ocuk kii¢likten ilimle tanismali ve ilme edebe gore ha-
reket etmelidir.

Kisinin inanci, cinsiyeti, etnik kimligi farkl olabilir, fakat
konusuna ehil ise ve bir edep icinde ise o kisiye gorev verilir.

Eger siyaset kanaliyla, yani bu benim partimden bu benim
cemaatimden diyerek kurumlarin basina ehil olmayan kisiler
gecirilirse, o lilke batar gider.

Emanet; eminlik kokiinden gelir.

Konusuna ilmi olarak vakif olan, hakk tizere, adalet lizere
hareket eden kimseler giivenilir kimselerdir.

Iste o giivenilir olan kimselere teslim edilen seye “ema-
net” denir.

Ehil-Ehl; Kamil olan, erdemli olan, uzman, konusuna sahip
olan, aile, usta, konusuna miitehassis, ehliyet sahibi, dost gibi
anlamlara gelir.

Konusuna ehil olmayan kisiye emanet teslim edilmez.

Yani Doktor olmayan kisiye hasta emanet edilmez.

Usta olmayan Kisiye, cirak verilmez.

Ehil olacak olan kisi, hem konusuna vakif olmalidir, hem
de ahlakli olmalidir.

Bir konuya ehil olabilmek i¢in makam makam egitimden
gecilir.

Bir konuya ehil olma yolunda; ilim, edeb, adalet, diiristliik,
ihlas, tevazi sarttir.

Ehil olan;

Diristtir, hakk yemez, riisvet yemez, insan kayirmaz.

403



Insanlarin kuyusunu kazmaz, insanlarin malina irzina goz
dikmez.

Calmaz, ¢irpmaz, yakinlarini zengin etme derdine diismez.

Insanlari inanglarina gére ayirmaz, cinsiyet ayrimi yapmaz.

Onun tek derdi vardir, oda bulundugu makamda diiriistce
calismaktir.

Hakikat yolunda ise emanet, Kamil olan kimseye verilir.

Ona Miirsid-i Kamil denilir.

Mirsid-i Kamilin gorevi, Allah'in bilinmesi i¢in ilmi bilgi-
ler teblig etmektir.

0 da ihlasla, edeb icinde, tevazil icinde gorevini yapar.

Hakikatin bilgilerini, gonlii ve akli temiz olanlara istidatla-
rina gore agiklar.

Kamil insanlarin yasadig1 beldeler, irfaniyetin tecelli ettigi
yerlerdir.

Diinya hayatinin ¢ikarina esir olanlar, egosuna teslim olan-
lar ise, doyumsuzluk, mutmainsizlik icinde yasarlar.

Hakk’tan hakikatten uzak olanlar amaci, maksadi, diinya
hayatinin ¢ikarlaridir.

Onlar para, mal, miilk, eglence, sohret, kin, nefret, hor gérme
gibi alanlara esir olmuslardir.

Tiim bunlardan kurtulmanin yolu génliinii Hakk’a rabita
etmekten gecer.

404



113-

- Fa

eﬁhboy&ayad}ajehgbdﬂj
Osalds by LIS

Ve lekad cdehum resiilun minhum fe kezzebiihu
fe ehazehumul azdbu ve hum zalimiin

Ve lekad cae hum : Andolsun, gercek, onlara geldi, sunuldu,

Resll minhum : Resil, hakikatleri gdsteren, onlardan,

Fe kezzebl-hu : Fakat, onu yalanladilar,

Fe ehaze hum el azdbu : Boylece onlari yakalady, sardj, aldi, azap,
sikinti,

Ve hum zalim{ine : Onlar, zalimler,

Medli: “Gergek su ki, onlarin icinden onlara hakikatleri gos-
teren biri geldi. Fakat onu yalanladilar, sonra da onlar cehaletin
stkintilarina sarildilar ve onlar zalimlerden oldular.”

Kamil insanlar, yasadig1 topluma hakikatleri anlatma gay-
retinde olmuslardir.

Kendi ¢ikarlari icin yasayanlar, her zaman Kamil insanlari
yalanlamislar ve onlara karsi toplumu kigskirtmaya calismislardir.

Icinde 6fke, kavga, hor gorme, kin, nefret, kigkirtma gibi
duygular tasiyorsa ayette belirtildigi gibi “hum zalim{(n” on-
lar zalimlerdir.

Kisinin kendi cehaleti sonrasi kendi diistiigii durum onun
cehennemi olur.

Ciinkii cahillik, ilimden uzak olmaktir, ilimden uzak olan
kendi cahilligiyle kendini yakar.

405



Cehaletin yakic atesi, kisiyi cehenneme diisiirecektir, ki-
siyi zalim edecektir.

Cehalet hali, hurafeler alanidir.

Kendini ytiice goriip kibre dlisme alanidir.

Cehalet hali, hakikati bilmekten uzak olmaktir.

Kisi kendi cehaletini bildiginde ona kapilar a¢ilacaktir.

Ama kisi kendi cehaletini bilemeyip, bir bilmislik, kibir
icinde oldugunda o kisi hakikate erisemeyecektir.

Cahillik hali kisiyi; bilmislik icine, yargilama igine, inatgci,
tartisan, kibirli, kendini biiylik géren, baskasina hor bakan, 6f-
keli, kavgaci hallere siirtikleyecektir.

Iste tiim bunlar cehennemin atesini tutusturan duygulardir.

Ve her kim bu duygulari, diisiinceleri tasiyorsa, o kisinin o
hali ona cehennem olacaktir.

0 kisi kendine ve ¢evresine zuliim edecektir.

Kisinin kendini, kibre, gurura diisiirmesi kendi zultim ate-
sinde kendini yakmasidir.

Kisinin kendini batil inan¢lara diisiirmesi, kendini atese at-
masidir.

Batil inanglarla hareket eden, atese diisecektir.

Yani her tiirlii cehalete siirtiklenecektir.

Kisinin icindeki her tiirli kotiiliige yol agan duygu ve dii-
siinceleri, onun kendini nara yani atege siirtiklemesidir.

Onun icin nar kelimesi, kisinin diistiigt ates halidir.

Nara diisen, nirdan uzaklasacaktir.

Nar hali cehennem, nir hali cennettir.

Allah’in nlirunu anlayamayan, nara diisecektir.

Toplumda Kamil insanlara saldiranlar, kendi cehalet ate-
sinde yasayanlardir.

Onlar toplumu da atese verirler farkina varmazlar.

Onlar gelecek nesillerin de yozlasmasina, zalimlesmesine
sebep olurlar.

406



114-

Al Eaans 1578005 Uil Yo Al 2885 L 1,8
505 ) 3K )

Fe kulit mimma razakakumulldhu halédlen tayyiben
veskurt nimetalldhi in kuntum iyydhu tabudiin

Fe kulu mimma : Bundan sonra, yiyin, beslenin, seyler,

Razaka kum Allah : Sizi riziklandirdi, faydalandirds,
nimet, Allah

Halalen tayyiben : Uygun, heldl olarak, temiz, giizel,

Veskuri : Stikredin, sahibine teslim etmek,

Nimete Alldh : Nimetler, Allah,

In kuntum iyya hu tabudin : Olduysaniz, yalniz ona, kul
oluyorsunuz,

Medli: “Bundan sonra Allah’in sizi riziklandirdigi seylerden,
glizelce uygun bir sekilde yararlanin ve yalniz O’nun kulu oldu-
gunuzu bilin, nimetlerin Allah’in oldugunu bilip, teslim edenler-
den olun.”

Insan topraktan gelen besinlerle beslenir, riziklanir.

Bu boliimde gecen “razaka” rezzak anlamindadir.

Rezzak, rizk kelimesinden gelir, rizik veren demektir.
Varliktaki sifatlar boyutu da rezzak esmasinin tecellisidir.

Her varligin beslenecegi bir rizki vardir, Allah “El Rezzak”
esmasiyla her varligi riziklandirir.

Her varligin, hayatlarini devam ettirebilmeleri icin ihtiyac-
lar1 vardir, iste bu ihtiyaglara rizik denir.

Rizki verene de “Rezzak” denir.

407



Rezzak; sadece maddi rizik veren demek degildir.

Varligin maddi ihtiyaclar1 vardir.

Ama insanin, hem maddi hem manevi ihtiyaglar: vardir.

Insana hakikatler yolunda, manevi riziklar vardir, bu ma-
nevi riziklar Allah’a ait olan makamlarinin sirlarinin agilmasidir.

Zariyat Stresi 58: “Innallahe huver rezzaku zul kuvvetil metin.”

Meili: “Muhakkak ki Allah; O’dur rizik veren, tiim varliktaki
kudretin sahibi, tiim varlig1 sapasaglam tutan.”

Bakara Siiresi 172: “Ya eyyuhallezine ament kul min tayyi-
bati ma razakndakum veskuri lillahi in kuntum iyyahu tabudiin.”

Meali: “Ey iman edenler! Size sundugumuz riziklardan gii-
zelce, uygun bir sekilde yararlanin ve varliginizin sahibinin Al-
lah oldugunu bilip teslim edin, sadece O'nun kulu oldugunuzu
anlayin.”

Kisi, kendine sunulan riziklari asla unutmamalidir.

0 nziklardan bedeninin fayda bulmasini hi¢ unutmamali ve
her an stikiir icinde olmalidir.

Kisi, bir 6l¢ti icinde beslenmelidir.

Asla bedenin isteginin disinda yiyip igmemelidir.

Olgiiyii yakalamali ve ona gore beslenmelidir.

Fazla yememeli, fazla icmemelidir.

Beden ac¢ susuz kaldig1 zaman, ac¢lik ve susuzluk hissi verir.

Yine bedenin, ne kadar yenilmeli, ne kadar i¢gilmeli, bir 6l-
clyle seslenisi vardir.

Bu seslenisi iyi duymaliyiz.

“Glizelce uygun bir sekilde yararlanin” ayetinde belirtildigi
gibi, bedene uygun bir bicimde beslenmeliyiz.

Insan kendi ihtiyaci icin topraktan, havadan, sudan, ates-
ten gelen nimetlerin riziklarin farkina varmali ve Allah’a siik-
ran icinde olmalidir.

Siikiir, bize sunulan nimetlerin farkina varmaktir.

408



Verilen nimetleri sunan kimdir?

Bunu bilmek, sahibine teslimiyet icinde olmak, minnettar-
ik icinde olmaktir.

Siikiir, Allah’a kul olmanin sirridir.

Kisinin beden boyutu, varlikta olan riziklardan faydalana-
rak yasamini devam ettirir.

Ama goniil boyutunun rizki ise, Allah'in hakikatlerine arif
olmakla haz bulur.

Insanin gonlii; kendi viictid evreninde yolculuk yapmak, sir-
lara sahit olmakla agilir.

Manevi riziklar, Allah’a ait olan, zikir, fiil, sifat, zat, riih, nir,
boyutlarini gérmekle acilir.

Manevi rizka erismek icin, kisinin edep sahibi olmasi gerekir.

Kisi, aklini1 ve gonliinii temizlerse, hakikatler ona acilacak-
tir, o Allah’in ulvl makamlarindan riziklanacaktir.

Bu boliimde gecen helal beslenmek ¢ok iyi anlagilmalidir.

Helal kelime olarak; uygun, yararli, faydal olan demektir.

Haram ise; zararli, yasak, tehlikeli demektir.

Maide Siresi 2: “Yesellineke ma za uhille lehum kul uhille
lekumut tayyibatu.”

Meali: “Kendilerine neyin helal oldugunu sana sorarlar. De
ki: Temiz, zararsiz olan seyler sizlere helaldir”

Maide Stresi 100: “Kul 1a yestevil habisu ve el tayyib.”

Meali: “De ki: Kotii zararh olanla, faydali temiz olan bir olmaz.”

Isra Stiresi 70: "Ve razaknahum minet tayyibati.”

Meali: “Tertemiz riziklar sunduk.”

Bu boliimde gecen “tayyib” kelimesi; tertemiz olan, berrak
olan, hos olan, giizel olan, zararsiz olan gibi anlamlara gelir.

Allah ciimle varliktan tiim giizelliklerini sunar.
Allah, “El Tayyib” esmasiyla, liit(iflarindan sonsuz giizellik-
lerini sunar.

409



Hirafeleri insanoglu iiretir, Allah ise ilmin derinliklerinde
tlim giizel seyleri kullarina bahseder.

El Tayyib kelimesi; A'raf Sliresi 32- 58-157-160, Nisa Siiresi
2-43, Maide Siresi 4-5-6-87-88-100, Sebe Siresi 15, Bakara Si-
resi 57-168-172-267 ve bir¢cok ayette gecer.

Allah “El Tayyib” esmasiyla her varli1 en giizel bir sekilde
sekillendirdi, sGiretlendirdi.

Gontil erleri, goniillerini, varliktaki giizelliklere dondiirtirler.

Nereye bakarlarsa baksinlar; varligin olusumundan gelisimine
ve yasam siireci boyunca giizelliklerle sarili oldugunu bilirler.

Varligin 6zii, Allah’in tecellileriyle doludur, Allah'in tecelli-
leri birbirinden giizel giizelliklerle doludur.

Gorebilene, duyabilene, bir ¢icekte de, 6ten bir kusun se-
sinde de muhtesem giizellikler vardir.

Allah'in giizellikleriyle bulusan kimseler, erdemli, ahlakl,
liretken kimselerdir.

Allah’in insana bahsettigi glizel duygulardan biri agktir.

Asik olan hep giizel bakar, giizel goriir, giizelle konusur.

Allah, tayyib esmasiyla her varliktan gilizelligini ifsa eder.

Hazreti Muhammed’in su s6zii ¢ok hostur: “Allah tayyibdir,
ancak tayyib olan hayri kabul eder” (Miislim, “Zekat”, 64; Tir-
mizi, “Tefsir” 3)

Allah’'in giizelliklerini insanoglu kirletmemelidir.

Allah insana akil bahsetmistir, o aklini hurafelerle kirletme-
melidir, hep ilim tizere diistinmelidir.

Allah insana goniil bahsetmistir, génltinde nefret, kin, kavga
tasimamalidir ve gonliint kirletmemelidir.

Gonliind tertemiz eylemeli, sevgi, heyecan, edep, irfan ta-
simalidir.

Allah insana nefes vermistir, o nefesi kirletmemelidir, o ne-
fesi rahmet lizere kullanmalidir.

Kendi aslini bilmek isteyen bir talebe, kamil bir kisiye varir.

410



Ve der ki: “Efendim! Ben kimim, aslim nedir, nereden gel-
dim, nereye gidiyorum, bu kainat nedir, Allah nedir, Allah var
midir, bunun gibi hakikatleri nasil 6grenebilirim.”

Kamil kisi der ki: “Once nefesini temizle. Bil ki hakikat yol-
culugu temiz nefesle yapilir”

Talebe der ki: “Efendim benim nefesim kirli midir?”

Evlat! Eger dedikodu yapip, birilerini ¢ekistiriyorsan,

Koti sozler ediyorsan,

Icinde kin, nefret, 6fke, hiddet, kavga varsa,

Birilerini 6viip, birilerine séviiyorsan,

Birilerinin hakkini yiyorsan,

Calip ¢irpiyorsan,

Birilerine ¢ikar amach yaklasiyorsan,

Kisilere sehvani duygu ile bakiyorsan,

Birileriyle alay ediyorsan,

Birilerini kii¢lik gériiyorsan, kendini biiytik goriiyorsan, bu
gibi duygular, eylemler icindeysen nefesin kirlidir evlat.

Nefesin kirliyse, bunlari yapma ve nefesini temizle.

Bil ki yol temiz nefesli olana agilir.

Kirli nefesle kap1 acilmaz.

Talebe der ki: “Evet efendim, anladim ki benim nefesim kirli-
dir. Bunlar1 yapmayacagim ve nefesimi temizlemeye c¢alisacagim.”

Evet evlat!

Aldigin hava, sana tertemiz sunulmakta, sen soludugun ne-
fesi tertemiz almaktasin.

Fakat nefesini verirken; icindeki tiim kott hali, duyguyu,
diistinceyi, nefesinle disari vermektesin.

Verdigin kirli nefesle bil ki ortama kotiiliik tohumlar: ek-
mektesin.

Cevrende olan kétiiliiklerin hepsi verdigin nefesteki akista
gizlidir.

411



Nefesini temizlersen, génliin temizlenir.

Gonliin temizlenirse, kendi viicidunun hakikatleri sana acilir.

Bil ki yol da sensin, yolcuda sensin.

Ve bil ki yol temiz nefesle gidilir.

Kendi enflisuna atacagin her goniil adimy, temiz nefesle atilir.

Evet evlat! Nefesin sirrina varirsan kendi aslina erersin.

Unutma ki yol da sensin yolcu da sensin, yol temiz nefesle
gidilir.

Evet, Hakikat yolculugu temiz nefesle yapilir.

Yol nefesle acilir.

Yol temiz nefesle gidilir.

Nisa Siresi 43: “Fe teyemmem saiden tayyiben femsehii
bi vucthikum.”

Meali: “O tertemiz huzur veren mutluluga ulasin. Bundan
boyle siz yiiziintizii hep temiz halde tutun.”

Allah’in giizelliginde, huzur vardir, mutluluk vardir, seving
vardir.

Allah’'in giizelligiyle yiizler giiler, gontller husu i¢indedir.

Yiiziinde tebessiim olan, giizelligi hissettiren kimsenin ver-
digi duygular ile, yiizii asik olan, karamsarlik veren, tedirginlik
hissettiren kimsenin verdigi duygular, hi¢bir olabilir mi?

Allah’in “El Tayyib” esmasi, varliktaki tiim giizelliklerin or-
tak adidir.

Her kusun farkli farkl otiisii, farkli farkli renkleri, farkl
farkli sekilleri birbirinden giizeldir.

Bu bitkiler i¢in de, ¢icekler icin de, insanlar icin de boyledir.
Bir suyun bile muhtesem bir giizelligi vardir.

Insan bir denize gittiginde o muhtesem suyu seyretmek-
ten kendini alamaz.

Bir bardak suyu i¢tiginde bile, bedeninde olusan muhtesem
giizel hissi kelimelerle anlatamaz.

412



Diinyaya gelen bir bebegi, seyredip de icinde giizel seyler
gecmeyen kimse var midir?

Dogay1 seyreden bir insanin i¢inde, giizel duygular olus-
maz mi?

Neden hafta sonu gelsin, dogaya gidelim, akan nehirleri go-
relim, 6ten kuslar1 dinleyelim, bir agacin gélgesinde oturalim
hissi vardir igimizde?

Clinki her viictd, Allah'in giizelliklerine akar hep.

Insanin viictidunu, giizel olan, giizelce olusturmustur ve in-
san o giizele kosar.

Allah glizeldir, her varliktan onun giizelligi yansir.

Gonli temiz olan, bu glizelliklerle ic¢ icedir.

Her insan, Allah’in “El Tayyib” esmasindan sekillenip gelmistir.
Her organin kendine gore giizellikleri vardir.

Insandaki gozler birbirinden giizeldir ve en giizel bir se-
kilde olusturulmustur.

Gonliinde “El Tayyib” esmasi tecelli eden kimseler:

Her varliga giizel bakarlar, her varliktaki giizellikleri gortirler.

Onlarin davranislari giizeldir, cevre iliskileri glizeldir.

Onlarin dillerinden hep giizel s6zler akar, diisiincelerinden
hep giizel seyler gecer.

Onlar, ¢evresinde olan olumsuzluklari, olumluya gevirirler.

Sikintisi olan kimselere giizel seyler hissettirirler.

Onlar giizel kimselerdir.

Onlar, Hazreti Muhammed’in evlatlaridir.

Bu boliimde gegen, “tabudun” abd kelimesinden gelir.

Abd, deryanin damlasina isaret eder.

Damla deryadan gelir ve deryaya aittir.

Damlanin kendine ait bir viiclidu yoktur, onun viictidu der-
yaya aittir.

Allah tiim her seyi kendi 6ziinden a¢iga ¢ikarmistir.

413



Agi1ga cikardig) her sey ona aittir ve ona baghdir.
Iste aciga ¢ikardig1 ve kendine bagl olan her sey onun ku-
ludur.

Her varlik “Abid” boyutudur.

Soyle diisiinelim; tohumdan aciga ¢ikan agac, her seyiyle
tohumun 6ziinden gelir ve o 0ze aittir.

Iste tiim varhkta, Allah’in éziinden gelir, Allah’a aittir.

El Abid esmasi, bu hakikate isaret eder.

Allah’'in kendinden agiga ¢ikardigi boyut sifatlar boyutudur,
her bir sifat “abd-kul” esmasiyla adlandirilir.

Kul-kdle; “a-b-d x= “ kelime kokiinden gelir.

ibadet de kelimesi “ 33be “ ayni1 kékten gelir.

Kur’an’da “abd kelimesi” yaklasik ii¢ yliz yerde gecer.

“Abd-kul”; her seyiyle sahibine bagli olan, her seyiyle birinin
hiikmii altinda olan, birine bagli olan, hizmet eden, kendine ait
hicbir seyi olmayan, efendisine bagli olan demektir.

Abd kelimesi, Allah’in hiikmii altinda olmak, Allah’a her se-
yiyle bagh olmak demektir.

Yani damlanin deryaya bagh olma durumu gibi.

Denizin damlalar1 denizden ayr1 degildir, deniz boyutuna
Allah dersek, damla boyutu “Abd-kul” boyutudur.

“Abd-kul” boyutu, “Muhammed” boyutudur.

Damla boyutuna Muhammed, derya boyutuna Allah denir.
Abd, ibadet diye de cevrilir.

Ibadetten maksat, her an kul olmanin suuruyla yagamaktir.

Kisi hem kendisinin, hem varligin Allah'in kulu oldugu su-
uruyla yasarsa buna ibadet denir.

Bu suurda yasayan baktig1 her varligin ardinda Allah’in zati
oldugunu bilir ve ne yaparsa yapsin bu suurla yapar.

Iste o zaman zerre kadar da olsa kibir i¢ine diismez, hicbir
varliga zarar veremez.

414



115-

Ly n il aals a3l 45l ale 25a W)
de Y3 £ e Slalal b g alll sl sl
A e alll Gl

Innema harreme aleykumul meytete veddeme ve lahmel
hinziri ve ma uhille li gayrilldhi bih fe menidturra gayre
bdgin ve la ddin fe innalldhe gafiirun rahim

Innema harem aleykum : Fakat, haram kildi, uygun degil, yasak,

size,

El meytete : Olii gibi olan, idraksizlik icinde olmak,

Ve el dem : Kan, kan dokiiciiliik, damla, nefes,

Ve lahme el hinziri : Kot diistinen, gaddar, zararli olan,
zararl hallerde olan,

Ve ma uhil li gayr : Dahil olmamak, bilmediginiz, halk, kisi,
baska, gayri,

Allah bihi : Allah, onu, ile, gore,

Fe men idturra : Kim, kimse, mecbur, zaruret,

Gayr1 bagin : Bile, baska, haddi agsmasin,

Ve 14 adin : Yok, tagkinlik, haksizlik, yok, donme,
haktan ayrilmadan,

Fe inne Allah : Muhakkak, Allah,

Gaflir rahim : Magfiret eden, bagislayan, 6ziinden var
eden,

Medli: “Hakikatlere karst bir idraksizlik icinde olmaniz ve
kan dokiicti olmaniz ve zararl hallerde olmaniz size uygun de-
gildir ve Allah’in hakikatlerinin disinda olmaniz uygun degildir.

415



Bundan sonra kim zarurette kalsa bile haddi asmasin ve haktan
ayrilmasin. Muhakkak ki Allah magfiret edendir, varligi éziin-
den var edendir.”

Meyt kelimesi, 6lii anlamindadir.

Burada 6liiden maksat, 6lii gibi olmak anlamindadir.

“Innema harreme aleykumul meytete-Allah size 6li gibi,
yani idraksizlik, suursuzluk icinde olmayi1 yasak kild1” ayeti
cok onemlidir.

Insan diri olmahdir, yani varhgin hakikatini bilen, suur
icinde olmalidir.

Insan 6lii gibi yasamamalidir.

Allah’1 bilmeli, tevekkiil icinde olmalhdir.

Insan kan dékiicii olmamahdir.

Kimseye saldirmamalidir.

Kur’an’da kan dokmek yasak edilmistir.

Bakara Stresi 84: “La tesfikine dimaekum-kan dokmeyin.”

En’am Stresi 151: “La taktul(n nefselleti harremallahu-bir
cana kiymayin ki onu Allah yasaklad1.”

Bakara Stresi 191: “El fitnetu eseddu minel katli-Fitne 6l-
diirmekten daha tehlikelidir”

Kur’an’da insanlhigin yararina muhtesem uyarilar vardir.
Kan dokmeyin.

Bir cana kiymayin.

Fitnelik yapmayn.

Fasiklik, bozgunculuk, ara bozuculuk yapmayin.
Dedikodu, ¢ekistirme yapmayin.

Alay etmeyin, hor bakmayin, kii¢iik gérmeyin.
Kur’an’da nice edebi 6giitler sunuldu.

Ama insanoglu bunu can kulagiyla duymada.

Insanoglu bunu yasamina gecirmedi.

Insanoglu tam tersini yapti.

416



Kan doktii, cana kiydy, fitnelik icinde oldu, fasiklik icinde oldu.

Dedikodu yapty, ¢ekistirdi, hor bakt, kiiglimsedi.

Insanoglu zalimlik yaptu.

Insanoglu bu kadar zulmiin icindeyken kendini iman sa-
hibi saydi.

Allah’a iman ettigini sandu.

Allah’a ibadet ettigini sandu.

Oysa ibadet zalim olmamakti.

Oysa ibadet Salih kimse olmakt.

Oysa ibadet Allah’1 tanimak ona kul olmakti.

Ama insanoglu Allah'1 tanimadi, zannina gore var ettigi Al-
lah’a inandi, ona kulluk etti.

Zannina gore inandig1 Allah ile, kendisi gibi olmayana sal-
dirdi, onu kiiciimsedi, onun kanini doktii, onu cehennemlik
gordil ve bunu inancinin geregi saydi.

Kan neydi?

Kan, can idi.

Kan, yasam idi, yasamin sahibi idi.

Kan, hayat, hayatin sahibi idi.

Kan, diri olanin isareti idi.

Kan dokmek neydi?

Cani, yasamin sahibini, diri olani, hayy sahibini yok saymak
idi, gobrmezden gelmek idi.

Bir dedikodu bile kan dokmek idi.

Fitnelik, kan dokmek idi.

Hor gormek, kan dokmek idi.

Hor bakmak, kan dokmek idi.

Kan dokmek zuliim idi.

Kan dokmek cana kiymak idi.

Kan dokmek Allah’a bas kaldirmak idi.

417



Kur’an’da fitnelik kan dokmekten daha tehlikeli olarak bil-
dirilmis.

Hangimiz fitnelik icinde olmadik ki?

Fitnelik nedir bilebildik mi?

Neden Kur’an’da fitnelik bu kadar tehlikeli olarak bildirilmis?

Kan dékmenin, zulmiin geldigi yer fitnelik olarak bildirilmis.

Bakara Stresi 191: “Vel fitnetu eseddu minel katli.”

Meali: “Fitne 6ldiirmekten daha tehlikelidir”

Fitnelik, gercek olanin, ekber olanin Allah oldugunu anla-
mamak, kendine yticelik nispet etmektir.

Fitnelik, insanlarin arasini agmak i¢in s6ylenen her sozdiir.

Fitnelik, ayrimcilik ifade eden her sozdiir.

Fitnelik, kargasa ¢ikarmak i¢in sdylenen her sozdiir.

Fitnelik, hor bakmaktir, birini kiiciik gérmektir, kendini bii-
yuk gormektir.

Fitnelik, insanlarin ayibini aramaktir; insanlarla alay etmektir.

Fitnelik, insanlarin inancini ibadetini hor gérmek, kendi
inancini ibadetini makbul saymaktir.

Fitnelik, Allah’1 unutmak diinyaya meyletmektir.

Fitnelik, insanlar1 hurafelere, yalanlara bogmaktir.

Fitnelik, insanlarin hakkina girmektir.

Fitnelik yapan kisi, yaptig1 dedikodularla, birilerini hedef
gosteren, onlara zuliim edilmesinin 6niini acan kisidir.

Fitnelik kan doékiicli olmaktir.

Fitnelik zalim olmaktir.

Hangimiz fitnelik icinde olmadik ki?

Hangimiz dedikodu yapmadi?

Hangimiz hor bakmadj, kiigiik gérmedi?

Hangimiz alay etmedi, alaysi1 bakmadi?

Hangimiz kan dokiicti olmadi?

Fitnelik bir toplumun:

418



[limden, adaletten, haktan, hukuktan uzaklasmasina...

Dedikodu, ¢ekistirme hastaliginin artmasina...

Hor bakma, kii¢lik gérme, gormezden gelme duygularinin
artmasina...

Sefkatin, sayginin, sevginin yok olmasina...

Merhametin, yardimin, koruyuculugunun azalmasina...

Benligin, gururun, kibrin artmasina yol agan bir hastaliktir.

Onun i¢in Kur’an’da fitneligin tehlikesi belirtilir.

Evet, Kur’an’da kan dokmeyin, fitnelik icinde olmayin diye
bildirildi.

Bunu can kulagiyla duyabildik mi?

Bunu hayatimiza gegirebildik mi?

Kan dokmek zalim olmakt.

Kan dokmek karsimdaki kiside hayy olani diri olan1 gor-
memekti.

Kan dokmek, bedenleri tutan Zat1 yok saymakti.

Kan dokmek, Allah’1 inkar etmekti.

Kan dokmek, Allah’a bas kaldirmak, O'na asi olmak, O’'na
savas agmaktl.

Kur’an bildirdi; kan dékmeyin, fitnelik, fasiklik, fesatlik, ha-
setlik icinde olmayin.

Kimsenin ardindan dedikodu edip ¢ekistirmeyin.

Yaratilan hi¢bir varhigi kiiglik gérmeyin.

Kimseyle alay etmeyin, kimseye hor bakmayin, kimseyi kii-
ciimsemeyin.

Bedenlerin sahibini, bedenlerin kendinde goriin.

Kur’an uyarisini can kulagiyla duyalim.

Asla kan dokiicii olmayalim.

Asla zararh haller icinde olmayalim.

Asla haddi asmayalim.

Hakikat nedir bilelim, hakikatin disina ¢ikmayalim.

419



116-

O T R I I A AN
e &5 ol &y i Jle 1,258 20
5 A Y g Al
Ve la tekilii lima tesifu elsinetukumul kezibe

haza haldlun ve hdzd hardmun li tefteri aldllahil kezib
innellezine yefteriine alalldhil kezibe la yuflihiin

Ve 14 tekila : Séylemeyin,
Li ma tesife : Icin, degil, seyler sebebiyle, nitelik,
vasif,

Elsinetu-kum el kezibe : Sizin diliniz, yalan,

HAaza halalun : Bu, helal, uygun, faydali,

Ve hazi harAmun : Bu, haram, yasak, zararli,

Li tefterQi : Uydurma, iftira etmeniz i¢in,

Ala Allah el kezib : Allah i¢in, hakikatler hakkinda, yalan,
Inne ellezine yefterun : Muhakkak o kimseler; iftira, uydurma,
Ala Allah el kezib : Allah’a, Allah igin, yalan,

La yuflihiin : Yok, kurtulus, felaha eremezler,

Meali: “Niteliklerini bilmediginiz seyler i¢cin, bu helaldir, bu
haramdir deyip yalanlari dilinize dolayip séylemeyin. Allah icin
yalanlarda, uydurmalarda olmayin. Muhakkak ki Allah i¢in yalan
soyleyen, uydurmalarda olan kimselere kurtulus yoktur.”

Helal, haram kavramlari ¢ok iyi incelenmelidir.
Helal; uygun olan, faydali olan, saglikli olan demektir.
Haram; yasak olan, zararli olan demektir.

Insanin kendi bedenine faydali olan her sey helaldir.

420



Insanin kendine ve cevresine fayda veren, tiim davranis-
lar helaldir.

Haram, kisinin bedenine zarar veren her sey haramdir.

Kisinin ¢evresine ve kendine zarar veren her tiirli davra-
nis haramdir.

Maide Stresi 3 ve 4. ayetlerde helal, haram tarif edilmistir.

Maide Stresi 3: Size sunlar yasak edildi:

Varhigi diri tutan giliclin farkinda olmayan hallerde olmak.

Kan dokiicii olmak.

Zararl hallerde olmak.

Allah'in hakikatlerinden gayri seyler icinde olmak.

Aldiginiz nefesin farkinda olmamak.

Ofkeyle vurup zarar vermek ve bozup dagitmak.

Fakir birakmak ve sikintilar, kederler vermek.

Gereginden fazla yemeniz, igmeniz.

Ve zekanizi isletmemeniz.

Putlara olan ilgiyi kesmemek.

Ve ayrilik icinde birakan biiyt, fal gibi asilsiz seyler lizere
olmak.

Maide Siresi 4: “Kendilerine neyin helal oldugunu sana so-
rarlar. De ki: Temiz, zararsiz olan seyler sizlere helaldir. Siz bir
sey bilmiyor iken, size 6gretildigi gibi, sizin de bilmeyenlere
0gretmeniz helaldir”

Insan bedenine, zararsiz olan, fayda veren her sey helaldir.

Cevresine iyilik icin kosmak helaldir.

Insanlara hakikatlerin 6grenmesine yardimci olmak helaldir.

Ayette belirtildigi gibi; “Niteliklerini bilmediginiz seyler
icin, bu helaldir, bu haramdir deyip yalanlar dilinize dolayip
soylemeyin” belli bir analizden gecirmeden bu helal bu haram
dememeliyiz.

421



Insan kendi bedeni icin, yiyecek ve iceceklerin 6lgiisiinii bil-
meli, ona gore ol¢iilii ve saglikli beslenmelidir.

Kendine zarar verecek her seyden kaginmalidir.

Olgiiyti kagirmamahdir.

Mesleki alanda, insanlar1 kandirmak haramdir.

Mesleki alanda, insanlara adalet icinde hizmet etmek helaldir.

Mesru bir emekle, alin teriyle kazanilan her sey helaldir.

Calarak, cirparak menfaat elde etmek haramdir.

Kalb kirmak haramdir.

Kalb yapmak helaldir.

Karamsarlik, kaygi, korku vermek haramdir.

Umut vermek, sevindirmek, yardim etmek helaldir.

Anne babaya ve ¢evresindeki kimselere hor davranmak ha-
ramdir.

Anne babaya ve yakinlarina hizmet etmek helaldir.

Cevresindeki bitkilere, agaclara, hayvanlara su vermek, yar-
dimci olmak helaldir, zarar vermek ise haramdir.

Kisacasi fayda veren her seyi yapmak helaldir.

Zarar veren her seyi yapmak haramdir.

422



117-

28 % e < - o4 /, e w % ..
Metdun kalilun ve lehum azdabun elim

Metaun kalilun : Bir metadir, ¢ikar, az bir,

Ve lehum azabun elim  : Onlar, azap, sikint, aci,

Medli: “Az bir sey icin de olsa, ¢cikar icin kosanlara aci sikin-
tilar vardir”

Insan hi¢ kimseyi aldatmamalidir.

Kendi ¢ikari i¢in insanlara zarar vermemelidir.

Insan, insanlik i¢in gayret icinde olmalidir.

Yetenegine gore meslegini yapmali ve meslegini suistimal
etmemelidir.

Meslegini 6ncelikle kendi ¢ikar icin degil, insanliga hizmet
icin yapmahdir.

Ayrica insan manevi alanda, zerre kadar karsilik bekleme-
melidir.

Kur’an’da bir¢ok yerde, din yolunda zerre kadar ticret alin-
mayacagi, bir karsilik beklenmeyecegi bildirilir.

Hatta karsilik bekleyenlere licret isteyenlere uymayin diye
bildirilir.

Ya-Sin Stresi 21: “Siz, hicbir licret istemeyen kimselere
uyun. Iste onlar sizi hakikatlere yonlendiriyor.”

Had Stresi 51: “Ey kavmim! Bu anlattiklarima kars: sizden
bir karsilik istemiyorum. Bana karsilik verecek olan ancak beni

yaratandir. Hala akil etmez misiniz?”

423



En’am Sdaresi 90: “De ki: Bu anlattiklarima Kkarsilik sizden
bir karsilik istemiyorum, bu ancak herkes icin hakikatleri ha-
tirlatmaktir”

Yisuf Stresi 104: “Bu hakikatleri anlatman i¢in sen onlar-
dan bir karsilik ta istemedin. Bu, tiim topluluklar i¢in ancak
bir 6guttir”

Sudra Stiresi 109-127-145-164-180: “Ben bu sozlerime karsi
sizden bir karsilik istemiyorum. Bana karsilik sadece Alemle-
rin Rabbi’ndendir”

Hazreti Muhammed’in hayatindan bir 6rnek:

Ubey Bin Ka’b; Mescidi nebeviye gelenlere sohbet eder,
Kur’an 6gretirdi, yani o giiniin 6gretmenlerinden biriydi.

0 anlatiyor: Muhacirlerden birine Kur’an 6gretmistim.

Bu zat bana bir yay hediye etti.

Ben bunu Resiiliillah’a anlattim

0 da dedi ki: “Onu alirsan boynuna atesten bir yay koy-
mus olursun.”

Ben de yay1 sahibine geri verdim”

Dini anlatmak Allah agkini tiim hiicrelerinde tasiyanlarin isidir.

Hakikatleri anlamak ve anladiginca anlatmak askla olur.

Ucret bekleyenler zerre kadar da olsa karsilik bekleyen-
ler, Allah’in hakikatlerini anlamaya kalblerini kapatmislardir.

Allah'in sasmaz adaleti, karsilik bekleyenler zerre kadar da
olsa Allah’a ait olan hakikatlere ulasamazlar.

Kur’an’da manevi yolda karsilik olmaz diye bildirir.

Karsilik beklemiyorsa ona uyun diye bildirilir.

Ciinki karsilik beklememek Allah askiyla hareket etme-
nin ol¢lisidir.

Sura Siresin 23. dyette bu apacik belirtilir.

“Karsilik beklemeyenler sadece Allah askiyla bir yakinlik
icindedirler”

424



Manevi alandan karsilik Allah’tandir.

Allah’in sundugu karsilik, nice hakikatlerdir, huzurdur.

Huzur i¢inde olan insanin gonlii zengindir.

Allah’in sundugu huzura ulasan insanda zerre kadar kim-
seye zarar vermek olmaz, dedikodu olmaz, giybet olmaz, haset-
lik, fasiklik olmaz, makam, saltanat hirs1 olmaz, onlar hep giiler
yuzlidiir, sevgi doludur, yardimlasma icindedir, giivenilir insan-
lardir, glizel insanlardir, Salih insanlardir.

425



118-
5 m e i 4 1530 50
é) }/]j.; o0& ~ .,\ “3-.’15 Q’Sj:ﬁ #12051. l_/A:ﬁ

Ve alellezine hadii harremnd ma kasasna aleyke min kabl
ve md zdalemndhum ve ldkin kdnii enfusehum yazlimiin

Ve ala ellezine hada : Yalniz biz yol gosteririz diyen kimseler,

Haramna : Haram, yasak, haram kildik,

Ma kasasna aleyke : Hikayelerini sunduk, 6yki, kissa, sana,

Min kabl : Onceden, 6ncekilerin,

Ve mi zalemni-hum : Zulmetmedik, zulmeden olmadik,
onlar,

Ve 14kin kanu enfus hum : Fakat, 1akin, oldu, kendileri, nefsleri,

Yazlimiine : Zulmediyorlar, zulmettiler,

Meali: “Yalniz biz yol gosteririz diyen kimselerden olmanizi
haram kildik. Sana daha 6ncekilerin hikdyelerini sunmustuk. Biz
onlara zulmeden olmadik, fakat onlar kendilerine zulmettiler.”

Had{; hedefe gotiiren yol, hidayet yolu demektir.

Her varlik Allah’a agilan bir yoldur.

Hakikati arayan bir kimse, Kamil bir insan1 buldugunda,
Kamil insan gelen kimseyi ilk anda varligin 6ziine dondiirtr.

Aradigin cevaplar varligin kendinde diye 6gretir.

Asla ben yol gosteririm demez.

Har varligin Allah’a giden bir yol oldugunu bildirir.

Cemaatlesmek, tarikatlasmak, ille de bizim yolumuz dogru,
onlarin ki yanlis demek dogru degildir.

426



Onun i¢in ayette; “biz yol gosteririz demeyi haram kildik”
diye bildirilir.

Her varhigin hakikate acilan kapi oldugunu bilmek gerekir.

Insan kendi viiciidunu hakikatin yolu olarak bilmelidir.

Hakka giden dosdogru yol, 6ncelikle insanin kendi viicGdudur.

Oncelikle kendi viiciidunu bir kap1 bilip, o kapidan viictid
sehrine adim atan, hakikatler yolunda ilk adimini atmistir.

Enfils yolculugu, viiciid sehrinin sirlarina adim attirir ve
viiclid sahibini gosterir.

{lim ile yol alan, muhakkak ki gerceklere ulasacaktir.

Kendi bedeninin yaratilisini anlayan, muhakkak ki tiim var-
Iigin ayni niteliklerle yaratildigini anlayacaktir.

Ve boylece tek yaratici hakikatine erisecektir.

Kur”an’da hakikatlere kapilar acan kissalar vardir.

Bu boliimde gecen “kasasna” kissa kelimesinden gelir.

Kissa ne anlama gelir diye inceleyelim.

Kur’an’da basl basina kissa kelimesine isaret eden,“Kasas
Stresi” vardir.

Kasas, kissa ayni1 anlamdadir.

Kisas-Kasas; bir seyin, bir kimsenin, bir isaretin izini siir-
mek, ardindan gitmek, bir kimseye bir haber ulastirmak, bilgiyi
takip ederek hedefe ulasmak, anlamlarina gelir.

Kissa; anlatilan olayin icinde, bazi isaretler, baz1 mesajlar su-
nularak, hakikatler hakkinda bilgi verilmesi diye diisiintilebilir.
Kissa; izleri takip ederek hedefe ulasmak, isaretleri takip
ederek hakikatlere ulasmak, anlamina gelir diye de diisiinebiliriz.
Her kissanin icinde, her okuyanin kendine mesajlar vardir.
Kissalardaki hikmet, kisinin kendine 6giitler bulmasidir.
Ayni zamanda her kissa, bireysel ve toplumsal bir mesajdir.
Kur’an’daki kissalar; kisiyi Hakk yoluna ileten, hakikatleri
hissettiren, kisiyi insan makamina ulastiran isaretlerdir, izlerdir.

427



Kissalar; “ne ararsan kendinde ara” séziintin 6zidur.

Clinkii kissa; Kisinin yasamidir, yasamda basina gelen olaylardir:

Kissalara; ilim, irfan, hikmet, kesf dolu, ibret dolu, 6gtitler
diyebiliriz.

Kissalara; ge¢miste yasanilan olaylarin, basa gelenlerin sor-
gulandig1 “ders almaz misiniz?” ayetinin, ders alinmasi gerek-
tigi sunumlaridir, diyebiliriz.

Kissalar; yol gdsterme sunumlaridir.

Kissa anlatanlara; kass, ¢cogulu kussas denilir.

Kussas; kissa anlatanlar demektir.

Meddahlar; eskiden kiraathanelerde halka kissalar anla-
tirlardu.

Kissa anlatmadaki ana maksat; diisiindiirmek, hakikatleri
hissettirmek, bunu yaparsan basina bu gelir, bundan uzak du-
rursan korunursun gibi 6gttlerdir.

Iste, Kur’an bash basina “kussas”dir.

Yani kissalarla 6glitler sunulmasi, hakikatlerin hissettiril-
mesi, Hakk’a yol bulunmasi, ibretler alinmasi, yasama geciril-
mesi, diyebiliriz.

Kur’an kissa kelimesini kendi i¢cinde acar.

Had Stresi 100: “Zalike min enbail kura nekissa hu aleyke
minha kdimun ve hasid”

Meali: “Iste, onlarin bulunduklar yerdeki o kissalarini sana
bildiriyoruz. Onlarin kimi hakikatleri anladi ve kimileri haset-
lik icinde kalip anlayamadi.”

Ayette belirtildigi gibi, gecmiste yasanan olaylarin aktaril-
masi kissadir.

Kissadan gelen isaretleri anlamak i¢in akil ve goniil temiz
olmalidir.

Zalimlik icinde olan, hasetlik, fesatlik, gurur, kibir iginde
olan Kisiler, kissalardaki hikmetlere ulasamazlar.

428



Ayette “Sana daha éncekilerin kissalarini sunmustuk” diye
bildirilir.

Kur’an'da Ydsuf, Misa, Adem ve iki oglu, [dris, Nah, Had,
Salih, Lit, Ibrahim, ismail, ishak, Suayb, David, Siileyman, Ey-
ylb, Harun, Y{nus, Zekeriyya, Yahya ve is3, kissalar1 vardir.

Ayrica; Ziillkarneyn, Karun, Ashab-1 Kehf, Ashab-1 Fil, As-
hab-1 Uhdiid, kissalar: vardir.

Ayrica; Bag sahipleri kissasi, Bahge sahipleri kissalar1 vardir.

Her bir kissa, kendi icinden derin mesajlar sunar.

Her bir kissadaki hisseye erisebilmek i¢in, akli ve gonlii ter-
temiz eylemek gerekir.

Icinde zerre kadar zalimlik diisiincesi olanlar kissalardaki
hikmetlere erisemezler.

Vakia Siiresi 79: “La yemessuhil illel mutahherin.”

Meili: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona temas ede-
mez, onu anlayamaz.”

Bu ayette belirtildigi gibi, kissalarin hikmetlerine erisebil-
mek icin, akil ve goniil tertemiz olmalidir.

Temiz olmak nedir diisiiniilmelidir.

Temizlik; viichidumuzun disin1 mi, yani ten yoniinii ve giy-
digimiz elbise yoniinii mii temizlemektir?

Yoksa viichdumuzun i¢ini mi, yani aklimizi, génlimiizi,
duygu ve diislincelerimizi mi temizlemektir?

Hades’ten taharet; gériinmeyen pislikleri temizlemek, diye
bilinir.

Kisinin viicdunun disini temizlemek diye bilinir.

Yani cenabet olan kisinin gusiil abdesti almasi sarttir diye
bilinir.

Cenab; biitiin her yer demektir.

Cenab-1 Allah kelimesi de buradan gelir.

429



Cenab-1 Allah; bedenin sahibi, biitiin her yerin sahibi, her
yerde olan, her yeri saran Allah demektir.

Cendabet ise: Bedenin sahibi olan Allah suurundan kopmak
demektir.

Kisi Allah’a ait olan viicida “Bu viiciid benim” derse o Kisi
cendbet olur yani ciiniib olur. Yani kisaca, Allah’a ait olani ken-
dine nisbet etmek cendbet halidir.

Necaset'ten taharet: Goriinen pislikleri temizlemek diye bilinir.

Kisinin dis elbisesini, namaz kilacag1 ortami pisliklerden
temizlemesi diye bilinir.

Hades: “Hads” “Hadis” “Hadise-olay” ayni1 anlamlara gelir.

Hades: S0z, olay, olanlar, yenilenmek, Kirlilik, mananin séz
boyutu, sdzde kalmak, olayda kalmak, s6zlerinde batil olan an-
lamindadir.

Hades’ten taharet: Anliyoruz ki; batil olan diisiincelerden,
zanlardan, sozlerden, temizlenme durumudur

Yani kisinin aklini; tiim ayrimcilik meydana getiren batil
olan diislincelerden temizlemektir

Kisinin dilinden, temiz kelimelerin akmasi, ancak aklini te-
mizlemekle mimkiindiir.

Kisi soyledigi sozlerde hep batil olani aktariyorsa, hep iki-
lik ifadelerini aktariyorsa, hep zuliim getirecek ifadeler aktari-
yorsa, istedigi kadar suyla viicidunun disini yikasin hades’ten
taharet yapmamis demektir.

Necis: Kirlilik, pis, zarar, kotiiliik meydana getiren, hali kirli
olan, hali zararli olan, eylemleri zararli olan.

Necaset’ten taharet: Gorlinen pislik demekle anliyoruz ki;
Kisinin kotiilik icinde olan tiim hal ve davranislarini temizle-
mesidir.

Kisinin elbisesinden maksat, kisinin halidir, amelidir.

Kisinin halinin, amelinin temiz olmasi i¢in, 6nce aklini te-
mizlemelidir.

430



Yani hades’ten taharet yapmalidir

Yani aklin1 batil seylerden, ayrimciliktan, fitnelikten, gurur-
dan, kibirden, kendini iistiin gérmekten, birilerini kiiciik gor-
mekten, zarar verecek her tiirlii diisiinceden, benlikten temiz-
leme durumu necaset’ten taharettir.

Hades’ten taharet yapanin, necasetten tahareti olur.

Yani aklini temizleyenin hali de temiz olur.

Akl ve hali kirlilik i¢cinde olan istedigi kadar suyla temiz-
lensin temizlenmis sayilmaz.

Amag viicidun disini degil, viicGdun i¢ini yani aklini, gén-
liinli temizlemektir.

Hacc siiresi 26: “Ve tahhir beyti-evi temizlemek” ayetinde
isaret edilen, ev insanin viiciidudur, insanin gonliidiir, insan
hem aklini hem goénliinii tiim batil seylerden, kotiiliik getiren
diislincelerden temizlemelidir.

Hacc Stresi: 29: “Sonra da cehaletin kirliliginden gecerek
temizlenmeyi tamamlasinlar.”

Meryem Siresi 13: “Bize ait olan sevgiyi ve firasetle temiz-
lenmeyi ve fenalardan sakinmaysi, ortak kosmamay1 anladi.”

Sad Siresi 33: “O kendi cehaletini birakip aslina dondii, boy-
lece temizlenmeye basladi. Yoniinii baska hi¢bir yere dondiir-
meden yiice olana dondi.”

Anliyoruz ki hadesten ve necasetten taharet; suyla olan te-
mizlik degildir.

Hadesten ve necasetten taharet; hakikatleri anlamakla, ki-
sinin 6ziine donmekle, kisinin aslin1 anlamakla olan, ilmi, ir-
fani, edebi olan temizliktir

Suyla ancak kisinin teni ve elbisesi yani dis yonii temiz olur.

ilim, irfan, edeple kisinin akli ve hali yani i¢ yiizii temiz olur.

I¢ci temiz olmayanin dis1 temiz olamaz.

Gonli temiz olmayanin, hali temiz olamaz.

431



Abdest hakikati, suyla viicGdun disin1 yikamak degil, ilim,
irfan, edep, Allah askiyla viicdun i¢ini yikamaktir.

Suyla bin kez viichdumuzun disini yikasak, aklimizi, gon-
liimiizi, halimizi, temizlemedigimiz miiddetge abdest almis sa-
yilmayiz.

Allah’in litiflarina ancak tertemiz olanlar erisecektir.

432



119-

e 510 25 Ay £ 52l slee (il O &) 2
Ry Dstal Ui e 5 &) ALl S5 i

Summe inne rabbeke lillezine amiliis siie bi cehdletin
summe tabii min badi zdlike ve aslahii inne
rabbeke min badiha le gafiirun rahim

Summe inne rabb ke : Sonra, muhakkak, Rabbin,

Li ellezine amilu el sue : Amel, calisma, kotti, fena amellerde
olanlar,

Bi cehiletin : Cehaletle, cahillikle, bilmeyerek,

Summe tabu : Sonra, tovbe, yaptiklarindan pisman
olma,

Min badi zalike : Sonrada, iste boylece,

Ve aslah : Islah oldular, diizelme, iyilesme,

inne rabb ke min badi ha : Muhakkak, rabbin, ondan sonra,
sonrada, her zaman,

Le gafiir rahim : Elbette, magfiret eden, rahim olan,
O0zunden var eden,

Medli: “Sonra muhakkak ki Rabbin, cehaletle fena amellerde
olan, sonra da yaptiklarindan pisman olup bir daha yapmamak
lizere s6z veren ve islah olan kimselere yardim edendir. Muhak-
kak ki Rabbin, her zaman elbette magfiret edendir, varligi 6ziin-
den var edendir.”

Insan cehaletini bilmeli ve cahilce yaptig1 seylerin farkina
varmalidir.

Insan suurlu hareket etmelidir.

Insan, diisiine diisiine, ilme dayali hareket etmelidir.

433



Insan her zaman gaflete diisebilir sagirabilir.

Insan; “Allah’im! Noksan olan, kusurlu olan, akil seviyemizle
her seyi anlamada eksik olan, gaflete diisen, sasirabilen bizle-
riz, sen ise, kusursuz olan, tertemiz olan, sonsuz olansin” suu-
ruyla hareket etmektir.

Insan diistiigii gafleti gorebilmeli ve tévbe etmelidir.

Yaptig1 tovbe nastih tévbesi olmalidir.

Yani yaptig1 hataya tekrar donmemelidir.

Nasth tovbesi dil ile degil, kalbidir.

Nastih tovbesi, batil olandan ve kétiiliikten uzaklasmakla
mimkiindir.

Kisinin nasuh tévbesine ulasabilmesi icin, Allah’in magfire-
tine ulasmasi gerekir.

Eger kisi tovbesinde samimi olur ve hata yapmamaya gay-
ret ederse, edep lizere olmaya baslar.

Edep iizere olan Kkisiye, liitQf acilir ve kisi kendine arif ol-
maya baslar.

Kendinde ve tiim varlikta her an tecelli eden Allah’a sahit
olmaya baglar.

Iste bu sehadet, kisinin Allah’a teslimiyetine kapi acar, kisi
acilan kapidan Allah’in magfiretine ulasir.

Ve iste o zaman kul, her an Allah’in magfireti izere yasar.

Bu magfiret kisinin giinaha diismesine izin vermez.

[ste 0 zaman kisi nastih tévbesine ulasir.

Nastih tovbesine ulasan Kkisi, hi¢ kimseye zerre kadar za-
rar veremez, kimseyi kandiramaz, kimsenin hakkini yiyemez.

Ciinkd onun gonli her an Allah agkiyla doludur.

0 ask ona hata yaptirmaz.

Iste nastih tévbesi icin magfiret sarttir.

Magfiret icin de; edep ile, ilim ile, idrak ile, tefekkiir ile Al-
lah’a sahit olmak sarttir.

434



Magfiret; kirletmeyecek olani giyinmektir.

Kisiyi glinah kirinden uzak tutacak tek sey, Allah’in mag-
firetidir.

Kisi Allah’in magfiretine mazhar olmussa, Allah o kisinin
kalbinden her an ona sevgisini hissettirir.

O sevgi, kisinin hata yapmasina engel olur.

Allah'in sevgisine mazhar olan kimse, kimseyi tizemez, kim-
seye kotii s0z edemez, kalbini kiramaz, hakkina giremez.

O kisi, hicbir zaman kul oldugunu unutmaz, her an kulluk
makaminda durur, kulluk suuru ile hareket eder.

Her varhigin kendisi gibi Allah’in bir kulu oldugunu bilir ve
Allah’in her varlikta her an tecelli ettigini bilir.

Bir kula zarar vermenin Allah’a zarar vermek oldugunu bilir.

Iste nasiih tovbesine ulasan, nereye bakarsa baksin Allah’in
vechi oradadir, suuru ile yasar.

Nasiih; temizlenmek, arinmak, benligi birakmak demektir.

Nasiit; insan olmak demektir.

435



120-
&L aly s a0 G Al 58 25 ()

° °
f #}‘:

Inne ibrdhime kdne ummeten kdniten

lillahi hanifa ve lem yeku minel musrikin

inne Ibrahim : Muhakkak, Ibrahim,
Kane immet : Taife, hakikatlerde hareket eden, o yolda olan,

Kaniten li Allah : Itaat, boyun egen, devaml o halde olan, Allah

icin,

Hanif : Tevhid iizere olan, birlik iizere olan, bir olana
doénen,

Ve lem yeku : Olmada,

Min el miisrikin  : Ortak kosanlardan, kendine varlik isnat eden,

Meali: “Muhakkak ki Ibrahim; hakikatler yolunda olan biriydi.
Tevhid tizereydi, daima Allah i¢cin hareket ederdi ve asla Allah’in
varliginin yaninda kendine varlik isnat eden olmadi.”

Hazreti ibrahim, tim inanclarin atasidir.
O Tevhid suurunu insanliga hatirlatandir.

O her daim, Allah hakikatini insanliga duyurmak i¢in ha-
reket etti.

0 Allah’in ulviyetini anladi ve O’na ortak kosmadji, “ben de
varim” demedi.
ibrahim {Im-i Tevhid yolunun fena makamlarini diizenleyendir.
Suara Stresi:

69- Ibrahim’in haberini de naklet onlara.

436



70- O babasina ve kavmine demisti ki: Siz neye kulluk edi-
yorsunuz?

71- Dediler ki: Biz putlara kulluk ederiz, bdylece hep on-
lara bagh kaliriz.

72- Dedi ki: Yoneldiginiz zaman sizi isitirler mi?

73- Size bir yardimi veya bir koruyuculugu var mi?

74- Dediler ki: Hayr, biz atalarimizi béyle yapiyorlar bulduk.

75- Dedi ki: Oyleyse bakip ta gérmez misiniz? Neye kulluk
ediyorsunuz?

76- Sizin ve atalarinizin, 6nceden beri neye taptiginizi dii-
sunmez misiniz?

En’am Stresi:

74- ibrahim, babasi Azer’e: Putlardan ilahlar m1 ediniyor-
sun? Ben, seni ve kavmini apacik bir dalalet icinde goriiyo-
rum, demisti.

75- Iste boylece Ibrahim; goklerdeki ve yerdeki giiciin sa-
hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin ol-
mak icin bakti gdzlemledi.

Tevbe Siresi:

114- ibrahim babasinin magfiret bulmasi igin kostu, olmadi.
Babasi1 ancak kendi zamaninin adetlerinde kaldi. Boylece Allah
icin anlattiklarina karsi onun diismanligi ortaya ¢ikinca, ondan
uzak durdu. Muhakkak ki ibrahim; duygu yiiklii, saglam iman
sahibi, iyi huylu, zarif olan biriydi.

[Im-i Tevhid yolunun babasi, atasi Hazreti ibrahim’dir.

Nahl Stiresi 123: “Sonra sana vahyettik: Ibrahim’in diizen-
ledigi ilkelere tabi olmani, Tevhid iizere olmani ve ortak kosan-
lardan olmamani.”

Hazreti Ibrahim, atalarinin inang 6gretisini kabul etmemis,
yerlere goklere bakarak, varligl inceleyerek yaratilis1 anlamaya
calisarak Allah hakikatini insanlara agiklamistir.

437



[Im-i Tevhid yolunun fen4 makamlarini diizenleyen Hazreti
ibrahim, Beka makamlarini diizenleyen Hazreti Muhammed'dir.

Hazreti [brahim, Tevhid hakikatini insanhiga sunmustur.

Tiim dlemde her an tecelli eden tek kudret oldugunu insan-
liga gece gilindiiz anlatt.

438



121-

e & o0f ¥

e.ﬁ.\.um.la‘)aé\ a\;\&j otﬁ;\ M;_ty \)SL&.M

Sdkiren li enumih ictebdhu ve huddhu ila
strdtin mustekim

Sakiren : Siikreden, sahibine teslim eden,
Li enumi hi : Nimetler, sifatlar, o,

icteba-hu : Secici olan, hak ile batili ayiran
Ve huda-hu : Yol gosteren, o,

ila sirat mustakim : Dosdogru Hakk yolunu,

Meadli: “O, nimetlerin sahibi bilip teslim edenlerdendi ve hakk ile
batili ayirandi ve o dosdogru yol olan hakkin yolunu gésterendi.”

[brahim her varlikta her an tecelli edenin nasil bir kudret
oldugunu anlamaya ¢alisti.

Ve anladigini insanliga anlattu.

O Hakk ile batili anladi1 ve batil terk etti.

Ibrahim’in Allah hakikatini arayis1 tiim insanliga érnek oldu.

O atalarinin edindigi ilahlari terk etti.

Ve yoniini yerlere goklere dondiirerek, hakikati aradi.

Ibrahim, “Eb ve rahim” kelimelerinin birlesimiyle olusur.

Eb; asly, kaynagi, babasi, 6zii, anlamindadir.

Rahim; geldigi kaynak, bagl oldugu yer, 6zii anlamindadir.

ibrahim, rahimden gelen, aslini arayan demektir.

Hazreti IbrAhim, goklere ve yerlere bakti, yaratilisi anla-
maya calisti.

Hazreti Ibrahim gékyiiziinde Giines'i, Ay’s, yildizlari incele-
mis, bunlar1 tanimlamaya ¢alismistir.

439



En’am Stresi 76: “Red kevkeba kéle haza rabbi”

Meali: “Yildiza bakti, Rabbim bu mudur?” dedi.

En’am Siresi 77: “Reé el kamere bazigan kile haza rabbi”
Meali: “Ortaya ¢ikan Ay’1 gérdii, Rabbim bu mudur?” dedi.

En’am Sdaresi 78: “Rea el semse bazigaten kile haza rabbi
haza ekber”

Meadli: “Ortaya ¢ikan Giines’i gordi, bu biiyiik olan mi1 Rab-
bim?” dedi.

Hazreti Ibrahim, gok ilmiyle ugrasmis, gokyiiziinde olan-
lar1 anlamaya calismistir.

ibrahim’in yaraticisinl aramasi, tim insanlara bir 6rnektir.

[brahim varligin niteliklerinin hepsinin sahibinin Allah ol-
dugunu anladu.

Ve teslimiyet icinde oldu.

0 ayette de belirtildigi gibi; “ila sirdtin mustekim” sadece
siratt mustakim iizere oldu.

Her varlik, dosdogru Hakk’a giden bir yoldur.

Her varlik sirati miistakim’dir.

Insanin kendi viicidu sirati miistakim’dir.

Tiim resil ve nebilerin yolu olan IIm-i Tevhid, sirati miistakim’dir.

Yani Hakk’a giden dosdogru yoldur.

Bir varlig1 tarikat yani Hakk’r gdsteren yol olarak degerlen-
dirsek, tiim varligin ¢iktig1 ana yol “sirat1 miistakim”dir

Nasil ki her hiicrenin, her dokunun, her organin yolu vii-
clida gikiyorsa, her varligin yolu da Allah’a ¢ikar.

Insan yeter ki Allah’in gésterdigi yol tizere olsun, her varhg
hakikate giden bir yol bilsin ve ilimden ayrilmasin.

Sirati miistakim kelimesinde ki sirat, yol demektir

Miistakim; istikdmet, dogruluk, dosdogru, hedef, gidilecek
yer demektir.

440



Sirat1 miistakim; hedefe gotiiren yol, dosdogru yol, haki-
kate erdiren yol demektir.

Sirati miistakim, tiim yollarin birlestigi yol demektir.

Her varlik sirat ise yani bir yol ise, tiim yollarin vardig ana
yol, sirat1 miistakim’dir.

Insanin viicidu da her varhigin viiciidu da bir yoldur.

Tim yollar Allah’a ¢ikar.

insan hakikate ermek isterse, kendi viiciduna donmeli, vii-
cidunu hakikatlere gétiiren yol bilmelidir.

Insanin viiciidu, Hakk’1 ispat eden bir ayetler sehridir.

Insan, viicidunun nasil var oldugunu diisiinmeye basladig1
an, sirat1 miistakime adim atar.

Hacc Siiresi 54: “Ve li yalemellezine (itul 1lme ennehul hakku
min rabbike fe yumin( bihi fe tuhbite lehu kuliibuhum ve in-
nalldhe le hadi ellezine ameni ila siratin mustakim.”

Meali: “Hakikatleri bilmeleri icin ilim sunulan kimseler,
kendilerini viictidlandiranin hakikatlerini bilirler. Boylece O’'na
iman ederler. Boylece onlarin kalbleri bir eminlik icindedir.
Iman edenler elbette Allah’a yol bulurlar, dosdogru hakikatin
yolundadirlar”

441



122-
30AY) 8 45 s WA s sl

Ve dteyndhu fid dunyd haseneh ve
innehu fil dhireti le mines sdlihin

Ve ateyna-hu : Verdik, sunduk, sifatlar1 sunduk,
Fi el diinya : Dlinyada, yagaminda,
Haseneten : Yararh giizel isler, iyilikler,

Ve inne hu fi el dhiret : Muhakkak ki o, dogrusu, oldu, sonunda,
Le min el salihin : Elbette, iyi, uygun, yakisir, iyi kimse,

Meali: “O, sundugumuz sifatlarla yasaminda hep iyilikler pe-
sinde oldu ve o sonunda Salihlerden oldu.”

Hazreti Ibrahim, bir gaflet icinde kendine nisbet ettigi, vii-
clidu ve viictiddaki tiim sifatlarin Allah’a ait oldugunu anladu.

Ve kendine nispet ettigi, Allah’a ait olan her seyi, Allah’a
teslim etti.

Nispetleri terk etmek sudur.

Allah’in fiilinde, kendine nisbet ettigi isleyisi terk etmek,
kendi viicGdunda ve her varligin viicidunda her an fiiliyle fail
olanin Allah oldugunu idrak etmek.

Allah'in sifatlarinda, kendine nisbet ettigi sifatlar1 terk et-
mek, kendi viicGdunda ve her varligin viiciidunda her an sifat-
lariyla mevsif olanin Allah oldugunu idrak etmek.

Kendine nisbet ettigi viicGdunun Allah’a ait oldugunu an-
lamak, kendi viictidunu ve her varligin viiciidunu zatiyla tuta-
nin Allah oldugunu idrak etmek.

442



Insan, her seyin sahibinin Allah oldugunu bilerek yasadi-
ginda, onun yasantisi teslimiyet ve tevekkdl icinde yasamaktir.

an

“Le mines salihin” bu boélimiin ayetinde belirtildi gibi, ha-
kikat yolunun hedefi, Salih kimse makamina erigsmektir.

Tim Kamil insanlar Salih kimselerdir ve Salih kimselerin
yetismesine vesile olmuslardir.

Hazreti ibrahim Salih insan olma yolculugunda, Allah haki-
katini anladi1 ve ¢evresine hep yardimci oldu.

Salih insan olabilmenin yolu;

Allah hakikatine erismektir.

M{’'minlik makamina erismektir.

Her an Allah’a tevekkiil ve teslimiyet icinde olmaktir.

Mi’'min olan kimse, Salih insandir.

Salih insan, insanlik i¢in kosar durur.

Cevresindeki kimselere yardim eder.

Insanlarin hakikat yolunda olmasina vesile olur.

Dedikodulardan etkilenmez

Basina bir sikint1 geldiginde timitsizlige diismez

Her an Allah askiyla yasar ve bu ask onu korur.

Yaratilani hor gérmez, yaratilanda yaradani miisahede eder.

Her an “Tevhid” suuruyla yasar.

Adaletlidir.

Hep iyilikler i¢inde olur.

Paylasma, dayanisma, yardimlasma icindedir.

Kendini tistiin gérmez.

Baskasini kiiciik gormez.

Kotii hallerde asla olmaz.

Hasetlik i¢cinde asla olmaz.

Haksizlik asla yapmaz.

Baskasina zuliim etmez, herhangi bir varliga zarar vermez.

Yhsuf Stresi 22. ayette belirtildigi gibi; “sundugumuz ha-
kikatlerle her seyde mutlak hadkim olani ve ilmiyle var edeni

443



anladi ve iste boylece Bizi anlamanin karsilig1 olarak iyi insan-
lardan oldu.”

Iste kisi ancak ve ancak, kdinatin sahibini anlamakla
“mi’'min-iman sahibi” olur.

Iman sahibi olan da “iyi insan” olur.

Iyi insan ¢evresine zerre kadar zarar vermeyen insandur.

Clinki varliga baktiginda, varligin ardinda Hakk’a nazar eder.

Nereye donerse donsiin, neye bakarsa baksin Hakk’in yii-
zunu gorur.

Bu yiiz insan yiizl gibi degil, nlr cihetiyle nir ytzidir.

Adeta bembeyaz bulut gibi.

Kur’an basindan sonuna, Salih insan olma mesajini iletir.

Kisinin, koétiiliik yapabilecek duygularini yok etmesi ve iyi
insan olabilme gayretinin gosterilmesi mesaji, Kur’an kissala-
rinda hep vurgulanmistir.

Minada taslanan {i¢ seytan, kisinin kendindeki kotiiliige
kap1 agacak zanlarini, kibirlerini, 6fkelerini, nefretlerini yok
etme mesajidir.

Iste bizden istenen, bizlerin iyi insan olmasi ve o suurda
yasamasidir.

Allah hakikatine erisen, askla teslimiyet icinde yasayan
kimse iyi insan olmustur.

Allah’tan emin olan kisi, amel ve davranislariyla Salih kisidir.

Salih kisi, glivenilir kisidir, emin olunan kisidir.

Ondan emin olunmasi, onun mii'min olmasindan kaynaklanir.

Allah’tan emin olan kisi, gortinen her varlikta Allah’'in ve-
chini gorir.

Allah’'in vechini goren kisi, Allah’tan emin olan kisidir.

Allah’tan emin olan Kisi, ¢cevresine zerre kadar zarar ver-
mez, ben egosunda yasamaz, diiriist ve giivenilirdir.

Salih insanin kalbi adeta insanligin hayri i¢in atar.

444



123-

=
- 3

w15 ale 301 o ) eyl 25
ggﬂ\gfgtsugug;;

Summe evhaynad ileyke enittebi millete
ibrdhime hanifd ve ma kdne minel mugrikin

Summe evhayna ileyke : Sonra, vahyettik, bildirdik, sana
En ittebi : Tabi olmak, uymak, takip etmek,
Milleti : imla, diizenlenen ilkeler, belge,

diizenleyip yazdirilan,

ibrahime : Cumhurun babasi, 6ze uygun
yasayan, rahim lizere,

Hanif : Tevhid tizere, teklik, birlik tizere,

Ve ma kdne min el miisrikin  : Olmadi, ortak kosanlardan,
kendine varlik, benlik isnat etmek,

Meali: “Sonra sana vahyettik: Ibrahim’in diizenledigi ilkelere
tabi olmani, Tevhid tizere olmani ve ortak kosanlardan olmamani.”

Iste Hazreti ibrahim Salih kimseydi.

Onu Salih makamina getiren duygu, Allah hakikatine erisme
duygusuydu.

Ayette Hazreti Muhammed’e de ve tiim insanlara da ibrahim’in
diizenledigi ilkelere tabi olmasi bildirilir.

Hazreti Muhammed de atasi Ibrahim’in diizenledigi [lm-i
Tevhid yolu tzereydi.

Burada gecen “millet-i Ibrahim” kelimesini inceleyelim.

Genelde miiellifler; bu kelimeyi, ibrahim'’in dini diye gevirirler.

[brahim milleti ayeti, neden Ibrahim’in dini diye cevriliyor.

445



Millet kelimesi, din kelimesi ayni anlamda midir?

ibrahim’in dini olur mu?

Mi’'min Stresi 14: “Lehu el din-din O’'nundur”

Din Allah’a aitse, ibrahim'in dini diye cevirmek dogru mudur?

Nahl Stresi 123: “Diyanet Medli: Sonra da sana, “Hakka
yonelen ibrahim’in dinine uy. O, Allah’a ortak kosanlardan de-
gildi” diye vahyettik.

Tevhid-i Kur’an Méali: “Sonra sana vahyettik: ibrahim’in
diizenledigi ilkelere tabi olmani, Tevhid {izere olmani ve ortak
kosanlardan olmamani.”

Millet; imla, diizenlenen ilkeler, belge, dlizenleyip yazdirilan,
soyleyip yazdirmak, ezbere yazmak anlamlarina gelir.

“Imlal” masdariyla, yani, “imla” manast ile iliskili bir isimdir.

Ayni zamanda, ayni inang, duygu, amag da birlesen toplu-
luklara da denir.

As1l kokeni “imla” kelimesidir.

Hazreti Ibrahim, Allah nedir? Varolus nedir? Bir kisi Allah1
nasil bilebilir, bu sorularin cevaplari i¢in diizenledigi ilkelerle
bizlere yol gosterdi.

Nasil ki bir ilim belli bir egitim asamasindan gecildikten
sonra biliniyorsa, din, Allah, kendini tanima, varolusu bilme de
Hazreti ibrahim’in diizenledigi ilkelerle bilinebilir.

Onun i¢cin Kur’an’da 7 yerde “Milleti [brahim” kelimesi gecer.

Tiim mealciler, millet kelimesini “Din” diye cevirmislerdir.

Ibrahim’in dini demislerdir.

Boyle yapilan meal Kur’an edebine uymaz.

Ciinkii din Allah’a aittir. Ibrahim’in dini olmaz.

Bakara Stresi 130: “Kim Ibrahim’in diizenledigi ilkelerden
yliz ¢evirir, onun Hakk’r aradig1 gibi aramazsa, o kendini anla-
yamayan akilsiz kimselerden olur”

446



Bakara Stiresi 135: “De ki: Hayir, sadece Ibrahim’in diizen-
ledigi ilkeler tizere, Tevhid tizere oluruz. O Allah’a ait olan si-
fatlar1 kendine nisbet edenlerden olma.”

Hazreti Ibrahim, yerlere goklere bakarak, varhgin varolus
sirlarina ererek, tek yaraticlya erigsmistir.

Tevhid hakikati, birlik hakikatidir.

ibrahim her an bir olan Allah’a sarild1 ve o suurda yasadh.

Nisa Stiresi 125: “Ve 1ttehaz Allah ibrahime halila.”

Meali: “Ibrahim, icten samimi olarak tiim her seyiyle Al-
lah’a sarild1”

Ibrahim Allah’1 dost edindi, Allah ibrahim’e tiim kapilarim agt1.

Nisa Stresi 125: “Varligin yaratilis yasalarini anlamaya ¢a-
lisan, yiiziini Allah’a dondiiren ve iyiliklerde olup, baris ve hu-
zur lizere olan ve ibrahim’in diizenledigi ilkelere tabi olan, onun
hakikati aradig1 gibi arayan, Tevhid iizere olan ve ibrahim gibi
icten samimi olarak tiim her seyiyle Allah’a sarilan o kimseden,
daha giizel olan kimdir?”

Hazreti ibrahim’in diizenledigi Ilm-i Tevhid yolunun ders-
leri kisaca soyledir.

[Im-i Tevhid derslerinde, Allah’in varhktaki dért boyutunun
ylceligine isaret edilir.

Bunlar nedir dersek?

1-Varlikta ki seslenis, nefes, frekans, tini, dedigimiz zikrAl-
lah boyutudur.

Her varliktan her an seslenen Allah’tir.

Zakir olan O’dur, zikrin sahibi O’dur.

Talebe bu derste, Zikir-Zakir hakikatine erisir.

2-Tevhid-i Efal.

Bu derste talebe, her varliktaki isleyise sahit olur.

Fiil, Fail, Meful, amel hakikatine sahit olur.

Her varlikta her an hi¢ durmadan fiiliyle fail olan Allah’tir.

447



Fail olan, fiil olan O’dur.

3- Tevhid-i Sifat.

Bu derste talebe, varliktaki sifatlara sahit olur.

Her varliktan her an sifatlariyla tecelli edip duran Allah’tir.

Varliktaki tiim sifatlarin sahibi O’dur.

4- Tevhid-i Zat.

Bu derste talebe, her bedenin ardinda bedeni tutan Zata
sahit olur.

Fenahillah makami burasidir.

Her varlig1 zati ile tutan Allah’tir.

Zat1 mutlak olan, Zatiyla yiice olan Allah'tir.

Allah zatiyla yticedir.

i1k dort dersin suhtiduyla, bu kainatta ve her varlikta her an
yuceligiyle tecelli edenin Allah olduguna isaret edilir.

Iste, “Ibrahim’in diizenledigi ilkelere tabi olun” ayeti, Ibrahim’in
diizenledigi bu dersleri takip etmemizi tavsiye eder.

Bu derslerle Tevhid suuruna erisilir.

Tevhid Allah'in birligi hakikatidir.

Ehad, Vahid, Vahdet, Tevhid, Ehadiyet, Vahdaniyet, ayni kok-
ten gelen kelimelerdir.

Vahid; bir olan, ikincisi olmayan, tek olan, her seyde tekli-
gini gosteren demektir.

Bakara Siresi 163: “Ve ildhukum ilahun vahid 14 ilahe illa
huver rahmanir rahim.”

Meali: “Sizi var eden, tek var edicidir, O'ndan baska var eden
yoktur. O tiim varlig1 6zlinden var edendir, tiim varligi rahme-
tiyle sarandir”

Allah, her varlikta tekligini gosterir.

Allah, fiiliyle tektir, ondan bagka isleyen yoktur.

Allah, sifatlariyla tektir, ondan baska sifat sahibi yoktur.

Allah, zatiyla tektir, ondan bagka viiclid sahibi yoktur.

448



Allah, zatiyla ehaddir, sifatlariyla vahiddir.

Allah, zatiyla da tekligini gosterir, sifatlariyla da tekligini
gosterir.

Ciimle viicGdlar tutan tek zat Allah’tir.

Her bir sifatiyla varlig1 ihata eden Allah’tir.

Her varlikta Allah'in hayy sifat1 vardir, tiim varhktaki hayy
sifat1 tek sifattir.

Ondan bagka hayat sahibi yoktur.

Allah tiim alemleri ehadiyetiyle ihata eder.

Ihlas Stresi 1: “Kul huvallahu ehad”

Meali: “Anlat: Allah'in tekligini.”

Allah’'in ehad esmasindan, vahid esmasi tecelli eder.

Iste bizlere tavsiye edilen, Tevhid suuruna erismemiz ve
misriklikten kurtulmamizdir.

449



124-

P - S X P 1- A ow - _“
Gl Oy 4 ) salial Gpall o Sl Jea L)
P P T U U A PSR S
Ooala0 438 1 S Lad ARl 2 'n 26 2SA]
Innema cuiles sebtu alellezinahtelefii fih ve inne

rabbeke le yahkumu beynehum yevmel kiydmeti
fima kanii fihi yahtelifiin

Innema cuile : Ancak, yaptilar, oldu, kilindj,
diizenlendi, isnat ettiler

El sebtu : Cumartesi, hareketsizlik, paylasma,
dinlenme giinii, durma,

Ala ellezin ehtelefi fihi : Ihtilaf, anlagsmazlik, ikilik, tartisma,
onun hakkinda,

Ve inne rabbe-ke : Muhakkak, dogrusu, Rabbin, seni
viictidlandiran,

Le yahkumu : Elbette, hitkmiin sahibi, hakikatin
sahibi, hakim olan,

Beyne hum : Onlar aralarinda,

Yevme el kiyameti : Dirilis giinii, hakikatlerin ortaya

¢iktig1 giin, 6liim vakti,
Fima kan fihi yahteliftin : O sey hakkinda, ihtilaf, ayrilik,
tartisma, ikilik,
Medli: “Allah’a dinlenme giinii isnat ederek, onun hakkinda
tartismalara girdiler ve dogrusu onlar Rabbin hakikatlerini an-
layamadilar. Onlar aralarinda o konu hakkinda, éliim onlara ge-

linceye kadar tartismaya devam ettiler.”

Bu dyette gecen sebt kelimesi iyi anlasilmahdir.

450



Eskiden bazi inanglar, sebt-i Allah’a dinlenme giinii diye
sundular.
Subat, sabit, sebt, ayni kokten gelen kelimelerdir.

Sabit kelimesi de buradan gelir; duran, yerinde duran, de-
gismeyen hareket etmeyen anlamindadir.

Yataga yatildiginda, tam uyku haline gecilecegi zaman, o sa-
lisede “El Subat” esmasi tecelli eder ve beden uyku moduna ge-
cer, dlinya ile bagini keser.

Uyku rihsal boyutun adeta kapisidir.

Insan beyni, manevi alana acilan bir kapidir.

Beden uykuda, bedensizlik boyutuna gecer.

Uyku, insanin viiciidunun kendine ait olmadiginin en gii-
zel ispatidir.

Uyku yar1 6limdiir denir.

Beden yoruldugunda, dinlenmek i¢in kendini uyku mo-
duna gecirir.

Her canlinin uyuma modu vardir ve zamani farkl farklidir.

Uyku bedenin dinlenmesidir.

Bedendeki tiim hiicreler, dokular ve organlar, giiniin yor-
gunlugu sonrasi dinlenmek icin, beyin tarafindan uyku modu
olusturulur.

Insan uyusa da onun bedeni ¢alismaya devam eder, ama bu
¢alisma yavas bir calismadir.

Uykuda gortilen riiyalar, beyinde gecmisten gelen kayitla-
rin, beyin ekranina bir film gibi yansimasidir.

Riiya, kisinin dersler ¢cikarmasi gereken, beyinden gelen
mesajlardir.

Riiyalar 6nemsenmelidir, ¢iinki riiya, insanin beyninde olan
kayitlarin kendini hatirlatma boyutudur.

Nebe Siresi 9: “Ve cealna nevmekum subat.”

Meali: “Dinlenmeniz i¢in uyku halini diizenledik.”

451



Bu ayette de gecen, sebt kelimesidir.

ibranice’de gecen “Sebt” kavrami “Dinlenme-durma” diye
adlandirilir.

Arapg¢a’da cumartesi giiniine “Sebt” denir.

Subat, sebt ayn1 kokten gelen kelimelerdir

“Sebt glinll”, cumartesi yasagi olarak bilinir, Kur'an’da geger.

Misevilerin kutladig1 “Sabat giinii” kelimesindeki sabat,
sebt kelime kokiinden gelir

“Sabat giinii” yani “Sebt giinii” cumartesi giint, tatil giint,
calismamak, durmak, is birakmak giinii olarak kutlanir.

ibranice “Lisbot” (is birakma) kelimesinden gelir.

Is birakma aslinda, fail olan Allah’a teslim olma sirridir.

Yani kisi, kendine nisbet ettigi isleyisi terk etmesi, birak-
masi, durmasi, o diisiinceyi terk etmesi sebt olarak adlandirilir.

Kisi Allah’a ait olan isleyisi “Ben islerim” diyerek bir gaflet
icinde kendine nisbet eder.

Ne zaman anlar ki kendi bedeninde ve varligin bedeninde
her an isleyen Allah’tir.

Iste 0 zaman, Hazreti ibrahim’den gelen “Is birakma” diye
adlandirilan konunun, yani “Kendine nisbet ettigi isleyisi, Al-
lah'in isleyisinde birakti, fani etti”, hakikatiyle bulusmus olur.

“Fenafillah” “Allah’ta fani oldu” hakikati de, bu hakikate isa-
ret eder.

Allah’in isleyisine teslim olmak, Allah’a deryasinda uykuya
dalmak, “Sebt” boyutudur.

“El Subat” esmas1 da muhtesem boyutlara kapi agan bir es-
madir.

Tam uykuya gecildigi saliseyi hissedenler, bedenin sahibi-
nin bedende nasil tecelli ettigini hissederler.

452



125-

lal) ddae all s A& G5 Juls ) £
O o ] 56 985 &) el G (s s
Ol d21 55 el 00

Udu ila sebili rabbike bil hikmeti vel mevizatil haseneti ve
cddilhum billeti hiye ahsen inne rabbeke huve a’lemu bi
men dalle an sebilihi ve huve a’lemu bil muhtedin

Udu
{14 el sebil rabbike
Bi el hikmeti

Ve el mevizati

El hasenat

Ve cadil-hum

Bi elleti hiye ahsenu
Inne rabbe-ke

Huve dlemu

Bi men dalle

An sebili-ht

Ve huve alemu

Bi el muhtedin

: Davet et, cagir,

: Yol, rabbinin, rabbinin yolu,

: Hikmet, anlamak, derin diisiinmek, varligi
anlamak

: Ogiit, vaaz, nasihat,

: 1yi, giizel, yararh ¢alisma, hayirh olan,

: Miicadele, gayret, onlar,

: Onunla ki o, en giizel, iyi olan,

: Muhakkak Rabbin, seni viicidlandiran,

: 0, ilmiyle var eden, ilmin sahibi,

: Kim, kimse, sapty, ayrildi, cehalete dondij,
: Onun yolundan,

: 0, ilmin sahibi, bilir,

: Yol bulanlar,

Medli: Rabbinin yoluna hikmetle davet et. Hayirli calismalar
igin 6gtit ver ve onlara hayirli olani anlatmak igin gayret goster.
Muhakkak ki seni viiciidlandiran, O’dur ilmin sahibi olan. Hakk

yolundan sapan kimseleri de viictidlandiran O’dur. O’'nu O’na yol

bulanlar bilir.

453



Hakikatler belli bir tevazi icinde, ilme dayal;, hikmete da-
yali sekilde sunulmalidir.

Insanlik icin hayirli olani sunmak gereKir.

Insan, cevresindeki kisilere yaratihis hakikatini diisiindiir-
melidir.

Isra Siresi 53: “Ve kul li ibadi yekdlalleti hiye ahsen.”

Meali: “Deki: Kulluk suuruyla hareket edin, giizel sozlerle
konusun.”

Nisa Stresi 171: “La tekdli selaset.”

Meali: “Ifadelerinizi anlasilir bir konusmanin disinda séy-
lemeyin.”

Bakara Stresi 263: “Kavlun mardfun.”

Meali: “Irfaniyet tizere giizel sozler sdyle.”

insan hakikati, anlasilir bir ifadeyle, anlamini hissettirecek
bir ifadeyle anlatmalidir.

Insan karsisindaki kisinin de bir kul oldugunu bilmeli ve
edeb icinde hakikate ve hayra davet etmelidir.

Asla gurura diismeden, karsisindaki kisiyi hor gérmeden
davet etmelidir.

Hikmetle davet, Allah’in hikmetlerini hissettirmektir.
Insan, yagamin hikmetine ermek i¢in yaratilmistir.

Her varlik nice hikmetlerle sarilidir.

Basimiza gelen her seyin ardinda bir hikmet vardir.

Hizir, Miisd’ya her seyin hikmetini gérmesini tavsiye etmistir.
Hikmet, hiikiim ayni kokten gelen kelimedir.

Tiim varliktaki hiikiimler Allah’a aittir.

Yani varligin varolusundaki ilmi degerler, Allah’in hikmet-
leridir.

Varolustaki ilmi degerler tiim varlik kitabinda satir satir
yazildir.

Bunu 6grenmek isteyen kimseye varlik kitabi apagiktir.

454



Bakara Stresi: “Yutil hikmete men yesau ve men yutel hik-
mete fe kad {tiye hayran kesira ve ma yezzekkeru illa uldl elbab.”

Diyanet Meali: “Allah hikmeti diledigine verir. Kime hikmet
verilirse, ona pek ¢ok hayir verilmis demektir. Ancak akil sa-
hipleri diistintip ibret alirlar”

Yasar Nuri Meali: “O, hikmeti diledigine verir. Ve kendisine
hikmet verilmis olana ¢ok biiyiik bir hayir verilmis demektir.
Gonliini ve aklini calistiranlardan bagkasi diistiniip anlayamaz.”

Tevhid-i Kur’an Meali: “Isteyen kimse sunulan hikmet iizere
olur ve kim sunulan hikmet iizere olmussa, béylece o ¢ok ha-
yirli calismalar iginde olur ve aklini isletenlerden bagskasi var-
ligin varolusunu diistinmez.”

Mealleri inceledigimiz zaman hikmet konusu farkli deger-
lendirilmistir.

Mekke’'nin miisrikleri kendilerine hikmet verildigini iddia
ederlerdi.

Ciinkii hikmet mal anlaminda da kullanilir.

Allah bize hikmet vermis hayir vermis, derlerdi.

Mekke’'nin miisrikleri Allah bize zenginlik vermis, mal ver-
mis onlara kélelik vermis derlerdi.

Yani: Allah bize mal vermeyi dilemis, onlara kolelik ver-
meyi dilemis, derlerdi

Iste bu anlayisla, Bakara 269. ayeti “Allah diledigine hik-
met verir” diye meal edersek Mekke’'nin miisriklerinin anlayi-
sina gore meal yapmis oluruz.

Men yesau; isteyen kimse, kim isterse anlamindadir.

Eger bir kisi hakikatleri anlamak isterse, o apag¢ik kitab olan
varlik kitabina bakar ve hakikatleri anlamaya calisir.

Allah, her insana hakikatleri anlayabilmesi i¢in, akil bahgetmistir.

Allah, insanlar arasinda ayrim yapmaz, herkesi esit olarak
yaratmistir.

455



Allah, diledigine hidayet verir dersek, Allah’'in adil ismine
hakaret etmis oluruz.

Allah insana, hakikatleri anlayacak sekilde akil, suur, zeka
vermistir.

Ve bizlere arastirmayi, akletmeyi, diistinmeyi, tefekkiir et-
meyi tavsiye etmistir.

Akleden tefekkiir eden her kimse, hakikatlere ulasir, nice
hikmetlere erisir.

Varligin nice hikmetlerine erisebilmek icin, her varlig1 ha-
kikatin yolu bilmeliyiz.

456



126-

0k -

Ay aly 4y a1 ge L Jia | 5ulas 2NEle ()

Ve in adkabtum fe dkibii bi misli ma dikibtum bih
ve le in sabertum le huve hayrun lis sdbirin

Ve in dkabtum : Eger, zorluk, ceza, karsilik, zorlanma, sikinti,
siz

Fe akib{ bi misli : Karsilik verin, misli ile, aynisi, benzeri,

Ma Gkib-tum bihi : Degil, sey, ne, ceza, zorluk, karsilik, siz,
onunla,

Ve le in sabertum : Gergekten sabirl olursaniz, eger
sabrederseniz,

Le huve hayr : Elbette o, iyi, hayirl,

Hayr li el sabirin : Sabredenler icin,

126: “Eger siz karsilik verecekseniz, misli ile karsilik verin
ya da siz karsilik veren olmayin. Eger sabredebilirseniz, elbette
o sabir sizin i¢in daha hayirhdir”

Bu ayette gecen misil, mesel, misal, misli; durumu, karsi-
lig1 anlamindadir.

125. ayette “Rabbinin yoluna hikmetle davet et” mesajini,
hangi 6lciide davet edilmelidir diye bu ayette a¢iklama vardir.

Kamil bir kimseye gelen talebe, bir soru sordugunda, ona
verilecek cevap, sordugu soruya uygun olmalidir.

Kamil insan, karsisindaki kisinin anlayisina goére konusur.

Aciklayacagi seyi, doganin i¢cinden drnek vererek, daha iyi
anlasilmasini saglar.

457



Yani misli ile aciklar.

Burada verilen tavsiye, mislini yani 6l¢lisiinii kagirmamaktir.

Sorulan soruya karsi, talebenin génliintin nice hikmetlere
kap1 acabilmesi icin, Kamil kimsenin aciklamasindaki 6l¢ii cok
o6nemlidir.

Gelen Kkisi, eger bilme niyetinde degil, tartma niyetinde ise,
ona karsl hicbir agiklama yapilmayabilir.

Ya da onun diistinmesine yol acacak, onun sordugu soruya,
misli ile yani benzer bir soru sorulabilir.

458



127-
GR35 Vs Al V) &k ey alals
L:Jj So;&i;a“/. éﬁy:} 0/“!,

Vasbir ve ma sabruke illa billdahi ve la tahzen
aleyhim ve la teku fi daykin mimmad yemkuriin

Ve esabr : Sabret, bekle, hikmetini bekle, i¢ yiiziini
gor,

Ve ma sabr ke : Degil, ne, sey, senin sabrin,

il1a bi Allah : Ancak, sadece, Allah iledir,

Ve 14 tahzen aleyhim  : Uziilme, mahzun olma, onlarin
yaptiklarindan,

Ve 14 teku fi daykin : Olma, sikinti, darlik iginde,

Mimma yemkurin : Seyler, sebebiyle, tuzak, hile, aldatma,
seytanlik,

Medli: “Sabret. Senin sabrin ancak Allah’tan baska bir sey

icin degildir. Onlar igin tiziilme ve onlarin yaptiklart seytanlik-

lar ytiziinden sikilma.”

Sabir makami hikmetlere erismek icin teslimiyet icinde

bekleme makamidir.

Allah’a tevekkil ederek sabretmek, Kdmil insanlarin ma-

kamidir.
Kamil insanlar topluma hakikatleri anlatmaya gayret gos-
termislerdir.
Allah’in “El Sabiir” esmasi vardir.

Allah’in El Sabur esmasi varlikta her an tecelli eder.

459



Sabr; beklemek, dayanmak, karsi koymak, direnmek, sebat
etmek, goglis germek, gibi anlamlara gelir.

Sabir, zaman ile alakali bir boyuttur.

Her sey zamani gelince agiga ¢ikar, zamani gelince gerceklesir.

Mesela bir agacin meyve vermesi, zaman dilimi i¢ginde ger-
ceklesir.

Meyve hemen olusmaz, 6nce yapraklar, sonra gicekler, sonra
meyve olusur.

iste bu zaman dilimi akis, her seyin bir bekleme zamani,
sabir boyutudur.

Giinesin dogmasi, batmasi zamani gelince olur.

Bu zamanin gelisi, belli bir zaman akisi i¢indedir.

e

Insan varliktaki “El Sabtir” esmasinin akisini iyi yakalamahdir.
Sabrin ne oldugunu anlamali ve bunu hayatina gec¢irmelidir.
Varligin bir sabir boyutu oldugu gibi, kisinin de yasami

icinde bir sabir dilimi olmalidir.

Eger kisi sabrin ne oldugunu iyi anlarsa, bir seyin nereye
gittigini ve sonucunun ne olacagini bilir.

Kisi sabr1 yakalayamazsa, isyana, dfkeye, hiddete, kavgaya
kayar.

Sabir beklemektir; dayanmaktir; zamanin akisini gérebilmektir.

Insana hep sabretmesi tavsiye edilir, fakat insan bu sabirda
zaman dilimini iyi anlayabilmelidir.

Al-i imran Stiresi: “Ya eyyuhallezine amenu usbiri ve sabiri
ve rabit vettekillahe leallekum tuflihiin.”

Meali: “Ey iman edenler! Sabrin ne oldugunu anlayin ve
sabredin ve tiim varlig1 birbirine baglayan Hakk sirrini anlayin
ve fenalara diismekten sakinin, Allah’a ortak kosmayin. Umu-
lur ki basarirsiniz.”

Ya eyyuha ellezine amenu  : Ey iman edenler, emin olanlar,
mi’'min olanlar

460



Usbiri : Dayanmak, sabretmek, sebat etmek,
beklemek,

Ve sabiru : Sabir, direnmek, beklemek, zaman
akisini gérmek,

Ve rabitl : Alaka, baglanty, irtibat, varliktaki
hakk baglantisi,

Ve itteki Allah : Fenalardan sakinin Allaha ortak
kosmayin,

Lealle kum tuhlifun : Umulur ki, basarirsiniz, felah, 6zt
anlamak,

Sabr zaman ile alakalidir, her sey bir zaman dilimi icinde
gerceklesir.

Insan, bu zamanin gelisini beklemeyi bilmelidir.

Insan, basina gelen her seyden ders ¢ikarmahdir.

Eger Kkisi olaylardan dersini alirsa, sabrin ne oldugunu an-
layacaktir.

Sabrin boyutu Allah’a dayanmaktir.

Yoksa kisinin, 6fkeli oldugu zamanda, birine pusu kurarak
beklemesi sabir degildir.

Sabir muhakkak ki rahmete kapi acar.

Nasil ki Allah’in sisteminde, agactan meyve olusuncaya kadar,
bebegin biiylimesine kadar bir zaman dilimi varsa, bir bekleme
varsa, kisinin de bunu gérmesi ve ona gore davranmasi gerekir.

Iste o zaman kisinin génliinde “El Sabtr” esmas tecelli
edecektir.

Kisinin basina bir olay gelse, o olaydan gerekli dersi ¢ikar-
mak i¢in sabretmelidir ve olay1 iyi okumahdir.

Basina bir olay gelen kisinin 6niinde iki kap1 vardir.

Biri sabir kapisidir.

Biri isyan kapisidir.

461



isyan kapisini agan; o6fke, hiddet, kin, nefret, karamsarlik,
acelecilik, intikam gibi duygularla karsi karsiya kalir ve kisi
akilli diistinemez, akilli hareket edemez.

Ama Kkisi, sabir kapisini agarsa; bekler, olay1 ¢6zmeye ¢ali-
sir, olaydan gerekli dersi ¢cikarmaya calisir.

Her olaydan gerekli dersi ¢ikaran, bunu ileride basina gelen
baska bir seyde kullanir, o derse gore hareket eder.

Kamillik, ders ¢ikarmaktan gecer.

Iste sabir kisinin hayatinda ¢ok énemlidir.

Sabreden, tevekkiil sahibidir.

Sabretmek beklemektir, zamani geldiginde hareket etmektir.

Sabur makamina eren kimseler:

Bir olayda hemen parlamazlar, o olayin nereye akacagini
sezerler.

Beklerler, hikmete erismeye calisirlar.

Olaylarin nereye aktigini anlamaya calisirlar.
Sabirhidirlar, isyan etmezler, gerekli mesaji yakalarlar.
Ofkelenmezler, iglerinde kin nefret gibi duygular yoktur.

Dillerini tutmasini bilirler, ne zaman neyi konusacaklarini
bilirler.

Onlar zaman diliminin akisini ¢ok iyi gorebilirler.
Onlar sonuca endekslidirler.

Kamil insanlar hakikatleri insanlara bir sabir icinde nak-
letmislerdir.

Toplum i¢in ¢irpinmislardir.

Onlara zulmetseler bile hakikat yolundan ayrilmamislardir,
hakikati anlatmaktan bikmamislardir.

Zaten gonllini Allah’a dayayan, hakikat yolunda bir ask
icinde miicadele eder.

462



128-

P IV T SRS P B AP SRS TN
Ot ad Gpally | 5ol Cpall aealll ()
Innalldhe meallezinettekav vellezine hum muhsiniin

Inne Allah mea : Muhakkak Allah, beraber, birlikte,
ayri olmayan,

Ellezine ettekav : O kimseler, takva, fenalardan
sakinan ortak kosmayan,

Ve ellezine hum muhsintin  : O kimseler, onlar, iyiliklerde, yararl
calismalarda kosan,

Medli: “Muhakkak ki fenalardan sakinan, Allah’a ortak kogs-
mayan kimseler; kendilerinin Allah’tan ayri olmadigini, bir bir-
lik icinde olduklarini bilirler ve o kimseler iyiliklerde, yararl ¢a-
Iismalarda olanlardir.”

Hakikatte takvaya erisenler, kendilerinin Allah’tan ayri ol-
madiklarini bilirler ve bu suurda yasarlar.

Allah’1 goklerde bir yerlerde aramay1 birakip, kendinde ara-
yanlar mutlaka Allah’1 kendilerinde bulacaklardir.

O bize sah damarimizdan yakindir.

0 bizim tim viichdumuzu kusatmistir.

Onu kendimizde aramaliy1z

Kaf Stiresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”

Meili: “Ve Biz ona sahdamarindan daha yakinz.”

Kur’an’da bildirildigi gibi, O bizden ayr1 degildir.

Tevhid suuru, Allah'in birligine erismek, O’'ndan gayr1 bir

sey olmadigini anlayabilmektir.

463



Allah bize sah damarimizdan yakin ise; O, bizim ten boyu-
tumuzu ve can boyutumuzu kusatmistir.

Insan, 0’ndan gelen O’nun kendisidir.

Insan, 0’nu gosteren, O’'nun zahire ¢ikmis boyutudur.

Insan, geldigi kaynag) gésteren, kaynagin kendisidir.

Nasil ki yeraltindan ¢ikan su, yer altindaki kaynagin kendisi
ise, insan da Allah kaynagindan gelen O’'nun kendisidir.

Tohumda ne varsa, zamani geldikce o ac¢iga ¢ikacaktir.

Tohum agacin evvel boyutudur.

Agac tohumun zahir boyutudur.

Agacin ve tohumun, goriinen yiiziiniin gériinmeyen yizi
batin boyutudur.

Agacin yeni olusan tohumda gizlenmesi, ahir boyutudur.

Evveliyle, ahiriyle, zahiriyle, batiniyla O, O’dur.

Hadid Siiresi 3: “Hu el evvel ve el dhir ve el zahir ve el batin.”

Meali: “O evveli olmayandir, O sonu olmayandir, O zahir
olandir, O batin olandir”

Goriinen goriinmeyen tiim alem, Allah'in kendini zahire ¢1-
karmis boyutudur.

Iste bu suurla yasayanlar, Muhsin kimselerdir.

Yani ihsan sahibi, yararli amellerde olanlardir.

Cevresindeki, sikintilari olan insanlara yardim eden kimse-
ler, merhamet dolu kimselerdir.

464



SON DEGERLENDIRME

Bu kitabimizda Bal Arisi-Nahl Saresini tefsir etmeye ¢alistik.
Bal Arisinin sirrini anlamaya calistik.

Bal Arisindan insanliga sunulan mesaji bulmaya gayret gos-
terdik.

Elbette eksiklerimiz olmustur.

Sunu anladik ki Bal Arisinin yasamini iyi anlamaliyiz.

Hakikat yolunda Bal Arisi ile isaret edilen salik imis.

Allah’1 anlamak icin Bal Arisi gibi caliskan olmaliyiz.

Bal Arisi, Kamil insan olma yolculugunun sirridir.

Kamil insan, Arinin her cicekten bir 6z aldig1 gibi, her var-
ligin 6ziini goriir ve Bal Makamina erisir.

Ey Kardesim!

Gel Bal Arisinin sirrina erelim.

Bal Arisi gibi cicek cicek gezelim.

Her varliktaki Hakk'in tecellilerini seyredelim.

Bal Makamina erelim.

Zevk-i ilahiye biiriinelim.

Ey Kardesim!

Gel Bal Arisindan gelen mesaji anlayalim.

Insan-1 KAmil olma yolunda olalim.

Ey Kardesim!

Gel insan1 kamil ol.

Allah hakikatine layikiyla erenlerden ol.

Allah’in zatinda fani olanlardan ol.

Allah’in rithunda baki olanlardan ol.

465



Allah’'in nlirunu giyinenlerden ol.

Tiim restl nebilerin makamlarini gérenlerden ol.
Muhammedi mertebeye erenlerden ol.

Hakk deryasina karisanlardan ol.

Nice manaya erenlerden ol.

Hakk’in vahyinden duyanlardan ol.

Halkta Hakk’1 seyredenlerden ol.

Hakk’in nlirunu yansitanlardan ol.

Sevgi makamina, ask makamina erenlerden ol.
Sevgi makaminda dirilenlerden ol.

Ask makaminda oliimstizlerden ol.

Soziin, bakisin, halin, davranisin hakga olsun.
Sabrin, tevekkiiliin, teslimiyetin tastamam olsun.
[hlasin, samimiyetin tiim génliinden olsun.
Giivenilen, emin olunanlardan ol.

Yaptigin her sey Hakk i¢in olsun.

Her so6ziinde, her davranisinda Hakk’r hatirlat.
Her bakisin, her seyrin Hakk’a olsun.

Her halin tenezzll, tevazi icinde olsun.
Cevrene giil kokusu sacanlardan ol.

Yiizleri giildiirenlerden ol.

Karamsarliklari, kaygilari sondiirenlerden ol.
Umut verenlerden, sevindirenlerden ol.
Caresizlere care olanlardan ol.

Sorunlari ¢ézenlerden ol.

Sevdirenlerden ol.

Korkular1 yok edenlerden ol.

Fitneligi, fesatlig1 bitirenlerden ol.

Ofke, nefret atesini sondiirenlerden ol.

ilim ile yol gésterenlerden ol.

466



Hakk’a hakikate yonlendirenlerden ol.

Calismayi, kesfetmeyi hissettirenlerden ol.

Sahit olmanin yolunu gésterenlerden ol

Goniillerde nice sirlara kapi acanlardan ol.

Goniil goziiyle baktiranlardan ol.

Gontillere huzur verenlerden ol.

Edebe, adalete sevk edenlerden ol.

Sefkati, merhameti hissettirenlerden ol.

Iyiligi, yardimi, hizmet etmeyi, éncelikle kendin yaparak
gosterenlerden ol.

Beden diliyle nice giizellikleri hissettirenlerden ol.

Barisi saglayanlardan ol.

Tevhid suuruna eristirenlerden ol.

Gel kardesim Insani1 Kamil olanlardan ol.

Hakka Stresi 23: “Yakinlig1 anlayip kamil olmustur”

Enbiya Shresi 107: “Seni alemlere rahmet olmaktan baska
bir sey i¢in gondermedik.”

Al-f imran Siresi 80: “Ve siz varligin isleyisini anlamay terk
etmeyin, varliktaki giicli anlayin, hakikatlere simsiki sarilin ve
hakikatleri bildirin ve kamil kimseler olun.”

Nahl Siresi 43: “Kamil insanlar, bizi bildirmekten baska bir
sey icin aciga ¢ikmadilar”

Nir Siresi 37: “Hakikatlerin bilgilerini alip vermede kamil
kisilerin dikkatleri dagilmaz ve onlar Allah’in zikrinden ayril-
mazlar ve her an Hakk’a baghlik suuruyla hareket ederler ve
temizlenme i¢inde olup kendindekini paylasirlar. Kalblerinin
donmesinden her vakit ¢cekinirler ve onlar basiret sahipleridir.”

Gel ey kardesim!

Bal Arisinin 40 giinliik émriinii iyi anlayalim.

40 giinliik 6mre ne sigdiriyor sahit olalim.

Gel Bal Aris1 gibi her animizi gayret icinde gecirelim.

467



Ey kardesim!

Gel 6liiml unutmadan yasayalim.

Kimseye hor bakmayalim.

Kendimizi asla ytlice gérmeyelim.

Kalb kirmayalim.

Kimsenin hakkina girmeyelim.

Kimseye iftira atmayalim, kimse hakkinda yalan sdylemeyelim.
Kimseyle alay etmeyelim.

Ayrimcilik icinde olmayalim.

Zenginlik derdine diisiip zalimlesmeyelim.
Allah’a teslimiyet icinde yasayalim

Tevaz(, tenezziil icinde olalim.

Saygly, sevgiyi asla kaybetmeyelim..
Cevremizde ihtiyaci olana kosalim.
Insanlara umut olalim, moral olalim.
Onlarin sikintilarinda yanlarinda olalim.

Ey kardesim!

Oliimii hi¢ unutma,

Her an dlecekmis gibi yasa.

Sorumlu oldugun seyleri yap.

Yetenegini fark et.

Bos vakit gecirme.

Ey kardesim!

Allah’1 unutmadan yasa.

O’nun sana sah damarindan yakin oldugunu bilerek yasa
Olmeden 6énce ona teslim olarak yasa.

Her varlikta onu gorerek yasa.

Her yerde onun cemalini gor.

Bil ki sen bir damlasin, yolculugun deryaya.

Bil ki sevdiklerin, sevginin sahibi olan Allah’a déniiyor.

468



Ey kardesim!

Oliimii asla unutma.

Bil ki 6liiml unutmayan, diinyaya baglanmaz, esir olmaz.

Kibir icinde olmaz, kimseyi hor gérmez.

Birini kirmaz, hakkina girmez.

Zalimlik yapmaz, adaletsizlik yapmaz.

Bil ki biz bir damlay1z, ashimiz derya, o deryaya eninde so-
nunda karisacagiz.

Bil ki 61iim aslimiz olan Allah’a kavusmaktir.

Bil ki 6liim sevgililerin sevgilisi olan Allah’a doniistiir.

Oliim bir yok olus degil, damlanin deryaya karismasidir.

Oliim gergegini bilen, karamsar olmaz, isyan etmez, feryadi
figan icinde olmaz.

Allah’'im!

“Eshedii” makamina erenlerden eyle bizleri ya Rabbi.

Oliimiin, sana erismek oldugunu unutmadan bize yasamay1
nasip et ya Rabbi.

Bizlere her an, 6liimii unutmadan yasamayi nasip et ya Rabbi.

Her an sana teslimiyet ve tevekkiil icinde yasamay1 nasip
et ya Rabbi.

Gonliimiizde huzuru hissetmeyi nasip et ya Rabbi.

Olmeden 6nce 6liimiin sirrina erenlerden eyle bizleri ya Rabbi.

Boylece kitabimizin sonuna geldik.

Eksigimiz hatamiz elbette ¢coktur.

Gonil glicimiiz bize layik oldugumuz kadar yazdirdi.

Eksigimizi hatamizi Rabbim affetsin.

Bal Arisinin hayati hepimize ders olsun.

Bal makami gontillerde tecelli etsin.

Bal Arisinin 40 giinliik 6mrii hepimize ders olsun.

Bal Arisi gibi ¢aliskan, gayret icinde olalim.

469



Bal Arilarinin birbirine yardimi gibi biz de birbirimize yar-
dimci olalim.

Bal Arilari 6yle kardesce yasar ki kavgalar1 gortilmez.
Bu nasil bir sevgiyle baghiliktir hayret etmemek miimkiin degil.

insanoglu Bal Arisinin gayretini anlayabilseydi, diinyada
kotiliik olmazdu.

Diinya bal gibi olurdu.

Sevgiyle kalin.

[1ahi askla kalin.

Saygiyla kalin.

Tevaz(, tenezziil hayatinizdan eksik olmasin.
Yiiziiniizden tebessiim eksik olmasin.
Hayatiniz bal tadinda olsun.

Hayatiniz ilahi giizellikler icinde olsun.

Ismail Dinger

470



