
BAL ARISI-
NAHL SÛRESİ

TEFSİR

İsmail Dinçer 





3

içindekiler

ÖNSÖZ / 5

DÜŞÜN / 8

NAHL NE DEMEKTİR / 13

NAHL SÛRESİ / 23

SON DEĞERLENDİRME / 465





5

ÖNSÖZ

Bal Arısı çiçeğe koştu.
Çiçek ile sevişti.
Bal diye evlatları oldu.
İnsan bu sırrı okudu.
İlâhi nûra karıştı. 
Tevhîd’in zevkine erişti.
Nahl Sûresi, Bal Arısı Sûresi demektir.
Bu kitabımızda da Kur’ân’daki sûrelerden biri olan Nahl Sû-

resinin tefsirini yapmaya gayret göstereceğiz.
Daha önce Yûsuf Sûresi, Meryem Sûresi, Yâ Sîn Sûresi, Fâtiha 

Sûresi, Tebbet Sûresi tefsirlerini yapmaya gayret göstermiştik.
Ömrümüz yeterse, yavaş yavaş Kur’ân’daki tüm sûrelerin 

tefsirlerini yapmaya çalışacağız.
Nahl Sûresi’den Bal Arısıyla nice hakikatlere işaret edilir. 
Bal Arısıyla, hakikat yolunda bir talebenin, hakikate ulaş-

mak için nasıl bir gayret içinde olması gerektiği işaret edilir.
Kur’ân’daki her bir sûreden muhteşem sırlar sunulur.
Her bir sûreden insanlığa nice mesajlar sunulmaktadır.
Amacımız bu mesajları anlamaya çalışmaktır.
Öncelikle kendimiz Kur’ân’ı anlamaya çalışacağız.
Sonra da insanlık, Kur’ân’la tanışsın, onu önemsesin, anla-

mak için okusun, oradan gelen nice sırlara kapılar açsın niye-
tiyle hareket edeceğiz. 

Kur’ân; her varlığın bir kitâb olduğunu anlamamızı…



6

Kur’ân; göklerde ve yerde olan her şeyin bir âyet olduğunu 
anlamamızı…

Kur’ân; hep okumayı, araştırmayı, düşünmeyi, öğrenmeyi… 
Kur’ân; hep kötü hallerden uzak durmayı, iyi insan olmayı…
Kur’ân; kâinat kitabını okumayı, varoluşu anlamayı, var 

edeni bilmeyi…
Kur’ân; Allah hakikatinin ne olduğunu anlamamızı…
Allah’a her an tevekkül ve teslimiyet içinde olmamızı…
Kur’ân; hak ile batılı ayırt etmemizi, batılın bizleri nasıl teh-

likelere sürüklediğini ve batılın yok edilmesi gerektiğini sunar.
Kur’ân’ın her bir sûresi, ilim dolu ve edep dolu mesajlar sunar.
İlim dolu mesajlar, varlığın varoluşunu anlamak ile ilgili 

mesajlardır.
Edep dolu mesajlar, iyi insan olmak ile ilgili mesajlardır.
İnsan, ilimden asla ayrılmamalıdır.
Aslı olmayan şeylerin ne olduğunu bilmeli ve hurâfelere iti-

bar etmemelidir.
İlim, varlığın varoluş ve işleyişindeki dinamiklerdir.
İlim; varlığın kendinde olan, varlığın varoluş sisteminin sa-

tır satır yazılı olduğu ilâhî yazılımın işaretleridir.
Fizik, Kimya, Biyoloji, Matematik, o ilmin boyutlarıdır.
Varoluşu anlamak için ilim şarttır. 
İlim kişiyi şahit olmaya götürür.
Şahit olmak, varlığın özünde olan işaretlerle mümkündür. 
Varoluşun sırları ilimde gizlidir.
Varlık nasıl var olmuştur?
İnsan nasıl var olmuştur?
Yerler gökler nasıl şekillenmiştir?
Su nasıl var olmuştur?
Toprak, hava, ateş nasıl var olmuştur?
Bitkiler nasıl var olmuştur?



7

Hayvanlar nasıl var olmuştur?
İnsanın yaratılışı nasıl bir kaynaktandır.
Tüm varlığın birbiriyle olan bağı, ilişkisi nasıldır?
Hep bunların cevabı ilimde gizlidir.
İnsan, varlığın ve kendinin nasıl var olduğunu düşünmelidir.
Hazreti Muhammed’in bildirdiği gibi; “Men arefe nefsehû 

fekad arefe Rabbehû” insan kendi bedenini halk edeni bilmek 
için tefekkür içinde olmalıdır.

İnsan, “ben kimim, nasıl var oldum, nereden geldim, ne-
reye gidiyorum?” gibi soruların cevabını her zaman aramalıdır. 

İnsan, bu dünyaya gelmeden önce nasıl bir yerdeydi?
İnsan nasıl var oldu, nasıl şekillendi, nasıl bedenlendi?
Dünyaya geldikten sonra, yaşadığı ortamdaki işleyiş nasıl 

olmaktadır?
Öldükten sonra ne olacak?
İşte bunları merak eden insan, bir arayışa düşer. 
İşte Kur’ân, her kelimesinden insanlığa düşünceler sunar.
Nice sırlara kapılar açar.
İnsan Kur’ân’ı anlamak için okumalıdır.
Arapçasını okuyup sevap bekleme içinde olmamalıdır.
Sevap, mânâya erişene sunulur.
Kur’ân mûsiki olarak okunsun diye sunulmamıştır.
Anlaşılsın, araştırılsın, hakikatlere erişilsin diye sunulmuştur.
Mûsiki şeklinde okumak da ayrı bir güzeldir.
Lâkin mûsiki anlamla birleştirilmelidir. 
Kur’ân’a olan saygı, onun anlaşılmasıdır. 
İşte bu kitabımızda Nahl Sûresini inceleyeceğiz, düşünece-

ğiz, oradan gelen nice hikmetlere erişmeye çalışacağız.
Hatamız eksiğimiz olursa affola. 

İsmail Dinçer
1-7-2024



8

DÜŞÜN

Kur’ân’ı anlamak için oku, düşün.
Her bir harfi, her bir kelimeyi önemse.
Kur’ân varlığa açılan bir kapıdır.
Her bir kelimesi, varlıktan süzülür gelir.
Her bir kelimesi, yerlerden, göklerden süzülür gelir.
Her bir kelimesi, Allah’ın hayy esmasından vahiy olarak 

akar gelir.
Bal Arısı gibi ol.
Gez dolaş, Arının çiçeğe konduğu gibi, sen de varlığı incele.
Her varlığın özünün ne olduğunu anla.
Gördüğün her bir varlığın, nasıl var olduğunu anlamak için 

bak, düşün.
Gördüğün her bir varlığın, nasıl bir kaynaktan geldiğini an-

lamaya çalış.
Dön kendi bedenine, şöyle bir bak “Bu beden nasıl var 

oldu?” de.
Gördüğün bedenlere bak, “Bunlar nasıl var oldu, nasıl iş-

lemekte?” de.
Yerlere bak, göklere bak. 
Varoluşu düşün, var edeni düşün.
Varlığın nasıl şekillendiğini, nasıl bedenlendiğini düşün.
Hacc Sûresi 46: “E fe lem yesîrû fîl ardı fe tekûne lehum 

kulûbun yakılûne bihâ ev âzânunyesmeûne bihâ fe innehâ lâ 
tamal ebsâru ve lâkin tamal kulûbulletî fîs sudûr.”



9

Meâli: “Yeryüzüne bakıp düşünmezler mi, onların akıl ede-
cek kâlbleri yok mu, ya da hakikati duyacak kulakları? Bakıp 
da görmemezlik yapmasınlar, idrak sahibi olsunlar, gönül sa-
hibi olsunlar.” 

Kaf Sûresi 6-7: “E fe lem yanzurû iles semâi ve el ard me-
dednâhâ.”

Meâli: “Gökyüzüne ve yeryüzüne, nasıl oluştu, nasıl yayılıp 
döşendi diye bakmazlar mı?”

Düşün, tefekkür et, anla.
Kur’ân başından sonuna aklımızı kullanmamızı tavsiye eder.
Yûsuf Sûresi 2: “Leallekum takılûn.”
Meâli: “Umulur ki siz aklınızı kullanır, hakikati anlamak için 

düşünürsünüz.”
Düşün, düşün, düşün.
Yaşamı düşün.
Varlığın varoluşunu düşün.
Enfâl Sûresi 57: “Lealle hum yezzekkerûn.”
Meâli: “Umulur ki onlar varlığın yaratılışını düşünüp anlar-

lar, o hakikatlerle hareket ederler.” 
Varlığın kendinde olan hareketliliği düşün.
Akıp giden zamanı düşün.
Doğum ve ölümü düşün.
Hiç durmadan devam eden, yaşam sürecini düşün.
Dün doğdun, ömrün akıp geçti ve yaşlandın.
Doğuşu düşün, yaşlanmayı düşün.
Ve bunların hiçbiri senin kontrolün altında değil, bunu çok 

iyi düşün.
Âl-i İmrân Sûresi 143: “Ve lekad kuntum temennevnel mevte 

min kabli en telkavhu fe kad raeytumûhu ve entum tenzurûn.” 



10

Meâli: “Doğrusu ölüm size gelmeden önce onu anlamayı 
temenni ediyordunuz. Artık bakın görün ve sizler görüp, iyice 
düşünüp anlayın.” 

Varlığın özünde olan, varlığın hareketliliğini sağlayan kud-
reti düşün.

Bir atomun özündeki gücü düşün.
Atomların birleşimiyle olan bedenlenmeyi düşün.
Nereden geldin nereye gidiyorsun bir düşün.	
Yaşayan sen misin bir düşün.	
Farklı farklı inançlar nasıl oluşmuş, farklı farklı ibadetler 

nasıl oluşmuş bir düşün.
Ortada devam edip giden senlik benlik kavgasını düşün.
Duyduğun her bir sözün anlamını düşün.	
Önüne konan yemeği, suyu tattığın gibi, sana sunulan bil-

gileri de düşün, aslını araştır, mânâsını tat.
Sakın şahit olmadan bir söz etme.
Bil ki düşünmek, sorgulamak, varlığın özüne bakmak, seni 

şahitliğe götürecektir.
Kendi aslını bilmek istiyor musun?
Bu görünen âlem nedir bilmek istiyor musun?
Allah nedir hakikatini bilmek istiyor musun?
Kendi vücûdunda nasıl bir âlem var, görmek istiyor musun?
Senin vücûdunda ne sırlar var, bilmek istiyor musun?
Sen kendini keşfetmek istiyor musun?	
Görünen varlığın görünmeyen boyutunu anlamak istiyor 

musun?
Allah nedir?
Resûl nedir?
Nebî nedir?
Din nedir?
Sünnet nedir?
Şeriat nedir?



11

Hadis nedir?
Kur’ân nedir?
Sûre nedir?
Âyet nedir?	
Bunların gerçek anlamları nedir?
Hep bunları bilmek istiyor musun?
Kitaplarda olan yazılı anlamlarını değil, varlık boyutundaki 

karşılıklarını görmek istiyor musun?
Gel, saf düşünce ile tanış.
Gel, varlığa bakmakla, varlığı incelemekle tanış.
Gel, saf tertemiz bakış ile tanış.
Çocuğun doğduğu o saflıktaki bakışla tanış.
Gel, bilgileri analiz et.
Gel, ilimle tanış.
Aklını kavgadan öfkeden arındır.
Aklını asılsız bilgilerden arındır.
Aklını kinden nefretten arındır.
Aklını dünya çıkarına esir olmaktan kurtar. 
Bil ki saf düşünmek seni şahit olmaya götürecektir.
Bil ki yönünü varlığa dönmek, o canlı kitâbtan okumak, seni 

hakikatlere götürecektir.
Düşün, düşün, düşün.
Saf tertemiz bir akılla düşün.
Hakikati arayan bir gönülle düşün.
Şahit olmadığın bir konu hakkında sakın konuşma.
Şahit edemeyeceğin bir konu hakkında sakın açıklama 

içinde olma.
Şahit olman Bal Arısı gibi çalışkan olmanda gizlidir.
Bir Bal Arısından sana ne dersler var, anla.
Bal Arısı gibi ol.
O nasıl her çiçeğe konup öze ulaşıyorsa, sen de her varlı-

ğın özü olan Allah’a ulaş.



12

Bal Arısı nasıl ki yaşamı boyunca yâni 40 gün boyunca gece 
gündüz çalışıyorsa, sen de gece gündüz Allah’ı anlamak için 
gayret içinde ol.

Gayret içinde ol ki Allah’ı anla hayret içinde ol.
Bal Arısı 40 günlük ömrünün 20 gününü kovanın içinde, 20 

gününü kovanın dışında nektar toplamak için geçirir. 
Sen de kendi kovanın olan vücûd dairene dön, önce orada 

yâni enfûsunda zikriyle Zâkir olan, fiiliyle Fâil olan, sıfatlarıyla 
Mevsûf olan, Zâtıyla mevcûd olan Allah’a şahit ol.

Sonra da kendi kovanın olan vücûd dairenden çık, âfâkında 
her varlıkta tecelli edenin Allah olduğuna şahit ol ve O’na tes-
lim ol.

Nasıl ki Bal Arısı her çiçeğin özütünden bal yapıyorsa, sen 
de bal olan Allah ile ballan yâni O’nun özüyle özlen.

O özden ayrı olmadığını bil.
Bal Arısını kendine örnek al.
Onun gibi gez, dolaş, hakikate uç.
Kanatlarının vızıltısını Hakk’ın zikri olarak duy.
Gece gündüz çalışmasını, Allah’ın fiili olarak tefekkür et.
Konduğu her çiçeği, Allah’ın sıfatları olarak düşün.
Her çiçekten özüt almasını, bedenlerin zâtının Allah oldu-

ğuna işaret edildiğini düşün.
Düşün yeter ki düşün.
Bal Arısı gibi çalışkan ol.
Her çiçeğe konması; varlığa bak, varlığı önemse, orada Hakk’ı 

bul, O’na teslim ol, diye okunabilir.
Bal yapmasını, varlığın özünün Allah olduğunun işareti ola-

rak görülebilir.
İşte hakikatler sana, çocuk saflığının arayışıyla açılacaktır.
İşte o saflıkta düşün.
O saflıkta ara.



13

NAHL NE DEMEKTİR

Nahl kelimesi bu sûrede “Bal Arısı” olarak belirtilmiştir.
68. âyette geçen nahl kelimesi, “Evhâ rabbuke ilen nahl-Rab-

bin bal arısına vahyetti” Bal Arısı olarak çevrilmiştir.
Nahl kelimesi, hurma ağacı da demektir.
Nahl aynı zamanda; bedelsiz verilen şey, sövmek, iftira et-

mek, Bal Arısı, arı, süslü ağaç anlamlarında da kullanılmıştır.
Nahl Sûresinde ise, Bal Arısı olarak kullanılmıştır.
Bu sûrede Bal Arısı örnek gösterilerek, hakikat yolunda gi-

den bir talebeye işaret edilmiştir.
Hakikati arayan bir kişi, bir Mürşid-i Kâmil’e talebe oldu-

ğunda, Kâmil kişi talebeyi varlığa döndürür ve varlığın nasıl var 
olduğunu düşündürmeye sevk eder.

Mürşid-i Kâmil talebeye, “Arı gibi çalışkan ol” tavsiyesiyle, 
onun tefekkür ehli olmasını, aklını işletmesini, her varlığa hik-
met gözüyle bakmasını tavsiye eder.

Nasıl ki Bal Arısı, her çiçeğe konarak bal elde etmek için 
oradaki özü alır.

Talebe de yönünü kendi vücûduna ve varlığa döndürür.
Her varlığın özünün Allah olduğunu anlama yolculuğuna 

başlar.
Talebenin seyr-i sülûk yolculuğu Bal Arısına benzetilmiştir.
Seyr-i sülûk; talebenin kendi vücûduna dönmesi, orada yol-

culuk etmesi, kendi vücûdunu var edenin işaretlerini görmesi, 
anlaması ve seyretmesi demektir.



14

Yâni talebenin kendi enfüsî âlemine adım atması ve varolu-
şun ve var edenin hakikatlerine ulaşması ve o ulaştığı hakikat-
leri kendinde ve cümle varlıkta seyretmesi demektir.

Sülûk; gidilen yol demektir.
Sâlik de; yola giren, arayan, hakikat yolunda giden, yolcu 

demektir.
Burada yol denilen kişinin kendi vücûdudur.
Sâlik de, kişinin kendi vücûdunda yolculuk etmesi demektir.
Yâni, yol da yolcu da kişinin kendisidir. 
İşte Arı, nasıl ki çiçek çiçek dolaşıyorsa, talebe de her bir 

varlığa bakacak ve varlığın özünü görmeye çalışacaktır.
Arı’nın çiçek çiçek dolaşması, onun seyr-i sülûkudur.
Nasıl ki Arı, her çiçekten aldığı özü bal haline getiriyorsa, 

talebe de her varlığın özünün Allah olduğunu anlayacak ve ilâhi 
hazza erişecek.

İşte bunun için Nahl Sûresinde geçen Nahl kelimesi, Bal 
Arısı olarak çevrilmiştir.

Bal Arısı ile hakikati arayan, hakikat yolunda giden talebe 
işaret edilmiştir.

Seyr-i sülûk yolunda talebe, Bal Arısı gibi gayretli, çalış-
kan, her varlığa bakan, varoluşu anlamaya çalışan biri olmalıdır.

Onun için Nahl Sûresi, Arının çalışkanlığı gibi, talebenin ça-
lışkan olmasını tavsiye eder.

Bal Arısının hakkında yapılan araştırmalarda şu bilgiler 
elde edilmiştir.

Bal Arılarına, bal ürettiklerinden dolayı Bal Arısı ismi ve-
rilmiştir.

Arı kovanlarında üç çeşit Arı vardır; Kraliçe Arı, İşçi Arı, 
Erkek Arı.

Kraliçe Arı 3 ila 5 sene arası yaşar.
Kraliçe arının tek görevi vardır, o da yumurtlamak, yavru-

larının gelişimini sağlamak.



15

Kraliçe Arı, 15-20 Arı ile çiftleşir ve böylece yüzlerce yu-
murta yapar. 

Kraliçe Arı ile çiftleşen erkek Arı ölür.
Erkek arı Kraliçe Arıda fâni olur.
Yâni neslin devamı için erkek Arı kendini feda eder.
Ya da Bal yapılsın diye erkek Arı kendini feda eder. 
Kraliçe Arı, erkek ve dişi Arı olarak yumurtlar. 
Dişi Arılardan biri, kovanda Kraliçe Arı olur.
Erkek Arılardan bir kısmı, Kraliçe arıyı döllemek için ha-

zır bulunur. 
Kraliçe Arının bıraktığı yumurtalardan çıkan dişi Arılar, işçi 

Arı olurlar ve bal yaparlar.
Arı, çiçeklerdeki kimyasalları emerek bal elde eder.
Her balda, bitkilerin kimyasalları vardır.
Bundan dolayı bal, insan sağlığı için çok önemlidir.
Eski medeniyetlerde Bal Arısı ve ürettikleri bal, her zaman 

kutsal kabul edilmiştir.
Eski devirlerde dönemin Lokmânları balı, kuvvetlendirici, 

tedavi edici ve tatlandırıcı olarak tavsiye etmişlerdir.
Yaraları iyileştirmek için tıbbi amaçla balı kullanmışlardır. 
Tarihi kayıtlarda Hipokrat’ın, balın, yaralara, kesiklere, çıban-

lara, apselere, yanıklara iyi geldiğini söylediği bilgisine rastlanır. 
İbn Sînâ da; yarayı balla tedavi etmiş ve birçok hastalıkta 

balı tavsiye etmiştir.
Hatta kayıtlarda arpayı balla karıştırıp ezerek mesâne tü-

mörü tedavisinde kullandığı bilgisi vardır.
Hazreti Muhammed’in tatlıyı ve balı çok sevdiği, kendisine 

bal hediye edildiği zaman onu ashabı arasında kaşık kaşık bö-
lüştürdüğü nakledilmektedir. (İbn Mâce Ṭıb)

Hazreti Muhammed’in; “Bal şerbeti içmek ve kan aldırmakta 
şifa vardır” sözü de vardır.



16

Hazreti Muhammed, birçok rahatsızlıkta bal şerbeti tavsiye 
ederdi. (İbn Mâce Tıb)

Bal şerbeti, balla suyun dengeli bir şekilde karışımı ile elde 
edilir.

Sıcak bal şerbeti, kabızlığa iyi gelir.
Soğuk bal şerbeti, ishale iyi gelir.
Bal sütle karıştırılırsa, bağışıklık sistemini güçlendirir.
Ayrıca bal şerbeti, kansızlığa iyi gelir, kanı sulandırır, insanı 

dinç eyler, halsizliğe iyi gelir, mesaneyi temizler, bağırsakları ça-
lıştırır, gözlerin iyi görmesini, kulakların iyi duymasını sağlar.

Tüm vücûda muhteşem faydaları vardır.
Arılar gelip bir insanı sokmazlar.
Sadece kendi hayatını ve arkadaşlarının hayatını ve yav-

rularının hayatını tehlike altında gördükleri zaman sokarlar.
Arının insanı sokması kendi hayatına mal olur.
İnsanları sokmadan önce sesle uyarırlar.
Daha sonra toplu halde çok vızıltı çıkarırlar. 
Ve tehlike geçmezse hızla tehlike gelen yere doğru uçup 

çarparak korkuturlar.
Bu da işe yaramazsa o zaman insanı sokarlar.
Arının iğnesi bağırsaklarına bağlı olduğundan, insanı ya 

da bir hayvanı soktuklarında iç organları parçalanır ve ölürler.
Yâni arkadaşlarını, yuvalarını, yavrularını korumak için ken-

dilerini feda ederler.
Araştırmalara göre Bal Arıları en az 150 milyon yıldır bal 

yapıyorlar.
Aslında arılar balı, kışın kendilerini beslemek için yaparlar.
Ama insanlar onların kendileri için yaptığı besini alırlar 

ve yerler.
Her bir Bal Arısının kendine has sesi vardır.



17

Birbirleriyle iletişim kurarlar, birbirlerine tehlikeyi haber 
verirler.

Bal Arıları dakikada yaklaşık 12 bin kez kanat çırparlar.
Kanatların çırpımından vızıltılı bir ses çıkar.
Bal Arısının ortalama ömrü 40 gün civarıdır.
Bu 40 günlük ömrün yarısı kovanın içinde yarısı kovanın 

dışında geçer.
Kış arılarının ömrü ise 4 aya kadar uzayabilir.
40 günlük bir ömürde, çiçeklerin özünden elde edilen muh-

teşem bir besin olan bal elde edilir.
Bal Arıları yaklaşık 200 gram bal üretebilmek için yaklaşık 

1 milyon çiçeğe konarlar.
Bir işçi arı 40 günlük ömründe bir çay kaşığının 12’de biri 

kadar bal yapar.
Bir çay kaşığı bal, 12 arının ömrüne mâl olur.
Bal Arısı saatte 24 ile 50 km arası uçabilir.
Arılar mavi rengi ayırt ederler.
Ama kırmızı rengi ve koyu gri rengi, siyah olarak algılarlar.
Yâni Bal Arıları da bir nevi renk körüdür, renk körü kardeş-

lerimiz üzülmesinler.
Herkes bunun hikmetini düşünsün.
Bal Arıları bir peteği doldurabilmek için 100 milyon çiçe-

ğin nektarını emmeleri gerekir.
Âdeta kanatlarını nektar için çırparlar.
Bal Arıları kutuplarda yaşayamazlar. 
Kutup bölgeleri dışında tüm dünyada görülürler.
Bal Arıları, yavrularını ve kendilerini beslemek için bal ya-

parlar.
Balı yapmak için çiçeklerden nektar ve polen toplarlar. 
Balın hammaddesi çiçeklerdeki nektardır.



18

Bal Arısı, çiçeklerdeki nektarı hortum şeklindeki diliyle 
emerler.

Nektarlar Arının midesinde birikir.
Çiçekten alınan nektar, Arının tükürük bezleri ve midesindeki 

salgılarla birleşir ve fermente olarak, yavaş yavaş bala dönüşür.
Kovana dönen arı, midesindeki fermente olan bal özünü 

peteğe koyar.
Ve böylece bal petekte biriktirilir.
Arılar ağaçlardaki, bitkilerdeki çiçeklerin meyveye dönüş-

mesindeki döllenmede çok önemli rol oynarlar.
Hatta bilim adamları arasında şöyle bir bilgi vardır.
Dünya üzerinden arılar yok olsa, kısa sürede insan nesli 

yok olmaya başlar.
Onun için Bal Arıları çok önemlidir.
Bal Arıları, balın dışında, polen, arı sütü, petek, bal mumu, 

propolis gibi muhteşem ürünler üretir.
Bunların her biri insan sağlığı için çok faydalıdır.
Bal Arıları, yaptıkları yuvalarda yaşamlarını sürdürürler. 
Arılar, çok çalışkandır ve her Arı kendi üzerine düşen va-

zifeyi eksiksiz yapar.
Kovanda, ana Arı, işçi Arı, erkek Arı vardır.
İşçi Arı yumurtadan yetişkinliğe 21 günde ulaşır. 
Bu 21 günde kovandaki tüm işleyişte sorumludur.
Bu sorumluluk, petek örme, kovanda bekçilik, kovanda te-

mizlik, yavrunun ve ana arının beslenmesi, arı sütü salgılama, 
balın olgunlaşması görevleridir. 

21 günden sonra kovan dışına çıkarak, nektar (bal özü), 
salgı, polen, su ve propolis toplama görevlerini yerine getirirler.

Arı ömrünün yarısını kovanın içinde, yarısını kovanın dı-
şında geçirir.



19

Arının gözleri, petek şeklinde bir çift bileşik ve üç adet ba-
sit gözden oluşur. 

Basit gözlerin her birinde binlerce küçük ünite vardır. 
Bileşik göz, ana Arıda 3 bin, işçi Arıda 4 bin, erkek Arıda 8 

binden fazla basit gözü barındırır.
Arının başında muhteşem bir duyu organı vardır.
Bu duyu organı sayesinde Arılar iki kilometreden nektar 

kokusunu alırlar.
Bu duyu organı, koku, tat ve dokunma hissini barındırır.
Bu duyu organının içerisindeki sinir uçları sayesinde, ay-

rıca rüzgâr hızını ve hava sıcaklığını da ölçebilirler.
Arının göğsü, arının hareket merkezidir. 
Orta bacakları üzerinde bulunan sert tüyler, çiçekteki po-

lenleri almada görev yapar.
Çiçeklerde bulunan polenler, ön bacaklardan arka bacak-

lara aktarılır. 
Ve oradan da polen sepetinde toplanır.
Arının midesinde toplanan bal özütleri kovana taşınır.
Bir kilo bal için, 40 bin Arı, 6 milyon kez çiçeğe konar.
Bu muhteşem bir işleyiş sistemidir.
İnsanlık bunu kendine örnek alsa, dünya güllük gülüstan-

lık olurdu.
Bal Arıları bir peteği doldurabilmek için 100 milyon çiçe-

ğin nektarını toplar.
Ve bunun için 100 bin kilometre boyunca kanat çırpar.
Bu ne kadar muhteşem bir gayrettir.
Bir Arı peteğindeki Arıları düşünelim.
Bunlar bir kilo bal yapmak için, dünyanın etrafını 6 kez dön-

meye eş değer bir uçuş yaparlar.
Arı neslinin devamı, Kraliçe Arı sayesindedir.



20

Onların bir günde yumurtladığı yumurta ağırlığı, kendi ağır-
lığının 20 katı kadardır. 

Arı, kendi vücûd ağırlığının 330 katı yük çekebilir.
Bir petek gözünün derinliği 12 milimetredir.
Duvarlarının kalınlığı ise milimetrenin 20’de biri kadardır. 
Buna rağmen bal ile doldurulduğunda petek hiçbir zarar 

görmez.
Bir Bal Arısı, bir seferlik polen toplama gezisinde 50-100 

çiçeği ziyaret eder.
Arılar, birbirleriyle iletişimi, aşk içinde dans ederektir. 
Tüm inançlarda Arı ve bal kutsaldır.
İslam inancında arılar, Tanrının askerleri olarak kabul edilir.
Bundan maksat, hakikat yolunda saliklerdir.
Arılar, Hıristiyan inancında, Bakire Meryem’in sembolüdür.
Eski devirlerde, dünyaya gelen ilk arı, Mısır’ın ilk Tanrısı 

Re-Atum’un göz yaşlarından geldi diye inanılır. 
Eski Yunan inancında, Zeus’un arıların Tanrısı olduğu ka-

bul edilir ve onun balla beslendiğine inanılır.
Hititlerde bal çok kutsaldı.
Yapılan evlerin inşaatlarında kullanılırdı. 
Belki de böyle yapılarak, evin tadı olsun, huzuru olsun is-

tenirdi.
İnsanlığın ilk içkisi bal şerbeti olarak kabul edilir. 
Bal ve su karıştırılır ve bekletilir şaraba döndürülür ve 

öyle içilirdi.
Evliya Çelebi, Seyahatname’sinde, İstanbul’da 100 tane bal 

suyu esnafının bulunduğunu, bu bal suyunun bir kâsesinin in-
sana Şirvani yayla türküsü söylettiğini yazar.

Evet, Arıların insanlığa faydası saymakla bitmez.
Arı gördüğümüzde ona teşekkür etmeliyiz.
Onlara yol vermeliyiz.



21

Onlara boynumuzu eğerek saygı göstermeliyiz.
Onların yaşam alanlarını korumalıyız.
Ve Arının çalışkanlığını örnek alarak, Allah’ı ve O’nun haki-

katlerini anlamak için çok gayret göstermeliyiz.
Şimdi Nahl Sûresini kelime kelime inceleyelim.





NAHL SÛRESİ





25

1-

ا  أتَىَ أمَْرُ اللهِّ فلَاَ تسَْتعَْجِلوُهُ سُبْحَانهَُ وَتعََالىَ عَمَّ
يشُْركُِونَ

Etâ emrullâhi fe lâ testacilûh subhânehu  
ve teâlâ ammâ yuşrikûn

Eta : Geldi, sunuldu, sunulur, 
Emr Allah : İşleyiş hakikati, emr, hüküm, Allah
Fe lâ testacilu-hu : Bundan sonra, öyleyse, yok, acele, o 
Subhâne hu : Noksan sıfattan münezzeh, yüzmek, O’nda 

olmak, tecelliler, onunla, o
Ve teâlâ : Yücedir, kudretlidir, gerçek olandır, 
Ammâ yuşrikûn : Ortak koştuğunuz şeyler, 

Meâli 1: “Her varlıktan Allah’ın işleyişi size sunulur. Bundan 
sonra O’nu anlamada acele etmeyin. O noksan sıfatlardan mü-
nezzehtir ve ortak koştuğunuz şeylerden yücedir.” 

Meâli 2: “Allah’ın işleyiş hakikati her varlıktan sunulur. O ha-
kikati anlamada acele etmeyin. Allah her yeri işleyişiyle ihata et-
miştir. Ve O’nun yüceliğinin yanında, ben de varım egosuna düş-
meyin.”

Bu bölümde geçen “Emr” kelimesi, işleyiş, iş, konum, du-
rum anlamındadır.

Çoğulu “umr” kelimesidir.
Âmir, memur, imar kelimeleri de buradan gelir.
Tüm âlemin âmiri Allah’tır.
Allah her varlıkta işleyişiyle âmirliğini gösterir.
Her varlık da Allah’ın memurudur.



26

Yâni her varlık, işleyişiyle kendine Âmir olanı gösterir.
Her varlık kendine ne fıtrat yüklenmişse onu yerine getirir.
Yâni Âmir olan Allah, varlığın yaratılış fıtratına göre ona 

bir görev yüklemiştir.
Varlık da kendi üzerine yüklenen görevi yerine getirir.
Kuş kuşluğunu, kedi kediliğini, aslan aslanlığını, ağaç ağaç-

lığını, toprak topraklığını, su görevini yerine getirir.
Her varlıkta bir işleyiş vardır.
Her varlık kendindeki işleyişle hakikatleri gösterir.
Varlığın varoluşunu ve işleyişini anlamakla, Allah hakika-

tine erişiriz.
“EmrAllah” kelimesini, Allah’ın emri diye çevirmek ne ka-

dar doğrudur düşünmek gerekir. 
Allah’ı; emreden, baskılayan, zorlayan olarak düşünmek 

doğru değildir.
İnsan, Allah’ı kendisi gibi düşünmemelidir.
Kendi seviyesine indirip, O’na kendi vasıflarını yapıştırmamalıdır.
Zorlayan, emreden, baskılayan ancak ve ancak firavundur.
Her insan Allah hakikatini iyi anlamalıdır.
Onun için Kur’ân bu hakikate erişmeye kapılar açar.
Bu bölümde geçen sübhan kelimesi, “s,b,h-sebehe” kelime-

sinden gelir.
Sebehe, her varlığın Allah’ın deryasında yüzdüğüne işaret eder.
Tesbihat kelimesi de buradan gelir.
Tesbihat, her varlıkta Allah’ın zikrine işaret eder.
Zâkir olan Allah’tır, Allah her varlıktan zikrini gösterir.
Bu zikir tesbihata akar.
Allah her varlıkta, işleyişi ile tesbihatını gösterir.
SübhanAllah kelimesi de buradan gelir.
Allah her varlıkta işleyişi ve sıfatları ile tecelli eder.
Allah, noksansızdır, sıfatları ile tamdır.



27

İşte varlıktaki emri ilâhiyi anlayan, yâni varlıktaki işleyiş ve 
nitelikleri anlayan Allah hakikatinin ne olduğunu anlayacaktır.

Ve o zaman Allah’ın ulvîyetinin her yeri ihata ettiğini göre-
cek ve kendine varlık nispet etmeyecektir.

Yâni Allah’ın ulvîyetinin yanında, “ben de varım” demeyecektir.
Bu bölümdeki “teâlâ ammâ yuşrikûn” âyetini anlayacaktır.
Allah, yücedir, ulvîdir, sübhandır, tecellilerin sahibidir.
Bunu bilen asla O’na ortak koşmayacaktır.
Burada geçen, müşrik kelimesi, ortak koşmak anlamındadır.
Müşrik; “şe-ri-ke, şirk” kelime kökünden gelir.
Şerike ortak olmak demektir. 
Senin de var benim de var anlamındadır. 
“Şirket” de bu kelimeden gelir. 
Yâni ortaklık. 
İşte müşrik; ortak koşan anlamındadır. 
Yâni Allah’a ait olan vasıfların Allah’ın yarattığı kula da is-

nat edilmesidir. 
Allah’ın yarattığı kula, Allah’a ait olan vasıfların isnat edil-

mesidir.
Ama kendine ama başka birine Allah’a ait olan yüceliği is-

nat etmektir.
Kişi hem Allah’a inanır hem de Allah ile arasına, yücelik is-

nat ettiği birilerini ya da kendini koyar. 
İşte bu durum ben de varım Allah da var ikiliğine sürükler.
Müşriklikten kurtulmanın yolu; Allah’ın ulvîyetini iyi an-

lamak ve O’nun ulvîyetinin yanında “ben de varım” demekten 
uzaklaşmakla mümkündür.

İnsan Allah’ı bırakıp, birine ya da kendine üstünlük ver-
memelidir.



28

2-

وحِ مِنْ أمَْرِهِ عَلىَ مَن يشََاء مِنْ  لُ الْمَلآئكَِةَ باِلْرُّ ينُزَِّ
عِباَدِهِ أنَْ أنَذِرُواْ أنََّهُ لاَ إلِهََ إلِاَّ أنَاَْ فاَتَّقوُنِ

Yunezzilul melâikete bir rûhi min emrihî alâ men yeşâu 
min ibâdihî en enzirû ennehu lâ ilâhe illâ ene fettekûn

Yunezzilu : İndirir, sunar, verilir, açığa çıkar, 
El melaiket : Kuvve, her varlıktaki güç,
Bi el rûhi : Rûh, can, esinti, 
Min emr hi : İşleyiş, hüküm, düzen, o
Ala men yeşau : Kendi üzerinde, üzere, kim isterse, isteyen 

kimse
Min abd hi : Kullarından, kul, o 
En enziru : Hakikatleri açıklanır, çağrı yapıp uyarmak,
Enne hu : Muhakkak, o, onun olduğu,
La ilâhe illâ ene : İlah yoktur, varım, ancak, ben, 
Fe itteku ni : Artık, fenalardan sakının bana ortak koşmayın,

Meâli: “Her varlıktaki kuvveler O’nun rûhundan açığa çıkar, 
O’nun işleyişini gösterir. Hakikatleri anlamak isteyen kimse, açık-
lanan hakikatlere bakar ve O’nun kulu olduğunu anlar. Allah bu-
yurdu: Benden başka güç yoktur, artık fenalardan sakının, bana 
ortak koşmayın.” 

Nasıl ki bir ağaç, tohumun rûhundan süzülüp geliyorsa, her 
varlık da Allah’ın rûhundan süzülüp gelir.

“Nefahtu fîhi min rûhî-Rûhumdan üfledim” (Hicr Sûresi 29) 
hakikati buna işaret eder.

Her varlık Allah’ın rûhundan üflenip açığa çıkmıştır.



29

Bu hakikate erebilmek için, gönlümüze de hakikat bilgile-
rinin üflenmesi gerekir.

Bir Mürşid-i Kâmil’e giden talebenin gönlüne Muhammedî 
rûh üflenir ve o talebenin şahitlik yolculuğu makam makam 
gerçekleşir. 

Bu bölümde geçen rûh ve emr kelimeleri iyi anlaşılmalıdır.
Sana rûhtan sorarlar âyetinde de “emr” kelimesi geçer.
İsrâ Sûresi 85: “Ve yeselûneke anir rûh kulir rûhu min emri 

rabbî ve mâ ûtîtum minel ilmi illâ kalîlâ.”
Meâli: “Sana rûh hakkında soruyorlar. De ki: rûh Rabbimin 

işleyişidir ve o ilim hakkında sizler çok az şey bilirsiniz.”
Rûh hakikatini anlamak, varlığın işleyiş hakikatini anla-

makla mümkündür.
Tohumun özündeki henüz açığa çıkmamış ağacı düşünelim.
İşte o ağaç, tohumun özünde yâni tohumun enfüsünde 

nurânî bir boyutta durur.
Ne zaman oradan bir üfleniş olur, ki o üflenişe rûhun üfle-

nişi denilir.
O üflenişle ağaç açığa çıkmaya başlar.
O rûhun üflenişiyle zamanı geldiğinde ağaca ait olan kök, 

filiz, dal, gövde, yapraklar, çiçekler, meyveler bir bir açığa çıkar.
İşte tohumun rûhunun içinde ağaca ait nice âlemler vardır, 

bu âlemler bir bir kendini gösterir. 
Açığa çıkan ağacın, matematiksel, fiziksel, kimyasal, biyolojik 

nice sırları, zamanı gelince rûhun üflenişiyle bir bir açığa çıkar.
Enfüsten âfâka olan çıkış, enfüste olanın kendini göster-

mesidir.
Kendini gösteren beşeri âlemin içinde de görünmeyen nice 

âlem vardır.
Zahirde görünen her şey rûhun üflenişiyle açığa çıkar.



30

Açığa çıkan her şeyde rûh üflenmeye devam eder.
Çünkü enfüsten âfâka çıkış her an devam eder. 
Fussilet Sûresi 53: “fîl âfâk ve fî enfusihim.”
Enfüste ne varsa âfâka o çıkacaktır.
Enfüs Allah’ın evvel boyutudur.
Âfâk, Allah’ın zâhir boyutudur.
Hadîd Sûresi 3: “Hû el evvel, Hû el zâhir.”
Her varlık Allah’ın rûh boyutundan süzülür gelir.
Rih, kelimesi de buradan gelir.
Rih, aynı zamanda rüzgâr demektir.
Nasıl ki bir tohumun içinde olan üflenişle ağaç açığa çıkı-

yorsa, tüm varlık da Allah’ın rahîm boyutundan süzülür gelir.
Tüm bedenler, Allah’ın rûhunda gizlidir.
Zamanı gelince adım adım açığa çıkış başlar.
Bu açığa çıkış rûhun üfleniş sırrıdır.
Rûhun işleyiş sırrı da varlığın işleyiş sırrında gizlidir.
Hayatın kaynağı rûhtur ve hayatın kendisi rûhun işleyişidir.
“Yunezzilul melâikete bir rûhi min emrihî” âyetinde belir-

tildiği gibi, rûhun derinliklerindeki kuvveler yâni melekler bo-
yutu zamanı gelince inzal eder, yâni açığa çıkar. 

“Men yeşâu” kim bu hakikati anlamak isterse, yönünü ken-
dine ve varlığa döndürür.

“Min ibâdihî” abd boyutuna erer, yâni her varlığın kul ol-
duğunu yâni deryanın damlaları olduğunu ve deryadan ayrı ol-
madığını anlar.

Ve böylelikle takva makamına erer, Allah’ın yüceliğini, O’n-
dan başka kudret sahibi olmadığını anlar.



31

3-

ا يشُْرِكُونَ مَاوَاتِ وَالأرَْضَ باِلْحَقِّ تعََالىَ عَمَّ خَلقََ السَّ
Halakas semâvâti vel arda bil hakk teâlâ âmmâ yuşrikûn 

Halaka : Var etti, yarattı, halk etti, 
Es semâvât ve el ard : Gökler ve yer, 
Bi el hakkı : Hakk ile, gerçek, doğru, hakikatleri 

gösterir halde, 
Teâlâ : Yücedir, zatıyla yüce olan, kudretlidir, 
Amma yuşrikûn : Ortak koştuğunuz şeyler, 

Meâli: “Gökleri ve yerleri, hakikatleri gösterir bir şekilde halk 
etti. O ortak koştuğunuz şeylerden yücedir.”

Kur’ân’da yerlere, göklere bakmamız öğütlenir.
Gönlümüzü, varlığa döndürmemiz ve varoluşu anlamamız 

öğütlenir.
Yerlerde ve göklerde olan her şey hakikatleri gösterir.
Yerlerden maksat, hem dünyamızın kendisi hem de uzayda 

olan gezegenlerin, yıldızların kendisi olarak düşünülmelidir.
Yaratılan her şey hakikatlere açılan kapıdır.
İnsan, Allah hakikatine ermek istiyorsa, yönünü varlığın 

kendine döndürmelidir. 
Her varlığı canlı bir kitâb bilmeli ve oradan okumalıdır.
İnsan, doğduğunda bir bebek iken meraklıdır.
Etrafındaki eşyayı anlamak için bakar ve anne babasına 

“bu ne” diye sorar.
Ama insan büyüdükçe maalesef bu merakından uzaklaşır.



32

Hazreti Muhammed’in; “Ya Rabbi! Bana eşyanın hakikatini 
göster” duası çok önemlidir.

Her insan, varlığın hakikatini anlamak için gayret içinde 
olmalıdır.

Burada geçen “bi el hakk” kelimesi; hakk, gerçek, doğru, ha-
kikat, hakk ile, hakk’ta anlamlarına gelir.

Hakikat nedir? 
Hakikat; Hakk kelime kökünden gelir.
Hakk üflenen rûh sırrıdır.
Hakk: Bütünün parçasına verilen addır yâni cüzdeki Allah’a 

ait olan sistemdir..
İşte her varlık Allah’a ait olan nitelikleri gösterir.
Allah gerçektir ve her varlık gerçeği gösterir.
Yâni derya Allah ise damla Hakk’tır.
İşte insan vücûdunu tutan vücûd Hakk’tır.
Tüm vücûdları tutan vücûd ise vücûdu mutlak olan Allah’tır.
Onun için; Hallacı Mansur “Enel Hakk-Ben Hakk’ım” yâni “Ben 

O’ndan bir cüzüm” yâni “Ben O’nu gösteren bir gerçeğim” dedi.
Hazreti İsâ da bu makamda “Ben O’yum” dedi. (İncil, Luka 

22:70)
Hazreti Muhammed de “men reani fekad reel hak-beni gö-

ren Hakk’ı görür” dedi.
Yâni “her kim kendi vücûdunun Zâtı olan Ene’yi görür, 

Hakk’ı görür” dedi.
İşte hakikat: 
Yerlerde göklerde olan her varlıktır…
Varlığı tutan ilâhi kudrettir… 
Tüm varlığın geldiği kaynaktır...
İnsanın geldiği Özdür...
Tüm varlığı hareket ettiren güçtür...
Varlıktaki tüm niteliklerdir...



33

İnsanın ve tüm varlığın aslı olan Allah’tır…
İnsanı nefes aldırıp verdirendir...
İnsanın kâlbini attırandır...
İnsanın vücûdunda her an işleyendir...
Tüm kâinatı hareket ettiren güçtür...
Diri olan sürüp gidendir...
Tüm kâinattaki sistemdir...
Yâni hakikat Allah’tır... 
Allah her şeyin sahibidir.
Her şeyi ihâta edendir.
Hiçbir varlık O’ndan ayrı değildir.
Bu hakikate erebilmek için her varlığın kendinde olan kud-

reti anlayabilmek gerekir.



34

4-

بيِنٌ خَلقََ الِإنسَانَ مِن نُّطْفةٍَ فإَذَِا هوَُ خَصِيمٌ مُّ
Halakal insâne min nutfetin fe izâ huve hasîmun mubin

Halaka el insâne : Halk edildi, var edildi, yarattı, 
Min nutfetin : Nutfeden, bir özü taşıyan duru saf su, hücre,
Fe izâ huve : Fakat, o, 
Hasım : Düşman, kesip atan, karşı taraf, ayrı gören, ben 

benim, 
Mubin : Apaçık, açıkça, 

Meâli: “İnsan, bir öz taşıyan bir hücreden halk edildi. Fakat 
o kendini o özden ayrı görüp açıkça ben benim dedi.”

İnsan nasıl bir nutfeden yaratıldı?
İnsanın aslı nedir?
İnsanı var eden kimdir?
Düşün, nasıl yaratıldın?
Düşün, nereden geldin?
Düşün, nasıl şekillendin?
Düşün, nereye gitmektesin?
“Halakal insâne min nutfe.” 
İnsan, bir nutfeden, bir özden, bir embriyodan yaratıldı.
Düşün, hücre hücre nasıl şekillendin?
Nasıl bedenlendin?
Şunu asla unutma!
Sen kendini var etmedin.
Sen kendini asla şekillendirmedin.
Doğumu, ölümü sen tasarlamadın?



35

Sadece düşün, sen nasıl var oldun?
Eğer varoluşunu anlayamazsan, benliğe düşersin.
Ben benim der, kibre düşersin.
Ve yaratıcına karşı hasım olursun.
“Fe izâ huve hasîmun mubin.” 
Ve O’na karşı apaçık benlik içinde olursun, “ben de varım” 

egosuna kayarsın.
İnsan, annenin yumurtası ve babanın sperminin birleşimi 

ile hücre hücre, doku doku, organ organ halk edildi.
İnsan, bu yaratımda zerre kadar muktedir olan değildi.
İnsan, hiçbir hücresini yaratan, şekillendiren değildi.
İnsan bu gerçeği bilmeli ve edep içinde olmalı.
Ben benim demekten vazgeçmeli, yaratıcısını tanımalıdır.
“Allah hakikati nedir?” iyi düşünmelidir.
Dön kendine, bak bedenine.
Bu bedenin nasıl halk edildiğini düşün?
Sen seni var etmedin.
Elini, ayağını sen oluşturmadın.
Gözünü, kulağını sen yapmadın.
Beynindeki muhteşem yapının zerresini sen yapmadın.
Bedenindeki hiçbir hücreyi, hücrelerin birleşimi ile olan do-

kuları sen yaratmadın.
Gel, düşün sen nasıl yaratıldın?
Hangi kaynaktan geldin?
Gel yaratıcına karşı hasım içinde olma.
Ben benim deme.
Allah’ın ulvîyetini gör, O’ndan ayrı olmadığını bil.
İnsan kendini ayrı, Allah’ı ayrı bilmemeli.
Ben de varım deyip gaflete düşmemeli.
Benlik içine düşüp kendini yüce görmemeli.



36

Ekber olanın Allah olduğunu bilmeli ve asla kendine var-
lık nispet etmemeli.

Allah’a hasım olmak, O’nun ulvîyetinin yanında ben de va-
rım kibrine düşmektir.

Böyle bir duruma düşen, Allah’a karşı hasım durumuna dü-
şer “huve hasîmun mubin.”

Çocuk doğduğunda tüm saf haliyle doğar.
Hasımlık, daha sonra aileden gelen yargılayıcı inançla ço-

cuğun beynine ekilir.
Ve çocuk bir ego içinde büyür, ben benim diyerek, yaratıcı-

sına karşı hasım durumuna düşer. 
Bu egodan kurtulmak için, Allah’a şahitlik yoluna girilmelidir.
Yâni Kâmil bir insandan, İlm-i Tevhîd eğitimi görülmelidir.
İnsan ancak o zaman, ben benim demekten kurtulur.



37

5-

وَالأنَْعَامَ خَلقَهَاَ لكَُمْ فيِهاَ دِفْءٌ وَمَناَفعُِ وَمِنْهاَ تأَكُْلوُنَ
Vel enâme halakahâ lekum fîhâ difun  

ve menâfiu ve minhâ tekulûn 

Ve el ename : Hayvanlar, hareketli olan, 
Halaka ha : Halk etti, var etti, onu,
Lekum fiha : Sizin için, onda, 
Difun : Isı, sıcaklık, ısınma, soğuktan koruyan,
Ve menâfiu : Yarar, menfaatler, faydalar, ondan, 
Ve minhâ 
tekulûn

: Beslenme, faydalanma, yeme içme, 

Meâli: “Hayvanları da var eden O’dur. Siz onlardan elde et-
tiğiniz giysilerle ısınırsınız ve onlardan faydalar bulur ve besle-
nirsiniz.” 

Her varlık Allah’ın yarattığı kuldur.
Hayvanlar, bitkiler, ağaçlar, kuşlar, her biri kendi içinde nice 

hikmetler taşır.
İnsan her varlığı önemsemeli ve onun yaratılışını anlamaya 

çalışmalıdır.
Bu bölümde Allah “Zooloji-Hayvan Bilimi” dalını insanlığa 

sunar.
Zooloji; Biyolojinin hayvan bilimi bölümüdür.
Zoo; hayvan demektir.
Loji; bilim, söz, inceleme, çalışma, araştırma demektir.
Zooloji, hayvanların çeşitliliğini, bedenlerini, yaşayışlarını, 

özeliklerini, faaliyetlerini, üremelerini, çoğalmalarını, varlıkla 



38

olan ilişkilerini, insanla olan ilişkilerini, hayvanların faydala-
rını inceleyen bilim dalıdır.

Eski kadim eğitimlerde mutlaka, Biyoloji, Matematik, Fizik, 
Kimya eğitimleri verilirdi.

Ne kadar muhteşemdir ki bunların işaretlerini Kur’ân’da 
bulabiliyoruz.

Hazreti Davud’un Kuşlarla, Hazreti Süleyman’ın Atlarla il-
gili âyetleri Kur’ân’da geçer. 

Hazreti Muhammed’in hayvanlara karşı hassasiyeti herkes 
tarafından bilinir.

Hazreti Muhammed, hayvanlara iyi davranılmasını onlara 
eziyet edilmemesini öğütlemiştir.

Develere fazla yük yüklenilmemesini, hiçbir hayvana zulüm 
edilmemesini öğütlemiştir.

Kuşu ölen bir çocuğun acısını paylaşmış, onunla pazara gi-
dip onun hoşnut olacağı bir kuş almıştır.

Mintanında uyuyan bir kediyi uyandırmamış, mintanını çı-
karıp gitmiştir. 

Hazreti Muhammed, bir eşeğin yüzünün dağlandığını, yü-
züne damga vurulduğunu görünce üzülmüş ve şöyle demiş-
tir: “Bunu dağlayan Allah’ın rahmetinden uzaklaşmıştır.” Müs-
lim, Libâs, 29.

Hazreti Ali’nin (Doğum: 600- Vefât: 661) şöyle dediği rivâyet 
edilir: “Bütün dünyayı bana verseler ve buna karşılık bir karın-
canın ağzındaki taneyi almamı isteseler, bu zulmü yapamam.” 

Hazreti Ali’nin bu sözünden etkilenen Firdevsî (Doğum: 940 
Vefât: 1020) Farsça şu şiiri yazmıştır:

“Meyzâr mûrî ke dâne-keş est 
Ke cân dâred o cân-i şîrîn hoş est.” (İsmet Sungurbey, Hay-

van Hakları) 
Bu şiirin Türkçe anlamı şöyledir: 
“Tane çeken bir karıncayı da incitme. 



39

Çünkü onun da cânı vardır ve tatlı cân, hoştur!”
Evet, Hazreti Ali’nin bildirdiği gibi her hayvandaki cân, 

Hakk’ın kendi cânıdır



40

6-

وَلكَُمْ فيِهاَ جَمَالٌ حِينَ ترُِيحُونَ وَحِينَ تسَْرَحُونَ
Ve lekum fîhâ cemâlun hîne turîhûne ve hîne tesrehûn

Ve lekum fiha cemâlen : Sizin için, siz, onlarda, güzellik, 
Hîne turîhûne : Zaman, olduğunda, otlaktan 

döndürüyorsunuz,
Ve hîne tesrehun : Zaman, olduğu zaman, davar gütmek, 

Meâli: “Sizler onların gidişlerinde ve gelişlerinde güzellik-
ler bulursunuz.” 

Her hayvanın muhteşem güzellikleri vardır.
İnsan, gökte uçan kuşu seyretse, içinde bir güzellik hisseder.
İnsan, bir kuzuyu görse, ona sarılası gelir.
İnsan bir kuş sesi duysa, içinde farklı bir duygu oluşur. 
Kur’ân’da En’âm Sûresi bir anlamıyla da Hayvanlar Sûresidir.
Tüm hayvanlar nice sırlar taşır.
İnsan hayvanlara zulüm etmemeli, onların kendisi için nice 

lütuflar taşıdığını unutmamalıdır.
En’âm Sûresi 138: “Ve en’âmun lâ yezkurûn esma Allâh.”
Meâli: “Hayvanlarda da Allah’ın işaretlerinden başka bir 

hatırlatma yoktur.”
Kur’ân’da birçok hayvandan bahsedilir. 
Bunlar şunlardır:
Bal Arısı, Nahl Sûresi
At, Âdiyat Sûresi 
Karınca, Neml Sûresi 
Örümcek, Ankebût Sûresi 



41

Sığır, Bakara Sûresi
Deve, A’râf Sûresi 
Buzağı, Bakara, Hûd Sûresi 
Sivrisinek, Bakara Sûresi
At, Katır, Eşek, Nahl, Cumâ Sûresi
İnek, Koyun, Keçi, En’âm Sûresi
Yılan, A’râf, Şuara Sûresi 
Çekirge, Kamer, A’râf Sûresi
Balık, Kâlem Sûresi 
Sağılan tüm hayvanlar, Âl-i İmrân Sûresi 
Domuz, En’âm Sûresi
Kurt, Yûsuf Sûresi 
Sinek, Hacc Sûresi 
Bıldırcın, Bakara, Tâ-Hâ Sûresi
Çekirge, Bit, Kurbağa, A’râf Sûresi 
Karga, Mâide Sûresi 
Kelebek, Kâria Sûresi 
Maymun, Mâide Sûresi 
Aslan, Müddessir Sûresi 
Köpek, A’râf Sûresi 
Hüdhüd-İbibik-Çavuş Kuşu, Neml Sûresi 
Fil, Fil Sûresi
Pervane-Kelebek, Kâria Sûresi
Kuşlar, Mülk, Nahl, Nûr Sûresi 
İşte Kur’ân’da ne kadar önemli bilgiler vardır.
İnsanın, doğa ile ilgilenmesi gerekir.
Doğa ile sevgi içinde olması gerekir.
Her hayvanı, her bitkiyi önemsemesi gerekir.
İnsana her hayvandan ne güzel lütûflar akar.
İnsan, asla hiçbir canlıya zarar vermemesi gerekir.



42

Âyette belirtildiği gibi; “lekum fîhâ cemâlun-onlardaki gü-
zellikleri görün” mesajı ne kadar müthiştir.

Her hayvanın taşıdığı güzellikler, Allah’a ait güzelliklerdir. 
Hayvanlarla insanlar aynı özden süzülüp gelen kardeşlerdir. 
Hazreti Muhammed’in hayvanlara olan sevgisi, bunun en 

güzel göstergesidir.
Hazreti Muhammed; “Atın alnındaki tüyleri kesmeyin, yele-

leri de kesmeyin, kuyruğundaki tüyleri de. Çünkü kuyruğu si-
nekleri vs. kovalar, yeleleri onu ısıtan elbisesidir, alnı ise orada 
hayır bağlıdır.” (Ebü Dâvûd, Cihâd, 41)



43

7-

وَتحَْمِلُ أثَْقاَلكَُمْ إلِىَ بلَدٍَ لَّمْ تكَُونوُاْ باَلغِِيهِ إلِاَّ بشِِقِّ 
حِيمٌ الأنَفسُِ إنَِّ رَبَّكُمْ لرََؤُوفٌ رَّ

Ve tahmilu eskâlekum ilâ beledin lem tekûnû bâlıgîhi  
illâ bi şıkkıl enfus inne rabbekum le raûfun rahîm

Ve tahmil eskâle kum : Taşırsınız, ağırlık, yükleriniz, siz,
İlâ beled : Bir yerden bir yere, belde, şehir, bir yer, 
Lem tekûnû bâlıgî hi : Ulaşamayacağınız, erişme, 
İllâ bi şıkk : Ancak, başka, meşakkat, zorluk, 
El enfus : Kendisi, nefsi, bedeni, 
İnne rabb kum : Muhakkak, Rabbiniz, sizi vücûdlandıran, 
Le raûf : Elbette, şefkat, 
Rahîm : Özünden var eden, kaynak, 

Meâli: “Sizlerin ulaşamayacağı, ancak zorlukla taşıyacağı-
nız ağırlıklarınızı bir yerden bir yere taşırlar. Muhakkak ki sizi 
vücûdlandıran, elbette size şefkat verendir, tüm varlığı özünden 
var edendir.”

İnsanlar yıllarca atlara, eşeklere, katırlara, develere bindi.
Onlarla yük taşıdı.
Sütünden, etinden, yününden faydalandı.
Onlarla neşelendi, onlarla huzur buldu.
Nasrettin Hoca’nın eşeğini bilmeyen yoktur.
Hazreti Muhammed’in devesiyle gönül bağını bilmeyen yoktur.
Hazreti Muhammed, çevresindeki tüm hayvanlara karşı hep 

sevgi içinde oldu.
Allah, insanı var ettiği gibi hayvanları da var etti.



44

Hayvanlara olan şefkatimizi asla esirgememeliyiz.
Eşeğimize, atımıza, katırımıza yüklediğimiz bir yükü, hiç 

bıkmadan götürdüler.
Dağ demedi, tepe demedi, bayır demedi yükü taşıdılar.
İnsana nice hizmetler ettiler.
Peki, insan onlara karşı şefkatli oldu mu?
Onları sevdi mi?
Sadece çıkarı için mi kullandı?
Yoksa onlara şefkat, sevgi, saygı duygusuyla mı davrandı?
İşte âyette ne güzel uyarı var, “Rabbekum le raûf-Rabbin 

şefkati verendir”
İnsan varlığa karşı şefkatli olmalı.
İçindeki sevgiyi hissetmeli.
Egodan uzak olmalı.
Hayvanlara zulüm etmemeli.
Onlara karşı her zaman hizmet içinde olmalıyız.
Onları susuz bırakmamalıyız, gıdasız bırakmamalıyız.
Yine Hazreti Muhammed ile ilgili şöyle bir bilgi vardır.
Birileri Hazreti Muhammed’e gelir. 
“Ya Muhammed! Kötü yollu bir kadın, susuzluktan neredeyse 

ölecek olan bir köpeğin, bir kuyunun başında dolanıp durdu-
ğunu gördü. Ayakkabısını çıkarıp örtüsünü urgan yaparak ona 
bağladı. Onunla kuyudan su çıkarıp köpeği suladı” dediklerinde:

O rahmet dolu insan şöyle söyledi: “Allah, onun yaptığı bu 
iyilikten dolayı, onun tüm günahlarını affetti.” (Müslim, Selm, 41)

Evet, ne güzel bir hatırlatmadır. 
Bir köpeği su verilmesiyle, rahmet kapılarının açılması... 



45

8-

وَالْخَيْلَ وَالْبغَِالَ وَالْحَمِيرَ لتِرَْكَبوُهاَ وَزِينةًَ 
وَيخَْلقُُ مَا لاَ تعَْلمَُونَ

Vel hayle vel bigâle vel hamîre li terkebûhâ  
ve zîneh ve yahluku mâ lâ tâlemûn 

Ve el hayle ve el bigâl : Atlar ve katırlar,
Ve el hamıre li terkebu ha : Merkepler, onlara binmeniz için, 
Ve zîneten : Süs, değer, 
Ve yahluku : Yaratır, var eden, 
Mâ lâ tâlemun : Bilmediğiniz şeyler,

Meâli: “Atlar, katırlar, merkepler, onlara binersiniz ve süsler-
siniz. Nice bilmediğiniz şeyleri de var eden O’dur.” 

Köyde yaşayan çoçuklar, ata, eşeğe binerek büyüdü. 
Her çocuk bir at, bir eşek, bir katır gördüğünde heyecanlandı.
Düğünlerde atları, eşekleri, develeri süsledik.
Onlarla neşelendik, gelin taşıdık, damat taşıdık.
At sevgisi Türkler için çok önemlidir.
Türkler, atı ilk evcilleştiren millet olarak bilinir.
Türklerin at ile olan bağı, atlarla bir aile olmasını sağlamıştır.
Bir Türkün atı öldüğünde onu törenle gömmüş, ona vefa-

sını göstermiştir.
Eski Türk kültüründe, Asya bozkırlarında yabani olarak 

yaşayan, “Taki” ve “Tarpan” atları, Türkler tarafından terbiye 
edilmiştir. 

Bu kelimelerin birleşimiyle terbiye edilen atlara “Tarkan” 
ismi verilmiştir.



46

At ve binicisi bir olmuş, binici de “Tarkan” adıyla anılmıştır.
Hazreti Muhammed’in Hazreti Ali’ye hediye ettiği Düldül 

isimli at, Hazreti Ali ile anılmıştır.
Hazreti Muhammed’in miraca çıktığında ona Burak isimli 

bir atın eşlik ettiğine inanılır. 
İnsanlar, âyette belirtildiği gibi atları süslemişler, onlara gü-

zel giysiler yapmışlardır. 
Eski Türkler, öldükten sonra rûhun ebediliğine inanmışlardır.
Bundan dolayı ölen bir yiğit ile birlikte atları da öldürmüş-

ler, o yiğit ile birlikte gömmüşlerdir. 
Böylelikle bir at, sahibi ile birlikte gömülmüş, öbür dün-

yada onu yalnız bırakmayacak diye inanılmıştır.
Âyette belirtildiği gibi, hayvanları önemsememiz gerekir.
Onların yaratılışlarını da düşünmemiz gerekir.
Bedenimizin de bir binek olduğunu unutmamalıyız ve be-

denimize iyi bakmalıyız.
Allah tüm bedenlerde tecelli eder.
Bu tecellileri anlayan mutlaka Allah hakikatine erişecektir.



47

9-

بيِلِ وَمِنْهاَ جَآئرٌِ وَلوَْ  وَعَلىَ اللهِّ قصَْدُ السَّ
شَاء لهَدََاكُمْ أجَْمَعِينَ

Ve alâ Allah kasdus sebîli ve minhâ câir ve  
lev şâe le hedâkum ecmaîn 

Ve âla Allah : Üzerinde, ile, göre, için, yüce, Allah, 
Kasd el sebîl : Amaç, istikamet, varılacak yer, hedef, niyet, yol,
Ve min ha câirun : Ondan, mani, engel, eğri, sapan, ayrılan,
Ve lev şâe : Eğer, şâyet, olsa, isteme, dileme, 
Le hedâkum : Elbette, yol bulursunuz, hidâyet, 
Ecmaîn : Herkes, 

Meâli: “Yolun varacağı yer Allah’tır ve o yolda engeller de 
vardır ve eğer istenirse elbette herkes O’na yol bulur.” 

Sebil kelimesi burada Allah’a giden yol anlamında ifade 
edilmiştir.

Sebil; yol, hakikat, su, suyun akışı, hayat, rahmet, şifa an-
lamlarına gelir.

Bu âyette ise her yolun Allah’a varacağı hakikatidir.
Her varlık Allah’a açılan bir kapıdır.
SebîlAllah, Allah’ın yolu demektir. 
Anlayana, mânâsına erene, Kur’ân da bir sebildir. 
Her bir kelime sebîlAllah’tır.
Her varlık bir sebildir.
Her varlık Allah’a giden bir yoldur.
Sebil kelimesi Kur’ân’da yüz yetmiş altı defa geçer.
Bazı örnekler vermek gerekirse…



48

SebilAllah; Bakara Sûresi 190-217-244- 261-261
Enfâl Sûresi 47-60-74
En’âm Sûresi 116 
Bakara Sûresi 244: “Ve kâtilû fî sebîlillâhi vâlemû ennal-

lâhe semîun alîm.”
Meâli: “Allah yolunda hakikatleri anlamak, anlatmak için 

gayret gösterin ve işittirenin, ilmiyle var edenin Allah oldu-
ğunu bilin.” 

Bakara Sûresi 261: “Allah yolunda, varlığının sahibinin Allah 
olduğunu bilip infak edenlerin durumu; bir tek tohumdan, yedi 
başak oluşan, her birinin içinden yüzlerce tohum oluşan bir ta-
neye benzer. Kim hakikatleri anlamak isterse, Allah onun bilgi-
sini böyle kat kat artırır. Allah bütün her şeyi ilmiyle kuşatandır.” 

Enfâl Sûresi 47: “Bulundukları yerlerde, kibirli davranışla-
rıyla hakikatlerin dışına çıkan kimseler gibi ve riyakâr insan-
lar gibi ve Allah’ın hakikatlerine engel olan o kimseler gibi ol-
mayın. Allah yaptığınız bütün her şeyi tecellileriyle kuşatandır.” 

En’âm Sûresi 116: “Ve in tutı eksere men fîl ardı yudıllûke 
an sebîlillâh in yettebiûne illez zanne ve in hum illâ yahrusûn.”

Meâli: “Eğer yeryüzündeki kimselerin çoğuna uyarsan, Al-
lah’ın yolundan seni saptırırlar. Onlar ancak zanlara tâbi olurlar 
ve onlar yalanlarda kalırlar, hırslarına mağlup olurlar.” 

Hakikat yolunda insana engel olan kendisidir, egosudur, 
benliğidir.

Kişinin içindeki, öfke, nefret, kin duyguları hakikatleri an-
lamaya engeldir.

“Ve o yolda engeller de vardır” âyetinde belirtildiği gibi, en-
geller iyi bilinmelidir.

Engeller kalkmadan yol bulunmaz, hedefe varılmaz.
Hakikat yolunda engeller, kişinin kendinde olan kibir duy-

gularıdır, olumsuz duygulardır.



49

Kişi; kibir, hor bakma, dedikodu etme, yargılama, fitne, fe-
sat, kavga, öfke, hiddet, nefret, kin gibi duyguların kendine en-
gel olduğunu bilmelidir. 

Kişi, dünya çıkarına esir olmaktan kurtulmalı ve inanç adına 
öğrendiği tüm yargılayıcı, bâtıl bilgileri terk etmelidir. 

Bilmişlik içinde olmak, hakikati anlamaya engeldir.
Ben bilmem diyebilmek, bilmeye kapılar açacaktır.
Eğer akıl ve gönül temizlenirse, beyin daha saf düşünceler 

içinde olacak ve hakikati arayacaktır.
Kur’ân’da akıl ve gönül temizliği yapabilmek için neleri yap-

mak gerektiği bildirilmiştir.
Bunlardan bazı örnekler verelim.
Dilini tut… 
Kimsenin dedikodusunu yapma, arkasından çekiştirme… 
Kimseyi hor görme, kötüleme, alay etme, hiçbir varlığa hor 

bakma…
Kimsenin özelini, gizli yönlerini, hatalarını araştırma, ayıbını 

arama…
Kimsenin inancına, ibadetine, kültürüne, cinsiyetine, mille-

tine, rengine, laf etme…
Kendini tanı, çevrene yardımcı ol…
(Hucurât Sûresi) 
Asla kibirlenme…
Asla övünme, büyüklenme, kendi inancını diğerlerinden 

büyük görme… 
Bilgin olmadığı şeyler hakkında asla konuşma…
Anne babana, yakınlarına, çevrene, herkese iyi davran…
İnsanlara suratını asma, böbürlenme…
Hep tevâzû içinde ol, edepli ol, öfkelenme…
Asla kimseyi aldatma, yalan söyleme…
(Lokmân Sûresi)
Asla kul hakkı yeme, asla çalıp çırpma…
Verdiğin sözü yerine getir…



50

Gösteriş peşinde olma, makam, şan şöhret peşinde olma…
Kan dökme, kimseye asla zulmetme…
Kötülük için yardımlaşma, iyilik üzere yardımlaş…
Sıkıntılar, kederler verme… 
Gereğinden fazla yeme, içme…
Bedenine zararlı olan şeyler içinde olma…
(Mâide Sûresi)
Kul hakkı yeme…
Kendi çıkarın için başkasına zarar verme…
Boş hayaller peşinde koşma…
Kulaktan dolma bilgilerle hareket etme, aslı olmayan şey-

lere itibar etme…
Varlığın dış yüzünde kalma…
İkilikte kalma…
Bıkkınlık, karamsarlık, ümitsizlik içinde olma…
Kendi zannında var ettiğin ilâha sığınma…
(Hicr Sûresi)
Kibirli olma…
Riyakâr olma…
Gösteriş içinde olma…
İkilik çıkarma…
Sakın kötülük yapma…
Hainlik yapma…
(Enfâl Sûresi)
İşte insan hakikat yolunda engelleri bilmeli ve onları orta-

dan kaldırmak için gayret göstermelidir.
Âyette belirtildiği gibi “ve lev şâe le hedâkum ecmaîn” kim 

cânı gönülden isterse, elbette Hakk’a yol bulacaktır.
Bir Mürşid-i Kâmil ile başlayan yolculuk, muhakkak ki ha-

kikatlere kapılar açacaktır.
SebilAllah, öncelikle insanın kendi vücûdudur.
O vücûda açılan kapı Allah’a çıkacaktır.
Yeter ki insan çocuk saflığında bir akıl ve gönülle kapıları 

açsın.



51

10-

نْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ  مَاء مَاء لَّكُم مِّ هوَُ الَّذِي أنَزَلَ مِنَ السَّ
شَجَرٌ فيِهِ تسُِيمُونَ

Huvellezî enzele mines semâi mâen lekum  
minhu şarâbun ve minhu şecerun fîhi tusîmûn 

Huve ellezi enzele : Ki o dur, indiren, gönderen, 
Min es semâi mâen : Semâdan, gökten, su,
Lekum minhu şarâbun : Sizler, ondan, içilen şey, 
Ve min-hu şecerun : Ondan, ağaçlar, bitkiler, 
Fî hi tusîmûn : İçinde, orada, bitki örtüsü, 

Meâli: “Ki O’dur suyun gökten inişindeki ilmin sahibi. Sizler 
ondan içersiniz ve ağaçlar ondan yararlanır, bitkilerde onunla 
ortaya çıkar.” 

“Gökten suyu indirdik” âyeti ile ilgili insanlığa nasıl sırlar 
sunulmaktadır?

Su yeryüzüne gökten mi gelmiştir?
Yoksa su dünyada mı oluşmuştur?
Yaşam nasıl oluşmuştur?
Su ama Dünyada ama Evrende bir yerlerde nasıl yüksek bir 

enerji patlaması ile oluştu?
“Enzele mines semâi mâen-Semâdan suyu indirdik.” Nahl 

Sûresi 10
Bu âyeti çok iyi düşünmeliyiz.
“Gökten suyu indirdik” âyetinde bulutlardan gelen yağmur 

mu işaret ediliyor?
Yoksa Dünyaya suyun uzaydan geldiği mi işaret ediliyor?



52

Evrende, Dünyamızdan başka yerlerde su var mıdır?
Su nasıl yüksek bir enerji ile oluşmuştur?
Dünyamızın ilk oluştuğu zamanlarda su var mıydı?
Yoksa su sonradan mı oluştu?
Evren’de su ilk nerede oluştu?
Evren’deki en çok bulunan 3 elementten birincisi hidrojen, 

üçüncüsü oksijendir.
Evrende en çok bulunan 3 element; Hidrojen, Helyum, Ok-

sijendir.
Dünyamızda bulunan en çok elementler ise; Oksijen, Kar-

bon, Hidrojen, Azottur.
Su, 2 hidrojen ve 1 oksijenin birleşimiyle oluşur. 
Bu birleşim nasıl yüksek bir enerjiyle oluyor?
Su tek başına yaşamın oluşmasına yeterli midir?
Yaşamın oluşması için şartlar nelerdir?
Suyun, sıvı, katı ve buhar halleri nasıl oluşur?
Acaba Dünyamız oluştuktan belli bir süre sonra, Dünyamıza 

çarpan bir veya daha çok gök taşından su buharı, ya da buz, ya 
da sıvı haliyle su Dünyamıza geçmiş olabilir mi?

Buz haliyle su, Dünyamıza düşmüşse, Dünyamızda eriyerek 
sıvı haline gelmiş olabilir mi?

Ya da buhar haliyle gelmiş, buhar suya dönüşmüş olabilir mi?
Ya da donmuş bulutlar Dünyamıza çarptı, su öyle mi Dün-

yamızda oluştu?
Evet, Dünyamızda ya da Evrende su nasıl oluşmuştur?
Dünyamızda olan suyun kaynağı, Dünyamız mıdır yoksa 

gökten mi gelmiştir?
Belki de buzul haliyle Dünyamız kadar büyük bir gök taşı 

Dünyamıza çarptı, su oradan geldi.
Belki de buhar halinde bulutlar taşıyan, ya da donmuş bu-

lutlardan oluşan, Dünyamız kadar büyük bir yıldız, Dünyamıza 
çarptı o bulutlar suya dönüştü.



53

Kur’ân, “gökten suyu indirdik” âyetiyle insanlığa ne sırlar 
sunmaktadır? 

Su nasıl buharlaşmakta ve nasıl gökyüzünde bulutlar ha-
linde durmaktadır.

Her bir bulut tonlarca su taşımaktadır.
Bulutlar rüzgârların etkisiyle hareket etmektedir ve bulut-

lardan yağmurlar yağmaktadır.
Bulutlardan yağan yağmur tüm varlığa rahmettir.
Belki de âyet gökteki bulutlardan yağmurun indiğine işarettir.
Her nasıl olursa olsun, ârif kimse her yönden düşünmelidir. 
Su hayattır, rahmettir, şifadır.
Bedenimizde su ihtiyacı olduğu zaman hemen su ararız, su 

içmek isteriz.
Susuz insan yaşayamaz.
Tüm hayvanlar, ağaçlar, bitkiler suya muhtaçtır.
Yağmur gökyüzünde oluşan bulutlardan yeryüzüne yağar.
Yeryüzündeki su güneş ısısı sebebiyle buharlaşır. 
Oluşan su buharları gökyüzüne doğru yükselir, yoğunlaşır 

ve bulut dediğimiz kümeleri oluşturur.
Ve belli bir ısı değişimiyle bulutlardan yağmurlar yeryü-

züne düşer.
İşte bunu inceleyen bilim dalına “Meteoroloji” adı verilir.
Meteoroloji, atmosferde meydana gelen hava olaylarını, bu-

lutları, yağmurun oluşumunu ve bunların yeryüzüne etkisini in-
celeyen bilim dalıdır.

Yağmur, insanın, ağaçların, bitkilerin heyecanla beklediği 
nimettir.

Su, Allah’ın ilmine işaret eder.
Semâ, insanın gönül yönüne işaret eder.
Bitkilerden murad, gönülde yeşeren irfaniyet olarak düşü-

nülebilir. 
Ağaçlardan murad, Allah’a olan rabıta olarak düşünülebilir.



54

11-

يْتوُنَ وَالنَّخِيلَ وَالأعَْناَبَ وَمِن  رْعَ وَالزَّ ينُبتُِ لكَُم بهِِ الزَّ
كُلِّ الثَّمَرَاتِ إنَِّ فيِ ذَلكَِ لآيةًَ لِّقوَْمٍ يتَفَكََّرُونَ
Yunbitu lekum bihiz zera vez zeytûne ven nahîle  
vel anâbe ve min kullis semerât inne fî zâlike le  

âyeten li kavmin yetefekkerûn

Yunbitu lekum bihi : Gelişmek, bitirir, yetiştirir, sizin, 
onunla,

El zera : Ekinler, 
Ve el zeytûne : Zeytinler,
Ve el nahîle ve el enâbe : Hurmalıklar ve üzümler,
Ve min kulli es semerâti : Her türlüsünden, meyve, sebze, 
İnne fi zâlike : Muhakkak, şüphesiz, bunda vardır, 
Le âyeten : Âyetler, deliller, işaretler,
Li kavmin yetefekkerûne : Topluluk, kimseler için, tefekkür, derin 

düşünmek,

Meâli: “Sizler onlardan faydalanır gelişirsiniz. Ekinlerden, 
zeytinlerden, hurmalardan, üzümlerden ve meyvelerin, sebze-
lerin her türlüsünden yararlanırsınız. Muhakkak işte bunlarda, 
hakikatleri arayan, derin düşünen kimseler için âyetler vardır.” 

Bahçeler suyla beslendikten sonra, nice güzellikte meyve-
ler, sebzeler sunmaktadır.

İnsan her türlü meyveden, sebzeden nimet bulur.

Bir ağacın dalından, yaprağından, çiçeğinden, meyvesinden, 
kökünden nice faydalar akar.



55

Yeter ki insan bunları incelesin, onlarda ki kimyasalların 
faydasına erişsin.

Nice Kâmil insan, bitkilerin insana olan faydasını araştırmıştır.
İbn-i Sina (980-1037) bunlardan biridir. 
Sadece şu âyet bile insana nice kapılar açar.
“Li kavmin yetefekkerûn-tefekkür eden kimselerden olun.”
Demek ki bizler her şeyi inceden inceye düşünmeli ve araş-

tırmalıyz. 
İnsan çevresinde olan her şeyin taşıdığı hikmeti düşünmelidir.
İbn-i Sina, tüm bitkilerin insana olan faydasını araştırmış 

ve bunları kitap haline getirmiştir. 
“Bitkilerden gelen şifalar-Şifalı Bitkiler” kitabında bunları 

ince ince belirtmiştir.
Her bir bitkinin ve her bir hayvanın insanla olan bağı nedir?
İnsan kendinde bitkilerden ve hayvanlardan özellikler bu-

labilmelidir.
“Ekinlerden, zeytinlerden, hurmalardan, üzümlerden ve 

meyvelerin, sebzelerin her türlüsünden yararlanırsınız” âyeti, 
insanlığa Botanik ilmini sunmuştur.

Görüldüğü gibi Nahl Sûresi, bizleri hayvanları ve bitkileri 
incelemeye yönlendirmiştir.

Ve bunlardan gelen hikmetleri ve insanlığa faydalarını bul-
maya sevk etmiştir.

Nahl Sûresinde, Zooloji, Botanik ve bunların birleşimi olan 
Biyoloji ilmi sunulmuştur.

İnsan, bilimsel çalışmalar içinde olmalı ve varlığın kendinde 
olan nice hakikatlere erişmelidir.



56

12-

رَ لكَُمُ اللَّيْلَ وَالْنَّهاَرَ وَالشَّمْسَ وَالْقمََرَ وَالْنُّجُومُ  وَسَخَّ
رَاتٌ بأِمَْرِهِ إنَِّ فيِ ذَلكَِ لَياَتٍ لِّقوَْمٍ يعَْقلِوُنَ مُسَخَّ

Ve sehhara lekumul leyle ven nehâre veş şemse  
vel kamer ven nucûmu musahharâtun bi emrih inne  

fî zâlike le âyâtin li kavmin yakılûn

Ve sehhara lekum : Yaydı, düzenledi, sıfatlandırdı, çekti, 
verdi, sundu, siz 

El leyle ve el nehâr : Gece ve gündüz, karanlık ve aydınlık, 
Ve el şemse ve el kamer : Güneş ve ay,
Ve en nucûmu : Yıldızlar, varlığın her bir parçası,
Musahharatun : Düzenlendi, hazırlandı, 
Bi emr hi : Hüküm, onun,
İnne fi zalike le âyetin : Muhakkak, işte bunların içinde 

elbette, âyet, delil,
Li kavmin yakılûne : Kavim, kimseler, topluluklar için, akıl 

edip düşünen,

Meâli: “Sizin bedenlerinizi düzenledi. Gece ve gündüz, güneş 
ve ay ve yıldızlar, tüm bunlar O’nun işleyişle düzenlenmiştir. İşte 
bunların içinde, düşünüp akıl eden kimseler için âyetler vardır.” 

Burada da muhteşem düşenceler vardır?
İnsanın bedeni nasıl şekillendi?
Her bir organ nasıl oluştu, nasıl bir yazılımın sonrası te-

celli etti?
Tüm organlar, nasıl şaşmaz bir şekilde şekillendi? 
DNA’nın içindeki yazılım nasıl yazıldı?



57

DNA’daki yazılım, zamanı gelince nasıl şaşmaz bir şekilde 
adım adım açığa çıktı?

Gece ve gündüz, nasıl oluştu?
Geceye neden gece dendi, gündüze neden gündüz dendi? 
Ay, yıldızlar nasıl oluştu ve nasıl hareket etmekte?
“İnne fî zâlike le âyâtin li kavmin yakılûn-akıl eden kimse-

ler için hakikatlere götüren nice deliller vardır.”
Burada geçen âyet kelimesini inceleyelim.
Toplumda “âyet nedir?” diye kime sorsak, hemen hemen 

herkes, Kur’ân diye bildiğimiz kitapta yazılı olan kelimelerden 
bahseder.

Allah’ın âyetleri dediğimizde herkes, Kur’ân diye adlandır-
dığımız kitaptaki yazılı olan sözcüklerden bahseder.

İnanç ile ilgili bir meseleyi konuşurken bile, hemen “şu 
âyette şöyle diyor” diye bahsedilir.

Peki, âyet; “ ” “  “  “ dediğimiz nedir?
Bizlere âyet diye, Kur’ân’da yazılı olan kelimeleri gösterdiler.
Hep böyle öğrettiler, hep böyle söylediler.
Oysa o Kur’ân dediğimiz kitabı, dikkatlice okursak; yer-

yüzünde ve gökyüzünde olan her şeyin, âyet olduğu bildirilir. 
Âyet; iz, işaret, alâmet, delil, sinyal, hakikate götüren demektir. 
Evet, tüm kâinatta her şey bir âyettir.
Yâni hakikati gösteren bir delil, bir işarettir.
Varlığın kendisi de, varlıktaki nitelikler de hep bir âyettir. 
İşte Nahl Sûresinde belirtildiği gibi, yerler, gökler, bitkiler, 

hayvanlar, insanlar hep âyettir.
Zerreden kürreye her şey bir âyettir.
Yâni hakikati gösteren izlerdir, işaretlerdir, delillerdir.
İnsanın bedeni nasıl oluşmuş, nasıl düzenlenmiştir?
Varlık nasıl oluşmuş, nasıl düzenlenmiştir?



58

Bunu anlayabilmemiz için, varlığın kendinde olan âyetleri 
yâni işaretleri, nitelikleri takip etmeliyiz. 

Gördüğümüz her şeyin nasıl oluştuğunu ve ne hakikatler 
taşıdığını düşünmeliyiz.

Bize verilen aklı, hakikatleri anlama yolunda işletmeliyiz.



59

13-

وَمَا ذَرَأَ لكَُمْ فيِ الأرَْضِ مُخْتلَفِاً ألَْوَانهُُ إنَِّ فيِ ذَلكَِ 
لآيةًَ لِّقوَْمٍ يذََّكَّرُونَ

Ve mâ zerae lekum fîl ardı muhtelifen elvânuh inne  
fî zâlike le âyeten li kavmin yezzekkerûn 

Ve mâ zerae lekum : Şey, geniş, ölçmek, üst, ekim, çoğalma, siz, 
Fi el ard : Yeryüzü, toprak, beden, açığa çıkışın olduğu 

yer,
Muhtelifen : Muhtelif, çeşitli, çeşit çeşit, farklı farklı, 
Elvânu hu : Renklerde,
İnne fî zâlike : Muhakkak, işte bunların içinde, 
Le âyet : Elbette, âyet, delil, işaret,
Li kavmin : Kimseler için, topluluklar için,
Yezzekkerûne : Tezekkür, ulaştığı hakikatlerle bakmak,

Meâli: “Sizlerin çoğalmasında, yeryüzünün çeşit çeşit renk-
ler içinde oluşunda, işte bunların içinde, varlığın yaratılışını dü-
şünüp, ulaştığı hakikatlerle bakmak isteyen kimseler için, elbette 
âyetler vardır.” 

Ard, arz; dünya, toprak, her şeyin açığa çıktığı yer anlamındadır.
Doğuşun, bedenlenmenin olduğu yer ard-yeryüzüdür.
İnsanın bedeni de arzdır, bedende de heran yeni hücreler 

doğar ve şekillendir.
Yeryüzü âyetinde tüm tecelliler kendini gösterir.
Doğumlarla meydana gelen nesillerin devamı da âyettir.
Yeryüzünde nice bitkinin, hayvanın çeşitli renklerde oluşu 

da birer âyettir.



60

Bunların hepsi bir bilim dalına işarettir.
Yeter ki insan düşünsün, hakikate erişmek için aklını kul-

lansın.
İlimden ayrılmasın, ilmi takip etsin.
Hakikatlere erişip bu âleme öyle baksın.
Hakk ile Hakk’ı seyretsin.
Hakk ile Hakk’a ait olan hakikatleri seyretsin.
İlimle erişilen hakikatler, gerçektir, doğrudur.
İnsan doğruya ulaşmak için yönünü varlığa ve kendi bede-

nine döndürmelidir. 
İnsan varlığın hakikatine erişmeli ve hakikat gözüyle bak-

manın ne olduğunu anlamalıdır.



61

14-

رَ الْبحَْرَ لتِأَكُْلوُاْ مِنْهُ لحَْمًا طَرِياًّ  وَهوَُ الَّذِي سَخَّ
وَتسَْتخَْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيةًَ تلَْبسَُونهَاَ وَترََى الْفلُْكَ مَوَاخِرَ 

فيِهِ وَلتِبَْتغَُواْ مِن فضَْلهِِ وَلعََلَّكُمْ تشَْكُرُونَ
Ve huvellezî sehharel bahre li tekulû minhu lahmen 

tariyyen ve testahricû minhu hilyeten telbesûnehâ ve  
terel fulke mevâhira fîhi ve li tebtegû min fadlihî ve 

leallekum teşkurûn

Ve huve ellezi sahhare : Ki o, düzenledi, yaydı, verdi, 
El bahre li tekulû : Deniz, derya, beslenme, 
Minhu lahmen tariyyen : Ondan, oradan, et, taze,
Ve testahricû min hu hilyet : Çıkarırsınız, ondan, süs eşyası,
Telbesûne-hâ : Onu takarsınız, giyersiniz,
Ve tere el fulke : Görürsün, sonsuzluk, akıp giden, 

gemi, 
Mevâhir fihi : Akıp giden, ilerleyen, başkalık, onda,
Ve li tebtegu : İstemek, arzu etmek, meyletmek, 

anlamayı istemek, 
Min fadli-hi : Nitelik, lütuf, fazilet, 
Ve lealle-kum : Umulur ki siz, böylece ki siz, 
Teşkurûne : Şükür, kendine verilenlerin sahibini 

bilip teslim etmek,

Meâli: “Ki O’dur denizleri düzenleyen, sizler oradan taze etle 
beslenirsiniz. Oradan takınacağınız süs eşyaları çıkarırsınız ve 
bir sonsuzluk içinde akıp gideni görürsünüz. Tüm bunlar O’nun 



62

lütuflarını anlamak içindir. Umulur ki siz, nimetlerin sahibini bi-
lip teslim edenlerden olursunuz.” 

Denizlerin oluşması, orada bulanan balıkların, bitkilerin olu-
şumu ve bunların insana faydaları düşünülmelidir.

Denizlerden yakalanan balıklarla, insanlar binlerce yıldır 
beslenmektedir.

İnsan da aynı zamanda bir denizdir.
Kendi deniz şehrinde Allah’a ait nice hikmetler taşımaktadır.
İnsan kendi vücûd denizine dalmalı ve orada nice güzellik-

lere erişmelidir.
Oradan gelen Allah’a ait olan güzelliklerle süslenmeli, hâl 

ve davranışları bu güzelliklerle olmalıdır.
Allah insanı kendi esmâlarıyla süsleyip yaratmıştır.
İnsan kendindeki Allah’a ait olan lütufları görmeli ve şü-

kür içinde olmalıdır.
“Leallekum teşkurûn-umulur ki siz şükür içinde olursunuz.”
Şükür makamı iyi bilinmelidir.
Kâlbi şükür iyi bilinmelidir. 
Genelde karnımız doyduğunda veya bir şey kazandığımızda 

şükür ederiz. 
Oysa hakikatte şükür, Allah’ın varlıktaki “fadl” değerleri içindir.
Şükür; bedenimizdeki tüm işleyişin sahibini bilip her ne-

feste itiraf etmektir.
Her şükür O’nu itiraf etmektir, kendine varlık isnat etme-

mektir. 
“Sen varsın senden gayrısı yok” idrakidir, duygusudur. 
Tüm varlığın Hakk ile bağlantısını anlayıp itiraf edebilmektir. 
Gözün şükrü gözden görme tecellisinin Hakk’a ait oldu-

ğunu bilmektir. 
İnsan, tüm varlığının ve her bir organının şükrünü eda ede-

bilmelidir. 



63

Mülk Sûresinde belirtildiği gibi, gözümüzdeki görmeyi, ku-
lağımızdaki işitmeyi, burnumuzdan nefes alıp vermeyi veren, 
cümle âzâmızdan her an işleyen şüphesiz Allah’tır. 

İşte biz bunları idrak edip sahibinin kim olduğunu bilip, her 
an şükür içinde olmalıyız. 

Kâlbimizi attıran Allah’tır.
Kanımızı dolaştıran Allah’tır.
Gözümüzden görmeyi, kulağımızdan işitmeyi veren Allah’tır.
Her an hücrelerimi çalıştıran Allah’tır.
İşte her an bunları unutmadan yaşamak ve sahibine min-

nettarlık içinde olmak şükürdür.
Sofraya oturduğumuzda sofradaki tüm rızkların sahibi Allah’tır. 
Tarlada yetişen tüm yiyecekleri yetiştiren Allah’tır. 
Bize; sütü, eti, yoğurdu, peyniri hep sunan Allah’tır. 
İşte biz aslında yemeğe başlamadan önce Allah’a şükretmeliyiz. 
Çünkü soframıza gelen yiyecek ve içecekleri yetiştiren ve 

sahibi Allah’tır.
Yemek yedikten sonra yine Allah’a şükretmeliyiz. 
Çünkü yediğimiz yemeğin ve içtiğimiz suyun sindirimini 

yine vücûdumuzda Allah yapacaktır.
Hücrelerimize yağları, proteinleri, mineralleri en ince ayarla 

Allah iletecektir.
İşte hep bunları bilip, her an şükür içinde olmalıyız. 
İşte biz hem yemek yemeden önce, hem de yemek yedik-

ten sonra Allah’a şükretmeliyiz.
Ama hepimiz, karnımızı doyurduktan sonra şükrediyoruz, 

şükrün aslı bu değildir.
Bu şükür, kendi çıkarı için şükür içinde olmaktır. 
Aslında böyle şükür içinde olan küfür içindedir, farkında 

değildir. 



64

Kendi çıkarı için şükreden, olumsuz bir şey olduğunda he-
men isyan eder. 

Çünkü kalbî şükre erişmeyenin şükrü, kendi çıkarı içindir.
Şükür gerçek manasına göre iyi anlaşılmalıdır. 
Şükür, her şeyinle Allah’a teslim olma sırrıdır. 
Şükür, kendi varlığının sahibini, sıfatların sahibini bilmek 

ve teslim etmek idrakidir. 
Şükür her nefeste, her tecellinin Hakk’a ait olduğunu iti-

raf etmektir.
Zamanın kâmillerinden Şakîk-i Belhî ile İbrahim bin Edhem 

arasında şöyle bir sohbet olmuştur.
Şakîk-i Belhî sorar: “Geçim hususunda ne yaparsınız?”
İbrahim bin Edhem: “Bulunca şükreder, bulamayınca sab-

rederiz” der.
Şakîk-i Belhî: “Bunu, Horasan’ın köpekleri de yapar” der.
Bu defa İbrahim bin Edhem sorar: “Ya siz ne yaparsınız?”
Şakîk-i Belhî şu cevabı verir: “Bulursak şükredip infâk ede-

riz, bulamadığımızda yine şükredip sabrederiz.”
İki Kâmil insan olan, Belhî ile İbrahim bin Edhem arasın-

daki bu diyalog bize ne güzel kapılar açmaktadır.
Evet, anlıyoruz ki şükür; kişinin kendi şahsına sunulan ni-

metlerin sahibinin Allah olduğunu bilmek ve her an teslimiyet 
içinde yaşamanın adıdır. 

Kendine verilen kendi vücûdundaki sıfatların ve geçimi için 
sunulan nimetlerin sahibinin Allah olduğunu bilmek ve her an 
O’na minnet içinde yaşamanın adıdır. 

Her varlığın Allah’ın sıfatlarıyla donatıldığını görebilmek ve 
o şuurda yaşayabilmek şükür makamıdır.



65

15-

وَألَْقىَ فيِ الأرَْضِ رَوَاسِيَ أنَ تمَِيدَ بكُِمْ 
وَأنَْهاَرًا وَسُبلُاً لَّعَلَّكُمْ تهَْتدَُونَ

Ve elkâ fîl ardı revâsiye en temîde bikum ve  
enhâren ve subulen leallekum tehtedûn 

Ve elkâ : Düz yer, bıraktı, koydu, sundu, teslim, 
attı, yaydı, 

Fi el ardı : Yeryüzü, toprak, beden, 
Revâsiye : Dağlar, sağlam durmak, üretim yeri, 

verimlilik, 
En temîde bikum : Sarsılmazlık, denge, sallanmamak, sizin,
Ve enhâren ve subulen : Nehirler ve yollar,
Lealle kum tehtedûne : Umulur ki, sizler, hakikatlere yol 

bulursunuz,

Meâli: “Yeryüzünü yaydı düzenledi. Sağlam hareket edebil-
meniz için, sizi bir denge içinde oluşturdu. Nehirler ve yollar var 
etti. Umulur ki sizler hakikatlere yol bulursunuz.” 

Yeryüzü nasıl oluştu?
Yaşam yeryüzünde nasıl tecelli etti?
Bu kadar varlık, farklı farklı nasıl kendine mahsus bir şe-

kilde şekillendi?
Her bir varlık nasıl bir yazılım taşıdı ve o yazılımdan açığa 

çıktı?
Bu yazılımı yapan neydi, yazılımdan açığa çıkaran neydi?
İnsanın yaşam bulması nasıl gerçekleşti?



66

Nehirler, dağlar, vadiler, yeryüzünde nasıl şekillendi?
Yaşam yeryüzünde nasıl görünmeye başladı?
Yaşam;
İlâhi sistemin nefes alıp verdiği boyuttur.
İlâhi sistemin varlık olarak göründüğü boyuttur.
Varlıkta olan ilâhi titreşimdir.
Görünmeyen bir âlemin görünür hale gelmesidir.
Yaşam;
Levh-i Mahfûz sayfalarında olan yazılımın bir bir açığa çıkışıdır.
Yazılı olan sayfalarda ne yazılı ise, onların bedenlenmesidir. 
Yaşam, görünen âlemin görünmeyen sırlarıdır.
Yaşam, bir nehrin akışı gibi, devam edip giden bir akıştır.
Yaşam;
Cümle varlığın, tanımlanamayan bir kudret tarafından idare 

edilmesidir.
Cümle varlığın, tanımlanamayan bir kudret tarafından, açığa 

çıkarılışı şekillendirilmesidir.
Nûr âleminden rûh âlemine, rûh âleminden nefs âlemine, 

nefs âleminden bedenler âlemine olan bir akıştır.
Yaşam, bâtında olanın zâhire olan yürüyüşüdür.
Enfûstan âfâka olan çıkışın adıdır.
Yaşam; Matematik, Fizik, Kimya ve Biyolojinin dans etmesidir. 
Yaşam; havanın, ateşin, toprağın, suyun sevişmesidir.
O sevişmeden, nice varlık denen evlatların doğuşudur.
Yaşam, hiç bitmeyen ilâhi terennümdür.
Yaşam, bir özden gelip bir öze olan akıştır.
Yaşam, suyun buza dönüşmesi, buzun tekrar suya dönüş-

mesi gibi olan bir akıştır.
İşte yaşamın hakikatini düşünmek, hidâyet bulmanın yoludur.



67

“Leallekum tehtedûn-umulur ki siz hidâyet bulursunuz” 
âyetinde, hidâyete erişmenin yolunun yaşamın sırrına ermekte 
gizli olduğudur.

Burada geçen “tehtedun” kelimesi, hidâyet kelimesi ile bağ-
lantılıdır.

Hidâyet; hakikatlerle buluşup Hakk’a ermek demektir, hak 
ile bâtılı ayırt eden demektir, kendini bilme yolunda, kendi as-
lının hakikatini anlayan demektir.

Hû; O, Allah, her şeyin sahibi, tüm kâinattaki tek kudret 
demektir.

Hâdû; gösterilen yol, gidilmesi gereken yol, tavsiye edilen 
yol, hedefe götürecek yol demektir. 

Hû: Cümle varlığın ve varlıktaki tüm niteliklerin tek sahibidir.
Hâdû: Kendine giden yolu bildiren, hakikatlere ulaşma yolu 

olan varlığın yol bilinmesi, her varlık Hakk’a açılan bir yoldur.
Hûdâ: Varlıktaki âyetleriyle, yâni işaretleriyle yol gösteren, 

yolun nasıl takip edileceğini bildiren.
Hâdî: Kendisi kendisiyle hidâyete erdiren, kendine yine 

kendi ileten, hidâyet verici, hakikate hakikatleriyle ulaştıran, 
emin olduran.

Hidâyet: Hakk’la Hakk olan, Hakk’a eren, Hakk zevkine eren, 
bekâbillah bulan, mü’min olan, kâlbi mutmain olan.

Hidâyet bulmak, varlıktaki ilimle Hakk’a ermektir, Allah’tan 
emin olmaktır.

Her varlık, dosdoğru Hakk’a giden bir yoldur.
Yol varlığın kendisi ve insanın kendi vücûdudur.
Her varlık, âyetullah şehridir, yâni Allah’ın âyetler şehridir.
İnsanın vücûdu da, Allah’ın âyetler şehridir.
İnsan kendi vücûdunun işaretleriyle yol bulduğunda, Allah 

hakikatine erecektir.
İşte Kur’ân, hayata, yaşama, yeryüzüne bakmaz mısınız, me-

sajıyla insanlığı hidâyete çağırır.



68

16-

وَعَلامَاتٍ وَباِلنَّجْمِ همُْ يهَْتدَُونَ
Ve alâmât ve bin necmi hum yehtedûn

Ve alâmât : Alâmetler, işaretler, iz, 
Ve bi en necmi : Yıldız, ışık veren, kısım kısım, parça, varlığın 

her parçası 
Hum yehtedûn : Onlar, insanlar, yol bulma, hakikate ulaşma,

Meâli: “Bütün her şeyde işaretler vardır ve varlığın her par-
çası insanları hakikate ulaştırır.”

Her varlık hidâyete açılan bir kapıdır.
İnsan her bir varlığı, Allah’ın kitâbı bilmeli ve o kitâbdan 

okumalıdır.
Gökteki yıldızlardan yansıyan ışık gibi, yeryüzündeki her 

varlıktan hakikatler yansır.
Varlıktaki sonsuz nitelikler, hakikatin işaretleridir.
Yeter ki insan bu işaretleri anlamaya çalışsın.
İnsan kendine dönmeli düşünmeli.
Nefes alıp vermeyi düşünmelidir.
Gözlerinin oluşumunu ve gözlerin nasıl gördüğünü anla-

maya çalışmalıdır. 
Kulaklarının oluşumunu ve duyuşunu incelemelidir.
Aynaya bakmalı kendini seyretmeli; “ben nasıl var oldum, 

nasıl şekillendim, bu göz ne, bu kaş ne, bu kulak ne, bu burun 
ne, bu diş, bu dudak ne?” diyerek kendine sormalı ve bedenin-
deki nice nitelikleri anlamaya çalışmalıdır. 



69

17-

أفَمََن يخَْلقُُ كَمَن لاَّ يخَْلقُُ أفَلَا تذََكَّرُونَ
E fe men yahluku ke men lâ yahluk e fe lâ tezekkerûn

E fe men yahluku : Var eden mi, yaratan mı, oluşturan mı? 
Ke men lâ yahluku : Gibi, kimse, yaratmaz
E fe la tezekkerûne : Tezekkür etmez misiniz? Ulaştığı 

hakikatlerle bakmak

Meâli: “Öyleyse var eden, var edemeyen gibi midir? Hâlâ var-
lığın yaratılışını düşünüp ulaştığınız hakikatlerle bu âleme bak-
maz mısınız?”

İnsan, varoluşu ve var edeni iyi anlamalıdır.
İnsan, varlığı şekillendiren, ilâhi kudreti anlamalı ve yönünü 

her an O’na döndürmelidir.
Varlığı bütünlük içinde değerlendirmeli ve Tevhîd şuuruna 

erişmelidir.
İnsan, yaratıcı değil, yaratılandır.
İnsan bir atomu bile yaratamaz.
İnsan haddini bilmeli ve asla kibre düşmemelidir.
Allah’ı bırakıp, yaratılan bir kimseyi Allah yerine koyma-

malıdır.
Burada geçen tezekkür kelimesini inceleyelim. 
Tezekkür, zikir kelimesinden gelir.
Zikir ehli, her varlıkta olan zikrin, işleyişin Allah’a ait ol-

duğunu bilendir.
Tezekkür ehli de bu şuurla yaşayandır.



70

Kur’ân’da akletmek, tedebbür etmek, tefekkür etmek, te-
zekkür etmek birçok âyette sunulur.

Kişi ağzından çıkan kelimelerin lafzında kalmamalı, anla-
mını her zaman aramalıdır.

Telaffuz: Ağızdan çıkan kelimelerin lafzî yönü, yâni söyle-
niş yapısı.

Kişi, ağzından çıkan sözlerin, anlamını bilerek söylemeye 
gayret göstermelidir. 

Tedebbür: Bir şeyi her yönüyle düşünmek, onun anlamını 
aramak, anlamını bulmak için gayret göstermek, iç yüzüne bak-
mak demektir.

Tedebbür, dübür kelimesinden gelir, bir şeyin ardına, iç yü-
züne bakmak demektir.

Dübür; hadiselerin ve eşyanın arkasına geçmek, iç yüzünü 
görme gayretidir. 

Tefekkür; anlamını aradığı şeyin hakikatlerine ulaşacak şe-
kilde derin düşünmek, fikir üretmek demektir.

Kişiye, anlamını aradığı şeyi düşünübilmesi için, ilme da-
yalı bilgiler verilir.

O kişide ilmî bilgilere dayanarak düşünür.
Kişi tefekkür ehli olduğunda fikir üretir.
Tezekkür: Kişi, ona sunulan ilme dayalı bilgileri tefekkür 

ederek hakikatlere ulaşmıştır. Hakikatler gönlünde yer etmiş-
tir. O hal üzere bu âleme bakar ve o hâl üzere yaşar ve hiç ha-
tırından çıkarmaz

Tezekkür, zikir kelimesinden gelir, varlıkta her an olmakta 
olan bir zikir vardır, bu zikir Zâkirin zikridir.

Kişi gönlünü bu zikre rabıta etmiştir, bu zikrin duygusuyla 
hareket eder.

Her varlıkta Hakk’a nazar eder bir duyguyla yaşamak, te-
zekkür makamıdır.



71

18-

حِيمٌ وَإنِ تعَُدُّواْ نعِْمَةَ اللهِّ لاَ تحُْصُوهاَ إنَِّ اللهَّ لغََفوُرٌ رَّ
Ve in teuddû nimetallâhi lâ tuhsûhâ  

innallâhe le gafûrun rahîm

Ve in teuddu nimet Allah : Eğer, şâyet, adet, sayma, nimet, Allah 
Lâ tuhsû-hâ : Onu hesaplayamazsınız
İnne Allâh le gafur : Allah, mağfiret eden, temizleyen
Rahîm : Özünden var eden, kaynak, öz, her 

varlığın geldiği yer, 

Meâli: Eğer Allah’ın nimetlerini saymaya kalkarsanız onu he-
saplayamazsınız. Muhakkak ki Allah mağfiret edendir, tüm var-
lığı özünden var edendir. 

Nimet, neâm kelime kökünden gelir.
Neâm, nimetler, lütuflar, sıfatlar anlamındadır.
Tüm varlık Allah’ın nimetleri-sıfatları ile kuşatılmıştır.
Her varlık Allah’ın nimetlerini taşır.
Kendimizdeki ve gördüğümüz her varlıkta ki sıfatlar-nimet-

ler, Hakk’ın sıfatlarıdır.
Cümle varlık Hakk’ın sıfatları ile donatılmıştır. 
Bu sıfatların işleyişi nimetlere döner.
İnsanın içtiği su, yediği yemek Allah’ın nimetleridir.
Nimetlerin oluşma yeri sıfatlar boyutudur.
Hakk’ın mâhlukata tâalluk eden sıfatları yedidir, yedi sıfa-

tın birliği, geldiği yer Tekvin’dir. 
Tekvin ile sekiz sıfat da denilir.
Bunlar şunlardır:



72

Hayat- İlim- İrade- Semi- Basar- Kudret- Kelâm ve Tekvin
Bu sıfatlara “Sıfat-ı Subutiye” denir.
Subutiye demek; Hakk’ın Zâtına sabittirler demektir, değiş-

meyen demektir. 
Hakk’ın Zâtı bâki olduğu gibi, sıfatları dahi Zâtı ile bâkidir.
Kıyamları Zâtullah ile kâimdir, kendilerine ait vücûdları yoktur.
Hakk’a mahsus olan bu sıfatların cümlesi, insanda mevcut 

olup, tecelli etmiştir.
Hakk’ın bütün sıfatları bu âlemi ihâta etmiştir.
Zaten ucu bucağı olmayan bu âlem, sıfatlardan ibarettir. 
Bu sıfatlar kalkmış olsa âlem yok olur. 
Demek oluyor ki bizim âlem dediğimiz Hakk’ın kendi sıfat-

larından ibarettir.
İşte sıfatlarla nimetler arsındaki tamamlayıcı inceliği iyi 

anlamalıyız.
İnsan, varlığın nimetlerine muhtaçtır.
Yeryüzünde herhangi bir sıfat, nimet kalksa, insanın ya-

şamı sona erer.
Mesela demir elementi olmasa, insan yaşayamaz.
Çünkü insanın vücûdu demir elementine muhtaçtır.
Bunu çoğaltabiliriz.
Bakır, çinko, alimunyum, sodyum, potasyum, magnezyum vs.
Ya da soluduğumuz oksijen, su, hava, toprak, ateş, hep bun-

lar Allah’ın nimetleridir.
Bunlardan herhangi biri yeryüzünden kalksa, insanın ya-

şamı sona erer.
Bunlara hayvanlar, bitkiler, ağaçlar da dâhil edilmelidir.
İşte yeryüzü Allah’ın nimetleri ile sarılıdır.
İnsan yaşamın oluşumunda en son açığa çıkmıştır.
İnsanın yaşam zemini tam olmadan, insan halk edilmedi.



73

İnsan için tüm yaşam koşulları tecelli etti, insan öyle halk 
edildi.

İnsan bunları çok iyi düşünmeli ve şükür içinde olmalıdır.
Şükür içinde olan insan Allah’ın mağfiretine mazhar olacaktır.
Bu âyette geçen gafur kelimesini inceleyelim.
Gaffar, gafur, mağfiret; Ga-fe-re, harf kökünden gelir
Gafûr, Gaffâr, Gâfir, Mağfiret, kelimeleri aynı kökten gelir ve 

benzer anlamları vardır.
Allah’ın, kulunun günahlarını affetmesi, ona mağfiret et-

mesi, mağfiret ettiği kuluna lütûflar sunması anlamlarına gelir.
Gaffâr; temizleyen, arındıran, temiz olanı bahşeden demektir.
Gafûr; temizleyenin, temizleyici olarak sunduğu lütûflardır. 
Magfiret; kirlenmeyecek olanla donanmak demektir.
Kişinin, Allah’a karşı günahları vardır, kullara karşı günah-

ları vardır. 
Kulun, Allah’a karşı düştüğü günahlardan temizlenmesi 

“Gafûr-Gaffar-Mağfiret” esmâsının açılımıdır.
Kulun, kula karşı günahını, kul hatasını anlayıp döndüğünde 

affedilmesi, “Afüvv” esmâsının açılımıdır.
Her iki esmâ aslında tek esmâdır, her ikisi de Allah’ın ku-

luna lütûflarını hissettirerek, kulun bir daha günaha dönmesi-
nin engellenmesidir

Arada ince bir durum vardır.
Kişi günahından döndüğünde affedilir.
Kişi, günahından döndüğünde ve bir daha o günaha ve di-

ğer günahlara dönmediğinde ve kul varlıkta Allah’ın tecellile-
rine şahit olduğunda, o kula mağfiret edilir.

Mağfirette lütûflar vardır, Allah’a ait olan sırlara ulaşmak 
ve makam makam yol almak vardır.

Kulun “İlm-i Ledün” üzere olabilmesi için o kula “mağfiret” 
edilmesi gerekir.



74

Kişi, bir günah işleyip pişman olduğunda, Allah’a tövbe et-
tiğinde ve tövbesine uyduğunda affedilir.

Ama kişi, aklını ve gönlünü temizlemediği müddetçe, ona 
mağfiret kapısı açılmaz.

Mağfiret kapısı açılan kişi, Allah’ın makamlarında yol alır 
ve kişi birçok hakikatlere şahit olur.

Ve Allah’ın hakikatlerine şahit olan kişi, her makamda Al-
lah’ın vechini görür ve artık o kul mağfirete ermiştir.

Mağfirete eren kul, artık kirlenmez, günaha dönmez, kul 
hakkına girmek aklına bile gelmez.

İşte mağfiret; “kirletmeyecek olanı giyinmek” demektir.
Kul, Allah’ın lütûflarına öyle bir bağ kurmuştur ki, artık o 

bağ kopmaz.
Kulun affedilmesi, ona mağfiret edilmesi demek değildir.
Ama kula mağfiret edilmesi, artık onun bir daha aff edilme 

durumuna düşmemesidir.
Mağfirete eren kişi, Allah’ın varlıktaki tecellilerine şahit ol-

muştur.
Allah’ın fiiline, sıfatlarına, bedenleri tutan vücûduna şahit 

olmuştur.
Her nereye dönerse dönsün, Allah’ın yüzünden başka bir 

yüz görmez.
Bakara Sûresi 115: ”Fe eynemâ tuvellû fe semme vechullâh.” 
Meâli: ”Nereye dönerseniz dönün Allah’ın yüzü oradadır.”
Şahit olmuştur ki, tüm varlık O’nun yüzüdür.
Varlığın yüzü O’nun nûrudur.
O’nun nûru ile nûrlanan mağfirete ermiştir.
Mağfiret kapıları, şahitlik sırrıdır.
Şahitlik, her yerde Hakk’ın vechîne mazhar olmaktır.



75

19-

ونَ وَمَا تعُْلنِوُنَ وَاللهُّ يعَْلمَُ مَا تسُِرُّ
Vallâhu yâlemu mâ tusirrûne ve mâ tulinûn 

Ve Allah yâlemu : Allah, ilmin sahibidir, ilmiyle var eden, 
Mâ tusirrûn : Şey, gizli, bilmediğiniz, açıklayamadığınız, 

sırlar,
Ve mâ tulinûn : Şey, bildiğiniz, açıkladığınız, aleni, 

Meâli: “Allah bildiğiniz şeylerdeki ve bilemediğiniz şeylerdeki 
ilmin sahibidir.” 

İlmin sahibi Allah’tır.
İnsan Allah’ın ilminde okur ve halk oluşu anlamaya çalışır.
Bu sonsuz âlem nice sırlarla sarılıdır.
İnsan bir şeyi bildiğinde, o bildiğinin içinde bilmediği bir 

âlem gizlidir.
İnsan ne kadar dıştan içe keşfe başlasa, içten içe bir âlemle 

karşılaşır.
İnsan ilmin sahibi olamaz.
Âlim olan Allah’tır.
Yâni ilmin sahibi Allah’tır.
Allah’ın varlıktaki ilim tecellisi; Matematik, Fizik, Kimya, 

Biyolojidir.
İman, ancak ve ancak ilimle mümkündür.
İlim ise, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ile bağ kurmaktır.
İlim kişiyi, varlığın varoluşuna, varlığın işleyişine, varlığın 

şekillenmesine, varlığın sürecine götürür.
İlim kişiyi, kendi vücûdunun işleyişini anlamaya götürür.



76

Kişi kendi vücûduna dönüp incelese, vücûdunun işleyişinin 
bir ilim üzere olduğunu anlar.

Tüm Evren, bir ilim üzere işler ve hareket eder.
İlim kişiyi, şahit olmaya götürür.
Şahit olan kişi, emin olur, emin olan, iman sahibi olur.
Şahit olmak, görmektir, anlamaktır, delillerle hareket etmektir.
İman ilimsiz olmaz.
İlim şahitliğe götürür.
Şahitlik ise emin olmaya götürür.
Eminlik mü’minliğe, mü’minlik imana götürür.
İlim varoluşu anlama yoludur.
Varoluşu anlama yolu imana götürür.
İnanç ve iman inceliği nedir çok iyi düşünmeliyiz.
İman ve ilim inceliğini çok iyi düşünmeliyiz.
Anlatılan bilgilerle hareket etmek mi, ilim üzere hareket et-

mek mi, bunu çok iyi süzmeliyiz.
Elbette bilgi de önemlidir, lâkin bilgi ilim ile bağ kurmalıdır.
İnanç boyutunda kalan kişi, duyduklarına, okuduklarına 

inanan kişidir.
İman boyutuna erişen kişi ise, ilim ve şahitlikle hareket 

eden kişidir.
İnanç boyutunda ilim gerekmez, inanç boyutunda duyduk-

ları, okudukları, gördükleri yeterlidir.
İnanç kişiyi kibre götürebilir, benim inancım doğru iddia-

sına götürebilir. 
İman ise, tevâzû ve teslimiyete götürür.
İman ilimsiz olmaz.
İnançta ise ilim gerekmez, sadece inanmak yeterlidir.
Kişi kendini ya da başkasını âlim görmemelidir.
Âlim Allah’tır şuuruyla hareket etmelidir.



77

İnsan Allah’ın ilmini okuduğunda keşifler yapmaya başlar.
Demiri oluşturan Allah’tır, ama demiri inceleyerek bardak, 

tabak, çatal, araba yapan insandır.
İnsan yine de bunları yaptı diye, kendine bir şey nispet et-

memelidir.
Çünkü insan, demir olmasa bunların hiçbirini yapamazdı.



78

20-

وَالَّذِينَ يدَْعُونَ مِن دُونِ اللهِّ لاَ يخَْلقُوُنَ 
شَيْئاً وَهمُْ يخُْلقَوُنَ

Vellezîne yedûne min dûnillâhi lâ  
yahlukûne şey’en ve hum yuhlekûn 

Ve ellezine yedûne : O kimseler, yönelme, dua etme, isteme, 
Min dûni Allah : Ondan başka, onu bırakıp ta, Allah’tan başka
Lâ yahlukûne şeyen : Yaratamazlar, bir şey, 
Ve hum yuhlekûn : Onlar, yaratılırlar, yaratılmış olan, 

Meâli: “Allah’ı bırakıp ta yöneldikleri kimseler hiçbir şey ya-
ratamazlar ve onlar da yaratılmış olandır.” 

İnsan her an Allah’a bağlılık içinde yaşamalıdır.
O’nu unutmamalıdır.
O’nu bırakıp bir şeylere yücelik verip onlara tapmamalıdır.
Allah’ı bırakıp taptığımız şeyler hiçbir şey yaratamazlar.
Hakikat yolunda Allah’a biat etmek vardır.
Allah’ı bırakıp bir şeyhe biat etmemeliyiz.
Kâmil insanlar asla kendine taptırmazlar.
Onlara kişiyi Allah’a yönlendirmede vesile olurlar.
İnsan, Allah’a kulluk nedir iyi bilmelidir.
Allah’ı bırakıp başkasına kul olmamalıdır.
Kendilerini Mürşid ilan edenler, kendilerine kul ederler.
Gerçekte Kâmil insan ise, Hakk yolunda talebeyi Allah’a 

yönlendirir.



79

Kâmil; olgun, konusuna bilgili olan, Allah hakikatinin bilgi-
sine ulaşmış insan demektir.

Mürşid-i Kâmil ise; Allah hakikatinin bilgisini tebliğ eden 
Kâmil insan demektir. 

Ki o Kâmil kimse; yaptığı tebliğ ile asla kendine davet etmez.
Birinci saniyede Hakk’a yönlendirir.
Ve talebedeki Rabbe davet eder.
Yaşantısında, halinde, dilinde asla fâsıklık olmaz.
Asla birilerini övüp birilerini yermez.
Sunduğu her bilgi Allah’a ait bilgilerdir. 
Tevhîd-i şuurdan asla ayrılmaz.
Her sözüyle Allah şuuruna yönlendirir.
Asla kendini, Allah ile talebesi arasına koyacak kelimeler 

etmez.
Asla kendinin övülmesine izin vermez, bu duruma asla 

kapı açmaz.
Kişiyi Hakk sarhoşluğuna sürükler, kendine değil.
Zerre kadar menfaat, makam, şan, şöhret peşinde olmaz.
Asla dini değerleri, menfaatine alet etmez, kimseye zerre 

kadar yük olmaz.
Alnının teriyle çalışır karnını doyurur.
Tekasür Sûresinde belirtildiği gibi; çoğalma derdine, bu ka-

dar müridim var, halifem var derdine düşmez.
İşte; “Allah’ı bırakıp ta yöneldikleri kimseler hiçbir şey yara-

tamazlar ve onlar da yaratılmış olandır” âyette belirtildiği gibi, 
Allah’ı bırakıp, yücelik verdikleri kimselere yönelenler, hakikat-
lerden uzak olacaklardır.



80

21-

أمَْواتٌ غَيْرُ أحَْياَء وَمَا يشَْعُرُونَ أيََّانَ يبُْعَثوُنَ
Emvâtun gayru ahyâ ve mâ yeşurûne eyyâne yubasûn 

Emvâtun : Ölüdürler, idraksiz olan, 
Gayru ahyâin : Başka, değil, diri, canlı, hayat,
Ve mâ yeşurûne : Şuursuz, şuurlu değil, kendini, çevresini 

anlamayan, 
Eyyâne yubasûne : Ne zaman, hiçbir zaman, beas, açığa çıkaran, 

diri,

Meâli: “Bir idraksizlik içinde olan, Hayy olanın farkında ol-
mayan, kendini ve çevresini anlamaktan uzak olan, hiçbir zaman 
varlığı açığa çıkarını bilemez.”

İşte Hakk’ı hakikati arayan kimse, varlığın Hayy boyutuna 
dönmelidir.

Hayy; diri olan, canlı olan, ölümsüz olan demektir.

Varlığın ardında varlığı tutan, varlıkta hayy olan, tüm kâi-
natın tek sahibi olan, tüm vücûdları tutan zât ancak Allah’tır.

Hayy, hayat, hayret, ihya, muhyi, hayal, haydi, aynı kökten 
gelen kelimelerdir.

Bu kelimelerin aslı “Hû” dur.

Her varlık “Hayy” esmâsıyla yaşam bulur.

Her varlıkta olan dirilik “Hayy” esmâsıdır.

Hayy olan Allah’tır.

Mü’min Sûresi: 65: “Huvel hayyu lâ ilâhe illâ huve fedûhu 
muhlisîne lehud dîn el hamdu lillâhi Râbbil âlemîn.”



81

Meâli: “Diri olan O’dur, O’ndan başka diri olan yoktur. Bun-
dan sonra tüm içtenliğinizle O’na yönelin. Din O’na aittir. Bü-
tün tecelliler, bütün varlığı vücûdlandıran Allah’a mahsustur.” 

Âl-i İmrân Sûresi 2: “Allâh lâ ilâhe illâ huvel hayyul kayyûm.” 
Meâli: “Allah; O’ndan başka güç yoktur, diri olandır, varlığı 

diri tutan sürüp gidendir.“
Cümle varlıkta, o varlığın vücûdunun işleyişini yapan, “Hayy” 

esmâsıdır.
Kişinin vücûdundaki diriliğin sahibi, Allah’tır.
Kişi, vücûdunu kendine nisbet etmemelidir.
Ve bilmelidir ki tüm vücûdların tek sahibi vardır, O da Allah’tır.
Hayy esmâsı, Allah’ın sıfat-ı subûtiyesindendir. 
“Yeşurune-şuurlu olmak” âyette belirtildiği gibi şuurlu ol-

mak gerekir.
Şuur, şiâr kelime kökünden gelir.
Şiâr, işaretler demektir.
Her varlıktaki işaretler, nitelikler, incelikler Allah’ı gösterir.
İşte bu işaretler üzere hareket etmek, şuurlu olmayı getirir.
Şuursuzluk ise, varlığın ardında Hakk’ı görmekten uzak-

laşmaktır.
İşte bu âyette geçen muhteşem uyarı, varlıkta hayy olanın 

Allah olduğunu bilerek hareket etmek şuur makamına kapı açar.
Çünkü Allah “hayy-diri” olduğunu varlıktaki işaretleri ile 

belli eder. 



82

22-

إلِهَكُُمْ إلِهٌَ وَاحِدٌ فاَلَّذِينَ لاَ يؤُْمِنوُنَ باِلآخِرَةِ قلُوُبهُمُ 
سْتكَْبرُِونَ نكِرَةٌ وَهمُ مُّ مُّ

İlâhukum ilâhun vâhid fellezîne lâ yuminûne bil âhirati 
kulûbuhum munkiretun ve hum mustekbirûn

İlâhu kum ilâhun vâhid : Sizin ilâhınız, ilâh, tek, bir,
Fe ellezine lâ yuminûn : Fakat, böylece, o kimseler, yok, 

inanmak, iman, 
Bi el âhirati : Sonlarına, sonunda, âhiret, yeni bir 

başlangıç, 
Kulûbu hum : Onların kâlbleri, idrakleri, 
Munkiretun : İnkâr, reddeden, kabul etmeyen,
Ve hum mustekbirûne : Onlar, büyüklenenler, kibirlenen 

kimseler,

Meâli: “Sizin sığınacağınız güç Tek güçtür. Fakat inanmayan 
kimseler sonunda kâlblerinde inkârı taşırlar ve onlar kibirlidirler.” 

İşte insan, varlıktaki hayy olana teslimiyet içinde olmalıdır.
Cümle varlık, hayy olandan açığa çıkar ve hayy olanla ha-

reket eder.
Âlemde cansız diye bir şey yoktur.
Her varlık Allah’ın hayy sıfatıyla diridir, canlıdır.
Teslimiyet ve tevekkül Hayy olanadır.
Hayy olanla hayy olan gönül diridir.
Hayy olanın idrâkinden uzak olan kimse ise, ölü gibidir. 
Furkân Sûresi 58: “Ve tevekkel alel hayyillezî lâ yemûtu ve 

sebbih bi hamdih ve kefâ bihî bi zunûbi ibâdihî habîrâ.”



83

Meâli: “Diri olana, sonsuz olana, tüm varlığınla teslim ol. Tüm 
niteliklerin sahibinin O olduğunu bil. Fiil, sıfat, Zâtının tecelli-
lerini idrâk et ve fenalarından geç. Aradığınız soruların cevabı 
için O yeterlidir. O, kullarından her an hakikatleri bildirendir.”

Burada geçen âhir kelimesini inceleyelim.
Âhir, âhiret kelimesi; son, bir şeyin sonu, son ile başlayan 

yeni bir şey demektir.
Âhir sonsuzluk anlamındadır.
Allah’ın “El Âhir” esmâsı Allah’ın sonsuzluğuna işaret eder.
Muahhir kelimesi; sonlandıran, bir şeyi sonlandırıp, yeni 

bir şey başlatan demektir. 
Allah “El Muâhhir” esmâsıyla, bir şeyi sonlandırıp, yeni bir 

şeyi başlatır.
Evren’de, galaksiler sona erse de, yeni yeni galaksiler mey-

dana gelir.
Evren’de, bir yıldız sona erse de, yeni bir yıldız doğar. 
İnsan vücûdunda bir hücre sona erse de, aynı hücreden 

yeni bir hücre açığa gelir.
Bir şeyin sonu, ondan gelen yeni bir şeyin başlangıcıdır. 
Allah âhirdir, yâni sonu yoktur.
Varlık ise sonludur, varlığın sûret yönü sona erse de, özü 

sonsuzdur.
Çünkü her şeyin özü Allah’tır, tüm âlem o özün yansımasıdır. 
İşte insan bu özü göremezse, münkir durumuna düşer.
Burada geçen münkir-i kâlb âyetini inceleyelim.
“Münkir kâlb; inkâr eden, kendi bildiğinden vazgeçmeyen, 

şahit olmayan, bilemeyen, hakikate kapalı kâlb.
Âyette belirtildiği gibi; “ve hum mustekbirûne-kibir içinde 

olanlar” inkâr içindedirler.
Kur’ân’ı incelediğimizde kibrin ve inkârın iç içe olduğunu 

görüyoruz.



84

O zaman şunu diyebiliriz; kibir yok olmadan inkârdan kur-
tulma olamaz.

Peki, nedir kibir, kibirden nasıl kurtuluruz?
Kibir, Allah’ın ekberiyetinin yâni yüceliğinin yanında ken-

dine yücelik nispet etmektir. 
Kibir; kendimizi yüce sandıran, başkasına hor baktıran bir 

duygudur.
Kibir; edindiğimiz bilgilerin içinde gizli olan, oradan duygu, 

düşüncelere ve eylemelere yansıyan; yargılayıcı, hor görücü, 
kendini ya da yolunu yüce gösteren, kişiyi esir alan, Hakk’tan, 
birlikten koparan bir duygudur.

Davranışlarımızda kendini gösteren, fark edemediğimiz, 
anlayamadığımız, kendimizi gizli bir duyguyla yüce gösteren, 
habis bir histir.

Bir başkasına öfkeyle baktıran, yargılayıcı baktıran, hor 
görmemize sebep olan, kendimizin yüce olduğu duygusu ve-
ren, tehlikeli bir hastalıktır.

Kibir; başkasını dinlemeye tahammül göstermeyen, eksik 
gedik aratan, hep yargılayıcı baktıran, insanın varlıkla bağını 
kopartan bir duygudur.

İnsanı edepten, tevâzûdan, saygıdan uzaklaştıran bir duy-
gudur. 

İnsanı, huzurdan kopartan, sevgiden uzaklaştıran, şefkati 
engelleyen, merhamete engel olan bir hastalıktır.

Kendi inancımızı, ibadetimizi üstün gösteren, başkaları-
nın inancını yok sayan, onları kâfir ilan ettiren, cehennemlik 
ilan ettiren, Allah adına hüküm verme gafletine düşüren, bir 
akıl hastalığıdır.



85

23-

ونَ وَمَا يعُْلنِوُنَ إنَِّهُ لاَ  لاَ جَرَمَ أنََّ اللهَّ يعَْلمَُ مَا يسُِرُّ
يحُِبُّ الْمُسْتكَْبرِِينَ

Lâ cereme ennallâhe yâlemu mâ yusirrûne ve  
mâ yulinûn innehu lâ yuhıbbul mustekbirîn

Lâ cereme : Şüphe yok, curum, şuç, 
Enne Allah yâlemu : Allah, ilmin sahibi, 
Mâ yusirrun : Şey, sır, bilinmeyen, gizli, 
Ve mâ yulinûne : Açık olan, bilinen,
İnne hu lâ yuhıbbu : Muhakkak o, yok, sevgi, 
El mustekbirîn : Kibirli olan, 

Meâli: “Şüphe yok ki Allah, bildiğiniz şeylerdeki ve bileme-
diğiniz şeylerdeki ilmin sahibidir. Muhakkak ki o kibirli kimse-
lerde sevgi yoktur.”

İşte kibir içinde olan kimse, kendini yüce gören kimsedir.
Kibir duygu ve düşüncesi, insanın insan olma yolundaki, Al-

lah’ı idrâk etme yolundaki en büyük engeldir.
Kibir içine düşen, Allah’ın yüceliğini göremez. 
Kibirden kurtulmak, Allah’ın ekberiyetine, kendinde ve tüm 

varlıkta şahit olmakla mümkün olacaktır.
Ezanda günde otuz defa okunan “Allahü ekber” sözünü can 

kulağıyla duymalıyız ve her yerde ekber olan Allah’ın yüceli-
ğini görebilmeliyiz. 

Ekber; yüce olan, ulu olan, kudretli olan, kebir olan, anla-
mında kullanılan bir kelimedir.

Kibir sevgi makamına erişmeye engeldir.



86

Kibir; bizleri, birbirimizden kopartan, kendimizi yüce gös-
teren, birbirimize hor baktıran, birbirimizin kaynaşmasına en-
gel olan, yargılayıcı, öteleyici, ayrıştırıcı duygu ve düşüncele-
rin kaynağıdır. 

Konuşmamızla, bakışlarımızla, davranışlarımızla, oturu-
şumuzla, mimiklerimizle, yürüyüşümüzle, bir başkasına karşı 
kendimizi büyüklük içinde gösteren bir duygu ve düşüncedir. 

İnancımızla, ibadetimizle, mesleğimizle, milletimizle, ma-
kam ve mevkiimizle, geleneklerimizle, daha yüce olduğumuzu 
hissettiren, tehlikeli bir duygudur. 

İşte ‘âyette belirtildiği gibi, kibir içinde olan insan kendini 
sever, Allah sevgisine erişemez.

Kibir konusunu detayıyla “En Büyük Günah Kibir” kitabı-
mızda inceleyebilirsiniz.



87

24-

ليِنَ اذَا أنَزَلَ رَبُّكُمْ قاَلوُاْ أسََاطِيرُ الأوََّ وَإذَِا قيِلَ لهَمُ مَّ
Ve izâ kîle lehum mâzâ enzele  

rabbukum kâlû esâtîrul evvelîn

Ve iza kile lehum : Denildiği zaman, onlara,
Mâzâ enzele : Ne sundu, gönderdi, indirdi, 
Rabbu-kum : Rabbiniz, sizi vücûdlandıran, 
Kâlû esâtîru evvelîn : Dediler, masal, efsane, öncekilerin,

Meâli: “Onlara, Rabbiniz hakkında size ne sunuldu denildi-
ğinde, öncekilerin masalları dediler.” 

Allah’ın hakikatleri her varlıktan sunulur.
İnanç ayrımcılığı içinde büyüyenler, hakikati sunanlara iti-

bar etmezler.
Hazreti Muhammed hakikatleri tebliğ ettiğinde, kendi inanç-

larında kalanlar onun söylediklerini düşünmediler bile.
Sadece reddettiler. 
Çünkü onlar kendi inançlarını yüce görüyorlardı.
Onlar Bilal Habeşiyi köle görüyorlardı.
Hazreti Muhammed; “kölelik yoktur, kadın erkek eşittir, her-

kes Allah’ın kuludur” dediğinde onunla alay ettiler.
Bunların aynısını, Hazreti İbrâhîm de, Mûsâ da, İsâ da söy-

lemişti.
“Bilal ile biz bir miyiz” diyerek güldüler.
Hazreti Muhammed ilme dayalı bilgiler sundu.
Yeter ki insan sunulan bilgileri düşünsün, varlıkta şahit ol-

sun, Allah hakikatine ersindi.



88

“Rabb nedir, Allah nedir, Hakk nedir?” hakikatlerini düşün-
sün diye ilmi bilgiler tebliğ edildi.

Ama kendi inançlarını yüce görenler, başkalarına hor ba-
kanlar düşünmek istemediler.

Bunları, öncekilerin masalları olarak gördüler.
Burada geçen “esâtîrul evvel” öncekilerin efsaneleri, hikâ-

yeleri, masalları anlamındadır. 
Burada geçen “esâtir” kelimesi; aslı olmayan, uydurulmuş, 

bâtıl olan, duyuma dayalı olan, muntazam olmayan anlamındadır. 
Hazreti Muhammed, o günün inanç gruplarına Tevhîd yâni 

birlik hakikatini anlatmaya çalıştı.
Kendilerini diğer inançlardan üstün görenler; “biz onlarla bir 

miyiz, onlarla biz bir olabilir miyiz? Bunlar boş sözler” dediler.
Hepimiz kendimize sormalıyız.
Hangi Allah’a inanıyorum?
Anne babamdan miras olarak öğrendiğim, asla şahit olma-

dığımız bir Allah’a mı?
Yoksa kendimde ve her varlıkta şahit olduğum sonsuz güç 

olan bir Allah’a mı? 
Kur’ân buna en güzel cevabı veriyor.
Zuhruf Sûresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarımızı bir inan-

cın yolu üzerine bulduk ve biz onların gösterdikleri yol üzere, 
onların âdetleri üzere oluruz.”

Hepimiz ne yazık ki, atalarımızdan miras gelen bir inancın 
getirdiği bir Allah’a inanıyoruz. 

Anne babamızdan gelen şahit olmadığımız bir Allah’a inan-
mak, sadece inançtır.

İşte böyle bir inanç yolunda olan kimselere hakikatler su-
nulduğunda, sunulanları kabul etmek istemezler.

İşte kişi, kendi hayalinde kendi hevâsına göre inandığı bir 
ilahı yok etmeden, kendine dönmeden, kendini ve varlığı oku-
madan Allah hakikatine ulaşamaz.



89

Aileden gelen miras olarak öğrendiğimiz Allah inancını 
terk etmeliyiz.

Yâni kendi hevâmıza göre var olduğunu düşündüğümüz 
ilahı yok etmeliyiz.

Yoksa Allah denilen ilâhî güçle hiç tanışamayız.
Furkân Sûresi 43: “E raeyte men ittehaze ilâhehu hevâ.”
Câsiye Sûresi 23: “E fe raeyte men ittehaze ilâhehu hevâ.” 
Meâli: “Hevâsını ilâh edinen kimseyi gördün değil mi?” 
Hevâsına, zannına göre inandığı bir ilâha tapınanlara, ha-

kikatin bilgileri sunulduğunda; “öncekilerin masalları” duygu-
suna düşerler.

Allah’a şahitlik makamına erebilmek için, öncelikle zannı-
mızda tapındığımız ilahı yok etmeliyiz.

Önyargıyla kendini bilgilere kapatan bir insanın bir konuyu 
analiz etmesi, araştırması olmaz.

İşte bu âyette sunulan çok önemli uyarı, her bilgi dinlenil-
meli ve ardından ilmî olarak analiz edilmelidir.

Bir kişiyi dinlemekten kaçan kişi, ona önyargılı bakan kişi, 
kendi inanç ayrımcılığına kilitlenmiştir. 



90

25-

ليِحَْمِلوُاْ أوَْزَارَهمُْ كَامِلةًَ يوَْمَ الْقيِاَمَةِ وَمِنْ أوَْزَارِ الَّذِينَ 
يضُِلُّونهَمُ بغَِيْرِ عِلْمٍ ألَاَ سَاء مَا يزَِرُونَ

Liyahmilû evzârehum kâmileten yevmel kıyâmeti ve  
min evzârillezîne yudıllûnehum bi gayri ilm  

e lâ sâe mâ yezirûn 

Li yahmilû : İçin, taşırlar, o halde kalırlar, ağırlıkları, 
Evzâre hum : Vebal, hata, günah, onlar,
Kâmileten : Kâmil, olgun, tam, hakikatleri bilen, 
Yevm el kıyâmet : Ölünceye kadar, varlığı ayakta tutan, 

diri olan, 
Ve min evzari ellezine : Yüklerden, günahlardan, hatalar, o 

kimseler,
Yudıllûne-hum : Saptırırlar, sapıtırlar, 
Bi gayr ilmin : Değil, başka, ilim, bir ilim olmaksızın,
E lâ sâe : Değil mi, öyle, ne kötü, 
Mâ yezirûne : Yüklendikleri şey, taşıdıkları şey, değer 

verdikleri, 

Meâli: “Onlar ölünceye kadar hakikatleri bilme konusunda 
kendi veballerini taşırlar ve bir ilim olmaksızın saptırdıkları o 
kimselerin de veballerini taşırlar. Taşıdıkları şey ne kötü de-
ğil midir?”

İşte kendi inanç yargısına kendini kilitleyen kişi, hakikat-
lere erişme konusunda bir gaflet içindedir.

Hurafelere inanan kimse, çevresindeki kimseleri de etkiler.
Hem kendini hem çevresindeki kimseleri vebal altına sürükler. 
Hurafeleri, ayrımcılığı taşıyan kimseler, zulme kapı açarlar.



91

Kur’ân’da ilme bağlanmamız, ilimden kopmamamız tav-
siye edilir.

İlim ifade etmeyen şeylerin ardına düşmeyin diye bildirilir.
Onun için Kur’ân’da, ilim üzere olmak tavsiye edilir.
İsrâ Sûresi 36: “Ve lâ takfu mâ leyse leke bihî ilm”
Meâli: “Bir ilim ifade etmeyen şeylerin ardına düşmeyin.”
İlim şahit olmaya götürür.
Şahit olmak, ispata götürür, eminliğe götürür.
Çünkü kişi gördüğü şeyi inkâr edemez.
Önemli olan gördüğü şeyi anlamaktır.
Anlamak; şahit olmakla, görüşmekle, buluşmakla, deneyler 

yaparak iç yüzünü görmekle olur.
İlme dayanmadan konuşan kimseler, duyumları konuşurlar.
Duyumlar hurafeler olabilir.
İlme dayanmadan Allah hakkında konuşan kimseler, kendi 

anne babasından gelen inanca dayalı bilgileri aktarır.
Hacc Sûresi 3: “Ve min el nâsi men yucadilu fî Allâh bi gayrı 

ilmin ve yettebiu kulle şeytan merid.”
Meâli: “İlme dayanmadan, Allah hakkında konuşan kimse-

ler, şeytani hallere kapılır giderler.”
İşte hurafeleri taşıyan kimseler bir vebal içindedirler.
Onlar hem kendilerini hem çevresindeki kimseleri kirletir-

ler, zulme kapılar açarlar.
Vebal, kötülüğe yol açan her şey demektir. 
Hepimiz kendimize sormalıyız; “beynimde taşıdığım bilgi-

ler beni nereye götürüyor?”
Ben nasıl bilgiler taşıyorum?
Benim bildiklerim beni nereye sürüklüyor?
“Yudıllûnehum bi gayri ilm” âyette belirtildiği gibi, ilim ifade 

etmeyen şeyler peşinde olanlar hem kendilerini, hem çevresin-
deki kimseleri dalalete sürüklerler.

Kur’ân’ın her kelimesini çok dikkatlice incelemeliyiz.
Her bir kelime muhteşem mesajlar sunar.



92

26-

نَ  قدَْ مَكَرَ الَّذِينَ مِن قبَْلهِِمْ فأَتَىَ اللهُّ بنُْياَنهَمُ مِّ
قْفُ مِن فوَْقهِِمْ وَأتَاَهمُُ  الْقوََاعِدِ فخََرَّ عَليَْهِمُ السَّ

الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يشَْعُرُونَ
Kad mekerellezîne min kablihim fe etallâhu bunyânehum 
minel kavâıdi fe harre aleyhimus sakfu min fevkıhim ve 

etâhumul azâbu min haysu lâ yeşurûn 

Kad mekere : Oldu, kandırma, aldatma, kötülük, hile, 
çare, 

Ellezine min kablihim : Kimseler, onlardan önceki, 
Fe eta Allah : Böylece, getirdi, geldi, yaptı, Allah, 
Bunyân hum : Bina, yapı, usül, esas olan, kural, vücûd, 

onlar,
Min el kavâıdi : Temel olan, aslolan, sağlam olan, 
Fe hare aleyhim : Çökme, yıkılma, hor, üzerlerine, onlara, 
El sakfu : Tavan, büyük, büyüklük halleri, yüce 

görmek, 
Min fevkı him : Üstlerinden, üst makamları, daha 

üstün,
Ve etâ hum el azâb : Geldi, o halde kaldı, onlar, azap, sıkıntı,
Min haysu lâ yeşurûne : Bir yer, o halde, yok, şuur, farkında 

olmazlar,

Meâli: “Onlardan önceki kimseler de kötülüklerde olmuşlardı. 
Sonra da Allah’tan gelen temel kuralları hiçe saydılar. Böylece 
kendilerini yüce görmenin, üstün makam sahipleri olarak gör-
menin halinde yıkılıp gittiler ve onlar şuurlu olamadıklarından 
dolayı sıkıntıların içinde kaldılar.” 



93

İlme dayalı yolda olmayanlar, kötülüklere yol açarlar.
Allah’ın temel kuralları olan varlıktaki ilmî değerler, hepi-

mizin yönünü döndüreceği yerdir.
Kibre dayalı bir inanç içinden gelen kimseler, kendilerini 

yüce görüp, başkalarını küçük görürler.
İblis böyle iblis olmuştur.
Kendini Âdem’den hayırlı görmüş:
“Ben ondan hayırlıyım.”
“Ben ondan üstünüm.”
“Ben ondan yüceyim.”
“Ene hayrun minhu-ben ondan hayırlıyım” demiştir. Sâd 

Sûresi 76 
İblis böyle duygularla şeytanlaştı.
İnsan böyle duygularla şeytanlaştı, zalimleşti.
Benim inancım, benim ibadetim, benim ibadethanem onlardan 

daha üstün, diyenler kendi gibi olmayanları dışladı, hor gördü.
İnsan, yaratılan diğer varlıklardan daha üstün, daha yüce 

olabilir mi?
İnsan varlıkla öyle bir birlik içindedir ki her varlığın insanda 

bir şekilde karşılığı vardır.
Onun için hiçbir varlık diğerinden üstün olamaz.
Âyette belirtildiği gibi, kendini yüce gören, kendini başka-

sından hayırlı gören, varlığın bütünsel değerine erişememiş 
kimsedir.

İşte şuurlu olmak, Tevhîd hakikatine erişmekle mümkündür.
Şuurlu olmak, Yunus Emre’nin dediği gibi diyebilmektir.
“Sen kendine ne sanırsan ayrığa da onu san.”
“Yetmiş iki millete Hakk nazarıyla bak.”
Her kim, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan ya da bir 

insandan daha hayırlı görüyorsa, o kişi büyük bir kibrin içine 
düşmüştür.



94

Kendini diğer bir kimseden daha hayırlı görmek, daha de-
ğerli görmek, daha yüce görmek kibirdir. 

Kibir kişiyi şeytanlaştırır.
Kibir kişiyi Hakk şuurundan uzaklaştırır.
Varlığın toprak boyutunda kalan iblisleşir.
İblis olan Hakk şuurundan uzaklaşır ve şeytanlaşır.
Şeytanlaşan kişi zalimleşir, kendine ve çevresine zulüm eder.



95

27-

ثمَُّ يوَْمَ الْقيِاَمَةِ يخُْزِيهِمْ وَيقَوُلُ أيَْنَ شُرَكَآئيَِ الَّذِينَ كُنتمُْ 
تشَُاقُّونَ فيِهِمْ قاَلَ الَّذِينَ أوُتوُاْ الْعِلْمَ إنَِّ الْخِزْيَ الْيوَْمَ 

وءَ عَلىَ الْكَافرِِينَ وَالْسُّ
Summe yevmel kıyâmeti yuhzîhim ve yekûlu eyne  

şurekâiyellezîne kuntum tuşâkkûne fîhim kâlellezîne  
ûtul ilme innel hızyel yevme ves sûe alel kâfirîn 

Summe : Sonra, 
Yevm el kıyâmet : Ölünceye kadar, an, zaman, ayakta 

tutan, diri olan, 
Yuhzî him : Zelil edecek, alçaltacak, kayıpta olan, 

onlar
Ve yekûlu eyne : Denir, bildirilir, derler, nerede, nasıl, 
Şurekâiye : Ortak koştuklarınız, 
Ellezine kuntum : Ki onlar, siz idiniz
Tuşâkkûne fi him : Ayrılıyorsunuz, muhalefet 

ediyorsunuz, onlar uğruna
Kâle ellezine ûtu el ilmi : Dedi, o kimseler, verilen, sunulan, ilim
İnne el hızye : Muhakkak, düşük, alçalma, rezil, ayıp, 

kayıpta olan, 
El yevme : Gün, vakit, zaman, 
Ve el sûe : Kötülük, 
Ala el kâfirîn : Üzerine, için, hakikatleri 

görmemezlikten gelip örtenler,
Meâli: “Sonra onlar ölünceye kadar kayıptadırlar ve onlara 

bildirilir: Bana ortak koştuklarınız nerede? Ki onlar için mu-
halefet ediyor, ayrılığa düşüyordunuz. İlmin bilgileri sunulan 



96

kimselere bildirilir: Muhakkak ki hakikatleri görmemezlikten ge-
lip örtenlerden olursanız, her zaman bir alçalmada ve kötü hal-
lerde olursunuz.” 

Tevhîd hakikatine erişemeyen kimse, müşrik durumuna 
düşebilir.

İnsana bahşedilen bir ömür vardır.
Ömrün kıymeti bilinmeli ve ilim üzere olunmalıdır.
İnsana bahşedilen bir akıl vardır, bu akıl hurafelerle kirle-

tilmemelidir. 
Hurafelerle, yalanlarla hareket edilmemelidir.
Din hakikati iyi bilinmelidir.
Yoksa din diyerek, birilerine yücelik vererek hareket ede-

rek, müşrik durumuna düşeriz.
Allah’dan başka yüce olan yoktur.
Allah’ın yüceliği her varlıkta kendini gösterir.
Allah’ı bırakıp birilerine yücelik vererek, onlara yönelme-

miz, bizi putperest yapar.
Kendini efendi, şeyh, evliya, veli, mürşid, seçilmiş gören her 

kişi, Allah’a ortak koşma durumuna düşmüştür. 
Bunlara bağlı olan kimselerde müşrik durumuna düşmüştür.
Çünkü, aziz olan, yâni yüce olan, her varlıkta sonsuz nite-

likleriyle yüceliğini gösteren zâtı mutlak olan Allah’tır.
Allah’ın yüceliğini görmeyip, bir kulu yüce görme durumu, 

Allah’ın her varlıktaki yüce niteliklerini göremeyip, yalnızca bir 
kişiye ya da kişilere ya da mekana ya da eşyaya yücelik nispet 
etmek, müşrikliktir. 

Bir kişiye, bu kimse çok yüce demek, Allah’ın yüceliğinin 
yanında ona da yücelik nispet etmek putperestliktir.

Vakıâ Sûresi 5: “Kendini büyük görenler zarar verdikçe za-
rar verir.”



97

İlmi değerlerle tanışmayan kimse, Tevhîd şuuruna erişemez.
Kendini yüce görerek, başkalarını hor görme durumuna düşer.
İlim kişiyi, varlığa Hakk nazarıyla bakmaya götürür.
İlimle tanışan kimse bunun değerini bilmeli ve ilimden ay-

rılmamalıdır.



98

28-

الَّذِينَ تتَوََفَّاهمُُ الْمَلائكَِةُ ظَالمِِي أنَفسُِهِمْ فأَلَْقوَُاْ 
لمََ مَا كُنَّا نعَْمَلُ مِن سُوءٍ بلَىَ إنَِّ اللهَّ عَليِمٌ  السَّ

بمَِا كُنتمُْ تعَْمَلوُنَ
Ellezîne teteveffâhumul melâiketu zâlimî enfusihim 
 fe elkavus seleme mâ kunnâ na’melu min sû belâ  

innallâhe alîmun bimâ kuntum tamelûn

Ellezine teteveffa hum : O kimseler, vefat, çıkarıp almak, teslim 
olmak, şuur, onlar,

El melâiketu : Kuvve, meleke, her varlıktaki güç, 
Zalimu enfusi-him : Zulmedenler, nefsleri, kendileri, onlar, 
Fe elkavu : Sonra, olsaydı, idi, fırlatma, itiraf 

etmek, cevap vermek,
El seleme : Barış, huzur, teslim olma, selamet, 
Ma kunna nâlemu : Biz olamadık, bilemedik, yaparız,
Min suin bela : Bir kötülük, hayır,
İnne Allah alimun : Doğrusu, Allah, ilmin sahibi, ilmiyle 

var eden,
Bima kuntum tamelune : Şeyler, siz oldunuz, yapıyorsunuz,

Meâli: “Her varlıktaki gücü anlayamayan o kimseler; bir tes-
limiyet içinde olamadılar, onlar kendilerine zulüm ettiler. Sonra 
da itiraf ettiler: Evet, biz kötülüklerden vazgeçen olamadık, ba-
rış ehlide olamadık, doğrusu yaptığımız şeyler sebebiyle ilmin sa-
hibinin Allah olduğunu bilemedik.” 

Burada geçen melek kelimesini inceleyelim.



99

Melek, mâlik, mâlikane, mülk, mal, melâike, meleke aynı 
kökten gelen kelimelerdir.

Melek; güç, kuvve, her varlığın özündeki kuvveler demektir.
Melek; zerreden kürreye her varlığı tutan kuvveler, güçler, 

Allah damlacıklarıdır.
Bedeni tutan da bir melektir, hücreyi tutan da.
Bir damla suyu da tutan bir melektir, Okyanusu tutan da 

bir melektir.
Bir damla su diğer damla suyla birleştiğinde, iki melek ola-

rak kalmaz, iki melek birleşir tek melek olur. 
Bu kâinat Allah’ın mâlikanesidir.
Allah mâlikanesini, meleklerle idare eder.
Melek, üflenen rûhla birlikte, kendinde olan işaretleri bir bir 

açığa çıkarmaya başlar, yâni esmalar boyutuna dönmeye başlar.
Melek, henüz beşeri elbise giymemiş olan kuvvelerdir.
Beşeri elbise giymesi için, esmasal boyuta akması gerekir.
Her varlığın esmasal boyutu vardır.
Her esmanın, kendine mahsus taşıdığı, has özellikleri vardır.
Rûh’da olan tüm melekler, Mâlik olana aittir.
Mâlik olan da Allah’tır.
Mâlik, tüm mülkün sahibi demektir.
Rûh üflenmeden önce, tüm melekler rûh boyutunda bâtın idi.
Rûh üflendi, üflenen rûh melekleşti, tüm melekler rûh’da 

secde halinde idi.
Her melek, özünde kendine has esma taşır.
Esmalar da birer melektir.
Her esma, melek boyutunda secde halindedir.
Secdede olan melekler, üflenen rûh ile birlikte esmalarını 

açığa çıkarmaya başlar.
Görünen her varlık, meleklerin esmaya dönüşmüş, elbise 

giymiş boyutudur.



100

Her varlık, kendi esmalarına secde halindedir.
Melek, rûhun kendine ait olan kuvveleridir.
İşte insan, her varlığın kendinde olan ilâhi gücü düşünmeli, 

onu anlamaya çalışmalıdır.
Yoksa Allah’a ait gücü, kuvveti, kendine nispet etme gafle-

tine düşer. 
Gaflette olan insan, düştüğü gafleti anladığında bir tövbe 

içinde olur.
Tövbe eden insan, kendinin nasıl var olduğunu anlama araş-

tırmasına girer.
İşte bu kişiyi teslimiyete götürür.
Burada geçen “seleme” kelimesi İslâm kelimesi ile bağlantılıdır.
Teslimiyet kelimesi de seleme kelimesinden gelir. 
İslam kelimesi de buradan gelir.
İslam kelimesi “ :Slam, Seleme” kökünden gelir. 
Slam “ , İslām ”
Slam, İslâm, Seleme; selamete ermiş, huzura ulaşmış, sulha 

ulaşmış demektir.
İslâm; kendi vücûd hakikatini idrak etmiş, vücûdunun sa-

hibine teslim olmuş demektir.
Kendini, yaratıcısı olan Allah’a teslim etmiş demektir.
İçsel kavgalarını bitirmiş, ilâhî huzura ulaşmış demektir.
İslâm’a ermek, varlıkta Allah’ın tecellilerini görmekle müm-

kündür.
İslâm makamına giden yol, edeb, ilim ve şahitlikten geçer.
1-Merak ve sorgulamak.
2-Aktarılan asılsız bilgilerden kopmak.
3-Tövbe edip, edebe ulaşmak.
4-İlimle hareket etmek ve varoluşu ilimsel olarak incelemek.
5-Tefekkür etmek ve şahit olmak. 



101

6-İman makamına ermek, yâni mü’min olmak, yâni emin 
olmak.

7-Allah hakikatine ermek, O’nun her yerden kendini zahir 
ettiğini anlamak.

8-Sâlih amele ulaşmak.
Sâlih amel İslâm makamıdır.
İslâm makamına eren, İslâm şuuru üzere yaşar, işte bu şuur 

üzere yaşamaya da “Müslümanlık” denir.
Teslim kelimesi de, İslâm kelimesinden gelir.
Teslim; İslâm makamına ulaşmış, İslâm makamına ermiş, 

demektir.
Müslüman; ulaştığı İslâm makamının şuurunu yaşantısına 

geçirmiş olandır. 



102

29-

فاَدْخُلوُاْ أبَْوَابَ جَهنََّمَ خَالدِِينَ فيِهاَ فلَبَئِْسَ مَثْوَى 
الْمُتكََبِّريِنَ

Fedhulû ebvâbe cehenneme hâlidîne fîhâ fe  
lebise mesvel mutekebbirîn 

Fe udhulu ebvabe : Böylece, dâhil olmak, girin, kapılar, 
hakikatler, 

Cehenneme : Cehennem, yakıp yıkıcı haller, 
Hâlidîn fihâ : Ebedi, devamlı, orada, o halde, 
Fe le bise : Ne kötü, 
Mesva : Kalınan yer, sunma, yerleşme, o halde 

kalma, 
El mutekebbîr : Kibirlilik, kibirli olan, 

Meâli: “Bu hallerde olanlar cehaletin cehennemine dâhil olur-
lar, devamlı o hâlde kalırlar. Kibirliler için ne kötü bir hâldir.” 

Cehaletin, kibrin hallerinde olanlar, İslam makamına eri-
şemezler. 

Kibir, kendini büyük görmenin cehaletidir.
Cehennem ehli kibir içinde olanlardır. 
Burada gecen cehennem kelimesini inceleyelim.
Cehennem kelimesi, kelime olarak: “Ceh ” “Cehl ” 

“Cehûl ” “Câhim, ” “Cehennem ” aynı kökten ge-
len kelimelerdir.

Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki, cehennem 
kelime olarak “Cehl ” “Cehûl ” kelimesinden geliyor.

Cahil kelimesi aynı kökten geliyor olabilir.



103

Kişinin kendi cehaleti sonrası kendi düştüğü durum onun 
cehennemi olur.

Kibre düşmek cahilliktir.
Cahillik kişiyi kendi cehaletine sürükler. 
Çünkü cahillik, ilimden uzak olmaktır, ilimden uzak olan 

kendi cahilliğiyle kendini yakar.
Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde, cehennemin tabaka-

ları şöyledir.
Cehennemin tabakaları; cehennem, sâir, sekar, cahim, hü-

tame, leza, haviye, veyl.
İşte Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki cehennem; kişinin 

kendi cehaletiyle yaptığı zalimlikler sonrası düştüğü durumdur.
Cehennem kişinin yaptığı kötülüklerle kendini yakmasıdır.
Cehennemin olduğu yerde huzursuzluk, sıkıntı, bunalım, is-

yan, kavga, gibi kişiyi yakan haller vardır.
Cehennem halinde yaşayan kişiler; sözlerinden, yaşantıla-

rından, davranışlarından kendilerini belli ederler.
Cehennem ehli, kendi yaptığı kötülüklerle kendini yakandır.
Cehennem ehli, etrafına ateş saçandır, zulüm saçandır. 
Öfke, hiddet, kavga, dedikodu, fâsıklık, çalıp çırpma, kul 

hakkı yemek, gibi halleri olan kişi cehennem ehlidir. 
Cehennem ehli etrafına huzursuzluk verir.
Cehennem ehli, kendi içindeki kibir ateşini, zalimlik ateşini 

etrafına saçan kişidir.



104

30-

وَقيِلَ للَِّذِينَ اتَّقوَْاْ مَاذَا أنَزَلَ رَبُّكُمْ قاَلوُاْ خَيْرًا لِّلَّذِينَ 
نْياَ حَسَنةٌَ وَلدََارُ الآخِرَةِ خَيْرٌ  أحَْسَنوُاْ فيِ هذَِهِ الدُّ

وَلنَعِْمَ دَارُ الْمُتَّقيِنَ
Ve kîle lillezînettekav mâzâ enzele rabbukum kâlû hayrâ 

lillezîne ahsenû fî hâzihid dunyâ haseneh ve le dârul 
âhıreti hayr ve le nime dârul muttekîn 

Ve kile : Denir, söylenir, bildirilir, 
Li ellezine ettekav : Fenalardan sakınan ortak koşmayan 

kimseler,
Mâzâ enzele rabb kum : Denir, ne, sundu, indirdi, verdi, 

Rabbiniz, 
Kâlû hayren : Dediler, hayrlar, yararlı, değerler, 

nimetler, mal, 
Li ellezine ahsen : O kimseler, daha güzel,
Fî hazihi el dunya : Vardır, dünyada, yaşamlarında, 
Haseneten : Yararlı, iyi, güzellikler, 
Ve le dâru : Barınak, yurt, konak, 
El âhıreti hayrun : Sonunda, hayırlı olan, huzurlu, 
Ve le nime dâru : Elbette ne güzeldir, yurt, kaldıkları yer, 
El muttekin : Fenalardan sakınan ortak koşmayan, 

Meâli: “Fenalardan sakınan ortak koşmayan kimselere; Rab-
biniz hakkında sunulan şey nedir denildiğinde, nimetlerin haki-
katleri dediler. Yaşamlarında yararlı, iyi davranışlarda olan kim-
seler için güzellikler vardır ve sonunda elbette varacakları yer 



105

huzurdur. Elbette fenalardan sakınan ortak koşmayanların bu-
lundukları yer ne güzeldir.” 

Allah hakikatine eren kimse, her varlıktan sunulan Allah’ın 
lütuflarına erecektir.

Her daim gönlü Allah’a rabıta içinde olan kimse, varlıktaki 
nice hakikatlere erişecektir.

Bu bölümde geçen “etteka” takva demektir.
Takva ehli, kendine benlik isnat etmeyendir.
Takva ehli, Allah’ın ulvîyetine teslimiyet içinde yaşayan 

kimsedir.
Takva ehli, iyi davranışlar içinde olan kimsedir.
O kimse egodan, kibirden uzak kimsedir.
O kimse içsel huzura erişmiş kimsedir.
İçsel huzura erişen, çevresine de huzur yansıtır.
Huzur;
Allah’a şahit olup, O’na teslim olmakla oluşur.
Nereden geldiğini nereye gittiğini bilmek, huzura eriştirir.
Aslının Allah olduğunu bilmekle oluşur.
İnsan makamına erenler huzura erişirler. 
Huzur, kendi vücûduna dönüp, o vücûdun işleyişini anla-

makta gizlidir.
O işleyişi sen mi yapıyorsun, ya kim yapıyor, bunu anla-

makta gizlidir. 
Vücûdunu ve cümle vücûdları tutan Zâtı ilâhiyi anlamakta 

gizlidir. 
O Zâta teslim olmakta gizlidir. 
Kısacası Allah hakikatine ermekte gizlidir.
Huzur; 
Her varlığı tutanın Allah olduğunu bilip…
Her varlıktan kendini gösterenin O olduğunu bilip... 



106

Her an O’nun huzurunda olduğunu bilmenin verdiği ilâhî 
hazdır.

Huzur, Hızır, Haz, Hazerat, Hazret, Hazır, aynı kökten ge-
len kelimeler.

Huzur; ilâhi huzurda durmaktır.
O huzurdan hiç ayrılmamaktır.
Kendinde O’nu görmektir.
O’nda kendini seyretmektir.
Baktığın her yerde O’nun vechinde sarhoş olmaktır.
İlâhî meyhanede hep sarhoş yaşamaktır. 
Huzur; Halk’ta Hakk’ı seyretmenin zevkidir.
Huzur; Hazreti Muhammed’in makamıdır.
Huzur; aşkın, sevginin, duygusuna erişmektir. 



107

31-

جَنَّاتُ عَدْنٍ يدَْخُلوُنهَاَ تجَْرِي مِن تحَْتهِاَ الأنَْهاَرُ لهَمُْ 
فيِهاَ مَا يشََآؤُونَ كَذَلكَِ يجَْزِي اللهُّ الْمُتَّقيِنَ

Cennâtu adnin yedhulûnehâ tecrî min tahtihel enhâru 
lehum fîhâ mâ yeşâûn kezâlike yeczîllâhul muttekîn 

Cennât adnin : Huzur, adn, tecellileri idrak etmenin huzuru,
Yedhulûne hâ : Dâhil olurlar, ona, oraya, 
Terci min tahti-ha : Akar, vardır, makamlarında, orada, 
El enhâr : Nehir, bir ilim, akış, 
Fihâ ma yeşâûn : Orada, onun içinde, şey, ne, değil, istek, dilek, 
Kezâlike yeczî Allah : İşte böyle, ceza, karşılık, Allah 
El muttekîne : Takva, fenalardan sakınma ortak koşmama 

Meâli: “Tüm tecellilerin sahibine teslim olmanın huzuruna 
dâhil olurlar, orada makamlarında bir ilim üzeredirler, istedik-
leri şeyler oradadır. Fenalardan sakınan ortak koşmayanlara Al-
lah’ın karşılıkları işte böyledir.” 

Bu bölümde geçen cennet ve adn kelimelerini inceleyelim.
Cennet inancı her toplumda vardır.
Toplumda inanılan cennet beklentisi ile, hakikatte cennet 

nedir iyi düşünülmelidir. 
Toplumda, cennette erkeklere; hûriler, dullar, bâkireler, me-

meleri yeni çıkmış sayısız kızlar verilecek diye inanılır. 
Cennette şarap ırmakları, altın takılar, köşkler çeşitli süs-

ler verilecek diye inanılır. 
Cennette erkekler 33 yaşında olacak, istediği kadar kadınla, 

istediği kadar cinsel ilişkiye girecek diye inanılır.



108

Cennette, yorulma, yaşlanma, dışkılama, uyuma olmayacak, 
sonsuza kadar yaşam olacak diye inanılır.

Bunlar sadece bir inançtır, kimsenin inancına yanlış ya da 
doğru deme hakkımız yoktur.

Hakikatte cennet nedir, Kur’ân’î mânâda cennet nedir?
Cennet kelime olarak bahçe anlamında kullanılır.
Buradaki bahçe denilmesinden maksat, huzur bulunan yer 

anlamındadır.
Arapça karşılığı ”Cnn-Can’na” kelimesidir. 
Ve bahçe anlamında kullanılır. 
İbrânice “gena” kelimesinden gelir.
Kelime kökeni ”Cnn-Can” kelimesinden gelir.
Cân, Cin, Cenin, Cinnet, Cennet, Cânî, Cânib, aynı kökten ge-

len kelimelerdir.
Cân; hareketli, hareketliliği sağlayan, canlı olan, diri olan, 

yaşam, öz, varlığın özü, varlığı tutan, güç anlamına gelir. 
Cin; cândan uzaklaşmak, bilinmeyen, tanımlanamayan, bi-

lemeyen, yabancı, gizli demektir. 
Cenin; cândan doğmak, bilinmeyen âlemden gelen bir can, 

saklanmış, görünmeyen canlı, candan gelen demektir.
Cinnet; bilinmeyen bir şeye kapılan, bir şeyin etkisinde ka-

lan, kendisine varlık nispet etmek, egoya düşmek, ben benim 
demek demektir.

Cennetten kovulmak ise, kendine varlık nispet etmenin cin-
net halidir.

Cennet; cemâli ilâhiyeye erişmek, câna ulaşmak, cânı his-
setmek, cânda huzura ulaşmak, cân şehrine teslim olmak, ilâhi 
huzura erişmek demektir. 

Canîb; her yer, her yeri saran cân demektir. 
Cânî; câna kıymak, aziz, cândan sevmek, câna feda olmak, 

kendindeki cân boyutunu görememek demektir.



109

Yakıcı çölde kalan kişi, bir vaha bulduğunda yani yeşilliği, suyu 
olan bir bahçe gibi yer bulduğunda, hemen oraya koşar gider. 

İşte o bahçeye cennet denilmiştir. 
Bahçenin huzur vermesine cennet denilmiştir.
“Nâim cennet” İbrânice “hoş bahçe” demektir
Cennet; kişinin huzur bulduğu, mutlu olduğu, ilâhi aşka 

ulaştığı yer anlamındadır.
Kur’ân’da geçen cennet mertebelerini incelersek
Me’vâ, Adn, Firdevs, Nâîm, Daru’l-Huld, Dâru’s selâm, Dâ-

rul mukâme, Rıdvan ve İlliyyûn’dur.
Cennet makamı, Allah’ın cemâl makamıdır.
Her yerde Allah’ın cemâlini gören, cennetin makamına eriş-

miştir.
Bu bölümde geçen adn cennetini inceleyelim.
Adn cenneti takva ehlinin erişeceği makamdır.
Adn; tüm tecellileri idrak etmenin huzuru, vatan tutmak, 

mûkim olma, işaretlere ulaşmak, rûh makamı, Âdem makamı, 
ikametgâh anlamlarına gelir.

İnsanın makamı, Allah’a ait olan rûh mertebesidir.
İnsan Allah’ın rûhundan üflemesiyle açığa çıkmıştır.
Adn sözlükte; cevher, öz, aslı, merkez, orta, devamlı kalı-

nan yer anlamındadır. 
Tevrat’ta şöyle geçer.
Hazreti Âdem’in yaratıldıktan sonra içine konulduğu bahçe-

den Aden (İbrânîce Eden) cenneti-bahçesidir. (Tekvîn, 2/8, 15) 
Aden’in “Allah’ın bahçesi-cenneti” olduğu, burada dört kola 

ayrılan bir nehrin aktığı, görünümü güzel çam ve çınar ağaçla-
rının, meyvesi tatlı bitkilerin bulunduğu anlatılır. (Tekvîn, 2/9, 
10, 13/10; Hezekiel, 31/8)

Aden-Adn cenneti, Âdem makamı olan rûh makamıdır.



110

Orda dört kola ayrılan nehir, Allah’a ait olan “Zikir-Fiil-Sı-
fat-Zât” makamlarıdır.

Adn cennetine erenler, her varlıktan bir ırmak gibi akan, Al-
lah’ın zikrine, fiiline, sıfatına, zâtına seyr halindedirler.

Her kim bu makamları gördü, rûh mertebesine erdi, o kimse, 
Adn-Aden cennetine dâhil oldu.

Kişi kendi vücûd varlığında, kendi vücûdunun varoluşuna 
şahit olur, kendi vücûdunun ve varlığın vücûdunu tutanın Al-
lah olduğunu anlarsa, bu anlayıştan doğan huzura “Adn cen-
neti” denir. 

Allah kuluna şah damarından yakındır.
Bu ne demek iyi anlaşılmalıdır.
Allah her kulun vücûdunu zâtıyla tutar ve o vücûdu mekân 

edinir.
Allah’ın mekânı, cümle vücûdlardır, cümle kâinattır. 
Allah, cümle varlığı tecellileriyle mukîm edinir.
Mukîm, ikâme edinmek demektir.
Allah’ın ikâmetgâhı varlığın özüdür.
Allah, her varlığı sımsıkı tutandır.
İşte Adn cenneti; varlığı tutanın Allah olduğunun idraki ve 

varlıktaki işaretleriyle Allah’a şahit olmanın huzurudur.



111

32-

الَّذِينَ تتَوََفَّاهمُُ الْمَلآئكَِةُ طَيِّبيِنَ يقَوُلوُنَ سَلامٌ عَليَْكُمُ 
ادْخُلوُاْ الْجَنَّةَ بمَِا كُنتمُْ تعَْمَلوُنَ

Ellezîne teteveffâhumul melâiketu tayyibîne yekûlûne 
selâmun aleykumudhulûl cennete bimâ kuntum tamelûn 

Ellezine teteveffâ hum : Çıkarıp almak, vefa, vefat, sevgiyle 
teslim olanlar,

El melâiketu : Her varlıktaki güç, kuvveler, meleke,
Tayyibîne : Temiz, tertemiz, hoş, iyi,
Yekûlûne : Derler, denir, 
Selâmun aleykum : Selamet, barış ve huzur, sizin 

üzerinizedir, sizinle, 
Udhulû el cennet : Girin, dâhil olun, cennet, huzur, zevk, 
Bi mâ kuntum tamelûne : Şeyler, dolayısıyla, siz oldunuz, 

yapıyorsunuz,

Meâli: “O kimseler; her varlıktaki gücü tertemiz anladılar, on-
lar sevgiyle teslim oldular. Onlara: Barış ve huzur sizinledir, yap-
tığınız şeylerden dolayı huzura dâhil olun, denir.” 

Adn cennetine erenler, yâni her varlığın Allah’ın özünden 
nasıl süzülüp geldiğine şahit olanlar, vefâ içinde olurlar.

Onların vefâsı teslimiyet ve tevekküldür.
Onlar “Selâmun aleykum” makamına erişmişlerdir.
Selam, İslam kelimesinden gelir.
Selam, selamete çıkmak demektir.
Selamete çıkmak, huzura ulaşmak, gönlü hoş olmak, huşu 

bulmak anlamlarına gelir.



112

Slam, İslâm, Seleme; selamete ermiş, huzura ulaşmış, sulha 
ulaşmış demektir.

Yûnus Sûresi 25: “Ve Allâh yed’û ilâ dâris selâm.”
Meâli: “Allah selam yurduna davet eder.”
Selam yurdu, İslam makamıdır, kişinin gönül makamıdır. 
İslâm’a ermiş, yaşantısına bunu geçirmiş yâni Müslüman ol-

muş kişinin gönlü hep, Allah sevgisiyle, Allah rahmetiyle doludur.
İslâm; gönlünü Allah’a rabıta etmiş kişidir. 
Gönlünde Allah şuuru olanın; öfkesi, hiddeti, kavgası, kini, 

nefreti, zarar vermesi olabilir mi?
Elbette olamaz.
“Selâmun aleykum” makamına erenler, çevresine huzur ve-

ren, güvenilir kimselerdir.
Çevremizde “Selamun aleykum” diyenlere, “Aleyküm selam” 

diye karşılık verilir.
Bu ne demektir?
Selâmun Aleykum; selamet, huzur, güvenlik, seninle olsun 

demektir.
Ve Aleyküm Selâm; selamet, huzur, güvenlik, seninle de ol-

sun demektir.
İşte “selâmun aleykumudhulûl cennet” âyetinde belirtildiği 

gibi, selamun aleykum makamına erenler cennete yâni huzura 
dâhil olanlardır. 

Selam, selamet, barış demektir.
Barış, savaşın sona ermesi sonucu oluşur.
İnsan kendinde olan; kibir, benlik, gurur, fitnelik, hasetlik, 

zulüm etme gibi duygularla savaşmadan ve o duyguları yenme-
den, selamete eremez.



113

33-

هلَْ ينَظرُُونَ إلِاَّ أنَ تأَتْيِهَمُُ الْمَلائكَِةُ أوَْ يأَتْيَِ أمَْرُ 
رَبِّكَ كَذَلكَِ فعََلَ الَّذِينَ مِن قبَْلهِِمْ وَمَا ظَلمََهمُُ اللهُّ 

وَلكِن كَانوُاْ أنَفسَُهمُْ يظَْلمُِونَ
Hel yanzurûne illâ en tetiyehumul melâiketu ev yetiye 
emru rabbik kezâlike fe alellezîne min kablihim ve mâ 
zâlemehumullâhu ve lâkin kânû enfusehum yazlimûn 

Hel yanzurûne : Bakıp ta göremezler mi?
İlla en tetiyehum : Ancak, sadece gelmesi, verilmesi, 

olması, onlar, 
El melâiket : Meleke, güç, her varlıktaki güç, kuvve, 
Ev yetiye emr : Veya, gelir, verilme, işleyiş, emr, 

hüküm, 
Rabbi ke : Rabbin, bedenin Zâtı, 
Kezâlike feale ellezine : İşte böyle, yaptı, yapan, o kimseler, 

onlar
Min kablihim : Onlardan öncekilerde, 
Ve ma zâleme hum Allah : Allah onlara zulmetmez, 
Ve lâkin kânû enfus hum : Lâkin, onların kendileri, nefslerine, 
Yazlimûn : Zulmediyorlar, zulmettiler, 

Meâli: “Sadece kendilerinin güç sahibi olduğunu sananlar ya 
da Rabbinin işleyişini kendilerine nisbet edenler, bakıp ta gör-
mezler mi? Onlardan önceki kimseler de işte böyle yapmışlardı. 
Allah onlara zulmetmedi, fakat onlar kendilerine zulmettiler.” 

Benlik içinde kalanlar, “ben benim sen sensin” kibriyle ya-
şayanlar, öncelikle kendilerine zulüm edenlerdir.



114

Kendini güç, kuvvet sahibi görmek, kendindeki gücün sahi-
bini görememek, gaflet içinde yaşamaktır.

Allah’ın kudret sıfatını anlamak, her varlığa gücüyle kudre-
tiyle sahip olanın Allah olduğunu anlamaktır. 

Her varlıktaki meleke boyutu, Allah’ın kudret esması bo-
yutudur.

Kudret kelimesi, “kadr” kelime kökünden gelir.
Kader kelimesi de oradan gelir. 
Kader kelimesi, Kur’ân’da 125 yerde geçer.
Kadr “kadere”, “yakdiru” fiilinin masdarı olarak, güç yetir-

mek demektir. 
Bir hükmü tatbik etmek, gerçekleştirmek, yerine getirmek, 

şeref, şan, azamet, takdir, güç, tazyik, baskı anlamlarına gelir
Her insan varlıktaki işleyişi, gücü, kudreti düşünmelidir.
İnsan kendi vücûdunun nasıl bir işleyiş içinde olduğunu 

çok iyi tefekkür etmelidir.
Kendi vücûdunu saran ilâhi gücü çok iyi anlamalıdır. 
Ve kendine varlık nispet etmemelidir. 
Kişi kendi bedeninde fiil’inin sahibi değildir.
Yâni kişi kendi bedeninin işleyişinde, asla ve asla mukte-

dir olan değildir.
Çünkü kişi, vücûdunda olan atomdan hücreye, hücreden 

dokuya, dokudan bedene kadar olan tüm işleyişi yapan, asla 
kendisi değildir. 

Bu işleyişi yapan fâil’dir.
Fâil’in vücûdun işleyişi boyutundaki durumu fiil’dir.
Fâil’in fiil boyutundaki adı fiil’dir.
Fiilin fâil boyutundaki adı fâil’dir.
İşte bu kâinat bir fâil’in fiil’idir.
Fâil kendi aslîyetini fiil’iyle ispat eder. 
Fiil, fâil’in kendini, fiil’iyle ispat etmesidir.



115

Fiil’i yapan kimdir? Fâil’dir.
Ortada bir fiil varsa, bu fâil’in kendini açığa çıkarmasıdır, 

kendini fiil’iyle ispat etmesidir. 
Her varlıkta inkâr edilemeyecek olan bir fiil yâni bir işle-

yiş vardır.
Bu işleyişi yapan, hiçbir varlığın kendisi değildir.
Bu işleyişi, her varlığın kendi enfûsî boyutunda yapan fâil’in 

kendisidir. 
İşte insan bu hakikati anlamalıdır.
Ve kendine benlik isnat etmemelidir.
Allah’ı anlayamayan her insan kendine zalimlik eder.
Allah’a şahit olup O’na teslimiyet içinde olan kimse ise İs-

lâm makamına erer.



116

34-

ا كَانوُاْ بهِِ  فأَصََابهَمُْ سَيِّئاَتُ مَا عَمِلوُاْ وَحَاقَ بهِِم مَّ
يسَْتهَْزِؤُونَ

Fe esâbehum seyyiâtu mâ amilû ve  
hâka bihim mâ kânû bihî yestehziûn

Fe esâbe hum : Böylece, isabet, ulaştı, değdi, 
Seyyiâtu : Kötülükler, fenalar, 
Mâ amilû : Yaptıkları, amel ettikleri şeyler,
Ve hâka bi him : Kuşattı, sardı,
Mâ kânu bihi yestehziûn : Şey, değil, ne, oldu, onunla, alay etme, 

önemsememe, 

Meâli: “Böylece yaptıkları şeylerin fenalıkları onlara isabet 
etti ve alay ettikleri şeyler onları kuşatıverdi.” 

Kötülükler içinde olan kimse, Allah’a teslimiyet içinde ol-
mayan kimsedir.

Kötülük yapan kendine yapar.
Bu bölümde geçen seyyiât, kötülük demektir.
Kötülük ise;
Zerre kadar da olsa birine zarar vermektir.
Dedikodu yapıp çekiştirmektir.
Gıybet, fitne içinde olmaktır.
Kötü düşünmek, olumsuz düşünmektir. 
Yalan söylemektir. 
İnsanlara kötü mahlas takmaktır.
İnsanların eksiğini aramaktır.
İnsanları kendi çıkarı için kullanmaktır. 



117

Kendi çıkarı için tebessüm etmek bile kötülüktür.
Zem, haset, fesat, gurur, kibir gibi hallerde olmaktır. 
İnsanları inançlarına göre ayrımcılık içinde olmaktır. 
İnsanların inançlarını küçük görmek, kendi inancını yüce 

görmektir. 
Yaratılmış bir varlığı kerih görmektir. 
İnsanların mallarına, ırzlarına göz dikmektir. 
Makam, saltanat peşinde olup birilerinin hakkını yemektir.
Çalmak, çırpmak, kendine ait olmayanı gasp etmektir.
Birilerine kendi çıkarı için, onları kullanmak için yaklaşmaktır.
Emanete ihanet etmektir.
Kısacası her türlü zarar içinde olmak kötülüktür.
Kötülük yapanlar mutlaka ve mutlaka karşılıklarını bulurlar.
Kötülük yapan insanlar asla huzurlu olamazlar, yattıklarında 

başlarını yastıklarına huzur içinde koyamazlar.
İşte onlar; gerçek huzur üzere değildirler, panik içinde, 

stresli, sıkıntılı, mutsuzdurlar.
İşte hep bunlar kendi yaptıklarından dolayı, kendilerini ce-

zalandırmalarıdır.
Fussilet Sûresi 46: “Kim iyilik yaparsa kendi yararınadır ve 

kim kötülük yaparsa kendi zararınadır. Rabbin kulları için kö-
tülük veren değildir.”

Nisâ Sûresi 128: “Kim kötülük yaparsa onun karşılığını bulur.”
Birine kötülük yapan, muhakkak ki kendine zulmetmiştir.
O kişi kendi içine ektiği zalimlik tohumu gün gelir; stres, 

bunalım, panik, kavgacı, uykusuzluk, huzursuzluk gibi hallerle 
açığa çıkar. 

İşte insan, aklını ve gönlünü kötülüğe yol açan duygu ve dü-
şüncelerden kurtarmalıdır.

Aklı ve gönlü kötülüğe yol açan duygu ve düşüncelerle sa-
rılı olanlar, muhakkak ki zalimliğe kapı açacaklardır. 



118

35-

وَقاَلَ الَّذِينَ أشَْرَكُواْ لوَْ شَاء اللهُّ مَا عَبدَْناَ مِن 
مْناَ مِن  دُونهِِ مِن شَيْءٍ نَّحْنُ وَلا آباَؤُناَ وَلاَ حَرَّ
دُونهِِ مِن شَيْءٍ كَذَلكَِ فعََلَ الَّذِينَ مِن قبَْلهِِمْ فهَلَْ 

سُلِ إلِاَّ الْبلَاغُ الْمُبيِنُ عَلىَ الرُّ
Ve kâlellezîne eşrekû lev şâallâhu mâ abednâ min  

dûnihî min şey’in nahnu ve lâ âbâunâ ve lâ harremnâ  
min dûnihi min şey kezâlike fe alellezîne min kablihim  

fe hel aler rusuli illel belâgul mubîn 

Ve kale ellezine eşreku : Dediler, ortak koşan kimseler, 
Lev şâe Allah : Eğer Allah dileseydi, isteseydi, 
Mâ abd na : Biz kul olmadık, 
Min dunihi min şey nahnu : Ondan başka, şeylere, biz
Ve lâ âbâu nâ : Yok, değil, atalarımız, babalarımız,
Ve lâ harremnâ : Yok, haram, kötülük, yasak, kutsal, 

biz
Min dûni-hi min şey : Ondan başka, bir şey
Kezâlike feale ellezine : İşte böyle, yaptı, yapan, o kimseler, 

onlar
Min kabli-him : Onlardan önce
Fe hel ala el resûli : Artık, var mı, değil dir, resûllerin 

görevi, 
İllel belâgul mubînu : Apaçık tebliğden başka,

Meâli: “Ortak koşan kimseler dediler ki: Eğer Allah isteseydi 
biz ondan başka şeylere kul olmazdık ve atalarımızda olmazdı 



119

ve biz kötülüklerde olmazdık. İşte onlardan öncekilerde böyle de-
diler. Resûllerin görevi, hakikatleri apaçık tebliğ etmekten başka 
bir şey değildir.”

Kötülüklerini terk etmeyen insan, hakikate erişemeyecektir.
Kötülüğü Allah’a nispet eden kimse, Allah’a iftira atacaktır, 

çevresine zalimlik duyguları ekecektir.
Hakikatlere ancak tertemiz olanlar erişecektir.
İşte her şey, aklımızı ve gönlümüzü temizlemekle başlar.
Bâtıl bilgilerden temizlenmek, zalimlik duygularını terk et-

mek, beynin zekâtıdır.
Zekât, tezkiye; temizlenmek demektir.
Temizlenmek; akıldaki kibre götüren, zulme götüren, her 

bilgiyi, duyguyu, düşünceyi temizlemek demektir.
Aklımızdaki bâtıl alanı, kibre götüren alanı temizleyemez-

sek, müşrik durumuna düşeriz.
Müşriklik, hem Allah var hem ben varım gafletidir.
Lokmân Sûresi 13: “Ve iz kâle lukmânu libnihî ve huve yaı-

zuhu yâ buneyye lâ tuşrik billâh inneş şirke le zulmun azîm.”
Meâli: “Lokmân oğluna öğüt verip, şöyle demişti: Ey oğlum, 

Allah’ın yanında kendine varlık isnat edip şirk koşma. Doğrusu 
şirk koşmak elbette kendine yaptığın büyük bir zulümdür.”

Mekkeli müşrikler de Allah’a inanırlar ve ibadetlerini ya-
parlardı. 

Allah’ı layıkıyla anlayamamak, bizleri müşrik durumuna 
düşürecektir.

Mekkeli müşrikler, kötülüğü verenin Allah olduğuna inanıyorlardı.
Ve âyette belirtildiği gibi; “Eğer Allah isteseydi biz ondan 

başka şeylere kul olmazdık ve atalarımızda olmazdı ve biz kö-
tülüklerde olmazdık” böyle söylüyorlardı.

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman görüyoruz ki Allah kötülük 
veren değildir. 

Mekkeli müşrikler; kötülüğü veren Allah’tır diye inanırlardı.



120

Bu inanca karşı, onlara şöyle bildirilmiştir.
Nisâ Sûresi 40: “İnnallâhe lâ yazlimu miskâle zerreh.”
Meâli: “Şüphesiz Allah zerre kadar kötülük vermez.”
İşte Kur’ân’da bildirildiği gibi, kişi kötülüğün nereden gel-

diğini çok iyi bilmelidir.
Yoksa kötülük Allah’tandır diyerek, Allah’a iftira atmış olu-

ruz ve kötülüğe kapı açmış oluruz.
Saffat Sûresinde kötülüğün geldiği yer açıklanır.
Saffat Sûresi 64.....68: 
64- Muhakkak ki o fena hallerin geldiği yerin kaynağı, ben-

lik içinde olup kendine varlık isnat etmenin cehaletidir. 
65- Şeytani hallerin başlangıcının çıktığı yer orasıdır. 
66- İşte zalimler o hallerden beslenirler. Artık içlerini hep 

o hallerle doldururlar. 
67- Sonra da muhakkak ki, öfke kızgınlık gibi karışık hal-

ler onların halleridir. 
68- Sonra doğrusu onlar, elbette benlik içinde olup, kendine 

varlık isnat etmenin cehaletinde döner dururlar. 
İşte kötülüğün geldiği yer, benlik içinde olmak kibre düş-

mektir.



121

36-

سُولاً أنَِ اعْبدُُواْ اللهَّ وَاجْتنَبِوُاْ  ةٍ رَّ وَلقَدَْ بعََثْناَ فيِ كُلِّ أمَُّ
نْ حَقَّتْ عَليَْهِ  نْ هدََى اللهُّ وَمِنْهمُ مَّ الطَّاغُوتَ فمَِنْهمُ مَّ

لالةَُ فسَِيرُواْ فيِ الأرَْضِ فاَنظرُُواْ كَيْفَ كَانَ  الضَّ
عَاقبِةَُ الْمُكَذِّبيِنَ

Ve le kad beasnâ fî kulli ummetin resûlen enibudûllâhe 
vectenibût tâgût fe minhum men hedallâhu ve  

minhum men hakkat aleyhid dalâleh fe sîrû fîl ardı 
fanzurû keyfe kâne âkıbetul mukezzibîn

Ve lekad : Andolsun, doğrusu, gerçek olan şu ki, 
Beas nâ : Var ettik, açığa çıkma, diriltme, biz, 
Fi kulli ummetin : Bütün ümmetlerin içinde, 
Resûl : Resûl, hakikatleri gösteren, 
En abd Allah : Kul, Allah, 
Ve ictenibu : İçtinap edin, sakının, çekinin, 
El tâgût : Put edinilen, batıl olan şeyler, 
Fe min-hum men : Artık onlardan, kim,
Heda Allah : Yol bulma, kılavuz, rehber, Allah, 
Ve min hum men hakkat : Onlardan, kim, gerçek, hak, hakikat, 

doğru,
Aleyhi ed dalâletu : Onlara, kendilerinde, sapma, dalalet, 

cehalete sapmak, 
Fe sîrû fi el ardı : Böylece dolaşın, gezin, yeryüzünde,
Fe unzuru keyfe kâne : Sonrada, böylece bakın görün, nasıl, 

oldu,
Âkibet el mukezzibîne : Sonları, sonuçları, yalanlarda kalanlar,



122

Meâli: “Gerçek olan şu ki; her ümmetin içinden hakikatleri 
gösteren, bizi anlatanlar açığa çıktı. Allah’a kul olsunlar ve batıl 
olan şeylerden sakınsınlar diye, onlara hakikatleri anlattı. Sonra 
da onlardan kimi Allah’ı rehber edindi ve onlardan kimi de ha-
kikatleri bırakıp cehalete saptı. İşte yeryüzünde gezin dolaşın, 
sonra da bakın görün yalanlarda kalanların akıbetleri nasıl oldu.” 

Hazreti Muhammed, yaşadığı topluma hakikatleri açıkla-
maya gayret gösterdi.

İnsanlara; “Allah’ı layıkıyla anlayın, kulluk makamını anla-
yın, kendinize ilâhlar edinmeyin” dedi.

“Bâtıl olan şeylerin ne olduğunu bilin, bâtıldan uzak du-
run” dedi.

İnsan çok iyi anlamalıdır; bâtıl olan şey nedir?
Allah’a ortak koşmak nedir?
Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki, Hazreti Mu-

hammed öncesi Arap toplumunda, Allah inancı ve ibadetler kav-
ramı, bugün ki İslam toplumundaki ile hemen hemen aynıdır. 

Kur’ân’ı incelediğimizde Mekkeli müşriklerin; 
Allah’a, Zuhruf Sûresi 9, Ankebût Sûresi 63
Kitâba, Nisâ Sûresi 153
Meleklere, Furkân Sûresi 7
Resûl’lere, Furkân Sûresi 7
Âhirete, Furkân Sûresi 8
Kadere, En’âm Sûresi 148, inandıklarını görüyoruz
İncelediğimizde görüyoruz ki, Hazreti Muhammed öncesi 

ibadetler vardı.
“ Çünkü namaz Mekkelilerin bildiği bir şeydi “ (Ebu Muslim).
Ebu Cehil de, Ebuzer Gifari de cahiliye döneminde namaz 

kılmaktaydılar. 
Hazreti Muhammed’in çağrısı neydi ki birini can düşmanı 

diğerini can dostu yaptı? (Ebu Müslim)



123

Sadece namaz değil hac, oruç, abdest, gusl, cenaze namazı, 
cuma toplantısı (yevmul arube, arabların günü) kırkta bir zekat, 
kısas, el kesme, sopa vurma, bir Allah’a inanma, Adem’i, Nuh’u, 
Hud’u, İbrahim’i, İsmail’i, Hacer’i saygıyla anma, örtünme, sa-
kal, cübbe, sarık vs. bugün İslam’da ne kadar ritüel (nusuk), ah-
kam, şekil, şemal ve itikat varsa hepsine sahipti cahiliye Arap-
ları. (İbn-i Habib” in “Muhabber kitabından)

Putperestlerde günde 5 vakit namaz kılarlardı.
Şaharit namazı: Sabah Namazı.
Musaf Namazı: Öğle Namazı.
Minha Namazı: İkindi Namazı.
Neilat Şerarim Namazı: Akşam üstü namazı.
Maarib Namazı: Akşam Namazı.
Anlıyoruz ki bugün ki iman ve ibadet mevzuları hemen he-

men aynısıyla Mekkeli müşriklerde vardır. 
Peki, Mekkeli müşrikler neden Hazreti Muhammed’e karşı 

çıktılar? 
Söylemler aynıydı, ama anlayışlar aynı değildi.
Bir bilgiyi taşımak başka bir şey, bilginin mânâsına eriş-

mek başka bir şey!
Dini alanı kendi çıkarına dayalı yorumlamak başka bir şey!
Allah’a dayalı yorumlamak başka bir şey!
Hazreti Muhammed’e karşı çıkanlar, dini alanı kendi çıkar-

ları ve kendi üstünlükleri için anlatılırlardı.
Onun için Hazreti Muhammed’in dini alan yorumları onla-

rın hoşuna gitmedi.
Hazreti Muhammed’in anlattıkları gönüllerine uyanlar, ha-

kikate tâbi oldular.
Kendini yüce görenler, yargılama içinde olanlar ise haki-

kati kabul etmediler. 



124

37-

إنِ تحَْرِصْ عَلىَ هدَُاهمُْ فإَنَِّ اللهَّ لاَ يهَْدِي مَن يضُِلُّ 
ن نَّاصِرِينَ وَمَا لهَمُ مِّ

İn tahris alâ hudâhum fe innallâhe lâ yehdî  
men yudıllu ve mâ lehum min nâsırîn 

İn tahrıs : Sen çok istersin, ihtirasla istemek, 
Alâ hudâ hum : Hakk’a yol bulsunlar, doğru yol, onlar, 
Fe inne Allah : Fakat, elbette, muhakkak, Allah, 
Lâ yehdî : Yok, yol bulamazlar, hakikatlere ulaşamazlar, 
Men yudıllu : Kim, kimse, hakikatleri bırakıp yalanlara sapan,
Ve mâ lehum : Yoktur, değil, ne, onlar için, 
Min nâsirîn : Bir yardımcı, yardım eden, 

Meâli: “Sen onların doğru yola ulaşmalarını çok istersin. Fa-
kat kim hakikatleri bırakır yalanlara saparsa, elbette onlar Al-
lah’a yol bulamazlar ve onlar bir yardımcı da bulamazlar.” 

Hazreti Muhammed, insanlar Tevhîd hakikatini anlasınlar 
diye büyük mücadele verdi.

Kendilerini başkalarından yüce görenler, seçilmiş görenler, 
birlik hakikatini kabul etmediler. 

Her varlıkta tecelli eden Allah hakikatine şahit olamadılar.
Atalardan gelen inancın içinde olup, Allah’a şahit olamayanlar 

her zaman kendi inancını diğer inançlardan üstün tutmuşlardır.
Oysa Allah, her varlıkta her an tecelli etmektedir.
Bu bölümde geçen hidâyet ve dalâlet konusu çok iyi bilin-

melidir.
Hidâyet, hûdâ kelimesinden gelir.



125

Hûdâ; yol gösteren, hakikatlere ulaşmanın yolunu bildi-
ren demektir.

Hidâyet; hakikatlerle buluşup Hakk’a ermek demektir, hak 
ile bâtılı ayırt eden demektir, kendini bilme yolunda, kendi as-
lının hakikatini anlayan demektir.

Hû; O, Allah, her şeyin sahibi, tüm kâinattaki tek kudret 
demektir.

Dalalet ise, hidâyetten sapmaktır.
Yâni Allah’ı bırakıp kendi egosuyla hareket etmek demektir.
Hidâyet eren kimse; Hakk’la Hakk olan, Hakk’a eren, Hakk 

zevkine eren, bekâbillah bulan, mü’min olan, kâlbi mutmain 
olan kimsedir.

Hidâyet bulmak, varlıktaki ilimle Hakk’a ermektir, Allah’tan 
emin olmaktır.

Her varlık, dosdoğru Hakk’a giden bir yoldur.
Her varlık, âyetullah şehridir, yâni Allah’ın âyetler şehridir.
İnsanın vücûdu da, Allah’ın âyetler şehridir.
İnsan kendi vücûdunun işaretleriyle yol bulduğunda, Allah 

hakikatine erecektir.
Dalalette kalan kimse ise, kendini ilâh edinmiştir.
Malı mülkü, makamı, saltanatı, parayı, şöhreti ilâh edinmiştir.
Varlığın sûretinde kalmıştır.
Özünü görememiştir.
Âyette belirtildiği gibi; “fakat kim hakikatleri bırakır yalan-

lara saparsa, elbette onlar Allah’a yol bulamazlar” yalanlarla ha-
reket edenler, varlığın özüne yönünü döndürmeyenler Allah’a 
yol bulamayacaklardır.



126

38-

وَأقَْسَمُواْ باِللهِّ جَهْدَ أيَْمَانهِِمْ لاَ يبَْعَثُ اللهُّ مَن يمَُوتُ 
بلَىَ وَعْدًا عَليَْهِ حَقاًّ وَلكِنَّ أكَْثرََ النَّاسِ لاَ يعَْلمَُونَ
Ve aksemû billâhi cehde eymânihim lâ yebasullâhu  

men yemût belâ vaden aleyhi hakkan ve  
lâkinne ekseren nâsi lâ yâlemûn

Ve aksemû bi Allah : Yemin etmek, kasem, ahd, Allah’a 
Cehde : Güçlü, kuvvetli, azimli, 
Eymâni-him : Yemin, inanmak, inanç, sağ taraf, onlar, 
Lâ yebeas Allah : Yok, dirilme, var olma, açığa çıkmak, 

Allah, 
Men yemût : Kim, kimse, ölü, idraksizlik içinde kalan 

kimse, 
Belâ vaden : Bilakis, fakat, vaad, söz, yerine getirme, 

tecelli, 
Aleyhi hakk : Onlara, üzerlerinde, kendilerinde, hak, 

doğru,
Ve lâkin eksere en nasi : Lâkin, fakat, zaten, insanların çoğu,
Lâ yâlemune : Yok, bilme, ilmiyle var edeni 

bilemiyorlar, 

Meâli: “Onlar imanlarında güçlü durmak için Allah’a yemin 
ederler. Fakat onlar kendilerinde olan tecelliler hakkında, haki-
katler hakkında, idraksizlik içinde olan kimselerden oldular, her 
şeyin Allah’tan açığa çıktığını anlayamadılar. Zaten insanların 
çoğu bilemiyorlar.” 

Her varlık Allah’ın rahîmiyetinden yâni özünden çıkıp gel-
miştir.



127

Her varlıkta her an tecelli eden Allah’tır.
Allah’ın varlıktaki; fiil, sıfat, zât tecellileri iyi idrak edilmelidir.
Nasıl ki bir ağacın her şeyi bir tohumdan süzülüp gelmiştir, 

bu âlem de Allah’ın özünden süzülüp gelmiştir.
Rahîm boyutu, tüm varlığın geldiği kaynaktır.
Tüm varlık, rahîmiyet boyutundan açığa çıkar.
Yâni bir ağacın tohumu gibidir.
Allah’ın rahîmiyet boyutu, rûh, nûr boyutudur.
Rahîm esmâsı, varlığın var olmadan önceki, “Levh-i Mahfûz” 

boyutunun yazılımın olduğu boyuttur.
Nasıl ki anne rahminde çocuk şekillenir ve bedenleşir.
Görünen görünmeyen tüm varlıkta, rahîm boyutunda şe-

killenir ve bedenleşir.
Rahîm sırrı; Özdür, kaynaktır, asıldır, rûh boyutudur, Hakk 

boyutudur.
Rahîm, nûrdan akıp gelen rûhun boyutudur.
Bir tohumun özünde ağacın saklı olduğu gibi, bu âlemde 

Rahîm boyutunda saklıdır. 
Rûhumdan üfledim sırrı, râhim sırrıdır.
Rahîmden olan üfleniş, âlemin zâhire çıkışıdır.
Her insan nasıl ki annenin rahminden gelmiştir, bu âlem de, 

rahîm boyutundan süzülüp gelmiştir, bu geliş anbean olmaktadır.
Âyette belirtildiği gibi; “her şeyin Allah’tan açığa çıktığını 

anlayamadılar. Zaten insanların çoğu bilemiyorlar” eğer rahî-
miyetten açığa çıkışı anlayamazsak, varlığın varoluşunu ve var 
edeni anlayamayız.



128

39-

ليِبُيَِّنَ لهَمُُ الَّذِي يخَْتلَفِوُنَ فيِهِ وَليِعَْلمََ 
الَّذِينَ كَفرَُواْ أنََّهمُْ كَانوُاْ كَاذِبيِنَ

Li yubeyyine lehumullezî yahtelifûne fîhi ve  
li yâlemellezîne keferû ennehum kânû kâzibîn

Li yubeyyine lehum : Açıklaması, bildirmesi için, onlara,
Ellezî yahtelifûne fihi : Onlar ihtilafa düşerler, ayrılık, 

anlaşmazlık, o konuda,
Ve li yâleme : Bilmesi için, 
Ellezine kefer : Hakikatleri görmemezlikten gelip 

örten kimseler,
Enne hum kânû kâzibîne : Şüphesiz, onlar, oldu, yalancılar, 

yalanlarda kalan, 

Meâli: “İkilikte kalan kimselere ve hakikatleri görmemezlikten 
gelip örten kimselere; hakikatleri bilmeleri için, onlara apaçık ha-
kikatler açıklanmıştı. Şüphesiz onlar yalanlayanlardan oldular.” 

İkilikte kalmak, Tevhîd şuuruna erişememektir.
Senlik benlik kavgasında olanlar, biz hakikatine eremeyen-

ler ikilikte kalmışlardır.
Allah var ben de varım duygusuyla yaşayanlar, ikilikte ka-

lanlardır.
Kendi çıkarı için ilâhlar edinenler ikilikte kalmışlardır.
Hakikat Allah’ın birliğidir.
Hakikat, tüm âlemi bir ağaç mesabesinde görebilmektir.
Yâni yaprakları, dalları, çiçekleri, meyveleri bir ağacın birliği 

içinde görebilmek gibi, bu âlemi de bir birlik içinde görebilmektir.



129

Allah birliğini her varlıktaki tecellileri ile gösterir. 
Vâhid; bir olan, ikincisi olmayan, tek olan, her şeyde tekli-

ğini gösteren demektir. 
Bakara Sûresi 163: “Ve ilâhukum ilâhun vâhid lâ ilâhe illâ 

huver rahmânûr rahîm.”
Meâli: “Sizi var eden, tek var edicidir, O’ndan başka var eden 

yoktur. O tüm varlığı özünden var edendir, tüm varlığı rahme-
tiyle sarandır.”

Allah her varlıkta tekliğini gösterir.
Allah fiiliyle tektir, ondan başka işleyen yoktur.
Allah sıfatlarıyla tektir, ondan başka sıfat sahibi yoktur.
Allah zâtıyla tektir, ondan başka vücûd sahibi yoktur.
Allah zâtıyla ehâddır, sıfatlarıyla vâhiddir. 
Allah zâtıyla da tekliğini gösterir, sıfatlarıyla da tekliğini 

gösterir.
Cümle vücûdları tutan tek zât Allah’tır.
Her bir sıfatıyla varlığı ihâta eden Allah’tır.
Her varlıkta Allah’ın hayy sıfatı vardır, tüm varlıktaki hayy 

sıfatı tek sıfattır.
Ondan başka hayat sahibi yoktur.
Allah tüm âlemleri ehâdiyetiyle ihâta eder.
İhlâs Sûresi 1: “Kul huvallâhu ehad.”
Meâli: “Anlat: Allah’ın tekliğini.”
Allah’ın ehâd esmâsından, vâhid esmâsı tecelli eder.
Kâinat; Bir’den çıkan birlerden oluşmuştur.
Kâinat birdir, her varlık o birliği gösterir.
İşte her Kâmil insan, topluma Allah’ın birliğini açıklamaya 

çalışmıştır.
İkiliği terk etmeden birlik makamına erişilmez.
Allah’ta fâni olmak, kendi varlığından geçmek, hem Allah 

var hem ben varım gafletinden kurtulmaktır.



130

40-

إنَِّمَا قوَْلنُاَ لشَِيْءٍ إذَِا أرََدْناَهُ أنَ نَّقوُلَ لهَُ كُن فيَكَُونُ
İnnemâ kavlunâ li şey’in izâ erednâhu  

en nekûle lehu kun fe yekûn 

İnnemâ kavlu nâ : Ancak, söz, yerine getirme, ilham, tecelli, 
biz,

Li şeyin : Bir şey için, eşya, bir varlık, 
İzâ erednâ hu : Olduğunda, irade, o,
En nekûle lehu kun : Deriz, bizim dememiz, ona, ol, 
Fe yekûn : Böylece olur,

Meâli: “Bir varlığın var olması için irade ettiğimiz zaman, 
ona ol deriz, böylece olur.” 

Burada geçen “erednâ” kelimesi irade kelimesinden gelir.
Allah’ın sıfatlarından olan irade sıfatını iyi tefekkür etmeliyiz.
Her bir yaratılış ol iradesi ile başlar.
Bir tohumdan ağacın açığa çıkışı, Allah’ın ol iradesiyle başlar.
Yâni ağaca “ol, oluş, şekillen, açığa çık” üflenişi, ağacın oluş-

masının başlangıcıdır. 
İrade Arapça “rwd” kökünden gelir.
İrādat- ; istek, istenç, yaratmadaki istek, yapabilme gücü, 

av peşinde dolaşma, arama, murâd etmek, salıvermek anlam-
larına gelir.

Allah’ın iradesinin tecellisi “Ol” emridir.
Bir şeyin yaratılışı “Ol” emriyle başlar.
Ol emri, açığa çıkışın ilk titreşimidir.
İşte bu emrin içindeki istek “İrade” dir. 



131

Ve bu Allah’a aittir.
Kul zerre kadar bir şey yaratamaz, yaratmada irade sahibi 

olamaz.
Bir tohum düşünelim, tohumun içindeki ağaç olma isteği 

Allah’a aittir.
Tohumun içinde “Ol” emri tecelli ettiği zaman, tohumun 

içinde bir hareketlenme ve toprağa bir filiz verme süreciyle baş-
layan ağaçlanma, meyve verme sürecine kadar, devam eder gider. 

İşte bu varoluş Allah’a ait olan iradenin tezahürüdür. 
Âyette “ona ol deriz, böylece olur” belirtildiği gibi, varolu-

şun niteliklerinden biri irade sıfatıdır.
Allah’ın varlığı yaratmadaki sıfatları vardır. 
Allah, varlığı kendine ait olan sıfatlarla yaratır.
Allah’a ait sıfatlardan biri “İrade” dir.
Allah’a ait sıfatlar; “Hayat, ilim, İrade, Kudret, Semî, Bâsar, 

Kelâm, Tekvin” dir. 
Varoluş bu sıfatlarla ilgilidir.
Ve bu sıfatların sahibi Allah’tır. 
Ve tüm bu kâinat bu sıfatlarla yaratılmıştır.
Toplumda söylenen külli irade, cüzi irade konusu çok iyi 

anlaşılmalıdır.
Kül bütün demektir.
Cüz parça demektir.
Yâni kül; bütün ve bütüne ait sistemi içinde barındıran an-

lamındadır.
Cüz; parçaya ait, küle ait sistemin içindeki sistem demektir.
Bu Kâinat külse, her varlık cüzdür.
İnsan bedeni külse, her hücre cüzdür.
Her hücre külse, her hücrenin içinde ki hücrecikler de cüzdür.
İşte ama cüzde olsun ama külde varoluş iradesi Allah’a aittir.
Yâni parçayı da, bütünü de yaratmadaki istek Allah’a aittir. 



132

Bizler zerre kadar bir şey yaratamadığımız için bizim ira-
demiz olmaz. 

Bizim tercihlerimiz, kararlarımız, amellerimiz olur.
Allah’ı layıkıyla anlayan kişinin, tercihleri rahmet üzeredir.
Amelleri, Sâlih amel üzeredir, yâni iyi çalışmalar üzeredir. 



133

41-

ئنََّهمُْ فيِ  وَالَّذِينَ هاَجَرُواْ فيِ اللهِّ مِن بعَْدِ مَا ظلُمُِواْ لنَبُوَِّ
نْياَ حَسَنةًَ وَلَجَْرُ الآخِرَةِ أكَْبرَُ لوَْ كَانوُاْ يعَْلمَُونَ الدُّ

Vellezîne hâcerû fillâhi min badi mâ zulimû li  
nubevvi ennehum fîd dunyâ haseneh ve le ecrul âhıreti  

ekber lev kânû yâlemûn 

Ve ellezine hâcerû : Hicret edenler, arayış, bir yerden bir 
yere gitmek, 

Fi Allah : Allah için, Allah’ı anlamak için, 
Min badi mâ zulimû : Sonra, şey, ne, değil, zalimlik, zulüm, 
Li nubevvienne-hum : Biz, yerleştirme, ulaşmak, hazırlamak, 

onlar,
Fi el dünya haseneten : Dünyada, güzellik, iyilik, hayırlı işler, iyi 

ameller, 
Ve le ecru el ahıreti : Elbette, ecir, karşılık, ahiret, sonunda, 
Ekber : Yüce olan, büyük, 
Lev kanu yâlemun : Eğer, keşke, oldu, biliyorlar,

Meâli: “Zalimliklerini bıraktıktan sonra, Allah’ı anlamak için 
bir arayışta olanlar; yaşamlarında iyilikler içinde oldukları müd-
detçe, onlar Bizi anlayıp hakikatlere ulaşırlar ve elbette sonunda 
yüce olanı anlarlar. Keşke bilenlerden olsalardı.” 

İnsan hatasını anlamalı ve zalimliğini bırakmalıdır.
Allah’ı anlamanın yolu tövbe etmekle başlar.
Tövbe; kişinin, bilerek ya da bilmeyerek kendisine ya da 

çevresine ya da başka kişilere yaptığı kötülüğü görmesi ve ger-
çekten pişman olarak, bir daha böyle kötülükler yapmamak için 
Allah’a söz vermesidir.



134

Tövbe; gafleti, gıybeti, kibri, bilmişliği, kâlb kırmayı, dedi-
koduyu çekiştirmeyi, iftirayı, yalanı, kul hakkı yemeyi, hâset-
liği, fesâtlığı, zararlı şeyler içinde olmayı terk etmenin adıdır.

Yaptığı hataya tövbe edip, o hataya tekrar dönüp, tekrar tövbe 
edip tekrar hataya dönüp tekrar tövbe edilmesi tövbe değildir.

Günah; hata demektir, zarar vermek demektir, hak yemek 
demektir. 

Tövbe; hatasını anlayıp dönmek demektir.
Tövbe, yaptığı hatayı anlayıp bir daha o hataya dönmemektir. 
Yaptığı zulümden pişmanlık duyan kişiye tövbe kapısı açılır. 
Tövbe; iyi kişi olmanın, yâni insan olmanın kapısını açar. 
“Allah’ı anlamak için bir arayışta olanlar” âyette belirtildiği 

gibi, Allah’ı anlamanın yolu tövbe ile başlar.
Tevbe, hatasını anlayıp bir daha yapmamak üzere dönmek 

demektir.
Tevbe, Allah’ı anlamak için atılan ilk adımdır.
Tevbe, dil ile değildir, kâlb iledir.
Tevbe, hatasını anlayıp dönmektir.
Hata dediğimizde, Allah’a karşı olan hatalarımız vardır.
Kullara karşı olan hatalarımız vardır.
Kendi kendimize yaptığımız hatalarımız vardır.
Allah’a karşı olan hatalarımız, Allah’a ait olan nitelikleri ken-

dimize nisbet etmemizdir.
Allah’ın varlığının yanında kendimize varlık isnat etmemizdir.
İnsan düştüğü hataları anlamalı ve tövbe etmelidir.
Allah hakikatinin anlamak isteyen talebeye öncelikle tövbe 

ettirilir. 
Tövbe Allah’ım, tövbe Allah’ım, tövbe Allah’ım. 
Bu ana gelinceye kadar ettiğim dedikodu ve çekiştirmeler-

den, fitnelik ve fesatlıktan, hasetlik ve kıskançlıktan, birilerinin 
ardından alay etmekten, kulların hakkına girmekten, düştüğüm 



135

gururdan, kibirden, kendimi üstün görmekten, başkasına hakir 
bakmaktan pişman oldum, tövbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

İnsanların inançlarına karışıp onları yargılamaktan, örtülü 
ya da örtüsüz diye ayırmaktan, namazlı ya da namazsız diye 
ayırmaktan, cemaat, tarikat, mezhep ayrımcılığı yapmaktan piş-
man oldum, tövbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Kendi inancımı yüce görmekle, başkasının inancına hor bak-
makla, onları cehennemlik görmekle, hüküm sahibinin sen ol-
duğunu unutmakla, nasıl bir gaflete düştüğümü anladım, tövbe 
ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Nice kulunun kâlbini kırdım, içimde onlara öfke duydum, 
sesimi yükselttim onları incittim, bilerek ya da bilmeyerek on-
lara kötülük ettim, hepsinden pişmanlık duydum, tövbe ediyo-
rum, beni affet ya Rabbim.

Dilimi tutamadım, fena sözler ettim, bilmişlik ettim, tartış-
malara girdim, kimini yüce gördüm, kimini küçük gördüm, se-
nin yüceliğini göremedim, tevâzûyu unuttum, tenezzüllü ola-
madım, pişman oldum tövbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

İnsanların eksiğini aradım, hatasını aradım, kendi eksiğimi 
göremedim, kendi hatalarıma bakamadım, tövbe ediyorum, beni 
affet ya Rabbim.

Düştüğüm öfkelerden, nefretlerden, kinlerden, kavgalardan, 
ettiğim zalimliklerden pişman oldum, tövbe ediyorum, beni af-
fet ya Rabbim.

Düştüğüm kaygılardan, karamsarlıklardan, umutsuzluklar-
dan, senden umut kestiğimden dolayı tövbe ediyorum, beni af-
fet ya Rabbim.

Dünyanın malına mülküne kapıldım, şana şöhrete aldan-
dım, dünyanın nice çıkarına esir oldum, kendi çıkarım için nice 
kimsenin hakkına girdim, bilmeden nicesine hakkımı yedirdim, 
bilmeden aldandım aldattım, nice hatamı anladım, tövbe edi-
yorum, beni affet ya Rabbim.



136

Varlığın sûretinde kalıp, özünü görmemekle, eşyanın haki-
katine erememekle, kendime ârif olamamakla, sana şahit ola-
mamakla, sana şirk koşmakla, aklımı kullanamamakla, ne bü-
yük bir gaflete düştüğümü anladım, tövbe ediyorum, beni affet 
ya Rabbim.

Varlığın ve kendimin yaratılış hikmetini görememişim, yaşa-
mın sırrını çözememişim, seni bilememişim, beni affet ya Rabbim.

Bilerek ya da bilmeyerek düştüğüm tüm günahlarımdan 
pişman oldum.

Pişmanlıklarımı kabul eyle, tövbemi kabul eyle ya Rabbim.
Tövbe ya Rabbim, tövbe ya Rabbim, tövbe ya Rabbim,
Muhakkak ki sensin tövbeleri kabul eden, affeden, mağfi-

ret sahibi olansın.
Tövbemizi kabul eyle, bize mağfiret eyle.
Günahlara düşmemeye sana söz veriyoruz, sözümüzü ka-

bul eyle, gönlümüzü samimi eyle ya Rabbim.



137

42-

لوُنَ الَّذِينَ صَبرَُواْ وَعَلىَ رَبِّهِمْ يتَوََكَّ
Ellezîne saberû ve alâ rabbihim yetevekkelûn

Ellezîne saberû : O kimseler, sabırlı olan
Ve alâ rabbi him : Rabb, vücûdlandıran, onlar, 
Yetevekkelûn : Tevekkül, her şeyiyle teslim olmak,

Meâli: “Onları vücûdlandırana karşı bütün her şeyiyle teslim 
olanlar, sabırlı olan kimselerdir.” 

Sabır makamı iyi anlaşılmalıdır.
Allah hakikatine erenler, sabır makamına erişirler.
Allah’a şahit olup, O’na teslimiyet içinde olanlar, ne olursa 

olsun sabrederler.
Olayların ardındaki hikmeti anlamaya çalışırlar.
Hızır Mûsâ’ya; “Hakikat yolunda sabır gerek, sen bu yolda 

sabırlı olmaya güç yetiremezsin” dedi. 
Kur’ân’da sabır, yüze yakın âyette geçer.
Tevekkül makamına gelen, sabır makamına erişir.
Tevekkül, Allah’ı vekil edinmektir, yâni her şeyiyle O’na da-

yanmaktır.
Âyette “bütün her şeyiyle teslim olanlar, sabırlı olan kim-

selerdir” belirtildiği gibi tevekkül içinde olanlar, olumlu ya da 
olumsuz her olayda sabrederler.

Olayların iç yüzünü anlamaya çalışırlar.
Her olaydan insana dersler gelir.
Bu dersleri alabilmek için sabırlı olmak gerekir.
Sabret kardeşim.



138

Sabrın hikmetine er ve sabret.
Hemen karar verme.
Hemen faaliyete geçme.
Hemen olaya kalkışma, şuurlu davran.
Olayların nereye aktığını anla ve öyle faaliyete geç.
Başına gelen olumlu ya da olumsuz her şeye karşı sabret.
Arka yüzünü gör, öyle hareket et.
Başına olumsuz bir şey geldi, hemen sinirlenme, öfkelenme, 

kaygılanma, bekle, bekle, bekle.
Bekle bakalım olay nasıl akacak.
Olay nereye akacak.
Olay karşısında öfkelendin, öfkeni yut kardeşim.
Öfke ile bir şey söyleme, dilini tut kardeşim.
Sabırlı olursan, olayın sonu, öyle ya da böyle hayra kapı 

açacaktır.
Sabret, sabret, sabret.
Bil ki sabır; beklemektir, dayanmaktır, karşı koymaktır, se-

bat etmektir, direnmektir, göğüs germektir. 
Bil ki sabır; dilini tutmaktır, öfkeni yutmaktır, hemen ka-

rar vermemektir.
Bil ki sabır; olayın nereye gittiğini görebilmektir, iç yüzünü 

görebilmektir, hikmetine erebilmektir.
Bil ki sabır; olaylar karşısında hemen hareket etmemektir, 

beklemek, şuurlu davranmaktır.
Bil ki sabır; Allah’a dayanmaktır.
Bil ki sabır; zamanın akışını görebilmek, o akışa teslim ol-

maktır. 
Sabır, zaman ile alakalı bir boyuttur.
Her şey zamanı gelince açığa çıkar, zamanı gelince gerçekleşir. 
Mesela bir ağacın meyve vermesi, zaman dilimi içinde ger-

çekleşir.



139

Meyve hemen oluşmaz, önce yapraklar, sonra çiçekler, sonra 
meyve oluşur.

İşte bu zaman dilimi akışı, her şeyin bir bekleme zamanı 
sabırdır.

Çiftçi tohumu eker, bakımını yapar ve meyve alıncaya ka-
dar sabreder.

Hemen meyve çıksın istemez, bilir ki meyve zamanının 
çıkma zamanı vardır, işte o meyveye erişinceye kadar sabreder.

Sabrını emekle, gayretle birleştirir.
Yaprak zamanı gelmeden düşmez.
Civciv zamanı gelmeden doğmaz.
Doğan çocuk hemen büyümez. 
Güneşin doğması, batması zamanı gelince olur.
Zamanın gelişi ve zamanın akışı ve zaman yolunun sonu 

vardır. 
İşte sabır; zamanın gelişini, zamanın akışını, zamanın so-

nunu görebilmektir.
İnsan sabrın ne olduğunu anlamalı ve bunu hayatına ge-

çirmelidir. 
Her insan sabır makamında yaşamalıdır. 
Eğer kişi sabrın ne olduğunu iyi anlarsa, bir şeyin nereye 

gittiğini ve sonucunun ne olacağını bilir.
Kişi sabrı yakalayamazsa, isyana, öfkeye, hiddete, kavgaya 

kayar.
Sabır beklemektir, dayanmaktır, zamanın akışını görebilmektir.
İnsana hep sabretmesi tavsiye edilir.
Âl-i İmrân Sûresi 200: “Yâ eyyuhâllezîne âmenu usbirû ve 

sâbirû ve râbitû….”
Meâli: “Ey iman edenler! Sabrın ne olduğunu anlayın ve 

gönlünüzü Allah’a rabıta ederek sabredin…”



140

Kişinin başına ne olay gelirse gelsin, kişi o olaydan gerekli 
dersi çıkarmak için sabretmelidir ve olayı iyi okumalıdır.

Kişi, olayın iç yüzünü görebilmek için ve olayın nereye ak-
tığını anlayabilmek için sabretmelidir.

Başına bir olay gelen kişinin önünde iki kapı açılır.
Biri sabır kapısıdır.
Biri isyan kapısıdır.
İsyan kapısını açan; öfke, hiddet, kin, nefret, karamsarlık, 

acelecilik, intikam gibi duygularla karşı karşıya kalır ve kişi 
akıllı düşünemez, akıllı hareket edemez.

Ama kişi, sabır kapısını açarsa; bekler, olayı çözmeye çalışır, 
olaydan gerekli dersi çıkarmaya çalışır, olayın hikmetine erer.

İsyan kapısını açan kimseyi, şeytanlar karşılar.
Sabır kapısını açan kimseyi, melekler karşılar.
Her olaydan gerekli dersi çıkaran, bunu ileride başına gelen 

başka bir şeyde kullanır, o derse göre hareket eder.
Kâmil kimse, sabrederek, her şeyden ders çıkararak kemâlâta 

erer.
İşte sabır kişinin hayatında çok önemlidir.
Sabreden, tevekkül sahibidir.
Sabretmek beklemektir, zamanı geldiğinde hareket etmektir.
Sabır, gönlünü Allah’a rabıta ederek beklemektir.
“Ya sabır Allah” diyerek; “Allah’ım bana sabır ver, Allah’ım 

bana bu olayın nereye çıktığının hikmetini ver” diyerek dua 
edilmelidir.

Sabır makamı gönlünde tecelli eden kimseler;
Sabırlıdırlar, beklerler, hemen karar verip uygulamazlar.
Öfkelenseler de öfkelerini yutarlar.
İsyan etseler de isyanlarını kontrol ederler. 
İçlerinde oluşan hüznü taşımayı bilirler, “Allah’ım hüznümü 

al, hüznümü sevince dönüştür ya Rabbi” diye dua ederler.



141

Dillerini tutmasını bilirler, ne zaman konuşacaklarını bilirler.
Öfke ile hemen konuşmazlar, ne zaman neyi söyleyecekle-

rini bilirler.
Söylenen sözün hangi kapıyı açacağını sezerler.
Onlar zaman diliminin akışını çok iyi görebilirler. 
Onlar sonuca endekslidirler.
Bir olayda hemen parlamazlar, o olayın nereye akacağını 

sezerler.
Hepimiz, bir şekilde üzüldük, üzdük, bir şekilde zulme uğ-

radık, zulüm ettik.
Kırdık, kırıldık, kötü söze maruz kaldık, kötü söz söyledik.
Hepimiz bir şekilde isyan ettik, öfkelendik, öfkeden yeri-

mizde duramadık.
Adalet arayayım derken en büyük adaletsizliği yaptık.
Ey kardeşim! Gel sabrın ne hikmetlere kapı açacağını, ne 

lütuflar getireceğini bilelim ve sabredelim. 
Hızır, Mûsâ’ya dedi; “Ve keyfe tesbiru alâ mâ lem tuhıt bihî 

hubrâ.”
Meâli: “Olayların iç yüzünü, nereye gittiğini bilmek için sab-

retmelisin.”
Allah’ım! Bizlere sabır gücü nasip et.
Allah’ım! Dilimizi tutmayı, öfkemizi yutmayı nasip et.
Allah’ım! İsyan etmemeyi, kavgaya sürüklenmemeyi nasip et.
Allah’ım! Olayların nereye gittiğini görebilmeyi, hikmetine 

erebilmeyi nasip et.
Allah’ım! Kâlb kırmamayı, kimseyi üzmemeyi, kötü söz söy-

lememeyi nasip et.
Allah’ım! Hemen karar verdirmemeyi, hikmetine erdirmeyi 

nasip et.
Allah’ım! Başımıza iyi bir şey geldiğinde şımarmamayı, gu-

rurlanmamayı nasip et.



142

Allah’ım! Başımıza kötü bir olay geldiğinde, isyan etmemeyi, 
kaygıya düşmemeyi, fevri davranmamayı nasip et.

Allah’ım! Başımıza kötü bir şey geldiğinde, birdenbire şu-
ursuzca 

hareket etmemeyi nasip et.
Allah’ım! Bizlere sabır gücü ver her olay karşısında sabırlı 

davranmayı nasip et.



143

43-

وَمَا أرَْسَلْناَ مِن قبَْلكَِ إلِاَّ رِجَالاً نُّوحِي إلِيَْهِمْ فاَسْألَوُاْ 
كْرِ إنِ كُنتمُْ لاَ تعَْلمَُونَ أهَْلَ الذِّ

Ve mâ erselnâ min kablike illâ ricâlen nûhî  
ileyhim feselû ehlez zikri in kuntum lâ tâlemûn 

Ve mâ erselnâ : Bildirmek, açığa çıkmadı, göndermedik, 
biz 

Min kablike : Senden önce,
İllâ ricâlen : Den başka, ancak, ileri gelen, er kişi, 

kâmil insan, 
Nuhî ileyhim : Vahyimiz, sunduğumuz hakikatler, 

onlara,
Fe eselû : O zaman, sorun, araştırın, öğrenin, 
Ehl el zikr : Ehil, yetkili, sahip, bilen, zikr, 
İn kuntum lâ tâlemûn : Eğer siz iseniz, yok, bilme, 

bilemiyorsanız,

Meâli: “Senden öncede vahyimizi anlayan kâmil insanlar, Bizi 
bildirmekten başka bir şey için açığa çıkmadı. Eğer bilemiyorsa-
nız zikri bilenlere sorun.” 

Açığa çıkan her Kâmil kimse, Allah’ın hakikatlerini bildirdi.
Topluma Allah hakikatini anlatmaya gayret gösterdi.
Onlar vahye tabi oldular.
Vahy kelime olarak; Hayy “ ” dan gelen, Hayy’a ait olan 

demektir. 
Yâni Vahy; Hayy’dan gelen esintiler, bildirimler, seslenim-

ler, hakikatler demektir.



144

Hayy; Hû’ya ait olan, diri olan demektir.
Vahy kelimesi; Vav, Hu, Ye harfleri ile yazılır.
Vav: Sisteme, aslına, öze, kaynağına bağlayan. 
Hu: Sistemin, özün, kaynağın sahibi.
Ye: Sistemden gelen, özden gelen seslenimler, demektir.
Cümle âlemde her varlık diridir.
Bu dirilik, Hû’nun diriliğidir.
Hû dediğimiz bugün ki ismiyle Allah’tır.
Hû, İbrânice kökenli bir kelimedir.
Cümle kâinatın sahibini bildirmek için söylenir.
Hû, O demektir.
İşte Vahy de, Hû’dan gelen Hû ya ait olan sırlardır.
Vahy; Allah’ın kendini, kendine ait olan niteliklerle ispat 

etmesidir.
Cümle varlık diridir ve her varlıktan bir ilim akar.
O ilimle, varlığa ait ve varlığın geldiği aslına ait olan, nice 

hakikatler her an sunulur. 
Allah her an her varlıktan vahyeder, yâni kendine ait olan 

sırları bildirir.
İşte Kâmil kimseler varlıktan akan vahye gönüllerini dön-

dürmüştür.
Oradan akan ilimden beslenirler.
Ve ilimden eriştikleri bilgileri, insanlara bildirirler.
Bu bölümde geçen zikir kelimesini iyi anlamalıyız.
Zikrullah, Allah’ın zikri demektir.
Onun zikrinden fiil, fiilindeki zikrinden sıfatlar, sıfatlardaki 

zikrinden vücutlar şekillenir. 
Ve şekillenen vücutlar her an O’nun zikriyle çalışır. 
Zikrullah, her varlıktan Allah’ın kendi kendini anmasıdır, 

anlatmasıdır, hatırlatmasıdır. 
Varoluşu anlamanın ilk adımı, Zikrullah sırrıdır.



145

Zikrullahın, zâhire çıktığı boyut kulağımıza ses olarak gelir.
Kulağımız Allah’ın zikrini ses olarak duyar, çünkü beden el-

bisesinden zikir ses olarak duyulur.
Gönül ise, sesin içindeki sesin rûhunu, yâni Zikrullahı duyar. 
Zikrullah, her varlıktan Allah’ın seslenişidir.
Zikrullah, bilinmenin ilk kıvılcımıdır. 
Zikrullah, varlığın açığa çıkma başlangıcıdır. 
Zikrullah, ol emrinin ilk seslenişidir. 
Zikrullah, hiçlikten zâhire çıkışın ilk patlamasıdır.
Zikrullah, varlığın oluşumunun ilâhî titreşimidir. 
Zikrullah, bir atomu diğer atomla birleştiren ilâhî ışıktır.
Zikrullah, varlığın varoluşundaki ve sürüp gitmesindeki 

ilâhî aşktır.
Zikrullah, Rûhun beden elbisesi giymesidir, bedenlerin her 

an Rûhtan beslenmesi, zikir ile tutulmasıdır.
İşte zikrullah, vahy olarak her varlıkta her an kendini gösterir.
Kâmil insanlar varlıktaki Allah’ın zikrinden duyarlar, ora-

dan gelen vahiyden hakikatleri alırlar.



146

44-

كْرَ لتِبُيَِّنَ للِنَّاسِ مَا  برُِ وَأنَزَلْناَ إلِيَْكَ الذِّ باِلْبيَِّناَتِ وَالزُّ
لَ إلِيَْهِمْ وَلعََلَّهمُْ يتَفَكََّرُونَ نزُِّ

Bil beyyinâti vez zubur ve enzelnâ ileykez  
zikre li tubeyyine lin nâsi mâ nuzzile ileyhim ve  

leallehum yetefekkerûn

Bi el beyyinât : Delillerle, apaçık açıklamalarla, 
Ve el zebur : Kitâb, mektup, özlü söz, Zebur, ilâhi söz, 
Ve enzelnâ ileyke : Sunduk, indirdik, verdik, sana, 
El zikr : Zikr, anmak, her varlıktaki Hakk’ın zikri, 
Li tubeyyine li el nas : Açıklaman için, insanlara,
Ma nuzzile ileyhim : Şey, ne, değil, indirilen, verilen, sunulan, 

onlara,
Ve lealle-hum : Umulur ki onlar, belki onlar, 
Yetefekkerûn : Tefekkür, varlığın hakikatlerini düşünme, 

Meâli: “Apaçık delillerle zikri ve her varlığı bir mektup ola-
rak sana sunduk. Onlara sunduğumuz şeyleri anlamaları için, in-
sanlara hakikatleri açıklama içinde ol. Umulur ki onlar, varlığın 
hakikatlerini anlamak için düşünürler.”

Bu bölümde geçen Zebur; varlığın kendisinde olan ilmî bil-
gilerdir.

Zebur; kitâb, mektup, özlü söz, ilâhi söz, ilâhi bilgiler an-
lamındadır.

Varlıktaki zikir özünde zikri taşır.
Her insanın bedeni bir mektuptur.



147

O mektubun içinde mektubun sahibinin mesajları, haki-
katleri vardır.

Allah hakikatlerini zeburdan yâni her bir varlığın kendin-
den bildirir.

O’nun bildirmesi zikir boyutudur. 
Allah; her şeyden her an zikretmektedir. 
Nefes alıp vermek, kâlbin atması, kanın dolaşımı hep zikirdir. 
Zikrullah, her varlıktan Allah’ın kendi kendini anmasıdır, 

anlatmasıdır, hatırlatmasıdır. 
Varoluşu anlamanın ilk adımı, zikrullah sırrıdır.
İşte tefekkür içinde olmak, yâni varlığın yaratılışını varlığın 

kendisiyle düşünmek, kişiyi hakikate erdirecektir.
Kur’ân’da; “telaffuzda kalmayın, tedebbür edin, tefekkür 

edin, tezekkür edin ve müdebbir-i şuurla yaşayın” diye bildirilir.
İlm-i irfan yolunda kişinin gönlü, ilim üzere, tefekkür üzere 

olur.
Allah insana; akıl, kâlb, şuur, firaset, tercih etme, kabiliyeti 

vermiştir.
İnsan bu kabiliyetleri görmezden gelemez.
Bu kabiliyetler insanın eğitimi için insana bahşedilmiş lütûf-

lardır. 
Kişi kendini okuduğunda, kâinatı okuduğunda ve sonuçta 

Allah’ı anladığında mü’min kimse olur. 
İşte her insan, bedenini ilâhi bir mektub bilmelidir.
Ve mektubun içine girmeli, oradan nice hakikatlere eriş-

melidir. 



148

45-

يِّئاَتِ أنَ يخَْسِفَ اللهُّ بهِِمُ  أفَأَمَِنَ الَّذِينَ مَكَرُواْ السَّ
الأرَْضَ أوَْ يأَتْيِهَمُُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يشَْعُرُونَ

E fe eminellezîne mekerû seyyiâti en yahsifallâhu bihimul 
arda ev yetiyehumul azâbu min haysu lâ yeşurûn 

E fe emin ellezine : Güven, emin mi oldular, o kimseler, 
Meker : Tuzak, şeytanlık, hile, karanlık, çare, 
Seyyiâti : Kötülükler, 
En yahsife : Batmak, kaybolmak, tutulmak, yok 

olup gitme,
Allah bi him el ard : Allah, onları, yeryüzü, toprak, yer, 

suret, 
Ev yetiye hum el azab : Onlara gelir, kalır, azap, sıkıntı, 
Min haysu lâ yeşurûne : Bir yer, her yer, yok, şuur, bilinç, idrak, 

Meâli: “O kimseler emin olmak mı istiyorlar? Yalanlarını kö-
tülüklerini yok etsinler. Sûretleri tutanın Allah olduğunu anlasın-
lar. Kendisini ve çevresini idrak etmeyenler sıkıntılarda kalırlar.” 

Emin, mü’min kelimesi ile bağlantılıdır.
Allah’tan emin olan, mü’minlik makamına ermiştir.
Mü’min “Emn” kelimesinden gelir.
Emin olmak kelimesi de buradan gelir.
Emniyet, emanet, iman, âmin kelimelerinin kaynağı da 

“Emn” dir.
İman, Allaha şahit olmakla oluşur.
Allah’a şahit olmak, her varlıkta O’nun işleyişine şahit ol-

maktır.



149

Şahit olan, emin olur.
Eminlik kişiyi iman sahibi yapar.
İman olmadan edeb bulunmaz. 
İman Hakk’tan emin olmaktır.
Her varlığın ardında O’nu görmektir.
İman dünyaya değil Allah’a bağlanmaktır.
İşte insanın eminlik makamına erişmesi, beyninde taşıdığı 

yalanlardan ve kötülüğe kapı açan her türlü duygu ve düşün-
ceden kurtulması ile mümkündür. 

Yalan, aslı olmayan şey demektir.
İnsanlar aslı var diye yalanlara inanır.
Çünkü din diye öğrendiği bilgiler, anne babasından gelir.
Atalarımızdan gelen inanç yolu üzere olduk.
İnandığımız şeylerin aslı var mı yok mu düşünmedik. 
Kendi anne babamızdan bulduğumuz inancı doğru bildik, baş-

kalarının inancını eğri gördük ve onlara kâfir diyerek saldırdık. 
Bakara Sûresi 170: “Ve izâ kîle lehumuttebiû mâ enzelal-

lâhu kâlû bel nettebiu mâ elfeynâ aleyhi âbâenâ e ve lev kâne 
âbâuhum lâ yakılûne şeyen ve la yehtedûn.”

Meâli: “Onlara Allah’ın sunduğu şeylere tâbi olun denildiği 
zaman, derler ki: Hayır, biz atalarımızı ne üzere bulduysak ona 
tâbi oluruz. Eğer ataları bir şeyi akıl etmiyorlar ve doğru yol 
üzere olmasalar da mı?” 

Evet, Allah’ın varlıktan âyetlerle sunduğu hakikatlere değil, 
anne babamızdan gelen inanç üzere hareket ettik.

Hakikatler varlık kitabında satır satır yazılı idi, hiç oraya 
bakmadık.

Ne bulduk isek, onu doğru bildik.
Ne duyduk isek, onu doğru bildik.
Ne gördük isek, onu doğru sandık.
Aktarılan bilgiler yalan mı gerçek mi düşünmedik.



150

Anne babamızı sevdiğimizden dolayı onlardan gelen inanç 
bilgilerine inandık.

Annemden babamdan öğrendiğim gibi ibadet ettim.
Onları taklit ettim.
Yaptığım ibadet değilmiş, tapınmakmış.
Hiç anlamadım, hiç düşünmedim, hiç hakikatini araştırmadım.
Evet.
Kur’ân’ın defalarca işaret ettiği gibi, hep atalarımın inancı 

üzere hareket ettim. 
Yaptığımın, inandığımın hakikatine hiç ulaşmadım.
Allah’a kendimde ve varlıkta hiç şahit olmadım.
O’nun sonsuz âyetlerini yâni sonsuz işaretlerini kendimde 

ve varlıkta hiç görmedim, şahit olmadım.
Ve dedim ki: 
Ben Müslüman’ım.
Ben Hıristiyan’ım.
Ben Mûsevî’yim.
Ve dedim ki:
Benim inancım doğru, onların doğru değil.
Benim ibadetim doğru, onların doğru değil.
Benim gideceğim yer cennet, onların ki cehennem.
Evet, atalarımdan böyle öğrendim.
Böyle dedim.
Böyle yaptım.
Ve hâlâ da demeye, yapmaya, yargılamaya, ille de benim ki 

doğru diye inanmaya devam ediyorum.
İşte her insan, inancını analiz etmelidir.
“Benim inandığım şeylerin aslı var mıdır ve benim inan-

cım, benim gibi inanmayana kötülük kapılarını açıyor mu?” 
diye düşünmeliyiz.

Yönümüzü varlığın kendine döndürmeliyiz.



151

Sûretleri tutan ilâhi kudreti anlamaya çalışmalıyız.
Varlığın kendinde olan işleyişi düşünmeli varlık nasıl var 

oldu diye tefekkür içinde olmalıyız.
“Sûretleri tutanın Allah olduğunu anlasınlar” âyetinde be-

lirtildiği gibi, her varlığın özünün Allah olduğunu anlamaya ça-
lışmalıyız. 

Ve şuur içinde olmalıyız.
Kendimizi ve her varlığı var edenin ve varlığı tecellileri ile 

tutanın Allah olduğunu idrak etmeliyiz. 



152

46-

أوَْ يأَخُْذَهمُْ فيِ تقَلَُّبهِِمْ فمََا همُ بمُِعْجِزِينَ
Ev yehuzehum fî tekallubihim fe mâ hum bi mucizîn

Ev yehuzu hum : Yoksa, ya da, onlar o halde kalır, yakalar, 
sarılır, 

Fî tekallubi hum : Dalga, değişme, olgunluk, dönüp dolaşma,
Fe mâ hum mucizîn : Böylece, değil, onlar, acizlik, kaçış, 

kurtulma, 

Meâli: “Yoksa onlar bir değişim içinde olamazlar, onlar o ce-
halet hallerinde kalırlar, böylece onlar acziyetlerini bilemezler.” 

İnsan beyninde taşıdığı bâtıl bilgileri terk etmeden, bir de-
ğişim içinde olamaz.

İnsan yaptığı kötülükleri terk etmeden, hakikatlere erişemez.
İnsan cehaleti terk etmeden, ilim ile yol almadan, irfan sa-

hibi olamaz.
İnsan aciz bir varlıktır, ama kendinde ilâhi bir kudreti ta-

şımaktadır.
Tekallub; kâlb sahibi, değişim içinde olan, kendini ilmî ve 

edebî olarak geliştiren demektir. 
Kâlb sahibi olabilmek için, akıl ilimle buluşmalıdır.
İlim insanı kâlb sahibi yapacaktır.
Kâlb boyutu nedir?
Vücûdda olan bir et parçası mı?
Yoksa Hakk’a kapı açan ilâhî ışık mı?
Kur’ân’î manada kâlb nedir?
Kâlb boyutu, kâmil olmanın sırrı mıdır? 



153

Kişiyi Cebrâil ile buluşturan rehber midir?
Hakk’la buluşturan bir gemi midir?
Nedir hakikatte kâlb?
Kur’ân niçin kâlb boyutuna işaret eder?
Ve onlarca âyette kâlb üzerine vurgu yapar?
Kâlb vardır kâlb’den içeri.
Kâlb vardır kâlb’den üzeri.
Kâlb, idrâk ve anlayış boyutudur.
Kâlb sahibi olan kimse; ilmi olan bir bilişten diğer bilişe, 

bir keşiften diğer keşife kapılar açar.
Yâni tekâllub içinde olur, yâni irfan yolunda değişim içinde 

olur. 
Kâlb boyutu, kemalleşme, kâmil insan boyutudur.
Kâlb ehli olana, kâmil insan, gönül ehli insan denilmiştir. 
Nefs, akıl, kâlb, gönül, şuur, aşk ayrı düşünülemez.
Kâlb sahibi olmanın yolu, temiz akıl ve temiz gönülden geçer.
İşte Kâmil insan acziyetini bilen kimsedir.
Allah’ın kudretini anlayan kendindeki gücün farkına varır. 
İnsan, kendi bedenindeki işleyişte zerre kadar muktedir 

olan değildir.
İşte bu hakikati anlamak insanın ne kadar aciz olduğunu 

gösterir.
İnsan, bedeninin yaratılışında ve işleyişinde aciz olduğunu 

bilmeli ve asla kibir içine düşmemelidir.
Acizlik makamına gelebilmek, her yerde kudretiyle tecelli 

eden Allah’a teslimiyet yolunu açar.



154

47-

حِيمٌ فٍ فإَنَِّ رَبَّكُمْ لرَؤُوفٌ رَّ أوَْ يأَخُْذَهمُْ عَلىَ تخََوُّ
Ev yehuzehum alâ tehavvuf fe inne  

rabbekum le raûfun rahîm

Ev yehuzu hum : Ya da, kalır, sarar, o halde, onlar, 
Alâ tehavvufin : Korkuyorken, korkarken, korkar halde,
Fe inne rabb kum : Böylece, muhakkak, rabbin, sizi 

vücûdlandıran, 
Le raûfun : Elbette şefkatli, şefkat veren, incelikler, 

nitelikler, 
Rahîm : Özünden var eden, kaynak, 

Meâli: “Ya da onlar hep cehaletin korkularında kalırlar. Mu-
hakkak ki sizi vücûdlandıran, elbette inceliklerini sunandır ve 
özünden var edendir.” 

Hep korkulara dayalı bir din anlayışı sundular.
Allah korkusunu beyinlerimize işlediler.
Allah’ı anlamak yerine O’ndan korkmayı anlattılar.
Allah sevgisi, Allah’a şahit olmak yerine, Allah korkusunu 

yaydılar.
Kur’ân, Allah korkusu Allah’ı anlamaya engeldir diye bildirir. 
Haşr Sûresi 13: “Le entum eşeddu rehbeten fî sudûrihim 

minallâhi, zâlike bi ennehum kavmun lâ yefkahûn.”
Meâli: “Elbette sizlerden; içlerinde Allah’a karşı şiddetli bir 

korku taşıyanlar, işte onlar Allah’ı anlayamayan kimselerdir.” 
Evet, âyet bizlere muhteşem bir bilgi sunuyor: “İçlerinde 

Allah’a karşı şiddetli bir korku taşıyanlar, işte onlar Allah’ı an-
layamayan kimselerdir.”



155

Hep bizleri Allah korkusuyla büyüttüler.
Allah azabından bahsettiler.
“Yehuzehum alâ tehavvuf” korkulara sarılmak, hakikati dü-

şünmeye engeldir. 
Allah’ı layıkıyla bilen ve her an Allah’a teslimiyet içinde ya-

şayan kişinin içinde Allah korkusu olmaz.
Allah’ı layıkıyla bilen kişinin içinde her an Allah sevgisi vardır.
Allah sevgisini içinde hisseden insan zerre kadar kötülük 

içinde olmaz.
Kötülük içinde olmayan kimsenin içinde de Allah korkusu 

olmaz.
İnsan Allah hakikatine erişebilmek için, kendine dönmeli 

ve kendi yaratılışını düşünmelidir.
Rabb boyutunu iyi anlamalıdır.
“Râb- ” : Vücûdlandıran, var eden, düzenleyen, beden-

lendiren, terbiye eden, şekillendiren, vücûdun sahibi, vücûdu 
işleten demektir.

Râb, Rubûbiyet, Erbaa, Râbia, Mürebbiye, Râbıta, Râbit, Râb-
tiye, terbiye, ribâ, birbirine bağlı kelimelerdir.

Hepsi Rabb kelime kökünden gelir. 
Allah’ın, bir vücûddaki sahipliği “Rabb” esmâsıdır.
Tüm âlemlerin sahibi Allah’tır, Allah’ın bir vücûddaki sa-

hipliği Rabb’dır. 
Onun için, bir evin sahibine de “Rabbü’l dâr” denir.
Bir malın, bir mülkün, bir sermayenin sahibine de “Rab-

bü’l mâl” denilir.
Rabbim kelimesi, efendim anlamında da kullanılmıştır.
İnsanın bedeninin efendisi Allah’tır.
Bedendeki Allah’ın efendi boyutu Rabb’dır.
Rabb; 
Bedeni oluşturan, bedeni işleten, bedenin Zâtı…



156

Beden boyutundaki Allah’ın işleyişi…
Vücûdlandıran, şekillendiren, biçimlendiren…
Terbiye eden, yâni bedeni en ince bir biçimde şekillendi-

ren, anlamlarına gelir.
Riba kelimesi de buradan gelir.
Riba, vücûdu kendine nispet etme gafletidir.
Bu bölümde ve 7. âyette geçen “raûfu rahîm” kelimesini in-

celediğimizde görüyoruz ki her şey Allah’ın özünden gelmekte 
ve her şey Allah’a ait olan niteliklerle sarılmaktadır.

“Raûf-u Rahîm” makamına gelenler her varlığa Allah sev-
gisi ile bakarlar.

Raûf-u Rahîm: 
Şefkatin, merhametin, sevginin, saygının makamı…
Kardeşliğin, dostluğun, ilginin, alâkanın makamı…
Koruyuculuğun, yardımın, önemsemenin makamı…
Samimiyetin, ihlâslı olmanın, güzel davranmanın makamı…
İlâhi aşkın kaynağı…
Raûf-u Rahîm, Allah’ın rahîmiyetinden gelen varlığın, Al-

lah’ın rahmetiyle sarılı olmasıdır. 
“Raûf-u Rahîm” makamına gelenler her varlığa Allah sev-

gisi ile bakarlar.
Sevgi, aşk, şefkat, merhamet, analık duygusu, kardeşlik duy-

gusu, dostluk duygusu, anne babaya şefkat duygusu, tüm heye-
canların duygusu, Raûf-u Rahîm makamının tecellisidir. 

Raûf-u Rahîm makamının hissinde olanların gönlünde; şef-
kat duygusu, merhamet duygusu, koruyuculuk duygusu, sahip-
lenme duygusu çok yüksektir.

Onların dünyasında “sana ne, bana ne, beni ilgilendirmez” 
yoktur.

Onlar her şeye Allah’ın hikmeti üzere bakarlar.
Onlar her şeyden bir mesajın geldiğine inanırlar.



157

Onlar iyilikten de kötülükten de dersler çıkarırlar.
Her şey Allah’ın rahîmiyetinden gelir.
Her şey Allah’a ait olan niteliklerle sarılıdır.
Her şey Allah’ın merhameti ile sarılıdır.
Rahîmiyet boyutuyla bağ kurmak, Raûf esmâsıyla bağ kur-

maktır.
Onun için Kur’ân’da, “Râuf-u Râhim” birlikte geçer.
Tüm varlık Allah’ın rahîmiyet boyutundan gelir ve böylece 

tüm varlık birbiriyle kardeştir.
Nasıl ki bir ağacın tüm yaprakları, çiçekleri, meyveleri, dal-

ları kardeşse, tüm varlıkta öyledir.
Nasıl ki anne rahminden gelenler kardeş ise, her bir varlık 

da birbiriyle kardeştir.
İşte, rahîmiyet boyutuyla bağ kurmak, her varlığa kardeş 

olarak bakabilmeyi getirir.
Ve böylece kişinin gönlünde Raûf esmâsı tecelli eder.
Raûf esmâsı gönlünde tecelli eden kişi:
İlâhi aşka erişmiştir.
İlâhi sevgiye erişmiştir.
Tüm varlığın kardeşliğini anlamıştır.
Rahmet boyutuna erişmiştir, merhamet sahibidir.
Merhamet duygusu ona acı verse de merhametini kimse-

den eksik etmez.
Duygu yüklüdür.
Şefkat yüklüdür.
Çevresindeki tüm varlığa karşı duyarlıdır.
Koruyuculuk duygusu yüksektir. 
İnsanlar acı çekmesin ister.
İnsanların sorunları çözülsün ister.
Kaygı, karamsarlık bitsin ister.
Hep güler yüzlüdür.



158

Çünkü Allah her varlıktan gülen yüzünü gösterir.
Samimidir, içtendir, alçak gönüllüdür.
Zerrece gurur, kibir yoktur.
Zenginlik, şöhret, makam derdi yoktur.
Çünkü bilir ki tüm makamlar Allah’a aittir. 
İşte “Raûf-u Rahîm” makamı; aşkın, sevginin, şefkatin, mer-

hametin geldiği makamdır. 



159

48-

أوََ لمَْ يرََوْاْ إلِىَ مَا خَلقََ اللهُّ مِن شَيْءٍ يتَفَيََّأُ ظِلالَهُُ عَنِ 
دًا للِهِّ وَهمُْ دَاخِرُونَ مَآئلِِ سُجَّ الْيمَِينِ وَالْشَّ
E ve lem yerev ilâ mâ halakallâhu min şeyin  

yetefeyyeu zilâluhu anil yemîni veş şemâili succeden  
lillâhi ve hum dâhırûn 

E ve lem yerev : Bakıp ta görmüyorlar mı? 
İlâ mâ halaka Allah : Halk edilen şeyler, Allah,
Min şeyin yetefeyyeu : Bir şey, meyledip giden, dönüp duran,
Zilâlu-hu : Onun gölgesi,
An el yemini ve el şimâli : Sağa ve sola, her yönden, 
Succeden li Allah : Secde, teslimiyet hali, Allah
Ve hum dâhırûn : Onlar, var olan, boyun eğen, 

toplanılmış, bütünleşmiş, 

Meâli: “Onlar, Allah’ın halk ettiği şeylerin gölgelerinin dahi 
sağa sola dönerek, Allah’a secde ettiklerini ve tüm var olanların 
bir bütünlük içinde olduğunu bakıp ta görmezler mi?”

Her varlık Allah’a secde halindedir.
Secde makamını iyi anlamalıyız.
Hep bizlere alnımızı yere koymayı secde diye öğrettiler.
Oysa Kur’ân bambaşka bir secde sunuyordu, anlayamadık, 

göremedik.
Nasıl ki bir ağacın tüm yaprakları, dalları, çiçekleri meyve-

leri, ağacın gövdesine birlik içinde bağlıysa, tüm varlık da Al-
lah’a böyle bağlıdır.

İşte bu bağı anlamak secde sırrına ermektir.



160

Secde makamı, kıyâm makamı, rükû makamı birbirine bağlıdır.
Kur’ânî mânâda secde nedir?
Kur’ân tüm varlığın Allah’a secde halinde olduğunu belirtir.
Peki, nedir hakikatte secde?
Biz hep alnımızı yere koymayı secde olarak biliriz.
Oysa Kur’ân, göklerde ve yerde ne varsa her şeyin Allah’a 

secde ettiğini belirtir.
Peki, nedir secde?
Kur’ân’da belirtilen secdenin hakikati nedir?
“Secde Makamı” nedir?
Hakk ile Hakk olma makamıdır.
Damlanın deryaya karışma makamıdır.
Zamandan zamansızlığa geçme makamıdır.
Bedenden bedensizliğe geçme makamıdır.
Üflenen rûha erme makamıdır.
Varlığından geçip aslına teslim olma makamıdır.
Semme vechAllah makamıdır.
R’ad Sûresi 15: “Ve lillâhi yescudu men fis semâvâti vel ardı 

tavan ve kerhen ve zilâluhum bil guduvvi vel âsâl.”
Meâli: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-

mese de ve onların gölgeleri dâhil, sabah, akşam hiç durmadan 
Allah’a secde ederler.”

Rahmân Sûresi 6: “Ve el necmu ve el şeceru yescudân.”
Meâli: “Yıldızlar ve ağaçlar her an secde halindedirler.” 
Nahl Sûresi 49: “Ve lillâhi yescudu mâ fîs semâvâti ve mâ fîl 

ardı min dâbbetin vel melâiketu ve hum lâ yestekbirûn.”
Meâli: “Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa, bütün varlık-

lar ve bütün kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.” 

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki her varlık her an Al-
lah’a secde halindedir.

Nasıl ki insanın vücûdundaki tüm hücreler insanın bede-
nine secde halindeyse, bu âlemde öyledir. 

Tüm varlık Allah’ın gölgesidir, varlığın aslı Allah’tır.



161

49-

مَاوَاتِ وَمَا فيِ الأرَْضِ مِن  وَللِهِّ يسَْجُدُ مَا فيِ السَّ
دَآبَّةٍ وَالْمَلآئكَِةُ وَهمُْ لاَ يسَْتكَْبرُِونَ

Ve lillâhi yescudu mâ fîs semâvâti ve mâ fîl ardı  
min dâbbetin vel melâiketu ve hum lâ yestekbirûn

Ve li Allah yescudu : Allah’a, secde ederler, teslim olma
Ma fi es semavati : Gökte, ulvî âlemde, semalarda olanlar
Ve ma fî el ardı : Yerde ne varsa, 
Min dabbetin : Bütün varlıklar, 
Ve el melâiketu : Kuvveler, her varlıktaki güç, 
Ve hum : Onlar, bu hakikati anlayanlar,
Lâ yestekbirune : Yok, kibirlilik, büyüklenmezler, 

kibirlenmezler

Meâli: “Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa, bütün varlıklar 
ve bütün kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anlayan-
larda kibirlilik yoktur.” 

“Bütün her şey Allah’a secde halindedir” hakikatine eriş-
mek, Allah’ın zâtının ve sıfatlarının tecellisini anlamakla müm-
kündür.

Secde makamına ulaşmak, her şeyin Allah’a bağlı olduğunu 
görebilmektir.

Secde makamına ulaşmak; idraki, şuhud-î, ulvî bir yolculu-
ğun sonunda olur.

Ve o makama ulaşan her şeyin Allah’a bağlı olduğunu görür.
Bu makamda sâlik öyle bir aşkla Hakk’ın cemâline tutulur 

ki artık onun geri dönüşü yoktur.



162

Çünkü geri diye bir şey kalmamıştır. 
Her yer “O” olmuştur. 
“Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın” âyeti bu ha-

kikati dile getirir. 
Evvel de Âhir de Zâhir de Bâtın da hep “O” olmuştur.
Her yer “Semme vechAllâh” olmuştur.
Yâni her yer “Allah’ın yüzü” olmuştur.
Tüm sıfatlar Allah’ın zâtına bağlıdır.
Bu bağlılığı görebilmek, secde makamıdır. 
Secde makamına ulaşan kişi dâim secde şuuruyla hareket eder. 
Artık onun yürümesi de, oturması da, çalışması da, konuş-

ması da, seyretmesi de, her şeyi secde olmuştur.
Secde makamı yolculuğu nasıl bir yolculuktur. 
“Kıyam Makamı” sonrası “Rükû Makamı” sonrası “Secde 

Makamı”
Tüm bu makamlara adım atmadan önce kişi, önce abdest 

alır, yâni gönlünü tüm dünya menfaatlerinden temizler, tüm de-
dikodulardan temizler, kin, nefret, gurur, kibir, hasetlik, fesatlık 
gibi tüm kötü hallerden kendini temizler. 

Hatalarını anlar ve bir daha yapmamaya söz verir.
Çünkü gönül abdest aldığı zaman, yâni gönlünü tertemiz 

yapanın gönül kapıları bir bir açılır, hakikatler bir bir sunulur. 
Kıyam makamında kişi; tüm varlığı tutan, tüm eşyayı ayakta 

tutan, tüm varlıkta “Hayy” olan, tüm varlıkta diri olan, tüm varlıkta 
işleyip duran, tüm kâinatı ayakta tutan Hakk’ı müşahede eder.

Kıyam makamında kişi “Kayyum” olan Hakk’a teslim olur. 
Tüm varlığı kıyamda görür, tüm varlıkta “Kayyum” olanı görür. 
Rükû makamında kişi; kendindeki ve tüm varlıktaki sonsuz 

niteliklere, kendinde ve tüm varlıkta şahit olur.
Tüm varlıktaki sıfatların inceliklerine şahit olur.



163

Her bir sıfatı her bir sıfatta, sıfatın mânâsına ulaşarak şa-
hit olur.

Rükû, “ra-ke-a” eğildi, düşkün oldu, sıfatlarından geçti, ken-
dine nisbet ettiği sıfatları sahibine teslim etti ve böylece tüm 
varlıktaki sıfatların Hakka ait olduğunu anladı. 

“Ra-ke-a” zenginlikten fakirliğe düşmek diye de bilinir. 
Burada ki zenginlik tüm sıfatları kendine nisbet etmekle 

kendini zengin sanmanın gafleti ve fakirliğe düşmek ise tüm sı-
fatlarını kaybetmekle hiçbir şeyi kalmamanın irfâniyeti.

Secde makamı; tüm vücûdları tutan gücü idrak etmek ve 
bu güçten ayrı olmadığını bilmek ve her şeyiyle teslim olma-
nın şuuruna ulaşmaktır.

Bu makamda kişi anlar ki tüm varlığı tutan kudret tek kud-
rettir.

O tek kudret içten dışa, dıştan içe tüm varlığı tutuyor ve 
tüm varlığı kendine bağlıyor. 

Yâni kendine secde ettiriyor.
Varlığın sistemindeki, işleyiş, nitelikler ve bedenleri tutan 

güç her an tüm kâinatın sahibi olan Zâta bağlılık içinde yâni 
secde içindedir.



164

50-

ن فوَْقهِِمْ وَيفَْعَلوُنَ مَا يؤُْمَرُونَ يخََافوُنَ رَبَّهمُ مِّ
Yehâfûne rabbehum min fevkıhim ve  

yefalûne mâ yumerûn

Yehâfûne : Korkarlar, çekinirler, saygı duyarlar, boyun eğer, 
Rabbe hum : Rabbine, kendini vücûdlandıran, 
Min fevkı-him : Üst, yüce, kendi üzerindeki sıfatlar, 
Ve yefâlune : Fâil olan, yapan, işleyen, 
Mâ yumerûne : Değil, ne, işleyiş, emr, hüküm, 

Meâli: “Kendilerini vücûdlandıranı ve kendi üzerindeki sıfat-
ların ve kendi vücûdundaki işleyişin sahibini bilenler, tüm var-
lıkta O’ndan başka işleyen olmadığını bilenler, her an her şeye 
karşı bir saygı içindedirler.” 

İnsan, kendi vücûdunun Allah’ın sıfatlarıyla donatıldığını 
görebilmelidir.

İnsan, kendi vücûdundaki işleyişi tefekkür etmelidir.
İnsan, kendi vücûdundaki Allah’a ait olan sıfatları anlamalı 

ve onları kendine nispet etmemelidir.
Kendi vücûdunda, fâil olan, mevsûf olan, mevcûd olan Al-

lah’tır hakikatine erenler, secdenin ulvîyetine ereceklerdir.
Her varlıktaki işleyiş, fiil hakikatidir.
Bu fiili yapan fâildir.
Fâil olan Allah’tır. 
Enfâl Sûresi 44: “Allah emr kâne mefûlen-işleyişte fail olan 

Allah’tır.”



165

Ahzâb Sûresi 37: “Ve kane emr Allah mefulen- işleyişinde 
fâil olan Allah’tır.”

Burada da belirtildiği gibi; “Ve yefalûne mâ yumerûn” tüm 
varlıkta işleyişte fâil olan Allah’tır.

Eğer kişi, fiil ve fâil hakikatini anlarsa, yaratılışın hakika-
tine de arif olur.

Kişi varlığı iyi incelerse yâni varlığı iyi okursa, varlıktaki iş-
leyişin inceliklerini anlama yolunda idrâkî bir adım atar.

Kişi, her varlıkta olan işleyişi tefekkür etmelidir. 
Bu işleyişi okumak, fiil hakikatiyle tanışmaktır.
Fiil hakikatiyle tanışan, fâil hakikatiyle de tanışır. 
Cümle kâinat bir işleyişle hareket etmektedir.
İşte okunacak olan bu işleyiştir.
Kişi Allah hakikatini anlamak isterse, varlıktaki fiil fâil ha-

kikatini anlamalıdır.
Kişinin vücûdundaki işleyişin adı, fiil’dir.
Kişi kendi vücûdundaki işleyişte zerre kadar etken değildir.
Etken olan fâil’dir.
Yâni kişi kendi kâlbini attıramaz, kendi hücrelerini çalıştı-

ramaz, kendi sinir sisteminin işleyişinde etken değildir.
Nefes alıp vermesi bile kişinin istemi dışındadır. 
Yâni kişi kendi vücûdunun işleyişinde asla tasarruf sahibi 

değildir. 
Kişinin ve cümle varlığın vücutlarında fiil’in yâni işleyişin 

sahibi fâil’dir.
Fâil fiil birbirinden ayrı değildir.
İpek böceği, kendinden çıkardığı ipek liflerle koza örer, ör-

düğü kozanın içinde kendini gizler.
İpek lifler böcekten ayrı değildir, böcek liflerden ayrı değildir.
Enfüsûndan afâka çıkardığı ipek liflerle, kendini enfüste gizler.
İşte fâil’in kendini fiil’inde gizlediği gibi.



166

Fâil kendini fiil’inde gizler.
Fâil kendini fiil’iyle aşikâr eyler.
Âyette belirtildiği gibi “Kendilerini vücûdlandıranı ve kendi 

üzerindeki sıfatların ve kendi vücûdundaki işleyişin sahibini bi-
lenler, tüm varlıkta O’ndan başka işleyen olmadığını bilirler.”

Her şeye Hakk nazarıyla bakma makamına erenler, secde 
makamına erişmişlerdir.

Secde makamına erişenler, saygının ve sevginin makamına 
erişmişlerdir. 

Allah’ın varlıktaki tecellilerine şahit olanlar, varlığa olan 
saygılarını asla eksik etmezler.



167

51-

وَقاَلَ اللهُّ لاَ تتََّخِذُواْ إلِهيَْنِ اثْنيَْنِ إنَِّمَا هوَُ إلِهٌ وَاحِدٌ 
فإَيَّايَ فاَرْهبَوُنِ

Ve kâlallâhu lâ tettehızû ilâheynisneyn innemâ  
huve ilâhun vâhıd fe iyyâye ferhebûn 

Ve kâle Allah : Dedi, buyurdu, bildirdi, Allah, 
Lâ tettehızû : Yok, edinmeyin, sarılmak, sığınmak, 
İlâheyni isneyni : İki ilâh, ilâhlar, 
İnnemâ huve ilâh vâhid : Sadece, yalnız, ancak, o, ilâh, tek, 
Fe iyyâ ye : Artık, yalnız beni, 
Fe ırhabûne : Artık, bundan sonra, saygı, huşu, tutulma, 

Meâli: “Allah buyurdu; ilâhlar edinmeyin, ancak sığınacağı-
nız kudret birdir. Artık yalnız Beni bilin. Bundan sonra hep saygı 
içinde olun.” 

Allah’ı teslimiyet içinde olanlar, Allah’ı bırakıp başka bir 
şeyi ilâh edinmezler.

İnsan neleri ilâh edindiğini iyi anlamalıdır. 
Allah’ı bırakıp, neleri yüceleştirdiğini iyi düşünmelidir.
İlâh edinmek, yâni putperestlik, Allah’ın yüceliğini göreme-

yip, başka bir şeye yücelik verme boyutudur, yücelik verdiği 
şeye sığınma boyutudur.

Kişi öncelikle kendini ilâh edinir.
Kendini yüce görerek başkasına hor bakar.
İnsan aklını nereye köle etmiş olabilir?
Yâni kişinin aklı neyi ilâh edinmiş olabilir?
Dünya menfaatine mi?



168

Mal mülk, şan şöhret, makam sevdasına mı?
Yalan, dedikodu, hasetlik, fesatlık, kin, nefret, gibi duygu-

lara mı?
Din adına anlatılan, aslı olmayan şeylere mi? 
Karamsarlık, umutsuzluk, gelecek korkusu, işsizlik, gibi 

duygulara mı?
Allah korkusu, cehennem korkusu, cin, iblis, şeytan korku-

suna mı?
Kibir, gurur, hor bakmak, kendini yüce görmek, yolunu yüce 

görmek, seçilmişlik, üstünlük gibi duygulara mı?
Evet, akıl neye esir olmuş ise, o ilâh edinilmiştir.
Kişinin edindiği ilâhlar kişinin hakikatleri anlamasına en-

gel olur.
Allah’ın yüceliğini bırakıp, başka şeylere yücelik vermek ki-

şiyi putperestliğe götürür.
Kişi; öfkesini, kinini, nefretini ilah edinmiş olabilir.
Kişi, hurafeleri ilah edinmiş olabilir.
Kişi, çıkarını, zenginliği, mal sevdasını, şan sevdasını ilah 

edinmiş olabilir.
Yâni kısacası kişi neyi ilah edinirse edinsin, o ilah onun putu 

olur, onun çevresinde dolanır durur.
Kişi ekber olan Allah’ı anlayamadığında, kendine ya da bi-

rilerine yücelik vererek ilah edinme durumuna düşer.
Kişi öncelikle kendini yüce görerek, başkalarını küçük gör-

meye başlar. 
İşte bu bölümde geçen; “lâ tettehızû ilâheynisneyn-edindi-

ğiniz ilâhları terk edin” uyarısı çok iyi anlaşılmalıdır.
Allah hakikatine erişen, Allah’a kendinde ve varlıkta şahit 

olan, ilahlar edinmeyecektir.
Allah’ı bırakıp başka bir şeye yücelik vermeyecektir.
Âyette, Allah’ı bilmemiz bildirilir.



169

Hazreti Muhammed’e biri geliyor ve soruyor:
- “Ya Muhammed; Allah nedir, ben onu nasıl bilirim?”
Hazreti Muhammed diyor ki: “Men arefe nefsehu fekad 

arefe Râbbehu.” 
Yâni “Kendini bilen kimse Râbbini bilir, yâni kendini bilen 

kimse, kendini var edeni bilir.”
İşte Allah’ı bilmenin yolu, kişinin kendinin nasıl var oldu-

ğunu bilmesidir.
Her şeyin kaynağı, özü, aslı Allah’tır.
Bu kaynak Ulvî sistemdir.
Ulvî sistem, varlığın açığa çıkmadan önceki nûranî boyutudur.
“Kanallahu ve lem yekûn meahu şey’a!”
Kane; kaynak, aslı, ânı, menbâı, özü anlamlarına gelir. 
”Allah kaynaktır, özdür, hiçbir şey ondan ayrı değildir.”
Tüm varlığın geldiği kaynak, öz, Allah’tır.
İşte, “Allah nedir, Allah nerededir, neye Allah denir?” so-

rularının cevabı, insanın kendi vücûdunda ve varlığın vücû-
dunda gizlidir.

İnsan, kendi vücûdundaki işlevselliği, hareketliliği düşün-
melidir.

İnsan, her varlığı saran ilâhi kudreti anlamaya çalışmalıdır.
İnsan, geldiği özü, kaynağı düşünmeli, anlamaya çalışmalıdır.
İnsan, her varlığı kuşatan ilâhi kudreti anlamaya çalışmalıdır.
Mâide Sûresi 120: “Lillâhi mulkus semâvâti vel ardı ve mâ 

fîhin ve huve alâ kulli şeyin kadîr.”
Meâli: “Göklerdeki ve yerdeki her şeyin sahibi Allah’tır ve 

O bütün her şeydeki kudrettir.” 
İşte insan, Allah hakikatini, varlığın kendinde olan kudre-

tin tecellisinde aramalıdır.
Varlığın varoluşunu araştıran kişi, mutlaka hakikate eri-

şecektir.



170

Varlık, belli bir kudretin tecellisi ile var olmuştur, şekillen-
miştir, bedenlenmiştir.

Ve o kudret, her an bedenlenen varlıkta kendini ispat eder.
Varlığın özünde olan kudreti, yâni gücü, kuvveti kimse inkâr 

edemez.
Varlığın kendinde olan hareketlilik, bir kudret sayesinde 

olmaktadır.
Doğada hiçbir şey, yâni hiçbir varlık, durağan değildir.
Durağan gibi görünen her bir varlık, özünde bir hareket-

lilik taşır.
Varlığın atomik yapısı, bir hareketlilik içindedir. 
Varlığı oluşturan atomlar ve atom altı parçacıklardır.
Bu parçacıklar da parçacıklardan oluşur.
Bu alt parçacıklara, şimdilik “kuarklar” denilmiştir. 
Kuarkların da alt parçacıkları vardır ve henüz keşfedilme-

miş nice alt âlemde mikro zerreler, parçacıklar vardır.
Tüm bunların hepsi bir hareketlilik halindedir.
Bu hareketlilik, bir kudretin tecellisidir.
Evrende durağan bir şey yoktur.
Her şey ama sukün olarak ama hareke olarak, bir kudretin 

tecellisidir, her şey bir hareketlilik içindedir.
Bu kudret, varlığın, Evrenin hareketliliğini oluşturur.
Hareketliliği yapan kudret, nice hareketliliğin oluşumuna 

kapılar açar.
Hareketliliği oluşturan kudret, kendi özünden nice varlığın 

açığa çıkışına kapılar açar.



171

52-

ينُ وَاصِباً  مَاوَاتِ وَالأرَْضِ وَلهَُ الدِّ وَلهَُ مَا فيِ الْسَّ
أفَغََيْرَ اللهِّ تتََّقوُنَ

Ve lehu mâ fîs semâvâti vel ardı ve  
lehud dînu vâsıbâ e fe gayrallâhi tettekûn

Ve lehu mâ fi el semâvat : Onun, göklerde olanlar, 
Ve el ardı : Yeryüzünde, toprakta, bedende, 
Ve lehu ed dînu : Din onundur, varlığın yaratılış 

hükümleri, incelikleri, yasaları, 
Vâsıben : Her zaman, daima, 
E fe gayre Allah : Öyleyse, başkası, gayrısı, zannı şeyler, 

Allah, 
Tettekûn : Sakınma, dikkat, ihtiyat, 

Meâli: “Göklerde ve yerde olanlar O’nundur ve din daima 
O’nundur. Öyleyse Allah’ı bırakıp zanna dayalı şeylerden mi sa-
kınırsınız?” 

Tüm varlık bir Zâtın sıfatlarıdır ve her an O Zâta bağlıdır.
Göklerde yerde ne varsa, her şey bir vücûd dairesinde, bir 

Zâta aittir.
İnsan, varlığın yaratılışını anlamaya çalışmalıdır.
Varoluş yasalarını tanımaya çalışmalıdır.
Kur’ân’da din, varoluş yasaları olarak tanımlanır.
Burada geçen “lehu ed dînu-din O’na aittir” âyeti iyi anla-

şılmalıdır.
Dinin hakikati iyi araştırılmalıdır.



172

Hep toplum, anne babasından öğrendiği din inancını, ken-
dine nispet eder.

Çocuk doğduğunda, anne babanın din inancı neyse, çocuk 
büyüdüğünde anne babasının din inançlarına göre büyütülür.

Her toplum kendi din inancını kendine nispet ederek, kendi 
dinini yüce görür. 

Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onların dini” di-
yerek, bir din ayrımcılığı içine düşer. 

Peki, Kur’ân’a göre dinin açılımı nedir?
Kur’ân’ı çok dikkatlice incelediğimizde dinin anlamı, anne 

babamızdan öğrendiğimize uymuyor, bambaşka bir anlamda 
karşımıza çıkıyor. 

Kur’ân’a göre din; varlığın yaratılış yasalarıdır.
Kur’ân’a göre sünnet; varlığın işleyiş yasalarıdır.
Kur’ân ölçüsüyle din Allah’a aittir. 
Kur’ân ölçüsüyle kişinin dini olmaz, imanı olur.
Dinin hakikati, varlığın varoluş yasalarıdır.
Ve din Allah’a aittir.
Mü’min Sûresi 14: “Lehu el din-din O’nundur.” 
Mü’min Sûresi 65: “Lehu el din-din O’nundur.”
Zümer Sûresi 11: “Lehu el din-din O’nundur.” 
Nahl Sûresi 52: “Ve lehu ed dinu vasıben-Ve din daima 

O’nundur.”
Peki, dinin hakikati nedir?
Kur’ân’ı incelediğimizde Yûsuf Sûresi 76 ve Rûm Sûresi 30. 

âyette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulaşıyoruz. 
Yûsuf Sûresi 76: “Mâ kâne li yehuze ehâhu fî dînil melik.”
Meâli: “İşte böylece hükümdarın yasaları olmasa, o, karde-

şini tutamazdı”
Yûsuf Sûresi 76. âyette “Dini Melik” kelimesi vardır, “Hü-

kümdarın yasaları” demektir.



173

Yûsuf kıssasında, Bünyamin’in heybesinden çıkan Hüküm-
darın su kabı, Bünyamin’i hırsız durumuna düşürmüş ve Bün-
yamin, Hükümdarın hırsızlarla ilgili yasasından dolayı alıko-
nulmuştur. 

Buradan anlıyoruz ki din; Yasa, Kanun, anlamına geliyor.
Yâni Mısır’ın hükümdarı, Mısırı o yasalarla yönetti. 
Âyette belirtildiği gibi din; Yasa, Kanun demektir.
Rûm suresi 30. âyette de “Fıtrat Allah” kelimesi vardır. 
Fıtrat; açığa çıkma, yaratılış, yaratmak, varoluş, tüm kâi-

natın açığa çıkması, tohumun kabuğunun yarılıp filizin çıkışı.
Bu ne demektir; Allah’ın fıtratı. 
Yâni Allah’ın varlığı yaratması. Allah’ın bir özden varlığı ya-

ratması.
Rûm Sûresi 30: “Fe ekim vecheke lid dîni hanîfâ fıtratAlla-

hilletî fataran nâse aleyhâ lâ tebdîle li halkıllâh zâliked dînul 
kayyimu ve lâkinne ekseren nâsi lâ yâlemûn.”

Meâli: “Bundan sonra yüzünü, Allah’ın varlığı yaratmasına, 
varlığın yaratılış yasalarına, Tevhîd üzere çevir. İnsanların vü-
cûda gelişi O’ndandır. Allah’ın halkiyetinde bir değişiklik yok-
tur. İşte dosdoğru din budur. Fakat insanların çoğu dinin haki-
katini bilemiyorlar.” 

Evet, âyette belirtildiği gibi “li el dini hanifen fıtrata Allah, 
elleti fatara.” 

Din; Allah’ın fıtratıdır. 
Yâni, varlığın yaratılış yasalarıdır.
İşte buradan da anlıyoruz ki din; Allah’ın varlığın yaratma-

daki yasalarıdır, kanunlarıdır.
Yâni varoluş yasalarına; ”Din” diyoruz.
Varlıktaki yaratılış, nitelikten niceliğe, atomdan molekül-

lere, zerreden kürreye tüm varlığın varoluşundaki yasalara, 
Kur’ân: “Din” der. 

İşte yaratan Allah’tır. 



174

İnsan bir hücre zarı bile yaratamaz. 
Onun için insan, benim dinim dememelidir. 
Din Allah’a aittir. 
Onun için Kur’ân’da birçok yerde “Din O’nundur” diye geçer.
Rûm Sûresi 30. âyette; “Dosdoğru din nedir?” sorusunun 

cevabı çok güzel açıklanıyor.
İşte bundan dolayı insanın dini olmaz. 
İnsanın imanı olur.
Dinin hakikatini anlayan kişi, iman sahibi olur, mü’min olur.
Din Allah’a aittir, çünkü yaratılıştaki yasaların sahibi de O’dur. 
İnsan dinin hakikatini anladığında, benim dinim onun dini 

kavgasında olmaz.



175

53-

ن نِّعْمَةٍ فمَِنَ اللهِّ ثمَُّ إذَِا  وَمَا بكُِم مِّ
رُّ فإَلِيَْهِ تجَْأرَُونَ كُمُ الضُّ مَسَّ

Ve mâ bikum min nimetin fe minallâhi summe izâ  
messekumud durru fe ileyhi tecerûn 

Ve mâ bi kum min nimet : Sizde ne varsa, nimetlerden, tüm 
nimet,

Fe min Allah : Tamamen, öyleyse, Allah’tandır,
Summe izâ messe hum : Sonra, olduğunda, size dokundu, 

temas,
El darru : Zarar, sıkıntı,
Fe ileyhi tecerun : Yalnız, sonra, ona, seslenme, isteme, 

yalvarma, 

Meâli: “Sizdeki bütün nimetlerin hepsi Allah’tandır. Size bir 
sıkıntı dokunduğunda, yalnız O’na yalvarırsınız.” 

İnsan, kendine sunulan nimetlerin farkına varmalı ve şü-
kür içinde olmalıdır.

İnsanın nefes alıp vermesi ona sunulan nimetlerdendir.
İnsan nefes almasa yaşayamaz.
İnsan su içmese yaşayamaz.
İnsan gıda almasa yaşayamaz.
İnsan içtiği suyu ağzında bir müddet bekletmeli, onu his-

setmeli ve bir şükür içinde yutmalıdır.
Her şeyde böyle olmalıyız.
Bize sunulan nimetlerin farkına varmalıyız ve sahibinin Al-

lah olduğunu bilmeliyiz.



176

Yediğimiz bir meyveyi ağaçta var eden ve onu olgunlaştı-
ran Allah’tır.

Hiçbirimiz hayatın akışında, nimetlerin oluşmasında muk-
tedir olan değiliz.

İnsan kendi vücûduna dönüp; nasıl gördüğünü, nasıl duydu-
ğunu, nasıl yürüdüğünü, nasıl konuştuğunu, ağzını, dilini, diş-
lerini tüm organlarının işleyişini düşünmelidir.

Her organın nasıl nimetlerle kuşatıldığını düşünmelidir.
Her nimetin insandaki karşılığını insan çok iyi idrak etmelidir. 
Ve şükür içinde olmalıdır.
Şükür; insanın ama kendinde ama tüm varlıkta olan nite-

liklerin, nimetlerin Allah’a ait olduğunu anlamak ona teslim et-
menin teslimiyetidir. 

Mü’minun Sûresi 78: “Ve huvellezî enşee lekumus sema vel 
ebsâra vel efideh kalîlen mâ teşkurûn.”

Meâli: “Sizi vücûdlandıran, işitme ve görme ve idrak şuuru 
veren ki O’dur. Sizdeki sıfatların sahibini bilip teslim etmede 
ne kadar da zayıf davranıyorsunuz.”

İnsan her nimetin, nasıl hayırlar taşıdığını kâlben bilebilse, 
Allah’a karşı teslimiyet ve tevekkülü daha güçlü olur.

İnsanın başına bir sıkıntı gelse, ondan kurtulmak için he-
men Allah’a sığınır.

O sıkıntı geçtiğinde ise, Allah’a sığınmayı unutur, kendi ego-
sal dünyasına döner.

Kur’ân’da bunu yapmayın, tevekkülünüz tam olsun diye 
bildirilir.



177

54-

نكُم برَِبِّهِمْ  رَّ عَنكُمْ إذَِا فرَِيقٌ مِّ ثمَُّ إذَِا كَشَفَ الضُّ
يشُْركُِونَ

Summe iza keşefad durra ankum izâ ferîkun  
minkum bi rabbihim yuşrikûn 

Summe iza keşefe : Sonra, olduğunda, bulma, giderme, 
ortadan kalkma, 

El darr : Sıkıntı, müşkül, zorluk, darlık, kapı, 
An-kum : Sizden, 
İzâ ferîkun min kum : O zaman, o takdirde, grup, topluluk, 

bazıları, sizler,
Bi rabbi him yuşrikûn : Rablerine, ortak koşarlar, 

Meâli: “Sonra da sizden sıkıntı ortadan kalkınca, o zaman siz-
lerden çoğunuz Rabbine ortak koşanlardan olursunuz.” 

Önemli olan sıkıntı zamanında Allah’a sığınmak değil, her 
an Allah’a tevekkül içinde olmaktır.

Bir sıkıntı içine düştüğümüzde elbette Allah’a sığınmak ge-
rek, ama o sıkıntı bittiğinde bir ego içine düşmemek gerek, Al-
lah’tan uzaklaşmamak gerek.

İhlâs makamına erişenler, her an Allah’a tevekkül ve tesli-
miyet içindedirler.

Onların gönlü her an Allah ile beraberdir. 
Onların gönlü her zaman hikmetlere açıktır. 
Onlar, hayatın sıkıntıları olsada, sabretmeyi bilirler.
Asla Allah’a isyan içinde olmazlar.
Onlar varlığın yaratılışını anlamanın heyecanı içindedirler. 



178

Onlar, her zaman Halk’da Hakk’a nazar ederler. 
Tevekkül makamına ermeyenler, Allah’a çıkarları için yö-

nelirler.
Onlar ibadetlerini, cennete girmek için yaparlar.
İşte Allah’a ortak koşmamak için, benlik içinde olmamalıyız.



179

55-

ليِكَْفرُُواْ بمَِا آتيَْناَهمُْ فتَمََتَّعُواْ فسََوْفَ تعَْلمَُونَ
Li yekfurû bimâ âteynâhum fe temetteû fe sevfe tâlemûn

Li yekfurû : Hakikatleri örtenler için, görmemezlikten 
gelen, 

Bimâ ateynâ hum : Sunduğumuz şeyler, verdiğimiz, onlar,
Fe temetteû : Faydalanın, fayda, çıkar, zevk, 
Fe sevfe tâlemûn : Belki, artık yakında bilecekler, 

Meâli: “Onlara sunduğumuz şeyleri görmemezlikten geldik-
leri için böyle yaparlar. Sonra da kendi çıkarlarında koşarlar. 
Belki yakında bilirler.” 

Devamlı kendi çıkarı için hareket edenlerin derdi, kendi 
benlikleridir.

Ben egosu, ille de ben durumu, kişiyi Tevhîd şuurundan 
uzaklaştırır.

İnsan her yerde, Allah’ın sunduğu hakikatleri görebilmelidir. 
Varlığın kendine olan nice nitelikler, hakikatlerin olduğu 

yerdir. 
Bu bölümde geçen kâfir kelimesi; hakikatleri görmezden 

gelmek, kibir egosuyla hakikati önemsememek demektir.
Kâfir, birçok anlama gelen bir kelimedir.
Kelime; örtmek, hakikati görmezden gelmek, önemseme-

mek, bir şeyin örtülmesi, bâtılda kalmak, anlamlarına gelir. 
Çiftçinin, tohumu toprağa ekip üstünü örtmesi de, kâfir ke-

limesiyle adlandırılır.
Kişinin, kendine sunulan hakikat bilgilerini, kendi bildiği 

bâtıl bilgilerle örtmesi de kâfir kelimesiyle adlandırılır. 



180

Allah’ın ulvîyetinin yanında, kendine varlık isnat etmek da 
kâfirlik, müşriklik olarak adlandırılır.

Kâfir, inkâr eden demek değildir, örten demektir.
İnkâr, münkir kelimesiyle bağlantılıdır. 
Bazen Kâmil kişiler, her bilgiyi her yerde açmamışlar, ört-

müşlerdir.
Onların hakikatleri ehli olmayanlara açmaması, örtmeleri 

de kâfirlik anlamında kullanılır.
Burada ki kâfirlik olumlu anlamdadır.
Ama bu bölümde geçen kâfir kelimesi, varlıkta hakikatler 

apaçık iken, bunu görmezden gelip örtmek, kâfirlik olarak de-
ğerlendirilmiştir. 

Kâfir kimse, hakikati anlama duygusu ve düşüncesini, bâtıl 
bilgilerle örter. 

Bu durumda olan kimse, sunulan hakikatleri, kendi bildik-
leri bâtıl bilgilerden dolayı görmezden gelirler.

Bu durum kâfirlik boyutudur, hakikatleri anlamadan dü-
şünmeden örtüp geçmektir.

Kâfir kimseler, yâni hakikati görmemezlikten gelen kimse-
ler, kâfirliklerini bırakmadığı, kendi vücûdlarını anlamak için 
gayret göstermediği müddetçe, hidâyet bulamazlar.

Bakara Sûresi 264: “Ve Allâh lâ yehdîl kavmel kâfirîn.”
Meâli: “Kâfir kimseler hidâyet bulamazlar.” 
İnsan kendi egosu uğruna koştuğu müddetçe, hakikati an-

lamaya yönelmez.
O zaman her şeyi kendi çıkarı için yapar.
O hâlde olanların ibadetleri, kendi çıkarları içindir. 
Hepimiz kendimize sormalıyız.
Neden dünya menfaatine bu kadar düştük?
Neden ibadetlerimizi bile menfaat üzere?
İbadetler cennete gitmek için mi yapılır?
İbadetler cehennem korkusu yüzünden mi yapılır?
Yûnus Sûresi 66: “Onlar sadece zanlarına tâbi oldular ve 

onlar sadece çıkarlarına tâbi oldular.” 



181

56-

ا رَزَقْناَهمُْ تاَللهِّ  مَّ وَيجَْعَلوُنَ لمَِا لاَ يعَْلمَُونَ نصَِيباً مِّ
ا كُنتمُْ تفَْترَُونَ لتَسُْألَنَُّ عَمَّ

Ve yecalûne li mâ lâ yâlemûne nasîben mimmâ 
razaknâhum tallâhi le tuselunne ammâ kuntum tefterûn 

Ve yecalûn : Yapıyorlar, oluyorlar, ediyorlar, 
Limâ lâ yâlemun : Bilmedikleri şeyler içinde,
Nasîben mimmâ : Hisse, pay, verilen, nasip, elde edilen 

şey, şeyler, nesne,
Razaknâ hum : Rızık, nimet, yararlanılan şey, biz, 

onlar,
Te Allah : Gerçek, dek, kadar, doğru, hak, Allah, 
Le tuselune : Elbette, sorumlu,
Ammâ kuntum tefterûn : Şeylerden, siz oldunuz, iftira, uydurma, 

yalan,

Meâli: “Onları rızıklandırdığımız şeylerden bir nasib elde ede-
mediler. Bilmedikleri şeyler içinde oldular. Allah gerçek olandır. 
Uydurduğunuz şeylerden elbette sizler sorumlusunuzdur.” 

Her varlıktan nice hakikatler, nice nimetler sunulur.
Varlığın özüne bakanlar, mutlaka nasipleri ölçüsüyle, na-

siplenirler.
Ama, kâfirlik durumunda olanlar, yâni varlığın sûretinde ka-

lıp özü göremeyenler, Allah’ın hikmetlerinden nasiplenemezler. 
Burada geçen “tallahi-te Allah” Allah gerçektir, varlıkta te-

cellileri ile kendini gösterir demektir.
Görünen varlığı kimse inkâr edemez.



182

Güneşe kimse yok diyemez.
Var olan varlıkta Allah her an tecelli etmektedir.
Âyette belirtildiği gibi “tefterun”; Allah hakkında gerçek ol-

mayan bilgilerde kalanlar, yalanlarla, iftiralarla hareket edenler, 
cehaletin zanlarına uyarlar, hakikatlere erişemezler. 

Kirli bir idrâk ve anlayış içinde olanların akılları bâtıl bil-
gilerle hareket eder.

Tefterun, iftira kelimesi ile bağlantılıdır. 
Tâ-Hâ Sûresi 61: “Ve kad hâbe men ifterâ.”
Meâli: “İftiralara uyan kimse, kayıp içindedir.”
İftira; uydurulan şey, aslı olmayan şey demektir.
Her insan düşünmeli, ben uydurulan şeylere mi tâbiyim?
Yoksa, ilim üzere mi hareket ediyorum?
Aslı olmayan şeyleri uyduranlara müfteri denilir.
Yâni iftira atan demektir.
İftiraları yayanlara da yalancı denilir. 
Yalanları esas sanıp yaşamak ise “ihtilâk” durumudur.
İhtilâk;
Anlatılan yalanları esas sanıp onu hayatına geçirmektir. 
Yâni anlatılan yalanı huy edinmektir.
Yâni yalanla yaşamak, yalanda yaşamaktır.
Din adına, ibadet adına anlatılan yalanlarla yaşamaktır.
Aslı olmayan şeylerin peşinde olmaktır.
Yalanları esas zannedip yaşamaktır.
İftira içinde olmak ta, yalanları takip etmek te sorumluluktur.
Böyle durumda olanlar geleceğin nesillerini zehirlerler.
Onların sağlıklı düşünmesinin önüne geçerler. 
Allah’ın bizlere verdiği akıl; şuurlu olmamız, düşünmemiz 

hakikati anlamamız içindir.
Çocuklarımıza bu hakikati öğretmemiz gereklidir.
Çocuklarımızı aslı olamayan şeylere yönlendirmemeliyiz.



183

Gerçek olan varlığın gerçekliğini, varlıktaki hakikatlerle dü-
şündürmeliyiz.

Akılları yalanlara esir etmemeliyiz.
Kasas Sûresi 43: “İnsanlara verilen şuur: Tüm varlık kita-

bından hakikatlere yol bulsunlar ve rahmet bulsunlar, önceki 
nesiller gibi Bizi anlamaktan uzaklaşmasınlar, kendilerine ya-
zık etmesinler, diyedir. Umulur ki onlar hakikatleri anlamak için 
düşünürler, ulaştıkları hakikatlerle bu âleme bakarlar.” 

Âyette ne güzel belirtilmiş; varlık kitabını okumak, hakikat-
lere yol bulmak, Allah’ı layıkıyla anlamak.

Hakikati anlamayan kimseler hem kendilerine hem de ge-
lecek nesillerine yazık ederler.

Allah hakkında gerçeklere erişenler, çevresindeki insanlara 
mutlaka gerçekleri anlayabilecekleri şekilde konuşurlar.

Allah hakkında yalanlarda kalanlar da yalanlara bağlı ya-
şarlar ve çocuklarına yalanları aşılarlar.



184

57-

ا يشَْتهَوُنَ وَيجَْعَلوُنَ للِهِّ الْبنَاَتِ سُبْحَانهَُ وَلهَمُ مَّ
Ve yecalûne lillâhil benâti subhânehu ve  

lehum mâ yeştehûn

Ve yecalune li Allah : Kılıyorlar, yapıyorlar, isnat ediyorlar, 
Allah, 

El benâti : Kızlar, doğuş, açığa çıkış, bina,
Subhâne-hu : Noksan sıfatlardan münezzehtir, O,
Ve lehum mâ yeştehûn : Onlar, ne, şey, değil, arzu, beğenme,

Meâli: “Kızları Allah’a isnat ediyorlar ve beğendikleri şeyleri 
de kendilerine. O noksan sıfatlardan münezzehtir.”

Hazreti Muhammed döneminde ve daha öncesi, Araplarda 
bazı kabileler, erkek çocukları kendilerine, kız çocuklarını Al-
lah’a isnat ederlerdi.

Hâlâ inanç gruplarının çoğunda erkek kadın ayrımcılığı ya-
pılır, erkekler kadından üstün tutulur.

Erkek çocuğu olduğu zaman itibar sayılır, çok sevinilir, kız 
çocuğu olduğu zaman aynı sevinç yaşanmaz.

Maalesef bu durum, toplumumuzda inanç gruplarında hâlâ 
görülmektedir.

Oysa Allah sübhandır, erkek ya da kız çocuklarını da tecel-
lileri ile ihâta etmiştir.

Hazreti Muhammed yaşadığı toplumda, kadın erkek eşittir 
dediğinde, onunla alay ettiler. 

Tarihte birçok toplumda erkekler önemsenmiş, onlar oku-
tulmuş, kızlar okutulmamıştır.



185

Eski Yunan toplumunda okullara sadece erkek çocuklar gön-
derilmiş, akıl açısından erkek çocuklar zeki kabul edilmiştir.

Ülkemizde birçok cemaatin kitaplarında, kız çocuklarını 
okullara göndermeyin yazılarına rastlarız. 

Bu bölümün âyetinde belirtildiği gibi, hâlâ dünyada birçok 
inanç gruplarında, kız çocukları erkek çocuklar ile aynı derece 
tutulmamıştır. 



186

58-

رَ أحََدُهمُْ باِلأنُثىَ ظَلَّ وَجْههُُ مُسْوَدًّا وَهوَُ كَظِيمٌ وَإذَِا بشُِّ
Ve izâ buşşire ehaduhum bil unsâ zalle  

vechuhu musvedden ve huve kezîm

Ve izâ buşşire : Olduğu zaman, sevinme, müjde,
Ehadu-hum bi el unsâ : Onlardan birine, kız, dişi, 
Zalle vechu hu musvedde : Gölgelendi, onun yüzü, kararmış, 

siyah,
Ve huve kezîm : O, kızgın, öfkeli,

Meâli: “Onlardan birine bir kız çocuğu müjdelendiği zaman, 
onun yüzü kararır ve o öfkelenir.” 

Hazreti Muhammed zamanında ve öncesi cahiliye döneminde, 
kız çocuğu doğduğunda yok sayılmış, kız çocuğu babanın utan-
cından olayı diri diri toprağa gömdüğü yazılı kayıtlarda vardır.

Hazreti Muhammed zamanında ve sonrasında ve hâlâ bu-
gün, bir ailenin ilk doğumda kız çocuğu olduğunda, “erkek ço-
cuk olsaydı ya” diye bir üzüntü görülür.

Hazreti Muhammed, hayatı boyuna cahiliye âdetlerinden 
gelen, erkek çocuğu kız çocuğundan üstündür inancı için çok 
büyük mücadele vermiştir. 

O erkek çocuğunu kız çocuğuyla eşit tutmuş, hatta kız çocuk-
larının yetiştirilmesine büyük önem verilmesini tavsiye etmiştir. 

Şöyle bir bilgi vardır.
“Beraberinde iki kız çocuğu bulunan bir kadın yanıma geldi. 

Benden bir şeyler istedi. Yanımda bir tek hurmadan başka bir 
şey yoktu. Ona bu hurmayı verdim. O kadın da hurmayı alarak 
iki kız çocuğu arasında paylaştırdı, kendisi de ondan hiçbir şey 



187

yemedi. Sonra kızları ile birlikte çıkıp gitti. Resûl-u Ekrem ya-
nıma girince ona kadının durumunu anlattım. Efendimiz şöyle 
buyurdu: Her kim bir ve daha fazla kız çocuğuyla imtihan olu-
nur da onlara iyilikte bulunursa o kız çocukları onun için ce-
hennem ateşine karşı bir perde teşkil eder.” (Buhârî, Edeb 18; 
Müslim, Birr 147)

Burada görüyoruz ki Hazreti Muhammed, yaşadığı toplumda 
kız çocuklarının önemsenmesi için büyük mücadele vermiştir.



188

59-

رَ بهِِ أيَمُْسِكُهُ عَلىَ  يتَوََارَى مِنَ الْقوَْمِ مِن سُوءِ مَا بشُِّ
هُ فيِ التُّرَابِ ألَاَ سَاء مَا يحَْكُمُونَ هوُنٍ أمَْ يدَُسُّ

Yetevârâ minel kavmi min sûi mâ buşşire bih e yumsikuhu 
alâ hûnin em yedussuhu fît turâb e lâ sâe mâ yahkumûn

Yete verâ min el kavmi : Gizlemek, kavminden, toplum, 
kimseler, 

Min sûi : Kötü bildiğinden, 
Mâ buşşire bihi : Müjde, sevinç, ona,
E yumsiku-hu : Tutsun mu, el çeksin, imsak, o
Alâ hunin : Utanmak, sıkılmak, çekinmek, 

istememek, 
Em yedus-hu : Yoksa, ya da, gömmek, toprağa 

karışması, kum, 
Fi el turâb : Toprak, toprak olması için, 
E la sâe mâ yahkumûne : Kötü değil mi, hüküm, karar verme 

Meâli: “Ona verilen müjdeyi kötü bildiğinden, kavminden giz-
ler. Onu utanarak tutsun mu, ya da toprak olması için onu kuma 
mı bıraksın? Ne kötü karar veriyorlar.” 

Eski dönemlerde, bir babaya kız çocuğu olduğu müjdesi ve-
rilse, utanır, belli bir müddet topluma çıkmazdı.

Kavminden bunu gizler, utanç vesilesi sayardı.
O günün toplumunda da bugün ki gibi “erkek adamın er-

kek çocuğu olur” inancı vardı.
“Bu kadar erkek çocuğum var” derler, kız çocuklarını yok 

sayarlardı.



189

Bugün bile toplumumuzda inanç gruplarında çok acı bil-
giler vardır. 

Kız çocuklarını okutmayın diye kitaplarında yazıya döktüler.
Sakın okula göndermeyin diye anlattılar.
Yazdıkları kitaplara bu konuyu, en ağır ifadelerle yazdılar.
Kız çocuklarını okutmak haramdır dediler.
Onlar evlerinde otursun ve büyüyünce çocuk yapsın dediler. 
İlim öğrenip de ne yapacak, diye beyinlere algılar verdiler. 
Ergenliğe girmiş kız çocuklarının asla okula gönderilme-

mesi gerektiğini söylediler. 
Hâlâ ülkemizde böyle öğretiyorlar.
Lâkin bunu öğretenler, kendi kız çocuklarını yurt dışındaki 

okullarda, çok donanımlı okuttular, okutuyorlar.
Hazreti Muhammed’in; “İlim öğrenmek, kadın erkek her-

kese farzdır.” sözünü bile kendi inançlarına göre açıkladılar.
“Kız çocuğu dini ilim öğrensin, fen ilimleri değil” dediler. 
Hazreti Muhammed zamanında ve öncesinde çoğu zihni-

yetler kadını insan yerine koymazlardı.
Kadının rûhu yok derlerdi.
Kadını alınan, kullanılan, satılan bir meta gibi görürlerdi.
Kadını cariye yerine koyarlardı.
Kadın erkek asla eşit değil derlerdi.
İlim meclislerine kadını almazlardı.
Peki, hep bu algıları, kimler beyinlere ekiyor ve ekmeye de-

vam ediyor.
Kız çocuklarını okutmayın diyenler, 
Kadını insan yerine koymayanlar,
Kadının rûhu yok diyenler, 
Kadın erkek hiç eşit olabilir mi diyenler,
Kadını dövün diyenler,
Kadın yarımdır diyenler, 



190

Kız çocuklarına soğuk bakanlar, 
Zürriyet erkekten devam eder diyenler,
Aynı zihniyeti devam ettiriyorlar.
Kız çocuklarını okullara göndermeyin, okutmayın demeye 

devam ediyorlar.
Hâlâ toplumumuzda erkek adamın erkek çocuğu olur söy-

lentisi vardır.
İnsan nesli erkekten devam eder inancı hâlâ bazı topluluk-

larda görülür. 
Hazreti Muhammed; “kadın erkek farklıdır ama eşittir” de-

diğinde, Mekkeliler Hazreti Muhammed ile alay etmişlerdi.
Aynı inanç hiç değişmeden devam ediyor.
Peki, Kur’ân’a göre gerçek nedir?
Nisâ Sûresi 127:”Kadınlar hakkında senden bilgi istiyorlar. 

Anlat: Sizin bilgilenmeniz gibi onların da Allah hakkında bilgi-
lenmeleri ve size kitaptan ne okunuyorsa onlara da okunması 
haktır. Kadınlardan, bilgilerin arayışı içinde olanlara, hakikat-
lerin bilgilerinden onlara vermemezlik yapmayın ve onların da 
birliği anlamasını isteyin. Bir zayıflık içinde olanlara yardım 
edin ve kendi inançlarından kopmuş olup hakikati arayanlar 
için adaletli olun ve iyi şeyler yapın. Muhakkak ki Allah bütün 
her şeydeki ilmin sahibidir.” 

Hazreti Muhammed’in, kız çocuklarının da ilim öğrenmesi 
ile ilgili bu âyete dayanan birçok sözü vardır.

Bunlardan bazıları şöyledir: 
“İlim öğrenmek, kadın erkek herkese farzdır.
“Fen ve sanat mü’minin kaybettiği malıdır, nerede bulursa 

alsın.” 
“İlim Çin’de de olsa gidin alın.” 
“Kadın erkek eşittir.” 
“Kız çocuklarına ilim öğretin.”
“Onları zorla evlendirmeyin, eşlerini seçme hakları olsun.”



191

“Kadınlara haklarını verin.”
“Kadınlara kötü davranmayın.”
“Kadın erkek eşittir.”
“Onları evlerinizden atmayın, kovmayın.” 
“Onlara yediğinizden yedirin, giydiğinizden giydirin, onları 

dövmeyin, onlara çirkin demeyin, fenâ söz söylemeyin.”
Ama bunları duymadık, duymamaya devam ettik.
Kız çocuklarını okutmak haramdır, ilim öğrenmek onun ne-

yine demeye devam ettik.
Zuhruf Sûresi 16: “Kız çocuklarının yaratılışında hangi şey-

den dolayı onu istemekten çekindiler ve erkek çocuklarını ter-
cih ettiler.” 

Âyetlere baktığımızda, kadın erkek eşitliği, bizlere işaret 
ediliyor.

Kız çocuğunu, erkek çocuğundan ayırmamak gerektiği be-
lirtiliyor.

Hazreti Muhammed vefat ettikten sonra da, Kur’ân meâlle-
rine aynı algıları soktuk.

Kadınları cariye yerine koyduk, 
Erkekleri daha üstün gösterdik,
Kadınların dövülmesini koyduk.
Kur’ân’ı incelediğimiz zaman:
Kız çocukları da ilim öğrenmelidir.
Erkek kız diye ayrılmamalıdır.
Kız çocukları bilgilendirilmeli, okutulmalıdır. 
Arayışta olan, kız olsun erkek olsun, yardım edilmelidir, 

işaretleri vardır.
Allah insana beyin vermiştir.
Bu beyin, kız çocuğunda da, erkek çocuğunda da vardır.
Akıl etmek, düşünmek, aramak, araştırmak, keşfetmek, kız 

çocuğunda da, erkek çocuğunda da vardır.



192

Kız da erkek de bir insandır.
Allah’ın sunduğu bu yetenekleri kullanmak, kız çocuğunun 

da en büyük hakkıdır. 
Hem kadının hem erkeğin aklını çalıştırdığı toplum, ilim, 

rahmet, hizmet üretir. 
Kadının aklını yok sayan toplumlar, gelişmeye kapılarını 

kapatmışlardır. 
Kadının aklını yok sayan toplumlar asla medeni olamazlar.
Üniversitelerde birçok bayan Profesör vardır.
Bir kız çocuğumuzun, Fizik, Kimya, Biyoloji, Matematik ilim-

lerine karşı müthiş yetenekleri olabilir.
Bu yetenekleri açığa çıkarmak için kız çocuklarımızı okut-

malıyız.
Kız çocuklarını okutmayın diyenlere kanmamalıyız.
Düşünmek, hem erkeğe hem kadına farzdır.
Kur’ân’da, düşünmek ile ilgili yüzlerce âyet vardır.
Nice üstün zekâlı çocuklarımız vardır, bunların ilim yolunda 

olmasına izin vermeliyiz.
Kız çocukları okumasın, kadınlar dövülebilir, kadınlar ya-

rımdır diyen kişiler, Allah’ın sünnetini anlasınlar.
Sünnetullah hakikatini tekrar tekrar araştırsınlar.
Kız erkek ayrımını yapanlar, Hazreti Muhammed’i anlama-

yanlardır.
Kız çocukları okumasın diyenler, Kur’ân hakikatini anla-

mayanlardır.
“E fe la takılune-artık akıl edip düşünmeyecek misiniz?”



193

60-

وْءِ وَللِهِّ الْمَثلَُ  للَِّذِينَ لاَ يؤُْمِنوُنَ باِلآخِرَةِ مَثلَُ السَّ
الأعَْلىََ وَهوَُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ

Lillezîne lâ yuminûne bil âhıreti meselus sev ve  
lillâhil meselul âlâ ve huvel azîzul hakîm

Li ellezine la yuminûn : O kimseler için, inanmazlar, 
Bi el âhıret mesel : Ahiret, sonunda, son, durum, misal, gibi, 
El sevi : Kötü, bozuk, zorluk, karamsarlıklar, 

kaygılar, 
Ve li Allah el mesel : İçin, ait, Allah, gibi, misal, durum, 
El alâ : Yüce olma durumu, sıfat, 
Ve huve el azîz : O, tüm varlıktaki yücelik, 
El hakîm : Hakîm olan, tüm varlığa hakîm olan, 

Meâli: “İnanmayan kimseler için sonunda zor durumlar, kay-
gılar vardır. Allah’a inananlar için ise yüce durumlar vardır. O 
nitelikleriyle yüce olandır, tüm varlığa hâkim olandır.”

İnsan aslının ne olduğunu düşünüp, aslı ile olan bağını an-
lamalıdır.

Allah’a iman, aslının Allah olduğunu anlayabilmektir.
Geldiği yeri, yaşamı ve gideceği yeri bilemeyenler, manevi 

güçlülüğe eremezler.
Ve yaşamlarında kendi çıkarları için koşarlar.
Benlik duygusu içinde yaşarlar ve içsel huzura erişemezler.
Bir kimse Allah’a imana erişmemişse, dünyalık kavgalara 

sürüklenir.
Yaşlandıkça, gençliğini kaybetmenin hüznüne düşer.



194

Ölüm korkusuna düşer.
Hayatın güzelliklerini kaybetme kaygısına düşer.
Allah’a iman etmeyen kimse; insanların eksiğini, gediğini arar.
Kin, nefret, kavga duygularıyla yaşar.
Paraya, mala, mülke esir olur gider.
Sabır nedir bilmez.
Tevekkül nedir bilmez.
Allah’a teslimiyet nedir bilmez.
Allah’a iman eden kimse ise, ilâhi huzura erişir.
Gönlünde mutmainlik vardır.
Sabır ve tevekkül içindedir.
Allah’a iman edenin gönlünde nice güzel duygular oluşur.
Allah’a iman eden hiç kimseye kötülük edemez. 
Allah hakikatine eren, yaratılışının hikmetlerini bilir.
Her yerde Hakk’ın vechîne nazar eder, hiçbir varlığa hor 

bakamaz.
Mü’min makamına gelen, Allah’tan emindir, O’na her şe-

yiyle teslim olandır. 
Kimsenin hakkına girmez.
Kışkırtma, bölme, parçalama içinde olmaz.
Fitnelik, fesatlık, hasetlik içinde olmaz.
Ayrımcılık içinde, dışlama içinde olmaz.
Allah’a iman eden kimse, “bizden, bizden değil” ayrımcılı-

ğına düşmez.
Gaddar, acımasız olamaz.
Öfke, nefret içinde olamaz.
Bir kimseyi, bir topluluğu aşağılama, hor görme içinde olamaz.
Alay etme, eksik arama, dedikodu, çekiştirme içinde olamaz.
Bir kâlbde hem Allah inancı hem de zalimlik olabilir mi?
İman eden kimse zalim olabilir mi?
Allah’a teslimiyet içinde olan kimse, kötülük içinde olabilir mi?



195

Kimseyi küçük görebilir mi?
Kendini yüce, seçilmiş görebilir mi?
Bir kimseye sinsilik içinde olabilir mi?
Kimsenin yuvasına, malına göz dikebilir mi?
Evine barkına çökebilir mi?
Zerre kadar da olsa hiç zulüm edebilir mi?
Kur’ân en güzel cevabı veriyor.
Okuyabilene, duyabilene ne mutlu.
Mü’minun Sûresi 62: “Ve hum lâ yuzlemûn.”
Meâli: “Onlar kimseye zulüm etmezler.”
Mü’minun Sûresi 62: “Ve onlar, kendi bedenlerini eksiksiz 

bir şekilde tutanın Bizden başkası olmadığını bilirler. Ancak ka-
pasitelerince hareket ederler. Bize ait olan hakikatleri konuşan 
bir kitâbtırlar. Onlar hiç kimseye kötülük etmezler.” 

Mü’min kimse, tüm varlığa hakîm olanın Allah olduğuna 
iman etmiştir.

Tüm varlığın O’nun nitelikleri ile sarılı olduğuna iman etmiştir.
Düşünelim! Allah hakikatine eren kimse ile kendi egosu 

içinde yaşayan kimsenin duygu ve düşünceleri nasıldır?
Gönlündeki huzur durumu nasıldır? 



196

61-

ا ترََكَ عَليَْهاَ مِن دَآبَّةٍ  وَلوَْ يؤَُاخِذُ اللهُّ النَّاسَ بظِلُْمِهِم مَّ
ى فإَذَِا جَاء أجََلهُمُْ لاَ  سَمًّ رُهمُْ إلىَ أجََلٍ مُّ وَلكَِن يؤَُخِّ

يسَْتأَخِْرُونَ سَاعَةً وَلاَ يسَْتقَْدِمُونَ
Ve lev yuâhızullâhun nâse bi zulmihim mâ tereke aleyhâ 
min dâbbetin ve lâkin yuahhırûhum ilâ ecelin musemmâ 

fe izâ câe eceluhum lâ yestehırûne sâaten  
ve lâ yestakdimûn 

Ve lev yuahızu Allah : Eğer, almak, çekmek, sorgular, 
sarılmak, Allah, 

El nâs : insanlar,
Bi zulmi-him : Zulümleri, zalimlikleri, onlar, 
Mâ tereke aleyhâ : Değil, ne, şey, bırakmak, terk etmek, 

onlarda, 
Min dâbbetin : Hareketli olan, varlıklar, canlılar, 

yaratık, 
Ve lâkin yuahhıru-hum : Lâkin, fakat, gecikme, erteleme, onlar,
İlâ ecelin musemmen : Bir süre, belirli, 
Fe izâ câe ecelu hum : Artık geldiği zaman, süre, zaman, onlar,
Lâ yestehırune saat : Ertelenmez, gecikmez, saat, vakit, 
Ve lâ yestakdimune : Evvele, öne alınmaz,

Meâli: “Eğer insanlar, Allah’ı anlamak için gayret gösterse-
lerdi, onlar zulüm hallerini terk ederlerdi, var olan varlığı anlar-
lardı. Fakat onlar o sürelerini geciktirirler. Fakat onların eceli 
geldiğinde o vakit ertelenmez ve öne alınmaz.” 



197

Allah hakikatine erebilmek için, öncelikle aklımızdaki kö-
tülüğe, kibre, ayrımcılığa yol açan her duygu ve düşünceyi te-
mizlemeliyiz.

Aklımıza ekilen her hûrafeyi, ikiliğe düşüren her bilgiyi te-
mizlemeliyiz.

Her insan, aklımda dayandığım duygu ve düşünceler nedir 
diye düşünmelidir.

Tutunduğum, dayandığım bilgiler nedir diye düşünmelidir. 
Hangi bilgilere göre hareket ediyorum diye düşünmelidir.
İlme dayalı bilgilere göre mi, hurâfelere, bâtıl bilgilere göre 

mi hareket ediyorum diye kendini analiz etmelidir. 
Dayandığı kibir içeren, gurur içeren o bilgileri terk etmelidir.
Tutunduğu, dayandığı bilgiler, kişiyi isyana, fitneliğe, haset-

liğe, gıybete, kibre düşürüyorsa terk etmelidir. 
Senlik benlik getiren her bilgiyi, duyguyu, düşünceyi terk 

etmelidir.
Kibir içeren her türlü bilgiyi terk etmelidir.
Gıybet içeren, fitnelik içeren, ayrımcılık içeren her türlü bil-

giye dayanmayı bırakmalıdır.
İçinde ayrımcılık içeren inancın her türlü bilgisini terk et-

melidir.
Kötülüğe yol açan her türlü bilgiyi terk etmelidir.
Kendini üstün sandıran, başkasına hor baktıran her türlü 

duyguyu terk etmelidir.
İşte Allah’ı anlamak için öncelikle aklımızı ve gönlümüzü 

temizlemeliyiz.
İnsan gördüğü varlığın nasıl var olduğunu düşünmelidir.



198

62-

وَيجَْعَلوُنَ للِهِّ مَا يكَْرَهوُنَ وَتصَِفُ ألَْسِنتَهُمُُ الْكَذِبَ أنََّ 
فْرَطوُنَ لهَمُُ الْحُسْنىَ لاَ جَرَمَ أنََّ لهَمُُ الْنَّارَ وَأنََّهمُ مُّ

Ve yecalûne lillâhi mâ yekrehûne ve tesıfu  
elsinetuhumul kezibe enne lehumul husnâ lâ cereme  

enne lehumun nâre ve ennehum mufretûn

Ve yecalûne li Allah : Kılarlar, yapar, etme, isnat ederler, 
Allah 

Mâ yekrehûne : Beğenmedikleri, küçük, iğrenç, kerih 
gördükleri 

Ve tesıf : Vasıflandırma, kendine pay çıkarmak, 
Elsinet hum : Söylemek, onların dilleri, 
El kezib : Yalan 
Enne lehum el husnâ : Olduğu, onların, onlara ait, güzel olan, 

iyi olan, 
Lâ cerem : Yok, şüphe, şüphesiz, ayrılmak, günah, 

cinâyet, 
Enne lehum el nâr : Olduğu, onlar, ateş, yakıcı, yakıp yıkıcı, 
Ve enne hum mufretûn : Muhakkak onlar, aşırı, haddi aşan, ifrat, 

taşkın,

Meâli: “Allah’ın var ettiklerini kerih gördüler ve güzelliklerin 
onlara ait olduğunun yalanını söylediler. Şüphesiz onlar için ya-
kıcılık vardır ve doğrusu onlar haddi aşanlardır.” 

İnsan, yaratılan hiçbir varlığa hor bakmamalıdır.
Her varlığın kendinde nice ilim olduğunu anlayabilmelidir.
Her varlığın kendinde Allah’a ait nice güzelliklerin oldu-

ğunu anlayabilmelidir.



199

İnsan kendinde olan güzellikleri kendine nispet etmemelidir. 
İnsan kendi gözünü var eden, kendi gözünün rengini ve-

ren değildir.
İnsan hiçbir organını kendi var eden değildir.
Bedeni kendine nispet eden, ben benim diyen, büyük bir 

gafletin içindedir.
Onlar kendi egolarının yakıcılığına düşmüşlerdir.
Senlik benlik kavgası onları yakar.
İnsan yaratılan hiçbir varlığa hor bakmamalıdır.
İblisi iblis yapan şey “Ene hayrun minhu-Ben ondan ha-

yırlıyım-Sâd Sûresi 76” demesi ve kendini üstün görmesiydi, 
Âdeme hor bakmasıydı.

İblis “Ben ondan hayırlıyım” dedi.
“Halakte hu min tîn-O bir toprak” dedi.
Bu âyeti çok iyi tefekkür etmeliyiz.
Her kim, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan ya da bir 

insandan daha hayırlı görüyorsa, o kişi büyük bir kibrin içine 
düşmüştür.

Kendini diğer bir kimseden daha hayırlı görmek, daha de-
ğerli görmek, daha yüce görmek kibirdir. 

Kibir kişiyi şeytanlaştırır.
Kibir kişiyi Hakk şuurundan uzaklaştırır.
Varlığın toprak boyutunda kalan iblisleşir.
İblis olan Hakk şuurundan uzaklaşır ve şeytanlaşır.
Şeytanlaşan kişi zalimleşir, kendine ve çevresine zulüm eder.
Kur’ân’da hem iblis hem şeytan kelimeleri vardır.
Toplumda iblis ve şeytan aynı olarak kabul edilir.
Şeytanın geldiği yer iblis boyutudur.
İblis, libas boyutunda kalan, özü göremeyen demektir.
Libas, dış elbise demektir.
Varlığın dış elbisesi topraktır.



200

Her kim toprak gördü, toprağın özünü göremedi, o iblis du-
rumuna düştü.

İblis durumuna düşen varlığın eşya boyutunda kalır ve git-
gide şeytanlaşır.

İnsan toprak boyutunda kalmamalı, toprağın özünü de gö-
rebilmeli. 

Varlığın güzelliği, Allah’ın hasenatıdır. 
Hiçbir varlık kendini şekillendirmemiştir.
Kendindeki nice niteliğin sahibi değildir.
Yaratılan her varlık, Allah’ın kendi özünden süzülüp gelmiştir.
Allah, her varlığı kendi zâtıyla kuşatır.
Varlık Allah’tan, Allah varlıktan ayrı değildir.
Allah her insana şah damarından yakındır. Kâf Sûresi 16
Birimize az yakın, diğerine çok yakın değildir.
Herkese aynı derecede yakındır, hatta yakından daha yakındır.
İnsan, bu şuurla bakmalı, varlığın toprak boyutunda kal-

mamalıdır.
Her kim, kendini yaratılan bir varlıktan hayırlı görüyorsa, 

büyük bir kibrin içine düşmüştür.



201

63-

يْطَانُ  ن قبَْلكَِ فزََيَّنَ لهَمُُ الشَّ تاَللهِّ لقَدَْ أرَْسَلْناَ إلِىَ أمَُمٍ مِّ
أعَْمَالهَمُْ فهَوَُ وَليُِّهمُُ الْيوَْمَ وَلهَمُْ عَذَابٌ ألَيِمٌ

Tallâhi lekad erselnâ ilâ umemin min kablike fe  
zeyyene lehumuş şeytânu amâlehum fe huve  
veliyyuhumul yevme ve lehum âzâbun elîm

Tallâhi : Gerçek, doğru, Allah, 
Lekad ersel nâ : Doğrusu, açığa çıkan, irsal, bizi anlatan, 
İla emim min kabli-ke : Önder, imam, önder, ümmetler, senden 

önce,
Fe zeyyene lehum : Fakat süslü gösterdi, süsledi, gösteriş, 

onlara,
El şeytan amâle hum : Şeytan, kötülük halleri, amelleri, 

çalışmaları, 
Fe huve veliy hum : Artık, o, onların velîsi, dostu, 
El yevm : Vakit, gün, zaman, 
Ve lehum âzâb elîm : Onlar için, azap, sıkıntı, acı, acıklı, 

Meâli: “Gerçek olan Allah’tır. Doğrusu senden önce de önder-
lik yapan, hakikatlerimizi anlatanlar açığa çıktı. Fakat onların 
anlattığı kimseler gösterişlerde kaldılar, amelleriyle şeytanlaştı-
lar. Bugünde onlar gibi olanların dostları, o şeytani halleridir ve 
onlar için acı sıkıntılar vardır.” 

Her varlıkta gerçek olan Allah’tır.
Tüm Kâmil insanlar, bu hakikati insanlığa sunmaya gayret 

gösterdiler. 
Kendi inançlarının egolarında kalanlar, Kâmil insanların an-

lattığını düşünmek bile istemediler.



202

Direkt olarak reddettiler. 
Kendi inançlarını üstün gördüler, başka inançları kâfirlikle 

suçladılar.
Araştırdığımız zaman görüyoruz ki Hazreti Mûsâ’yı, Haz-

reti İsâ’yı, Hazreti Muhammed’i dönemin inanç grupları yok 
etmeye çalışmışlardır. 

Onlar ne dediler ki kendi inançlarında kalanlar onlara sal-
dırdılar.

Hazreti Mûsâ’ya, Hazreti İsâ’ya, Hazreti Muhammed’e sal-
dıranlar da Allah’a inanıyorlardı, ama Allah hakikatine erme-
mişlerdi, Tevhîd şuuruna erişmemişlerdi.

Kur’ân’da bunu çok güzel görüyoruz.
Zuhruf Sûresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas semâvâti 

vel arda le yekûlunne halakahunnel azîzul alîm.”
Meâli: “Onlara: Gökleri ve yeri kim yarattı, diye sorduğunda, 

onlar: Aziz olan, âlim olan yarattı, derler.” 
Evet, ne kadar ilginç değil mi?
Yalnızca Allah yarattı demiyorlar.
Allah’ı anarken Allah’a ait olan vasıflarla onu yüceltiyorlar.
Semavat yâni gökler kelimesi geçtiğinde oraya uygun olan 

“Âziz” kelimesini kullanıyorlar.
Ard yâni yeryüzü kelimesi geçtiğinde oraya layık olan “Âlim” 

kelimesini kullanıyorlar. 
Çünkü yeryüzü tüm ilmin sergilendiği yerdir.
Mekkeli müşriklerin de Allah inancı vardır.
Onlar Allah’ı anarken O’nu yücelterek anıyorlardı.
İncelediğimizde anlıyoruz ki Mekkeli müşrikler belli ki biz-

lerden çok daha iyi Allah inancına sahiptiler. 
Ve Allah’ı anarken Allah’a ait olan sıfatlarla O’nu anıyorlar, 

O’nu yüceltiyorlardı.
Bugün hangimiz bunu yapabiliyor ki?



203

Ama onlara müşrik deniyordu.
Çünkü onlar Allah’a ait vasıfları kendilerine nispet ediyor-

lar, kendilerini üstün ve seçilmiş görüyorlardı.
Oysa hepimiz Allah’ın birliğinde biriz, hiçbirimiz diğerin-

den üstün değildir.



204

64-

وَمَا أنَزَلْناَ عَليَْكَ الْكِتاَبَ إلِاَّ لتِبُيَِّنَ لهَمُُ الَّذِي اخْتلَفَوُاْ فيِهِ 
وَهدًُى وَرَحْمَةً لِّقوَْمٍ يؤُْمِنوُنَ

Ve mâ enzelnâ aleykel kitâbe illâ li tubeyyine 
lehumullezîhtelefû fîhi ve huden ve rahmeten li  

kavmin yuminûn 

Ve mâ enzelnâ aleyke : İndirmedik, sunmadık, sana, 
El kitâb : Kitâb, ilâhi sözler, varlık kitabı, 
İlla li tubeyyin lehum : Ancak, hakikatleri vardır, açıklama, izah 

etme, onlar,
Ellezi ihtelef fihi : O kimseler, ihtilafa düştükleri şey, onun,
Ve huden : Yol gösterici, hidâyet edici,
Ve rahmet : Rahmet, ulvî hakikatler, nura gark olmak, 
Li kavmin yuminûn : Kavim için, kimseler, inananlar, 

Meâli: “Her varlığı bir kitâb olarak sana sunduk. Onun içinde 
ihtilafa düştüğünüz konuların hakikati vardır ve onda hakikat-
lere yol gösterme vardır ve inanan kimseler için rahmet vardır.” 

İnsan bu birliği anlayabilmek için, varlığın yaratılışının bü-
tünselliğine bakmalıdır. 

Her varlık canlı bir kitâbtır.
O canlı kitabın içinde yaratılış hakikatleri vardır.
İnsan her varlığı bir kitâb olarak bilmelidir.
Ve oradan okumalıdır.
Kur’ân dediğimiz kâinat kitabıdır.
Kâinattaki her varlık Kur’ân kitabının sayfalarıdır. 
Varlık kitabı canlı kitâbtır. 



205

Orada yazılı olan ilim bizzat Allah’ın ilmidir.
İkrâ, oku denildiğinde, okunacak şey varlık kitabıdır.
İkrâ; oku, düşün, incele, araştır, şahit ol demektir. 
İşte okunacak, araştırılacak, incelenecek olan kitab, var-

lık kitabıdır.
İnsan okumaya, incelemeye kendi vücûd kitabından baş-

lamalıdır. 
Kulların yazdığı kitaplarda hata olabilir. 
Ama Allah’ın kitabı olan varlık kitabında hata olmaz. 
Her varlık kitâb-ı mubîn’dir.
Yâni apaçık kitâbdır.
Senin bedenin apaçık bir kitâbtır.
Aradığın nice hakikatler o kitâbda gizlidir.
Allah hakikatine ermek mi istiyorsun?
Yaratılışın sırlarına ermek mi istiyorsun?
“Ben neyim” sorusunun cevabını bulmak mı istiyorsun?
Gel, canlı, apaçık kitâbdan oku.
Gel, kendi vücûd kitâbının sayfalarına eriş.
Gel o sayfalardan oku.
Bil ki aradığın soruların cevabı orada.
Duhân Sûresi 2: “Vel kitâbil mubîn-apaçık kitâb”
Dön yönünü kendi vücûd kitâbına.
Oku oradan.
Aradığın tüm hakikatlerin senin beden kitâbında olduğunu bil.
“Mâ enzelnâ aleykel kitâb” her şey insana kitab olarak su-

nulmuştur.
Varlık kitabının içinde nice hikmetler ve nice rahmetler vardır.



206

65-

مَاء مَاء فأَحَْياَ بهِِ الأرَْضَ بعَْدَ  وَاللهُّ أنَزَلَ مِنَ الْسَّ
مَوْتهِاَ إنَِّ فيِ ذَلكَِ لآيةًَ لِّقوَْمٍ يسَْمَعُونَ

Vallâhu enzele mines semâi mâen fe ahyâ bihil arda bade 
mevtihâ inne fî zâlike le âyeten li kavmin yesmeûn

Ve Allah enzele : Allah, indirdi, sundu, 
Min es semâi mâen : Semadan, gökten, su, ilim,
Fe ahya bihi el ard : Böylece, diriltti, hayat verdi, yeryüzünde, 
Bade mevti-hâ : Sonra, nutfe, tohum, ölüm, onunla,
İnne fi zalike li âyeten : Muhakkak, bunların içinde, âyetler, delil, 

işaret,
Li kavmin yesmeûne : Kimseler için, topluluklar için, işiten, 

işitiyorlar,

Meâli: “Gökten suyu sunan, böylece onunla yeryüzünde ya-
şam veren, sonra da ondan nutfeler oluşturan Allah’tır. Muhak-
kak işte bunların içinde işiten kimseler için âyetler vardır.” 

Gökteki bulutlar suyu taşırlar.
Suyu su buharı olarak taşırlar.
Suyun rûhu, su buharıdır, bulutlardır.
Gökyüzünde su bulutlarda, suyun rûhu olarak görünür.
O rûh yağmura dönüşür ve su olarak yeryüzüne yağar.
İnsanın da hakikatlere erişebilmesi için, rûhun üflenişi bo-

yutuyla bağ kurması gerekir.
Cümle varlık, rûhdan gelen akışın yansımasıdır.
Su yaşamdır.
Suyla nice mahlukât can bulur.



207

Suyun olmadığı yerde hayat olmaz.
Sıvı halde su buharlaşır gökyüzüne yükselir.
Yeryüzündeki su Güneşin ısısıyla buharlaşır ve buharlaşan 

su atmosferde bulutlar olarak görünür. 
Ve şartlar oluştuğunda bulutlardaki su buharı yeryüzüne 

yağış olarak düşer.
Bulutlardaki su buharı damlalar halinde suya dönüştüğünde 

yağmur adını alır.
Yağmur yağan demektir.
Şartlar gereği, su damlacıkları yere düşmeden önce donar, 

dolu adını alır.
Bazı şartlar gereği su damlacıkları kar halinde yağar. 
Yapılan araştırmalara göre, saniyede yaklaşık 16 milyon ton 

su Dünya yüzeyinden buharlaşır.
Ve yine yapılan araştırmalarda saniyede yaklaşık 16 milyon 

ton su Dünya yüzeyine iner.
Bu muhteşem döngü, yeryüzünde yaşamın devamını sağlar.
“İnne fî zâlike le âyeten li kavmin yesmeûn” âyetinde be-

lirtildiği gibi, insan yağmurun sesini duymalı ve oradan gelen 
nice mesajı duyabilmelidir.

Allah insana işiteceği bir kulak ve idrak edeceği bir beyin 
bahşetmiştir.

İnsan bunun kıymetini bilmeli ve yeryüzündeki yaşamın 
oluşmasını iyi anlamalıdır.



208

66-

ا فيِ بطُوُنهِِ مِن  مَّ وَإنَِّ لكَُمْ فيِ الأنَْعَامِ لعَِبْرَةً نُّسْقيِكُم مِّ
ارِبيِنَ بيَْنِ فرَْثٍ وَدَمٍ لَّبنَاً خَالصًِا سَآئغًِا للِشَّ

Ve inne lekum fîl enâmi le ibreh nuskîkum mimmâ fî 
butûnihî min beyni fersin ve demin lebenen  

hâlisen sâigan liş şâribîn 

Ve inne lekum : Doğrusu, size, 
Fi el enâm : Hareketli olan, varlığın içinde, 

hayvanlar,
Le ibret : Elbette, ibret, ders 
Nuskî kum mimmâ : İçme, sulama, içirme, siz, şeyden,
Fî butûn hi : İçinde, karnında, onun, 
Min beyni fersin : Arasında, posa, sindirilmiş gıda, 

bağırsaklardan, 
Ve demin lebenen hâlisen : Kan, halis süt, saf süt,
Saigan li el şâribin : İçimi kolay, güzel, makbul, lezzetli, 

içenler için,

Meâli: “Sizin için hayvanlarda elbette dersler vardır. Siz on-
lardan gelen şeylerle beslenirsiniz. Onların karnında sindirilmiş 
gıdadan ve kandan süzülüp gelen o güzel sütü içersiniz.”

İnsan hayvanlardan ve bitkilerden faydalanır.
Koyunların, keçilerin, ineklerin, develerin sütünden, yü-

nünden faydalanır.
Dışkılarını gübre olarak kullanır.
İnsanoğlu annesinden doğduğunda onun ilk besini anne-

sinin sütüdür.



209

Belli bir aya kadar o süt ile beslenir.
İnsan sütün oluşumunu düşünmeli, oradan gelen nice hik-

metlere erişmelidir.
Kâmil insanlar tarafından su ilme benzetilmiştir.
Süt ise mânâya, ilm-i ledüne benzetilmiştir.
Su kirlense de temizlenir.
Yâni insan ilimde gaflete düşse de dönüp o gafleti temizle-

diğinde yine ilimle yol alır.
Süt ise kesildiğinde artık yoğurt olmaz, kesik olur yine bes-

lenilir.
Sütün kesilmesi, hakikat yolunda talebenin mânâdan ke-

silmesidir.
Süt kesilse de asla o süt atılmaz.
Kesilen sütten peynir, kesik, çökelek olur.
Bu ne demektir, talebe mânâdan kesilse bile, onun bildiği 

ilmi bilgilerden nice irfaniyetlere erişir. 
Mânâ ilk defa gelen lütuftur.
Mânâdan kesilmek, lütuftan kesilmektir.
Talebe dünyalık sıkıntılara düştüğünde mânâdan kesilir, 

ama o daha önce lütuflandığı ilmi bilgiler sayesinde nice irfa-
niyetlere erişir.

İşte süt kesilse bile, ondan nice lütuflar elde edilir.
İnsan sütü mayalar ondan yoğurt elde edilir.
Yoğurt muhteşem bir besindir ve mutlaka her evde olmalıdır.
Yoğurttan ayran elde edilir ve ayranın faydası çoktur.
Sütten elde edilen ürünler şunlardır.
Yoğurt, Peynir, Tereyağ, Kaymak, Kefir, Ayran, Çökelek, Kesik. 
Bunların hepsinin insana ayrı ayrı faydaları vardır.
1-Kemik gelişimi ve sağlığı açısından faydalıdır. 
İçinde bulunan kalsiyum, vücûdun kemikleri için çok önemlidir. 
2-Dişlerimiz için çok faydalıdır. 



210

3-Hastalıklara karşı bağışıklığımızı güçlendirir. 
4- Yoğurt zeytinyağı ile karıştırılıp yenirse, çok iyi bir anti-

biyotik ve bağırsak temizleyicisidir.
4- Kas gelişimi ve kasların iyileşmesi için çok faydalıdır. 
5-Çocukların gelişimi ve güçlü olması için çok faydalıdır. 
6- Yoğurt, ya da süt bal ile karıştırılır yenirse, bağırsaklara 

fayda verir, gripten korur.
Süt ürünlerinin faydası saymakla bitmez.
Allah’ın bizlere sunduğu bu lütufların farkına varmalı ve 

her an şükür içinde olmalıyız.
Ağzımıza attığımız her besini hemen yutmamalıyız, onu 

iyice hissedip, içindeki lütufların farkına varmalıyız.
Her şeyden sunulan rızıklar insan için lütuftur.
İnsan asla asi olmamalı, bir hayvanın beslendiği gibi bes-

lenmemelidir.
Şuurlu olmalı ve şuurlu hareket etmelidir.



211

67-

وَمِن ثمََرَاتِ النَّخِيلِ وَالأعَْناَبِ تتََّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا 
وَرِزْقاً حَسَناً إنَِّ فيِ ذَلكَِ لآيةًَ لِّقوَْمٍ يعَْقلِوُنَ
Ve min semerâtin nahîli vel anâbi tettehîzûne  

minhu sekeren ve rızkan hasenâ inne fî zâlike le  
âyeten li kavmin yakılûn

Ve min semerâtin : Meyveler sebzeler, ürünler, 
El nahîli ve el anâbi : Hurmalar ve üzüm, bağlar,
Tettehizûne min hu : Edinirsiniz, yaparsınız, ondan, 
Sekere : Şeker şerbet, şıra, 
Ve rızkan hasenen : Bir rızık, faydalanma, yarar elde etmek, 

güzelce,
İnne fi zâlike le âyeten : Muhakkak, bunların içinde, elbette, delil, 

işaret, âyet,
Li kavmin yakılûn : Bir kavim için, kimse, topluluk, insanlar, 

akıl edenler,

Meâli: “Meyvelerden ve hurmalardan ve üzümlerden, şeker, 
şerbet yaparsınız ve güzelce faydalanırsınız. Muhakkak işte bun-
ların içinde düşünen kimseler için âyetler vardır.” 

Meyveden, hurmadan, üzümden sunulan hikmetler nedir.
İnsan doğada her şeyi gözlemlemeli ve oradan sunulan hik-

metleri anlamalıdır.
Mesela üzüm salkımını düşünelim.
Üzüm salkımında üzüm tanelerinin hepsi, bir salkımda bir-

lik içinde durur.
Bu âlemde de her varlık, birlik içinde Allah’ın zâtında durur.



212

Âyette belirtildiği gibi, insan her türlü meyveden beden sağ-
lığı için yararlanır ve onların oluşumunu düşünerek nice hik-
metlere erişir.

İnsan her türlü meyveden beslenir ve meyvelerden şeker-
ler, şerbetler yapar.

İnsan her tadın farkına varmalı ve bunların sahibini asla 
unutmamalıdır.

İnsan çevresindeki her türlü bitkinin, dalını, gövdesini, yap-
rağını, çiçeğini, meyvesini dikkatlice gözlemlemeli ve nice hik-
metlere erişmelidir. 

Ve asla unutmamalıdır, insan yaratıcı olan değil yaratılan-
dır ve gün gelecek ölecektir.

“Fî zâlike le âyeten li kavmin yakılûn-düşünen kimseler için 
nice işaretler vardır” diye bildirilen âyette, insanın aklını kul-
lanması belirtilir.

İnsan kendine verilen aklın kıymetini bilmeli ve varlığı an-
lamak için, varlıktaki ilme dayalı düşünmelidir.

İnsan ağzına aldığı bir şerbetin muhteşem koku ve tadının 
nereden geldiğini unutmamalıdır. 

İnsan her zaman şükür içinde olmalıdır.
Ölürken bile şükür içinde olmalı, bu erdemli insanların dav-

ranışıdır.
Şükür; insanın ama kendinde ama tüm varlıkta olan nite-

liklerin, nimetlerin Allah’a ait olduğunu anlamak ve O’na tes-
lim etmenin teslimiyetidir. 

Mü’minun Sûresi 78: “Ve huvellezî enşee lekumus sema vel 
ebsâra vel efideh kalîlen mâ teşkurûn.”

Meâli: “Sizi vücûdlandıran, işitme ve görme ve idrak şuuru 
veren ki O’dur. Sizdeki sıfatların sahibini bilip teslim etmede 
ne kadar da zayıf davranıyorsunuz.”

Şükür; insanın kendinde olan tüm nimetlerin, kâlbin ça-
lışması, gözün görmesi, kulağın işitmesi, yediğimiz besinlerin 



213

sindirilmesi gibi sonsuz işlevin sahibinin Allah olduğunu iti-
raf edebilmektir. 

Şükür; kendine varlık nispet etmemektir. 
Şükür; cümle âlem sensin, var eden sensin, varlıktaki fiil, 

sıfat, zât sensin, senden gayrısı yok idrakidir. 
Her şükür, O’nu itiraf etmektir.
Her şükür, baktığımız varlığın Hakk ile bağlantısını göre-

bilmektir. 
Her şükür, her nefeste bizi terk etmeyen Hakk’ı hiç unut-

mamaktır
Şükür makamı da; kişinin son nefesine kadar bu şuurda 

yaşamasıdır. 
Aldığı her nefeste kendisinin ve kendindeki sonsuz nitelik-

lerin sahibini bilerek yaşamasıdır. 
Aklını işleten insanlar şükür makamına erecektir.
Çünkü aklını işleten insanlar Allah hakikatine erecektir.



214

68-

وَأوَْحَى رَبُّكَ إلِىَ النَّحْلِ أنَِ اتَّخِذِي مِنَ الْجِباَلِ 
ا يعَْرِشُونَ بيُوُتاً وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّ

Ve evhâ rabbuke ilen nahli enittehızî minel  
cibâli buyûten ve mineş şeceri ve mimmâ yarişûn

Ve evha rabbuke : Vahyetti, sistemini sundu, Rabbin, 
İla en nahl : Balarısı, bedelsiz verilen şey, salik, 

hurma ağacı, 
En ittehızî : Edinmek, yapmak, sarılma, kurmak, 
Min el cibâli buyûten : Dağlardan, evler, yuvalar, 
Ve min el şeceri : Ağaçlardan,
Ve mimmâ yarişûn : Şeyden, asma çardağı, sunmak, takdim 

ettirme, 

Meâli: “Rabbin bal arısına vahyetti: Dağlarda ve ağaçlarda 
ve asma çardağı gibi şeylerde yuvalar kurmasını.” 

Bal Arısı bal yapmayı nereden öğrendi?
Bal Arısı yuva yapmayı nasıl öğrendi?
Yuvasını altıgen yapmayı nasıl öğrendi.
Bal Arısının yaratılış fıtratı nasıl düzenlendi?
Bal Arısı çiçeklerden nektar toplamayı nasıl öğrendi?
Hangi çiçeğe nasıl ve ne zaman konacağı ona nasıl öğretildi?
Bu nasıl ilâhi bir tecelli?
Bal Arısından insanlara nasıl hikmetler sunulur?
Bal Arısının yaratılış fıtratında, Allah’ın vahyi tecelli eder.
Allah’ın vahyi, Bal Arısının nasıl yuva yapacağının, nasıl bal 

yapacağının akışını taşır. 



215

Bal Arısı kovanını yapar.
Tarım ve köy işleri bakanlığından alınan bir bilgi şöyledir:
Peteği işçi arılar yapar. 
“İşçi arıların kovan içi görevlerinin başında mum salgıla-

mak ve petek örmek gelir. 
Karınlarının alt tarafında dört çift bal mumu bezi bulunur. 
Bu bezlerden plakalar halinde salgılanan mum ile petek 

oluşturulur. 
Plakalar halinde salgılanan mumdan ağız (bal mumunu çe-

neleriyle yoğurarak) ve ayak yardımıyla olağan üstü bir usta-
lıkla birbirine bitişik, düzgün altıgen gözler inşa edilir. 

Bal Arılarının hazırladıkları petekler, sırt sırta vermiş çift 
yüzlü ve dikey peteklerdir. 

Peteğin bir yüzündeki gözlerin her birinin merkezi diğer 
yüzdeki üç gözün kesiştiği noktaya gelir. 

Ortaya çıkan yapı olağan üstü sağlamlık gösterir. 
Gözlerin duvarlarının kalınlığı bir milimetrenin onda birin-

den daha az olmasına rağmen, petek kendi ağırlığının yüzlerce 
katı kadar yük taşıyabilir. 

Petekler en az bal mumuyla, en çok balı depo edebilecek 
en ekonomik şekilde imal edilir. 

Petekler, kovanın ışıksız ortamında birbirine paralel olarak 
ve aralarında bir arının genişliğinin iki katı kadar boşluklar ka-
lacak mesafede yapılır. 

Arılar, mekânın en uygun şekilde değerlendirilmesinde bü-
yük önem arz eden bu paralel yapıyı inşa ederken manyetik 
alanı algılama yetilerinden yararlanırlar. 

Bal arıları peteklerin içini rasgele değil belli bir düzene 
göre doldururlar. 

Peteğin tepesinde bir yay oluşturarak iki kenarda yarıya ka-
dar inen gözler bal doldurmak için ayrılır. 



216

Bu bal gözlerinin altındaki birkaç sıra petek gözüne çiçek 
tozu topakları yerleştirilir.

Peteğin orta ve alt bölümde bulunan gözlerine ise ana arı 
tarafından yumurta bırakılır.” (Arıcılık Tarım ve Köy işleri ba-
kanlığı)

Bal Arısı yuvasını altıgen şeklinde yapar.
Altıgen geometri yuvalar, en az alan sarfiyatı yaparak en 

çok balı barındıracak şekilde olan yapılardır.
Arıdan gelen muhteşem bir yapı, mühendislik bir yapıdır.
İnsanoğluna bunu yap desen yapamaz.
Ama Arı bunu yapıyor.
İnsanoğlu gelişimini doğadaki canlılara borçludur.
Onları seyrederek kendi yaşamı için kolaylıklar oluşturmuştur.
Uçan kuşları görmüş, uçaklar oluşturmuştur.
Hayvanların nasıl yuva yaptığına bakmış, kendi evlerini 

oluşturmuştur.
Bazı kuşların yuvalarını yaparken çamuru, dalları nasıl kul-

landığını görmüş, kerpiçten evler yapmıştır.



217

69-

ثمَُّ كُليِ مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ فاَسْلكُِي سُبلَُ رَبِّكِ ذُللُاً 
خْتلَفٌِ ألَْوَانهُُ فيِهِ شِفاَء  يخَْرُجُ مِن بطُوُنهِاَ شَرَابٌ مُّ

للِنَّاسِ إنَِّ فيِ ذَلكَِ لآيةًَ لِّقوَْمٍ يتَفَكََّرُونَ
Summe kulî min kullis semerâti feslukî subule rabbiki 

zululâ yahrucu min butûnihâ şarâbun muhtelifun 
elvânuhu fîhi şifâun lin nâs inne fî zâlike le  

âyeten li kavmin yetefekkerûn 

Summe kullî : Sonra, yeyin, beslenin, faydalanın, 
Minkulli el semerat : Hepsinden, meyve, çiçek, ürün,
Fe usluki : Sonrada, yolculuk edin, uçun, 
Sebil rabbike : Yol, Rabbinin, 
Zulul : Kolayca, zelil, boyun eğmiş, 
Yahrucu min butûni hâ : Çıkar, karnından, onu, 
Şarab : İçecek, 
Muhtelifun elvanu hu : Muhtelif, çeşitli, renkler, o,
Fî hi şifaun li el nas : Onun içinde vardır, şifa, insanlar için,
İnne fî zâlike le âyetin : Muhakkak, işte bunların içinde, âyetler, 

delil, 
Li kavmin : Topluluklar için, kimseler için, 
Yetefekkerûne : Derin düşünen, bir bilgiye dayalı 

düşünmek,

Meâli: “Sonra çiçeklerden, meyvelerden hepsinden yemesini, 
sonra da Rabbinin yollarında kolayca yol almasını, o çeşit çe-
şit renklerdeki çiçeklerden içtiğini karnından çıkarmasını. Onun 
içinde insanlar için şifalar vardır. Muhakkak ki işte bunların 



218

içinde, hakikatlere ulaşacak şekilde derin düşünen kimseler için 
âyetler vardır.” 

Balı, dişi Arılar yaparlar.
Kovanda bulunan Kraliçe Arının yumurtalarından çıkan 

çoğu Arı dişi Arıdır ve balı onlar yaparlar.
Kraliçe Arıyı dölleyen erkek Arılar, çiftleşme sonrası ölürler.
Bu nasıl bir teslimiyettir ki neslin devamı ve muhteşem ba-

lın oluşması için erkek Arılar kendilerini feda ederler.
Kraliçe Arı, benzetme abes olmasın, adeta kovanın yâni yu-

vanın Tanrısıdır.
Kendini Tanrıya teslim eden erkek Arılar yâni Er arılar fenâ-

fillah makamına ererler.
Hakk yolunda yol alan sâlik Hakk’ta fâni olur, adeta kovan-

dan insanlığa bu mesaj gönderilir.
Dişi Arılar çiçekleri dolaşarak bal yaparlar. 
Bal Arısının fıtratında yazılı olan, balı nasıl yapacağı yazılıdır.
Bu yazılım Bal Arısının fıtratının Levh-i Mahfûzunda yazılıdır.
Bu yazılımı okuyan insan, Bal Arısının nasıl bal yaptığının 

sırrına erecektir.
Bal Arısının beyni, susam tohumu büyüklüğündedir.
Ne kadar muhteşem bir organ ki Bal Arısının bal yapma-

sını sağlar.
Bal Arısı, çiçeklerdeki polenin kokusunu iki, üç kilometre 

uzaklıktan hissedebilir ve hızla çiçeğe giderek, en olgun nek-
tarı alır. 

Bal Arısı çiçek çiçek dolaşarak, nektar ve polen toplar
Bal Arısı saatte 24 kilometre hız yapabilir.
10 km uzaklıktaki çiçeklere kadar uçabilir.
Böylece birçok bitkinin tozlaşmasına yardımcı olur.
İşçi arıda 2 çift kanat, 3 çift bacak bulunur.
Gözlerinde binlerce gözcük bulunur.



219

Toplam 5 adet gözü bulunur.
Bunlar 2 adet birleşik ve 3 adet de nokta gözden oluşur.
Bal Arısının, kovana nektar ve su taşımak için 1 adet önde, 1 

adet de sindirim için olmak üzere toplam 2 adet midesi vardır.
Bir işçi Arı yaklaşık 12 saat çiçekleri dolaşarak nektar toplar. 
Bir kovandaki tüm dişi Arılar, bir kilo bal için toplam 5 ila 

6 milyon arası çiçeğe konarlar.
Dişi Arılar, çiçeklerden olgun nektarı toplar ve bal bundan olur.
Dişi Arının midesinde olan enzimle nektarı karışır ve bal 

bu sıvıdan olur.
Dişi Arılar, midesinde oluşan bal özütünü kovana giderek, 

kovanın içinde çalışan arılara verir. 
Kovanın içinde görevli olan Arı, aldığı özütü peteğe aktarır. 
Petek dolana kadar bu gayret devam eder. 
Balın içindeki su oranı çok düşüktür.
Kovandaki işçi arılar kanatlarını çırparak kovanı havalandırırlar.
Bu havalandırma sonucu, peteklerde bulunan nektardaki 

fazla suyun buharlaşması sağlanır.
Böylece nektardaki su oranı %80 düzeyindeyken, havalan-

dırma sonucu bu oran balda %20’nin altına düşer.
Nektarın bala dönüşümü 1-3 gün sürer.
Dişi Arının iki midesi vardır.
Birinden bal oluşur, diğeri ise kendi yaşamını sağlar.
İnsan buradan nasıl bir mesaj almalıdır.
Hakikat yolunda olan bir sâlik manevi alanı ve beşeri alanı 

birbirinden ayırmadan hakikate erişmelidir.
Arının iki midesi, sâlikin gönlü ve hayatının devam ettire-

cek beşeri midesi olarak düşünülebilir.
Beşeri mideye, emeğinin hakkıyla helal gıda girmelidir.
İnsan alnının teriyle kazanmalı ve bunu şükür içinde kul-

lanmalıdır.



220

Beden midemiz, helal kazançla beslenirse, gönül midemiz 
de oluşur.

Beşeri mideye haram girerse, gönül boyutu oluşmaz.
İşte Arının beşeri midesine aldığı su ve gıdalar, ikinci mide 

olan bal midesinin enzimlerinin oluşmasını sağlar.
Beşeri mide, bedenin yaşaması içindir.
Gönül midesi ise, manevi alanın yeridir.
Beşeri mideye giren her gıdanın, Allah’ın rızıkları olduğunu 

bilmeliyiz ve şükrü asla unutmamalıyız.
Gönül midemiz ancak ve ancak, mânâ ilmiyle açılır.
Gönül, Allah’a tam teslimiyetle, ilme dayalı tefekkürle nice 

mânâya erişir. 
Sâlik Arı gibi her varlığın özüne bakmalı ve Allah hakika-

tine erişmeye çalışmalıdır.
Baldan maksat, zevki ilâhidir.
Her varlığın özünü gören, kendinden geçer, fenâfillah ma-

kamına erer ve cemâlullahın zevkine teslim olur.
Arıdan maksat, Hakk yolunda yol alan sâliktir.
Nasıl ki âyetten “sonra çiçeklerden, meyvelerden hepsin-

den yemesini, sonra da Rabbinin yollarında kolayca yol alma-
sını, o çeşit çeşit renklerdeki çiçeklerden içtiğini karnından çı-
karmasını” böyle bir mesaj sunulur.

İşte bu mesaj Hakk yolunda yol alan sâlik’edir.
Sâlik, yâni Hakk yolunda yol alan kişi, her varlıktaki Hakk’a 

ait olan tecellileri görebilmeli ve Hakk yolunda yol almalıdır.
Her varlığın özünün kendi özü olduğunu anlayabilmeli ve 

kendine nispet ettiği bedenden geçebilmelidir.
Sâlik, Arı gibi çalışkan olmalı ve her an tefekkür içinde ol-

malıdır.
Arının yaptığı bal, sâlikin varlığın mânâsına erişip ilâhi zevki 

tatması olarak düşünülebilir. 



221

İlâhi zevk, gönül boyutundan tecelli eder.
Nasıl ki ağzımızda tat alma hücreleri vardır, gönlümüzde 

de mânâyı hissetme hücreleri, duyguları vardır.
Şöyle düşünelim acı biberi veya bir meyveyi elimize, yana-

ğımıza değdirsek, onlardaki tadı alamayız.
Ama dilimize, ağzımıza acı biberi veya bir meyveyi değdir-

sek, tadı yoğun bir şekilde hissederiz. 
İşte gönül, mânâyı hissetmek boyutudur.
Arının Balı tuttuğu midesi, sâlikin gönlüne işarettir.
Mümi’nin gönlü yerlere göklere sığmayan Allah’ın evi ola-

rak nitelenir.
Bal Arısı, bal yapar.
Gönül ehli de mânâya erişir, Tevhîd hakikatini anlar.
Allah ulvîyetini her varlıkta gösterir.
Allah tekdir, tekliğini her varlıkta tecellileri ile gösterir.
Bunu anlayan Tevhîd hakikatine erecektir.
Mânânın zevkini hissedecektir.
“Fîhi şifâun lin nâs-onun içinde insanlar için şifalar vardır.” 
Balın içinde insanlar için nice şifa vardır.
Bal Arısının gayretini, anlaya bilen, Hakk yolunda aynı gay-

reti gösteren, Allah’ın şefaatine mazhar olacaktır. 
Bal her yönüyle insana şifadır, yâni faydalıdır.
Balı suya, yoğurta, süte, bitki çaylarına karıştırıp, yediği-

mizde ya da içtiğimizde bedenimiz için nice şifalar vardır.
Bilimsel araştırmalarda balın faydaları şöyle açıklanmıştır.
Bal bağışıklık sisteminin güçlendirir. 
Bal bağırsaklara iyi gelir.
Probiyotik bir besindir.
Boğazı yumuşatır, öksürüğe iyi gelir, ses telciklerini korur.
Kâlbin çalışmasına iyi gelir.
Bedeni enfeksiyonlardan korur.



222

Nezle, grip, soğuk algınlığına iyi gelir. 
Midenin bazı rahatsızlıklarına iyi gelir. 
Hafızayı güçlendirir. 
Manevi alanın açılmasına faydalıdır.
Balın lezzetini tadan, mânâyı hissetmeye kapılar açar.
Gerginliklere, karamsarlıklara, kaygılara iyi gelir. 
Cildi güzelleştirir.
Yanık ve yaraları tedavi eder.
Bal şerbeti bedeni güçlendirir.
Ve bedene onlarca faydası vardır.
Bu bölümde geçen; “inne fî zâlike le âyeten li kavmin yete-

fekkerûn” âyetinden sunulan mesajı çok iyi anlamalıyız.
Tefekkür içinde olan kimseler, tüm varlıktan gelen işaret-

leri iyi anlamaya çalışırlar.
Varlığın şekli, yapısı, işlevselliği, nitelikleri her şeyiyle hik-

metler taşır.
Bal Arısından gelen mesajı iyi anlayan tefekkür ehli, mut-

laka nice sırlara erişecektir. 



223

70-

وَاللهُّ خَلقَكَُمْ ثمَُّ يتَوََفَّاكُمْ وَمِنكُم مَّن يرَُدُّ إلِىَ أرَْذَلِ 
الْعُمُرِ لكَِيْ لاَ يعَْلمََ بعَْدَ عِلْمٍ شَيْئاً إنَِّ اللهَّ عَليِمٌ قدَِيرٌ
Vallâhu halakakum summe yeteveffâkum ve minkum  
men yureddu ilâ erzelil umuri li keylâ yâleme bade  

ilmin şeya innallâhe alîmun kadîr 

Ve Allah halaka kum : Allah, var etti, halk etti, sizi,
Summe yeteveffâ kum : Sonra, vefat, ölme, teslim olmak, vefa, 

uygun, 
Ve minkum men yured : Sizden, kim, red, geri döner, kalır, 
İlâ erzeli el umur : Güçsüz, çelimsiz, zayıf, ömür, yaşlanır,
Li key lâ yâleme : İçin, bilmez hale gelmek, 
Bade ilmin şey : Sonra, ilim, bilir, bir şey, 
İnne Allah alîm : Muhakkak Allah, ilmiyle var eden, 
Kadîr : Kudret, güç, kuvvet, 

Meâli 1: “Allah sizi halk edendir, sonra size ölüme kadar bir 
süre verir ve sizler yaşlanır, bir güçsüzlük içine döner, sonra bir 
şey bilir iken bilmez hale gelirsiniz. Muhakkak ki Allah ilmin sa-
hibidir, kudrettir.” 

Meâli 2: “Sizi yaratan ilâhi bir kudrettir, size ölüme kadar za-
man çizen O’dur, sizler ömrünüzün içinde gitgide yaşlanır, güç-
süzleşirsiniz, bilir iken bilmez olursunuz. Muhakkak ki ilâhi kud-
ret ilmin sahibidir, her şeydeki gücün sahibidir.”

Bizi ve tüm varlığı halk eden kimdir?
İnsan nasıl yaratıldığını düşünmelidir.
Aslının ne olduğunu düşünmelidir. 



224

Nasıl şekillendiğini, nasıl bedenlendiğini düşünmelidir. 
İnsan nereden gelmekte ve nereye gitmektedir diye dü-

şünmelidir. 
“Halakal insâne min nutfe” Nahl Sûresi 4
“İnsan, bir nutfeden, bir özden, bir embriyodan yaratıldı.”
İnsan hücre hücre nasıl şekillendi düşünmelidir.
İnsan şunu asla unutmamalıdır.
İnsan kendini var etmedi.
İnsan kendini asla şekillendirmedi.
Gözlerini, kulaklarını, ellerini, ayaklarını, beynini ve cümle 

organını asla yaratmadı.
Doğumu, ölümü insan tasarlamadı.
Eğer insan kendini var edeni anlayamazsa, benliğe düşecektir. 
Ben benim deyip, kibre düşecektir.
Ve yaratıcısına karşı hasım içinde olacaktır.
İnsan ölümlüdür, gün gelir son nefesini verir.
İnsan yaşamı boyunca, güçlü iken güçsüzleşir, bilir iken bil-

mez olur.
İnsan kendi bedenini yaratan ve her an bedeninde tecelli 

eden Allah’ı iyi anlamalıdır.
İnsan ölümlü olduğunu hiç unutmadan yaşamalıdır.
Ölüm, her bedende yazılı olan takdir-i ilâhîdir.
Her insanın başına gelecektir.
Bedene yazılmış olan “Sen ölümlüsün” kaderi gerçektir.
Başa gelecek olan eninde sonunda tecelli edecektir.
Ölüm kaçınılmaz gerçektir.
Ölüm asla unutulmaması gereken bir sondur.
Eninde sonunda başa gelecek olan yaşamın gerçeğidir.
Ölüm herkesin hissedeceği kaçınılmaz gerçektir.
Hepimizin er ya da geç hissedeceği bir duygudur.



225

Ecel-i müsemma; sessizliğe geçiş, işitmez olmak, semâya 
geçiş, ulvî âleme dönüş, sessizliğin sesi, katılaşmak, beden za-
manının sonu, belirlenmiş vakit, zamanın sonu, ölüm gerçeği, 

Neden insan ölümü unutur?
Hiç ölmeyecekmiş gibi dünyanın hırsına kapılır.
Neden kâlbler kırar, zalimlik eder?
Neden birilerini hor görür, kendini yüce sanır?
Neden alay eder, dedikodu eder, eksik gedik arar?
Neden ölmeyecekmiş gibi yaşar?
Neden ölümlerden ders almaz ve neden kendine “sen de 

bir gün öleceksin” demez?
İnsan Bal Arısının yaşamını anlasa, hiç zalim olabilir mi?
İnsan Hakk yolunda yol alsa, hiç kâlb kırabilir mi?
İnsan Bal Arısından gerekli dersi çıkarsa, hiç kibre düşe-

bilir mi? 
“Ve li teblugû ecelen musemmen ve leallekum takılûn-ölüm 

gerçeğine eninde sonunda erişeceksiniz ve umulur ki bu ger-
çeği düşünürsünüz.” Mü’min Sûresi 67

“İnnâ lillâhi ve innâ ileyhi râciûn-muhakkak ki Allah’tan 
geldiniz ve muhakkak ki aslınız olan Allah’a döneceksiniz.” Ba-
kara Sûresi 156

“Kullu nefsin zâikatul mevti summe ileynâ turceûn-bütün 
herkes ölümü hissedecektir. Sonra aslınız olan Bize döndürü-
leceksiniz.” Ankebût Sûresi 57

İnsan ölüm hakikatini anlayabilseydi, gece gündüz hakikati 
anlamak için gayret içinde olurdu.

“İnnallâhe alîmun kadîr” âyetinde belirtildiği gibi, muhak-
kak ki Allah tüm varlıktaki ilmin sahibidir, kudretin sahibidir.

İnsan ilme yapışmalı ve aklını hep ilimle meşgul etmelidir.
İnsan kendi bedenindeki ve tüm varlıktaki kudretin sahibinin 

Allah olduğunu bilmeli ve kendine güç kuvvet isnat etmemelidir.



226

Hepimizin bedenindeki kudret Allah’a aittir.
Kudret, Allah’a ait sıfatlardan biridir ve asla Allah’tan ayrı 

değildir.
Hûd Sûresi 4: “İlâllâhi merciukum ve huve alâ kulli şeyin 

kadîr.”
Meâli: “Sizin aslınız, kaynağınız, özünüz Allah’tır ve O bü-

tün her şeydeki kudrettir.” 
İnsan, Allah hakikatini anlayabilmek için, varlığın hareket-

liliğini incelemelidir.
Varlığın kendinde olan işlevselliği, hareketliliği, kudreti an-

lamak için tefekkür içinde olmalıdır. 
İnsan, tenden câna olan ilm-i irfâni bir yolculuk içinde ol-

malıdır.
Bal Arısı gibi varlığın özüyle buluşmalıdır.
Tenden câna olan yolculukta nice hikmetlere erişmelidir.
Vücûd boyutumuzda olan, Âdem boyutundan Muhammed 

boyutuna akıp gelen boyutları anlayabilmelidir.
Vücûdun Zâtını idrak etmeli, o Zâta teslimiyet içinde olmalıdır. 
Bal Arısının çiçek çiçek yolculuğu, Hakk yolunda varoluşu 

ve var edeni idrak etme yolculuğu ile eş tutulmuştur.
Tevhîd’e ulaşma yolculuğu budur.



227

71-

زْقِ فمََا الَّذِينَ  لَ بعَْضَكُمْ عَلىَ بعَْضٍ فيِ الْرِّ وَاللهُّ فضََّ
لوُاْ برَِآدِّي رِزْقهِِمْ عَلىَ مَا مَلكََتْ أيَْمَانهُمُْ فهَمُْ فيِهِ  فضُِّ

سَوَاء أفَبَنِعِْمَةِ اللهِّ يجَْحَدُونَ
Vallâhu faddale badakum alâ badın fîr rızk femellezîne 
fuddılû bi râddî rızkıhim alâ mâ meleket eymânehum fe 

hum fîhi sevâ e fe bi ni’metillâhi yechadûn

Ve Allah fadal : Allah, fazilet, erdem, meziyet, 
değerler,

Badakum alâ badın : Bazılarınız, bazılarınıza, 
birbirinize, 

Fi el rızk : Rızık, yararlanma, faydalanma, 
yardım, 

Fe ma ellezin fuddılû : Değil, olmaz, kimseler, erdem, 
fazilet, değer, meziyet,

Bi râddî : İade, geri döndüren, karşılığını 
vermek, razı, eli açık, 

Rızkı him : Rızık, yararlanma, faydalanma, 
onlar,

Alâ ma meleket eymânehum : Onlar güçlerinin sahibi değildirler, 
sahip oldukları şeyler, 

Fe hum fihi sevaun : Oysa, onlar, onda, o konuda, 
yaratılış, birdir, eşit,

Efe bi nimet Allah : Artık, Allah’ın nimetlerini, 
Yechadûn : İnkâr, ret, kabul etmeme, 

Meâli: “Allah, birbirinizden fayda bulmanız için sizlere değer-
ler verdi. Fakat bazı kimseler onlara verilen değerlerin karşılığını 



228

vermezler, faydalı olmazlar. Onlar kendilerindeki gücün sahibi 
değildirler. Oysa onlar yaratılışta birdirler. Öyleyse Allah’ın ni-
metlerini inkâr mı ediyorlar?”

Allah her varlıktan değerlerini sunmuştur. 
Kimi insan, kendindeki ve varlıktaki değerlerin farkına var-

madan yaşar gider.
Kimi insan ise, gece gündüz varlıktaki değerleri, hikmet-

leri anlamaya çalışır.
İnsan kendi bedenindeki değerlerin sahibinin Allah oldu-

ğunu bilmelidir.
Her varlık yaratılışta birdir.
Her varlık Allah’a ait olan değerleri taşır.
İnsan çevresinden fayda bulduğu gibi, çevresine yardım 

içinde, fayda içinde olmalıdır.
İnsanın yaşaması için, her varlık bir şekilde insana yar-

dım eder. 
Her varlıktan insana rızıklar gelir. 
Aldığın nefesi düşünelim.
Atmosferde bulunan hava, nefes almamız için gereklidir. 
Ağaçlar bize oksijen sunar.
Ağaçlar bize meyve sunar, bitkiler bize faydalar sunar.
Su, bedenimiz için gereklidir. 
Gökten yağan yağmur, toprak için rahmet oluyor, toprak 

bize çeşit çeşit gıda sunuyor.
Güneş ışığıyla bize yaşam sunuyor.
Ayın, yıldızların üzerimizde etkisi vardır.
Yeryüzü bizi besliyor, büyütüyor, analık yapıyor, babalık ya-

pıyor.
Hayvanların bize nice hizmeti vardır.
Çiçekler nice güzellikler, şifalar sunuyor.



229

Bal Arısı çiçek çiçek dolaşarak meyvenin oluşumunda, bal 
yapmasında bize nice güzellikler sunuyor. 

Doğa, doğada olan hava, toprak, su, ateş bize yardım edi-
yorken…

Bitkiler, hayvanlar bize nice yardım sunuyorken…
Güneş, Ay, yıldızlar bize yardım ediyorken…
Biz çevremiz için ne yapıyoruz?
Peki ya insanlar, birbirlerine ne kadar samimi, içten yar-

dım ediyor. 
Yardımlar iyilikler için mi yoksa kötülükler için mi?
Allah bizleri, birbirimize yardım edelim diye halk etti.
“Asla kötülükler için yardımlaşmayın” diye bildirdi.
“Yardımınız iyilikler için olmalı” diye bildirdi.
Mâide Sûresi 2: “İyilikler üzere yardımlaşın, asla kötülük-

ler üzere yardımlaşmayın”
Şimdi düşünelim!
Birbirimize yardım ediyor muyuz?
Ediyorsak, iyilik için mi, kötülük için mi?
Bir dedikoduya ortak olmak, nasıl bir yardımdır?
Biri hakkında gıybet etmek, çevremizde olan insanlara na-

sıl bir yardımdır?
Gıybet, dedikodu, kötülüğün yayılmasına yardımcı olmaktır.
Bir kimsenin inancını aşağılamak, onu hor görmek, onu kâ-

fir ilan etmek, fitneliğin yayılmasına yardımcı olmaktır.
Kur’ân; “fitnelik öldürmekten daha tehlikelidir” diye bildi-

riyor. Bakara Sûresi 191
Toplumda kargaşalık, kaos çıkarmak fitnelik değil midir?
Dedikodu, gıybet, hasetlik, fesatlık, fitnelik değil midir?
Birinin, birine kötülük yapması için yardım etmek zalim-

lik değil midir?
Yardım, iyiliklere kapı açmalıdır.



230

Gönlü temiz olanlar, iman sahibi olanlar, iyilikler üzere yar-
dımlaşırlar.

Kötülükler üzere yardımlaşanlar, iman sahibi değildirler, 
onlar sadece kendi çıkarları için yaşarlar.

Hazreti Muhammed; “komşun aç iken tok yatma, birbirinize 
yardım edin” diyerek, yardımın önemini bildirmiştir.

İhtiyacı, sıkıntısı, karamsarlığı, umutsuzluğu olan bir insana, 
hiçbir şey beklemeden yardım etmek, Allah’ın rızasına uymaktır.

Bir kimseye yardım edene, elbette Allah’ta ona yardım eder.
Hacc Sûresi 40: “Elbette Allah, bir kimseye yardım edene 

yardım eder.” 
Yardım etmek, insan olmanın davranışıdır.
“Nas” makamına erenler, insan olurlar.
İnsan olanlar, “Nasr” makamına ererler.
Nasr makamına erenler, yardım etmenin ulvîyetine ererler.
İnsan niçin yaratıldığını bilmelidir.
İnsanlar birbirine yardım etmeli, birbirlerinin sıkıntılarını 

çözmelidir.
İnsan olarak yaratılmanın hikmeti budur.
Hucurât Sûresi 12: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir 

kadından yarattık ve halklar halinde, kabileler halinde çoğalt-
tık, birbirinizi tanımanız ve yardım etmeniz için.”

Hepimizin farklı farklı yetenekleri vardır.
Tüm bu yetenekler birbirimize yardımcı olmak için bize 

bahşedilmiştir.
Allah’ın bize bahşettiği yetenekleri, kendi egomuz için mi 

yoksa birbirimize yardım için mi kullanıyoruz?



231

72-

نْ  نْ أنَفسُِكُمْ أزَْوَاجًا وَجَعَلَ لكَُم مِّ وَاللهُّ جَعَلَ لكَُم مِّ
نَ الطَّيِّباَتِ أفَبَاِلْباَطِلِ  أزَْوَاجِكُم بنَيِنَ وَحَفدََةً وَرَزَقكَُم مِّ

يؤُْمِنوُنَ وَبنِعِْمَتِ اللهِّ همُْ يكَْفرُُونَ
Vallâhu ceale lekum min enfusikum ezvâcen ve  

ceale lekum min ezvâcikum benîne ve hafedeten  
ve rezakakum minet tayyibât e fe bil bâtıli yu’minûne ve  

bi ni’metillâhi hum yekfurûn 

Ve Allah ceale lekum : Allah, kıldı, yaptı, sundu, size,
Min enfusi kum : Kendiniz, nefs, siz, 
Ezvâcen : Aynı yolda olan, eş, tür, cins,
Ve ceale lekum : Kıldı, yaptı, sundu, kıldı, size, 
Min ezvac kum : Eş, tür, cins, aynı yolda olan, siz,
Benine ve hafedeten : Evlatlar ve torunlar,
Ve rezak kum : Rızık, faydalanma, 
Min el tayyibât : Siz, temiz olan, iyi olan, 
E fe bi el batıli : Hâlâ batıla mı, boş şeylere, ilimsiz, 

asılsız, 
Yuminûn : İnanıyorlar,
Ve binimeti Allah hum : Nimetlerini, lütuf, ihsan, Allah, onlar, 
Yekferûn : Örtüyorlar, görmemezlikten geliyorlar, 

Meâli: “Allah, kendi cinsinizden sizler için eşler sundu ve bir-
birinize eş olmanızdan sizlere evlatlar ve torunlar sundu ve siz-
lere tertemiz rızıklar sundu. Hâlâ boş şeylere inanıyor ve Allah’ın 
nimetlerini görmemezlikten mi geliyorsunuz?” 

Allah bizleri, erkek ve kadın olarak yarattı.



232

Birbirimize eş olalım, birbirimizde huzur bulalım diye yarattı.
İnsan kendine eş olacak olanı bulmalıdır. 
Duygularına, düşüncelerine eşit olanı bulmalıdır.
İlgi alanına, heyecanlarına eş olanı bulmalıdır.
Aşkını bulmalıdır.
Bilmelidir ki aşk ve eş birdir.
Aşkını, sevdiğini bulan huzur bulacaktır.
Huzur ve mutluluk eşini bulmakta gizlidir.
İnsan, merhametli, şefkatli, sevgi dolu kendine eş olacak 

olan bir gönülü aramalıdır. 
Eş olabilmek, merhameti, şefkati, sevgiyi arttırır.
Eş, eş olandır, duyguları ve düşünceleriyle birbirine ben-

zer olandır. 
Rum Sûresi 21: “Huzur bulmanız ve sevgili olmanız ve mer-

hametli olmanız için size eşler verildi.”
Eş bize eş olandır, aynı duyguda buluşandır.
Eşini bulan, ortak duygularda buluşandır, aşka erişendir, 

sevgi içinde olandır.
Eşini bulan, mutlu olacaktır, huzur bulacaktır.
A’râf Sûresi 189: “Ceale minhâ zevcehâ li yeskune ileyhâ.”
Meâli: “Allah size eşler verdi, onunla mutlu ve huzurlu ol-

manız için.”
Kur’ân’da ne güzel belirtilmiş.
Eşini bulursan, mutlu huzurlu olursun.
Onunla heyecan bulursun, onunla eş olursun.
Âyette ne güzel belirtilmiş.
Eğer eşini bulursan, ondan olacak evlatlar ve torunlar, en 

güzel bir şekilde büyürler.
Onlar ilim dolu, irfan dolu, edep dolu büyürler.
Onlar da gün gelir eşlerini bulma gayretine düşerler.
Çünkü anne baba onlara en güzel örnek olmuştur.



233

Onun için eşini bul.
Eşini ara ve ona sarıl.
Seninle eş olanlar senin eşin olurlar.
Eşini bul ve ona sarıl.
Duygularına eş olan birini bul.
Aynı duygularda, aynı düşüncelerde olan birini bul.
İlgin, alakan aynı şeylere olsun.
Aşka bağlı olarak eşini bul.
Eşini bul, aşkla bak ve aşkla sarıl, aşkla davran.
Bil ki güzellik gönülde olan duygudur.
Şefkatli, merhametli, paylaşmayı seven, yardım etmeyi se-

ven biri ol.
Eşini bul ve ona sarıl ve ona vefâlı ol.
Eş olanlar birbirini tamamlar.
Eş olanlar aşkta bir olanlardır.
Eş olanlar birbirlerine aşkla, sadâkatla bağlıdırlar.
Eş olanlar huzurludurlar, sevgi doludurlar.
Eş kelimesi eşit kelimesi birbirine bağlıdır.
Her varlığın Allah’ın indinde eşit olduğunu unutmamak ge-

rekir.
Su damlaları gibi her varlık Allah’ın deryasında eşittir.
İşte eş olma duygusu da bu eşitliğin yansımasıdır.
Allah insanlara evlatlar ve torunlar sundu.
İnsan kendine sunulan lütufların farkına varmalıdır.
Evlatlarını ve torunlarını iyi yetiştirmelidir. 
Onlara ilim ve edep yolunu öğretmelidir. 



234

73-

نَ  وَيعَْبدُُونَ مِن دُونِ اللهِّ مَا لاَ يمَْلكُِ لهَمُْ رِزْقاً مِّ
مَاوَاتِ وَالأرَْضِ شَيْئاً وَلاَ يسَْتطَِيعُونَ السَّ

Ve yabudûne min dûnillâhi mâ lâ yemliku lehum rızkan 
mines semâvâti vel ardı şeyen ve lâ yestetîûn 

Ve yabudûne : Kulluk ediyorlar, tapıyorlar, 
Min dûni Allah : Başka, zanni şeylere, Allah 
Mâ lâ yemliku lehum : Malik değil, gücü yetmez, onlar, 
Rızkan : Rızk, nimet, 
Min el semâvât ve el ard şey : Gökler ve yeryüzü, bir şey, 
Ve lâ yestetîûne : Güçleri yetmez, yapamazlar, 

Meâli: “Allah’ı bırakıp da, göklerde ve yerde hiçbir rızkı mey-
dana getirmeye güçleri olmayan ve hiçbir şey yapamayan şey-
lere mi kulluk ediyorlar?” 

İnsan Allah’ı iyi anlamalı ve O’na her şeyiyle teslimiyet 
içinde olmalıdır.

Allah’ı anlayamayan kimse, ilahlar edinir, onlara sığınmaya 
başlar.

İnsan “ben neye sığınıyorum” diye düşünmelidir. 
“Ben neyi ilah edindim” diye düşünmelidir.
İnsan Allah’ı bırakıp neye sığınıyor?
Batıl olan şeylere mi sığınıyor? 
Zanlarını mı ilah ediniyor? 
Çıkarlarını mı ilah ediniyor? 
Kendini mi ilah ediniyor? 
Aslını bilmediği şeylere göre mi hareket ediyor?
Hevâsına göre hayal ettiği ilahlara mı inanıyor? 



235

Allah’ı bırakıp başkasına yücelik mi veriyor, ondan medet 
mi umuyor?

Allah hakikatini bilen, Allah’a sığınır ve O’na teslimiyet 
içinde yaşar. 

Kur’ân’ı iyice incelediğimizde, zanna dayalı ilahlar edinme-
miz, çıkarımıza göre Tanrı’ya inanmamız, batıl olan şeyleri ilah 
edinmemiz hep tâgût olarak adlandırılır.

Kur’ân’da “hevasını ilah edineni gördün mü?” diye bildirilir.
“Yâni kendi zannına göre kendi yarattığı Tanrı’ya inananı 

gördün mü?” diye bildirilir.
Şimdi sormak gerekir acaba bizler, kendi zanlarımıza göre 

hayal ettiğimiz Tanrı’lara mı inanıyoruz, yoksa kâinatı ve biz-
leri var edene mi inanıyoruz?

Acaba toplum olarak bizler hep “tâgût” inancında mıyız?
İşte eğer bizler; aslı olmayan, batıl olan, kendi zanlarımıza 

göre var ettiğimiz ilahlara inanıyorsak ve bunlara sığınıyorsak 
bu “tâgût” inancıdır.

İşte eğer bizler; ibadetlerimizi çıkara dayalı yapıyorsak, bu 
“tâgût” inancıdır.

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki tâgût inancı:
Allah’ı bırakıp zanna göre inanç içinde olmaktır.
Allah’ın hakikatlerini bırakıp ilmi delilleri olmayan batıl 

şeylere inanmaktır.
Allah’ı bırakıp birilerini yüce bilmek, onlardan medet um-

maktır.
Allah inancını alet edip hep çıkar üzere hareket etmektir.
Allah’a kul olmayıp, hep batıl şeylere kulluk yapmak, ma-

kam- mevki, şan-şöhrete kulluk yapmak, kulluğunu hep şahsi 
çıkarlara göre yapmaktır.

İnsan “Allah’ı bırakıp neyi önemsiyorum, neye sığınıyorum” 
diye çok iyi düşünmelidir.

Kadir-i mutlak olan Allah’tır.
Hiçbir varlığın kendine göre gücü, kudreti yoktur.
Birine kudretli demek bile gaflete düşmektir. 



236

74-

فلَاَ تضَْرِبوُاْ للِهِّ الأمَْثاَلَ إنَِّ اللهَّ يعَْلمَُ وَأنَتمُْ لاَ تعَْلمَُونَ
Fe lâ tadribû lillâhil emsâl innallâhe  

yâlemu ve entum lâ tâlemûn 

Fe lâ tadribû li Allah : Öyleyse, yok, vurgu, misal, yapmayın, 
Allah, 

El emsâl : Gibi, benzer, 
İnne Allah yâlemu : Muhakkak Allah, ilmiyle var edendir, 

ilmin sahibidir,
Ve entum la tâlemun : Siz, yok, bilme, ilmin sahibi değilsiniz, 

Meâli: “Artık Allah’ı zannınıza göre bir şeylere benzetmeyin. 
Muhakkak ki Allah ilmin sahibidir ve siz ilmin sahibi olamazsınız.” 

Allah’ı Allah ile anlayanlar, mü’min kimselerdir.
Zanlarına göre Allah’a inananlar, Allah’a şahit olmayanlardır.
Hangi Allah’a inanıyoruz?
Anne babamızdan miras olarak öğrendiğimiz, asla şahit ol-

madığımız bir Allah’a mı?
Yoksa kendimizde ve her varlıkta şahit olduğumuz sonsuz 

güç olan bir Allah’a mı? 
Kur’ân buna en güzel cevabı veriyor.
Zuhruf Sûresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarımızı bir inan-

cın yolu üzerine bulduk ve biz onların gösterdikleri yol üzere, 
onların adetleri üzere oluruz.”

Hepimiz ne yazık ki, atalarımızdan miras gelen bir inancın 
getirdiği bir tanrıya inanıyoruz. 

Her çocuk, hangi ailede doğmuşsa, inancı da o ailenin inan-
cına göre oluyor. 



237

Tanrı inancı, din inancı, ibadetleri, cennet cehennem yo-
rumları oraya kimin gireceği hep aileden gelen inanç mirasına 
göre oluyor. 

Tanrı adına, din adına yaptığı yorumlar hep aileden gelen 
inanca göre oluyor.

Ve tabii ki bu inanç, diğer farklı olan inançlara uymuyor, 
çünkü her çocuk hangi ailede doğmuşsa inancı da ona göre oluyor.

İşte kişi, kendi hayalinde kendi hevâsına göre inandığı tanrı 
inancını yok etmeden, kendine dönmeden, kendini ve varlığı 
okumadan Allah hakikatine ulaşamaz. 

Aileden gelen miras olarak öğrendiğimiz tanrı inancımızı, 
yâni kendi hevâmıza göre var olduğunu düşündüğümüz tanrı 
zannını yok etmeliyiz.

Yoksa Allah denilen ilâhî güçle hiç tanışamayız.

“Fe lâ tadribû lillâhil emsâl-Allah’ta olmayan şeyleri misal 
vermeyin.”

Allah’ı Allah’a ait olan emsallerle, sıfatlarla anlamalıyız, an-
latmalıyız.

Allah’a ait olmayan emsallerle Allah’ı anlatmaya kalkmak, 
büyük bir gafletin içinde olmaktır.

İnsanlar anne babasının anlattığı ve insan formuna indir-
genen bir Tanrıya inanır.

İnsan, öfkeliyse, hiddetliyse, kinci ise, inandığı tanrı da öyledir.

İnsan, merhametli, şefkatli ise, inandığı tanrı da öyledir. 

Her insan kendine sormalıdır.

Allah hakikatini anlayabildim mi?

Kendi vücûduma dönüp, vücûdum nasıl var oldu, vücû-
dumda ve diğer varlıkta her an olmakta olan bu işleyiş nedir 
ve bunu kim yapıyor, anlayabildim mi?



238

Varlığın varoluşunu düşünüp, varlıkta delillere bakıp, var-
lığı var edene şahit olabildim mi?

Bizzat varlıkta olan âyetleri görebildim mi?
Allah’a ait işaretleri okuyabildim mi? 
İlimle hareket edebildim mi?
Delillere, ispatlara dayalı hareket edebildim mi? 



239

75-

مْلوُكًا لاَّ يقَْدِرُ عَلىَ شَيْءٍ وَمَن  ضَرَبَ اللهُّ مَثلَاً عَبْدًا مَّ
ا وَجَهْرًا هلَْ  زَقْناَهُ مِنَّا رِزْقاً حَسَناً فهَوَُ ينُفقُِ مِنْهُ سِرًّ رَّ

يسَْتوَُونَ الْحَمْدُ للِهِّ بلَْ أكَْثرَُهمُْ لاَ يعَْلمَُونَ
Daraballâhu meselen abden memlûken lâ yakdiru  

alâ şeyin ve men razaknâhu minnâ rızkan hasenen fe  
huve yunfiku minhu sırren ve cehrâ hel yestevûn 

elhamdulillâh bel ekserûhum lâ yâlemûn

Darabe Allah : Misal, vurgulamak, algı, darbe, 
sarsmak, kendine getirmek, Allah, 

Mesel abd : Örnek, misal, kul, 
Memlûken : Sahip olunan, mülkiyet, 
La yekduru alâ şey : Yok, gücü, muktedir, bir şey,
Ve men razaknâ-hu : Kimse, rızıklandırdık, fayda, yarar, 

onu, 
Min nâ rızkan hasenen : Bizden, rızık, sıfat, fayda, güzel, 

temiz, 
Fe huve yunfiku minhu : Böylece o, infak eder, malı sahibine 

verme, ondan,
Sırren ve cehren : Gizli, sır ve sesli, açık olarak, 
Hel yestevûne : Aynı derecede, aynısını, eşit, bir 

midir? 
El hamdu li Allah : Hamd, niteliklerin tek sahibi, 

Allah’tır, 
Bel ekser hum la yâlemun : Hayır, bilakis, onların çoğu 

hakikatleri bilemiyorlar, 



240

Meâli: “Allah, sahip olduğu hiçbir şeye muktedir olamayan 
kul örneğini misal gösterir. O kimseyi rızıklarımızla güzelce rı-
zıklandırdık. Fakat o, ona verdiklerimizin sahibinin kim oldu-
ğunu bilip, gizli ve açık olarak aynı derecede teslim eder mi? Tüm 
varlıktaki niteliklerinin tek sahibi Allah’tır. Bilakis onların çoğu 
hakikatleri bilemiyorlar.”

Allah her şeye muktedir olandır.
İnsan ise, birçok şeyi kendine nispet edendir. 
İnsanın, bedeni vardır, malı vardır, mülkü vardır, makamı 

vardır.
Ama hiçbiri kendine ait değildir.
Bir gün gelir hepsini bırakır gider.
Her şeyin sahibi Allah’tır.
İnsan her şeyin sahibinin Allah olduğunu anlayabilmelidir.
Vücûdum dediği yapının sahibi olmadığını anlayabilmelidir.
Şöyle düşünmelidir.
Ben bu vücûdun neyini yaptım, hangi hücresini yaptım.
Hiçbirini insan yapmamıştır. 
Vücûdunda her an olan işleyişi yapan kendisi değildir.
Yâni hücrelerini çalıştıran, nefes alıp verdiren, kâlbini ça-

lıştıran, kanını dolaştıran kendisi değildir.
Kendi vücûdunu kendi yaratan değildir.
Kendi vücûdunu şekillendiren kendisi değildir, beden yapı-

sını oluşturan kendisi değildir.
Kendi vücûduna; işleyiş, nitelikler yönünden hâkim olan 

asla kendisi değildir.
Hiçbir insan kendi bedeninin işleyişinde hüküm sahibi de-

ğildir.
Hiçbir insan, bedeninin yaratılışında ve bedeninin işleyi-

şinde irade sahibi değildir.
Kendi vücûdunun gücü kudreti kendine ait değildir.



241

Vücûdunda, iktidar sahibi ve muktedir olan sadece Allah’tır.
İnsanın vücûdu Allah’ın kendine ait olan sıfatlarla donatılmıştır.
İnsan tüm bunları bilmeli ve Allah’a teslimiyet içinde olmalıdır.
“Bel ekserûhum lâ yâlemûn-bilakis insanların çoğu haki-

katleri bilemiyorlar.”
Bu bölümde geçen “Elhamdulillâh-hamd Allah’a mahsus-

tur” kelimesini inceleyelim.
Hamîd, hamd aynı kelime kökünden gelir.
Hamd, Allah mahsustur, yâni her varlıktaki sıfatların, her 

bir inceliğinin sahibi sadece Allah’tır.
Hamd kelimesi, genelde Allah’a övgü anlamında kullanılmıştır.
Şükür anlamında da kullanılmıştır.
Toplumda bir kimseye “nasılsın” denildiğinde, “çok şükür” 

ya da “hamdolsun” diye cevap alınır.
Şükür ile hamd arasında farklılık vardır.
Hamd kelimesi, Hazreti Muhammed’den önce de ve sonra 

da övmek ve yüceltmek anlamında kullanılmıştır.
Arapçada “övmek” manasında “medh ve sena” gibi kelime-

ler vardır.
Hamd sadece Allah mahsustur.
Övgü de sadece Allah’a yapılmalıdır, bir kula yücelik vere-

rek onu övmek doğru değildir.
Hamd varlıktaki tüm niteliklerin sahibinin Allah olduğu 

hakikatidir. 
Varlıkta ki ama fiziksel, ama kimyasal, ama biyolojik tüm 

sonsuz nitelikler Allah’ın zâtına mahsustur. 
İşte bu da “Hamd” boyutudur.
Allah hamd boyutuyla “El Hamîd” esmâsını tecelli ettirir.
Hamd; kâinattaki yaratılmış olan, yaratılmakta olan tüm 

varlıkların niteliklerinin Allah’ın tecellisi olduğu hakikatini an-
latan bir kelimedir.



242

Hamd, Allah’a mahsustur. Yâni bir varlığın yaratılışında o 
varlığı fiillendiren, sıfatlandıran, vücûdlandıran bizzât Allah’ın 
kendisidir. 

Varlığın geldiği âlem olan rûh boyutu, nûr boyutu bizzât Al-
lah’a ait olan bir boyuttur.

İşte, varoluştaki ama beşeri cihetiyle ama ûlvî cihetiyle tüm 
nitelikler “Hamd” kelimesiyle ifade edilmiş ve “hamd Allah’a 
mahsustur” denilmiştir. 

Bir kişi, Hamd olsun dediğinde; o kişi kâinattaki tüm var-
lıklarda tecelli eden tüm niteliklerin bizzât Allah’a ait olduğunu 
zevken ifade etmeye çalışır.

İşte, hamd Allah’a ait olan sıfatlar, nitelikler boyutudur.
Şükür ise niteliklerden gelen fayda sağlayan rızıklar boyutudur.
İnsan her an hamd şuuruyla yaşamalıdır.
Yâni her sıfatın Allah’a ait olduğunu bilerek yaşamalıdır.
İşleyişi, sıfatları ve vücûdu asla kendine nispet etmemelidir.
İnsan bir bardak su içerken bir şey yerken, hemen Allah’a 

şükür içinde olmalıdır.
Tüm rızıkların Allah’a ait olduğunu bilerek yaşamalıdır.
İnsan her nefeste şükür içinde olmalıdır. 
İşte şükür: İnsanın, ama kendinde ama tüm varlıkta olan 

niteliklerin, nimetlerin Allah’a ait olduğunu anlamak ve O’na 
teslim etmenin teslimiyetidir. 

Mü’minun Sûresi 78: “Ve huvellezî enşee lekumus sema vel 
ebsâra vel efideh kalîlen mâ teşkurûn.”

Meâli: “Sizi vücûdlandıran, işitme ve görme ve idrak şuuru 
veren ki O’dur. Sizdeki sıfatların sahibini bilip teslim etmede 
ne kadar da zayıf davranıyorsunuz.”

Zümer Sûresi 66: “Bel Allah fe abud ve kun min el şâkirîn.” 
Meâli: “Öyleyse yalnızca Allah’a kul ol ve varlığının sahibini 

bilip teslim edenlerden ol.” 



243

Şükür; insanın kendinde olan tüm nimetlerin, kâlbin ça-
lışması, gözün görmesi, kulağın işitmesi, yediğimiz besinlerin 
sindirilmesi gibi sonsuz işlevin sahibinin Allah olduğunu iti-
raf edebilmektir. 

Şükür; tüm rızıkların, tüm güzelliklerin Allah’a ait oldu-
ğunu hissetmektir. 

Şükür; cümle âlem sensin, var eden sensin, varlıktaki fiil, 
sıfat, zât sensin, senden gayrısı yok idrakidir. 

Her şükür, baktığımız varlığın Hakk ile bağlantısını göre-
bilmektir. 

Her şükür, her nefeste bizi terk etmeyen Hakk’ı hiç unut-
mamaktır

Şükür makamı da; kişinin son nefesine kadar bu şuurda 
yaşamasıdır. 

Aldığı her nefeste kendisinin ve kendindeki sonsuz nitelik-
lerin sahibini bilerek yaşamasıdır. 



244

76-

جُليَْنِ أحََدُهمَُا أبَْكَمُ لاَ يقَْدِرُ  وَضَرَبَ اللهُّ مَثلَاً رَّ
ههُّ  عَلىََ شَيْءٍ وَهوَُ كَلٌّ عَلىَ مَوْلاهُ أيَْنمََا يوَُجِّ

لاَ يأَتِْ بخَِيْرٍ هلَْ يسَْتوَِي هوَُ وَمَن يأَمُْرُ باِلْعَدْلِ 
سْتقَيِمٍ وَهوَُ عَلىَ صِرَاطٍ مُّ

Ve daraballâhu meselen raculeyni ehaduhumâ ebkemu 
lâ yakdiru alâ şeyin ve huve kellun alâ mevlâhu eynemâ 

yuveccihhu lâ yeti bi hayr hel yestevî huve ve men  
yemuru bil adli ve huve alâ sırâtın mustakîm 

Ve darabe Allah : Vurgu, misal, örnek göstermek, 
Allah, 

Mesel raculeyn : Misal, örnek, kişiler, iki kişi,
Ehadu-humâ : Onlardan biri, 
Ebkemu : Duran, bir şey yapmayan, sessiz, 

susan, dilsiz,
Lâ yakdiru alâ şeyin : Yapmaz, muktedir değil, bir şeye,
Ve huve kul ala Mevlâ hu : O, tüm, her şeyi, efendi, malik, sahip, 
Eynemâ yuveccih-hu : Her yöne, her yere, yönlenir, koşar, 

gönderir, o,
Lâ yeti bi hayr : Yok, gelmek, yapmak, getiremez, 

iyilik, 
Hel yestevi huve : Aynı mıdır, eşit midir, bir midir, o
Ve men yemuru : Kimse, işler, işleyiş, işleyen, hüküm, 

çalışmak, 
Bi el adli : Adalet ile, hakka uygun,



245

Ve huve alâ sırat mustakîm : O, hakikat yolu, dosdoğru bir yol 
üzerinde, 

Meâli: “Allah şu iki kişinin misalini örnek gösterir: Onlardan 
biri bir şey yapmaz, oturur. Diğeri ise sahip olduğu bütün her 
şeyi ile her yere koşar. Diğerinde bir iyilik yoktur. Diğer kimse ise 
adaletli bir şekilde çalışır ve o dosdoğru yol üzeredir. Hiç bun-
lar eşit olabilir mi?” 

Burada, kabiliyetini fark edip gece gündüz çalışan bir kimse 
ile boş boş vakit geçiren bir kimse misal gösterilir.

Ve bizlere vaktinizi boşa harcamayın uyarısı yapılır.
İnsan kendindeki kabiliyeti görebilmeli ve o kabiliyeti iyi-

lik yolunda adaletle kullanmalıdır.
Nasıl ki her varlık gece gündüz yaratılış kabiliyetine göre 

hareket ediyorsa, insan da kendine bahşedilen kabiliyeti göre-
bilmeli ve ona göre çalışmalıdır.

İnsan her anın kıymetini bilmelidir.
İnsan öncelikle nasıl yaratıldığını düşünmelidir.
Varlığın nasıl yaratıldığını düşünmelidir.
Zamanını hakikatleri anlama içinde geçirmelidir.
Varoluşu anlamaya gayret göstermelidir
Varlığı görmeli, incelemeli, varoluşu düşünmelidir.
Var edeni idrak etmelidir.
Kendi bedenine bakmalı, “ben nasıl var oldum” diye dü-

şünmelidir.
Bu kâinat nasıl var oldu, var eden kimdir diye düşünmelidir.
İman hakikatine ulaşmalı, mü’minlik makamına gelmelidir.
Her an dosdoğru Hakk yolunda olmalıdır.
Ulaştığı hakikatlerle hareket etmelidir.
Vaktini hiçbir zaman kayıp içinde geçirmemelidir.
Hakikatleri anlayamayan bir kimse vaktin kıymetini bilemez.



246

Hakikati anlayan kimse, kendi yaratılışında olan kabiliyeti 
de anlar ve ona göre üretken olur, çalışkan olur.

İnsan sorumluluk alanını bilmelidir. 
Niçin yaratıldım diye kendine sormalı ve insan olarak so-

rumluluğum nedir, diye düşünmelidir.
İnsanın yaratılış amacı; kendini ve varlığı tanımak, birbi-

rine yardımcı olmaktır.
Sonsuz kâinattaki Tek kudret olan yâni Allah hakikatini iyi 

bilmeliyiz ve asla bu şuurdan ayrılmamalıyız.
İnsan çevresine hep yardım içinde olmalıdır.
İnsan zamanını kayıp içinde geçirmemelidir.
Ve Asr Süresindeki muhteşem uyarıyı unutmamalıdır.
Asr Sûresi: “Ve el asrı, innel insâne le fî husr, illellezîne 

âmenû ve amilûs sâlihâti ve tevâsav bil hakkı ve tevâsav bis sabr.”
Meâli: Doğrusu insanlar; zamanlarını hakikatleri anlama-

dan bir kayıp içinde geçirip giderler. Ancak iman edenler, dos-
doğru Hakk yolunda çalışanlar, hakikatleri öğütleyenler ve sabrı 
öğütleyenler başka. 

Bu bölümde geçen “Adl” kelimesi adalet, doğruluk anla-
mındadır.

Allah’ın adil esmâsı, varlığın varoluşunda ve varlığın işleyi-
şinde kendini gösterir.

Varlığın açığa çıkışı, bir özden gelen akışla mümkündür. 
Bu akışta muhteşem bir adalet vardır.
Mesela, insanın hücreleri, dokuları, organları, Matematiksel, 

Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik, işleyişin düzenini gösterir.
Göz hücrelerinin sayısı bellidir, göz hücreleri ya da kulak 

hücreleri dokuları birbirine karışmaz.
Göz ya da kulak ya da diğer organlar oluşurken, kendile-

rine has hücrelerle şekillenirler ve sayıları bellidir, kimyasal 
salgıları da bellidir.



247

Anne karnında çocuk bedenlenirken, her hücre yerini bilir, 
her doku yerini bilir ve oluşum ona göre olur.

İşte bu Allah’ın adil esmâsının tecellisidir.
Bir tarlada, bir bitki şekillenirken ya da ağaç, tohumda ne 

varsa zaman dilimi içinde o açığa çıkacaktır.
Tohumun içsel yazılımı, tohumda olanın açığa çıkışı muh-

teşem bir adalet hakikatini ortaya koyar.
İncir tohumunda, incir ağacının yazılımı vardır, bu yazılım 

bir adaletin göstergesidir.
İncir ağacının yaprakları, dalları, çiçeği, meyvesi, bellidir, 

tohumda hepsi bir düzen içinde bulunur.
Zamanı gelince, bir bir açığa çıkmaya başlar, meyve en son 

açığa çıkar.
Bu işleyiş düzenini okumak, Allah’ın adil esmâsını göre-

bilmektir.
Varlıktaki bu işleyişi anlayan kimse, kendi yaşantısında da 

adalet üzere olur.
Yâni adalet, varlıktaki Hakk’sal düzeni anlayabilmekte gizlidir.
Hakk ve adalet birbirinden ayrılmaz kavramlardır.
Allah’ın her varlıkta Hakk esmâsı vardır, o Hakk esmâsının 

hukuksal işleyişi adalettir.
Güneşin, Dünyanın her gün bir ölçü içinde hareket edişinde 

“Adil” esmâsını görmek mümkündür.
Bir hücrenin oluşumu ve işleyişinde, adil esmâsını görmek 

mümkündür.
Adil esmâsı, öncelikle varlığın varoluşu ve işleyişinde okun-

malıdır.
Bir kişinin sosyal hayatta, dürüst olabilmesi, adaletli ola-

bilmesi, varlıkta Allah’ın adil esmâsını anlamakla mümkündür.
Evren’in; Matematiksel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik bir dü-

zeni vardır.
Bu düzenin akışı, bir adaleti gösterir.



248

Ateş, toprak, su, hava boyutlarının muhteşem oluşumu ve 
işleyişi vardır.

Bunların işleyişinde bir düzen vardır, işte bu düzen iyi oku-
nursa, oradaki oluşum ve akışta “Adil” esmâsı görülür.

İnsan bu adaleti anlamalı ve sosyal hayatta adaletli olmalıdır.
Nahl Sûresi 90. âyette bize muhteşem öğütler sunulur.
Nahl Sûresi 90: “Muhakkak ki Allah; adil olmayı ve iyilik-

lerde olmayı ve sahip olduklarınızı yakınlarınızla paylaşmayı 
emreder. Kendini üstün görmeyi ve fenalarda kalmayı, inkâr 
etmeyi ve hasetlik yapmayı, haksızlık yapmayı, zulümlerde ol-
mayı ise yasaklar. İşte size böylece öğüt verir. Umulur ki haki-
katlere ulaşır o hâl ile davranırsınız.” 

Allah’ın adaleti ama varlığın işleyişinde, ama sosyal hayatta 
asla şaşmaz.

Kim ne yaparsa, iyilikte olsa, kötülükte olsa, muhakkak ki 
karşılığını bulur.

Allah’ın “Adl” esmâsı ve “Hakk” esmâsı her an tecelli eder.
Adl ismi, adaletin karşılığıdır.
Hakk ismi, Hukuk’un karşılığıdır.
Hukuk, Hakk kelimesinin çoğuludur. 
Hukuk, adaletin korunmasıdır. 
Her varlığın: 
Yaşama hakkı,
Üreme hakkı,
Beslenme hakkı,
Korunma hakkı,
Barınma hakkı, gibi hakları vardır.
İşte hukuk, bu hakları korumak için tecelli etmiştir.
Hukuk’un temeli adalettir. 
Kim, adalet üzere davranmazsa, hukuk’a riâyet etmezse za-

lim olur.



249

Bu bölümde geçen “darebe” kelimesi; vurgulamak, anlat-
mak, sarsmak, kendine getirmek, misal göstermek, bir hakikati 
bir misalle ortaya koymak, anlatmak anlamlarına gelir.

Maalesef bu kelimeyi müellifler, Nisâ Sûresi 34. âyetde “vad-
rıbû hunne” kadınları dövün diye meâl etmişlerdir.

Şimdi bazı meâlleri inceleyelim.
Diyanet İşleri Meâli (Eski):
Allah’ın kimini kimine üstün kılmasından ötürü ve erkekle-

rin, mallarından sarfetmelerinden dolayı erkekler kadınlar üze-
rine hakimdirler. İyi kadınlar, gönülden boyun eğenler ve Al-
lah’ın korunmasını emrettiğini, kocasının bulunmadığı zaman 
da koruyanlardır. Serkeşlik etmelerinden endişelendiğiniz ka-
dınlara öğüt verin, yataklarında onları yalnız bırakın, nihâyet 
dövün. Size itaat ediyorlarsa aleyhlerine yol aramayın. Doğrusu 
Allah Yüce’dir, Büyük’tür.

Diyanet İşleri Meâli (Yeni): 
Erkekler, kadınların koruyup kollayıcılarıdırlar. Çünkü Al-

lah, insanların kimini kiminden üstün kılmıştır. Bir de erkekler 
kendi mallarından harcamakta (ve ailenin geçimini sağlamak-
tadırlar. İyi kadınlar, itaatkârdırlar. Allah’ın (kendilerini) koru-
ması sayesinde onlar da “gaybı korurlar. (Evlilik yükümlülükle-
rini reddederek) başkaldırdıklarını gördüğünüz kadınlara öğüt 
verin, onları yataklarında yalnız bırakın. (Bunlar fayda vermez 
de mecbur kalırsanız) onları (hafifçe) dövün. Eğer itaat eder-
lerse, artık onların aleyhine başka bir yol aramayın. Şüphesiz 
Allah, çok yücedir, çok büyüktür.

Diyanet Vakfı Meâli:
Allah’ın insanlardan bir kısmını diğerlerine üstün kılması se-

bebiyle ve mallarından harcama yaptıkları için erkekler kadın-
ların yöneticisi ve koruyucusudur. Onun için sâliha kadınlar ita-
atkârdır. Allah’ın kendilerini korumasına karşılık gizliyi (kimse 
görmese de namuslarını) koruyucudurlar. Baş kaldırmasından 



250

endişe ettiğiniz kadınlara öğüt verin, onları yataklarda yalnız 
bırakın ve (bunlarla yola gelmezlerse) dövün. Eğer size itaat 
ederlerse artık onların aleyhine başka bir yol aramayın; çünkü 
Allah yücedir, büyüktür.

Elmalılı Hamdi Yazır Meâli:
Erkekler, kadın üzerine idareci ve hakimdirler. Çünkü Al-

lah birini (cihad, imamet, miras gibi işlerde) diğerinden üstün 
yaratmıştır. Bir de erkekler mallarından (aile fertlerine) har-
camaktadırlar. İyi kadınlar, itaatkar olanlar ve Allah’ın korun-
masını emrettiği şeyleri kocalarının bulunmadığı zamanlarda 
da koruyanlardır. Fenalık ve geçimsizliklerinden korktuğunuz 
kadınlara gelince: Önce kendilerine öğüt verin, yataklarından 
ayrılın. Bunlar da fayda vermezse dövün. Eğer size itaat eder-
lerse kendilerini incitmeye başka bir bahane aramayın. Çünkü 
Allah çok yücedir, çok büyüktür.

Mehmet Okuyan Meâli:
Allah’ın onlardan (insanlardan) bir kısmını diğerlerine 

(farklı oldukları noktalarda) üstün kılması ve (bir de) malla-
rından harcama yapmaları sebebiyle erkekler, kadınların koru-
yucusudur. (Onun için) iyi kadınlar, (Allah’a) itaatkâr; Allah’ın 
(kendilerini) korumasına karşılık gizliyi (namuslarını) koru-
yanlardır. Geçimsizliğinden endişe ettiğiniz kadınlara gelince, 
onlara öğüt verin; onları yataklarda yalnız bırakın ve kendile-
rini (kısa süreli yanınızdan) uzaklaştırın! Size gönülden bağla-
nırlarsa artık onların aleyhine başka bir yol aramayın! Şüphe-
siz ki Allah yücedir, büyüktür.

Muhammed Esed Meâli:
ERKEKLER, kadınları, Allah’ın kendilerine onlardan daha 

fazla bağışladığı nimetler ve sahip oldukları servetten yapabi-
lecekleri harcamalarla koruyup gözetirler. Dürüst ve erdemli 
kadınlar, gerçekten Allah’ın korunmasını buyurduğu mahre-
miyeti koruyan sadık ve itaatkar kadınlardır. Kötü niyetlerin-
den korktuğunuz kadınlara gelince, onlara (önce) nasihat edin; 



251

sonra yatakta yalnız bırakın; sonra dövün; ve bundan sonra 
itaat ederlerse onları incitmekten kaçının. Allah gerçekten yü-
cedir, büyüktür.

Mustafa İslâmoğlu Meâli:
ERKEKLER kadınların koruyup gözeticisidirler; çünkü Al-

lah erkeklerle kadınları farklı alanlarda üstün yeteneklerle do-
natmıştır; bir de erkekler servetlerinden harcama yapmakta-
dırlar. Dürüst ve erdemli kadınlar hem (Allah’a) boyun eğen, 
hem de Allah’ın koruduğu (iffeti, eşlerinin) yokluğunda da ko-
ruyan kadınlardır. Sadâkatsizlik etmelerinden çekindiğiniz ka-
dınlara gelince: onlara önce öğüt verin, sonra yataklarında yal-
nız bırakın, nihâyet darp edin! Ardından size itaat ederlerse, 
aşırı giderek onlar aleyhine bir yol benimsemeyin! Allah, ger-
çekten yücedir, büyüktür.

Süleyman Ateş Meâli:
Allah, insanları birbirinden üstün kıldığı ve mallarından 

harcayıp kadınların geçimini sağladıkları için erkekler, kadın-
lar üzerinde yöneticidirler. Bundan dolayı iyi kadınlar ita’atkar 
olup, Allah’ın kendilerini korumasına karşılık (Allah’ın verdiği 
başarı ile) gizliyi korurlar (kocalarına asla ihanet etmezler). 
Hırçınlık, etmelerinden korktuğunuz kadınlara öğüt verin, ya-
taklarda onlara sokulmayın, onları dövün. Eğer size ita’at eder-
lerse artık onların aleyhine başka bir yol aramayın. Çünkü Al-
lah yücedir, büyüktür.

Yaşar Nuri Öztürk Meâli:
Erkekler; kadınları gözetip kollayıcıdırlar. Şundan ki, Allah, 

insanların bazılarını bazılarından üstün kılmıştır ve erkekler 
mallarından bol bol harcamışlardır. İyi ve temiz kadınlar say-
gılıdırlar; Allah’ın kendilerini koruduğu gibi, gizliliği gereken 
şeyi korurlar. Sadakatsizlik ve iffetsizliklerinden korktuğunuz 
kadınlara önce öğüt verin, sonra onları yataklarında yalnız bıra-
kın ve nihâyet onları evden çıkarın, bulundukları yerden başka 
yere gönderin! Bunun üzerine size saygılı davranırlarsa artık 



252

onlar aleyhine başka bir yol aramayın. Allah çok yücedir, sınır-
sızca büyüktür.

Görüldüğü gibi, genelde müellifler kadını dövülmeli diye 
çevirmişlerdir. 

Diyanet eski meâlinde dövün diye çevirmiş.
Yeni meâlin de ise parentez içine (hafifçe) ilave etmiş.
Ama yine de dövün anlamında çevirmiştir.
Diyanet Vakfı Meâli’inde de dövün diye çevrilmiş. 
Hemen hemen tüm müellifler yaptıkları meâllerde kadın-

ların; serkeşlik, başkaldırma, sadakatsizlik, iffetsizlik, hırçınlık, 
kötü niyetli, geçimsizlik durumlarında ya dövülmesi gerektiği, ya 
da evden uzaklaştırılması gerektiği şekilde tercüme etmişlerdir.

Bazıları ise “darp edilmeli” diye çevirmişlerdir.
Bazı müellifler “acıtmadan dövün” diye meâl etmişlerdir.
Oysa orada acıtmadan kelimesi yoktur.
Müellifler genelde ısrarla kadın dövülmeli diye meâl etmişler.
Diğer bir meâl ise şöyledir.
Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “Ehil kimseler; nefsini bilme yolunda 

olanları hakikatleri anlamaları için yetiştirirler. Onlar birbir-
lerine Allah’ın lütuflarını anlamak istediklerinden dolayı yar-
dımcı olurlar ve onlar kendi varlıklarının sahibini bilip infak 
ederler. Sonra da onlar salihlerden olma yolunda teslim olur-
lar. Allah’ın bilinmeyen görünmeyen âlemi muhafaza ettiği gibi, 
onlarda hakikatlerin bilgilerini muhafaza ederler. Ki onlar ita-
atsizlik etmekten çekinirler ve onlar öğütlere uyarlar. Artık bu-
lundukları makamlardan hakikatlerin dışına çıkanlar olursa, on-
lara bulundukları yerde hakikatleri vurgulayın. Bundan sonra 
onlar, sizin söylediğiniz şekilde hakikatlere uyarlarsa, artık on-
lara başka bir yol göstermeyin. Muhakkak ki Allah tüm varlıkta 
ilmiyle yüce olandır.” 

Kelimeleri incelersek:



253

Âyette geçen “rical” kelimesi erkek anlamında çevirmek 
doğru değildir.

Faddal-fadıl kelimesini de üstün olarak çevirmek doğru de-
ğildir.

Fadıl; fazilet, erdem, güvenilir, değerler taşıyan demektir.
Fadıl kelimesini, erkeği kadından üstün diye çevirmek de 

doğru değildir.
Kavvam kelimesi de, kâim, kıyam kelimesinden gelir. 
Nasıl her varlığı kayyum esması ile tutan, kontrol eden, 

idare eden Allah’tır.
Konusuna vâkıf olanlara da kavvam denir.
Kavvam; yetiştiren, yardımcı olan, yol gösteren, bâtıldan ko-

ruyan, Hakk’a yönelten demektir.
Kâmil kimseler, Kavvam’dır, Hakk yolunda olan talebeleri, 

bâtından korurlar, ilmi olarak yetiştirirler. 
Kelimeleri dikkatlice incelediğimizde, kadını dövün değil, 

Hakk yolunda yürüyen kimselerin yetişmesine vesile olun, on-
lara hakikatleri vurgulayın anlamına da erişiriz.

Yoksa kadını dövün der, onları incitirsek, onları dışlarsak, 
Hazreti Muhammed’in yaptığı mücadeleye de ihanet etmiş oluruz. 

Hazreti Muhammed’in “kadın erkek eşittir” sözü o zaman 
meâlle çelişir durumuna gelir.

Meâlleri incelediğimizde hemen hemen tüm meâllerde “ka-
dını dövün” diye meâl edilmiş.

Ve erkek kadından üstündür diye çevrilmiştir. 
Arapça kelime kelime incelediğimizde, aslında sunulan ha-

kikat bambaşkadır.
Vadrıbû, darabe kelimesinden gelir.
“Darabe” kelimesi dövmek diye çevrilemez.
Darabe; vurgulamak, uyarmak, isabet, darbe, sarsmak, vur-

mak, kendine getirmek, ortaya koymak, çıkarmak, hakikati göster-
mek, hakikati sarsıcı şekilde ortaya koymak, gibi anlamlara gelir. 



254

Kur’ân’dan bazı örnekler:
Hacc Sûresi 73: Darabe mesel; vurgulayıcı misal, vurgula-

yıcı örnek.
Zümer Sûresi 27: Darebna; ortaya koyduk, açıkladık, vur-

guladık.
Haşir Sûresi 21: Emsalu nadribu; misallerle hakikatleri vur-

guluyoruz.
Bakara Sûresi 26: Yadribe mesel; örneklerle hakikatler gös-

terilir.
İbrâhîm Sûresi 45: Ve darabnâ lekum; size hakikatleri vur-

guladık.
Tâ-Hâ Sûresi 77: Fe edrib lehu; onlara hakikatleri vurgula.
Tahrîm Sûresi 10: Darebe Allâh; Allah vurgular, uyarır.
60’a yakın yerde geçen “darabe” kelimeleri genel anlamda 

dövmek diye çevrilmemiştir. 
Fakat Nisâ Sûresi 34. âyette kadını dövün diye çevrilmiştir.
Nisâ Sûresi 34. âyette geçen “darabe” kelimesini kadını dö-

vün diye çevirmek, anlamına uygun düşmüyor.
Nahl Sûresi 66. âyette geçen “darabe Allah” kelimesi; Allah 

size vurgular, Allah size misal gösterir anlamındadır.



255

77-

مَاوَاتِ وَالأرَْضِ وَمَا أمَْرُ  وَللِهِّ غَيْبُ السَّ
اعَةِ إلِاَّ كَلمَْحِ الْبصََرِ أوَْ هوَُ أقَْرَبُ إنَِّ  السَّ

اللهَّ عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ
Ve lillâhi gaybus semâvâti vel ard ve mâ emrus  

sâati illâ kelemhıl basari ev huve akreb innallâhe  
alâ kulli şey’in kadîr 

Ve li Allah gayb : Allah’a aittir, görünmeyen, bilinmeyen,
El semâvât ve el ard : Göklerdeki ve yerdeki, 
Ve mâ emru : Ne, dır, değil, işleyiş, hüküm, 
El saati : Saat, vakit, zaman, gelip geçen zaman
İlla ke lemhi el basar : Ancak, gibi, bir an, göz açıp kapama, bir 

anlık bakış
Ev huve akrebu : Ya da, o, daha yakın, daha hızlı 
İnne Allah : Muhakkak Allah, 
Ala kulli şey kadîr : Bütün her şeydeki kudrettir, 

Meâli: “Göklerdeki ve yerdeki bilinmeyen görünmeyen âlem Al-
lah’a aittir. Zamanın işleyişi ancak bir göz açıp kapama gibi ya da 
ondanda hızlıdır. Muhakkak ki Allah bütün her şeydeki kudrettir.” 

Burada geçen gayb kelimesi, Allah’a ait olan ulvîyettir.
Allah, yerlerin göklerin gaybının sahibidir.
Allah, görünenin içinde görünmeyenin sahibidir.
Allah, rûhun derinliklerinin, nûrun sonsuzluğunun sahibidir. 
Gayba iman nedir?
Kur’ân’î ölçüde açıklaması nasıldır?



256

Gayba iman, görmediğimiz, bilmediğimiz bir şeye inan-
mak mıdır?

Gördüğümüz, bildiğimiz bir şeyin, görmediğimiz bir özden 
geldiğine inanmak mıdır?

Gayb, görünmeyen bilinmeyen boyut mu demektir?
Gelecek zaman da gayb boyutu mudur?
Allah’ı görmeden, ilmi olarak şahit olmadan inanmanın adı 

gayba iman mıdır?
Kesin bir bilgiye sahip olmadan, delillere dayalı şahit olma-

dan, ilmi olarak görmeden olan inanç doğru mudur?
Gayb kelimesi; Kur’ân’da yaklaşık 60 yerde geçer. 
Gayb “Gayb- ” “ġyb” kökünden gelir.
Arapçaya nereden geçtiği bilinmemektedir. 
Arapça ġāba  kelimesi; “kayboldu, görünmez oldu” an-

lamına gelir.
Öz Türkçe bir kelime olan “Gebe” kelimesi buradan mı ge-

liyor bilemiyoruz.
Gebe bir kadında da çocuk görünmez, ama orada çocuk ol-

duğuna inanılır. 
İşte gayb kelime olarak: Bilinmeyen görünmeyen âlem, gö-

rünmeyen, gizli olan, örtülü olan, özde olan, rûh boyutunda 
olan, açığa çıkanın geldiği yer, tohumun özü, râhim sırrı, sır 
boyutu, mânâ boyutu, evvel ve âhir boyutu, bâtın ve zâhir bo-
yutu, gibi anlamlara gelir.

Kayıp kelimesi de buradan gelir.
Yûnus Sûresi 20: “Kul innemel gaybu lillâhi fentezirû innî 

meakum minel muntazirîn.” 
Meâli: “Anlat: Bilinmeyen görünmeyen âlem ancak Allah’ın-

dır. Bundan sonra hakikatleri anlamak için bakıp gözlemleyin, 
ben de sizinle birlikte gözlemlemekteyim.” 

Gayb; göremediğimiz, bilemediğimiz boyuttur.
Bir tohumun içsel boyutu gibi.



257

Gaybın dışsal boyutu da vardır. 
İşte gayba iman da; bilinmeyen görünmeyen âlemde, gizli 

bir âlemin olduğuna inanmaktır.
Gayba iman boş bir inanç değildir.
Tam tersi, özde olan sisteme inanmaktır.
Bunu şöyle anlatabiliriz. 
Elimizde iki tohum olsa; biri incir tohumu, diğeri de hiç gör-

mediğimiz bir tohum olsa.
İncir tohumunda, bunda incir ağacı var diyebilir miyiz? 
Elbette diyebiliriz.
Çünkü o tohumdan açığa çıkan ağacı, daha önceden gör-

dük biliyoruz.
Dalını, gövdesini, yaprağını, meyvesini gördük, ağacına çıktık, 

ondan meyve topladık, o meyveyi yedik ve o meyvenin içinde 
incir tohumunu da gördük.

Yâni incir tohumundan gelen incir ağacına şahit olduk.
Onun için incir tohumuna baktığımızda, bu tohumun içinde 

incir ağacı var diyebiliriz.
Ama diğer tohumu hiç görmediğimizden dolayı, o tohumun 

içinde şu var diyemeyiz.
İşte gayba iman; incir tohumunun içinde incir ağacı var de-

menin eminliğidir. 
Zahire çıkmış olan ağacı, ilmi olarak tanımadan, yâni ona şa-

hitlik yapmadan, incir tohumun içinde incir ağacı var diyemeyiz.
Ama ilmi olarak tanıdığımızda, açığa çıkan o ağaca şahit ol-

duğumuzda, elinde incir tohumu olan bir kişi gelse, o kişi bu 
tohumu hiç görmemiş olsa biz ona “o incir tohumudur, o tohu-
mun içinde incir ağacı vardır” diyebiliriz ve o ağacı tarif edebi-
liriz, ona anlatabilir ve o ağacı ona çizebiliriz. 

İşte gayba iman; incir tohumunun içinde incir ağacı var-
dır diyebilmektir. 



258

İncir tohumunu bilen kişi “bu incir tohumudur, ondan in-
cir ağacı çıkar” diyebilir.

Ama incir tohumunu bilmeyen kişi, o tohumun içinde ne 
olduğunu bilmez ve onun gayba imanı olmaz. 

Çünkü o görmedi, o tohumdan açığa çıkana şahit olmadı.
Gayba iman eden kişiler bu kâinatın aslının nereden geldi-

ğini bilen kâmil kişilerdir.
Onlar her varlığın ardında olanı bilirler.
O varlığı tutanı ve o varlığa ait olanı bilirler.
O varlığın aktığı boyutu ve geleceğini bilirler.
İki kişi bir ormanda olsa; bir kuş ötse, birisi o kuşa; “bu kek-

lik sesi” dese, o kişi kekliği görmediği halde kekliği bilmesi, onu 
daha önceden tanıdığından dolayıdır.

İşte bu gayba imandır. 
Görmediği halde inanmak, gördüğünden dolayıdır.
İşte diğer kişiye görülmeyen, bilinmeyen o keklik gaybdır, 

o kişinin kekliğe iman etmesi olmaz. 
O kişi, arkadaşı keklik dediğinden dolayı” bu keklik’miş” 

diyebilir.
Bu da taklidi imandır, tahkiki değil.
Eğer keklik zooloğu orada olsaydı, o sesin daha da incelik-

lerini bilebilirdi
Kekliğin ses tonundan, kekliğin neden öttüğünü de bilebilirdi.
Gayba iman tahkik ehlinde olan imandır.
Gayba iman, kâmil kişilerin imanıdır.
Onlara göre gayb-kayıp olan yoktur.
Onlara göre bilinmesi, okunması gereken alan vardır.
İşte gayb: görünmeyen bilinmeyen âlemdir
Gayba imanda; görünmeyen bilinmeyen âlemin Allah’a ait 

olduğuna inanmaktır.
Mâide Sûresi 109: “Kâlû lâ ilme lenâ inneke ente allâmul gayb.”



259

Meâli: “Derler ki: Bizim ilmimiz yoktur, görünmeyen bilin-
meyen her şeydeki ilmin sahibi muhakkak ki sensin.”

Gayb; rûh boyutunun sırlarıdır.
Gelecek, rûh boyutundan açığa çıkan âlemdir.
Rûh boyutundan çıkan âlem de gayb boyutundadır. 
Görünüyor gibi görünen bu âlemin özü gayb âlemidir. 
Yarın da gayb boyutudur. 
Kişinin, ülkenin, dünyanın geleceği hep gayb boyutudur.
İşte, gayb vardır gaybdan içeri, gayb vardır gaybdan dışarı. 
Gaybı bilmek, içten dışa olan akışı okuyabilmektir.
Gayb âlemi; rûh boyutu, nûr boyutu, âmâ boyutu, gelecek, 

açığa çıkan varlığın görünmeyen yönü, hep gayb âlemidir. 
Bu âlemlerin hepsi insanın vücûdunda vardır.
Tüm gayb âlemi insan vücûduna gizlenmiştir.
Örtülü olup, görünmeyen bilinmeyen her şey gaybdır.
Gaybı ancak, gaybın sahibine teslim olanlar okuyabilir.
Gaybın sahibine teslim olan, ona ait olan sisteme teslim olur. 
O sistemi okumanın yolu, ilimdir, tevâzûdur, teslimiyettir. 
Allah hakikatine eremeyen kişinin, gaybı okuması, gayba 

imanı olamaz.
Yâni tohumu bilmeyenin, onda ne ağacı olduğunu bileme-

yeceği gibi. 
Gayb kelimesi, Hazreti Muhammed’den önce de kullanılan 

bir kelimedir.
Mekkeli müşriklerden, Antara bir şiirinde “Âlemü’l Ğayb” 

tabirini, “görülmez âlem” manasında kullanmıştır. 
Geçmişin gaybı; geçmiş ile ilgili bilinmeyen mevzular an-

lamındadır. 
Bu bölümde kişi, “ben nereden geldim, benim aslım nedir, 

bu âlem nedir, bu âlem nasıl var oldu, bu âlemi kim var etti?” 
gibi soruların cevabını arar. 



260

Bu bölümün cevabı; kişinin ve varlığın vücut sisteminde 
gizlidir.

Geleceğin gaybı; gelecekle ilgili bilinmeyen mevzular an-
lamındadır. 

Bu bölümde kişi; sonumuz ne olacak, bu âlem nereye gidi-
yor, gelecekte neler karşımıza çıkacak, öldükten sonra ne ola-
cak, tekrar yaratılma var mı? gibi soruların cevabını arar.

Bu bölümün cevabı; kişinin ve varlığın ve olayların siste-
minde ve sürecinde gizlidir.

Varlığın sistemindeki gayb; varlığın içindeki bilinmeyen âle-
min mevzuları anlamındadır.

Bu bölümdeki kişi; varlığın özünde ki bilinmeyen âlem ne-
dir, orada bulunan sırlar nedir, varlığın içinde olan niteliklerin 
incelikleri nedir, varlığı tutan, kontrol eden nedir? gibi sorula-
rın cevabını arar. 

Bu sorunun cevabı varlığın bizzat varlık sisteminde gizlidir. 
Gaybın gaybı; Allah’ın sistemidir, Allah’ın kendisidir. 
Bu sistemin cevabı; üflenen rûhun ve rûhun kaynağı olan 

nûrun mânâsında gizlidir.
Ricâlü’l-gayb; bilinmeyen hakkında bilgi sahibi olan kişi, bi-

linmeyenle ilgili hakikati aktaran kâmil kişi demektir.
Ricâl; Kâmil kişi, er kişi, önder kişi, anlamındadır. 
Geçmişle ilgili, gelecekle ilgili, anla ilgili bilgiler sunan kâ-

mil kişilere” Ricâlü’l-gayb” denir. 
Bir kişi bir köye gitse, elinde tohumlar olsa, o köyde yaşa-

yanlar o tohumları hiç bilmeseler, o tohumdan ne çıkacağını 
da bilemezler. 

İşte o bilinmeyen gaybdır. 
O köye giden kişi, o tohumları ve o tohumlardan açığa çı-

kacak olan ağaç veya bitkileri bildiğinden dolayı; yaprağı böyle 
olacak, dalı böyle olacak, çiçeği böyle olacak ve tohumları böyle 
olacak, dese, bu durum o kişinin köylülere göre gaybı bilmesidir. 



261

O kişinin bunları bilmesi de o tohumların evvelini okuması, 
o konuda eğitimden geçmesidir. 

Gün gelip, o tohumlar topraktan dediği gibi çıktığında, köy-
lülere göre bu durum “Ricâlü’l-gayb”dır. 

İşte bir varlığın iç âlemi gayb âlemidir. 
Geldiği âlem gayb âlemdir.
Gideceği âlem gayb âlemidir. 
Şeytani hallerinde gaybı vardır. 
Şeytanı iyi bilen, şeytani hallerden açığa çıkacak olan hal-

leri okur ve ona göre tedbir alır.
Şeytanı okuyamayan, bilmeyen kişi, kendini ve çevresini ve 

halkını sıkıntılara sürükler. 
Hakikat yolunda olan kişi, varlığın varoluşunu düşünür ve 

gayb âlemi olan yâni bu varlığın bilinmeyen boyutlarını anla-
maya çalışır.

Bir tefekkür içinde, varlığı varlığın sistemiyle anlamaya çalışır.
Varlığın içindeki işleyiş âlemini, nitelikler âlemini ince ince 

anlamaya çalışır. 
Hazreti Muhammed’e gelen bir kişi; “Allah nedir” diye sor-

duğunda, o güzel insan “men arafe nefsehu fekad arafe Rab-
behu” yâni “kendini bilen kendini vücûdlandıranı bilir” demiştir. 

Mesele kişinin kendi vücûd varlığını anlamaya çalışmasıdır.
İşte o zaman kişi bir gayb âlemine düşer. 
Ve o kişiye; aşkı, sadakatı, samimiyeti, tenezzülü ölçüsünde 

gayb âleminin kapıları bir bir açılır.
Ve gücü nisbetince gayb âleminden yâni bilinmeyen âlem-

den bilmeye başlar. 
Ve o bildiğini de insanlığın huzuru için kullanır. 
Çünkü gayb âlemi kime açılmışsa o İslâm olmuştur. 
Gayb âleminin sahibini bilen, gayba inanır. 



262

Yâni kişi, bilinmeyen görünmeyen ne varsa hepsinin Allah’a 
ait olduğunu bilir.

İşte gayba iman, görmediğinin de bilmediğinin de sistemi-
nin Allah’a ait olduğuna iman etmektir. 

Gayb tüm sistemiyle Allah’a aittir.
Gayb Allah’ın kendisidir. 
Hadid Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın 

ve huve bi kulli şeyin alîm.”
Meâli: “Evvel ve sonsuz olan, zâhir olan ve bâtın O’dur ve 

O bütün her şeydeki ilmin sahibidir.” 
Evet, gayb; bilinmeyen görünmeyen âlem demektir.
Gördüğümüz her varlığın sonsuz gayb âlemi vardır.
Akıllar o gayb âlemini anlamaya yetmez.
Geçmişin, geleceğin, varlığın sistemindeki gayb âlemine, ha-

kikat yolunda her şeyiyle, teslim olan kişiye, gücü nispetince 
lütuflar sunulur.

Ricâlü’l-gayb olan kişi de o lütuflardan bilgiler sunar. 
Yine bu bölümde geçen “akrebû” kelimesi, kurban, kurbi-

yet kelimesinden gelir.
Kurban, kurbiyet; yakınlık anlamındadır.
Kurban, kurbiyet hakikatidir.
Kurban hayvan kesmek değildir.
Eski Yunan’da, tanrı Zeus’a kurban keserlerdi. 
Aztekler, Mayalar ve İnkalar, inandıkları tanrılar için insanı 

kurban ederlerdi.
Eski Romalılarda büyük felaketlerde hemen kurban kesilirdi. 
Ve özellikle insan ve hayvanların ilk yavruları kurban edilirdi.
Peki, Kur’ân’i mânâda kurban ne anlama geliyor.
Kur’ân’da kurban nasıl açıklanıyor.
Kurban, “Kurb” kelime kökünden gelir, “Yakınlık” demektir.
Akraba kelimesi de buradan gelir.



263

Kur’ân’da; kurb, karîb, akrebu, kurban gibi kelimeler defa-
larca geçer. 

Kurb; yakınlık anlamındadır
Mukarreb; yakınlaşmış anlamındadır. 
Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”
Meâli: “Biz ona şah damarından daha yakınız.” 
Görüldüğü gibi burada akrebu kelimesi geçer.
Akrebu-kurb kelime kökünden gelir.
Kurb, kurban, kurbiyet, mukarrebun birbirine bağlı keli-

melerdir.
İşte kurb, kurban yakınlık sırrıdır.
Allah ile bir olduğunu bilenler, mukarrebin makamına er-

mişlerdir. 
“Yeşheduhul mukarrebûn-şahit olanlar yakınlaşırlar” Mu-

taffinin Sûresi 21
Kur’ân ölçüsüyle kurban; Allah’a kurban olmaktır.
Allah’a kurban olmak, şahitlik makamına ermek, kendinde 

ve her yerde O’na şahit olmaktır.
Şahitlik makamı yakınlık makamıdır.
Yakınlık, “İlmel yakîn, Aynel yakîn, Hakkel yakîn” makam-

larına ermekle mümkündür.
Bu makamlara eren, kurban hakikatine erer, kendi varlı-

ğından geçer. 
Allah’a kurban olan, kendine nispet ettiği vücûdun Allah’a 

ait olduğunu anlar ve vücûdu asıl sahibi olan Allah’a teslim eder.
İşte hayvan kesmekle Allah’a yakın olunmaz.
Allah’a kurban olmakla, Allah’a yakın olunur.
Yunus Emre:
“İsmail’im, Hakk yoluna cânımı kurban eylerim, 
Çünkü bu can kurban sana, ben koç kurbanı neylerim”
Allah’a yakınlığı anlamak makamlar üzeredir.



264

Allah ile kulun arasında mesafe yoktur.
Ama insan Allah ayrı kendi ayrı zanneder.
Bu zannın kalkması, kurbiyet sırrını anlamakla mümkündür.
Kurbiyet sırrı “Senden Sana” makamıdır. 
“Senden Sana” makamına ermenin yolculuğu “Kurbiyet” tir.
Kurbiyetin varacağı yer vuslattır.
Vuslat sırrı “kavuşmak, karışmak, birleşmek” sırrıdır.
Kurbiyet, “kurb” kelimesinden gelir.
Kurban’da “kurb” kelimesinden gelir.
Mukarrebin’de “kurb” kelimesinden gelir.
Akraba’da “kurb” kelimesinden gelir.
Akrebu’da “kurb” kelimesinden gelir.
Kurbet’de “kurb” kelimesinden gelir.
Kurbiyet yakınlık sırrıdır.
Peki, bu nasıl bir yakınlıktır.
Allah ile kulunun arasında bir mesafe var mıdır ki, yakın-

lık denmiştir.
Yakınlık iki ayrı şeyin, bir birine olan mesafesinin uzaklık 

yakınlık ölçüsüdür.
Peki, Allah ayrı kul ayrı mıdır?
İkisinin arasında mesafe var mıdır?
İkisi diye bir şey var mıdır?
Kurbiyet; yakınlık diye çevrilse de, Allah ile kulun arasında 

mesafe yoktur.
İşte kurbiyet; mesafe olmadığını anlamanın sırrıdır.
İlm-i edebi olarak, o yakınlığın ne olduğunu anlamaktır.
Hadîd Sûresi 4. âyette belirtildiği gibi, Allah’ın her an bi-

zimle beraber olduğunu anlamaktır.
Hadîd Sûresi 4: “Ve huve meakum eyne mâ kuntum-nerede 

olursanız olun O sizinle beraberdir.” 
Kişi yakınlık sırrına; “İlm-i Tevhîd” dersleri ile ulaşır.



265

Allah’a olan yakınlık hakikatini anlamak bir ilim üzeredir. 
Kur’ân; İlmel yakîn, Aynel yakîn, Hakkel yakîn âyetleriyle 

Allah’a olan yakınlığı anlayabileceğimizi belirtmiştir. 
Bizler hep, Allah ayrı kendimiz ayrı sandık.
İnanç boyutunda aldığımız bilgilerle, Allah’ı hep kendimiz-

den ayrı zannettik.
İşte bu zannı kaldırmanın eğitimi “kurbiyet” eğitimidir.
Kurban kesmenin sırrı da, zanların bir bir kesilmesi, terk 

edilmesidir.
İşte, kurbiyet kurban aynı kökten gelen kelimelerdir.
Kurbiyet eğitimi, “İlm-i Tevhîd” eğitimidir.
Kişi bu eğitimle anlar ki, damla ile deryanın arasında bir 

mesafe yoktur.
Kişi bu eğitimde; adım adım yakınlık sırrına erer.
Ve öyle bir noktaya gelir ki, arada bir mesafe olmadığını görür.
Kurbiyetin sırrı “Senden Sana” makamıdır. 
Kişi “Senden Sana” makamına erinceye kadar, fiil yakınlı-

ğını, sıfat yakınlığını, Zât birliğini idrak eder.
Kurban kesmenin hakikati de, kişinin kendine nisbet ettiği, 

nisbetlerini terk etmesidir.
İşte kurbiyete ulaşmanın sırrı da; nisbetleri bir bir keserek, 

birlik makamına erişinceye kadar, bir aşk içinde, idraki, şuhudi 
bir yolculuk yapar.

Kurbiyet “Allah’a yakınlaşmak” diye bilinir.
Aslında burada denilmek istenen, o yakınlığı anlamanın şu-

uruna ulaşmaktır.
Allah’a olan yakınlık, ten ile cânın yakınlığı gibidir, yâni ay-

rılmaz birliğidir.
Kur’ân bu yakınlığı bize bildirir.
Kâf Sûresi 16:”Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd”
Meâli: “Biz ona şahdamarından daha yakınız.” 



266

İşte kişinin bu yakınlığı anlaması “kurbiyet” sırrıdır.
Kurban, “Kurb” kökünden gelir, yakınlık demektir.
Mukarrebin de yakınlık sırrına erenler demektir.
Mukarrebin olan kişi, Allah ile kulun arasında mesafe ol-

madığını bilen kişidir.
Yâni “Senden Sana” makamına eren kişidir.
Kurbiyetin varacağı makam, vuslat makamıdır.
Kurbiyet yakınlık, vuslat ise kavuşmak, birleşmek demektir.
Onun için Kur’ân; Allah’a yakınlığı anlamak için vesileler 

arayın” der.



267

78-

هاَتكُِمْ لاَ تعَْلمَُونَ شَيْئاً  ن بطُوُنِ أمَُّ وَاللهُّ أخَْرَجَكُم مِّ
مْعَ وَالأبَْصَارَ وَالأفَْئدَِةَ لعََلَّكُمْ تشَْكُرُونَ وَجَعَلَ لكَُمُ الْسَّ

Vallâhu ahrecekum min butûni ummehâtikum lâ  
tâlemune şeyen ve ceale lekumus sema vel ebsâre vel 

efidete leallekum teşkurûn

Ve Allah ahrece kum : Allah, çıkardı, sizi, 
Min butûni ummehâti kum : Karnından, içlerinden, sizin 

annelerinizin,
Lâ tâlemune şeyen : Bilmiyorken, bir şey,
Ve ceale lekum : Kıldı, yaptı, verdi, düzenledi, sundu, 

size,
El sema ve el ebsâre : İşitme duygusu ve görme hassası, 

duygusu,
Ve el efidete : Kâlb, anlama, idrak etme duygusu,
Lealle-kum : Umulur ki siz, 
Teşkurûne : Şükür, teşekkür, sahibini bilip 

teslim etme,

Meâli: “Allah sizleri bir şey bilmez iken annelerinizin karnın-
dan çıkardı. Sizlere işitme duygusu ve görme duygusu ve idrak 
etme duygusu verdi. Umulur ki siz, size verilenlerin sahibini bi-
lir teslim edersiniz.” 

Anne rahmine bizi koyan ve oradan 9 ay 10 gün sonra çı-
karan Allah’tır.

Hiçbirimiz bu yaratılışta asla muktedir olan, doğuşu dü-
zenleyen değiliz.

İnsanoğlu sadece bu hakikati düşününce nice sırlara erecektir.



268

Doğum olabilmesi için, anne rahminin kendini hazırlaması 
gerekir.

Kadının ayda bir gördüğü ay hali dediğimiz olay, rahmîn 
kendini döllenme sonrası bebeğin oluşumu için hazırlamasıdır.

Ancak doğum temizlenmiş rahîmde gerçekleşir. 
İnsanın gönül rahmi vardır.
İnsanın, Allah’ı anlayabilmesi için gönül rahmînin de temiz 

olması gerekir.
İnsan gönlünü temizlemeli ve Allah idrakine erişebilmelidir.
Kişinin gönlünden hakikat ışığının doğabilmesi için, gönlün 

aynen annenin rahmi gibi temizlenmesi gerekir.
Gönlün temizlenmesi ancak ve ancak;
Madde alanına esaretten kurtulmak,
Gurur, kibir, benlik, enâniyet ten kurtulmak,
Dedikodu, çekiştirme gibi hallerden kurtulmak,
Yaratılan varlığı hor görmek, ona kötülük yapmaktan kur-

tulmak,
İnsanların mallarına, ırzlarına göz dikmekten kurtulmak,
Çalmak, çırpmak, rüşvet almak, torpil yapmak, yaptırmak 

gibi hallerden kurtulmak,
Birine zarar vermek, arkasından konuşmak, onu kötülemek 

gibi hallerden kurtulmak, 
Kendi inancını yüce görüp, başkasının inancına hor bak-

maktan kurtulmak,
Meslek, millet, cinsiyet, inanç, gibi kimliklerin verdiği ken-

dini üstün görme kimliğinden kurtulmak,
İçimizde olan öfke, kin, kızgınlık, kavga, tartışma, bilmiş-

lik gibi duygulardan ve bunun benzeri hallerden, kurtulmakla 
mümkündür.

Gönül temizlenmeden manevi doğuş gerçekleşmez.



269

Gönülde hakikat ışığının yâni Muhammed nurunun, yâni 
Muhammed şuurunun doğması için gönlün temizlenmesi şarttır.

Gönüllerimiz kirli olduğu müddetçe, manevi doğuş gerçek-
leşmez. 

Allah bizleri, hakikati anlayalım diye, beyin, göz, kulak, nice 
organ ve nice hisler nasip etmiş.

Bunların ulvîyetini bilmeli ve Allah’ı anlamak için gayret 
göstermeliyiz.

“Leallekum teşkurûn-umulur ki siz şükran, teşekkür içinde 
olursunuz.”

İnsanın şükür makamına erişebilmesi; varlıktan gelen ilâhi 
kelamı işiten, varlığın hikmetlerini gören, kâlbi bilince erişen, 
şuur makamına eren kimse olmasına bağlıdır.

Şükür de bir makamdır, ancak mü’min olanlar bu makama 
erişirler. 

Onun için âyette “Leallekum teşkurûn” diye bildirilmiştir.



270

79-

مَاء مَا  رَاتٍ فيِ جَوِّ السَّ ألَمَْ يرََوْاْ إلِىَ الطَّيْرِ مُسَخَّ
يمُْسِكُهنَُّ إلِاَّ اللهُّ إنَِّ فيِ ذَلكَِ لَياَتٍ لِّقوَْمٍ يؤُْمِنوُنَ

E lem yerev ilet tayri musahharâtin fî cevvis  
semâ mâ yumsikuhunne illallâh inne fî zâlike le  

âyâtin li kavmin yuminûn

E lem yerev ila el tayr : Bakıp ta görmezler mi? kuşlar,
Musahharâtin : Duran, hazır olan, 
Fî cevvi es semai : Havada, gökyüzü, sema, 
Mâ yumsik hunne : Kavramaz, onları tutmaz, onları orada,
İllâ Allah : Ancak, başka, Allah, 
İnne fi zalike le âyetin : Muhakkak, işte bunlarda, âyetler, 

işaretler, delil, 
Li kavmin yuminûne : Kavim, topluluk, insanlar, kimseler, 

inanan,

Meâli: “Gökyüzünde havada uçan kuşlara bakıp ta görmezler 
mi? Onları orada Allah’tan başkası tutmuyor. Muhakkak ki işte 
bunların içinde inanan kimseler için âyetler vardır.” 

Tüm varlık aynı özden yaratılmış ve birbiri ile kardeştir.
Gökte uçan kuşlarda, yerde yürüyen hayvanlarda bir top-

luluktur.

Ve hepsinin yaratan Allah’tır ve hepsini tecellileri ile tu-
tan Allah’tır. 

Allah, kayyum esması ile her bir varlığı tutandır, kontrol al-
tında sarandır. 



271

“Kayyûm” esmâsının boyutu, Allah’ın, her varlığı işleyişiyle 
ve nitelikleriyle ayakta tutmasıdır, kontrol etmesidir. 

Kayyûm esmâsı, her varlıkta ikâme boyutudur. 
İkâme, her varlıkta olan işleyiş boyutudur.
Tüm varlıkta fiiliyle fâil olan Allah’tır. 
İkâme kelimesi, kıyam-kayyûm kelimesinden gelir.
Âl-i İmrân Sûresi 2: “Hu el hayy el kayyûm.” 
Meâli: “O hayy olandır, kayyûm olandır.” 
Kıyâm’ı incelediğimiz zaman; varlığı ayakta tutanın, varlı-

ğın vücûdunu tecellileri ile tutanın Allah olduğunu anlıyoruz.
Varlığın beşeri vücûdunun ayakta durması, Allah’ın kay-

yum boyutu iledir.
Her varlık, kayyûm esmâsıyla ayakta durur ve sürüp gider.
Her varlığı hayy esmâsıyla ve kayyûm esmâsıyla ihâta eden 

Allah’tır.
Her varlığı kontrol eden Allah’tır.
Her varlıkta her an işleyen Allah’tır.
Her varlığı sıfatlarıyla kuşatan Allah’tır.
Her varlık Allah’ın hâkimiyetini gösterir.
Fiiliyle fâil olan Allah’tır.
Her varlığı tecellileri ile ayakta tutan, kontrol eden Allah’tır.
Hiçbir varlık kendi vücûdunu tutamaz, o vücûdun özünde 

olan kudret, vücûdu ayakta tutar.
Toplumda, bir şirket için “Kayyum atandı” sözü de “Kay-

yûm” kelimesinden gelir. 
Kayyum atandı sözü, “Devletin kontrolüne geçti” demektir.
İşte her varlığı her an ikame eden, yâni kontrol eden Allah’tır.
“Gökyüzünde havada uçan kuşlara bakıp ta görmezler mi? 

Onları orada Allah’tan başkası tutmuyor” âyetinde belirtildiği 
gibi, gökte uçan kuşların nasıl uçtuğunu anlayan insanoğlu 
uçakları keşfetmiştir.



272

Her anne baba, çocuklarına varlığa bakmayı, incelemeyi 
öğretmelidir.

Küçük bir çocukken anne babamıza hepimiz gökte uçan 
kuşları sorduk.

Çocuğun o saf merakı varlığı anlama kabiliyetinden gelir.
Kur’ân’ın her bir âyeti insanlığa nice keşiflerin kapısını açar. 



273

80-

ن بيُوُتكُِمْ سَكَناً وَجَعَلَ  وَاللهُّ جَعَلَ لكَُم مِّ
ن جُلوُدِ الأنَْعَامِ بيُوُتاً تسَْتخَِفُّونهَاَ يوَْمَ  لكَُم مِّ

ظَعْنكُِمْ وَيوَْمَ إقِاَمَتكُِمْ وَمِنْ أصَْوَافهِاَ وَأوَْباَرِهاَ 
وَأشَْعَارِهاَ أثَاَثاً وَمَتاَعًا إلِىَ حِينٍ

Vallâhu ceale lekum min buyûtikum sekenen ve ceale 
lekum min culûdil enâmi buyûten testehıffûnehâ yevme 

zanikum ve yevme ikâmetikum ve min asvâfihâ ve 
evbârihâ ve eşârihâ esâsen ve metâan ilâ hîn 

Ve Allah ceale lekum : Allah, yaptı, kıldı, sundu, düzenledi, 
size,

Min buyûti kum sekenen : Evlerinizi, huzur, sükûnet yeri, 
dinlenme, 

Ve ceale lekum : Kıldı, yaptı, sundu, size, 
Min culud : Cilt, deri, dış yüzü, 
El enâmi : Hayvanlar, hareketli olan, varlık, 
Buyuten testehıffûne-hâ : Evler, hafifçe taşırsınız, onu, 
Yevme zani kum : Gün, zaman, her gün, vakit, göçmek, 

yolculuk, siz, 
Ve yevme ikâmeti-kum : Gün, sizin yerleşmeniz, ikamet, 

konaklama, siz, 
Ve min asvâfi-ha : Onun yünlerinden, 
Ve evbâri hâ : Onun tüyleri, 
Ve eşâri hâ esâsen : Onun kılları, tüy, eşyalar, kullanılacak 

şeyler, 



274

Ve metâan ilâ hîn : Meta, geçim vasıtası, faydalanma, bi 
vakit, 

Meâli: “Allah, evlerinizi sizin için dinlenme, huzur yeri olarak 
sundu. Hayvanların derilerinden size yararlar sundu. Evlerinizde 
onu kolayca kullanırsınız. Bir yere gittiğiniz günde onu götürür-
sünüz ve sizin konakladığınız günde ondan yararlanırsınız. On-
ların yünlerinden ve tüylerinden ve kıllarından, kullanacak şey-
ler ve belli bir zaman geçimlik şeyler yaparsınız.” 

İnsan, beşeri huzur ve korunmak için evler yapar.
Yetiştirdiği bitkilerden ve hayvanlardan yaşamı için yararlanır.
Nasıl ki insan rahat etmek için bir ev yapar ve içinde ya-

şarsa, kendi gönlünü de Allah’a ev yapmalıdır.
İnsan, vücûdunun beytullah yâni Allah’ın evi olduğunu bil-

melidir.
Beytullah yâni Allah’ın evi dendiğine göre, O’nun evi olur mu?
O’nun evini bulan, o evin içinde O’nu bulabilir mi, O’nu gö-

rebilir mi? 
İnsan, Allah nedir deyip O’nu aramak için düştüğü yol kendi 

vücûdudur. 
İnsan öncelikle Allah’ı kendi vücûd evinde bulmalıdır ve bil-

melidir ki kendi vücûdu Allah’ın evidir. 
İşte şu âyet Allah’ın evinin insanın kendi vücûdu olduğu-

nun delilidir.
Kâf Sûresi 16: “Biz ona şahdamarından daha yakınız.”
İnsan Allah’ı kendi vücûd evinde bulduğunda, O’na her 

yerde nazar edecektir.
O’nu kendinde bulduğun an, her yerde O’nu göreceğinden 

şüphe yoktur.
İşte şu âyet bunun en güzel delilidir.
Bakara Sûresi 115: “Fe eynemâ tuvellû fe semme vechullâh.”
Meâli: “Nereye dönerseniz dönün Allah’ın yüzü oradadır.”



275

Allah, insanın vücûd evinde tüm işaretleri ile kendini gösterir. 
Allah’ı kendinde bulabilen, kendi vücûd evini beytullah bilir.
İnsan dünya yaşamında hayvanı bedenine iyi bakmalı ve 

onu besleyip sulamalıdır.
İnsanın bedeni sağlıklı olursa, Allah hakikatini daha iyi an-

layacaktır.
İnsan bedenine baktığı gibi, gönül evine de iyi bakmalı, 

orayı kirletmemelidir.
Oraya putlar koymamalıdır.
Oraya, kin, nefret, benlik, kibir koymamalıdır.
Gönül evi temiz olanın, hakikatlere erişme yolu açılacaktır.



276

81-

نَ الْجِباَلِ  ا خَلقََ ظِلالَاً وَجَعَلَ لكَُم مِّ مَّ وَاللهُّ جَعَلَ لكَُم مِّ
أكَْناَناً وَجَعَلَ لكَُمْ سَرَابيِلَ تقَيِكُمُ الْحَرَّ وَسَرَابيِلَ تقَيِكُم 

بأَسَْكُمْ كَذَلكَِ يتُمُِّ نعِْمَتهَُ عَليَْكُمْ لعََلَّكُمْ تسُْلمُِونَ
Vallâhu ceale lekum mimmâ halaka zılâlen ve ceale lekum 

minel cibâli eknânen ve ceale lekum serâbîle tekîkumul 
harra ve serâbîle tekîkum besekum kezâlike yutimmu 

nimetehu aleykum leallekum tuslimûn

Ve Allah ceale lekum : Allah, yaptı, kıldı, sundu, düzenledi, size,
Mimmâ halaka : Şeylerden, halk etti, yarattı, var etti, 
Zılâlen : Gölge, Zâtın görüntüsü, 
Ve ceale lekum : Kıldı, yaptı, sundu, düzenledi, size, 
Mi el cibâli : Dağlar, yücelik, 
Eknânen : Muhafaza, perde, barınılacak yerler, 

kalıcı, oda, hücre, 
Ve ceale lekum : Kıldı, yaptı, sundu, verdi, size, 
Serabil : Giysiler, gömlek, 
Teki-kum : Sizi korur, 
El harr : Sıcaklık, soğuk, yakıcı, yarmak, özgür, 

serbest, 
Ve serâbîl : Giysiler, gömlek, 
Tekikum besekum : Sizi koruyan, güzel, iyi, siz, 
Kezalike yutimmu : İşte, tamamladı, tastamam, 
Nimete hu aleykum : Nimet, o, sizin üzerinize, size,
Lealle kum tuslimûn : Umulur ki siz, teslim, barış, huzur, 

selamet, 



277

Meâli: “Allah, var ettiği şeylerden gölgeler sundu, siz ondan 
yararlanırsınız. Size dağları sundu, ondan barınacak yerler ya-
parsınız. Size giysiler sundu, onunla sıcaktan, soğuktan koru-
nursunuz. Sizi güzelce koruyan giysiler verdi. İşte O, nimetlerini 
size tastamam verdi. Umulur ki siz, varlığın sahibini bilir teslim 
olursunuz.” 

Kur’ân ne kadar muhteşem öğütler sunuyor.
İnsan, dağları, ağaçları, hayvanları hep incelemelidir.
İnsan, doğayı, doğuşu hep incelemelidir.
Dünyaya gelen bir bebeği, seyredip de içinde güzel şeyler 

geçmeyen kimse var mıdır?
Doğayı seyreden bir insanın içinde, güzel duygular oluşmaz mı?
Neden hafta sonu gelsin, doğaya gidelim, akan nehirleri gö-

relim, öten kuşları dinleyelim, bir ağacın gölgesinde oturalım 
hissi vardır içimizde? 

Çünkü her vücûd, Allah’ın güzelliklerine akar hep.
İnsanın vücûdunu, güzel olan, güzelce oluşturmuştur ve in-

san o güzele koşar. 
Allah güzeldir, her varlıktan onun güzelliği yansır.
Gönlü temiz olan, bu güzelliklerle iç içedir. 
İnsan gölgenin sırrına ermelidir.
İnsan gölgeyi incelemelidir. 
Bu bölümde geçen “Zilâlen” gölge anlamındadır.
Zilâlen, “Zû” kelimesinden gelir.
Zû, Zât demektir.
Zilâlen, Zât’ın görüntüsü, Zâtın gölgesi anlamındadır. 
Kâmil insanlar bu âleme ve her varlığa Allah’ın gölgesi diye 

bakmışlardır.
Nasıl ki ağacın gölgesi ağacın ispatı ise, bu âlemde Allah’ın 

ispatıdır.
Allah kendini, kendinden açığa çıkan zâhiri âlemle ispat eder.



278

Gölge ancak Güneş ortaya çıktığında oluşur.
Sabah güneşi doğduğu zaman, her varlığın ve insanın bir 

gölgesi olur. 
Güneş yüksele yüksele, zeval, yâni tam tepeye geldiği va-

kitte, insanın kendinde zâhir olan gölge, gene kendisinde bâtın 
ve müstehlek olur, yâni gizli kalır.

İşte suri berzahiye denilen bütün bu mahlukât, Hakk’ın 
kendi Zâtının zâhiridir, gölgesidir.

Hakk’ın kendi zâtı Âdemiyetle kâim olan bir gölgedir.
Zâtı Hakk’ın kendi Zâtında, kendi Zâtıyla tecelli ettiği bu 

âlem bir gölge mesabesinde olup aslı Hakk’tır. 
İnsanın sûret bedeni bir gölgedir ve her an değişmektedir.
Ama sûret bedenin aslı olan sîret bedeni ise Hakk’ın kendi 

zâtıdır.
Nasıl ki bir ağacın gölgesi her an değişir.
Bu değişim Güneşin hareketliliği sayesindedir.
İnsanın bedeninin de her an bir değişim içinde olması, be-

dendeki Allah’ın zâtının tecellileri sayesindedir. 
İşte insanın bedeni Allah’ın tecelligâhıdır. 
İnsan varlığın sûretinde kalmamalı yâni gölge boyutunda 

kalmamalı, özünü görebilmelidir.
Ağacın gölgesine bakan ağacı görmüş sayılmaz.
Gördüğü sadece yerde karanlık bir şeydir.
Ağacı görebilmesi için başını kaldırmalı ve gölgeyi oluştu-

ran ağacın kendini görebilmelidir.
Ve gölgeyi ortaya çıkaran Güneş’i görebilmelidir.
İşte insan, bedenin gölge yâni sûret boyutunda kalmamalı 

bedenin aslı olan, bedenin özünü görebilmelidir.
Gölge, Güneşin ispatıdır. 
Bu varlığın var olması da Allah’ın ispatıdır. 
Gölge kulluk boyutudur, gölgenin aslı Hakk boyutudur.



279

Kul Hakk birbirinden ayrı değildir.
Yâni ağacın gölgesi ile ağaç birbirinden ayrı değildir.
Bu bölümde geçen şu âyetleri inceleyelim.
“Size dağları sundu, ondan barınacak yerler yaparsınız.”
İnsan dağlardan elde ettiği ağaçlardan evler yapar, dağ-

lardan elde ettiği taşlardan, mermerlerden yollar, evler yapar. 
İnsan eskiden dağları yontar kendine evler yaparmış.
“Size giysiler sundu, onunla sıcaktan, soğuktan korunursu-

nuz. Sizi güzelce koruyan giysiler verdi.”
İnsanın yaptığı giysilerin ana maddesi pamuktur, pamuğu 

veren Allah’tır.
“İşte O, nimetlerini size tastamam verdi. Umulur ki siz, var-

lığın sahibini bilir teslim olursunuz.” 
İnsan Allah’ın verdiği nimetlerin farkına varmalı ve bu ni-

metlerin hepsinin Allah’a ait olduğunu idrak etmelidir. 
“Lealle kum tuslimûn” bu bölümde tuslimûn, İslam keli-

mesinden gelir.
İslâm; Allah’a teslim olan demektir
İslâm; selamete ermiş, huzura ulaşmış, sulha ulaşmış de-

mektir.
İnsan, İslâm makamına ancak ve ancak; kendi vücûdunun 

Allah’a ait olduğunu anladığında erişecektir. 
İslâm; kendini, yaratıcısı olan Allah’a teslim etmiş demektir.
İnsan, her varlıkta olan niteliklerin sahibinin Allah oldu-

ğunu anladığında, İslâm makamına erişecektir. 
Teslim kelimesi, İslâm kelimesinden gelir.
Teslim; İslâm makamına ulaşmış, İslâm makamına ermiş, 

demektir.
Müslüman; ulaştığı İslâm makamının şuurunu yaşantısına 

geçirmiş demektir. 



280

82-

فإَنِ توََلَّوْاْ فإَنَِّمَا عَليَْكَ الْبلَاغَُ الْمُبيِنُ
Fe in tevellev fe innemâ aleykel belâgul mubîn

Fe in tevellev : Bundan sonra, eğer yüz çevirirlerse,
Fe innemâ aleyke : Artık, sadece, senin üzerine düşen,
El belâgu el mubînu : Tebliğ, beyan, bildirmek, açıklama, apaçık,

Meâli: “Bundan sonra eğer yüz çevirirlerse, artık senin üze-
rine düşen sadece apaçık bildirmektir.” 

Kâmil insanlar onlara verilen vazifeyi yerine getirmişler, 
insanlığın huzuru ve barış içinde yaşaması için, hakikati teb-
liğ etmişlerdir.

Burada geçen belâgu kelimesi bilgi kelimesi ile aynı kök-
ten gelir.

Buluğ, tebliğ, bilgi birbirine bağlı kelimelerdir.
Buluğ çağına giren kimseye yâni hakikatin bilgisini alabile-

cek bir gönül taşıyan kimseye hakikat tebliğ edilir.
Buluğ çağının yaşı yoktur, bazen 7 yaşında o gönül oluşur, 

bazen 60 yaşında o gönül oluşur. 
Tebliğ, hakikatin bilgisinin sunulmasıdır.
Mürşid dediğimiz kâmil kimseler “İllâ belâgan” âyetinin işa-

ret ettiği gibi, sadece tebliğ ederler. 
Yâni bilgiler verirler.
Bu bilgiler, tüm varlık kitabında Allah’ın ilminin satır satır 

yazılı olduğunu varlığın öz boyutu ile ilgili bilgilerdir.
Hakk yolunun Mürşid-i Kâmilleri, hakikatleri arayanlara 

yol gösterirler. 



281

Onun için birçok Kâmil insan şöyle demiştir “Mürşid olan, 
Allah’ın âlim isminin tecellisi olan ilimdir.”

Bizleri her varlıktan her an Allah’ın ilmi irşad eder.
Yâni bizleri irşad edecek olan Allah’tır.
Kâmil insanlar, yalnızca nereye bakmamızı nereden ilmi 

alacağımızı gösterirler. 
Yâni İlme ait olan bilgileri tebliğ ederler
Bizi irşad eden Allah’ın ilmidir.
Âlim olan Allah’tır, ilmin sahibi O’dur.
O ilmiyle bizi irşad eder.
Kâmil kişiler, Allah’ın rüşd esmâsıyla ilm-i irfan yolunda ol-

gunlaşmış kişilerdir.
Kâmil bir insanı tanımanın incelikleri şöyledir: 
Gelen talebeyi ilk anda Hakk’a yönlendirir
Talebelik makamına gelen gelen kişiyi, ilk anda kendi vü-

cûduna döndürür.
Tüm aradığı soruların cevabının kendinde olduğunu belirtir.
Yolun da yolcunun da kendisinin olduğunu belirtir. 
El etek öptürmez. 
Tevhîd şuurundan ayrılmaz.
Sözleri ve yaşantısı tutarlılık içindedir.
Alnının teriyle çalışır karnını doyurur.
Kimini büyük görüp, kimini küçük görmez.
İnsanları inançlarına, ibadetlerine göre kültürlerine göre 

ayırmaz.
Kızmaz, kimseyi kötülemez.
İnsanları Allah’la, şeytanla korkutmaz.
Kendilerini gerçek mürşît, başkalarını sahte ilan etmez.
Kendilerini evliya, veli, gavs, mehdî, mesîh, seçilmiş ilan etmez.
Dedikodu, fitnelik, fesatlık bilmez.
Sabırlıdır, her şeyin hikmetini arar.



282

Ve talebelere, sabırlı olmayı, hikmet üzere bakmayı tav-
siye eder. 

Kendilerine hidâyet verilmiş başkalarını hidâyetsiz ilan etmez.
Zenginlik, makam, saltanat derdine düşmez.
Tekasür Sûresinde belirtildiği gibi, çoğalma derdine, bu ka-

dar müridim var, halifem var derdine düşmez.
İnsanları şeriatlı-şeriatsız diye ayırmaz. 
Onlar bilirler ki bu âlem Allah’ın şeriatıdır, Ulvî nizâmıdır. 
Gelen talebeye hemen, varlığın ilim boyutuna bakmasını 

tavsiye eder.
Varlıktaki işleyişi anlamasını tavsiye eder.
İşte Kâmil insanlar, Allah’ın ilmine bağlı bilgileri tebliğ ederler.
İnsan edindiği bilgiye dikkat etmelidir.
Bilgi vardır, aslı olmayan şeylerdir.
Bilgi vardır, ilme dayalı olan şeylerdir.
O bilgi kişiyi ya zulme götürür.
Ya da ilme götürür.
Zulme götüren her bilgi kişiyi Hakk’tan uzaklaştırır.
İlme götüren bilgi kişiyi Hakk’la kucaklaştırır.
Zulme götüren bilgi kişiyi zalim yapar, şeytan yapar, cehen-

neme sürükler
İlme götüren bilgi kişiyi insan yapar, huzura ulaştırır. 
Eğer dinlediğimiz, okuduğumuz bilgiler bizi:
Bölücülüğe, ayrımcılığa, ikiliğe götürüyorsa,
Fırkalara, gruplara bölüyorsa, bu bilgiler bizi şeytanlaştırır. 
Hakk’tan hakikatten uzaklaştırır.
Kâmil insanların sunduğu bilgiler:
Varoluşunu ve var edeni anlamak ile ilgilidir.
Kendi aslımızı anlamak ile ilgilidir.
Düşünmek, tefekkür etmek, gördüğünü anlamaya çalışmak 

ile ilgilidir.



283

Varlığın hikmetlerine bakmak ile ilgilidir.
Sabırlı olmak ile ilgilidir.
Öfkeden, kinden, nefretten geçmek ile ilgilidir.
Kimseye kötülük yapmamak ile ilgilidir.
Hep birlik, beraberlik, yardım, hizmet etmek ile ilgilidir.
İlim üzere hareket etmek, çok çalışmak ile ilgilidir.
Şefkatli davranmak, merhametli olmak, yardımsever ol-

mak ile ilgilidir.
İşte Kâmil insanlar hep iyilik olsun, huzur olsun, insanlar 

sevgi içinde yaşasın diye gayret ederler.
Kâmil insan sadece tebliğ eder.
Onun dilinde dedikodu, çekiştirme, eksik arama olmaz.
Onun dili Allah’ın kelâmını sunar. 
Onun için âyette “Bundan sonra eğer yüz çevirirlerse, artık 

senin üzerine düşen sadece apaçık bildirmektir” diye bildirilir.
O tehtid alsa da, ona saldırsalar da o hakikati bildirmek-

ten vazgeçmez.
O gönlünün maksad-ı ilâhisine erişmiştir, o yoldan asla 

dönmez.



284

83-

يعَْرِفوُنَ نعِْمَتَ اللهِّ ثمَُّ ينُكِرُونهَاَ وَأكَْثرَُهمُُ الْكَافرُِونَ
Yarifûne nimetallâhi summe yunkirûnehâ  

ve ekserûhumul kâfirûn

Yarifûne nimete Allah : Tanıyorlar, biliyorlar, nimet, Allah, 
Summe yunkirûne hâ : Sonra, inkâr ediyorlar, onu,
Ve ekseru hum el kâfirûn : Onların çoğu, hakikatleri 

görmemezlikten gelmek,

Meâli: “Onlar Allah’ın nimetlerini biliyorlar, sonra da onu inkâr 
ediyorlar ve onların çoğu hakikatleri görmemezlikten geliyorlar.” 

İnsan, yediği içtiği şeylerin Allah’tan geldiğini bilir, tüm ni-
metlerin sahibinin Allah olduğunu bilir, ama nasıl olurda şuur-
suzluk içinde olur.

Hakikati görmezden gelir ve kibre düşer.
İnsan her gün Allah’ın sunduğu nimetlerden beslenir, o ni-

metlerle yaşar.
Vücûdun tüm hücreleri, organları Allah’ın nimetleri ile do-

natılmıştır.
İnsan bunun farkına varmalı ve o şuurla hareket etmelidir. 
Allah gerçektir ve gerçekliğini kendi özünden açığa çıkar-

dığı varlıkta gösterir.
Görünen varlığa kim yok diyebilir, kim inkâr edebilir?
Bu görünen varlık Allah’ın en güzel ispatıdır.
Her şeyden sunulan nimetleri kim inkâr edebilir, kim yok 

sayabilir?
İnsan içtiği suyu inkâr edebilir mi?



285

Elbette edemez.
İnsan susuz kaldığında su içmek için çırpınır.
İşte insan hem kendi vücûdundaki hem varlıktaki nimetleri 

görebilmeli ve şükür içinde olabilmelidir.
İnsan kâfir olmamalıdır, yâni hakikati görmezden gelme-

melidir.
Bu bölümde geçen “El kâfir” kelimesini inceleyelim.
Kâfir kelimesi birçok anlama gelir.
Aslında kelimenin asıl anlamı örtmektir.
Çiftçinin, tohumu toprağa ekip üstünü örtmesi de, kâfir ke-

limesiyle adlandırılır.
Kişinin, kendine sunulan hakikat bilgilerini, kendi bildiği 

bâtıl bilgilerle örtmesi de kâfir kelimesiyle adlandırılır. 
Allah’ın ulvîyetinin yanında, kendine varlık isnat etmek de 

kâfirlik, müşriklik olarak adlandırılır.
Kâfir, inkâr eden demek değildir, örten demektir.
Bazen Kâmil kişiler, her bilgiyi her yerde açmamışlar, ört-

müşlerdir.
Bundan dolayı onlar, toplumun din anlayışına ters düşmüş-

ler kâfir ilan edilmişlerdir.
Çünkü toplumun inandığı Allah inancı ile Kâmil insanların 

inandığı Allah inancı aynı değildir. 
Kâfir kelimesinin Allah ile bağı, Kur’ân’da şöyle geçmektedir.
Allah, rahmetiyle, kullarının günahlarını örtmesi, kâfir ke-

limesiyle belirtilmiştir.
Kur’ân’da geçen, Allah’a ait olan “El Kâfir” boyutu, kulların 

günahlarının örtülmesidir.
İlk anda okuyucuya bu tespit ters gelebilir.
Çünkü bu zamana kadar, kâfirliği hep farklı bir şekilde öğ-

rettiler. 
Kur’ân’a dayalı tesbitler şöyledir. 



286

Bakara Sûresi 271: “Ve yukeffiru ankum min seyyiâtikum.” 
Meâli: “Sizin günahlarınızı sizde örteriz.”
Mâide Sûresi 12: “Ve akradtumullâhe kardan hasenen le 

ukeffirenne ankum seyyiâtikum.”
Meâli: “Allah’a olan varlık borcunuzu güzel bir şekilde öder-

seniz, elbette sizin fenalarınız örtülür.”
Mâide Sûresi 65: “Le keffer nâ anhum seyyiâti him.” 
Meâli: “Elbette onların günahlarını onlarda örteriz.”
Tegâbün Sûresi 6: “Ve men yû’min billâhi ve ya’mel sâlihan 

yukeffir anhu seyyiâtihî.”
Meâli: “Kim Allah’a iman eder ve dosdoğru hakk yolunda 

çalışanlardan olursa, onların günahları örtülür.”
Talâk Sûresi 5: “Ve men yettekıllâhe yukeffir anhu seyyiâtihî.”
Meâli: “Kim Allah’a karşı fenalara düşmekten sakınırsa, 

onun fenaları örtülür.”
Tahrîm Sûresi 8: “Yukeffire ankum seyyiâti kum.” 
Meâli: “Allah sizdeki günahları sizde örter.”
Enfâl Sûresi 29: “Yukeffir ankum seyyiâti kum.” 
Meâli: “Allah sizdeki günahları sizde örter.”
Meâlin tamamı: “Ey iman edenler! Eğer fenalardan sakınır, 

Allah’a ortak koşmazsanız, siz hakk ve batılı anlayanlardan olur-
sunuz ve sizin fenalarınız sizde örtülür, size mağfiret edenin 
ve bütün lütûfların yüce sahibinin Allah olduğunu anlarsınız.” 

Nisâ Sûresi 31: “Nukeffir ankum seyyiâtikum.” 
Meâli: “Sizin günahlarınızı sizde örteriz.”
Meâlin tamamı 31: “Eğer siz, size yasaklanmış olan o kibir-

lilik hallerinden kaçınırsanız, sizin fenalarınızı örteriz ve sizi 
asil makamlara dâhil ederiz.” 

Zümer Sûresi 35: “Li yukeffir Allah anhum esve ellezî amilû.” 
Meâli: “Allah onların kötü amellerini onlarda örter”
Kul zayıftır, günahlar işleyebilir, hatalar yapabilir, işte bu 

durumda vücûd o günahlardan sıyrılmak için, merhamet bo-
yutundan bir his sunar.



287

Bu his, kişinin rahmeti hissetmesi, o günaha bir daha dön-
memesinin kapısını açar.

Allah, günah işleyen kulunun günahını, onun vücûdunda 
rahmetiyle örter.

Eğer kul, işlediği günahtan çıkamazsa, kendi psikolojisi açı-
sından çok büyük tehlikelere kayabilir. 

İşte “El Kâfir” esmâsı, kulun günahının onda örtülme bo-
yutudur. 

Buradaki örtü Allah’ın rahmet örtüsüdür. 
Yâni günahların, rahmet ile örtülmesi. 
Kur’ân’da üç yerde bu çok güzel açıklanmıştır. 
“Yukeffir ankum seyyiâti kum-sizin günahlarınızı sizde ör-

tücüdür.”
Bu muhteşem bir hakikattir, Allah’ın rahmetinin ne kadar 

geniş olduğunun da ispatıdır. 
“El Kâfir” esmâsı gönüllerinde tecelli edenler:
Sûretlerin ardında siret yolculuğu yaparlar.
Allah’ın sırlarını örterler, ancak yetim olana, samimi bir ara-

yış içinde olana açarlar. 
Her bilgiyi her yerde açmazlar, dillerini tutarlar.
Onlar birilerinin sırlarını örterler, kimseye ifşâ etmezler.
Onlar asılsız şeyleri, Allah’ın ilmiyle örterler. 
Onlar kendilerine yapılan hataları, affederek örterler ve ki-

şiyi utandıracak bir söz etmezler. 
Bu bölümde geçen “Ve ekserûhumul kâfirûn” âyetinde, in-

sanların çoğunun hakikatleri görmezden geldiği ve Allah’ın ni-
metlerini örttüğü, şükürsüzlük içinde yaşadığı bildirilir.

Onun için insan her an nimetlerle donatıldığının farkına 
varmalı ve şükür içinde olmalıdır.

Allah’ın hakikatlerini kendi egosuyla örtmemelidir.



288

84-

ةٍ شَهِيدًا ثمَُّ لاَ يؤُْذَنُ للَِّذِينَ  وَيوَْمَ نبَْعَثُ مِن كُلِّ أمَُّ
كَفرَُواْ وَلاَ همُْ يسُْتعَْتبَوُنَ

Ve yevme nebasu min kulli ummetin şehîden summe lâ  
yuzenu lillezînekeferû ve lâ hum yustatebûn

Ve yevme : Gün, zaman, an, her zaman,
Nebasu : Biz, beas, açığa çıkmak, dirilme, 
Min kulli ummetin : Bütün ümmetlerden, millet, topluluk, 
Şehîden : Bilen, şahit olan, tanık,
Summe lâ yuzenu : Sonra, yok, izin, yetki, 
Li ellezi kefer : Hakikatleri görmemezlikten gelenlerin,
Ve la hum yustatebûne : Yok, onlar, telafi, izin, mazeret, özür, 

istek, arzu, 

Meâli: “Bütün ümmetlerde hakikatlere şahit olup Bizi anla-
tanlar her zaman açığa çıkar. Hakikatleri görmemezlikten gelip 
örtenlerin hakikatleri anlatma yetkileri yoktur ve onların haki-
katleri anlamaya arzuları da yoktur.” 

Bu bölümde geçen “Nebasu” kelimesi, “Beas” kelimesin-
den gelir.

Allah’ın “El Bâis” esması vardır. 

Beâs-Bâis; uyandırmak, diriltmek, ortaya çıkarmak, gön-
dermek, varlığın ortaya çıkışı, her an ortaya çıkmaya devam 
etmesi, harekete geçirmek, bir tarafa yöneltip göndermek, an-
lamlarına gelir.



289

Burada uyandırmaktan maksat şudur; tohumun içinde ağaç 
uyur vaziyettedir, ne zaman tohumda bir hareketlenme olur, fi-
lizlenme olur, işte ağaç o zaman uyanmaya başlar. 

Tohumun içindeki ve diğer şeylerdeki hareketlenme, “Baîs” 
diye adlandırılır.

Ve bir şeyin içinde bir hareketlenme olmadan, açığa çıkış 
olmaz.

Çiftçiler, “Meyve ağaçlarının uyanma zamanı geldi, ağaçlar 
uyandı” gibi cümleler kurar.

Aslında, ağaçların uyanması sözü, meyve ağaçların Mart 
ayından itibaren uyanarak canlanmaya başlaması, ağacın yeni 
yılda yeni bir meyve vermesi için hareketlenmesi demektir.

El Bâis esmâsı; varlığın açığa çıkışının, yâni yaratılışın bo-
yutudur.

El Bâis; uykudan uyandıran, ölüyken dirilten, özünden gön-
deren, açığa çıkartan, özde olanı sevk eden, dereceler makam-
lar açan, gibi anlamlar taşır. 

Varlığın açığa çıkışı “El Bâis” esmâsının tecellisidir.
Aynı zamanda, ölü gönüllerin dirilmesi de “El Bâis” esmâ-

sının tecellisi ile mümkündür.
Bir gönlün dirilmesi için, kişi gönlünü temiz eylemelidir.
Çiftçi nasıl tarlasına bakıp, ürün için tarlasını hazırlıyorsa, 

kişi de gönlünü temizlemek için gayret göstermelidir.
Çünkü bir gönlün dirilişi, temiz olmasına bağlıdır
Gönül temiz olmadan, Hakk’a ârif olmak mümkün değildir.
Kişinin gönlü “Bâis” olması için, yâni dirilmesi için, kişi gön-

lünü temizlemeli ve irfân için gayret göstermelidir.
Bu bölümde geçen beâs-bâis; mutlaka hakikati bildiren bir 

kişinin ortaya çıkacağı ile ilgilidir. 
“Bütün ümmetlerde hakikatlere şahit olup Bizi anlatanlar 

her zaman açığa çıkar.”
Şahitlik makamına gelen hakikate erişir.



290

Hakikate erişen mutlaka çevresine belli bir ölçü içinde bildirir.
Şu bölüm çok çarpıcıdır; “Hakikatleri görmemezlikten gelip 

örtenlerin hakikatleri anlatma yetkileri yoktur ve onların haki-
katleri anlamaya arzuları da yoktur.”

Hakikate şahit olamayan, hakikati anlatamaz.
Dünya çıkarına düşkün olanın hakikati anlama derdi de olmaz.
Bu bölümde geçen şehiden kelimesi, şahitlikle alakalıdır. 
Şehit, Allah’ın ulvîyetine şahit olup, kendi varlığından ge-

çen demektir.
Şehidin makamı, fenâfillah makamıdır.
Yâni Allah’ın ulvîyetinde fâni olma makamıdır.
Şahit, şehit, eşhedü, şuhud, şühedâ aynı kökten gelen ke-

limelerdir. 
Şehid, şahit aynı anlama gelir.
Şahid; her yerde her an hazır olan, gören, bilen, farkında 

olan, anlamlarına gelir.
Allah, kendi kendine şahitlik yapmak istedi, varlığı var eyledi.
Varlığı sıfatlarıyla donattı, zâtıyla varlığı ihâta eyledi.
Kendi sıfatlarıyla, kendi zâtına şahitlik eyledi. 
Allah, yerlerin göklerin hükümranıdır ve Allah bütün her 

şeyin şahididir.
Şahit olan Allah’tır, şahitlik sıfatlar ve zât boyutunun hakikatidir.
Nasıl ki insan aynada kendini görüyorsa, Allah da varlık ay-

nasından tüm tecellileriyle “El Zâhir” esmâsıyla kendini aşikâr 
etmiştir.

Burûc Sûresi 9: “Ellezî lehu mulkus semâvâti vel ard val-
lâhu alâ kulli şeyin şehîd.”

Meâli: “Allah yerlerin göklerin hükümranıdır ve Allah bü-
tün her şeyin şahididir.”

Âl-i İmrân Sûresi 18: “Şehide Allah-Allah şahittir-Allah her 
an her yerde hazır ve nazırdır.”



291

Şahitlik, Allah’ın kendini varlık boyutundan tecellileriyle 
açığa çıkarması, kendini ispat etmesidir.

Bu görünen âlem şehadet âlemidir.
Cümle varlık Allah’ın niteliklerinin şehadet boyutudur.
Her bir varlık âyettir, âyetler Allah’ın kendine şahitlik eder.
Ezandaki yedi makamdan iki makamı şahitliğe işaret eder. 
“Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah” 
“Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah”
“Eşhedü enne Muhammeden Rasûlullah” 
“Eşhedü enne Muhammeden Rasûlullah” 
İnsanın her varlığı tutan Zâtı anlamalıdır.
İnsan her varlıktaki O Zâta ait olan sıfatları anlamalıdır.
Allah’a şahitlik Allah’ın Zâtına şahitliktir.
Muhammed’e şahitlik, Allah’a ait olan sıfatlara şahitliktir.
Ezanda, günde yirmi defa okunan “Eşhedü” kelimesi, şahit 

olmaya işaret eder.
İnsan, varlığın kendinde olan, tüm yaratılış sırlarına şahit 

olmadan, Allah hakikatine eremez. 
Kişinin kendi aslına şahit olması, Allah’a şahit olmasıdır.
Varlık her boyutuyla şahit olunacak boyuttur. 
İnsan olmak, kendini bilmekte gizlidir.
İnsan olmak, şahit olmakta gizlidir.
İnsan olmak, fenâfillah, bekâbillah sırrında gizlidir.
Şahitlik mertebesinde olanlar, Hazreti Muhammed’in ev-

latlarıdır.
Şahitlik boyutuna erenler:
Eşhedü hakikatine erenlerdir.
Kendi vücûdlarında Allah’a şahit olanlardır.
Cümle varlıkta Allah’a şahit olanlardır.
Her varlığın ardında varlığın sahibini bulanlardır.
Secde sırrına erenlerdir ve her an secdede olanlardır.



292

İşte gönlüne Allah hakikatini anlama duygusu düşenler şa-
hitlik makamına yürürler.

Dünya çıkarı, menfaatine esir olanlar ise dünya ile oyalanır-
lar ve halleri hakikat yolunda olanlara ders olur.

Hakikat yolunda olanların da halleri dünya çıkarına esir 
olanlara ders olur.



293

85-

وَإذَِا رَأى الَّذِينَ ظَلمَُواْ الْعَذَابَ فلَاَ يخَُفَّفُ 
عَنْهمُْ وَلاَ همُْ ينُظَرُونَ

Ve izâ raellezîne zâlemûl azâbe fe lâ  
yuhaffefuanhum ve lâ hum yunzarûn

Ve iza rae ellezine : Olduğu zaman, gördü, kimseler,
Zâlemû el azab : Zulmettiler, azap, sıkıntı,
Fe lâ yuhaffefu anhum : Yok, kolay, kolayca, hafif olan, onların, 
Ve lâ hum yunzarûne : Yok, onlar, görmek, bakmak, görüp 

anlamak,

Meâli “Zalimler bir sıkıntı gördükleri zaman, onların onu ko-
layca kabullenmeleri olmaz ve onların görüp anlamaları da yoktur.” 

Bu bölümde geçen “zâlemu” zalimlik, kötülük anlamındadır.
Dünyaya esir olanlar, eninde sonunda çevresine zalimlik 

yaparlar.
Zalimler sabırlı değillerdir, tevekkül sahibi değillerdir.
Şuurlu hareket edemezler. 
Zalimler, kibirli, isyankâr, kavgacı, kinci, çıkarcı kimselerdir.
İnsan düşünmelidir.
Öfke nereden geliyor?
Bu hiddet, bu kin, bu nefret nedir?
Bu kadar gaddarlık nereden geliyor?
Hiç acımadan yapılan zalimlikler nedir?
Neden zalimleştik?
Neden gaddarlaştık?



294

Nedir bu acımasızlık? 
Nedir bu nefret?
Neden zalimleştik?
Neden acımasız olduk?
Neden birbirimizin sözüne bile tahammül edemez olduk?
Neden birbirimizi dinlemez olduk?
Neden birbirimizi anlamak için davranmadık?
Neden birbirimizin eksiğini arar durumuna düştük?
İnsanoğlu neyi unuttu?
İnsanoğlu neden bencilleşti? 
Eşlerine zulüm edenler.
Çocuklarına zulüm edenler.
Hayvanlara işkence edenler, acımasızca öldürenler.
Neden bu öfke?
Bu kadar nefret nereden geliyor?
Neden zalimleştik?
Neden gaddarlaştık?
Gözleri önünde annesi dövülen, öldürülen o çocuklar na-

sıl kendine gelecek?
Bir ömür o çocukların psikolojik durumu ne olacak?
Sokak ortasında dövülen kadının psikolojisi bir ömür na-

sıl olacak?
Sokak ortasında azarlanan, tokatlanan bir çocuğun kâlbi 

nasıl tamir edilecek?
Kırılan onur nasıl düzeltilecek?
Bir yerde sevgi içindeymiş gibi görünürken, diğer yerde za-

limleşmek niye?
Zulüm etmek niye, kâlb kırmak niye, gözyaşı döktürmek 

niye, acı çektirmek niye, için için ağlatmak niye?
Niye içimiz başka dışımız başka olduk?
Neden birbirimizi ötekileştirdik?



295

Neden birbirimizin eksiğini arar olduk?
Neden kendimizi üstün sandık, başkasına hor baktık?
Neden fesatlıklar, hasetlikler, fitnelikler içinde olduk?
Neden çevremize fitnelikler eker olduk?
Neden birbirimizle alay eder olduk?
Birbirimizin yüzüne güldük, ama arkasından alay ettik.
Neden iki kişi bir araya gelsek, birileri hakkında onları kö-

tüleyerek alay ederek konuşur olduk?
Sabır niye unutuldu?
Yoksa sabır denen erdemle hiç tanışmadık mı?
Sevgi niye unutuldu?
Yoksa sevgi denen o ulvî duyguyla hiç tanışmadık mı?
Hevâları, bedensel çıkarları, dünya çıkarını sevgi mi sandık?
Allah’a tevekkül etmeyi, O’na teslim olmayı niye unuttuk?
Yoksa tevekkül denen, teslimiyet denen o hakikatle hiç ta-

nışmadık mı?
Yoksa Allah denilen o ulvîyete hiç şahit olmadık mı?
Yoksa Allah inancımız, sadece anne babadan öğrendiğimiz, 

kendi çıkarımıza göre yöneldiğimiz bir inançtan mı oluşuyor? 
Allah inancımız niye imana dönmedi?
Yoksa mü’minlik nedir, bilemedik mi?
Allah inancımız zandan mı ibaretti?
Sadece O’na inandık, O’na sadece çıkarlarımız için mi yö-

neldik? 
Allah’a inandık ama onu layıkıyla bilemedik mi?
Topluma nasıl bir Allah inancı anlattık?
Din adına, Allah adına topluma nasıl bilgiler aktardık?
Atalarımızın “insanın kâlbini kıran Allah’ın kâlbini kırar” 

sözünü niye unuttuk.
Kur’ân’da “sesini yükseltme, insanlarla tartışma, kimseye 

zulüm etme” uyarılarını neden duyamıyoruz? 



296

Kur’ân’da “dedikodu yapma, kimsenin arkasından çekiş-
tirme, kimseyle alay etme, kimseyi hor görme” uyarılarını ne-
den duyamıyoruz? 

Kur’ân’da “kul hakkı yeme, kimseyi aldatma, kimseye öf bile 
deme” uyarılarını neden duyamıyoruz? 

Kur’ân’da “oku, düşün, tefekkür et, anla, şahit ol” uyarıla-
rını niye duyamıyoruz?

Din adına insanlara neler anlatıyoruz?
Allah adına insanlara neler anlatıyoruz?
Neden, zalimlik, kötülük Allah’tan diye öğretiyoruz?
Oysa, Kur’ân’da onlarca âyette bambaşka hakikat sunuluyor.
“Allah zerre kadar zalimlik, kötülük vermez.” Nisâ Sûresi 40
“Kötülük, zalimlik asla Allah’tan değildir” Nisâ Sûresi 79
“Allah kulları için kötülüğü, zalimliği irade eden değildir.” 

Mü’min Sûresi 31 
Böyle onlarca âyet sunuluyorken neden bunları cân kula-

ğıyla duymuyoruz?
Neden birbirimize hor bakıyoruz?
Neden kendimizi diğerinden hayırlı görüyoruz?
Neden kendimizi doğru sanıyor, başkasını hatada olarak 

görüyoruz?
Neden vücûdların sahibinin Allah olduğunu unutuyoruz?
Neden Allah’ın hepimize şah damarımızdan yakın oldu-

ğunu unutuyoruz?
Neden birbirimizin vücûdlarında Allah’ı göremiyoruz? 
Yoksa bizleri zalimleştiren, başkasına hor baktıran, din adına 

anlatılan doğru olmayan bilgiler mi?
Yoksa bizi gaddarlaştıran, içimize kin ve nefret duyguları 

sokan, Allah adına anlatılan doğru olmayan bilgiler mi?
Yoksa biz aşk denen o ulvî hisle hiç tanışmadık mı?
Varlığa, birbirimize Allah aşkıyla bakmayı hiç öğrenmedik mi?



297

Gönlünde Allah aşkı olan:
Hiç zulüm edebilir mi?
Sokakta ya da evde hiçbirine kötülük edebilir mi?
Sokakta ya da evde bir anne çocuğunu azarlayabilir mi, to-

katlayabilir mi? 
Bir eş, eşini hiç dövebilir mi, hiç öldürebilir mi?
Hiç kâlb kırabilir mi?
Hiçbirini kandırabilir mi?
Hiçbiriyle alay edebilir mi?
Bir kimseye ya da bir varlığa hor bakabilir mi?
Evet, lütfen çok düşünelim.
Neden zalimleştik?
Neden hiç acımadan kâlb kırar olduk?
Neden gaddarlaştık?
Neden tahammülsüz olduk?
Neden bu kadar dünya çıkarına esir olduk?
Neden bu kadar bencilleştik?
Kimse kimseye zulüm etmesin.
Kimse kimseyi aldatmasın.
Çocuklar tokatlanmasın, azarlanmasın.
Kadınlar dövülmesin, öldürülmesin.
Kimse kimseyle alay etmesin.
Bir kimse diğer bir kimseye asla hor bakmasın. 
Kimse kimsenin hakkına girmesin.
Hayvanlar zulüm görmesin.
Allah’a şahit olanların gönlünde; sevgi, aşk, iyilik, yardımlaş-

mak, merhamet, tenezzül, tevâzû, tevekkül, teslimiyet tecelli eder. 
Kur’ân’da Enbiyâ Sûresi 107; “biz seni âlemlere rahmet ol-

maktan başka bir şey için göndermedik? âyetini cân kulağıyla 
duyanlar, rahmet makamına erenlerdir. 



298

86-

وَإذَِا رَأى الَّذِينَ أشَْرَكُواْ شُرَكَاءهمُْ قاَلوُاْ رَبَّناَ 
هؤَُلاء شُرَكَآؤُناَ الَّذِينَ كُنَّا ندَْعُوْ مِن دُونكَِ فأَلْقوَْا 

إلِيَْهِمُ الْقوَْلَ إنَِّكُمْ لكََاذِبوُنَ
Ve izâ raellezîne eşrekû şurekâehum kâlû rabbenâ  
hâulâi şurekâunellezîne kunnâ nedû min dûnik fe  

elkav ileyhimul kavle innekum le kâzibûn

Ve izâ rae ellezine : Olduğunda, gördü, o kimseler,
Eşreku şurekâe-hum : Ortak koşan, onların ortak koştukları,
Kâlû rabb nâ haulai : Derler, rabbimiz, işte onlar, bunlar,
Şurekâu-na : Bizim ortak koştuklarımız, 
Ellezine kunnâ : O kimseler, biz olduk, 
Nedû : Dua, yöneldik, isteme, çağrı, 
Min dûni ke : Senden başka,
Fe elkav ileyhim : Böylece, attılar, döktüler, ortaya atmak, 

onlara, 
El kavl : Söz, söyleme,
İnne kum le kâzibûn : Muhakkak, doğrusu, siz, elbette, 

yalanlarda kalanlar,

Meâli: “Ortak koşanlar, onları ortak koşturan kimseleri gör-
düklerinde derler ki: Rabbimiz! İşte bunlar bizi ortak koşanlar-
dan eyledi, o kimseler yüzünden biz seni bırakıp zanna dayalı 
şeylere yöneldik, böylece onların yüzünden başka sözler ortaya 
attık. Muhakkak ki sizler yalanlarda kalanlarsınız.” 

Müşriklik iyi anlaşılmalıdır.
Müşrikler müşriklerle dostluk ederler.



299

Onların duyguları, düşünceleri, halleri birbirine uygundur.
Bunu fark edenler, ne kadar büyük zan içinde olduğunu an-

layanlar, müşriklikten kurtulma çabası içinde olurlar.
Yalanlar içinde olduğunu anlayabilmek, hakikat yoluna ilk 

adımı atabilme duygusudur. 
İnsan, edindiği arkadaşlarının düşüncelerini ve davranışla-

rını iyi analiz etmelidir.
Toplumda söylenen “arkadaşını söyle kim olduğunu söyle-

yeyim” çok önemsenmelidir. 
Nisâ Sûresi 3. âyet bu konuda çok önemli bir uyarıyı sunar.
Nisâ Sûresi 3: “Kendi çıkarında olana; kendi çıkarında ol-

maya meyledenden başkasının ya da ortak koşmaya meyle-
denden başkasının hâli uygun değildir. Kendi çıkarında olmaya 
meyledene de; kendi çıkarında olandan başkası ya da ortak ko-
şandan başkasının hâli uygun değildir. Mü’minler için ise bütün 
bu hâller haramdır.” Tevhîd-i Kur’ân Meâli

Âyette belirtildiği gibi mü’minlik makamına gelen kimse, 
müşriklikten, zandan, yalandan uzaktır.

Bakara Sûresi 221. âyette de çok güzel bir uyarı sunulur.
Bakara Sûresi 221: İman etmedikleri müddetçe müşriklik 

yolunda olanlarla bir araya gelmeniz uygun değildir. Eğer sizin 
gittiğiniz yolu sevmişse, elbette iman etmek için çalışan kimse, 
müşriklik yolunda olandan daha hayırlıdır. İman etmedikleri 
müddetçe müşrik olanlarla da bir araya gelmeniz uygun değil-
dir. Eğer sizin gittiğiniz yolu sevmişse, elbette iman edip Allah’a 
kul olan kimse, müşrik olandan daha hayırlıdır. Müşrik olanla-
rın daveti ateşedir. Allah’ın davetine uyanlar huzur üzere olur-
lar ve her şeyde O’nun yetkili olduğunu bilirler, mağfireti anlar-
lar. İşte insanlar için âyetler apaçık açıklanır. Umulur ki onlar 
varoluşu düşünüp anlarlar, o hakikatlerle bu âleme bakarlar. 

İşte, “Rabbimiz! İşte bunlar bizi ortak koşanlardan eyledi, 
o kimseler yüzünden biz seni bırakıp zanna dayalı şeylere yö-
neldik” bu bölümde sunulduğu gibi zanda ve müşriklik içinde 
olduğunu anlayan kimse tövbe ederek oradan döner 



300

87-

لمََ وَضَلَّ عَنْهمُ  وَألَْقوَْاْ إلِىَ اللهِّ يوَْمَئذٍِ السَّ
ا كَانوُاْ يفَْترَُونَ مَّ

Ve elkav ilallâhi yevme izinis seleme ve  
dalle anhum mâ kânû yefterûn

Ve elkav : Arz etmek, atmak, bırakmak, dayanmak, her 
şeyiyle teslim olmak, 

İla Allah : Ancak, sadece, Allah, 
Yevme izin : O gün, o vakit, her an, her zaman,
El seleme : Barış huzur içinde olan, selamet, 
Ve dalle an hum : Saptı, sapmak, yalanlarda kaldı, onları, 
Mâ kânû yefterûne : Şey, ne, değil, oldu, olmadılar, iftira, 

uyduruyorlar,

Meâli: “Her şeyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an barış 
ve huzur içinde olanlardır. Uydurulmuş şeyler içinde kalanlar ise 
hakikatlerden sapanlardır.” 

Mü’minlik makamına gelenler, her an Allah’a tevekkül ve 
teslimiyet içindedirler. 

Onların gönülleri her an âyette belirtildiği gibi “Elkav” Al-
lah’a teslimiyet içindedir.

Elkav, ilkâ kelimesinden gelir.
İlkâ; dayanmak, bırakmak, teslim olmak anlamına gelir
Mü’minler gönüllerini Allah’a bırakmışlardır.
Allah da onların gönüllerine kendine ait olan hakikati bırakır. 
Mü’minlerin gönülleri her an Allah’a dayanır.
Onlar Allah’a tevekkül içindedir. 



301

Tevekkül; vekîl kelimesinden gelir. 
Tevekkül; vekîl edinmek, güvenmek, dayanmak, tüm varlı-

ğıyla yaratıcısına teslim olmak, her şeyin sahibi olan Allah’tan 
beklemek, başına ne gelirse gelsin bundan ders çıkarıp, hikme-
tini aramak, Allah’a bağlanıp ona güvenmek, sonucu Allah’tan 
beklemek anlamına gelen bir kelimedir.

Kur’ân’da görüyoruz ki; tevekkül sahipleri mü’minlerdir.
Tevekkül makamı da, mü’minlik makamıdır.
Mü’min olan; 
Şahitlik-şehitlik makamına erendir.
Kendi varlığının ve tüm varlığının sahibini bilip, tüm varlı-

ğını sahibine teslim edendir
Hakk’dan emin olandır, 
Her an Hakka dayanandır.
Başına gelen her şeye sabredendir.
Asla karamsarlığa düşmeyendir, bir an düşse bile bu hal-

den hemen dönendir.
Tüm varlıkta her an tecelli edenin Allah olduğunu bilendir.
Tüm varlığı sonsuz nitelikleriyle saranın Allah olduğunu 

bilendir.
Tüm varlıktan her an “Semme Vechullah” olanın Allah ol-

duğunu bilendir 
Her an gönlünde Allah sevgisiyle yaşayandır.
Her an, her şeyleriyle Hakk’a bağlılık üzere hareket eden-

dir, o şuurlarını muhafaza edendir.
İşte onlar Tevhîd ilminin varisleridir.
Halk’ta Hakk zevki o kimseleri teslim almıştır. 
Onlar devamlı o zevkte yaşarlar. 
Asla ikiliğe düşmezler.
Asla ağızlarından ikilik ifade eden kelimeler çıkmaz.
Emanete sahip çıkarlar.



302

Hakk nedir bâtıl nedir bilirler.
Bâtılın tehlikelerini en iyi görürler, bâtılı kaldırmak için 

mücadele ederler.
Toplumda zulüm olmaması için mücadele ederler.
Hakikatleri anlamak ve anlatmak için gece gündüz müca-

dele ederler.
Kâinatı bir kitâb bilirler.
O kitâbdan okurlar.
Tüm ilimlerin Allah’a ait olduğunu bilirler.
Ve gece gündüz o ilmi anlamak için aşk ile tefekkür içinde 

mücadele ederler.
Her an hakk üzere, adalet üzere hareket ederler.
Toplumda zalimliği bitirmek için hayatları pahasına mü-

cadele ederler.
Allah’a öylesine teslim olmuşlardır ki hiç korkuları yoktur.
İşte, tevekkül sahibi olanlar, mü’min olanlardır
Tevekkül sahibi olan; karamsarlığa düşmez, karamsarlığa 

düşeni de o halden kurtarır. 
Allah’ı vekil edinmeyi yâni Allah’a güvenmeyi, dayanmayı 

öyle güzel anlatırlar ki anlattığı kişilerin içinden karamsarlık 
dağılır gider.

İşte her şeyiyle Allah’a ilkâ içinde olanlar, yâni dayananlar 
mü’min olanlardır, Hazreti Muhammed’in evlatlarıdır.

Bu bölümde geçen “dalle” dalalet, sapmak, hakikati terk et-
mek demektir.

Dalalet, bir kibir, bir benlik içinde olup, ben benim deme 
durumudur.

Hakikatlerden uzak olan kişi gaflet içindedir. 
Allah hakikatinden yoksun olarak yaşayan kişi bir gaflet 

içindedir.
Allah’ı unutan kişi gaflete düşmüştür.



303

Hakikatlerden sapan, benliğe düşen kişi dalalete düşmüştür. 
Dalalet, haktan hakikatten sapmak demektir. 
Allah hiçbir kulunu dalalete sürüklemez.
Toplumda genelde “Allah dilediğini saptırır, dilediğine hi-

dâyet verir” diye bilgiler sunar.
Kur’ân’da yapılan meâlleri örnek gösterir. 
İbrâhîm Sûresi 4: “Ve mâ erselnâ min resûlin illâ bi lisâni 

kavmihî li yubeyyine lehum fe yudillullâhu men yeşâu ve yehdî 
men yeşâ ve huvel azîzul hakîm.”

Diyanet Meâli: “Biz her peygamberi, ancak kendi kavminin 
diliyle gönderdik ki, onlara (Allah’ın emirlerini) iyice açıklasın. 
Allah, dilediğini saptırır, dilediğini de doğru yola iletir. O, mut-
lak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir.”

Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “Bir Resûl kendi kavminin lisanının 
dışında hakikatlerimizi anlatmaktan başka bir şey için açığa 
çıkmadı. Bundan sonra isteyen kimse Allah’ın hakikatlerinden 
kendi anlayışına sapar ve isteyen kimse de hakikatlere yol bu-
lur ve tüm değerlerin yüce sahibinin, tüm varlığa hâkim ola-
nın O olduğunu anlar.” 

İşte burada bir gerçek bize sunuluyor. 
Resûl hakikatleri anlatır, isteyen kimse o hakikatlerle Al-

lah’a yol bulur, isteyen kimsede kendi cehalet anlayışına sapar.
Kişinin hakikatleri anlaması kendi bildiği cehalet anlayı-

şını bırakmasıyladır. 
Kişi kendi cehalet bildiklerini bırakmazsa anlatılan haki-

katleri anlayamaz. 
Çünkü anlatılan her şeyi kendi bildikleriyle tartar ve kendi 

bildikleri ağır basarsa kendi cehalet anlayışına sapar. 
Allah kimseyi saptırmaz. 
Her nefeste insana “sendeyim kulum, sendeyim kulum” 

diye seslenir.
“Aradığın hakikatler senin bedenindedir” diye seslenir.



304

Elest hitabı, kişinin kendi bedeninden gelen bir hitaptır.
Elest meclisi, kişinin kendi beden meclisidir.
Allah o meclisten insana her an seslenir.
“Senin vücûd sahibin ben değil miyim?” diye kuluna her 

an hitap eder.
İşte hidâyete giden yol bu hitabı duymakla başlar.
Allah kulunu saptıran değil, hidâyete sevk edendir.
Kendi vücûdundan ona hitap edendir.
Bizden istenen Allah’a arif olmak ve o şuurda yaşamaktır. 
Allah kuluna her saniye, onun bedeninden tüm işaretle-

riyle seslenir.
“Beni tanı, beni anla, bana teslim ol” diye, kuluna kulunun 

bedeninden hitap eder. 
Allah kulunu, hakikatlere arif olması için yarattı onu sap-

tırmak için değil. 
Hazreti Muhammed, yaşadığı toplumda insanlara hakikat-

leri tebliğ etmiştir.
Yâni hakikatlere kapılar açan bilgiler sunmuştur.
Kimileri, atalarından gelen kendi inançlarını üstün gören, 

başkalarına hor bakan inançlarında kalmayı tercih etmiştir.
Kimileri, sunulan bilgileri düşünmüş, tefekkür etmiş, haki-

katlerle kapılar açmıştır.
İşte bir kısım, sunulan bilgileri düşünmeyi bile reddetmiş, 

kendi bildiklerinin yoluna sapmıştır.
İşte bunlara “dalalet durumuna düşenler” denmiştir.
Yâni “atalarının yargılayıcı inancına sapanlar” denmiştir. 
Müellifler genelde âyeti; “dalalet-saptırdıklarının yoluna” 

(Fâtiha Sûresi) diye meâl ettiklerinden dolayı, toplum dalaleti 
veren Allah’tır diye inanmıştır.

Ve çoğu kimse, Allah’ın mudil esması vardır, yâni dalalet 
edici esması vardır, diye inanır.



305

Oysa Allah’ın mudil değil, mûzil esması vardır.
Mudil, şeytana aittir.
Mûzil, Allah’a aittir.
Mudil; dalalete sürükleyen, saptıran, doğru yoldan çıka-

ran demektir.
Mûzil “ ”: İzale eden, çözen, eriten, gideren, açan, içten 

dışa şekillendiren, müşkülleri çözen demektir. 
Allah, varlığın yaratılışından, rûhdan gelen üflenişle, rûhun 

DNA’sında yazılımı bir bir çözerek, bedenleri oluşturur.
Allah, her varlığın yaratılışında içten dışa bir çözülümle var-

lığı ince ince şekillendirir.
Bir tohumdan ağaç, müzil esmasıyla adım adım çözülerek 

meydana gelir.
Bir yaprak, bir çiçek, bir dal, meyve hep mûzil esmasıyla 

adım adım şekillenir.
Müdil, yâni dalalete sürüklemek yâni saptırmak şeytanın 

dürtüsüdür.
Furkân Sûresi 29: “Lekad edallenî aniz zikri ba’de iz câenî 

ve kâneş şeytânu lil insâni hazûlâ.”
Meâli: “Doğrusu şeytan Allah’ın zikrinden-hakikatlerinden 

saptırır ve duygusuz hissiyatsız insandan şeytan olur.” 
Nisâ Sûresi 60: “Yurîduş şeytânu en yudıllehum dalâlen baîdâ.”
Meâli: “Şeytan onları dalalete sürükler, dalalete düşürerek, 

hakikatlerden uzaklaştırır.”
Nisâ Sûresi 116: “Ve men yuşrik billâhi fe kad dalle dalâ-

len baîdâ.”
Meâli: “Ve kim Allah’a ortak koşarsa, artık o hakikatlerden 

uzaklaşıp kendi cehaletine sapmış olur.” 
Kur’an incelendiği zaman görülecektir ki dalalete sürükle-

yen şeytandır.
Mudil, şeytana aittir.



306

Kur’ân’da, ortak koşma içinde olan kimsenin, dalalete sü-
rüklendiği belirtilir.

Ortak koşmak yâni müşriklik, Allah’ın ulvîyetinin yanında, 
“ben de varım” deyip, bir benliğin, gururun, kibirin içine düş-
mektir.

Allah’a ait olan sıfatları, bedeni, kendine nispet etmektir.
İşte dalalet çok iyi anlaşılmalıdır.
Allah’ın mudil esması vardır deyip, Allah’a iftira atmamak 

gerekir.
Mudil, yâni dalalete düşürmek, şeytana aittir, Allah’a ait değil. 
Kur’ân’ın birçok yerinde bu belirtilmiştir.
Allah’ın mudil esması yoktur.
Allah, hiç kimseyi dalalete sürüklemez, hakikatin yolun-

dan saptırmaz.
Kişi, kendini bâtıl alana yöneltmekle, ilimden ayrılmakla, 

gurura kibire düşmekle, zâlimleşmekle, hakikatlerden dala-
lete sürüklenir.

Bu durum, Kur’ân’da apaçık belirtilir.
Tevbe Sûresi 115: “Ve mâ kânallâhu li yudılle kavmen.”

Ve mâ kâne Allah : Olmadı, olmaz, değil, Allah, 
Li yudılle kavmen : Saptıracak, yanıltmaz, dalalete sürükleyen, 

kavim, kimse, 

Meâli: “Allah hiç kimseyi saptıran-dalalete sürükleyen de-
ğildir.”

Burada ne kadar net belirtilmiş.
Allah hiç kimseyi dalalete yâni sapıklığa yâni yoldan çık-

maya sürüklemez.
Kişi düştüğü dalaleti; kendi inancının yargılarında, bâtıl bil-

diklerinde, zulmani hâllerinde aramalıdır
Kur’ân’da bir âyet bir âyetle çatışmayacağına göre, yapılan 

meâllerde uyumsuzluk varsa bu müellifle alâkalıdır, Kur’ân’la 
ilgili değildir.



307

88-

الَّذِينَ كَفرَُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبيِلِ اللهِّ زِدْناَهمُْ 
عَذَاباً فوَْقَ الْعَذَابِ بمَِا كَانوُاْ يفُْسِدُونَ
Ellezîne keferû ve saddû an sebîlillâhi  

zidnâhum azâben fevkal azâbi bimâ kânû yufsidûn

Ellezine keferû : Hakikatleri görmemezlikten gelenler,
Ve saddû : Men ettiler, engellediler, 
An sebil Allah : Yol, hakikatler, Allah,
Zidnâ hum azâben : Artma, çoğalma, ekleme, azap, sıkıntı, 
Fevka el azâbi : Azap üstüne, üzerine,
Bi mâ kânû yufsidûn : Şeyden dolayı, oldu, fesat, ikilik çıkaran, 

arabozan, 

Meâli: “Hakikatleri görmemezlikten gelenler ve Allah yo-
lunda olanları engelleyenler, ikilikte kaldıklarından dolayı sıkın-
tıları artıkça artar.” 

Hakikat yolunda aşk içinde yol alanları ikiliğe düşmezler.
Onları Hakk yolundan kimse engelleyemez.
Nice Kâmil insan, tehditler alsa da Hakk yolundan dönmedi.
Allah yolunda hidâyetle şereflenenler, o yolda canları paha-

sına mücadele ederler.
Ama ikilik içinde olanlar, kibre düşenler sıkıntılar içinde 

yaşarlar.
Ego içinde olan herkes içsel huzursuzluk içinde olur.
Çünkü onların manevi teslimiyetleri yoktur.
Onlar egolarına, çıkarlarına, hırslarına teslimdirler.



308

Âyette belirtildiği gibi, “yufsidun” fesatlık içinde olanlar de-
mektir.

Fesatlık; bozmak, dağıtmak, ara açmak, ikilik çıkarmak an-
lamlarına gelir.

Tevhîd şuurunun önündeki en büyük engel, fesatlık duy-
gusudur.

Fesatlık duygusu hep ikilik çıkarır, senlik benlik kavgasına, 
kibre sürükler.

Fesatlık içinde olan kişi, karşısındaki kişiyi hor görür.
Kendini daha yüce görerek büyük bir kibrin içine düşer.
Varlığın özünü görebilen, tüm varlığın tek özden geldiğini 

anlar.
Ve asla kendini herhangi bir varlıktan üstün görmez, iki-

liğe düşmez. 
Her varlığı tutan Allah’ın zâtıdır. 
Bir varlık diğerinden yüce değildir.
Yüce olan, hamd sahibi olan, tüm varlığın sahibi olan, tüm 

varlıktaki sıfatların sahibi olan yalnızca ve yalnızca Allah’tır. 
Bu hakikate erişen ikiliğe düşmez, Allah’ın birliğinin haki-

katine erişir. 
Kendini üstün gören, farklı gören, fesatlık içindedir. 
Kendinin ve cümle varlığın varoluşunu, sistemini, sahibini 

anlayan kimse ise mü’min olandır. 
Fesatlıktan kurtulmak için;
Hakikate erişmek gerekir.
Tevâzû makamına erişmek gerekir.
Cümle kâinatta, her varlıkta ekber olan, azîz olan Allah ha-

kikatine erişebilmek gerekir. 
Fâtır Sûresi 28: “Muhakkak ki hakikatlerin bilgisine ulaşıp 

kulluğunu bilen o kimseler, Allah’a karşı tevâzû içindedirler. Mu-
hakkak ki Allah tüm değerlerin yüce sahibidir, bağışlayandır.” 



309

Furkân Sûresi 63: “Tüm varlıktan Hakk’tır yansıyan şu-
urunda olup kulluğunu anlayanlar, yeryüzünde tevâzûlu bir 
hâlde yürürler.”

İşte âyetlerde belirtildiği gibi, her varlıktan kendini gös-
teren Allah hakikatine eren, fesatlıktan kurtulacaktır, tevâzû 
içinde olacaktır.

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki varlığın varoluşunu ve 
var edeni anladığımızda tevâzû makamına ulaşıyoruz.

Her varlığın Allah’ın hakikatlerini yansıttığını anlayan kişi 
tevâzû içinde olur. 

Kâinatın sahibini bilen, asla fesatlık içinde olmaz.
Ve sonuçta kendisinin de bir varlık olduğunu ve diğer var-

lıktan zerre kadar üstün olmadığını anlar.
Her varlığın birbirine bağlı olduğunu anlar.
Nasıl ki insanın vücûdunda tüm hücreler birbirine bağlıdır, 

işte bu kâinatta da tüm varlık birbirine bağlıdır.
Varlığı yaratan ve bir arada tutan Allah’tır.
Kişi varlığın yaratılışını anladığında kendinin de bir varlık 

olduğunu anlar ve kendini hiçbir varlıktan üstün görmez ve ama 
gizli ama aşikâr bir kibir içinde olmaz. İşte bu durum tevâzûdur.

Yunus Emre’nin dediği gibi “sen sana ne sanırsan ayruga 
da onu san.” 

Yâni tevâzû makamına ulaşan kişi kendini diğer varlıktan 
asla üstün görmez.

Kendisi de diğer yaratılan varlık da bir varlıktır ve Allah’ın 
kuludur.

Bir eşek de, bir at da, bir ayrık otu da insan gibi bir kuldur. 
İnsan makamına gelen kişi baktığı her varlıkta kendini görür.
Yürürken bastığı taşın bile kendisi gibi bir kul olduğunu bilir.
Ki her gün içtiği o suda taştaki mineraller vardır. 
O mineraller olmasa insan yaşayamaz.



310

Bu hakikati bilen insan, nasıl fesatlık içinde olur, elbet olamaz.
İşte tevâzû makamına ulaşan kişi her zaman huzur içindedir.
İşte, kişi Allah’ı layıkıyla idrak ettiğinde, O’na karşı tevâzû 

içinde olur. 
Ve asla kibir içinde benlik içinde olamaz.
Ve asla onda fesatlık, hasetlik, kin, nefret, ayrımcılık gibi 

duygular olmaz.
Allah hakikatine eren Tevhîd şuuruna erecektir.
Tevhîd şuuruna erişen kimse, kulluk makamına erişecektir.
Kulluk, her varlığın Allah’ın kulu olduğu makamıdır. 
O makama erişen kimse bilir ki her varlık bir ağacın yap-

rakları gibi kardeştir.
Kardeş kardeşe karşı hiç fesatlık içinde olabilir mi?



311

89-

نْ أنَفسُِهِمْ وَجِئْناَ  ةٍ شَهِيدًا عَليَْهِم مِّ وَيوَْمَ نبَْعَثُ فيِ كُلِّ أمَُّ
لْناَ عَليَْكَ الْكِتاَبَ تبِْياَناً لِّكُلِّ  بكَِ شَهِيدًا عَلىَ هؤَُلاء وَنزََّ

شَيْءٍ وَهدًُى وَرَحْمَةً وَبشُْرَى للِْمُسْلمِِينَ
Ve yevme nebasu fî kulli ummetin şehîden aleyhim  

min enfusihim ve ci’nâbike şehîden alâ hâulâ ve  
nezzelnâ aleykel kitâbe tibyânen likulli şeyin ve huden  

ve rahmeten ve buşrâ lil muslimîn 

Ve yevme : Her zaman, gün, vakit, zaman, 
Nebasu : Biz, hakikatimiz, açığa çıkmak, beas, 

diri, 
Fi kulli ummetin şehîden : Bütün ümmetlerde, şahit, tanık, 

hakikate şahit olan, 
Aleyhim min enfusi-him : Onların kendilerinde, kendi 

bedenlerinde, 
Ve cinâ bike : Getirdik, geldi, çıktı, sundu, seni, 
Şehîden : Şahit, tanık, bilen, 
Ala hâulâi : Üzerine, işte onlar,
Ve nezzelnâ aleyke : indirdik, sunduk, sana, kendi 

üzerinde, 
El kitâb : Her varlık bir kitâb, ilâhi sözler,
Tibyânen li kulli şeyin : Açıklayan, gösteren, beyan eden, 

bütün her şeyi,
Ve huden : Yol gösteren, rehber, 
Ve rahmeten : Rahmet, merhamet, 



312

Ve buşra li el muslimîne : Müjde, sevinme, mutluluk, teslim 
olanlar için, slam, 

Meâli: “Bütün ümmetlerde hakikatlerimize şahit olanlar her 
zaman açığa çıktı. Onların kendi bedenlerinde olan hakikatleri 
onlara anlattı. İşte sende bildiğin hakikatleri onlara anlatmak 
için açığa çıktın. Her varlığı bir kitâb olarak sana sunduk. O kitâb 
da her şeyi apaçık açıklayan ve yol gösteren ve rahmet veren ve 
teslim olanlara mutluluk veren hakikatler vardır.” 

Her topluluğun içinde mutlaka yaratılışın hakikatini anla-
mak isteyen kimseler olur.

Bu kimseler ilim irfanda ilerlerler ve Kâmil kimseler olurlar.
Kâmil kimseler, topluma hakikati anlatırken, kişilerin be-

denlerini onlara göstererek, “bu beden nasıl var oldu, var edi-
cisi kimdir?” gibi düşündürücü sorularla kapılar açarlar.

Onlar varlığın ve bedenlerin canlı kitâb olduğunu, oradan 
okuyanların hakikati anlayacaklarını bildirirler. 

Kâmil insanlar, halkı hep hakikati anlamaya sevk ederler.
Oku kendini, oku varlığı, oku âlemi, seni ve varlığı tutan 

ilâhi gücü anla.
Bil ki hakikate ulaşmak okumakla mümkündür. 
Gördüğün her varlık okunası bir kitâbtır. 
Okumaktan murad, varlığın varoluşunu ve işleyişini anla-

maya çalışmaktır. 
Kur’ân oku ile başlar.
Varlık nereden gelmiştir, nasıl var olmuştur, her an nasıl bir 

işleyiş içindedir ve nereye gitmektedir.
Bunlar hep okunacak konulardır.
Varlığı okuyabilecek, ilmi olarak anlayabilecek tek varlık 

insandır. 
Varlığı okumak, halk oluşu okumaktır. 
Alâk Sûresi 1: “Ikra bismi rabbikellezî halaka”



313

Meâli: “Seni vücûdlandıranın delilleriyle, yaratılışı araştır anla” 
Kendi vücûdunu okunacak Kur’ân bil.
Her varlığı okunacak Kur’ân bil.
Kur’ân diye okuduğun Mushâf-ı Şerîf’i’de Kur’ân bil.
Ve üçünü birbirinden ayırmadan oku.
Birinde olan hakikatin diğerinde de olduğunu idrak et.
Varlığı ve kendi vücûdunu canlı Kur’ân olarak bil ve ona 

göre oku.
Eğer kendi vücûdunu ve varlığı canlı Kur’ân olarak okuya-

mazsan, bil ki Mushâf-ı Şerîf ölüdür.
Mushâf-ı Şerîf’in de canlanmasını istiyorsan, kendini ve 

varlığı oku.
Cümle kâinat bir Kur’ân’dır.
Her varlık bir âyettir.
Her varlık kendindeki sonsuz âyetlerle, yâni sonsuz işaret-

lerle hakikatleri sunar. 
Onun için Yûsuf Sûresi 105. âyette: “Ve keeyyin min âyetin 

fîs semâvâti vel ardı yemurrûne aleyhâ ve hum anhâ muridûn.” 
Meâli: “Göklerde ve yerde nice âyetler vardır ki yanından 

gelip geçerler ve onlar onun farkına varmazlar.”
İşte her varlık cânlı bir kitâbtır. 
Her varlık Allah’a götüren bir rehberdir.
O kitâbın sayfaları ilimle sarılıdır.
O ilimden okuyanlar asla hakikatten kopmazlar.
Yeter ki insan, varlığın kendinde olan işleyişi anlamak için 

tefekkür içinde olsun.
Âyette ne güzel belirtilmiş; “nezzelnâ aleykel kitâbe tibyâ-

nen likulli şeyin” bütün her şey bizlere apaçık ilim dolu kitâb 
olarak sunulmuştur.



314

Ve âyet ne güzel devam ediyor; “likulli şeyin ve huden ve 
rahmeten ve buşrâ lil muslimîn” bütün her varlık hakikate yol 
gösteren, rahmet taşıyan Allah’ın lütuflarıdır.

Ve İslâm makamına eren kimseler için nice müjde dolu, he-
yecan dolu, hayret dolu güzelliklerdir.

İşte insan, kendini bilme yolunda her an tefekkür içinde 
olmalıdır. 

Dünyanın derdine esir olmamalıdır.
Kendine dönüp kendi aslını bilme yolunda olmalıdır. 
Hep çıkar, menfaat ilişkileri içinde olmamalıdır. 
Kendini büyük görmemeli, kibre düşmemelidir.
Ölümlü olduğunu, aciz olduğunu unutmamalıdır. 
Başkasına hor bakmamalı, kimseyi küçük görmemelidir. 
Her varlığın hidâyet yolu olduğunu anlamalı, hidâyet yo-

lundan ayrılmamalıdır.
Hâdî, Hûdâ, Hidâyet, Hû, Hâdû, aynı kökten gelen kelimelerdir.
Hâdî; hidâyet verici, hakikatlere ulaştıran demektir.
Hûdâ; yol gösteren, hakikatlere ulaşmanın yolunu bildi-

ren demektir.
Hidâyet; hakikatlerle buluşup Hakk’a ermek demektir, hak 

ile bâtılı ayırt eden demektir, kendini bilme yolunda, kendi as-
lının hakikatini anlayan demektir.

Hû; O, Allah, her şeyin sahibi, tüm kâinattaki tek kudret 
demektir.

Hâdû; gösterilen yol, gidilmesi gereken yol, tavsiye edilen 
yol, hedefe götürecek yol demektir. 

Hû: Cümle varlığın ve varlıktaki tüm niteliklerin tek sahibidir.
Hâdû: Kendine giden yolu bildiren, hakikatlere ulaşma yolu 

olan varlığın yol bilinmesi, her varlık Hakk’a açılan bir yoldur.
Hûdâ: Varlıktaki âyetleriyle, yâni işaretleriyle yol gösteren, 

yolun nasıl takip edileceğini bildiren.



315

Hâdî: Kendisini, kendisiyle hidâyete erdiren, kendine yine 
kendisiyle ileten, hidâyet verici, hakikate hakikatleriyle ulaştı-
ran, emin olduran.

Hidâyet: Hakk’la Hakk olan, Hakk’a eren, Hakk zevkine eren, 
bekâbillah bulan, mü’min olan, kâlbi mutmain olan.

Hidâyet bulmak, varlıktaki ilimle Hakk’a ermektir, Allah’tan 
emin olmaktır.

Her varlık, dosdoğru Hakk’a giden bir yoldur.
Her varlık, âyetullah şehridir, yâni Allah’ın âyetler şehridir.
İnsanın vücûdu da, Allah’ın âyetler şehridir.
İnsan kendi vücûdunun işaretleriyle yol bulduğunda, Allah 

hakikatine erecektir.
Hûdâ esması gönlünde tecelli eden kimse:
Her varlığı Hakk’a açılan bir kapı bilir.
Hakikatleri kitaplarda değil, varlığın özünde arar.
Hidâyete ermiş kimsedir.
Allah’ın gösterdiği dosdoğru yol olan, varlıktaki ilimle ha-

reket eder. 
Şahit olmadığı şeyi dile getirmez.
Onun gönül dili açılmıştır, dilinden kelamullah akar.



316

90-

إنَِّ اللهَّ يأَمُْرُ باِلْعَدْلِ وَالِإحْسَانِ وَإيِتاَء ذِي 
الْقرُْبىَ وَينَْهىَ عَنِ الْفحَْشَاء وَالْمُنكَرِ وَالْبغَْيِ 

يعَِظكُُمْ لعََلَّكُمْ تذََكَّرُونَ
İnnallâhe yemuru bil adli vel ihsâni ve îtâi zîl  

kurbâ ve yenhâ anil fahşâi vel munkeri vel bagy  
yeizukum leallekum tezekkerûn

İnne Allah yemur : Muhakkak Allah, iş, hüküm, emir, 
Bi el adli : Adalet, adil olarak
Ve el ihsâni : İhsan, iyi davranma, iyilik, iyi insan, 
Ve itâi zi el kurbâ : Verme, paylaşma, sahip, yakınlara, 

akrabalara,
Ve yenhâ : Yasaklar, nehyeder, 
An el fahşâ : Çirkinlikler, ben benim demek, kendini 

üstün görmek,
Ve el munkeri : Fenalık, kötülük, zarar vermek, 
Ve le bagy : Hasetlik, isyan, zulüm, 
Yeizu-kum : Öğüt verir, vaaz, öğretiler, 
Lealle kum tezekkerûn : Umulur ki siz, tezekkür, hakikatlere 

ulaşma o hal ile olmak,

Meâli: “Muhakkak ki Allah; adil olmayı ve iyiliklerde olmayı 
ve sahip olduklarınızı yakınlarınızla paylaşmayı emreder. Ken-
dini üstün görmeyi ve fenalarda kalmayı, inkâr etmeyi ve haset-
lik yapmayı, haksızlık yapmayı, zulümlerde olmayı ise yasaklar. 
İşte size böylece öğüt verir. Umulur ki hakikatlere ulaşır o hâl 
ile davranırsınız.” 



317

İnsan adalet içinde olmalıdır.
İnsan iyilikler içinde olmalıdır.
İnsan asla fahşa içinde olmamalıdır.
Bu bölümde geçen “anil fahşâi” kelimesi iyi anlaşılmalıdır.
Toplumda “fâhişe” denildiği zaman, insanların akıllarına 

hemen kadın gelir.
Fâhişelik kavramı kadına yapıştırılır.
Toplumda fâhişelik kavramı, kadınların erkeklerle para kar-

şılığı ilişkiye girmesi diye bilinir.
Oysa Kur’ân’da bu kavram toplumun kullandığı anlamda 

değildir.
Fahişe kavramı, kadın ile ilgili değildir.
Fâhişe, kadına takılan bir lakap değildir. 
Fâhişeden maksat, kadın değildir.
Fâhişe; ahlâksız, hayâsız, erkeklerle bilmem ne yapan ka-

dın demek değildir.
Fahiş kelimesi de buradan gelir.
Bir mal ederinden fazla satıldığı zaman, “Bunun fiyatı çok 

fahiş” denilir.
Kur’ân’da “fâhşa” kelimesi 30 âyette geçer.
Fâhşa kelimesi; haddi aşmak demektir.
Haddini bil, haddini aşma, hadsizlik yapma kavramı da bu-

radan gelir.
Haddi aşmak; ölçüyü kaçırmak, sınırı geçmek, kendine nis-

pet çıkarmak, Allah’a ait olanı kendine nispet etmek demektir.
Kur’ân’a göre fâhşa-fâhişe-fuhş kelimesi şu anlamlara gelir:
Haddini aşmak, benlik içinde olmak, kibre düşmek…
Gururlanmak, “Allah var ben de varım” demek…
“Ben benim, sen sensin” demek, bedenlerin sahibinin Allah 

olduğunu unutmak…
Kendi çıkarı için zalimlik yapmak… 



318

Aşırı gitmek, ölçüyü kaçırmak, sınırı geçmek…
Fenâ hallerde kalmak, dünyaya bağlanmak, Allah’ı unutmak… 
Allah’ın ulvîyetinin yanında yokluğunu bilmemek, kendine 

vücûd nispet etmek…
Allah’a teslimiyet içinde olmamak, kendi egosuna teslim 

olmak…
Kur’ân’a göre her kim; Allah’ın ulvîyetinin yanında kendine 

benlik isnat ediyorsa, vücûdun sahibini kendi sanıyorsa, o kişi 
fâhşa-fâhişe durumuna düşmüş demektir. 

Bedenlerin ardında bedenlerin sahibini göremeyen, benlik 
içine düşen fâhşa durumuna düşmüş demektir.

Her kim haddi aşıp, vücûdu ve vücûddaki sıfatları kendine 
nispet ediyorsa, o kişi haddi aşmıştır, fâhişe durumuna düşmüştür.

Kur’ân’da, fahşa-fahişelik durumuna düştüğümüzde, bu düş-
tüğümüz gafletten nasıl kurtulacağımız bildiriliyor. 

Ankebût Sûresi 45: “İnnes salâte tenhâ anil fahşâi vel munker.”
Meâli: “Muhakkak ki her an Hakk’a bağlılık şuuru ile ha-

reket etmek; haddi aşmışlığı, aşırılığı, kendine varlık isnat et-
meyi, tüm fenaları engeller.”

Âyeti incelediğimiz zaman anlıyoruz ki, Allah’a şahit olup, 
O’na her an teslimiyet içinde olmak, fâhşa durumuna düşmeyi 
ve kötü haller içinde olmayı engeller.

İnsan kendi vücudunun sahibini bilmeli “benim vücûdum” 
dememelidir.

Vücûd Allah’a aittir, insana emanet edilmiştir.
İnsan o emanete iyi bakmalıdır.
İnsan, kendi var etmediği, kendi şekillendirmediği, do-

ğumu ve ölümü kendi planlamadığı bir vücûdu, kendine nis-
pet etmemelidir.

İnsan, vücûdundaki işleyişte ve sıfatlarda asla muktedir 
olan değildir. 



319

İnsan, vücûdunda olan kâlbin atmasında, kanın dolaşma-
sında, hücrelerin çalışmasında, sindirim, boşaltım gibi olan fa-
aliyetlerde asla muktedir olan değildir.

Göz kapağının açılıp kapanması bile insanın elinde olan bir 
şey değildir. 

Vücûdunda fâil olan, mevsuf olan, mevcûd olan ancak Allah’tır. 
Vücûdun sahibi Allah’tır, Allah bunu vücûdda olan işleyi-

şinde ve sıfatlarında her an gösterir.
İşte kişi, vücûda benim deyip, haddi aşmamalıdır, yâni fâ-

hişe durumuna düşmemelidir. 
Ahzâb Sûresi 30: “Min kunne bi fahişet-ben benim deyip 

kendini üstün gören.”
A’râf Sûresi 28: “Ve izâ faalû fâhişeten-bir benlik içinde 

haddi aşanlar.”
Nisâ Sûresi 22: “Kane fâhışeten-benlik içinde olan.”
İşte Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki, her kim Al-

lah’ın ûlviyetinin yanında kendine benlik nispet ediyorsa, o kişi 
fâhşa-fahişe durumuna düşmüştür.

Yine bu düştüğümüz durumdan kurtulmanın yolu, Ankebût 
Sûresi 45. âyette çok güzel bildirilmiştir.

Salât şuuruna erişmek, her an Allah’a bağlılık içinde olmak, 
O’ndan asla ayrı olmadığını bilmektir.

Salât, namaz diye de çevrilir, namaz farsça bir kelimedir.
Kişi namazda Allah’a yönelir, onunla birlik içinde olduğu-

nun şuuruna ulaşır.
Ve kişi her anını namazda imiş gibi geçirir, sosyal yaşantıda, 

ikili ilişkilerde her an namazdaymış, yâni Allah’ın huzurunday-
mış gibi hareket eder.

İşte bu durum kişiyi, fâhşa-fâhişelikten ve kötü hallere düş-
mekten korur.

Salât kelimesinin Türkçe karşılığı; bağlılık içinde olmak, bir-
lik içinde olmak, her an iletişim içinde olmak demektir. 



320

İnsan, her an Allah’a bağlı olduğunu, O’nunla bir olduğunu 
asla unutmamalıdır

İnsan, kendine vücûduna dönmeli, o vücûdun nasıl oluştu-
ğunu, nasıl bir kaynaktan geldiğini düşünmelidir.

İnsan kendi vücûdunu var etmedi ve kendi vücûdunda her 
an olan işleyişin sahibi de değildir.

Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”
Meâli: “Ve Biz ona şahdamarından daha yakınız.”
İşte insan, bu yakınlığı idrak edebilmesi için salât şuuruna 

erişmelidir.
Salât şuuruna erişen, hep o şuurla hareket eden, fâhşa-fa-

hişelik durumuna düşmeyecektir, yâni haddi aşmayacaktır, Al-
lah’ın ulvîyetinin yanında kendine varlık isnat etmeyecektir.

İşte Kur’ân’ı incelediğimiz zaman, fâhişe kavramının top-
lumda kullanıldığı gibi olmadığını görüyoruz.

Toplumda, fâhişe kavramını bayan kardeşlerimize yapıştı-
rarak, en büyük fâhişeliği yaptık, fark edemedik. 

Kadını hep aşağıladık, fâhişe, orospu, kahpe, dedik.
Bu kelimelerin asli anlamlarını hep saptırdık ve kadınlara 

yapıştırdık.
Oysa fâhişe; haddi aşmışlık, benlik, gurur, kibir, içinde ol-

mak, Allah’ın ulvîyetinin yanında kendine varlık nispet etmek 
demekti, ama bizler kadın kardeşlerimize yapıştırdık.

Orospu, Farsça “ruspî” sözünden gelir. “Ak yüzlü” “parlak 
akıl” demektir. 

Diğer bir anlamı da; değişik planlar yapan, kurgulayan, he-
men akıl eden, problem çözen, ikna eden, başka bir çare bulan, 
gibi anlamlara gelir.

Ama bizler kadın kardeşlerimize yapıştırdık.
Kahpe; Arapça, “ḳḥb-kahba” kökünden gelir, dönen, dönek, 

yolundan sapan, vazgeçen, gibi anlamlara gelir. 
Bu kavramı da kadın kardeşlerimize yapıştırdık.



321

Kavramları asli anlamlarına göre kullanmamak ta haddi aş-
maktır, yâni fâhişe durumuna düşmektir.

Bu bölümde, Allah emreder olarak çevirdik.
İnsanlar kötülükten uzak durmayı, iyilik yapmayı Allah’ın 

emri saysınlar diye böyle uygun gördük.
Yoksa cümlenin sonunda “Allah’ın öğüdüdür” diye geçer. 
Muhakkak ki Allah; 
Adil olmayı,
İyiliklerde olmayı,
Sahip olduklarınızı yakınlarınızla paylaşmayı emreder. 
Kendini üstün görmeyi, 
Fenalarda kalmayı, 
İnkâr etmeyi, 
Hasetlik yapmayı, 
Haksızlık yapmayı, 
Zulümlerde olmayı ise yasaklar.
İşte size böylece öğüt verir. 
Umulur ki hakikatlere ulaşır o hâl ile davranırsınız. 



322

91-

وَأوَْفوُاْ بعَِهْدِ اللهِّ إذَِا عَاهدَتُّمْ وَلاَ تنَقضُُواْ 
الأيَْمَانَ بعَْدَ توَْكِيدِهاَ وَقدَْ جَعَلْتمُُ اللهَّ عَليَْكُمْ 

كَفيِلاً إنَِّ اللهَّ يعَْلمَُ مَا تفَْعَلوُنَ
Ve evfû bi ahdillâhi izâ ahedtum ve lâ tenkudûl  

eymâne bade tevkîdihâ ve kad cealtumullâhe aleykum 
kefîlâ innallâhe yâlemu mâ tefalûn

Ve evfu : Yerine getirin, ifa edin, anlayın, 
Bi ahd Allah : Söz, vefa, yemin, Allah 
İzâ ahedtum : Olduğunda, söz verme, siz, siz ahid 

yaptınız,
Ve lâ tenkudu eymâne : Bozmayın, sözlerinizi, yeminlerinizi, 

inanç, 
Bade tevkîdi hâ : Sonra, sağlam tutma, güvenme, sağlam 

durma, 
Ve kad cealtum Allah : Oldu, düzenleyen, yaptınız, kıldınız, 

Allah
Aleykum kefil : Sizler, sizde, kefil, güvenme, güvenilir 

insan, teminat,
İnne Allah yâlemu : Muhakkak Allah, ilmin sahibi, 
Mâ tefalûn : Şey, ne, değil, fail olan, sizde fâil olan,

Meâli: “Allah’a adına söz verdiğiniz zaman o sözünüzü yerine 
getirin ve verdiğiniz sözlerinizde sağlam durun, sakın sözlerinizi 
bozmayın ve Allah için bir şey yaptığınızda, sizler güvenilir insan-
lar olun. Muhakkak ki sizde fâil olan, ilmin sahibi olan Allah’tır.”

İnsan söz vermenin ne olduğunu bilmeli. 



323

Ahid nedir bilmeli.
Hakikat yolunda Allah’a verilen sözler tutulmalı, tutulmalı 

ki Allah’ın lütuflarına erişilsin.
Hakikat yolunda bir Mürşid-i Kâmil ile buluşulduğunda, ta-

lebeden hakk yolunda söz alınır.
Talebeden şu öğütlere uyulması beklenir.
Evvela dilini tutacaksın. 
Asla dini tartışmalara, iddialara girmeyeceksin.
Sus orucuna gireceksin.
Din hakkında derslerin bitinceye kadar konuşmayacaksın.
Asla dedikodu yapıp, kimseyi çekiştirmeyeceksin.
Kötü düşüncelerde olmayacaksın. 
Kötü sözler asla etmeyeceksin.
Kâlbinde dahi kimse için kötü düşünmeyeceksin. 
Ayrımcılık içinde olmayacaksın, kimseyi yargılamayacaksın.
Kadın erkek ayrımcılığı yapmayacaksın, hepsini insan ola-

rak göreceksin. 
Gönlünü tüm bâtıl şeylerden ve zarar verme hallerinden 

temizleyeceksin
Yâni; Hâdesten necâsetten kendini paklayacaksın. 
Daima pak gezeceksin. 
Daima Hakk’ın huzurundaymış gibi hareket edeceksin. 
Yalan söylemeyeceksin. 
Haram yemeyeceksin. 
Kimsenin hakkını yemeyeceksin.
Zem, haset, fesat, gurur, kibir, inat ve buna benzer fena hal-

leri terk edeceksin. 
Kimse hakkında fena söz söylemeyeceksin. 
Kendi kulluğunla meşgul olacaksın, kimsenin ibadetine, inan-

cına karışmayacaksın, kimsenin inancını hor görmeyeceksin. 
Toplumda birilerini övüp, birlerini aşağılamayacaksın. 



324

Kesinlikle tartışmalara girmeyeceksin.
Bilmişlik içinde olmayacaksın, başkasını cahil görmeyecek-

sin, kendini cahil göreceksin.
Dilini tutup sadece dinleyeceksin, analiz edeceksin.
Derslerin bitinceye kadar biri dini alanda bir soru sorarsa 

“Ben bilmem” diyeceksin.
Siyasi alan tartışmalarına girmeyeceksin.
Bir siyasiyi övüp, diğerine sövmeyeceksin.
Siyaseti siyasilere bırakacaksın.
Başına gelen şeylere sabredeceksin, asla isyan etmeyeceksin.
Başa gelen şeylerden dersler çıkaracaksın.
Kimseye ve hiçbir varlığa hor bakmayacaksın.
Kimsenin eksiğini, hatasını aramayacaksın, kimseyle alay 

etmeyeceksin.
Varlığı canlı kitâb bileceksin.
Kişilerin yazdığı kitapları kaynak almayacaksın, varlığı kay-

nak alacaksın.
Okuman, öğrenmen, eğitimin varlık kitabından olacak. 
Derslerin bitinceye, sana dil verilinceye kadar susacaksın.
Sana konuşma izni verilince, hakikatleri bir tevâzû içinde, 

bilebildiğin kadar, yetim olana, yâni hakikati bir saflık içinde 
arayana, onun aklî seviyesine göre anlatacaksın. 

Özetle anlatılan bu ahkâma uyacaksın, mükellef olduğun 
şeyleri yapıp, men edilenleri yapmayacaksın.

Beynini hakikati anlamak için hazırlayacaksın.
Kitaplardaki bilgilere ve duyduğun bilgilere göre değil, kendi 

varlığındaki ve her varlıktaki Hakk’ın ilmine göre kendini ye-
tiştirmeye çalışacaksın.

Âyette belirtildiği gibi, “Allah adına söz verdiğiniz zaman o 
sözünüzü yerine getirin ve verdiğiniz sözlerinizde sağlam durun, 



325

sakın sözlerinizi bozmayın” bu uyarıya uyan talebeye İlm-i Tev-
hîd makamları bir bir açılır.

Yine âyette belirtildiği gibi; “Allah için bir şey yaptığınızda, 
sizler güvenilir insanlar olun” amaç güvenilir insan olmaktır.

Bu bölümün âyetinde belirtildiği gibi “İnnallâhe yâlemu mâ 
tefalûn” Allah ilmin sahibidir, fâil olandır.

Fâil, işleyen demektir.
Fiil iş demektir.
Bunu yukarıdaki bölümlerde tefsir etmiştik.
İnsan, varlıkta fâil olanın Allah olduğunu bilmelidir.
İnsan, fâil-fiil hakikatini kendi bedenindeki işleyişi anladı-

ğında anlayacaktır.
İnsan, varlıktaki ilmin sahibinin Allah olduğunu bilmelidir.
İnsan, ilmin boyutlarını kendi bedenindeki hücrelerinin, 

dokularının, organlarının nasıl yaratılıp, şekillendiğini anladı-
ğında anlayacaktır.

Allah’ı bilmek için ilim gerekir.
İlim varlığın kendinde olan ilâhi yaratılışının ilâhi dallarıdır.
Bu dallar; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ve onun dallarıdır.



326

92-

ةٍ  وَلاَ تكَُونوُاْ كَالَّتيِ نقَضََتْ غَزْلهَاَ مِن بعَْدِ قوَُّ
ةٌ  أنَكَاثاً تتََّخِذُونَ أيَْمَانكَُمْ دَخَلاً بيَْنكَُمْ أنَ تكَُونَ أمَُّ

ةٍ إنَِّمَا يبَْلوُكُمُ اللهُّ بهِِ وَليَبُيَِّننََّ لكَُمْ  هِيَ أرَْبىَ مِنْ أمَُّ
يوَْمَ الْقيِاَمَةِ مَا كُنتمُْ فيِهِ تخَْتلَفِوُنَ

Ve lâ tekûnû kelletî nekadat gazlehâ min badi kuvvetin 
enkâsâ tettehızûne eymânekum dehalen beynekum 
en tekûne ummetun hiye erbâ min ummeh innemâ 

yeblûkumullâhu bih ve le yubeyyinenne lekum yevmel 
kıyâmeti mâ kuntum fîhi tahtelifûn

Ve lâ tekûnû ke elletî : Siz olmayın, yapmayın, 
kullanmayın, o kimseler gibi,

Nekadat gazle hâ min badi : Çözdü, bükülmüş, eğrilmiş, ters 
dönüp giden 

Kuvvet enkâsen : Kuvvet, bağlanma, çok noksan, 
eksik olan, dağılma

Tettehızûne eymâne kum : Ediniyorsunuz, yemin, söz, 
sağlamlık, inanç, siz

Dehalen beyne kum : Gelir, tuzak, aldatma, bozucu, 
aranızda

En tekûne ummet hiye : Olması, bir ümmet, topluluk, o
Erbâ : Daha çok olması, fazla olmak, baskı 

hâli, dört
Min ummetin : Bir ümmet, topluluk, 
İnnema yeblukum : Doğrusu, imtihan, sınama, dikkatli 

düşünme, siz, 



327

Allâh bihi : Allah, o konuda,
Ve le yubeyyinenne lekum : Elbette, beyan, açıklananı anlama, 

izah edilen, 
Yevme el kıyâmeti : Ölüm vakti, diri olan, ayakta, 
Mâ kuntum fîhi tahtelifûn : Olduğunuz şeyi, o konuda, ihtilafa 

düşme

Meâli: “Söz verdikten sonra ters dönüp giden o kimseler gibi 
sakın olmayın. Sizler sözlerinizi kendi aranızda bir aldatma aracı 
olarak yapmayın. Bir topluluk diğer topluluğu baskı altında tut-
masın. Doğrusu sizler her zaman Allah’ı dikkatlice düşünüp an-
lama içinde olun ve ihtilafa düştüğünüz şeylerin hakikatlerini, 
ölüm size gelinceye kadar anlama içinde olun.” 

İnsan ahdini tutmalı ve ahdinden dönmemelidir.
İnsan dini alanı kendi çıkarları için kullanmamalıdır.
İnsan kendi çıkarı için sözleri eğip bükmemelidir. 
Âyetin “Sizler sözlerinizi kendi aranızda bir aldatma aracı ola-

rak kullanmayın” muhteşem uyarısını cân kulağıyla duymalıyız.
Hakikatin sözleri insanları kandırma aracı değildir.
Dini alan çıkar yeri değildir.
Kur’an’da bunun ile ilgili onlarca âyet vardır.
Bazı örnekler;
Mâûn Sûresi: “Dilinden Allah kelimesini hiç düşürmez, iba-

detler içinde görünür, ama halleri riya içindedir.” 
Meâriç Sûresi: “Dilinden Allah kelimesini hiç düşürmez, ama 

başına bir sıkıntı geldiğinde feryat eder.”
Hucurât Sûresi: “Bölücü, ara açıcı, dedikodu yapıp arkadan 

çekiştirici, insanların sırlarını araştıran, gizi yönlerini ortaya çı-
karan yâni hep zarar verici haller içinde olur.” 

Hucurât Sûresi: “İnsanlara kötü isimler, lakaplar takar.”
Fussilet Sûresi: “Zanlarını din haline getirir, kendi gibi ol-

mayanları küçük görür, kafir ilan eder.”



328

Munâfıkûn Sûresi: “Dilinden Allah kelimesini düşürmez, hep 
ibadetlerde görünür ama içi başka dışı başkadır.” 

Ahzab Sûresi: “Hep Allah’tan bahseder ama hep yaşantı-
sında zulüm halindedir, hep dünya makamı, şöhreti, zenginliği 
peşinde koşar, hep kendi çıkarı peşindedir.”

Kur’ân adeta baştan sona Allah ile kandırmanın nasıl oldu-
ğundan bahseder.

Bizlere muhteşem uyarılarda bulunur.
Kur’ân der ki: 
Sakın insanların Allah dediğine kanmayın.
Sakın insanların namaz kıldığına, oruç tuttuğuna kanmayın.
Sakın Kur’ân okuduğuna, Kur’ân’dan bahsettiğine kanmayın.
Sakın resûllerden bahsettiğine kanmayın.
Sakın kişileri evliya, ermiş, mehdi, mesih ilan edenlere kan-

mayın. 
Evet, Kur’ân bizi muhteşem bir şekilde uyarıyor.
Kandırıcı Allah ile kandırır, dikkat edin, uyanık olun diyor
Bakara Sûresi’nde “yaman rakip” buna işaret eder.
204: “İnsanlardan bazıları dünya hayatı hakkında öyle söz-

ler söylerler ki, sen hayret edersin. Kâlblerinde olan şeyler hak-
kında Allah’ı biliyor sanırsın. İşte o yaman bir rakiptir.” 

205: “O kimse yeryüzünde bir çalışma, bir gayret içinde 
döner durur. Fakat o kimse orada ikilik, bozgunculuk içinde ve 
gönüllere sunulacak hakikatlerin bilgilerini ve gelecek nesil-
leri helak etme içindedir. İkilik, bozgunculuk içinde olanlarda 
Allah sevgisi yoktur.” 

Âyet ne kadar güzel bir uyarı sunmuş:
Allah hakkında konuşana kanmayın.
Çok bilgili olduğunu ima edene kanmayın.
Hep Allah rızası için oraya buraya koştuğunu ima edene 

kanmayın.



329

Dinden, ibadetten, bahsedene hemen kanmayın. 
Resûllerden bahsedenlere kanmayın.
Kur’ân okuyup yorum yapanlara kanmayın.
Ve diyor ki:
Yaşantısına bakın.
Asıl amacını anlayın.
İçi başka dışı başka mı ona bakın.
Samimi olup olmadığına bakın.
Dilinde ikilik üzere sözler var mı ona bakın.
Yâni kendini övüyor, kendi yolunu övüyor, başkalarını kü-

çük görüyor, kafir ilan ediyor mu ona bakın.
Kendi yolunda olanları cennetlik ilan ediyor, başkalarını ce-

hennemlik ilan ediyor mu ona bakın.
Din adına para topluyor mu, mal-mülk bağış istiyor mu 

ona bakın.
Kur’ân asla para toplamayın, sakın bir karşılık bekleme-

yin diye bildirilir.
Evet, Kur’ân yardımlaşmayı, ihtiyacı olanı bulmayı ve ona 

yardım etmeyi tavsiye eder. 
Ama birilerinin kötü niyetle olup, aracıymış gibi görünüp 

para veya yardım toplanmasını onlarca âyetle yasaklar. 
Kur’ân’da bildirilir.
Sakın kandırıcının Allah ile kandırmasına izin vermeyin. 
Kandırıcı şeytani hallere girmiş olandır.
Kandırıcının en büyük alanı, dindir. 
Eğer kişi hem Allah’tan bahsedip hem de birilerini kâfir ilan 

ediyor ve kendi yolunu övüyorsa o kişi Allah idrakine ulaşma-
mış kişidir. 

Boşuna denmez; İslam olan yâni Müslüman; diline, yaşan-
tısına, hallerine ve davranışlarına güvenilen insandır. 



330

İşte Kur’ân diyor ki; kişinin anlattıklarına değil, ibadet içinde 
olup olmadığına değil, yaşantısına bak.

Yaşantısında bozgunculuk, fitnelik, ikilik, zarar verme varsa 
sakın bunlara aldanma diyor. 

Böyle kimselerde Allah sevgisi yoktur diyor,
Evet, Kur’ân’ın muhteşem uyarısı böyle.
Kandırıcı sizi Allah ile kandırır, asıl amacını içinde saklar,
Asıl amacına ulaşmak için; dilinde sevgi dolu sözler olabilir.
Onun için bu bölümün âyetinde “dini, hakikatin sözlerini 

aldatma aracı yapmayın” bildirilir. 
Yine bu bölümde; “Bir topluluk diğer topluluğu baskı al-

tında tutmasın” diye bildirilir. 
Hiçbir topluluğun diğer topluluğu inançlarından dolayı, 

baskı altına almaya hakkı yoktur. 
Hiç kimsenin inancını hor görme hakkımız yoktur.
Kimseyi bir inanca zorla inandırma hakkımız yoktur.
Kur’ân’da bu uyarı hepimizedir.
Bakara Sûresi 256: “Lâ ikrâhe fîd dîn.”
Meâli: “Din inancında zorlayıcılık yoktur.”
”Din anlayışının içinde kerih görmek yoktur”
Âyette bizlere muhteşem bir mesaj veriyor...
Her birey bir anne babadan doğar ve bir kültürde büyür.
Hiçbir birey anne babasını ve toplumunu hatta inancını 

bile seçemez.
Anne babası hangi inanç sistemi üzere ise, çocuklarda on-

ların inançları üzere büyür ve gelişir.
Eğer Kur’ân’ı anlarsak; hiçbir kültürün inancını küçük gör-

meye hakkımız yoktur, onların ibadetlerini, itikatlarını alaya al-
maya hakkımız yoktur.

Hucurât Sûresi 11: “Ey iman edenler! Bir topluluk bir top-
lulukla alay etmesin, belki de o alay edilenler daha hayırlıdır.” 



331

İnançların farklılığı kültürleri oluşturur.
Kültürlerde birbirini anlamakla ve birbirine yardım etmekle 

emrolunmuştur.
Hucurât Sûresi 13: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir 

kadından yarattık ve halklar halinde, kabileler halinde çoğalt-
tık, birbirinizi tanımanız ve yardım etmeniz için.”

Hazreti Muhammed, mescidi nebeviyi yaklaşık altı dönüm 
kadar büyüttü. 

Tek amacı vardı; farklı inanç grupları gelsinler, ibadetlerini 
özgürce yapsınlar ve kimse kimsenin inancını, ibadetini küçük 
görmesin alaya almasın.

Bir gün bir Mecusi Mescidi Nebeviye geldi ve mumunu yaktı 
ve mumun ışığına doğru eğildi, ona secde etti.

Bunu görenler Mecusi’nin ibadetine güldüler, onu alaya aldılar.
Bunu gören Hazret Muhammed, Mecusi’yle alay edenlere 

dönüp dedi ki: “O, ateşe tapmıyor, o Allah’ın nurunun ateşten 
tecelli ettiğine inanıyor ve ona saygı duyuyor.”

Bunu duyan Mecusi: “Seni bundan dolayı seviyoruz ya Mu-
hammed dedi.”

Evet, anlıyoruz ki Hazreti Muhammed hiç kimsenin ibade-
tine, inancına karışmadı, onları asla ve asla hor görmedi.

Bu durum Kur’ân’da bazı âyetlerde belirtilir.
Evet bizler;
Hiç kimsenin, hiçbir topluluğun ibadetine, inancına laf etme 

hakkımız yoktur.
Hiç kimsenin inancını ibadetini küçük görme hakkımız yoktur.
Toplumda kimsenin inancıyla alay etmeye hakkımız yoktur.
Birbirimizin kültürlerini, inançlarını, ibadetlerini anladıkça 

birbirimize daha fazla sahip çıkarız, daha fazla yardım ederiz.
Çünkü bu dünyada her toplum birbirine muhtaçtır.
Hucurât Sûresi 12. âyette muhteşem bir uyarı sunulur: “Bazı-

nız bazınızın arkasından çekiştirmesin, dedikodusunu yapmasın, 



332

gizli yönlerini, hatalarını araştırmasın. Sizlerden biriniz ölü kar-
deşinizin etini yemek ister mi? İşte tiksindiniz.” 

Evet, kimsenin arkasından çekiştirmeye hakkımız yoktur.
İnançları küçük görmeye hakkımız yoktur.
Kimseyi baskılamaya, zorlamaya hakkımız yoktur.
Her toplumun inançlarında farklılık ve ibadetlerinde fark-

lılıklar vardır.
Önemli olan kişinin inancında ve ibadetinde huzur içinde 

olmasıdır.
Hiç kimsenin inancını ve ibadetini yargılama hakkımız yoktur.
Ara bozuculara izin vermemek gerekir.
Kendi yolunu övüp, başkalarının yolunu kâfir görenlere izin 

vermemek gerekir.
Bunun içinde yapacağımız en güzel şey; Hazreti Âdem’den 

Hazreti Muhammed’e kadar gelen o güzel insanları iyi tanıya-
lım, onların amaçlarını, gayretlerini siyerlerini iyi bilelim.

Kur’ân’ı iyi bilelim, gece gündüz elimizden düşürmeyelim.
Kâinat kitabını iyi analiz edelim.
Beden kitabını iyi inceleyelim.
Ve bilelim ki her varlık birbiriyle kardeştir ve birbirine 

muhtaçtır.
Hiçbirimiz diğerimizden üstün değiliz.
Gönlümüzü Hakk’a dönelim, yağmur gibi gelen O’nun lü-

tuflarından beslenelim.
Eğer gönlümüzü dünya menfaati üzere eylersek, Hakk’a ait 

hakikatleri anlayamayız. Ve bu durumda ego, gurur, kibir, men-
faat, şan, şöhret, makam mevki kirliliğinin içine düşer gideriz.

Hakk yolunda aşk, tevâzû, tenezzül, teslimiyet içinde olan 
kimseler asla ve asla ayrımcılık içinde olmazlar.

Tüm varlığı kucaklamanın kardeşliğine ulaşırlar.



333

Âyette “sizler her zaman Allah’ı dikkatlice düşünüp anlama 
içinde olun” belirtildiği gibi insan, her zaman Allah hakikatini 
anlama içinde olmalıdır.

Bu görünen varlığı kimse inkâr edemez, asıl olan bu gö-
rünen varlığın varoluşunu ve var edeni anlamaya çalışmaktır. 

İnsanın, Allah hakikatini anlamanın yolu öncelikle kendi 
bedenidir.

İnsan, kendi bedenindeki ve varlığı saran kudreti anlamaya 
çalışmalıdır.

Kur’ân’da muhteşem âyetler vardır. 
Mülk Sûresi 1: “Ve huve alâ kulli şeyin kadîr.” 
Meâli: “O bütün her şeydeki kudrettir.” 
Âl-i İmrân Sûresi 29 : “Ve Allâh alâ kulli şeyin kadîr” 
Meâli: “Ve Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
Tüm kâinatı hareket ettiren, tüm kâinatı işleten bir kud-

ret vardır. 
Kuantum fiziği dediğimiz; molekül, atom ve atom altı par-

çacıkları ve daha ötesini hareket ettiren bir kudret vardır.
Bu kudreti anlamaya çalışmak, Allah nedir sorusunun ce-

vabının olduğu yerdir.
Tüm kâinatta Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik sistemin 

bir işleyişi vardır.
Bu işleyişi yapan bir kudret vardır. 
İşte asıl olan, bu kudreti anlamaya çalışmaktır.
Bunu anlamanın kapısı da insanın kendi vücûdudur. 
Aradığı tüm soruların cevabı da insanın kendinde gizlidir.



334

93-

ةً وَاحِدَةً وَلكِن يضُِلُّ مَن يشََاء  وَلوَْ شَاء اللهُّ لجََعَلكَُمْ أمَُّ
ا كُنتمُْ تعَْمَلوُنَ وَيهَْدِي مَن يشََاء وَلتَسُْألَنَُّ عَمَّ

Ve lev şâallâhu le cealekum ummeten vâhideten ve  
lâkin yudıllu men yeşâu ve yehdî men yeşâ ve le  

tuselunne ammâ kuntum tamelûn

Ve lev şâe Allah : Eğer, istek, dilek, Allah, 
Le ceale-kum : Elbette sizi kıldı, yapmak, düzenlemek, 
Ummeten vâhideten : Ümmet, bir kültürde olan topluluk, bir 

tek,
Ve lâkin yudalle : Lâkin, fakat, sapar, hakikatlerden sapmak, 
Men yeşâu : Kim, kimse, ister, isteyen, 
Ve yehdî : Yol bulmak, hidâyet bulur, kılavuz, rehber, 
Men yeşâu : Kim, kimse, ister, isteyen,
Ve le tuselunne ammâ : Elbette sorulacaksınız, sorumlusunuz, 

şeyler,
Kuntum tamelûne : Siz oldunuz, yapıyorsunuz, yaptığınız 

şeyler,

Meâli: “Eğer Allah isteseydi sizleri tek kültürde toplanan bir 
topluluk olarak düzenlerdi. Artık isteyen kimse dalalete sapar 
ve isteyen kimse de hidâyet bulur. Elbette yaptığınız şeylerden 
sorumlusunuz.” 

Toplum farklı farklı kültürlerden oluşur.
Bir topluluk, diğer bir topluluktan kendini üstün görme-

melidir.
Her toplumun kendine göre değerleri vardır.



335

Toplumlar birbirini tanımalı, birbirinden faydalanmalıdır. 
Allah her varlığı sıfatları ile kuşatır.
Allah’ın her bir sıfatı da Allah’ın topluluğudur.
Allah bu âlemi tek bir sıfatı ile işletmez.
Tüm sıfatlar varlığın işleyişinde gereklidir.
Tüm sıfatlar birbirine bağlıdır.
İşte bu hakikati anlayan kimse toplulukların da birbirine 

bağlılığını anlar.
İnsan aileden gelen inancına öyle bağlıdır ki tüm topluluk-

ların kendi inandığı gibi inanmasını ister.
Oysa her bir inanç her bir resûlün yoluna bağlıdır.
Museviler, Hazreti Mûsâ’nın öğretilerine tâbidirler.
İseviler, Hazreti İsâ’nın öğretilerine tâbidirler. 
İnsan, insanların inançlarını yargılamak yerine, hepimizin 

yaratıcısının Allah olduğunu bilmelidir.
Yoksa dalalet içinde kalır, birlik gözüyle bakamaz, senlik 

benlik kavgasına düşer.
Onun için “Eğer Allah isteseydi sizleri tek kültürde topla-

nan bir topluluk olarak düzenlerdi” âyette böyle bildirilmiştir. 
“Le tuselunne ammâ kuntum tamelûn” âyetini incelediği-

mizde insan her amelinden sorumludur.
İnsanın amelleri iyi olmalıdır.
İnsan asla kötü amellerde olmamalıdır.
İyiliğin ve kötülüğün aynı olmadığını bilmelidir.
İnsan asla kötülüğe meyletmemelidir.
Her şeyiyle iyi olana meyletmelidir.
Kur’ân, iyi insan olmamız için bizlere sunulmuştur.
Kur’ân Salih insan olmayı öğütler.
İnsandan istenen, iyi insan olması ve o şuurda yaşamasıdır.
İyi insan olmanın yolu da iman sahibi olmaktan geçer.



336

İman sahibi olmanın yolu da, varoluşu ve var edeni anla-
maktan geçer.

İman sahibi olan kişi iyi insan olmuştur.
İyi insan olanın vücûdundan rahmet enerjisi akar.
Rahmet enerjisi kişiyi huzurlu, mutlu yapar.
İyi insan hep iyi hâl ve davranışlar içinde olduğundan do-

layı, çevresine merhameti ve huzuru hissettirir.
İşte iyi insanların vücûdundan etrafına her an ilâhi bir enerji 

salınımı vardır. 
Bu enerji çevresine huzur sunar, mutluluk sunar
Bu enerji cennetten gelen esintidir.
Kötülük içinde olanların vücûdundan ise etrafına hep ne-

gatif enerji salınımı vardır.
Bu enerji kişinin hem kendisini hem de çevresindekileri ya-

kar, zarar verir, huzursuzluk verir.
Bu enerji cehennemden gelen ateştir. 
İyi bir insanın yanına vardığımızda, ondan gelen cennet esin-

tisi bizlere çok farklı güzel bir duygu, bir huzur sunar. 
Hazreti Muhammed’in yanına gelenler: “Senin yanına gel-

diğimizde sıkıntılarımız hafifliyor, ayrı bir huzur hissediyoruz” 
demişlerdir.

Çünkü o, merhamet duygusunu çevresine en güzel yansı-
tan biriydi.

İşte Kur’ân, bizlere hep iyi insan olmamız gerektiğini tav-
siye eder. 

Ve bunun nasıl olacağını açıklar.
Çünkü iyi insan, çevresine ve kendine hep huzur sunan in-

sandır. 



337

94-

وَلاَ تتََّخِذُواْ أيَْمَانكَُمْ دَخَلاً بيَْنكَُمْ فتَزَِلَّ قدََمٌ 
وءَ بمَِا صَدَدتُّمْ عَن  بعَْدَ ثبُوُتهِاَ وَتذَُوقوُاْ الْسُّ

سَبيِلِ اللهِّ وَلكَُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ
Ve lâ tettehızû eymânekum dehalen beynekum fe tezille 
kademun bade subûtihâ ve tezûkus sûe bimâ sadedtum  

an sebîlillâh ve lekum azâbun azîm 

Ve lâ tettehızû eymanekum : Edinmeyin, yapmayın, yemin, 
sözlerinizi, inanç, 

Dehalen beyne-kum : Aldatma, çıkar, girme, kendi 
aranızda,

Fe tezille kademun : Kayar, hakir olma, bulunduğu yer, 
ayak, yürüme, 

Bade subûti-hâ : Sonra, sözünden dönmeme, sağlam 
basma,

Ve tezûku : Tadarsınız, o halde kalmak, his, 
El sûe bimâ : Kötülük, fena haller, sebebi,
Saded tum : Men etme, sapma, ayrılma,
An sebîl Allah : Allah’ın yolundan, hakikatlerinden,
Ve lekum azâbun azîm : Sizin için, size vardır, azap, sıkıntı, 

acı, büyük, 

Meâli: “Yeminlerinizi birbirlerinizi aldatma aracı yapmayın. 
Sonra sözünüzden döner, bulunduğunuz yerde hâkir olursunuz 
ve böyle yaptığınızdan dolayı fena hallerde kalır, Allah’ın yolun-
dan ayrılırsınız ve büyük sıkıntılarda kalırsınız.” 

İnsan boşu boşuna yemin etmemelidir.



338

Ettiği yemini birilerini kandırmak için yapmamalıdır.
Dilinden asla Allah adına yeminler dökülmemelidir. 
Yalan yere yemin etmek bir vebaldir.
O vebal kişinin kendine yaptığı büyük bir zulümdür
Hazreti Muhammed yalan yere yemin etmeyi yasaklamıştır.
Hazreti Muhammed; büyük günahların en büyüklerinden 

birinin de yalan yemin olduğunu söylemiştir. (Buharî, Edeb, 6).
Hele insanları kandırmak için, Allah adını anarak O’nu is-

tismar etmek, ne kadar büyük bir günahtır.
İnsan böyle büyük bir günaha düşmemek için çok dikkatli 

olmalıdır, şuurlu hareket etmelidir.
Yalan yere yemin etmek, kişiyi hakikatlerden düşürür.
İnsan dosdoğru hareket etmeli ve konuştuğu zaman Allah’a 

ait doğruları konuşmalıdır.
Yalancı kişi toplumda hoş karşılanmaz. 
Bilmeden de olsa Allah hakkında yalanlarda kalmak ve top-

luma bunları yaymak hiç doğru değildir.
Hûd Sûresi 18: “Ve men ezlemu mimmenifterâ alâllâhi ke-

zibâ ulâike yuradûne alâ rabbihim ve yekûlul eşhâdu hâulâil-
lezîne kezebû alâ rabbihim e lâ lânetullâhi alâz zâlimîn.”

Meâli: “Allah hakkında asılsız şeyler söyleyen, o yalanları ya-
yandan daha zalim olan kimdir? İşte onların Rab hakkında bil-
dirdikleri şeyler yalandır. Derler ki: Bilenleriz. İşte onlar ken-
dilerini vücûdlandıran hakkında yalan söyleyenlerdir. Allah’ı 
idrak edemeyip rahmetten uzaklaşanlar zalimler değil midir?” 

Din adına, Allah adına konuşan insanların sözlerinin doğ-
ruluğunu araştırmalıyız.

Her anlatılana inanmamalıyız.
İlimsel değerleri var mı bakmamalıyız.
Yoksa bizde aslı olmayan duyduklarımızı orada burada an-

latarak yalancı durumuna düşer, âyette belirtildiği gibi, zalim 
oluruz.



339

95-

وَلاَ تشَْترَُواْ بعَِهْدِ اللهِّ ثمََناً قلَيِلاً إنَِّمَا عِندَ 
اللهِّ هوَُ خَيْرٌ لَّكُمْ إنِ كُنتمُْ تعَْلمَُونَ

Ve lâ teşterû bi ahdillâhi semenen kalîlâ innemâ  
indallâhi huve hayrun lekum in kuntum tâlemûn

Ve la teşterû : Satmayın, satın almak, değiştirmek, 
Bi ahd Allah : Söz, tevhîd, Allah 
Semenen kalîlen : Değer, bedel, çıkar, az, az bir,
İnnema inde Allah : Ancak, katında, yanında, ona ait, Allah, 
Huve hayr lekum : O, iyi, hayırlı, sizin için,
İn kuntum telâmûn : Eğer siz, iseniz, bilebilseydiniz, 

Meâli: “Allah’a verdiğiniz sözü az bir değer içinde olsa, çıkar-
larınız için satmayın. Muhakkak ki Allah’a ait olan hakikatlere 
ulaşmanız, eğer bilirseniz sizin için daha hayırlıdır.” 

Ağzımızdan çıkan sözler, beynimizden akar gelir.
Eğer beynimiz egosal alana esir olmuşsa, çıkarlarımız için 

hareket ederiz.
Âyette belirtildiği gibi, Allah’a verilen ahdi bozmak büyük 

günahtır. 
Hayırlı olan, varlıktaki Allah’a ait olan hakikatlere ulaşmaktır.
İnsan, kendi bedeninin Allah’ın hakikati olduğunu anlamalıdır.
Ve bedenindeki tüm niteliklerin işlevselliğini tefekkür et-

melidir.
Hakikatlerle hareket eden insan, çevresine fayda içinde 

olacaktır.
İnsan gerçektir.



340

Hayat gerçektir.
Yaşam gerçektir.
Görünen varlık hayal değildir.
Gördüğümüz kuşlar, çiçekler, ağaçlar, denizler, dağlar, taş-

lar gerçektir.
Kuşların o güzel ötüşleri gerçektir. 
Varlığın eni, boyu, şekli, kütlesi vardır.
Varlığın kimyasal yapısı, biyolojik yapısı vardır.
Varlık özünde gerçeği taşır.
İnsanın duyguları gerçeğin kanıtıdır.
İnsanın bedeni, bedenin işleyişi, bedenin nitelikleri ilimsel 

değerler taşıyan gerçek bir yapıdır.
Tüm bu gerçekler Allah’ın hakikatleridir.
İnsan hakikatleri anlamak için gece gündüz araştırmalı, var-

lığı incelemeli, nice sırlara erişmelidir.



341

96-

مَا عِندَكُمْ ينَفدَُ وَمَا عِندَ اللهِّ باَقٍ وَلنَجَْزِينََّ الَّذِينَ 
صَبرَُواْ أجَْرَهمُ بأِحَْسَنِ مَا كَانوُاْ يعَْمَلوُنَ

Mâ ındekum yenfedu ve mâ ındallâhi bâk ve le necziyen-
nellezîne saberû ecrehum bi ahseni mâ kânû yamelûn 

Mâ ınde kum : Sizin yanınızda olan şey, sahip 
olduklarınız, 

Yenfedu : Biter, tükenir, erir gider, 
Ve mâ inde Allâh bakin : Şey, ne, katında, ona ait, Allah, baki, 

kalıcıdır,
Ve le necziyenne : Elbette, karşılık veririz, sunarız, 

mükâfat,
Ellezîne saberû : Sabredenler, bekleyen, 
Ecre hum : Karşılık, ecr, onlar,
Bi Ahsen : Güzel şeyler, iyi olan, yararlı olan,
Mâ kânû yamelûn : Yapmış oldukları ameller, çalışmalar,

Meâli: “Sizin sahip olduklarınız erir gider. Allah’a ait olan 
şeyler ise bâkidir. Elbette sabredenlere, yapmış oldukları güzel 
şeylere karşılık olarak karşılıklar sunarız.” 

İnsanın bedeni her an bir değişim içindedir.
İnsanın tırnakları büyür, saçları büyür, hücreleri yenilenir.
Yâni tüm beden her an bir faaliyettedir. 
İnsan, bedeninin sahibini bilmeli ve onu kendine nispet et-

memelidir.
İnsan, kendine emanet edilen malı mülkü bırakır gider.
Bu görünen her bir varlık gün gelir yok olur gider.



342

Ama Allah’ın zâtı bâkidir.
Ölüm hakikatini hiç unutmamalıyız.
Ölüm hakikatini hiç unutmadan yaşamalıyız.
Ölüm bize gelmeden kendimizi bilmeliyiz. 
Zümer Sûresi 30: “Muhakkak ki sen ölümlüsün ve muhak-

kak ki onlarda ölümlü.”
31: “Muhakkak ki sizin ölüm vaktiniz gelecektir. O ölüm 

vakti gelmeden, sizi vücûdlandırana ait olan hakikatler hak-
kında kendinizi sorgulayın.”

Bizler ölümlüyüz.
En sevdiklerimiz de ölümlü.
Yaşamımız gün gelecek bitecek.
Gün gelecek bedenimiz toprak olacak.
Bu dünyada asla bâki değiliz.
Edindiğimiz mal, mülk, şan, şöhret, makam gün gelecek ol-

mayacak.
Bâki olan Allah’tır.
Baki; yok olmayan, sonsuz olan, devam edip giden, ölüm-

süz olan, ebedi olan demektir.
Bâki esması, Allah’ın zâtına mahsus bir esmâdır.
Allah’ın zâtı yok olmaz, zât varlığı tutan vücûd boyutudur. 
Doğum ölüm olsa da, her varlık Allah’ın zâtı ile tutulur, her 

varlığın vücûdunu tutan vücûd Allah’ın zâtıdır, o zât bâkî olandır.
Suyu düşünelim, su buz olur, kar olur, dolu olur, çiğ olur, bu-

lut olur, ama aslı sudur, su olarak devam eder gider.
İşte Allah’ın sıfatları ve zâtı da böyledir. 
Sonsuza kadar devam eder gider. 
Sıfatlar zâtında gizlidir, zâtı sıfatlarında gizlidir.
Rahmân Sûresi 26-27. âyette bu çok güzel açıklanır.
Rahmân Sûresi 26-27: “Kullu men aleyhâ fâni ve yebkâ ve-

chu Râbbike zûl celâli ve el ikrâm.”



343

Meâli: “Bütün sûretler gelir geçer. Sıfatlarının sahibi olan ve 
tüm varlığı zâtıyla tutan Râbbinin yüzü bâkî kalır.” 

Varlığın sûret yönü her an fânidir, sûretleri tutan zât ve sı-
fatlar ise bâkîdir.

Yâni buzun kalıbı erir, aslı olan suya dönüşür.
İşte suretler her an gelir geçer, Allah’ın zâtı ise bâkî kalır. 
Tüm sûret bedenleri tutan boyuta vücûd denir.
O vücûd da Hakk’ın vücûdudur. Hakk’ın zâtıdır
Hakk’ın vücûdundan gayrı vücûd yoktur.
Sûret bedenler gelir geçer.
Allah’ın vücûdu ise, yâni bedenleri tutan zâtı ise, bâkî kalır.
Evvel O’dur.
Âhir O’dur.
Zâhir O’dur.
Bâtın O’dur.
Allah, evveliyle de, âhiriyle de, zâhiriyle de, bâtınıyla da bâkîdir. 
Bir kişinin, bâkî olan Allah’ı layıkıyla anlayabilmesi için, 

kendi beden boyutunun işleyişini iyi bilmelidir. 
Yunus Emre ne güzel söylemiş.
“Ölürse tenler ölür
Canlar ölesi değil”
İnsan tenin de cânın da hakikatini anlamak için gayret gös-

termelidir.
İnsan hakikati anlama yolunda sabır makamına ermelidir.
Bu bölümde; “Elbette sabredenlere, yapmış oldukları güzel 

şeylere karşılık olarak karşılıklar sunarız” belirtildiği gibi sabır 
güzel şeylerin kapısını açmaktır.

Bir şeyin hikmetine erebilmek için sabretmelidir.
Sabrını, tefekkür içinde teslimiyet içinde yapmalıdır.
Hazreti Mûsa, hakikati anlamak için Hızır’a tâbi oldu.
Mûsâ, Hızır ile yol almaya hazırdı.
Hızır ona ne derse, onu yapmaya hazırdı.



344

Hızır ona, “Hakikat yolunda sabır gerek, sen bu yolda sa-
bırlı olmaya güç yetiremezsin” dedi. 

Neler olacaktı, ne bilgiler gelecekti de sabır gerekti.
Neydi sabır?
Nasıl sabır edilirdi?
Allah’a teslim olamayan sabrın ne olduğunu nereden bilecekti?
Tevekkül içinde olmayan nasıl sabredecekti?
Hızır’ın dediği gibi sabırlı olmaya güç gerekti.
Bu güç neydi?
Ben güçlüyüm demekle güçlü olunur muydu?
Kâdir-i mutlak olana teslim olmadan güçlenmek mümkün 

müydü?
Sabrın gücü nasıl bir şeydi?
O güç sabretmeyi getiriyordu.
Sabır beklemekti.
Bir şeyin sonunu görebilmek için beklemekti.
Bir olayın hikmetine erebilmek için beklemekti. 
Güçlü olmayan hiç sabredebilir miydi?
Güç, Allah’ın kudretiyle güçlenmek değil miydi?
Sabır, her şeyin başıydı.
Sabır, nice hikmetlere erişmenin duruşuydu.
Sabır; durmaktı, sebât etmekti, beklemekti, dayanmaktı, 

acele etmemekti, öfkesini yutmaktı, tahammül etmekti, bazı 
duygularını hapsetmekti, emek vermekti, bir şeyin sonunu dü-
şünmekti, hikmetine erebilmek için sükût etmekti.

Peki, bunları yapabilmek kolay mıydı?
Allah’a teslim olmadan, O’na tevekkül etmeden sabır te-

celli eder miydi?
Allah ile her an râbıta hâlinde olmadan, yâni aklını gönlünü 

Allah’a bağlamadan sabır olabilir miydi? 
Râbıta tüm varlığın birbirine ortak özelliklerle bağlılığıdır. 



345

Nasıl ki insan vücûdunda sonsuz hücre var ama hepsi bir-
birine bağlıdır, yâni râbıta olmuştur. İşte bu tüm âlemde tüm 
varlık birbirine bağlıdır. 

Râbıtayı anlamak, bu bağlılığı anlamaktır.
Tüm varlık âlemi, tecelliler ile birbirine bağlıdır.
Hakk yolunun yolcusu Hakk’ı anlamak için bir idrâk içinde 

olup varlığın birbiriyle bağlılığını anladıkça râbıtayı anlar ve 
oradan da Tevhîd sırrına ulaşır.

Tüm kâinat râbıta hâlindedir yâni birbirine bağlı bir hâldedir. 
Tüm kâinatı birbirine bağlayan sır Hakk sırrıdır. 
İşte tüm varlığı birbirine bağlayan Allah’ın tecellileridir.
Nasıl ki her varlıkta bir işleyiş vardır, bu işleyişe fiil denir, 

tüm fiiller fâile bağlıdır.
Yâni tüm fiillerin fâili Allah’tır. 
Nasıl ki her varlıkta sıfatlar vardır, tüm sıfatlar mevsûfa bağ-

lıdır, mevsûf olan Allah’tır.
Allah tüm vücûdları zâtı ile tutar.
İşte tüm bu bağlılıklar râbıta boyutudur.
Allah, her bir varlığı ve tüm kâinatı, fiiliyle, sıfatıyla, zâtıyla 

rabteder. 
İnsanın vücûdunun hangi organı hangi hücresi birbirin-

den ayrıdır, elbette hiçbiri ayrı değildir, hepsi birlik içindedir. 
Tüm hücreler birbiriyle irtibat hâlindedir, yâni râbıta hâ-

lindedir.
Nasıl ki insan vücûdunda tüm hücreler bir bedene bağlı-

dır, işte bu kâinatta da tüm varlık tecellilerle birbirine bağlıdır.
İşte râbıta; tüm varlığın birbiriyle olan bağlılığıdır ve bu 

bağlılık Allah’ın tecellileriyledir. 
Râbıta sırına vâkıf olan “tüm vücûdları tutan Allah’tır” ha-

kikatine ermiştir.
Râbıta ve sabır iç içedir. 
Râbıta makamına ermeyenin sabrı olamaz.
Allah’a tevekkül içinde olanın sabrı olacaktır.



346

97-

ن ذَكَرٍ أوَْ أنُثىَ وَهوَُ  مَنْ عَمِلَ صَالحًِا مِّ
مُؤْمِنٌ فلَنَحُْييِنََّهُ حَياَةً طَيِّبةًَ وَلنَجَْزِينََّهمُْ 

أجَْرَهمُ بأِحَْسَنِ مَا كَانوُاْ يعَْمَلوُنَ
Men amile sâlihan min zekerin ev unsâ ve huve muminun 
fe le nuhyiyennehu hayâten tayyibeh ve le necziyennehum 

ecrehum bi ahseni mâ kânû yamelûn 

Men amile sâlihan : Kim, dosdoğru hak yolunda çalışırsa, 
Min zekerin ev unsâ : Erkek veya kadın,
Ve huve muminun : O, mü’min, emin olan, 
Fe le nuhyiyenne-hu : Böylece, elbette, biz, hayat, hay olan, diri, 

o,
Hayâten tayyibeten : Hayat, yaşamı, dirilik, tertemiz yaşam, 

güzel, iyi, 
Ve le necziyenne-hum : Elbette onlara karşılığını vereceğiz, 

sunarız, 
Ecre hum bi ahseni : Karşılık, ecir, güzel, iyi,
Mâ kânû yamelûne : Yapmış oldukları ameller, çalışmalar, 

Meâli: “Erkek veya kadın, kim dosdoğru Hakk yolunda çalı-
şırsa ve o mü’minlerden olursa, elbette o kendinde Hayy olanın 
Biz olduğunu anlar, tertemiz bir yaşam içinde olur. Elbette on-
ların yapmış oldukları güzel şeylere karşılık olarak, onlara kar-
şılıklar sunarız.” 

İlim öğrenmek kadına da erkeğe de farzdır.
Allah, kadına da erkeğe de beyin vermiştir.
Birinin beyni diğerinden daha üstün değildir.



347

Beynini işleten mutlaka nice hakikatlere erişecektir.
Hayy olan hayat sahibi olan Allah’tır.
İnsan, varlıkta hayy olanı iyi anlamalıdır.
Hayy esması ile dirilen gönüller şuurludur.
Şuurlu gönüller hep merhamet içindedir.
İnsanın gönlü güzel olursa, Allah’ın güzellikleri onun gön-

lüne her zaman sunulur.
Önemli olan âyette; “Erkek veya kadın, kim dosdoğru Hakk 

yolunda çalışırsa ve o mü’minlerden olursa” belirtildiği gibi, 
önemli olan dosdoğru Hakk yolunda gayret göstermektir.

İnsan, Hakk’ın ne olduğunu bilir ve o şuurda yaşarsa, çevre-
sindeki her şey için koşar, iyilik yolunda yardımlarda bulunur.

İnsanın yaşamı, erdemli bir yaşam olmalıdır.
Erdemli olmak; samimi, ahlaklı, dürüst, ilim üzere, iyilik 

üzere yaşamaktır. 
Erdemli kişi, er kişidir, Kâmil kişidir, her an Allah’a daya-

narak yaşar.
Erdemli kişi; sabır sahibidir, tevekkül sahibidir.
Erdemli kişi, Allah’ın sunduğu nice hikmetlere erişir.
İşte insan, dosdoğru Hakk yolunda olmanın ne demek ol-

duğunu iyi bilmelidir.
Ve ona göre yaşamalıdır.



348

98-

جِيمِ يْطَانِ الرَّ فإَذَِا قرََأْتَ الْقرُْآنَ فاَسْتعَِذْ باِللهِّ مِنَ الشَّ
Fe izâ kare’tel kurâne festeız billâhi mineş şeytânir racîm

Fe izâ karete : O zaman, artık, okunduğunda, okunup duran, 
El kur’ân : Okunan şey, varlık kitabı, kâinat kitabı, 
Fe isteız bi Allah : Böylece, hemen, sığın, Allah 
Min el şeytani : Şeytan, şeytani haller, kötülük halleri, 
El racîmi : Taşlanmış, kovulmuş, uzaklaşmış, 

Meâli: “Tüm kâinat kitabından okunan şeyleri anla, şeytani 
hallerden uzaklaşarak Allah’a sığın.” 

İnsan varlıktan her an gelen vahyi duymalıdır.
Varlıktan her an Allah’ın hakikatleri sunulur.
Hakikat varlığın özünden okunmalıdır.
Bu okumaya engel, kişinin cinleşmesi, iblisleşmesi, şeytan-

laşmasıdır.
Cin iblis şeytan diye varlıklar var mıdır?
Yoksa bunlar, kişinin kendinde ortaya çıkan vasıflar mıdır?
Cinden iblis, iblisten şeytan doğması nedir?
Şeytanın geldiği yer iblis, iblisin geldiği yerin cin olması 

açıklaması nedir?
Kişinin cin boyutundan iblis boyutuna, iblis boyutundan 

şeytan boyutuna düşmesi nedir? 
Kişinin kendi özünü bilmemesi, yâni kendi aslına ecnebi ol-

ması, yâni kendi aslına yabancı olmasıyla, kişinin düştüğü bo-
yut “Cin” boyutudur.



349

Kendi aslını bilmemesiyle, varlığın sûret boyutunda kal-
ması, yâni varlığın toprak boyutunda kalması, yâni varlığın dış 
yönünü görüp, iç yönünü görememesiyle düştüğü boyut “İb-
lis” boyutudur.

Kişi, iblis boyutunda kalmasıyla, varlığın eşya boyutuna dü-
şüp; çirkin güzel, zengin fakir, inanan inanmayan, zındık, kâfir, 
cehennemlik gibi ayrımcılık, bölücülük içine düşmesiyle şey-
tanlık boyutu açığa çıkar. 

Mücadele Sûresi 19: “hizbu el şeytân elâ inne hizbu el şeytân.”
Meâli: “şeytani hallerde kalan bölendir, bölen ancak şey-

tani hallerde kalandır.”
Âyette belirtildiği gibi şeytanlaşan kişi her zaman bölücü-

lük içinde kalır, çevresine zulüm saçar.
İnsan nasıl şeytanlaştığını anlamalıdır.
Kendini şeytanlaştıran duygu ve düşüncelerden uzaklaşmalıdır.
Zalim kişi şeytanlaşmış kişidir.
Çevresine kötülük yapan kişi şeytanlaşmış kişidir.
Kişi; fitnelik, fesatlık, hasetlik, kıskançlık içindeyse…
Kendini yüce görüyor, başkalarına hor bakıyorsa…
Kul hakkı yiyorsa, aldatıyorsa, çıkarı için zulüm ediyorsa...
O kişi şeytanlaşmış kişidir. 
Şeytani duygu ve düşünceler kişinin düşmanıdır.
Zalimsen sen kendine düşmansın.
Fâtır Sûresi 6: “El şeytân lekum aduv-şeytan sizin düşmanınız.”
İnsan, dışarıda ayrı bir varlık olarak şeytanı aramamalıdır.
Şeytanı kendinde, zulme yol açan duygu ve düşüncelerinde 

aramalıdır. 
Şeytanı, kendi içindeki tüm zalimlik getiren; bilgilerde, duy-

gularda, düşüncelerde, eylemlerde aramalıdır.
Şeytan, tüm kötülüklerin adıdır.
Kişiyi Hakk’tan koparan her duygunun, düşüncenin adıdır.



350

Kişiye zulüm ettiren, her eylemin adıdır.
Her insan kendine sormalıdır.
Benim; kibir, gurur, küçük görme, kendimi yüce görme gibi 

duygularım mı var?
Kibirle mi davranıyorum?
Başkalarına hor mu bakıyorum?
Yaratılan herhangi bir varlığı küçük mü görüyorum?
Nisâ Sûresi 120: “şeytânu illâ gurûrâ- şeytan gurur içinde, 

kibir içinde olandır.	
İşte kişi eğer bunları taşıyorsa bilmelidir ki şeytanlaşmıştır. 
Ey kardeşim!
Başkalarının haklarını yiyip onları yoksul mu bırakıyorsun?
Fakir kimselerle alay mı ediyorsun? 
Kendini üstün, yüce mi görüyorsun?
Bir benlik içinde mi hareket ediyorsun?
Bakara Sûresi 268: “El şeytânu yeidukumul fakra ve yemu-

rukumbil fahşâi.”
İşte başka şeytan arama şeytan sensin.
Kendini yüce görüp, başkalarını küçük mü görüyorsun?
Kendini daha hayırlı mı sanıyorsun?
İnsanları dış yapısına göre mi yargılıyorsun?
Ben ondan hayırlıyım hissiyle mi yaşıyorsun?
Kendini, inancını, yolunu kutsal görüp, başkalarını küçük 

mü görüyorsun?
“Ene hayrun minhu-Ben ondan hayırlıyım” Sâd Sûresi 76
İşte başka şeytan arama şeytan sensin.
Riya- gösteriş içinde misin?
Etrafına hava mı atıyorsun?
Malikül mülk olan Allah’ı unutup, malı mülkü kendine nis-

pet edip, şımarma içinde misin?
İhtiyacı olanlara yardım ederken gösteriş içinde mi yapıyorsun?



351

Nisâ Sûresi 38: “riae, men yekun el şeytânu-riya-gösteriş 
içinde olan şeytandır.”

İşte başka şeytan arama şeytan sensin.
İnsanların arasını açıyor musun?
Bölücülük yapıyor musun?
İnsanları birbirine kışkırtıyor musun?
İnsanları gruplara ayırıp bölüyor musun?
İnsanların arasına husumet sokuyor musun?
Yâni toplumda zalimlik yapıyor musun?
Mücadele Suresi 19: “hizbu el şeytân- bölen, ayrıştıran, 

gruplaştıran şeytandır.”
İşte başka şeytan arama şeytan sensin.
Birilerinin içine azdırma, sapma, öfke, kin, nefret mi soku-

yorsun?
Hakk’ı bırakıp kendi zanlarını, çıkarlarını ilah mı ediniyorsun?
Kendine putlar mı ediniyorsun?
Nisâ Sûresi 60-76: “El tağut, el şeytan, tağut içinde olan 

şeytandır.”
İşte başka şeytan arama şeytan sensin.
Kin, nefret, öfke, intikam içinde misin?
Birilerinin aklına, birileri hakkında kin, nefret, öfke mi eki-

yorsun?
Kıskançlık, hasetlik, fesatlık içinde misin?
Birilerinin aklına, birileri hakkında kıskançlık, hasetlik, fe-

satlık mı ekiyorsun?
Ve bunları ekerek, Allah’ı anlamaktan mı uzaklaştırıyorsun?
Haksız kazanç, hırsızlık, mala çökme içinde misin?
Mâide Sûresi 91: “El şeytan, adâvete vel bagdâe fîl hamri 

vel meysiri.”
İşte başka şeytan arama şeytan sensin.
İşte ey kardeşim!



352

Bak kendine, kendini muhasebe et.
İçinde zalimlik duygusu var mı?
Başkalarına karşı hor bakma var mı?
Kendini yüce görme var mı?
İnancını, ibadetini, başka inançlarda olandan büyük mü gö-

rüyorsun?
Dedikodu, çekiştirme içinde misin?
Başkalarının hakkına giriyor musun?
Çevrene karşı zalimlik ediyor musun?
Fitnelik, hasetlik, fesatlık, kıskançlık duyguların var mı?
Tertemiz çocukların beyinlerine ayrımcılık ekiyor musun?
Beyinlere Allah’tan uzaklaştıran bilgiler ekiyor musun?
İşte bunları yapıyorsan, başka şeytan arama.
Şeytan sensin.
“İşte, varlığın eşya boyutunda kalıp, kendi şahsi menfaat-

leri için zulüm üreten kişi şeytani hallere esir olan kişidir ve o 
kişi şeytanlık boyutunda kalır.

İşte anlıyoruz ki; cinlik de, iblislik de, şeytanlık da bizde.
Eğer bu hallerimizi temizlersek; kendini bilme yoluna, Al-

lah nedir sorusunun cevabını bulma yoluna, insan olma yoluna, 
İslâm olma yoluna adım atmış oluruz.

İnsan olan kişide zerre kadar zulüm açığa çıkmaz. 
Onun her anı, rahmet, hizmet, sabır, tevekkül, secde gibi 

faziletlerdir.
İşte bu bölümün âyetinden sunulan mesaj bunun içindir.
Festeız billâhi mineş şeytânir racîm-şeytani hallerden uzak-

laşarak Allah’a sığın.” 



353

99-

إنَِّهُ ليَْسَ لهَُ سُلْطَانٌ عَلىَ الَّذِينَ آمَنوُاْ 
لوُنَ وَعَلىَ رَبِّهِمْ يتَوََكَّ

İnnehu leyse lehu sultânun alellezîne âmenû ve  
alâ rabbihim yetevekkelûn 

İnne hu leyse : Muhakkak, o, değil, yok, 
Lehu sultân : Onun, hükümdar, delil, hâkim olan, 

hükümran, 
Alâ ellezîne âmenû : Onların üzerinde, için, iman edenler,
Ve alâ rabb him : Üzerine, Rabb, vücûdlandıran, onlar,
Yetevekkelûn : Tevekkül, tam teslim olma, 

Meâli: “Muhakkak ki o şeytani hallerin, iman edenlerin üze-
rine ve onları vücûdlandırana tam teslimiyet içinde olanlara bir 
hâkimiyeti yoktur.” 

Şeytanı ile mücadele edip, şeytanını teslim alan, şeytanını 
etkisiz kılar.

Kişi kendini şeytanlaştıran, beynine ekilen tüm bilgileri 
analiz etmelidir.

Mü’minlik makamına erenler şeytani duygu ve düşünceler-
den kurtulmuşlardır.

Onlar Hazreti Muhammed’in bildirdiği gibi; şeytanını tes-
lim almış kişilerdir.

Mü’min üzerinde şeytanî duygu ve düşünceler olmaz.
Mü’min tüm olumsuz duygulardan kurtulmuş kişidir.
Mü’min olan kişi:
Allah’ın ulvîyetine karışmış kişidir.



354

Kendi nispetlerinden geçmiş kişidir.
Hayy olanda hayy olmuştur.
O’nun gönlü dirilmiştir.
O dirilerden olmuştur. 
Kendi varlığının ve tüm varlığın sahibini bilip, tüm varlığın 

sahibine teslim olmuştur.
Kendinde ve her varlıkta diri olanın Allah olduğunu idrâk 

etmiştir. 
Tüm varlıkta her an tecelli edenin Allah olduğunu anlamıştır.
Mü’min olan, nereye dönerse dönsün “Semme Vechullah” 

şuuruyla bakar. 



355

100-

إنَِّمَا سُلْطَانهُُ عَلىَ الَّذِينَ يتَوََلَّوْنهَُ وَالَّذِينَ همُ 
بهِِ مُشْرِكُونَ

İnnemâ sultânuhu alellezîne yetevellevnehu  
vellezîne hum bihî müşrikûn 

İnnemâ sultânı hu : Sadece, hâkimiyeti olan, o 
hallerin,

Ala ellezine yetevellevne-hu : Onların üzerine, ona yönelenler,
Ve ellezine hum : O kimseler, 
Bihi müşrikûn : Onunla, ortak koşma, kendine 

varlık isnat etmek,

Meâli: “Sadece o hallere yönelenlere ve Allah’ın varlığının 
yanında kendine varlık isnat edenlerin üzerinde, o hallerin hâ-
kimiyeti vardır.” 

Şeytanî duygu, düşünceleri olan kimse, Allah’ın ulvîyetinin 
yanında kendine yücelik veren kimsedir.

Onlar bedenlerin sahibini bilemezler.
Onlar her şeyin sahibini bilemezler.
Onlar, “Malikü’l Mülk” esmasının şuuruna erişmemiş kim-

selerdir.
“Malikü’l-Mülk” tüm mülkün sahibi demektir.
Zerreden kürreye, her şeyin sahibi Allah’tır.
Mülkünde ortağı yoktur, kendinden başka Mâlik yoktur.
Bir atomun da sahibi O’dur, vücûdun sahibi de O’dur. 
Mal, mülk, mâlik, mâlikane, melek, meleke, aynı kökten ge-

len kelimelerdir. 



356

Bu kâinat Allah’ın mâlikanesidir.
Allah mâlikanesini, meleklerle idare eder.
Melek dediğimizde, her varlıktaki Allah’ın kuvveleridir.
Melek, üflenen rûhla birlikte, kendinde olan işaretleri bir bir 

açığa çıkarmaya başlar, yâni esmâlar boyutuna dönmeye başlar.
Melek, henüz beşeri elbise giymemiş olan kuvvelerdir.
Rûh’da olan tüm melekler, Mâlik olana aittir.
Mâlik olan da Allah’tır.
Mâlik, görünen görünmeyen her şeyin sahibi demektir. 
Mal kelimesiyle bağlantılı olduğundan dolayı, açığa çıkan 

varlığın sahibi demek daha doğrudur.
Çünkü açığa çıkan her varlık, mal-mülk diye adlandırılır. 
Kur’ân’da başlı başına “Mülk Sûresi” vardır.
Mülk Sûresi 1: “Tebârekellezî bi yedihil mulku ve huve alâ 

kulli şeyin kadîr.”
Meâli: “O Zâtıyla yüce olandır, tüm kâinat O’nun yönetimin-

dedir ve O bütün her şeydeki kudrettir.”
Âl-i İmrân Sûresi 26: “Kul Allah humme mâlikel mulk.” 
Meâli: “De ki: Allah’ım! Sensin mülkün sahibi.”
İnsanın vücûdu da bir mülktür, o mülkün sahibi de ancak 

ve ancak Allah’tır.
Allah mülküne tecellileri ile sahip olandır.
Ve Allah bunu her nefeste kuluna hatırlatır.
Nefesin sahibi de Allah’tır.
İnsan yaşamını bu şuurla geçirmelidir.
Vücûdlar insana emanettir, insan o emanete ihanet etme-

melidir.
Tapu senediyle kişinin üzerine olan beşeri mala mülke de, 

kişi “Bunlar benim” dememelidir.
Şöyle demesi daha uygundur: “Biz bu malın mülkün ema-

netçisiyiz, bu malın mülkün sahibi Allah’tır.”



357

Mallar, mülkler, bedenler, varlıklar, bedenlerdeki tüm nitelik-
lerin sahibi sadece Allah’tır. Mülkün tek sahibi sadece Allah’tır.

Yûnus Emre’miz çok güzel söylemiştir.
“Mal sahibi, mülk sahibi
Hani bunun ilk sahibi
Mal da yalan mülk de yalan
Var biraz da sen oyalan.”
Malın, mülkün, bedenlerin ilk sahibi hep Allah’tır.
Mal da mülk de, beden de insana emanettir.
Kişi emanete hiyanet etmemelidir, emanete “Benim-Bana 

ait” dememelidir.
“Biz emanetçisiyiz” demelidir.
İşte müşriklik durumunda olanlar bu şuurdan uzaktırlar.
Onlar Allah’a ait olan vücûda benim deme gafletinde yaşarlar.
“Allah’ın varlığının yanında kendine varlık isnat edenlerin 

üzerinde, o hallerin hâkimiyeti vardır” âyette belirtildiği gibi, 
Allah’ın ulvîyetinin yanında ben de varım gafletinde yaşayan-
ların üzerinde şeytani duygular vardır. 

Şeytani duygulardan kurtulmak için, bedenin sahibinin Al-
lah olduğunun idrak edilmesi gerekir.

Tüm Evren’in, tüm varlığın ve varlıktaki en ince ayrıntıla-
rın dahi tek sahibi ancak Allah’tır.

İnsan, hangi varlığa bakarsa baksın, o baktığı varlığın arka-
sında, varlığın sahibi vardır. 

Kişi asla bunu unutmamalıdır, yoksa kendine de varlık is-
nat eder, varlığa da ayrı bir sahiplik isnat eder. 

Kişide “Malikü’l-Mülk” esmâsı tecelli etmesi için, kişi bir 
Mürşid-i Kâmil’e varıp, ondan İlm-i Tevhîd dersleri almalıdır. 

İlm-i Tevhîd dersleriyle, vücûd mülkünde her an tecelli eden 
Allah’a şahit olmalıdır.



358

Vücûd mülkünde; fiiliyle fâil olan, yâni vücûdda her an iş-
leyenin kim olduğunu idrâk etmelidir. 

Vücûd mülkünde; sıfatlarıyla mevsûf olan, yâni vücûda sı-
fatlarıyla her an hâkim olana şahit olmalıdır.

İnsan kendi vücûdunda olan, sıfatlarının sahibinin Allah ol-
duğunu bilmelidir.

“Sıfat’ı Subutiye” dediğimiz, “Hayat-İlim-İrade-Semi Ba-
sar-Kudret Kelam” Allah’a aittir. 

Bunlar kişinin kendine ait değildir. Vücûd mülkünde bun-
lar hep Allah’a aittir.

Vücûd mülkünde; vücûdu tutan zâta şahit olmalı ve ona 
teslim olmalıdır. 

İşte kişi, İlm-i Tevhîd dersleriyle, “Malikü’l-Mülk” esmâsı-
nın hakikatini anlayacaktır.

Kişinin vücûduna ve cümle varlığın vücûduna hâkim olan 
Allah’tır, mülkünde ortağı yoktur.

Kişi vücûda “Benim vücûdum” derse, Allah’a ortak koş-
muş olur.

Onun için, “Malikü’l-Mülk” esmâsının hakikati çok önemlidir.
“Malikü’l-Mülk” esmâsı gönlünde tecelli eden kişi:
Fenâfillah makamına ermiştir ve dâim secde hâlindedir.
Hangi varlığa bakarsa baksın, sahibi Allah’tır nazarıyla bakar.



359

101-

لُ قاَلوُاْ  كَانَ آيةٍَ وَاللهُّ أعَْلمَُ بمَِا ينُزَِّ لْناَ آيةًَ مَّ وَإذَِا بدََّ
إنَِّمَا أنَتَ مُفْترٍَ بلَْ أكَْثرَُهمُْ لاَ يعَْلمَُونَ

Ve izâ beddelnâ âyeten mekâne âyetin vallâhu  
âlemu bimâ yunezzilu kâlû innemâ ente mufter  

bel ekserûhum lâ yâlemûn

Ve izâ bedel nâ : Değer, değiştirme, yerine koyma, tamamlama, 
biz, 

Âyeten mekân : Âyet, delil, işaret, yer, mekân, 
Âyetin : Âyet, delil, işaret,
Ve Allâh âlemu : Allah, ilmin sahibi, ilmiyle var eden, 
Bima yunezzilu : Şeyler, indirir, sunar, ortaya çıkma, her yerden 

sunduğu, 
Kâlû innema : Dediler, sadece, ancak, 
Ente mufterin : Sen, uyduran, iftira eden,
Bel ekser hum : Bilakis, onların çoğu, 
Lâ yâlemun : Yok, bilmek, bilemiyorlar,

Meâli: “Biz bir yerdeki âyeti diğer bir âyetle açıklar tamam-
larız. Allah, her yerden sunduğu âyetlerdeki ilmin sahibidir. Sana, 
sen ancak uyduruyorsun derler. Bilakis onların çoğu bilemiyorlar.” 

Varlıktaki Allah’ın âyetleri bir bedenin hücreleri gibi bir-
birine bağlıdır.

Allah’ın ilmi de Allah’ın âyetidir.
İlim yine ilimle açıklanır.
Tohumdan filiz çıkar, filizin içinden yapraklar, dallar çıkar.
Bu böylece ağaç, bedenleşinceye kadar devam eder gider.



360

Bir âyetin içinden diğer bir âyet tecelli eder.
Varlığın gerçekleri, iç içedir ve birliğin içindedir.
Nasıl ki ağacın yaprakları, dalları, çiçekleri bir gövdenin 

birliğinde rabıta halindeyse, varlıktaki her âyet de diğer âyet 
ile bağlıdır.

Ve bir âyet diğer âyetle birlik içinde tecelli eder.
Suyu âyet olarak düşünelim ki su da bir âyettir.
Suyun, buhar hâli, kar hâli, dolu hâli, yağmur hâli vardır.
Bunlar hangi hâlde olursa olsun, hepsi suya dönüşür.
Buzu bilmeyen, ama suyu bilen birine gidilse, buza bu su-

dur denilse, kişi hayatında suyun buz hâlini görmediğinden do-
layı inanmakta tereddüt eder.

Buzu ateşte eritsek ve desek bu nedir, o kişi su diyecektir.
İşte Allah’ın âyetlerinden âyetler tecelli eder.
Su âyettir, suyun girdiği tüm haller de âyettir.
İnsan hayatta bir şeyin cevabını arasa, mutlaka hayatın içinde 

birbirini tamamlayan âyetlerle cevabı bulacaktır. 
Hazreti Muhammed, toplumuna ilmi değerlerle hakikat-

leri anlattı.
Ona inanmak istemediler, bu söylenenler uydurmadır dediler.
İlmi değerlerle bakmayanlar, bâtıl alandan gelen bilgilerle 

hareket ederler.
“Ve Allah âlemu bimâ yunezzilu-Allah her varlıktan ilmini 

sunar” âyetinde belirtildiği gibi, ilimle buluşan, neyin doğru ne-
yin doğru olmadığını anlayacaktır.

Hazreti Muhammed toplumuna ne dedi ki topluma ters geldi.
O güzel insanın insanlığa sunduğu muhteşem bilgilerden 

bazıları şöyledir:
Okuyun, düşünün, araştırın.
İlim öğrenin.
Asla ilimden dönmeyin.



361

Asla ilim ifade etmeyen şeylere yönelmeyin.
Görünen varlığın aslını anlamak için tefekkür içinde olun.
Eşyanın hakikatini öğrenin.
Allah hakikatini mutlaka öğrenin
Bizi yaratan, bedenimizin sahibi olup, vücûdumuzda her an 

tecellileriyle kendini göstermektedir.
O bize şah damarından yakındır, onu kendinizde arayın.
Tevhîd şuuruna erişin, her an o şuurda yaşayın.
Allah ahlâkına erişin, hep o şuurda yaşayın.
Hepimiz Allah’ın kuluyuz.
Hiç kimsenin hiç kimseden üstünlüğü yoktur.
Hepimiz yaratılan diğer varlıklar gibi, gökte uçan kuşlar 

gibi bir varlığız.
Haddi aşmayın.
Dinin hakikatini iyi öğrenin.
Sizden önceki topluluklar haddi aştıkları için yok olup gittiler.
Hiçbir varlığa hor bakmayın.
Hiç kimseye zulüm etmeyin.
Hiç kimsenin hakkını yemeyin.
Çalmayın, çırpmayın.
Kadınları dövmeyin.
Kadın erkek eşittir, biri diğerinden üstün değildir.
Kız çocuklarını zorla evlendirmeyin, onların eşlerini seç-

melerinin önünü açın. 
Çocuklarınızı iyi eğitin, onlara ilim ve edeb öğretin.
Hiç unutmayın, en büyük zenginlik, iyi evlat yetiştirmektir.
Kimse açlıktan ölmesin.
Zengin fakiri kandırmasın.
Zengin fakirin hakkını yemesin.
Zengin fakir ayrımcılığı olmasın, herkes çok çalışsın, eme-

ğinin karşılığıyla beslensin.



362

Çalışamayacak olanlara, çaresiz kalanlara mutlaka yardım 
edilsin.

Kul hakkına girmeyin.
Kimseye çıkarınız için yaklaşmayın.
Dini ticaret haline getirmeyin.
Dinden para kazanmayın, menfaat edinmeyin.
İhtiyacı olana yardım edin.
İnsanları inançlarına, ibadetlerine, kültürlerine göre ayırmayın.
Kimseyi kötülemeyin.
Kölelik cariyelik yoktur.
Öldürmeyin. 
Zulüm etmeyin.
Zarar vermeyin.
Fitnelik, fâsıklık, yapmayın.
Dedikodu yapıp, çekiştirmeyin.
Batıl olan şeylere yönelmeyin.
Hurafeleri terk edin.
Allah’ın sevgisini hissedin, o sevgiye erişin.
Birbirinizi o sevgiyle sevin.
Kendinizi, yaratılan hiçbir varlıktan üstün görmeyin.
Hiçbir topluluğa hor bakmayın.
Hiç unutmayın ki bedenlerin sahibi Allah’tır ve Allah o be-

denlerdedir.
Her varlığa “Semme vecullah” nazarıyla bakın.
Halk’da Hakk’a nazar edin.
Bedenlerin sûretinde asla kalmayın, bedenlerin ardına bakın.
Tevâzûdan ayrılmayın.
Tenezzül içinde yaşayın.
Sevgiden, saygıdan asla ayrılmayın.
Güzel bakın, güzellikle bakın.



363

Her varlık Allah’ın güzelliğiyle kuşatılmıştır.
O güzelliği görün.
O günün toplumu kölelik vardır, erkek kadından üstündür, 

bizim inançlarımız daha yüce diye inanıyordu.
Hazreti Muhammed’in onlara sunduğu farklı bilgiler, onla-

rın inançlarına uymadı.
Bundan dolayı, onlar bu bilgileri kabul etmek istemediler, 

“bunlar uydurmadır” dediler. 



364

102-

بِّكَ باِلْحَقِّ ليِثُبَِّتَ الَّذِينَ  لهَُ رُوحُ الْقدُُسِ مِن رَّ قلُْ نزََّ
آمَنوُاْ وَهدًُى وَبشُْرَى للِْمُسْلمِِينَ

Kul nezzelehu rûhul kudusi min rabbike bil hakkı li  
yusebbitellezîne âmenû ve huden ve buşrâ lil muslimîn

Kul nezele hu : Anlat, de, indirdi, sundu, ortaya koydu, açığa 
çıkma, o 

Rûh el kudus : Kutsal rûh, kutsal, tüm değerler ondan gelir.
Min rabbi-ke : Rabbinden, seni vücûdlandıran, 
Bi el hakk : Hakk ile, gerçek, hakikatler, 
Li yusebbite : Kanıt, isbat, sağlam olan, dosdoğru olan, 

sabitlemek,
Ellezine âmenû : İman eden kimseler, 
Ve huden : Yol gösterme, hidâyet verme, rehber, 
Ve buşrâ : Müjde, sevindirme, mutluluk, umut vermek, 
Li el müslimîn : Barış ve huzur üzere olanlar, 

Meâli: “De ki: Açığa çıkan her varlık, kutsal olan rûhtandır 
ve seni vücûdlandırana aittir, iman eden kimseler için dosdoğru 
hakikatlerdir ve yol göstermek içindir, barış ve huzur üzere olan-
lar için mutluluktur.” 

Rûhun kudsiyeti, özünde taşıdığı varlığın nûranî boyutudur.
Her şey bir rûhun üflenişi ile açığa çıkar.
Açığa çıkan her şey özünde bir kutsallık taşır.
Ve bu kutsallık Allah’ın kudsiyetidir.
Bu bölümde geçen kudus; kuddûs, kutsal, mukaddes, tak-

dis, birbirine bağlı kelimelerdir. 



365

Kuddûs; tertemiz olan, kirlenmeyen, bâtıl olmayan, değer-
leri ile yüce olan, saf olan, öz olan, özünü tertemiz açığa çıka-
ran, gibi anlamlara gelir. 

Mukaddes olan Allah’a ait değerlerdir.
Varlık Allah’ın kudsiyetini taşır.
Allah, tüm değerleriyle kutsal olandır.
Kutsal olana teslim olan kişi, kurtuluşa erer. 
Kudüs şehrinin adı da, “Kuddûs” kelimesinden gelir.
Kudüs’ün içinde birçok resûl nebî yaşadığı ve hakikatleri 

sunmaya mücadele ettiği için, oraya ayrı bir kutsallık verilmiştir.
Rûhul Kudüs; rûhdan gelen kudsiyetler demektir.
Bakara Sûresi 253: “Rûh el Kudüs.”
Hazreti Mûsâ’nın, mukaddes Tuvâ vadisi yoluna erişmesi, 

onun birlik yolu üzere olduğuna işaret edilmiştir.
Kutsal olan, Tevhîd hakikatine erebilmektir.
Tevhîd, Tuvâ aynı anlamlara gelen kelimelerdir ve aynı ke-

lime kökünden gelir. 
El Kuddûs esmâsı gönlünde tecelli eden kimse:
Allah’ın kudsiyetinin her varlıktan yansıdığını görür.
“Her varlık kutsaldır ve kutsal olana aittir” şuuruyla yaşar.
Her varlığa saygı duyar, çünkü her varlık Allah’ın nitelikle-

riyle ve Allah’ın zâtıyla kuşatılmıştır.
Allah’ı bırakıp, bir kişiye kudsiyet vermez.
Gönlü hep tertemizdir, bâtıl şeylerle kirlenmez.
Bu bölümde geçen rûh boyutu iyi anlaşılmalıdır.
Rûh tüm varlığın nûrani olarak yazılı olduğu kaynak ola-

rak düşünülebilir.
Kaynaktan açığa çıkan her şey bir kaderin tecellisidir. 
Tohumun içinde ne varsa, yâni tohumun kaderi ne ise o te-

celli edecektir. 
Tohumda olan ağaç, şaşmaz bir şekilde açığa çıkacaktır. 



366

İşte bu açığa çıkış, rûhun üfleniş sırrıdır. 
Ne zaman rûhun hareketliliği oldu, içten dışa bir akış başladı.
Tohumun öz’ü, bâtın boyuttur.
Açığa çıkışı zâhir boyuttur.
Bâtın tohumun özüdür, zâhir görünen ağaç boyutudur.
İçten dışa olan açığa çıkış, özde yazılı olanın adım adım 

açığa çıkışıdır. 
İçte ne var ise açığa o çıkacaktır.
Tohumun özündeki henüz açığa çıkmamış ağacı düşünelim.
İşte o ağaç, tohumun özünde yâni tohumun enfüsünde 

nurânî bir boyutta durur.
Nûrani boyuttan rûhani boyuta akış, yaratılış sırrıdır.
Bu akış rûhun üfleniş sırrıdır.
O üflenişle varlık, özdeki yazılımdan açığa çıkar.
O rûhun üflenişiyle zamanı geldiğinde levh-i mâhfuzda ya-

zılı olanlar, bir bir tecelli edecektir. 
İşte rûhun özünde levh-i mahfuz gizlidir. 
Açığa çıkan her şey, levh-i mahfuzda ne yazılı ise, aynısıyla 

açığa çıkacaktır. 
Açığa çıkış bir nûrun üflenişidir, bu nûrun üfleniş boyutuna 

rûhun üflenişi denilir. 
Rûhun akışını görebilen, yaşamın sırrına erecektir.
Rûhun üflenişini anlayan, varlığın nasıl var olduğunu an-

layacaktır.
Her açığa çıkan varlık rûhun üflenişi ile açığa çıkar.
Rûh bir yazılımın akışını tecelli ettirir.
Tohumun özünde ağacın yazılımı olmasa, ağaç zahire çıka-

bilir miydi?
Tohumda rûh üflenmese, ağaç oluşabilir miydi?
Ağacın dalları, yaprakları, çiçekleri, meyveleri bir özde ya-

zılı olmasa görünebilir miydi?



367

Bir tohumun özünde ne varsa, o açığa çıkar.
Tohum yıllarca toprağa düşmese bile, kendi özünde yazılı 

olan muhafaza edilir, korunur, toprağa düştüğü an, özünde ya-
zılı olan tecelli eder.

Tohumun levh-i mahfûzu nasıl korunuyorsa, bu âlem de bir 
bellekte korunmakta, muhafaza edilmekte idi.

İşte bu korunan bellek, levh-i mahfûz idi.
Cümle âlem, muhafaza edilen bir kaynaktan süzülüp geldi 

ve hâlâ da gelmektedir.
Kaynakta yazılı olan bir sistem, zamanı gelince bir bir açığa 

çıkmaya başladı.
Kaynakta ne yazılı ise, o korundu, o korunan âlemden gö-

rünen âlem tecelli etti.
Özde ne yazılı ise, o şekil aldı.
Bir tohumun özünde olan yıllar geçse bile korunur.
Yıllar geçse bile incir tohumundan, incir ağacı tecelli eder, 

başka bir ağaç değil.
Özde olan muhafaza edildi, korundu, yazılı olan zamanı ge-

lince tecelli etti. 
Levh-i mahfûz sayfalarında olan sırlar açığa çıktı varlık ola-

rak göründü, varlığın özünde sırlar hakikatler olarak gizlendi. 
Levh-i mahfûz sayfaları, bir nûr içinde korundu, zamanı ge-

lince o nûr açıldı.
Nûrun açılımı rûha akar, rûhun üflenişi bir üfleniş olarak, 

yâni kuantum dalgalanması ile devam eder.



368

103-

وَلقَدَْ نعَْلمَُ أنََّهمُْ يقَوُلوُنَ إنَِّمَا يعَُلِّمُهُ بشََرٌ لِّسَانُ الَّذِي 
بيِنٌ يلُْحِدُونَ إلِيَْهِ أعَْجَمِيٌّ وَهذََا لسَِانٌ عَرَبيٌِّ مُّ

Ve lekad nâlemu ennehum yekûlûne innemâ  
yuallimuhu beşer lisânullezî yulhıdûne ileyhi acemiyyun 

ve hâzâ lisânun arabiyyun mubîn 

Ve lekad nâlemu : Andolsun ki, gerçek şu ki, ilmin sahibi biziz, 
Enne hum yekûlûne : Muhakkak onlar, söylüyorlar, 
İnne mâ yuallimu-hu : Ancak, sadece, ona öğretiyor,
Beşerun : Bir beşer, bir insan, 
Lisâni : Dil, konuşma,
Ellezî yulhıdûn : Ki o, yönelme, isnat etme, hakaret, icabet, 
İleyhi acemiy : O, yabancı olan, birlikten uzak olan, 
Ve hâzâ lisânun : Bu, bu kâinat kitabı, dil, konuşulan, lisan,
Arabiyyun mubîn : Anlaşılır olan, Arapça, apaçık, açıkça, 

Meâli: “Gerçek şu ki, ilmin sahibi Biziz. Onlar; o yabancı olan 
birine yöneliyor, onunla konuşuyor, bir insan ona öğretiyor, diyor-
lar. Bu kâinat kitabı apaçık anlaşılır bir lisan üzeredir.” 

Allah ilmin sahibidir.
Allah’ın ilmine tâbi olanlar hakikati anlayacaklardır.
Hazreti Muhammed varlığın özünden akan vahiyden aldığı 

ilmi bilgileri insanlara aktardı.
Çevresindeki kimseler, “bir insandan öğrendiklerini bize 

anlatıyor” dediler.
Çünkü varlığın ilminden nasıl okunur bilmiyorlardı.
Varlığın lisanı Hakk’ın lisanıdır.



369

O lisanı tertemiz gönüller duyabilir ancak.
Varlığın lisanı ilimdir.
İlimden okuyanlar hakikate ereceklerdir.
İnsan ilim ifade etmeyen bir şeyin ardına düşmemelidir.
İsrâ Sûresi 36: “Ve lâ takfu mâ leyse leke bihî ilm.” 
Meâli: “Bir ilim ifade etmeyen şeylerin ardına düşmeyin.”
İlimle tanışmak isteyen kimse, yönünü varlık kitâbına dön-

dürmelidir.
İlimden ayrılmadan varlık nasıl var oluyor anlamaya ça-

lışmalıdır.
Mü’minlik makamı, ilmin gösterdiği yolla erişilebilir. 
İnsan ilme dayalı düşünmeli, araştırmalı, gözlemlemeli, in-

celemelidir.
İlim kişiyi hakikate erdirir.
İlim insanı kâmilleştirir. 
Bir makamdan diğer makama iletir. 
Ve tüm soruların cevaplarına ulaştırır.
İnsan, aslı olmayan şeylerin ardına düşmemelidir.
Aslı olmayan şeyler, yâni hurafeler kişinin aklını gönlünü 

yozlaştırır, hüsrana uğratır.
Aslı olmayan şeyler kişinin gelişimini engeller.
Allah ilmin sahibidir.
İlim kişiyi varlığın varoluşunun sırlarına götürür.
Kitaplarda yazılanlar ilim değildir, onlar bilgidir.
İlim, varlığın sayfalarında yazılı olanlardır. 
İlim, Allah’ın varlıktaki Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji 

tecellisidir.
İnsan mutlaka ilmin ne olduğunu bilmeli ve ilme tâbi ol-

malıdır.
İlimle tanışmayan kişinin müşkülleri yok olmaz, hakikate 

ulaşması olmaz.



370

Tevbe Sûresi 120: “İşte bundan dolayı onların ilimle tanış-
maları olmadı ve müşkülleri yok olmadı.” 

İlim Allah’a ait sıfatlardan biridir.
Allah’a ait olan ilimle, Allah’ı anlamaya çalışmak gerekir
Kehf Sûresi 65: “Ve Bize ait olan ilimle, o Bizi bilenlerdendi.” 
Bir ilim olmadan hareket edenler, egolarına kapılır giderler.
İlim olmadan hareket etmek, şeytanlaşmaya yol açar.
Hacc Sûresi 3: “İnsanlardan, Allah hakkında bir ilim olmaksı-

zın mücadele eden bazı kimseler vardır. O halde olanların hepsi 
şeytani hallere tâbi olurlar.” 

Allah hakkında konuşabilmen için, Allah’a ait olan ilme tâbi 
olmak gerekir.

Varlık kitabındaki ilimle buluşmak gerekir.
Allah hakikatine ermenin sırrı ilimdir, “Eşhedü” sırrıdır.
İlme dayalı olmayan her bilgi, ikiliğe düşürür, kibre düşürür.
Hacc Sûresi 8: “İnsanlardan, Allah hakkında bir ilim olma-

dan ve doğru yolu bulmadan ve her varlığın aydınlatıcı bir kitâb 
olduğunu anlamadan mücadele eden bazı kimseler vardır.” 

Hacc Sûresi 9: “Onlar Allah yolundan kendi cehaletlerine 
saptırırlar, kibirlenip ikiliğe düşürürler. O halde olana yaşam-
larında kaybetme vardır ve ölünceye kadar cehaletin o yakıcı 
sıkıntılı hallerinde kalmak vardır.” 

İlimsiz hareket etmek, kişiyi zalimleştirir.
İlimsiz hareket etmek, kişiyi gaflete sürükler, önyargıya sü-

rükler. 
İlim Allah hakikatine erdirir.
İlim olmadan hareket etmek ise, hakikatlerden koparır.
En’âm Sûresi 144:”Bir ilim olmaksızın hareket eden, insan-

ları hakikatlerden saptırandan daha zalim olan kimdir? Muhak-
kak ki zalim kimseler Allah’a yol bulamazlar.” 



371

104-

إنَِّ الَّذِينَ لاَ يؤُْمِنوُنَ بآِياَتِ اللهِّ لاَ يهَْدِيهِمُ 
اللهُّ وَلهَمُْ عَذَابٌ ألَيِمٌ

İnnellezîne lâ yuminûne bi âyâtillâhi lâ  
yehdîhimullâhu ve lehum azâbun elîm

İnne ellezine lâ yuminûn : Muhakkak, o kimseler, inanmayanlar, 
iman etmeyen,

Bi ayâti Allah : Allah’ın âyetleri, işaret, delil, 
Lâ yehdî him Allah : Yok, yok bulma, kılavuz, Allah, 
Ve lehum azâbun elîm : Onlar, azap, sıkıntı, acı, elim, acı 

sıkıntılar,

Meâli: “Muhakkak ki Allah’ın tüm varlıktaki işaretlerine inan-
mayan o kimseler, Allah’a yol bulamazlar ve onlar acı sıkıntılar-
dadırlar.” 

Her varlık hidâyete götüren bir yoldur. 
Varlıktaki Allah’ın âyetlerini görmezden gelenler, hakikate 

erişemezler. 
Kur’ân’ı incelediğimizde; göklerde ve yerde olan her şeyin, 

her varlığın kendinde olan tüm niteliklerin, hep bir âyet oldu-
ğunu anlıyoruz

Âyet, hakikati gösteren işaretlerdir. 
Evet, tüm kâinatta her şey bir âyettir.
Her şey hakikati gösterir.
Varlığın kendisi de, varlıktaki nitelikler de hep bir âyettir. 
Her bir âyet Allah’ın ayak izlerdir. 



372

Bu ayak izlerini takip eden, mutlaka Allah hakikatine eri-
şecektir.

Her âyet, varlığın sahibini gösterir. 
Varlıkta bulunan, varlıktan akan her şey âyettir. 
Allah dediğimiz, inanıp ta şahit olmadığımız o gizemi, an-

cak ve ancak âyetlerle, yâni varlıktaki işaretlerle anlayabiliriz. 
Yeter ki görünen varlığı inceleyelim, anlamaya çalışalım.
Ve buna kendi vücûdumuzdan başlayalım.
Nefesimizden başlayıp, hücrelerimizi, dokularımızı, bede-

nimizi inceleyelim, çalışmasını, niteliklerini inceleyelim, nasıl 
var olduk anlayalım, okumanın sırrına erelim. 

Nereden geldik, nasıl oluştuk, bedenimiz nasıl işliyor ve ne-
reye gidiyoruz, sorularının cevaplarını, kendi vücûdumuzu ve 
varlığı inceleyerek anlamaya çalışalım.

Allah, tüm varlıkta işaretleriyle kendini her an gösterir. 
Hakikatlerle hareket etmeyenler yalanlarla hareket eder.
Yalanlarla hareket edenler sıkıntılar içine düşerler.



373

105-

إنَِّمَا يفَْترَِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لاَ يؤُْمِنوُنَ بآِياَتِ 
اللهِّ وَأوُْلئكَِ همُُ الْكَاذِبوُنَ

İnnemâ yefterîl kezibellezîne lâ yu’minûne  
bi âyâtillâhi ve ulâike humul kâzibûn

İnnemâ yefterî : Sadece, ancak, iftira, uydurma, 
El kezibe : Yalanlar, yalanlarda kalmak, 
Ellezîne lâ yuminûn : Onlar, o kimseler, inanmazlar,
Bi âyâti Allâh : Allah’ın âyetlerine, işaret, delil, iz, 
Ve ulâike hum el kâzibûn : İşte onlar, yalanlarda kalanlardır, 

yalancı, 

Meâli: “Sadece uydurmalarda, anlatılan yalanlarda kalanlar 
Allah’ın tüm varlıktaki işaretlerini göremezler, mü’minlik maka-
mına gelemezler ve işte onlar yalanlarda kalanlardır.” 

Yalan aslı olmayan şey demektir.
Yalan insanı ne hale getirir çok iyi düşünmeliyiz.
Yalan beynimizi ne hâle getirir çok iyi anlamalıyız.
Yalanın enerjisi çevremize yayıldığında, huzursuzluk ve zu-

lüm gelmeye başlar.
Yalanlarda kalanlar gerçeklere ulaşamazlar.
Yalanın farkına varanlar ise, doğrunun ne olduğunu araş-

tırırlar.
Yalan ve doğrunun enerjisi aynı enerji değildir.
Yalanın enerjisi yakıcıdır, parçalayıcıdır.
Yalana esir olan beyinden yayılan enerji, öfke dolu, nefret 

dolu, kibir doludur.



374

Yalan kibir enerjisini tetikler, kibir enerjisi şeytanlaşma 
enerjisini tetikler.

Yalan şeytanlaşmanın yoludur.
Doğrular ise insanlaşmanın yoludur.
Doğruya ulaşan kişi korkulardan arınır, huzur içinde haki-

katlerin derinliklerine doğru yol alır.
Yalan, gözleri perdeler, varlığın hakikat yönü görülmez olur.
Bu bölümün “kezibellezîne lâ yu’minûne bi âyâtillâhi” âye-

tinde belirtildiği gibi, yalanlarda kalan kimseler, Allah’ın var-
lıktaki âyetlerini yâni işaretlerini, yâni delillerini göremezler 
ve mü’min olamazlar.

İnsan, doğruyu araştırmalı ve doğrularla hareket etmelidir.
İnsan, söylenen sözlerin aslı var mı yok mu araştırmalıdır.
İnsanın kendine yapacağı en büyük ihanetlerden biri, bey-

nini yalanlarla kirletmektir.
İnsan, doğruyu varlığın kendinde aramalıdır.
İnsan din adına konuşanların sözleri, doğru mudur değil 

midir diye çok iyi düşünmelidir.
Yalanlara inanan kimse, yalanın enerjisinde kaosa sürükle-

nir ve büyük bir benliğin içine düşer.
Varlıktaki her delil, işaret yaratıcının kendine aittir.
Allah gerçektir ve gerçekliğini varlığın tecellilerinde, âyet-

lerinde gösterir.



375

106-

مَن كَفرََ باِللهِّ مِن بعَْدِ إيمَانهِِ إلِاَّ مَنْ أكُْرِهَ وَقلَْبهُُ 
مُطْمَئنٌِّ باِلِإيمَانِ وَلكَِن مَّن شَرَحَ باِلْكُفْرِ صَدْرًا فعََليَْهِمْ 

نَ اللهِّ وَلهَمُْ عَذَابٌ عَظِيمٌ غَضَبٌ مِّ
Men kefere billâhi min badi îmânihî illâ men  

ukrihe ve kâlbuhu mutmainnun bil îmâni ve lâkin  
men şereha bil kufri sadran fe aleyhim gadabun  

minallâh ve lehum azâbun azîm 

Men kefere : Kim hakikatleri görmemezlikten 
gelirse, 

Bi Allah : Allah’ı, Allah’ın hakikatlerini, kendi 
vücûdunda Allah’ı, 

Min badi îmâni hi : Den sonra, iman, inanan, o, 
İllâ men ukrihe : Ancak, hariç, sadece, kim 

zorlanırsa, zorluk, baskı, 
Ve kâlbu-hu : Onun kâlbi, idraki, 
Mutmainnun : Tatmin olan, emin olan, mutmain, 
Bi el îmâni : İmân ile, 
Ve lâkin men şereha : Lâkin, kim açarsa, açıklamak, 

anlatmak, şerh ederse,
Bi el kufri : Hakikatleri örtmeye, kapatma, 

küfre, 
Sadran : Gönlünü, sadrını, idrakini, 
Fe aleyhim gadab min Allah : Artık, onlarda, öfke, hiddet, Allah 
Ve lehum azâbun azîmun : Onlar, büyük azap, sıkıntı,



376

Meâli: “Kim, Allah’ın hakikatlerini görmemezlikten gelip ör-
terken, sonra da o kimse tüm zorluklara karşı iman ederse, onun 
kâlbi iman ile mutmain olur. Fakat kim, gönlünü açıklanan ha-
kikatlere karşı kapatırsa, artık onlar hiddet hallerinde kalıp, Al-
lah’ı anlamaktan uzaklaşırlar ve onlar büyük sıkıntılardadır.” 

İnsan, kâfir olduğunu yâni hakikatleri görmezden geldiğini 
anlayıp, tövbe ettiğinde ona iman yolu açılır.

“Men kefere bi Allah-kim Allah ile bir olduğunu göremezse.”
“Allah insana şah damarından yakındır” Kâf Sûresi 16
Allah insandan ayrı değildir.
İnsan Allah’ı arayacaksa önce kendinde aramalıdır.
İman, Allah’a şahitlik makamıdır.
İnsan şahit olduğuna iman eder.
İman inanç inceliği iyi anlaşılmalıdır.
Aileden gelen bilgilere, ibadetlere inanmaya “inanç” denir.
Bu inancın temeli ailedir, doğduğu toplumun adetleridir. 
İman ise; varlığın varoluşunu düşünüp, varlıkta delillere da-

yalı sisteme ulaşmakla oluşur. 
Varlıkta ki delillere “âyet” denir.
Varlıktaki âyetleri yâni işaretleri, delilleri incelemek ve şa-

hit olmakla iman oluşur.
İnanç; aileden, toplumdan, kitaplardan, sözlerden, hocadan, 

şeyhden, duydukları bilgileri, sözleri, gördükleri ibadetleri ka-
bul etmekle oluşur. 

İman ise; bizzat varlıkta olan ilimden, delillere dayalı ola-
rak, şahit olmakla oluşur. 

Bizzat varlığın ardından, varlığın varoluşunu okumakla oluşur. 
İmanî boyuta erişen abd-ubudiyet makamına erişir.
Ubudiyet makamına eren kimse, her an kulluk içindedir.
İmanî boyutta ibadetin, vakti, sayısı, şartı olmaz. 



377

Atalardan gelen inanç boyutunda ise ibadetin şekli, vakti, 
sayısı vardır.

Atalardan gelen inanç boyutunda ise topluluklara göre de-
ğişiklikler vardır ve birbirini kabullenmeme vardır.

İnançtan imana geçebilmek için, nasıl bir yargılama içinde 
olduğunu görebilmek gerekir.

İnanç boyutunda, din kavgası, mezhep kavgası, cemaat kav-
gası vardır.

İman boyutunda Allah’ın birliğine erişme vardır.
Hakikatler sunulduğu halde, hâlâ ayrımcılık, kavga içinde 

kalanlar, hakikatin mânâsına erişemezler.
İman yolunda varlıktaki tecellileri anlayan kimse, bu tecel-

lilerin sahibini de anlayacaktır.
Bu bölümde geçen; “kâlbuhu mutmain” mutmain kâlb, 

mü’minin kâlbidir.
Mutmain kâlb; itminan olan, emin olan, şahit olan, ilmi de-

lillerle gören, idrâk eden kâlb demektir.
Mutmain kâlb, İbrâhîmi kâlb diye de bilinir.
Âyette belirtildiği gibi, İbrâhîm olanlar mutmain olmak is-

terler.
Onlar sadece inançta kalmazlar, ilmi olarak şahit olmak is-

terler, mutmain olmak isterler.
Bakara Sûresi 260. âyette bu çok güzel sunulur.
İbrâhîm hayatın nasıl oluştuğunu, nutfeden yâni bir özden 

açığa çıkışın nasıl olduğunu anlamak istemiştir.
Yâni yaratılışın nasıl olduğuna şahit olmak istemiştir.
İbrâhîm’e, yönünü kendine ve varlığı döndürülmesi bildi-

rilmiştir.
“Rabbine dönerek onun yüceliğine sarıl, sonra da tüm var-

lıktaki onun tecellilerini analiz et. Sonra bütün hepsini bir er-
demlilik içinde anla. Tüm varlığın O’ndan bir cüz olduğunu bil.”



378

Varlıktaki tecellileri anlaması, bütün varlığın bir birlik içinde 
olduğunu görebilmesi bildirilmiştir.

Birçok meâlde farklı çevrim vardır.
“Tuhyil mevtâ” çoğu müellif tarafından ölülerin diriltilmesi 

olarak çevrilmiştir.
Tuhyil, hayy kelimesinden gelir, hayat, yaşam, diri olan de-

mektir.
Mevt; nutfe, öz, tohum, sükûnda olan, uykuda olan anlam-

larına gelir. 
“Erbeaten minet tayr” hemen hemen tüm meâllerde “Dört 

kuş” olarak yorumlanmıştır.
Diyanet İşleri: “Hani İbrâhîm, “Rabbim! Bana ölüleri nasıl 

dirilttiğini göster” demişti. (Allah ona) “İnanmıyor musun?” de-
yince, “Hayır (inandım) ancak kâlbimin tatmin olması için” de-
mişti. “Öyleyse, dört kuş tut. Onları kendine alıştır. Sonra on-
ları parçalayıp her bir parçasını bir dağın üzerine bırak. Sonra 
da onları çağır. Sana uçarak gelirler. Bil ki, şüphesiz Allah mut-
lak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir.”

Yapılan çoğu meâllerde ölülerin diriltilmesi olarak çevrilmiştir.
Oysa İbrâhîm, yaratışılı anlamak için yönünü varlığa dön-

dürmüş, yerlere göklere bakmış. Rabbini yâni onu bedenlendi-
reni anlamaya çalışmıştır. 

Bunu En’am Sûresinde görüyoruz.
75: “İşte böylece İbrâhîm; göklerdeki ve yerdeki gücün sa-

hibini anlamak, nûrumuzu anlamak ve hakikatlerden emin ol-
mak için baktı gözlemledi.” 

76: “Sonra da, gece bir bilememezlik içindeyken bir yıldız 
gördü ve dedi ki: Rabbim bu mudur? Fakat o gelip geçtiği za-
man, gelip geçenlerde sevgiye ulaşamam, dedi.”

77: Sonra da, ortaya çıkan Ay’ı gördüğünde dedi ki: Rabbim 
bu mudur? Fakat o da gelip geçtiği zaman, eğer ben Rabbimin 



379

hidâyetini anlayamazsam, elbette dalalette kalan kimselerden 
olurum, dedi. 

78: “Sonra da, ortaya çıkan güneşi gördüğünde dedi ki: Bu 
daha büyük olan mıdır Rabbim? Fakat o da gelip geçtiği za-
man dedi ki: Ey kavmim! Ben sizin ortak koştuğunuz şeyler-
den uzağım.” 

79: “Ben yüzümü Tevhîd üzere, gökleri ve yeri var eden o 
güce çevirdim ve ben O’nun varlığının yanında kendime varlık 
isnat eden değilim.”

En’am Sûresinin bu âyetlerini ve Bakara Sûresinin 260. âye-
tini birlikte incelersek bir anlam birliğinin olduğu görülecektir.

İbrâhîm, varlığın nasıl var olduğunu anlamak istemiştir.
Ve kendini bedenlendirene yâni Rabbine şahit olmak iste-

miştir. 
Nutfeden hayatın açığa çıkışına şahit olmak istemiş ve inanç-

tan imana geçmek istemiştir. 
Kâlbin mutmain olması, ilmi delillerle şahit olmakla mümkündür.
Ayrıca burada yapılan meâlde dört kuşun alınması ve on-

ların parçalanması çevrimi vardır.
Bu da çok gönüle uymaz, Allah kur’ânda “öldürmeyin” diye 

bildirmiştir.
“Dört kuş al parçala” çevrimi kur’ân edebine uymamaktadır.
“Erbeaten minet tayr” “Rabbine dönerek onun yüceliğine 

sarıl” çevrimi daha uygun düşer. 
Erbaa kelimesi, Rab kelime kökünden gelir.
Tayr ise, kuş diye çevrildiği gibi, yücelik, uçmak, kanat, tey-

yare olarak da çevrilir.
Kuşların gökyüzünde uçması, semâ âleminin yüceliğine işa-

ret eder diye de yorumlanmıştır. 
Bu âyeti yorumlamayanlar, dört kuş, kişideki dört huydur 

diye yorumlamıştır. 



380

Bu dört huy da; Kaz=hırs, Horoz =şehvet, Tavus=makam tut-
kusu, Karga= leşe tamah, uzun ömre tamah, diye açıklanmıştır.

Dört huy kişide kaybolmaz ne zaman çağrılsa bu huylar tek-
rar dirilir, tekrar açığa çıkar, diye yorumlanmıştır.

Bu da çok gönüle uymuyor.
Çünkü İbrâhîm Rabbini yâni onu bedenlendireni aramış, 

nutfeden hayatın nasıl oluştuğunu aramış, gönlü mutmain ol-
sun istemiştir.

Kâlbi mutmain olan kişi kâmil insan olmuştur.
Kâmil insanlarda, dünya hırsı, dünya şehveti, makam tut-

kusu, tamah duygusu olmaz.
Onlar Allah’a teslim olmuşlardır, makama, şana, şöhrete değil.
İşte, mutmain kâlb; şahitlik makamına erişmiş, ilmi delil-

lerle gören, emin olan kâlb demektir.
Mü’minin kâlbi, itminan olmuş kâlbdir. 
İtminan olan kâlb, aileden öğrendiği bilgilerle, cemaat, ta-

rikatlardan öğrendiği bilgilerle değil, bir ilim yoluyla şahitlik 
makamına ererek oluşur. 

İman, mü’minlik, mutmainlik, bizzat Allah’ın ilminden öğ-
renmekle oluşur.

Mutmain kâlbin, ibadeti yâni kulluk şuuru her andır.
İbadetin vakti şartı sayısı olmaz.
Mutmain kâlb sahipleri, her an ibadet içindedirler yâni her 

an Allah’ın kulu olduğunun bilinciyle yaşarlar.
Onların kâlbleri Allah’tan emindir.
Her nereye dönerse dönsünler her yerde Allah’a nazar ederler.
Onlar İslâm makamına ermişlerdir.
Yaşantıları İslâm şuuruyla olur, yâni Müslüman olarak yaşarlar.
Kâlbi Allah’tan mutmain olan yâni Müslüman olan kişi:
Kulluk şuurundan ayrılmaz, rahmet ehlidir, şefkatlidir, sevgi 

doludur.



381

Yalan söylemez, kimsenin hakkını yemez, kimseye zulüm 
etmez.

Rüşvet almaz, çalmaz, zarar vermez.
Dedikodu yapıp kimsenin ardından çekiştirmez, kimseyle 

alay etmez, kimseyi hor görmez, kendini büyük görmez.
Kin-nefret gibi duygular taşımaz, isyan etmez, sabırlıdır.
Bilmediği şeyi konuşmaz, ilimden ayrılmaz, bilmişlik içinde 

olmaz.
Hep yardım için koşar. 
Hâli, davranışları hep huzur verir, hâli çevresine cennet olur. 



382

107-

نْياَ عَلىَ الآخِرَةِ وَأنََّ  ذَلكَِ بأِنََّهمُُ اسْتحََبُّواْ الْحَياَةَ الْدُّ
اللهَّ لاَ يهَْدِي الْقوَْمَ الْكَافرِِينَ

Zâlike bi ennehumustehebbûl hayâted dunyâ  
alel âhıreti ve ennallâhe lâ yehdîl kavmel kâfirîn 

Zâlike bi enne hum : İşte bu, onların olmaları sebebiyle, 
İstehebb : Tercih, sevme, sevgi duymak, 
El hayâte ed dunyâ : Dünya hayatı, yaşamları,
Alâ el âhıreti : Sonlarını, son anlarına kadar,
Ve enne Allâh lâ yehdi : Muhakkak, Allah, yok, yol bulma, kılavuz,
El kavme el kâfirîne : Topluluklar, kimseler, hakikatleri örtenler, 

Meâli: “İşte bu onların, son anlarına kadar yaşamlarını çıkar-
ları için sevmelerinden dolayıdır. Muhakkak ki hakikatleri gör-
memezlikten gelip örtenler Allah’a yol bulamazlar.” 

Dünya hayatı, Allah’a şahit olacağımız bir yerdir.

Varlığın varoluşunu ve nasıl şekillendiğini ve işleyişini an-
lamak için dünya hayatını önemsemeliyiz.

Dünya hayatı oyun eğlence yeri değildir.

Ama maalesef Kur’ân bu anlamda meâl edilmiştir.

En’âm Sûresi 32: “Ve mâ el hayâtud dunyâ illâ leibun ve leh-
vun ve led dârul âhiretu hayrun lillezîne yettekûn e fe lâ takılûn.”

Diyanet Meâli: “Dünya hayatı bir oyun ve eğlenceden başka 
bir şey değildir. Müttakî olanlar için ahiret yurdu muhakkak ki 
daha hayırlıdır. Hâlâ akıl erdiremiyor musunuz?”



383

Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “Dünya hayatı sadece bir oyun ve eğ-
lence yeri değildir. Fenalardan sakınan ortak koşmayanların el-
bette sonları daha hayırlıdır. Hâlâ akıl etmez misiniz?” 

Diyanet meâlinde sanki dünya hayatı bir oyun bir eğlence 
yeriymiş gibi gösteriliyor.

Oysa âyet “ma” kelimesi ile başlıyor. 
Arapçada ma; değil, şey, ne anlamlarında kullanılan bir ke-

limedir. 
Tevhîd-i Kur’ân meâlinde ise dünya hayatının bir oyun bir 

eğlence yeri olmadığı belirtiliyor. 
Dünya hayatı Allah’ın kendini gösterdiği âlemdir.
Dünya hayatı tecelligâhın tezahürüdür.
Dünya hayatı nûr âleminden, rûh âlemine süzülüp gelen 

bir âlemdir. 
Dünya hayatında her varlık bir âyettir ve her âyet bizzat Al-

lah’ın kendini gösterdiği işaretleridir. 
Onun için Dünya hayatına oyun eğlence yeri demek hiç 

doğru değildir.
Dünya hayatı, Zâtı mutlak olan ulvî Kudreti tanımamız için 

açık bir kitâbtır. 
Dünya hayatı Kur’ân’dır.
Dünya hayatı her varlığıyla Hayy sıfatının tezahürüdür. 
Dünya hayatını hakikati anlama yeri görmeyenler, dünya 

hayatının çıkarına esir olur giderler. 
Dünya hayatına esir olanlar, kendi çıkarları için yaşarlar.
Onlar paraya, mala, şöhrete, lüks yaşama esirdirler.
Bunların hepsi aklın hakikati düşünmesine engel olur.
Aklını yaratılışın hakikatlerinden uzaklaştırıp, dünya çıkarına 

esir olanların idrâk ve anlayışları hakikati anlamaya kapalıdır.
Gurur, kibir, zalimlik içinde olan kimsenin idrak ve düşün-

cesi kapalıdır.



384

Her türlü ille ben egosu, kibir hakikat yolunda engeldir. 
A’râf Sûresi 100. âyette; “zunûbihim ve natbeu alâ kulûbi-

him” belirtildiği gibi her türlü günah, kâlbleri yâni idrak ve kav-
rayışları kapatacaktır.

Tüm Kâmil insanlar; ego, gurur, kibir zalimlik içinde yaşa-
maya günah demişlerdir. 

Günah denilen şey, bizi Hakk ve hakikatten uzaklaştıran, 
bâtıl olan her türlü bilgi, duygu ve düşüncedir.

Zerre kadar da olsa zulüm yapan, dedikodu yapan, kötü-
lük yapanın idrâk ve anlayışı Allah’ı anlamaktan uzaklaşacaktır.

Allah’a teslimiyet içinde olanın, kâlbi örtülü olmaz.
Allah’a yol bulabilmek için, akıl ve gönül temiz olmalıdır.
Tüm Kâmil kimseler; “Allah’ın hakikatlerine çocuk saflığında 

olanlar erişeceklerdir” demişlerdir.
Ey kardeşim!
Çocuk saflığında bir gönüle ulaştığında, ilim sana kapılar 

açacaktır.
Gönül kirliliğin temizlendiği zaman, sana nice lütuflar su-

nulacaktır.
Bil ki anneden doğan çocuk en saflığıyla tertemiz bir gö-

nüle sahiptir.
O bebekte hiç ayrımcılık yoktur.
Gurur kibir yoktur.
Yalan nedir bilmez.
Dedikodu hiç bilmez.
İnanç ayrımı, millet ayrımı, renk ayrımı, cinsiyet ayrımı yoktur.
Onun gönlü tertemizdir.
En saf haliyle eşyayı anlamak için bakar.
“Anne bu ne, baba bu ne” diyerek, eşyanın hakikatini anla-

maya çalışır.
Zaten beyin bize bunun için bahşedilmedi mi?



385

Hazreti Muhammed’in duası; “Allah’ım bana eşyanın haki-
katini öğret” değil miydi?

İnsan hakikati anlamak için temiz olması gerekmez miydi?
İnsan varlığa en temiz gönülle bakmalı değil miydi?
Ey kardeşim!
Bil ki sana engel olan şeyler, senin kendi takıntılarındır.
Hâlâ geçmişte yaşadığın bir şeye olan öfken varsa…
Hâlâ geçmişte yaşadığın aldanma ya da aldatmalara takı-

lıp kalmışsan… 
Hâlâ geçmişte olan şeylere ahların vahların varsa… 
Hâlâ geçmişte yaşıyorsan, geleceğe bakamıyorsan… 
Hâlâ dünyaya esir isen…
Hâlâ öfkene, hiddetine, kavgana, küçük görmene, kendini 

büyük görmene esir isen…
Hâlâ kendi inancını, ibadetini, ibadethaneni, milletini, bü-

yük görüyorsan, başkalarını kâfir görüyorsan…
Hâlâ ayrımcılıklar, ikilikler, dedikodular içinde isen…
Hâlâ ilimden, fenden, irfandan uzak bir halde yaşıyorsan, 

hurafelerle oyalanıyor, asılsız şeylere inanıyorsan…
Hâlâ kişileri makamlarına göre ayırıyorsan, çıkarın için ki-

şilere yaklaşıyorsan…
Hâlâ yaratılan varlığa hor bakıyorsan, ayrımcılık içinde ba-

kıyorsan… 
Hâlâ sevgi dediğin şey, senin çıkarın ise...
Bil ki sana engel olan senin kendi takıntılarındır.
Tüm bunları terk et.
Tüm bunlardan uzak dur.
Aklını ve gönlünü tüm bunlardan temizle.
Eğer çocuk saflığına erişebilirsen;
Bil ki ilim sana kapılar açacaktır.



386

Merak ettiğin tüm soruların cevapları zaman içinde sana 
gelecektir.

Cevaplar gelmeye başladığında huzur da gelecektir.
Cevaplar gelmeye başladığında eğer eski hallerinden birine 

dönersen, bil ki kapı kapanacaktır.
Döndüğün eski halden pişman olur, tövbe eder, samimi olur-

san bil ki kapılar tekrar açılacaktır.
Bil ki temiz, samimi gönül, hakikate açılan kapıdır.
Bil ki çocuk saflığını taşıyan gönül, nice lütuflara kapı açar.



387

108-

أوُلئَكَِ الَّذِينَ طَبعََ اللهُّ عَلىَ قلُوُبهِِمْ وَسَمْعِهِمْ 
وَأبَْصَارِهِمْ وَأوُلئَكَِ همُُ الْغَافلِوُنَ

Ulâikellezîne tabeallâhu alâ kulûbihim ve  
semihim ve ebsârihim ve ulâike humul gâfilûn

Ulâike ellezine : İşte onlar, o kimseler, 
Tabe Allah : Mühür, kapanma, Allah 
Alâ kulûbi-him : Kâlblerinin üzerini, kâlblerini, onlar, 
Ve semı-him : Onların işitme hassaları, anlamak,
Ve ebsâr him : Görme, basiret, onlar, 
Ve ulâike hum : İşte onlar, 
El gâfilûn : Gafil, uyanık olmayan, dikkatsiz,

Meâli: “İşte onların kâlbleri ve onların işitmeleri ve onların 
basiretleri Allah’ı anlamaya karşı kapalıdır ve işte onlar bir gaf-
let içinde olanlardır.” 

İlla ben egosunda yaşayanların kâlbleri mühürlüdür.
Bu mührü kırmak için tevbe edilmelidir.
Gaflet içinde yaşayanların kâlbleri, işitmeleri, görmeleri eş-

yanın sûret boyutuna yöneliktir.
Gaflet, kendinin ve çevresinin farkında olmayan, boş bulunma, 

dikkatsizlik, dalgınlık, aldanma, yanılmak, kanmak demektir. 
İğfal kelimesi de buradan gelir.
Beni iğfal etti; “beni tuzağa düşürdü, beni kandırdı, beni al-

dattı, beni gaflete düşürdü” demektir.
Gafil kimse, kendine benlik isnat eder, yaratıcıyı tanımaz, 

her varlığın sûretini görür, sîretini görmez.



388

Varlığın eşya boyutunda kalır, hakikatini göremez.
Gafil kimse, Allah hakikatinden uzaktır.
Kendi bedenini kendinin zanneder, sahibin kim olduğunun 

idrâkinden uzaktır.
Âyette belirtildiği gibi; “Bizi anlamaktan gafil olanlara ve hevâ-

larına uyanlara ve hükümleri umursamaz davrananlara uyma.” 
Gaflet içinde olan kimse, Allah’ı anlamaktan uzaktır.
Hevâsının peşindedir, yâni şahsi çıkarlarının peşindedir.
Varlıktaki ilâhî hükümleri anlamaktan uzaktır.
Gafletten kurtulmanın yolu, nefsine yâni kendine ârif olmaktır.
Gaflet içinde olanlarla bir arada olmak, kişiyi de gaflete dü-

şürecektir.
Kehf Sûresi 28: “Nefsini tanımada sabırlı ol. Sabah, akşam 

varlığın iç yüzünü anlamak isteyip, Rablerine yönelen kimse-
lerle beraber ol. Sen bakışını hakikatten döndürme. Yaşamla-
rında çıkar peşinde olanlardan olma. Kâlblerindeki zikrimizi 
anlayamayanlara, Bizi anlamaktan gafil olanlara ve hevâlarına 
uyanlara ve hükümleri umursamaz davrananlara uyma.” 

İnsan gafletten kurtulmak için gayret etmelidir. 
Kişinin gafletten kurtuluşu, kendini tanımakla ve Allah’a şa-

hit olmakla mümkün olur. 
Kişi bilmelidir ki, kendi enfûsî boyutu tüm soruların cevap-

larının olduğu yerdir.
Resûl, Nebî dediğimiz gönül erleri, kendilerinin ve varlığın 

enfûsî sistemi olan mânâ âleminden akan vahiyle bilgilendiler.
Kendini bil öğretisi; kişinin aradığı hakikatlerin kendinde 

olduğunun bildirilmesidir. 
Yunus Emre:
İlim ilim bilmektir
İlim kendin bilmektir
Sen kendini bilmezsen



389

Ya nice okumaktır.
Hace-Hoca Bektaşi Veli:
Dervişlik hırkada taçta değildir,
Hararet nardadır, saçta değil,
Her ne arar isen kendinde ara
Kudüs’te, Mekke’de Hac’da değildir. 
Kur’ân “Oku” ile başlar.
Yâni “Kendini oku” yâni “kendini bil”
Vücûd Hakk’ın evidir, insanın o eve adım atabilmesi için, 

öncelikle edep içinde olması gerekir.
Gaflet; kendini bilmeyen, Allah’ı tanımayan, çevresinin far-

kında olmayan, olayların akışını okuyamayan kimsedir.
O kimseler ağızlarından çıkan sözlerin nereye gideceğini 

bilmezler.
Onlar dedikodu yaparak nasıl bir kötülüğe yol açtıklarının 

farkında değillerdir.
Onlar kendi egoları için yaşarken, çevresinde ihtiyaç sahip-

lerini görmezler.
Onlar çevresinde olup bitenin farkında değillerdir.
Onlar yaratılışın hikmetlerini anlamaktan uzaktırlar. 
Onlar kelimelerin taşıdığı mânâları anlamaktan uzaktırlar.
Onlar düşünmekten, tefekkür etmekten uzaktırlar.
Onlar dünyada kendi çıkarları için koşarlar.
Onlar ibadetlerini kendi çıkarları için yaparlar, ubudiyet şu-

urundan uzaktırlar.
İşte gaflet, farkında olmamaktır, idrâkten, anlamaktan uzak 

olmaktır, görmekten, işitmekten uzak olmaktır.
Varlığın sûretini görüp sîretini görmeyen kişi gafil kişidir.
Allah’ı anlamaktan uzak olan kişi gafil kişidir.
Âyette belirtildiği gibi “tabe Allah alâ kulûbihim” onların 

kâlbleri Allah’ı anlamaya kapalıdır.



390

109-

لاَ جَرَمَ أنََّهمُْ فيِ الآخِرَةِ همُُ الْخَاسِرونَ
Lâ cereme ennehum fîl âhıreti humul hâsirûn

Lâ cereme : Şüphesiz, şüphe yok, 
Enne hum : Olur, onlar olduğunda,
Fî el âhıreti hum : Sonunda, onlar, 
El hasîrûn : Hüsran, kayıpta olan,

Meâli: “Şüphesiz onlar sonunda da kayıpta olanlardır.” 
Kâlbleri Allah’ı anlamaya kapalı olanlar, yaşamın sırrına er-

mekten uzaktırlar.
Onların hayatı bir kayıp içinde gelir geçer.
Çocuk en saflığıyla doğar, 
Fakat anne baba, yaptıkları, söyledikleri ile çocuğun terte-

miz düşüncelerini kirletmeye başlarlar.
Her çocuk annenin babanın duygu ve düşüncelerini takip eder.
Bir toplumun en önemli meselesi çocuk yetiştirmektir.
Çocuklarını ilim ve edeb üzere yetiştiren toplumlar, mut-

laka kalkınırlar ve huzur içinde yaşarlar.
Eskiden çocuklar iki yaşlarına geldiğinde, sütannelerine 

teslim edilirlerdi.
Sütanne, meme emziren anne demek değildir.
İlim ve edeb öğreten Kâmil kimselerdir.
Kâmil kimselere teslim edilen çocuklar, her alanda adım 

adım yetiştirilirler. 
Çocuklara, dinlemeyi, düşünmeyi, araştırmayı, keşfetmeyi, 

icadlar yapmayı öğretmişlerdir. 



391

Yaratılışı anlamanın yolunu gösterirler.
İlmi değerlerle hareket etmenin önemini öğretirler.
Çevresine saygılı davranmayı öğretirler.
Kâmil kimseler çocukları asla korkuya dayalı yetiştirmezler.
Çünkü onlar bilirler ki korku, beynin düşünce sisteminin 

önünde en büyük engeldir.
Şeytanın, yâni kötülük, zulüm üreten sistemin beslendiği 

tek şey korkudur.
Korku kişiyi gerçeklerden uzaklaştırır, düşünmez eder.
Korku hüsrana sürükler.
Sevgi ise, anlamaya yönlendirir.
Kâmil insanlar daha çok ilâhi sevgiyi gönüllere işlemişlerdir.
Korkusuzca araştıran her çocuk, hakikatleri en ince deta-

yına kadar anlayacaktır.
Ama korku; düşünmenin, araştırmanın, anlamanın önünde 

en büyük engeldir.
Çünkü korkuyla gelen beynin kimyasal salgılaması, düşün-

meye perde olur.
Asılsız, bâtıl, korkulara dayalı bilgilerle çocukların beyni 

zehirlenir.
Kâmil insanlar asla bunları yapmazlar.



392

110-

ثمَُّ إنَِّ رَبَّكَ للَِّذِينَ هاَجَرُواْ مِن بعَْدِ مَا فتُنِوُاْ ثمَُّ 
حِيمٌ جَاهدَُواْ وَصَبرَُواْ إنَِّ رَبَّكَ مِن بعَْدِهاَ لغََفوُرٌ رَّ

Summe inne rabbeke lillezîne hâcerû min badi  
mâ futinû summe câhedû ve saberû inne  

rabbeke min ba’dihâ le gafûrun rahîm

Summe inne rabb ke : Sonra, muhakkak, rabbin, bedeninin 
sahibi, 

Li ellezîne hâceru : O kimseler için, göç, hicret, yolculuk 
eden, 

Min badi mâ futine : Den sonra, eziyet, zulüm, sonra,
Summe câhedû : Sonra, mücadele, hakikatleri anlamak 

için gayret, 
Ve sabur : Sabır, beklemek, 
İnne rabbeke min badi ha : Muhakkak, Rabbin, ondan sonra,
Le gafûr : Elbette, mağfiret eden, temizleyen,
Rahîm : Varlığı özünden var eden, 

Meâli: “Sonra muhakkak ki Rabbin, eziyet görseler dahi ha-
kikatler için yolculuk eden kimselere hakikatleri anlamada gay-
ret ve sabır verendir. Muhakkak ki Rabbin mağfiret edendir, var-
lığı özünden var edendir.” 

Burada geçen Rabb âyetini inceleyelim.
Toplumda Rabb, Allah inceliği pek bilinmez.
Toplumda, Rabb, Allah aynı anlamda kullanılır.
Aynıdır ama bir incelik vardır.
Bedenler boyutunda Allah esması Rabb kelimesiyle ifade edilir.



393

Tüm bedenlerin birliği boyutunda Allah kelimesi kullanılır.
Bir bedendeki Allah boyutu Rabb’dır.
Tüm bedenlerin tek sahibi Allah’tır.
Yâni damladaki derya Rabb’dır.
Rabbini bilen, yâni kendi vücûdunu tutan zâtı bilen tüm 

varlığı tutan tek zâtı anlayacaktır. 
Tüm âlemlerin sahibi Allah’tır, Allah’ın bir vücûddaki sa-

hipliği Rabb’dır. 
Her vücûdu tutan Allah’ın vücûd boyutundaki karşılığı 

Rabb’dır. 
Hakikati anlamak isteyen kimseler, çevreleri tarafından 

eziyet görseler de onlar hakikati araştırmaktan vazgeçmezler. 
İnanç toplulukları soru sorulmasını, araştırılmasını istemezler.
Onlar sadece kuru kuruya teslimiyet beklerler.
Hep “soru sorma dinden çıkarsın” diye korkuturlar.
“Allah hakkında sorma, din hakkında sorma” diye korkuturlar.
Oysa düşünmenin, anlamanın yolu, sormaktan geçer.
Kur’ân’da “Yeselune” sorarlar, araştırırlar âyetleri vardır.
Öğrenmenin yolu soru sormaktan geçer.
Anlamanın yolu soru sormaktan geçer.
Tanımak, anlamak, idrak etmek için soru sormak gerekir.
Eşyanın hakikatine erişmek için soru sorulmalıdır.
“Yeselune ke-sana sorarlar” Bakara Sûresi 189-215-217-

219-220-222-273
Bakara Sûresi 273: “Lâ yeselûnen nâse ilhâfâ” 
Meâli: “İnsanları rahatsız edecek şekilde, bilmişlik taslayıp 

soru sormayın.”
Merak, öğrenmek isteği, tanıma isteği, iletişim kurma isteği.
Bir şeyi öğrenmek için soru sorulur.
Sorular sayesinde maddenin oluşumunu, tanımı, ne işe ya-

radığını anlarız. 



394

Sorular sayesinde bir olayı net olarak anlamaya çalışırız.
Bilmediğiniz bir konuyu sorup araştırmak, hakikati anlama 

duygusu olanlarda görülür. 
İnsan her zaman Rabbine teslimiyet içinde olmalıdır.
“Rabbin, eziyet görseler dahi hakikatler için yolculuk eden 

kimselere hakikatleri anlamada gayret ve sabır verendir” âye-
tinde hakikatler için yolculuk edenlerin gönüllerine gayret ve 
sabır lütfedilir diye bildirilir. 

Hakikatler için gece gündüz koşanlar Allah’ın mağfiretine 
erişmiş kimselerdir.

O kimselerin gönlü ilâhi aşkla sarılıdır.
Allah aşkı gönlüne düşen kimseler, eziyet görseler de ha-

kikat yolunda, hakikati anlamak ve anlatmak için bir gayret 
içinde olurlar.



395

111-

يوَْمَ تأَتْيِ كُلُّ نفَْسٍ تجَُادِلُ عَن نَّفْسِهاَ وَتوَُفَّى كُلُّ 
ا عَمِلتَْ وَهمُْ لاَ يظُْلمَُونَ نفَْسٍ مَّ

Yevme tetî kullu nefsin tucâdilu an nefsihâ ve  
tuveffâ kullu nefsin mâ amilet ve hum lâ yuzlemûn 

Yevme tetî : Gün, zaman, vakit, gelir, 
Kullu nefsin : Bütün nefsler, kişiler, herkes, 
Tucâdilu : Mücadele eder, gayret gösterir, 
An nefsi hâ : Kendi nefsi için, kendisi için, 
Ve tuveffâ : Kaybolan, teslim olan, tam ödenir, vefa, 

karşılık, 
Kull nefsin : Bütün nefsler, herkes, 
Mâ amilet : Yaptıkları şeyler,
Ve hum lâ yuzlemûne : Onlar, yok, zulmedilmezler, haksızlık, 

Meâli: “Gün gelir herkes kendisi için bir mücadele içine gi-
rer ve herkes yaptıkları şeylerin karşılığını alır ve onlara hak-
sızlık edilmez.” 

Yaşam insana bahşedilen bir armağandır
İnsan yaşamda kendisi için gayret içinde olur. 
Rızkı için çalışır emek verir.
İnsan samimi, dürüstçe çalışmalıdır.
İnsan kendisi ve ailesi için alnının teriyle çalışıp kazanmalıdır.
Haram yememelidir, haram içmemelidir, haram kazanma-

malıdır.
Kazandığı helal olmalıdır.
İnsan ne yaparsa mutlaka karşılığını bulacaktır.



396

Burada geçen nefs kelimesi, kişinin kendi bedenidir, ken-
disidir.

Şimdi, nefs konusunu Kur’ân açısından incelemeye çalışalım.
Kur’ân’da nefs kelimesi yaklaşık 300 yerde geçer.
İnanç gruplarında, nefs hakkında anlatılan bilgileri ince-

leyelim.
İnanç gruplarında nefsi, hep kötülük üretir diye öğrettiler.
Meâllerde “nefsinizi öldürün” âyeti var dediler.
Böyle bir meâl tercümesi doğru olabilir mi? Bakara Sûresi 54
Hep, nefsi kötülemek, nefsi aşağılamak şart diye öğrettiler. 
Nefsi her zaman, şeytandır diye öğrettiler. 
Hatta bazı kayıtlarda yazılı olan; nefs şeytandan daha teh-

likelidir, bilgilerini doğru kabul edip, orada burada anlattılar.
Nefsin gerçek anlamı yerine, nefse atılan iftiraları doğru kabul 

ettikleri için, nefs hakikatinin anlaşılmasının önünü kapadılar. 
Nefs nedir?
Nefs toplumda ne anlamda anlaşılır?
Nefs neden bir düşman olarak gösterilir?
Nefsin Kur’ân açısından anlamı nedir? 
“Tek nefisten yarattım” âyetinden işaret edilen incelik nedir? 
Nefsi idrak etmek mi, nefse düşman olmak mı gerekir?
İnanç gruplarında hep şöyle anlatılır: 
Nefsi her zaman aşağılamak gerekir.
Nefsi her zaman kötülemek gerekir.
Nefse zulmetmek gerekir.
Nefsi terbiye etmek gerekir.
Nefs firavundur.
Nefs şeytandır.
Nefs Allah’ın düşmanıdır.
Nefs kötülüğün kaynağıdır.
Nefs kötülüğü emreder.



397

Bazı bilgiler de şöyledir: 
Nefsinize zulmetmeyin. 
Nefsini bilen kendini bilir.
Her nefs ölümü tadacaktır.
Nefsiniz sizin binek atınızdır, ona iyi bakın.
Nefs sizin öz varlığınızdır.
Bu tutarsızlıklar nereden geliyor olabilir?
Gerçekten nefs kötü müdür?
Nefs, bizim en büyük düşmanımız mıdır?
Birileri böyle söylüyor, bazı kitaplarda böyle yazıyor diye, 

doğru olarak mı inanmalıyız?
Evet, nefs konusunu düşünmeden, araştırmadan böyle söy-

lenenlere inanırsak, nefs hakikatini layıkıyla anlayamayız.
Nefs, enfüs, nüfûs, nefes, nefâis, enfes, nâs, nisâ, aynı kök-

ten gelen kelimelerdir. 
Nefs; maya, cevher, asıl, hayat, kişi, kişinin bedeni, kişinin 

öz varlığı, bir şeyin ta kendisi gibi anlamlara gelir.
Kur’ân’da nefs, bize anlatıldığı gibi tarif edilmiyor.
Hepimizin tek nefisten yaratıldığı bildiriliyor.
Nefs, kişinin kendisidir, öz varlığıdır, bedenidir, diye bildirilir.
Nisâ Sûresi 1: “Ellezi halâkakum min nefsin vâhidet.” 

Ellezî halâka kum : O ki, sizi yarattı, var etti, 
Min nefsin vâhidet : Nefs, öz varlığınız, kişi, beden, tek, bir, 

Meâli: “Ki O’dur sizi tek nefisten halk eden.”
Kur’ân’ı incelediğimizde, hepimizin tek nefisten halk edil-

diği bilgisine rastlarız.
Bir tohumdan açığa çıkan tek filizden dallar ve yaprakla-

rın oluştuğu gibi, hepimiz tek özden şekillendik, bedenlendik.
İşte nefs her varlığın beden yönüdür.
Nefs, rûhun ten elbisesi giymiş boyutudur.



398

Nefs, kişinin öz varlığıdır.
Nefs, tüm tecellilerin kaynağıdır.
Nefs, üflenen rûh sırrıdır.
Nefs, bizzat Hakk’ın kendisidir. 
Nefs, rûhun canlanması sonucu sûrete dönüşen boyuttur.
Nefs, cümle varlığın, taşıdığı vücûd boyutudur.
Nefes, nefs kelimesinden gelir. 
Nefes, Allah’ın bir bedende, kendini gösterdiği en güzel işa-

rettir.
Nefs, Allah’ın kendini zâhir eylediği boyuttur.
Nefs kişinin öz bedenidir, kendisidir.
İnsan nefsine arif olmalıdır, yâni kendini bilmelidir.
“Herkes yaptıkları şeylerin karşılığını alır ve onlara hak-

sızlık edilmez” âyette belirtildiği gibi insan ne yaparsa bir şe-
kilde karşılığını alır.

Zerre kadar kötülük yapan mutlaka yaptığının karşılığını alır.
Zerre kadar iyilik yapan yaptığının karşılığını alır.
Zilzal Sûresi 7-8: “Fe men yamel miskâle zerretin hayren 

yereh ve men yamel miskâle zerretin şerren yereh.”
Meâli: “Artık kim, zerre kadar iyilik yaparsa onun karşılığını 

görür ve kim, zerre kadar şer yaparsa onun karşılığını görür.”
Birine kötülük yapan, hakkını yiyen, iftira atan, asla kurtu-

lacağını sanmasın. 
Muhakkak ki karşılığını görür, Allah onun vücûdundan hük-

münü gösterir.
Kim birine iyilik yaparsa, o da kendi vücûdunda karşılığını 

anında bulur.
Furkân Sûresi 19: “Sizlerden kim, birine haksızlık ederse, 

o büyük bir azabın içinde kalır.” 
Birine kötülük yapan kişinin, vücûdunda kimyasal dalga-

lanma değişir.



399

Hücreleri farklı çalışır, beyin farklı çalışır.
Birine kötülük yapan, haksızlık yapan, iftira atan, arkasın-

dan konuşan, toplumda bir kişiyi aşağılayan, yâni zalimlik içinde 
olan kişinin, vücûdundaki heyecan, mutluluk hormonları dedi-
ğimiz, “Adrenalin, Endorfin, Serotonin, Dopamin” gibi hormon-
ların salgılanması değişir. 

İnsan güzel şeyler yaptığında, bu hormonların salgısı artar.
Kötü şeyler yaptığında da, bu hormonların salgısı azalır.
İyi şeyler yapan insanlar, bu hormonlar sayesinde mutlu, 

huzurlu, sevgi dolu olur.
Vücûd, kişi ne yaparsa yapsın anında gerekli karşılığı verir.
Bu karşılık kişinin yaşantısında kendini belli eder. 
Huzura kavuşmanın tek yolu, sâlih amelde, iyi insan olmaktır.
Huzursuzluğun yolu, kötü amelde, zararlı kişi olmaktır. 



400

112-

طْمَئنَِّةً يأَتْيِهاَ  وَضَرَبَ اللهُّ مَثلَاً قرَْيةًَ كَانتَْ آمِنةًَ مُّ
ن كُلِّ مَكَانٍ فكََفرََتْ بأِنَْعُمِ اللهِّ فأَذََاقهَاَ  رِزْقهُاَ رَغَدًا مِّ

اللهُّ لبِاَسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بمَِا كَانوُاْ يصَْنعَُونَ
Ve daraballâhu meselen karyeten kânet âmineten 
mutmainneten yetîhâ rızkuhâ ragaden min kulli  
mekânin fe keferet bi enumillâhi fe ezâkahallâhu  

libâsel cûi vel havfi bimâ kânû yasnaûn

Ve darabe Allâh : Vurgu, örnek, açıklamak, Allah, 
Mesele karyet : Misal, şehir, belde, köy
Kânet âmineten : Oldu, emin olunan yer, 
Mutmainnet : Mutmain, güvenli, 
Yetî hâ : Ona gelir, 
Rızku ha ragaden : Rızık, fayda, rahat, bol, pek güzel, 
Min kulli mekânin : her yerden, bütün mekânlardan, bütün 

varlıktan,
Fe keferet : Sonrada, hakikatleri örten, 

görmemezlikten gelen, 
Bi enumi Allâh : Nimet, Allah 
Fe ezâka-hâ Allâh : Tatmak, hissiyat, o halde kalmak, Allah 
Libâs : Elbise, suret, 
El câi : Şüpheli, açlık, mutmainsiz, doyumsuz, 
Ve el havfi : Korku, çekinmek, tedirginlik, 
Bimâ kânû yasnaûn : Sebebiyle, şeyler, oldu, yapıyorlar, 

Meâli: “Allah bir beldede yaşayanların misalini vurgular: Orası 
güvenli, emin olunan bir yer, her yerden oraya güzelce rızıklar 



401

gelir. Sonra da Allah’ın nimetlerini görmemezlikten gelip örter-
ler. Böylece onlar orada Allah’a karşı suretlerde kalırlar, mut-
mainsizlik içinde olurlar ve yaptıkları şeyler sebebiyle korku-
larda kalırlar.”

Dürüst, adaletli, erdemli kişilerin yaşadığı yerler, emin olu-
nan yerlerdir, huzur içinde yaşanılacak yerlerdir.

Kâmil insanların yaşadığı yerler, tefekkürün çok olduğu 
yerlerdir.

Onların yaşadığı yerlerde ilimî keşifler vardır.
İnsanların yaşamlarının daha rahat olması için nice icat-

lar yapılır.
Kâmil insanlar Allah’ın rızıklarından şükür içinde fayda-

lanırlar.
Ve bunu topluma öğretirler.
Onların yaşadığı yerlerde ehil insanlar yetiştirilir ve her 

makam ehline verilir.
Ehli olmayana makam sunmak, yozlaşmayı ve yıkımı getirir.
Kur’ân bizlere neden “emaneti ehline verin” uyarısı yapmıştır?
Emaneti ehline vermesek ne olur, verirsek ne olur?
Emanet ehline verilmelidir.
Emanet ehline verilmezse, yozlaşma olur ve sonuçta yı-

kım olur. 
Ehil kişi kimdir, emanet nedir?
Ehil kişi olabilmek için muhakkak ki, ilme ve edebe dayalı 

bir eğitimden geçmek gerekir.
Emanet, konusuna emin olan kişilere teslim edilir. 
Emanet ise, emin olunacak kişiye bırakılacak olan görevdir, 

sorumluluktur, ilâhi bilgilerdir.
Emin olunacak kişi, güvenilir kişidir.



402

Devlet işlerinde, ya da özel sektörde, ya da bir eğitim yo-
lunda, sosyal alanda, nerede olursa olsun, ehil olmayan kişilere 
görev verilirse, o kurum batmaya mahkumdur.

Hakikat yolunda da görev, hakikatlere ehil olan, edeb içinde 
yaşayan kimseye verilir.

Nisâ Sûresi 58: “İnnallâhe yemurukum en tueddûl emânâti 
ilâ ehlihâ.” 

Meâli: “Allah’ın size hükmüdür: Emanetleri sadece ehline 
verin.”

Hazreti Muhammed bu âyeti; “emaneti ehline vermezseniz 
kıyameti bekleyin” diye şerh açıklamıştır.

Buradaki kıyametten maksat, yozlaşma ve yıkımdır. 
Bir sohbet sırasında biri Hazreti Muhammed’e sordu: 
- Kıyâmet ne zaman kopacak? 
- O kıyâmeti soran nerede? dedi Hazreti Muhammed. 
- O kişi: İşte ben, ey Allah’ın Resûlü, dedi. 
- Emanet zayi olduğu zaman kıyâmeti bekle, buyurdu. 
O kişi tekrar sordu: Emânetin zayi olması nasıl olur? 
Bunun üzerine Hazreti Muhammed: “Ehil olmayan kimse-

lere görev verildiği zaman kıyâmeti bekle, buyurdu.” 
Hazreti Muhammed bizlere; yozlaşmanın ve yıkımın baş-

langıcı, emanete ihanet etmek ve emaneti ehline vermemek-
tir, uyarısını yapıyor.

İster devlet olsun, ister herhangi kurum olsun, sosyal alanda 
sorumluluk alanı olan her şey olsun, o işin başına ehil olmayanı 
getirirseniz, işler aksar ve o kurum batmaya başlar. 

Ehil olan kimse konusuna vâkıf olandır, 
Konusuna vâkıf olanı değil, vâkıf olmayanı getirirseniz, sonu 

başlatmışsınız demektir.
Ehil kişi; hangi alanda olursa olsun ilme dayalı derin bir 

eğitimden geçen kişidir. 



403

Emaneti ehil olmayan kişilere bırakırsak, onlar da ehil ol-
mayan kişilere görev verirler.

Kur’ân’da bizlere çok güzel bir uyarı yapılmıştır.
“Emaneti ehil olmayan kimselere vermeyin” diye.
Bir çocuk küçükten ilimle tanışmalı ve ilme edebe göre ha-

reket etmelidir. 
Kişinin inancı, cinsiyeti, etnik kimliği farklı olabilir, fakat 

konusuna ehil ise ve bir edep içinde ise o kişiye görev verilir. 
Eğer siyaset kanalıyla, yâni bu benim partimden bu benim 

cemaatimden diyerek kurumların başına ehil olmayan kişiler 
geçirilirse, o ülke batar gider. 

Emanet; eminlik kökünden gelir.
Konusuna ilmi olarak vâkıf olan, hakk üzere, adalet üzere 

hareket eden kimseler güvenilir kimselerdir. 
İşte o güvenilir olan kimselere teslim edilen şeye “ema-

net” denir. 
Ehil-Ehl; Kâmil olan, erdemli olan, uzman, konusuna sahip 

olan, aile, usta, konusuna mütehassıs, ehliyet sahibi, dost gibi 
anlamlara gelir. 

Konusuna ehil olmayan kişiye emanet teslim edilmez.
Yâni Doktor olmayan kişiye hasta emanet edilmez.
Usta olmayan kişiye, çırak verilmez.
Ehil olacak olan kişi, hem konusuna vakıf olmalıdır, hem 

de ahlaklı olmalıdır.
Bir konuya ehil olabilmek için makam makam eğitimden 

geçilir. 
Bir konuya ehil olma yolunda; ilim, edeb, adalet, dürüstlük, 

ihlas, tevâzû şarttır. 
Ehil olan; 
Dürüsttür, hakk yemez, rüşvet yemez, insan kayırmaz.



404

İnsanların kuyusunu kazmaz, insanların malına ırzına göz 
dikmez.

Çalmaz, çırpmaz, yakınlarını zengin etme derdine düşmez.
İnsanları inançlarına göre ayırmaz, cinsiyet ayrımı yapmaz.
Onun tek derdi vardır, oda bulunduğu makamda dürüstçe 

çalışmaktır.
Hakikat yolunda ise emanet, Kâmil olan kimseye verilir.
Ona Mürşid-i Kâmil denilir.
Mürşid-i Kâmilin görevi, Allah’ın bilinmesi için ilmi bilgi-

ler tebliğ etmektir.
O da ihlâsla, edeb içinde, tevâzû içinde görevini yapar.
Hakikatin bilgilerini, gönlü ve aklı temiz olanlara istidatla-

rına göre açıklar.
Kâmil insanların yaşadığı beldeler, irfaniyetin tecelli ettiği 

yerlerdir.
Dünya hayatının çıkarına esir olanlar, egosuna teslim olan-

lar ise, doyumsuzluk, mutmainsizlik içinde yaşarlar.
Hakk’tan hakikatten uzak olanlar amacı, maksadı, dünya 

hayatının çıkarlarıdır.
Onlar para, mal, mülk, eğlence, şöhret, kin, nefret, hor görme 

gibi alanlara esir olmuşlardır.
Tüm bunlardan kurtulmanın yolu gönlünü Hakk’a rabıta 

etmekten geçer.



405

113-

نْهمُْ فكََذَّبوُهُ فأَخََذَهمُُ  وَلقَدَْ جَاءهمُْ رَسُولٌ مِّ
الْعَذَابُ وَهمُْ ظَالمُِونَ

Ve lekad câehum resûlun minhum fe kezzebûhu  
fe ehazehumul azâbu ve hum zâlimûn

Ve lekad câe hum : Andolsun, gerçek, onlara geldi, sunuldu, 
Resûl minhum : Resûl, hakikatleri gösteren, onlardan, 
Fe kezzebû-hu : Fakat, onu yalanladılar,
Fe ehaze hum el azâbu : Böylece onları yakaladı, sardı, aldı, azap, 

sıkıntı,
Ve hum zâlimûne : Onlar, zalimler, 

Meâli: “Gerçek şu ki, onların içinden onlara hakikatleri gös-
teren biri geldi. Fakat onu yalanladılar, sonra da onlar cehaletin 
sıkıntılarına sarıldılar ve onlar zalimlerden oldular.”

Kâmil insanlar, yaşadığı topluma hakikatleri anlatma gay-
retinde olmuşlardır.

Kendi çıkarları için yaşayanlar, her zaman Kâmil insanları 
yalanlamışlar ve onlara karşı toplumu kışkırtmaya çalışmışlardır.

İçinde öfke, kavga, hor görme, kin, nefret, kışkırtma gibi 
duygular taşıyorsa âyette belirtildiği gibi “hum zâlimûn” on-
lar zalimlerdir.

Kişinin kendi cehaleti sonrası kendi düştüğü durum onun 
cehennemi olur.

Çünkü cahillik, ilimden uzak olmaktır, ilimden uzak olan 
kendi cahilliğiyle kendini yakar.



406

Cehaletin yakıcı ateşi, kişiyi cehenneme düşürecektir, ki-
şiyi zalim edecektir. 

Cehalet hâli, hurafeler alanıdır.
Kendini yüce görüp kibre düşme alanıdır.
Cehalet hali, hakikati bilmekten uzak olmaktır.
Kişi kendi cehaletini bildiğinde ona kapılar açılacaktır.
Ama kişi kendi cehaletini bilemeyip, bir bilmişlik, kibir 

içinde olduğunda o kişi hakikate erişemeyecektir.
Cahillik hâli kişiyi; bilmişlik içine, yargılama içine, inatçı, 

tartışan, kibirli, kendini büyük gören, başkasına hor bakan, öf-
keli, kavgacı hallere sürükleyecektir.

İşte tüm bunlar cehennemin ateşini tutuşturan duygulardır.
Ve her kim bu duyguları, düşünceleri taşıyorsa, o kişinin o 

hâli ona cehennem olacaktır.
O kişi kendine ve çevresine zulüm edecektir. 
Kişinin kendini, kibre, gurura düşürmesi kendi zulüm ate-

şinde kendini yakmasıdır.
Kişinin kendini bâtıl inançlara düşürmesi, kendini ateşe at-

masıdır.
Bâtıl inançlarla hareket eden, ateşe düşecektir.
Yâni her türlü cehalete sürüklenecektir.
Kişinin içindeki her türlü kötülüğe yol açan duygu ve dü-

şünceleri, onun kendini nâra yâni ateşe sürüklemesidir.
Onun için nâr kelimesi, kişinin düştüğü ateş halidir.
Nâra düşen, nûrdan uzaklaşacaktır.
Nâr hâli cehennem, nûr hâli cennettir.
Allah’ın nûrunu anlayamayan, nâra düşecektir.
Toplumda Kâmil insanlara saldıranlar, kendi cehalet ate-

şinde yaşayanlardır.
Onlar toplumu da ateşe verirler farkına varmazlar.
Onlar gelecek nesillerin de yozlaşmasına, zalimleşmesine 

sebep olurlar.



407

114-

ا رَزَقكَُمُ اللهُّ حَلالاً طَيِّباً وَاشْكُرُواْ نعِْمَتَ اللهِّ  فكَُلوُاْ مِمَّ
إنِ كُنتمُْ إيَِّاهُ تعَْبدُُونَ

Fe kulû mimmâ razakakumullâhu halâlen tayyiben  
veşkurû nimetallâhi in kuntum iyyâhu tabudûn 

Fe kulu mimmâ : Bundan sonra, yiyin, beslenin, şeyler, 
Razaka kum Allah : Sizi rızıklandırdı, faydalandırdı, 

nimet, Allah
Halâlen tayyiben : Uygun, helâl olarak, temiz, güzel,
Veşkurû : Şükredin, sahibine teslim etmek, 
Nimete Allâh : Nimetler, Allah, 
İn kuntum iyyâ hu tabudûn : Olduysanız, yalnız ona, kul 

oluyorsunuz,

Meâli: “Bundan sonra Allah’ın sizi rızıklandırdığı şeylerden, 
güzelce uygun bir şekilde yararlanın ve yalnız O’nun kulu oldu-
ğunuzu bilin, nimetlerin Allah’ın olduğunu bilip, teslim edenler-
den olun.” 

İnsan topraktan gelen besinlerle beslenir, rızıklanır.
Bu bölümde geçen “razaka” rezzak anlamındadır.
Rezzâk, rızk kelimesinden gelir, rızık veren demektir. 
Varlıktaki sıfatlar boyutu da rezzâk esmâsının tecellisidir. 
Her varlığın besleneceği bir rızkı vardır, Allah “El Rezzâk” 

esmâsıyla her varlığı rızıklandırır. 
Her varlığın, hayatlarını devam ettirebilmeleri için ihtiyaç-

ları vardır, işte bu ihtiyaçlara rızık denir.
Rızkı verene de “Rezzâk” denir. 



408

Rezzâk; sadece maddi rızık veren demek değildir.
Varlığın maddi ihtiyaçları vardır.
Ama insanın, hem maddi hem manevi ihtiyaçları vardır.
İnsana hakikatler yolunda, manevi rızıklar vardır, bu ma-

nevi rızıklar Allah’a ait olan makamlarının sırlarının açılmasıdır. 
Zâriyât Sûresi 58: “İnnallâhe huver rezzâku zul kuvvetil metîn.”
Meâli: “Muhakkak ki Allah; O’dur rızık veren, tüm varlıktaki 

kudretin sahibi, tüm varlığı sapasağlam tutan.” 
Bakara Sûresi 172: “Yâ eyyuhâllezîne âmenû kulû min tayyi-

bâti mâ razaknâkum veşkurû lillâhi in kuntum iyyâhu tabudûn.”
Meâli: “Ey iman edenler! Size sunduğumuz rızıklardan gü-

zelce, uygun bir şekilde yararlanın ve varlığınızın sahibinin Al-
lah olduğunu bilip teslim edin, sadece O’nun kulu olduğunuzu 
anlayın.” 

Kişi, kendine sunulan rızıkları asla unutmamalıdır.
O rızıklardan bedeninin fayda bulmasını hiç unutmamalı ve 

her an şükür içinde olmalıdır. 
Kişi, bir ölçü içinde beslenmelidir.
Asla bedenin isteğinin dışında yiyip içmemelidir.
Ölçüyü yakalamalı ve ona göre beslenmelidir.
Fazla yememeli, fazla içmemelidir.
Beden aç susuz kaldığı zaman, açlık ve susuzluk hissi verir.
Yine bedenin, ne kadar yenilmeli, ne kadar içilmeli, bir öl-

çüyle seslenişi vardır.
Bu seslenişi iyi duymalıyız. 
“Güzelce uygun bir şekilde yararlanın” âyetinde belirtildiği 

gibi, bedene uygun bir biçimde beslenmeliyiz.
İnsan kendi ihtiyacı için topraktan, havadan, sudan, ateş-

ten gelen nimetlerin rızıkların farkına varmalı ve Allah’a şük-
ran içinde olmalıdır.

Şükür, bize sunulan nimetlerin farkına varmaktır. 



409

Verilen nimetleri sunan kimdir? 
Bunu bilmek, sahibine teslimiyet içinde olmak, minnettar-

lık içinde olmaktır. 
Şükür, Allah’a kul olmanın sırrıdır.
Kişinin beden boyutu, varlıkta olan rızıklardan faydalana-

rak yaşamını devam ettirir.
Ama gönül boyutunun rızkı ise, Allah’ın hakikatlerine ârif 

olmakla haz bulur. 
İnsanın gönlü; kendi vücûd evreninde yolculuk yapmak, sır-

lara şahit olmakla açılır.
Manevi rızıklar, Allah’a ait olan, zikir, fiil, sıfat, zât, rûh, nûr, 

boyutlarını görmekle açılır.
Manevi rızka erişmek için, kişinin edep sahibi olması gerekir. 
Kişi, aklını ve gönlünü temizlerse, hakikatler ona açılacak-

tır, o Allah’ın ulvî makamlarından rızıklanacaktır. 
Bu bölümde geçen helal beslenmek çok iyi anlaşılmalıdır.
Helal kelime olarak; uygun, yararlı, faydalı olan demektir.
Haram ise; zararlı, yasak, tehlikeli demektir.
Mâide Sûresi 2: “Yeselûneke mâ zâ uhılle lehum kul uhılle 

lekumut tayyibâtu.”
Meâli: “Kendilerine neyin helal olduğunu sana sorarlar. De 

ki: Temiz, zararsız olan şeyler sizlere helaldir.”
Mâide Sûresi 100: “Kul lâ yestevîl habîsu ve el tayyib.”
Meâli: “De ki: Kötü zararlı olanla, faydalı temiz olan bir olmaz.”
İsrâ Sûresi 70: ”Ve razaknâhum minet tayyibâti.” 
Meâli: “Tertemiz rızıklar sunduk.”
Bu bölümde geçen “tayyib” kelimesi; tertemiz olan, berrak 

olan, hoş olan, güzel olan, zararsız olan gibi anlamlara gelir. 
Allah cümle varlıktan tüm güzelliklerini sunar. 
Allah, “El Tayyib” esmâsıyla, lütûflarından sonsuz güzellik-

lerini sunar.



410

Hûrafeleri insanoğlu üretir, Allah ise ilmin derinliklerinde 
tüm güzel şeyleri kullarına bahşeder.

El Tayyib kelimesi; A’râf Sûresi 32- 58-157-160, Nisâ Sûresi 
2-43, Mâide Sûresi 4-5-6-87-88-100, Sebe Sûresi 15, Bakara Sû-
resi 57-168-172-267 ve birçok âyette geçer.

Allah “El Tayyib” esmâsıyla her varlığı en güzel bir şekilde 
şekillendirdi, sûretlendirdi.

Gönül erleri, gönüllerini, varlıktaki güzelliklere döndürürler.
Nereye bakarlarsa baksınlar; varlığın oluşumundan gelişimine 

ve yaşam süreci boyunca güzelliklerle sarılı olduğunu bilirler. 
Varlığın özü, Allah’ın tecellileriyle doludur, Allah’ın tecelli-

leri birbirinden güzel güzelliklerle doludur. 
Görebilene, duyabilene, bir çiçekte de, öten bir kuşun se-

sinde de muhteşem güzellikler vardır. 
Allah’ın güzellikleriyle buluşan kimseler, erdemli, ahlaklı, 

üretken kimselerdir. 
Allah’ın insana bahşettiği güzel duygulardan biri aşktır.
Âşık olan hep güzel bakar, güzel görür, güzelle konuşur. 
Allah, tayyib esmasıyla her varlıktan güzelliğini ifşa eder. 
Hazreti Muhammed’in şu sözü çok hoştur: “Allah tayyibdir, 

ancak tayyib olan hayrı kabul eder” (Müslim, “Zekât”, 64; Tir-
mizî, “Tefsîr” 3)

Allah’ın güzelliklerini insanoğlu kirletmemelidir.
Allah insana akıl bahşetmiştir, o aklını hurafelerle kirletme-

melidir, hep ilim üzere düşünmelidir.
Allah insana gönül bahşetmiştir, gönlünde nefret, kin, kavga 

taşımamalıdır ve gönlünü kirletmemelidir.
Gönlünü tertemiz eylemeli, sevgi, heyecan, edep, irfan ta-

şımalıdır. 
Allah insana nefes vermiştir, o nefesi kirletmemelidir, o ne-

fesi rahmet üzere kullanmalıdır. 
Kendi aslını bilmek isteyen bir talebe, kâmil bir kişiye varır.



411

Ve der ki: “Efendim! Ben kimim, aslım nedir, nereden gel-
dim, nereye gidiyorum, bu kâinat nedir, Allah nedir, Allah var 
mıdır, bunun gibi hakikatleri nasıl öğrenebilirim.” 

Kâmil kişi der ki: “Önce nefesini temizle. Bil ki hakikat yol-
culuğu temiz nefesle yapılır.” 

Talebe der ki: “Efendim benim nefesim kirli midir?” 
Evlat! Eğer dedikodu yapıp, birilerini çekiştiriyorsan, 
Kötü sözler ediyorsan, 
İçinde kin, nefret, öfke, hiddet, kavga varsa, 
Birilerini övüp, birilerine sövüyorsan, 
Birilerinin hakkını yiyorsan, 
Çalıp çırpıyorsan, 
Birilerine çıkar amaçlı yaklaşıyorsan, 
Kişilere şehvani duygu ile bakıyorsan, 
Birileriyle alay ediyorsan, 
Birilerini küçük görüyorsan, kendini büyük görüyorsan, bu 

gibi duygular, eylemler içindeysen nefesin kirlidir evlat.
Nefesin kirliyse, bunları yapma ve nefesini temizle.
Bil ki yol temiz nefesli olana açılır.
Kirli nefesle kapı açılmaz.
Talebe der ki: “Evet efendim, anladım ki benim nefesim kirli-

dir. Bunları yapmayacağım ve nefesimi temizlemeye çalışacağım.” 
Evet evlat! 
Aldığın hava, sana tertemiz sunulmakta, sen soluduğun ne-

fesi tertemiz almaktasın. 
Fakat nefesini verirken; içindeki tüm kötü hâli, duyguyu, 

düşünceyi, nefesinle dışarı vermektesin. 
Verdiğin kirli nefesle bil ki ortama kötülük tohumları ek-

mektesin. 
Çevrende olan kötülüklerin hepsi verdiğin nefesteki akışta 

gizlidir.



412

Nefesini temizlersen, gönlün temizlenir.
Gönlün temizlenirse, kendi vücûdunun hakikatleri sana açılır. 
Bil ki yol da sensin, yolcuda sensin. 
Ve bil ki yol temiz nefesle gidilir. 
Kendi enfûsuna atacağın her gönül adımı, temiz nefesle atılır. 
Evet evlat! Nefesin sırrına varırsan kendi aslına erersin.
Unutma ki yol da sensin yolcu da sensin, yol temiz nefesle 

gidilir. 
Evet, Hakikat yolculuğu temiz nefesle yapılır.
Yol nefesle açılır.
Yol temiz nefesle gidilir.
Nisâ Sûresi 43: “Fe teyemmemû saîden tayyiben femsehû 

bi vucûhikum.”
Meâli: “O tertemiz huzur veren mutluluğa ulaşın. Bundan 

böyle siz yüzünüzü hep temiz halde tutun.”
Allah’ın güzelliğinde, huzur vardır, mutluluk vardır, sevinç 

vardır.
Allah’ın güzelliğiyle yüzler güler, gönüller huşu içindedir. 
Yüzünde tebessüm olan, güzelliği hissettiren kimsenin ver-

diği duygular ile, yüzü asık olan, karamsarlık veren, tedirginlik 
hissettiren kimsenin verdiği duygular, hiçbir olabilir mi?

Allah’ın “El Tayyib” esmâsı, varlıktaki tüm güzelliklerin or-
tak adıdır.

Her kuşun farklı farklı ötüşü, farklı farklı renkleri, farklı 
farklı şekilleri birbirinden güzeldir.

Bu bitkiler için de, çiçekler için de, insanlar için de böyledir.
Bir suyun bile muhteşem bir güzelliği vardır.
İnsan bir denize gittiğinde o muhteşem suyu seyretmek-

ten kendini alamaz.
Bir bardak suyu içtiğinde bile, bedeninde oluşan muhteşem 

güzel hissi kelimelerle anlatamaz.



413

Dünyaya gelen bir bebeği, seyredip de içinde güzel şeyler 
geçmeyen kimse var mıdır?

Doğayı seyreden bir insanın içinde, güzel duygular oluş-
maz mı?

Neden hafta sonu gelsin, doğaya gidelim, akan nehirleri gö-
relim, öten kuşları dinleyelim, bir ağacın gölgesinde oturalım 
hissi vardır içimizde? 

Çünkü her vücûd, Allah’ın güzelliklerine akar hep.
İnsanın vücûdunu, güzel olan, güzelce oluşturmuştur ve in-

san o güzele koşar. 
Allah güzeldir, her varlıktan onun güzelliği yansır.
Gönlü temiz olan, bu güzelliklerle iç içedir. 
Her insan, Allah’ın “El Tayyib” esmâsından şekillenip gelmiştir.
Her organın kendine göre güzellikleri vardır.
İnsandaki gözler birbirinden güzeldir ve en güzel bir şe-

kilde oluşturulmuştur.
Gönlünde “El Tayyib” esmâsı tecelli eden kimseler:
Her varlığa güzel bakarlar, her varlıktaki güzellikleri görürler.
Onların davranışları güzeldir, çevre ilişkileri güzeldir.
Onların dillerinden hep güzel sözler akar, düşüncelerinden 

hep güzel şeyler geçer.
Onlar, çevresinde olan olumsuzlukları, olumluya çevirirler. 
Sıkıntısı olan kimselere güzel şeyler hissettirirler.
Onlar güzel kimselerdir. 
Onlar, Hazreti Muhammed’in evlatlarıdır.
Bu bölümde geçen, “tabudun” abd kelimesinden gelir. 
Abd, deryanın damlasına işaret eder.
Damla deryadan gelir ve deryaya aittir.
Damlanın kendine ait bir vücûdu yoktur, onun vücûdu der-

yaya aittir.
Allah tüm her şeyi kendi özünden açığa çıkarmıştır.



414

Açığa çıkardığı her şey ona aittir ve ona bağlıdır.
İşte açığa çıkardığı ve kendine bağlı olan her şey onun ku-

ludur.
Her varlık “Abîd” boyutudur.
Şöyle düşünelim; tohumdan açığa çıkan ağaç, her şeyiyle 

tohumun özünden gelir ve o öze aittir.
İşte tüm varlıkta, Allah’ın özünden gelir, Allah’a aittir.
El Abîd esmâsı, bu hakikate işaret eder.
Allah’ın kendinden açığa çıkardığı boyut sıfatlar boyutudur, 

her bir sıfat “abd-kul” esmâsıyla adlandırılır. 
Kul-köle; “a-b-d  “ kelime kökünden gelir. 
İbadet de kelimesi “  “ aynı kökten gelir.
Kur’ân’da “abd kelimesi” yaklaşık üç yüz yerde geçer.
“Abd-kul“; her şeyiyle sahibine bağlı olan, her şeyiyle birinin 

hükmü altında olan, birine bağlı olan, hizmet eden, kendine ait 
hiçbir şeyi olmayan, efendisine bağlı olan demektir. 

Abd kelimesi, Allah’ın hükmü altında olmak, Allah’a her şe-
yiyle bağlı olmak demektir.

Yâni damlanın deryaya bağlı olma durumu gibi.
Denizin damlaları denizden ayrı değildir, deniz boyutuna 

Allah dersek, damla boyutu “Abd-kul” boyutudur.
“Abd-kul” boyutu, “Muhammed” boyutudur.
Damla boyutuna Muhammed, derya boyutuna Allah denir.
Abd, ibadet diye de çevrilir.
İbadetten maksat, her an kul olmanın şuuruyla yaşamaktır.
Kişi hem kendisinin, hem varlığın Allah’ın kulu olduğu şu-

uruyla yaşarsa buna ibadet denir.
Bu şuurda yaşayan baktığı her varlığın ardında Allah’ın zâtı 

olduğunu bilir ve ne yaparsa yapsın bu şuurla yapar.
İşte o zaman zerre kadar da olsa kibir içine düşmez, hiçbir 

varlığa zarar veremez.



415

115-

مَ عَليَْكُمُ الْمَيْتةََ وَالْدَّمَ وَلحَْمَ الْخَنزِيرِ وَمَآ  إنَِّمَا حَرَّ
أهُِلَّ لغَِيْرِ اللهِّ بهِِ فمََنِ اضْطرَُّ غَيْرَ باَغٍ وَلاَ عَادٍ 

حِيمٌ فإَنَِّ اللهَّ غَفوُرٌ رَّ
İnnemâ harreme aleykumul meytete veddeme ve lahmel 
hınzîri ve mâ uhılle li gayrillâhi bih fe menıdturra gayre 

bâgın ve lâ âdin fe innallâhe gafûrun rahîm 

İnnemâ harem aleykum : Fakat, haram kıldı, uygun değil, yasak, 
size,

El meytete : Ölü gibi olan, idraksizlik içinde olmak, 
Ve el dem : Kan, kan dökücülük, damla, nefes, 
Ve lahme el hınzîri : Kötü düşünen, gaddar, zararlı olan, 

zararlı hallerde olan, 
Ve mâ uhıl li gayr : Dâhil olmamak, bilmediğiniz, halk, kişi, 

başka, gayri, 
Allah bihi : Allah, onu, ile, göre, 
Fe men idturra : Kim, kimse, mecbur, zaruret, 
Gayrı bâgın : Bile, başka, haddi aşmasın, 
Ve lâ adin : Yok, taşkınlık, haksızlık, yok, dönme, 

haktan ayrılmadan, 
Fe inne Allah : Muhakkak, Allah, 
Gafûr rahîm : Mağfiret eden, bağışlayan, özünden var 

eden, 

Meâli: “Hakikatlere karşı bir idraksizlik içinde olmanız ve 
kan dökücü olmanız ve zararlı hallerde olmanız size uygun de-
ğildir ve Allah’ın hakikatlerinin dışında olmanız uygun değildir. 



416

Bundan sonra kim zarurette kalsa bile haddi aşmasın ve haktan 
ayrılmasın. Muhakkak ki Allah mağfiret edendir, varlığı özün-
den var edendir.”

Meyt kelimesi, ölü anlamındadır.
Burada ölüden maksat, ölü gibi olmak anlamındadır.
“İnnemâ harreme aleykumul meytete-Allah size ölü gibi, 

yâni idraksizlik, şuursuzluk içinde olmayı yasak kıldı” âyeti 
çok önemlidir.

İnsan diri olmalıdır, yâni varlığın hakikatini bilen, şuur 
içinde olmalıdır.

İnsan ölü gibi yaşamamalıdır.
Allah’ı bilmeli, tevekkül içinde olmalıdır.
İnsan kan dökücü olmamalıdır.
Kimseye saldırmamalıdır. 
Kur’ân’da kan dökmek yasak edilmiştir.
Bakara Sûresi 84: “Lâ tesfikûne dimâekum-kan dökmeyin.” 
En’âm Sûresi 151: “Lâ taktulûn nefselletî harremallâhu-bir 

cana kıymayın ki onu Allah yasakladı.”
Bakara Sûresi 191: “El fitnetu eşeddu minel katli-Fitne öl-

dürmekten daha tehlikelidir” 
Kur’ân’da insanlığın yararına muhteşem uyarılar vardır.
Kan dökmeyin.
Bir cana kıymayın.
Fitnelik yapmayın.
Fâsıklık, bozgunculuk, ara bozuculuk yapmayın.
Dedikodu, çekiştirme yapmayın.
Alay etmeyin, hor bakmayın, küçük görmeyin.
Kur’ân’da nice edebi öğütler sunuldu.
Ama insanoğlu bunu can kulağıyla duymadı.
İnsanoğlu bunu yaşamına geçirmedi.
İnsanoğlu tam tersini yaptı.



417

Kan döktü, cana kıydı, fitnelik içinde oldu, fâsıklık içinde oldu. 
Dedikodu yaptı, çekiştirdi, hor baktı, küçümsedi.
İnsanoğlu zalimlik yaptı.
İnsanoğlu bu kadar zulmün içindeyken kendini iman sa-

hibi saydı.
Allah’a iman ettiğini sandı.
Allah’a ibadet ettiğini sandı.
Oysa ibadet zalim olmamaktı.
Oysa ibadet Salih kimse olmaktı.
Oysa ibadet Allah’ı tanımak ona kul olmaktı.
Ama insanoğlu Allah’ı tanımadı, zannına göre var ettiği Al-

lah’a inandı, ona kulluk etti.
Zannına göre inandığı Allah ile, kendisi gibi olmayana sal-

dırdı, onu küçümsedi, onun kanını döktü, onu cehennemlik 
gördü ve bunu inancının gereği saydı.

Kan neydi?
Kan, cân idi.
Kan, yaşam idi, yaşamın sahibi idi.
Kan, hayat, hayatın sahibi idi.
Kan, diri olanın işareti idi.
Kan dökmek neydi?
Cânı, yaşamın sahibini, diri olanı, hayy sahibini yok saymak 

idi, görmezden gelmek idi. 
Bir dedikodu bile kan dökmek idi.
Fitnelik, kan dökmek idi.
Hor görmek, kan dökmek idi.
Hor bakmak, kan dökmek idi.
Kan dökmek zulüm idi.
Kan dökmek câna kıymak idi.
Kan dökmek Allah’a baş kaldırmak idi.



418

Kur’ân’da fitnelik kan dökmekten daha tehlikeli olarak bil-
dirilmiş.

Hangimiz fitnelik içinde olmadık ki?
Fitnelik nedir bilebildik mi?
Neden Kur’ân’da fitnelik bu kadar tehlikeli olarak bildirilmiş?
Kan dökmenin, zulmün geldiği yer fitnelik olarak bildirilmiş.
Bakara Sûresi 191: “Vel fitnetu eşeddu minel katli.” 
Meâli: “Fitne öldürmekten daha tehlikelidir.” 
Fitnelik, gerçek olanın, ekber olanın Allah olduğunu anla-

mamak, kendine yücelik nispet etmektir.
Fitnelik, insanların arasını açmak için söylenen her sözdür.
Fitnelik, ayrımcılık ifade eden her sözdür.
Fitnelik, kargaşa çıkarmak için söylenen her sözdür.
Fitnelik, hor bakmaktır, birini küçük görmektir, kendini bü-

yük görmektir.
Fitnelik, insanların ayıbını aramaktır, insanlarla alay etmektir.
Fitnelik, insanların inancını ibadetini hor görmek, kendi 

inancını ibadetini makbul saymaktır. 
Fitnelik, Allah’ı unutmak dünyaya meyletmektir.
Fitnelik, insanları hurafelere, yalanlara boğmaktır.
Fitnelik, insanların hakkına girmektir.
Fitnelik yapan kişi, yaptığı dedikodularla, birilerini hedef 

gösteren, onlara zulüm edilmesinin önünü açan kişidir.
Fitnelik kan dökücü olmaktır.
Fitnelik zalim olmaktır.
Hangimiz fitnelik içinde olmadık ki?
Hangimiz dedikodu yapmadı?
Hangimiz hor bakmadı, küçük görmedi?
Hangimiz alay etmedi, alaysı bakmadı?
Hangimiz kan dökücü olmadı?
Fitnelik bir toplumun:



419

İlimden, adaletten, haktan, hukuktan uzaklaşmasına…
Dedikodu, çekiştirme hastalığının artmasına…
Hor bakma, küçük görme, görmezden gelme duygularının 

artmasına…
Şefkatin, saygının, sevginin yok olmasına…
Merhametin, yardımın, koruyuculuğunun azalmasına…
Benliğin, gururun, kibrin artmasına yol açan bir hastalıktır. 
Onun için Kur’ân’da fitneliğin tehlikesi belirtilir.
Evet, Kur’ân’da kan dökmeyin, fitnelik içinde olmayın diye 

bildirildi.
Bunu cân kulağıyla duyabildik mi?
Bunu hayatımıza geçirebildik mi?
Kan dökmek zalim olmaktı.
Kan dökmek karşımdaki kişide hayy olanı diri olanı gör-

memekti.
Kan dökmek, bedenleri tutan Zâtı yok saymaktı.
Kan dökmek, Allah’ı inkâr etmekti.
Kan dökmek, Allah’a baş kaldırmak, O’na asi olmak, O’na 

savaş açmaktı.
Kur’ân bildirdi; kan dökmeyin, fitnelik, fâsıklık, fesatlık, ha-

setlik içinde olmayın.
Kimsenin ardından dedikodu edip çekiştirmeyin.
Yaratılan hiçbir varlığı küçük görmeyin.
Kimseyle alay etmeyin, kimseye hor bakmayın, kimseyi kü-

çümsemeyin.
Bedenlerin sahibini, bedenlerin kendinde görün.
Kur’ân uyarısını cân kulağıyla duyalım.
Asla kan dökücü olmayalım.
Asla zararlı haller içinde olmayalım.
Asla haddi aşmayalım.
Hakikat nedir bilelim, hakikatin dışına çıkmayalım.



420

116-

وَلاَ تقَوُلوُاْ لمَِا تصَِفُ ألَْسِنتَكُُمُ الْكَذِبَ هذََا حَلالٌَ وَهذََا 
حَرَامٌ لِّتفَْترَُواْ عَلىَ اللهِّ الْكَذِبَ إنَِّ الَّذِينَ يفَْترَُونَ عَلىَ 

اللهِّ الْكَذِبَ لاَ يفُْلحُِونَ
Ve lâ tekûlû limâ tesıfu elsinetukumul kezibe  

hâzâ halâlun ve hâzâ harâmun li tefterû alâllâhil kezib  
innellezîne yefterûne alâllâhil kezibe lâ yuflihûn

Ve lâ tekûlû : Söylemeyin, 
Li mâ tesife : İçin, değil, şeyler sebebiyle, nitelik, 

vasıf,
Elsinetu-kum el kezibe : Sizin diliniz, yalan, 
Hâzâ halâlun : Bu, helal, uygun, faydalı,
Ve hâzâ harâmun : Bu, haram, yasak, zararlı,
Li tefterû : Uydurma, iftira etmeniz için, 
Alâ Allah el kezib : Allah için, hakikatler hakkında, yalan,
İnne ellezîne yefterun : Muhakkak o kimseler, iftira, uydurma,
Alâ Allah el kezib : Allah’a, Allah için, yalan, 
Lâ yuflihûn : Yok, kurtuluş, felaha eremezler,

Meâli: “Niteliklerini bilmediğiniz şeyler için, bu helaldir, bu 
haramdır deyip yalanları dilinize dolayıp söylemeyin. Allah için 
yalanlarda, uydurmalarda olmayın. Muhakkak ki Allah için yalan 
söyleyen, uydurmalarda olan kimselere kurtuluş yoktur.” 

Helal, haram kavramları çok iyi incelenmelidir. 
Helal; uygun olan, faydalı olan, sağlıklı olan demektir.
Haram; yasak olan, zararlı olan demektir.
İnsanın kendi bedenine faydalı olan her şey helaldir.



421

İnsanın kendine ve çevresine fayda veren, tüm davranış-
lar helaldir.

Haram, kişinin bedenine zarar veren her şey haramdır.
Kişinin çevresine ve kendine zarar veren her türlü davra-

nış haramdır.
Mâide Sûresi 3 ve 4. âyetlerde helal, haram tarif edilmiştir.
Mâide Sûresi 3: Size şunlar yasak edildi: 
Varlığı diri tutan gücün farkında olmayan hâllerde olmak.
Kan dökücü olmak.
Zararlı hâllerde olmak.
Allah’ın hakikatlerinden gayrı şeyler içinde olmak.
Aldığınız nefesin farkında olmamak.
Öfkeyle vurup zarar vermek ve bozup dağıtmak.
Fakir bırakmak ve sıkıntılar, kederler vermek.
Gereğinden fazla yemeniz, içmeniz.
Ve zekânızı işletmemeniz.
Putlara olan ilgiyi kesmemek.
Ve ayrılık içinde bırakan büyü, fal gibi asılsız şeyler üzere 

olmak.
Mâide Sûresi 4: “Kendilerine neyin helal olduğunu sana so-

rarlar. De ki: Temiz, zararsız olan şeyler sizlere helaldir. Siz bir 
şey bilmiyor iken, size öğretildiği gibi, sizin de bilmeyenlere 
öğretmeniz helaldir.”

İnsan bedenine, zararsız olan, fayda veren her şey helaldir.
Çevresine iyilik için koşmak helaldir.
İnsanlara hakikatlerin öğrenmesine yardımcı olmak helaldir.
Âyette belirtildiği gibi; “Niteliklerini bilmediğiniz şeyler 

için, bu helaldir, bu haramdır deyip yalanları dilinize dolayıp 
söylemeyin” belli bir analizden geçirmeden bu helal bu haram 
dememeliyiz.



422

İnsan kendi bedeni için, yiyecek ve içeceklerin ölçüsünü bil-
meli, ona göre ölçülü ve sağlıklı beslenmelidir.

Kendine zarar verecek her şeyden kaçınmalıdır.
Ölçüyü kaçırmamalıdır.
Mesleki alanda, insanları kandırmak haramdır.
Mesleki alanda, insanlara adalet içinde hizmet etmek helaldir.
Meşru bir emekle, alın teriyle kazanılan her şey helaldir.
Çalarak, çırparak menfaat elde etmek haramdır.
Kâlb kırmak haramdır.
Kâlb yapmak helaldir.
Karamsarlık, kaygı, korku vermek haramdır.
Umut vermek, sevindirmek, yardım etmek helaldir.
Anne babaya ve çevresindeki kimselere hor davranmak ha-

ramdır.
Anne babaya ve yakınlarına hizmet etmek helaldir.
Çevresindeki bitkilere, ağaçlara, hayvanlara su vermek, yar-

dımcı olmak helaldir, zarar vermek ise haramdır.
Kısacası fayda veren her şeyi yapmak helaldir.
Zarar veren her şeyi yapmak haramdır.



423

117-

مَتاَعٌ قلَيِلٌ وَلهَمُْ عَذَابٌ ألَيِمٌ
Metâun kalîlun ve lehum azâbun elîm

Metâun kalilun : Bir metadır, çıkar, az bir,
Ve lehum azâbun elîm : Onlar, azap, sıkıntı, acı, 

Meâli: “Az bir şey için de olsa, çıkar için koşanlara acı sıkın-
tılar vardır.” 

İnsan hiç kimseyi aldatmamalıdır.
Kendi çıkarı için insanlara zarar vermemelidir.
İnsan, insanlık için gayret içinde olmalıdır.
Yeteneğine göre mesleğini yapmalı ve mesleğini suistimal 

etmemelidir.
Mesleğini öncelikle kendi çıkarı için değil, insanlığa hizmet 

için yapmalıdır.
Ayrıca insan manevi alanda, zerre kadar karşılık bekleme-

melidir.
Kur’ân’da birçok yerde, din yolunda zerre kadar ücret alın-

mayacağı, bir karşılık beklenmeyeceği bildirilir.
Hatta karşılık bekleyenlere ücret isteyenlere uymayın diye 

bildirilir.
Yâ-Sîn Sûresi 21: “Siz, hiçbir ücret istemeyen kimselere 

uyun. İşte onlar sizi hakikatlere yönlendiriyor.” 
Hûd Sûresi 51: “Ey kavmim! Bu anlattıklarıma karşı sizden 

bir karşılık istemiyorum. Bana karşılık verecek olan ancak beni 
yaratandır. Hâlâ akıl etmez misiniz?” 



424

En’âm Sûresi 90: “De ki: Bu anlattıklarıma karşılık sizden 
bir karşılık istemiyorum, bu ancak herkes için hakikatleri ha-
tırlatmaktır.” 

Yûsuf Sûresi 104: “Bu hakikatleri anlatman için sen onlar-
dan bir karşılık ta istemedin. Bu, tüm topluluklar için ancak 
bir öğüttür.” 

Şuâra Sûresi 109-127-145-164-180: “Ben bu sözlerime karşı 
sizden bir karşılık istemiyorum. Bana karşılık sadece Âlemle-
rin Rabbi’ndendir.” 

Hazreti Muhammed’in hayatından bir örnek:
Übey Bin Ka’b; Mescidi nebeviye gelenlere sohbet eder, 

Kur’ân öğretirdi, yâni o günün öğretmenlerinden biriydi.
O anlatıyor: Muhacirlerden birine Kur’ân öğretmiştim. 
Bu zat bana bir yay hediye etti. 
Ben bunu Resûlüllah’a anlattım
O da dedi ki: “Onu alırsan boynuna ateşten bir yay koy-

muş olursun.” 
Ben de yayı sahibine geri verdim”
Dini anlatmak Allah aşkını tüm hücrelerinde taşıyanların işidir. 
Hakikatleri anlamak ve anladığınca anlatmak aşkla olur. 
Ücret bekleyenler zerre kadar da olsa karşılık bekleyen-

ler, Allah’ın hakikatlerini anlamaya kâlblerini kapatmışlardır.
Allah’ın şaşmaz adaleti, karşılık bekleyenler zerre kadar da 

olsa Allah’a ait olan hakikatlere ulaşamazlar.
Kur’ân’da manevi yolda karşılık olmaz diye bildirir.
Karşılık beklemiyorsa ona uyun diye bildirilir. 
Çünkü karşılık beklememek Allah aşkıyla hareket etme-

nin ölçüsüdür. 
Şurâ Sûresin 23. âyette bu apaçık belirtilir. 
“Karşılık beklemeyenler sadece Allah aşkıyla bir yakınlık 

içindedirler.”



425

Manevi alandan karşılık Allah’tandır. 
Allah’ın sunduğu karşılık, nice hakikatlerdir, huzurdur.
Huzur içinde olan insanın gönlü zengindir.
Allah’ın sunduğu huzura ulaşan insanda zerre kadar kim-

seye zarar vermek olmaz, dedikodu olmaz, gıybet olmaz, haset-
lik, fâsıklık olmaz, makam, saltanat hırsı olmaz, onlar hep güler 
yüzlüdür, sevgi doludur, yardımlaşma içindedir, güvenilir insan-
lardır, güzel insanlardır, Salih insanlardır. 



426

118-

مْناَ مَا قصََصْناَ عَليَْكَ مِن قبَْلُ  وَعَلىَ الَّذِينَ هاَدُواْ حَرَّ
وَمَا ظَلمَْناَهمُْ وَلكَِن كَانوُاْ أنَفسَُهمُْ يظَْلمُِونَ

Ve alellezîne hâdû harremnâ mâ kasasnâ aleyke min kabl 
ve mâ zâlemnâhum ve lâkin kânû enfusehum yazlimûn 

Ve alâ ellezîne hâdû : Yalnız biz yol gösteririz diyen kimseler, 
Haramnâ : Haram, yasak, haram kıldık, 
Mâ kasasnâ aleyke : Hikâyelerini sunduk, öykü, kıssa, sana, 
Min kabl : Önceden, öncekilerin, 
Ve mâ zâlemnâ-hum : Zulmetmedik, zulmeden olmadık, 

onlar, 
Ve lâkin kanu enfus hum : Fakat, lâkin, oldu, kendileri, nefsleri, 
Yazlimûne : Zulmediyorlar, zulmettiler, 

Meâli: “Yalnız biz yol gösteririz diyen kimselerden olmanızı 
haram kıldık. Sana daha öncekilerin hikâyelerini sunmuştuk. Biz 
onlara zulmeden olmadık, fakat onlar kendilerine zulmettiler.” 

Hâdû; hedefe götüren yol, hidâyet yolu demektir.
Her varlık Allah’a açılan bir yoldur.
Hakikati arayan bir kimse, Kâmil bir insanı bulduğunda, 

Kâmil insan gelen kimseyi ilk anda varlığın özüne döndürür.
Aradığın cevaplar varlığın kendinde diye öğretir.
Asla ben yol gösteririm demez.
Har varlığın Allah’a giden bir yol olduğunu bildirir.
Cemaatleşmek, tarikatlaşmak, ille de bizim yolumuz doğru, 

onların ki yanlış demek doğru değildir.



427

Onun için âyette; “biz yol gösteririz demeyi haram kıldık” 
diye bildirilir.

Her varlığın hakikate açılan kapı olduğunu bilmek gerekir.
İnsan kendi vücûdunu hakikatin yolu olarak bilmelidir.
Hakka giden dosdoğru yol, öncelikle insanın kendi vücûdudur. 
Öncelikle kendi vücûdunu bir kapı bilip, o kapıdan vücûd 

şehrine adım atan, hakikatler yolunda ilk adımını atmıştır.
Enfüs yolculuğu, vücûd şehrinin sırlarına adım attırır ve 

vücûd sahibini gösterir.
İlim ile yol alan, muhakkak ki gerçeklere ulaşacaktır.
Kendi bedeninin yaratılışını anlayan, muhakkak ki tüm var-

lığın aynı niteliklerle yaratıldığını anlayacaktır.
Ve böylece tek yaratıcı hakikatine erişecektir.
Kur’’ân’da hakikatlere kapılar açan kıssalar vardır.
Bu bölümde geçen “kasasna” kıssa kelimesinden gelir.
Kıssa ne anlama gelir diye inceleyelim.
Kur’ân’da başlı başına kıssa kelimesine işaret eden,“Kasas 

Sûresi” vardır. 
Kasas, kıssa aynı anlamdadır.
Kısas-Kasas; bir şeyin, bir kimsenin, bir işaretin izini sür-

mek, ardından gitmek, bir kimseye bir haber ulaştırmak, bilgiyi 
takip ederek hedefe ulaşmak, anlamlarına gelir. 

Kıssa; anlatılan olayın içinde, bazı işaretler, bazı mesajlar su-
nularak, hakikatler hakkında bilgi verilmesi diye düşünülebilir. 

Kıssa; izleri takip ederek hedefe ulaşmak, işaretleri takip 
ederek hakikatlere ulaşmak, anlamına gelir diye de düşünebiliriz. 

Her kıssanın içinde, her okuyanın kendine mesajlar vardır.
Kıssalardaki hikmet, kişinin kendine öğütler bulmasıdır.
Aynı zamanda her kıssa, bireysel ve toplumsal bir mesajdır.
Kur’ân’daki kıssalar; kişiyi Hakk yoluna ileten, hakikatleri 

hissettiren, kişiyi insan makamına ulaştıran işaretlerdir, izlerdir. 



428

Kıssalar; “ne ararsan kendinde ara” sözünün özüdür. 
Çünkü kıssa; kişinin yaşamıdır, yaşamda başına gelen olaylardır.
Kıssalara; ilim, irfân, hikmet, keşf dolu, ibret dolu, öğütler 

diyebiliriz. 
Kıssalara; geçmişte yaşanılan olayların, başa gelenlerin sor-

gulandığı “ders almaz mısınız?” âyetinin, ders alınması gerek-
tiği sunumlarıdır, diyebiliriz. 

Kıssalar; yol gösterme sunumlarıdır. 
Kıssa anlatanlara; kâss, çoğulu kussâs denilir.
Kussâs; kıssa anlatanlar demektir.
Meddahlar; eskiden kıraathanelerde halka kıssalar anla-

tırlardı.
Kıssa anlatmadaki ana maksat; düşündürmek, hakikatleri 

hissettirmek, bunu yaparsan başına bu gelir, bundan uzak du-
rursan korunursun gibi öğütlerdir.

İşte, Kur’ân başlı başına “kussâs”dır. 
Yâni kıssalarla öğütler sunulması, hakikatlerin hissettiril-

mesi, Hakk’a yol bulunması, ibretler alınması, yaşama geçiril-
mesi, diyebiliriz. 

Kur’ân kıssa kelimesini kendi içinde açar.
Hûd Sûresi 100: “Zâlike min enbâil kurâ nekıssa hu aleyke 

minhâ kâimun ve hasîd”
Meâli: “İşte, onların bulundukları yerdeki o kıssalarını sana 

bildiriyoruz. Onların kimi hakikatleri anladı ve kimileri haset-
lik içinde kalıp anlayamadı.” 

Âyette belirtildiği gibi, geçmişte yaşanan olayların aktarıl-
ması kıssadır. 

Kıssadan gelen işaretleri anlamak için akıl ve gönül temiz 
olmalıdır. 

Zalimlik içinde olan, hasetlik, fesatlık, gurur, kibir içinde 
olan kişiler, kıssalardaki hikmetlere ulaşamazlar. 



429

Âyette “Sana daha öncekilerin kıssalarını sunmuştuk” diye 
bildirilir.

Kur’ân’da Yûsuf, Mûsa, Âdem ve iki oğlu, İdris, Nûh, Hûd, 
Sâlih, Lût, İbrâhîm, İsmâil, İshak, Şuayb, Dâvûd, Süleyman, Ey-
yûb, Hârun, Yûnus, Zekeriyyâ, Yahyâ ve Îsâ, kıssaları vardır.

Ayrıca; Zülkarneyn, Kârun, Ashab-ı Kehf, Ashab-ı Fil, As-
hab-ı Uhdûd, kıssaları vardır.

Ayrıca; Bağ sahipleri kıssası, Bahçe sahipleri kıssaları vardır.
Her bir kıssa, kendi içinden derin mesajlar sunar.
Her bir kıssadaki hisseye erişebilmek için, aklı ve gönlü ter-

temiz eylemek gerekir.
İçinde zerre kadar zalimlik düşüncesi olanlar kıssalardaki 

hikmetlere erişemezler.
Vâkıa Sûresi 79: “Lâ yemessuhû illel mutahherûn.” 
Meâli: “Ancak tertemiz olanlardan başkası ona temas ede-

mez, onu anlayamaz.”
Bu âyette belirtildiği gibi, kıssaların hikmetlerine erişebil-

mek için, akıl ve gönül tertemiz olmalıdır.
Temiz olmak nedir düşünülmelidir.
Temizlik; vücûdumuzun dışını mı, yâni ten yönünü ve giy-

diğimiz elbise yönünü mü temizlemektir?
Yoksa vücûdumuzun içini mi, yâni aklımızı, gönlümüzü, 

duygu ve düşüncelerimizi mi temizlemektir?
Hades’ten taharet; görünmeyen pislikleri temizlemek, diye 

bilinir.
Kişinin vücûdunun dışını temizlemek diye bilinir.
Yâni cenâbet olan kişinin gusül abdesti alması şarttır diye 

bilinir.
Cenâb; bütün her yer demektir.
Cenâb-ı Allah kelimesi de buradan gelir.



430

Cenâb-ı Allah; bedenin sahibi, bütün her yerin sahibi, her 
yerde olan, her yeri saran Allah demektir.

Cenâbet ise: Bedenin sahibi olan Allah şuurundan kopmak 
demektir.

Kişi Allah’a ait olan vücûda “Bu vücûd benim” derse o kişi 
cenâbet olur yâni cünüb olur. Yâni kısaca, Allah’a ait olanı ken-
dine nisbet etmek cenâbet halidir. 

Necaset’ten taharet: Görünen pislikleri temizlemek diye bilinir. 
Kişinin dış elbisesini, namaz kılacağı ortamı pisliklerden 

temizlemesi diye bilinir.
Hades: “Hads” “Hadis” “Hadise-olay” aynı anlamlara gelir.
Hades: Söz, olay, olanlar, yenilenmek, kirlilik, mânânın söz 

boyutu, sözde kalmak, olayda kalmak, sözlerinde batıl olan an-
lamındadır. 

Hades’ten taharet: Anlıyoruz ki; bâtıl olan düşüncelerden, 
zanlardan, sözlerden, temizlenme durumudur

Yâni kişinin aklını; tüm ayrımcılık meydana getiren bâtıl 
olan düşüncelerden temizlemektir

Kişinin dilinden, temiz kelimelerin akması, ancak aklını te-
mizlemekle mümkündür.

Kişi söylediği sözlerde hep bâtıl olanı aktarıyorsa, hep iki-
lik ifadelerini aktarıyorsa, hep zulüm getirecek ifadeler aktarı-
yorsa, istediği kadar suyla vücûdunun dışını yıkasın hades’ten 
taharet yapmamış demektir.

Necis: Kirlilik, pis, zarar, kötülük meydana getiren, hâli kirli 
olan, hâli zararlı olan, eylemleri zararlı olan. 

Necaset’ten taharet: Görünen pislik demekle anlıyoruz ki; 
kişinin kötülük içinde olan tüm hâl ve davranışlarını temizle-
mesidir.

Kişinin elbisesinden maksat, kişinin hâlidir, amelidir. 
Kişinin hâlinin, amelinin temiz olması için, önce aklını te-

mizlemelidir. 



431

Yâni hades’ten taharet yapmalıdır
Yâni aklını bâtıl şeylerden, ayrımcılıktan, fitnelikten, gurur-

dan, kibirden, kendini üstün görmekten, birilerini küçük gör-
mekten, zarar verecek her türlü düşünceden, benlikten temiz-
leme durumu necaset’ten taharettir. 

Hades’ten taharet yapanın, necasetten tahareti olur. 
Yâni aklını temizleyenin hâli de temiz olur. 
Aklı ve hâli kirlilik içinde olan istediği kadar suyla temiz-

lensin temizlenmiş sayılmaz. 
Amaç vücûdun dışını değil, vücûdun içini yâni aklını, gön-

lünü temizlemektir. 
Hacc sûresi 26: “Ve tahhir beyti-evi temizlemek” âyetinde 

işaret edilen, ev insanın vücûdudur, insanın gönlüdür, insan 
hem aklını hem gönlünü tüm bâtıl şeylerden, kötülük getiren 
düşüncelerden temizlemelidir. 

Hacc Sûresi: 29: “Sonra da cehaletin kirliliğinden geçerek 
temizlenmeyi tamamlasınlar.” 

Meryem Sûresi 13: “Bize ait olan sevgiyi ve firasetle temiz-
lenmeyi ve fenalardan sakınmayı, ortak koşmamayı anladı.” 

Sad Sûresi 33: “O kendi cehaletini bırakıp aslına döndü, böy-
lece temizlenmeye başladı. Yönünü başka hiçbir yere döndür-
meden yüce olana döndü.” 

Anlıyoruz ki hadesten ve necasetten taharet; suyla olan te-
mizlik değildir.

Hadesten ve necasetten taharet; hakikatleri anlamakla, ki-
şinin özüne dönmekle, kişinin aslını anlamakla olan, ilmi, ir-
fani, edebi olan temizliktir

Suyla ancak kişinin teni ve elbisesi yâni dış yönü temiz olur.
İlim, irfan, edeple kişinin aklı ve hâli yâni iç yüzü temiz olur. 
İçi temiz olmayanın dışı temiz olamaz.
Gönlü temiz olmayanın, hâli temiz olamaz. 



432

Abdest hakikati, suyla vücûdun dışını yıkamak değil, ilim, 
irfan, edep, Allah aşkıyla vücûdun içini yıkamaktır.

Suyla bin kez vücûdumuzun dışını yıkasak, aklımızı, gön-
lümüzü, halimizi, temizlemediğimiz müddetçe abdest almış sa-
yılmayız. 

Allah’ın lütûflarına ancak tertemiz olanlar erişecektir. 



433

119-

وءَ بجَِهاَلةٍَ ثمَُّ تاَبوُاْ مِن  ثمَُّ إنَِّ رَبَّكَ للَِّذِينَ عَمِلوُاْ السُّ
حِيمٌ بعَْدِ ذَلكَِ وَأصَْلحَُواْ إنَِّ رَبَّكَ مِن بعَْدِهاَ لغََفوُرٌ رَّ

Summe inne rabbeke lillezîne amilûs sûe bi cehâletin 
summe tâbû min badi zâlike ve aslahû inne  

rabbeke min badihâ le gafûrun rahîm

Summe inne rabb ke : Sonra, muhakkak, Rabbin, 
Li ellezîne amilu el sue : Amel, çalışma, kötü, fena amellerde 

olanlar, 
Bi cehâletin : Cehaletle, cahillikle, bilmeyerek,
Summe tabu : Sonra, tövbe, yaptıklarından pişman 

olma, 
Min badi zalike : Sonrada, işte böylece, 
Ve aslahû : Islah oldular, düzelme, iyileşme, 
İnne rabb ke min badi ha : Muhakkak, rabbin, ondan sonra, 

sonrada, her zaman, 
Le gafûr rahîm : Elbette, mağfiret eden, rahîm olan, 

özünden var eden, 

Meâli: “Sonra muhakkak ki Rabbin, cehaletle fena amellerde 
olan, sonra da yaptıklarından pişman olup bir daha yapmamak 
üzere söz veren ve ıslah olan kimselere yardım edendir. Muhak-
kak ki Rabbin, her zaman elbette mağfiret edendir, varlığı özün-
den var edendir.” 

İnsan cehaletini bilmeli ve cahilce yaptığı şeylerin farkına 
varmalıdır.

İnsan şuurlu hareket etmelidir.
İnsan, düşüne düşüne, ilme dayalı hareket etmelidir.



434

İnsan her zaman gaflete düşebilir şaşırabilir.
İnsan; “Allah’ım! Noksan olan, kusurlu olan, akıl seviyemizle 

her şeyi anlamada eksik olan, gaflete düşen, şaşırabilen bizle-
riz, sen ise, kusursuz olan, tertemiz olan, sonsuz olansın” şuu-
ruyla hareket etmektir. 

İnsan düştüğü gafleti görebilmeli ve tövbe etmelidir.
Yaptığı tövbe nasûh tövbesi olmalıdır.
Yâni yaptığı hataya tekrar dönmemelidir.
Nasûh tövbesi dil ile değil, kâlbîdir.
Nasûh tövbesi, bâtıl olandan ve kötülükten uzaklaşmakla 

mümkündür.
Kişinin nâsuh tövbesine ulaşabilmesi için, Allah’ın mağfire-

tine ulaşması gerekir. 
Eğer kişi tövbesinde samimi olur ve hata yapmamaya gay-

ret ederse, edep üzere olmaya başlar.
Edep üzere olan kişiye, lütûf açılır ve kişi kendine ârif ol-

maya başlar.
Kendinde ve tüm varlıkta her an tecelli eden Allah’a şahit 

olmaya başlar.
İşte bu şehadet, kişinin Allah’a teslimiyetine kapı açar, kişi 

açılan kapıdan Allah’ın mağfiretine ulaşır.
Ve işte o zaman kul, her an Allah’ın mağfireti üzere yaşar. 
Bu mağfiret kişinin günaha düşmesine izin vermez.
İşte o zaman kişi nasûh tövbesine ulaşır.
Nasûh tövbesine ulaşan kişi, hiç kimseye zerre kadar za-

rar veremez, kimseyi kandıramaz, kimsenin hakkını yiyemez.
Çünkü onun gönlü her an Allah aşkıyla doludur.
O aşk ona hata yaptırmaz. 
İşte nasûh tövbesi için mağfiret şarttır.
Mağfiret için de; edep ile, ilim ile, idrak ile, tefekkür ile Al-

lah’a şahit olmak şarttır. 



435

Mağfiret; kirletmeyecek olanı giyinmektir. 
Kişiyi günah kirinden uzak tutacak tek şey, Allah’ın mağ-

firetidir. 
Kişi Allah’ın mağfiretine mazhar olmuşsa, Allah o kişinin 

kâlbinden her an ona sevgisini hissettirir.
O sevgi, kişinin hata yapmasına engel olur.
Allah’ın sevgisine mazhar olan kimse, kimseyi üzemez, kim-

seye kötü söz edemez, kâlbini kıramaz, hakkına giremez.
O kişi, hiçbir zaman kul olduğunu unutmaz, her an kulluk 

makamında durur, kulluk şuuru ile hareket eder.
Her varlığın kendisi gibi Allah’ın bir kulu olduğunu bilir ve 

Allah’ın her varlıkta her an tecelli ettiğini bilir.
Bir kula zarar vermenin Allah’a zarar vermek olduğunu bilir.
İşte nasûh tövbesine ulaşan, nereye bakarsa baksın Allah’ın 

vechi oradadır, şuuru ile yaşar.
Nasûh; temizlenmek, arınmak, benliği bırakmak demektir.
Nasût; insan olmak demektir.



436

120-

ةً قاَنتِاً للِهِّ حَنيِفاً وَلمَْ يكَُ  إنَِّ إبِْرَاهِيمَ كَانَ أمَُّ
مِنَ الْمُشْرِكِينَ

İnne ibrâhîme kâne ummeten kâniten  
lillâhi hanîfâ ve lem yeku minel muşrikîn 

İnne İbrâhîm : Muhakkak, İbrâhîm, 
Kâne ümmet : Taife, hakikatlerde hareket eden, o yolda olan, 
Kâniten li Allah : İtaat, boyun eğen, devamlı o halde olan, Allah 

için, 
Hanîf : Tevhîd üzere olan, birlik üzere olan, bir olana 

dönen, 
Ve lem yeku : Olmadı, 
Min el müşrikîn : Ortak koşanlardan, kendine varlık isnat eden, 

Meâli: “Muhakkak ki İbrâhîm; hakikatler yolunda olan biriydi. 
Tevhîd üzereydi, daima Allah için hareket ederdi ve asla Allah’ın 
varlığının yanında kendine varlık isnat eden olmadı.” 

Hazreti İbrâhîm, tüm inançların atasıdır.
O Tevhîd şuurunu insanlığa hatırlatandır.
O her dâim, Allah hakikatini insanlığa duyurmak için ha-

reket etti.
O Allah’ın ulviyetini anladı ve O’na ortak koşmadı, “ben de 

varım” demedi.
İbrâhîm İlm-i Tevhîd yolunun fenâ makamlarını düzenleyendir.
Şuarâ Sûresi:
69- İbrâhîm’in haberini de naklet onlara. 



437

70- O babasına ve kavmine demişti ki: Siz neye kulluk edi-
yorsunuz? 

71- Dediler ki: Biz putlara kulluk ederiz, böylece hep on-
lara bağlı kalırız.

72- Dedi ki: Yöneldiğiniz zaman sizi işitirler mi?
73- Size bir yardımı veya bir koruyuculuğu var mı?
74- Dediler ki: Hayır, biz atalarımızı böyle yapıyorlar bulduk. 
75- Dedi ki: Öyleyse bakıp ta görmez misiniz? Neye kulluk 

ediyorsunuz? 
76- Sizin ve atalarınızın, önceden beri neye taptığınızı dü-

şünmez misiniz? 
En’âm Sûresi: 
74- İbrahîm, babası Âzer’e: Putlardan ilahlar mı ediniyor-

sun? Ben, seni ve kavmini apaçık bir dalâlet içinde görüyo-
rum, demişti. 

75- İşte böylece İbrâhîm; göklerdeki ve yerdeki gücün sa-
hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin ol-
mak için baktı gözlemledi. 

Tevbe Sûresi:
114- İbrâhîm babasının mağfiret bulması için koştu, olmadı. 

Babası ancak kendi zamanının adetlerinde kaldı. Böylece Allah 
için anlattıklarına karşı onun düşmanlığı ortaya çıkınca, ondan 
uzak durdu. Muhakkak ki İbrâhîm; duygu yüklü, sağlam iman 
sahibi, iyi huylu, zarif olan biriydi.

İlm-i Tevhîd yolunun babası, atası Hazreti İbrâhîm’dir.
Nahl Sûresi 123: “Sonra sana vahyettik: İbrahîm’in düzen-

lediği ilkelere tâbi olmanı, Tevhîd üzere olmanı ve ortak koşan-
lardan olmamanı.” 

Hazreti İbrâhîm, atalarının inanç öğretisini kabul etmemiş, 
yerlere göklere bakarak, varlığı inceleyerek yaratılışı anlamaya 
çalışarak Allah hakikatini insanlara açıklamıştır. 



438

İlm-i Tevhîd yolunun fenâ makamlarını düzenleyen Hazreti 
İbrâhîm, Bekâ makamlarını düzenleyen Hazreti Muhammed’dir.

Hazreti İbrâhîm, Tevhîd hakikatini insanlığa sunmuştur.
Tüm âlemde her an tecelli eden tek kudret olduğunu insan-

lığa gece gündüz anlattı.



439

121-

سْتقَيِمٍ نَْعُمِهِ اجْتبَاَهُ وَهدََاهُ إلِىَ صِرَاطٍ مُّ شَاكِرًا لِّ
Şâkiren li enumih ictebâhu ve hudâhu ilâ  

sırâtın mustekîm

Şâkiren : Şükreden, sahibine teslim eden, 
Li enumi hi : Nimetler, sıfatlar, o,
İctebâ-hu : Seçici olan, hak ile batılı ayıran
Ve hudâ-hu : Yol gösteren, o, 
İla sırât mustakîm : Dosdoğru Hakk yolunu, 

Meâli: “O, nimetlerin sahibi bilip teslim edenlerdendi ve hakk ile 
batılı ayırandı ve o dosdoğru yol olan hakkın yolunu gösterendi.”

İbrahîm her varlıkta her an tecelli edenin nasıl bir kudret 
olduğunu anlamaya çalıştı.

Ve anladığını insanlığa anlattı.
O Hakk ile bâtılı anladı ve bâtılı terk etti.
İbrâhîm’in Allah hakikatini arayışı tüm insanlığa örnek oldu.
O atalarının edindiği ilahları terk etti.
Ve yönünü yerlere göklere döndürerek, hakikati aradı.
İbrâhîm, “Eb ve rahîm” kelimelerinin birleşimiyle oluşur.
Eb; aslı, kaynağı, babası, özü, anlamındadır.
Rahîm; geldiği kaynak, bağlı olduğu yer, özü anlamındadır.
İbrâhîm, rahîmden gelen, aslını arayan demektir.
Hazreti İbrâhîm, göklere ve yerlere baktı, yaratılışı anla-

maya çalıştı.
Hazreti İbrâhîm gökyüzünde Güneş’i, Ay’ı, yıldızları incele-

miş, bunları tanımlamaya çalışmıştır.



440

En’âm Sûresi 76: “Reâ kevkebâ kâle hâzâ rabbî.”
Meâli: “Yıldıza baktı, Rabbim bu mudur?” dedi.
En’âm Sûresi 77: “Reâ el kamere bâzigan kâle hâzâ rabbî.”
Meâli: “Ortaya çıkan Ay’ı gördü, Rabbim bu mudur?” dedi.
En’âm Sûresi 78: “Reâ el şemse bâzigaten kâle hâzâ rabbî 

hâzâ ekber.”
Meâli: “Ortaya çıkan Güneş’i gördü, bu büyük olan mı Rab-

bim?” dedi.
Hazreti İbrâhîm, gök ilmiyle uğraşmış, gökyüzünde olan-

ları anlamaya çalışmıştır.
İbrâhîm’in yaratıcısını araması, tüm insanlara bir örnektir. 
İbrahîm varlığın niteliklerinin hepsinin sahibinin Allah ol-

duğunu anladı.
Ve teslimiyet içinde oldu.
O âyette de belirtildiği gibi; “ilâ sırâtın mustekîm” sadece 

sırâtı mustakim üzere oldu.
Her varlık, dosdoğru Hakk’a giden bir yoldur.
Her varlık sırâtı müstakim’dir.
İnsanın kendi vücûdu sıratı müstakim’dir.
Tüm resûl ve nebîlerin yolu olan İlm-i Tevhîd, sıratı müstakim’dir.
Yâni Hakk’a giden dosdoğru yoldur.
Bir varlığı târikat yâni Hakk’ı gösteren yol olarak değerlen-

dirsek, tüm varlığın çıktığı ana yol “sıratı müstakim”dir
Nasıl ki her hücrenin, her dokunun, her organın yolu vü-

cûda çıkıyorsa, her varlığın yolu da Allah’a çıkar. 
İnsan yeter ki Allah’ın gösterdiği yol üzere olsun, her varlığı 

hakikate giden bir yol bilsin ve ilimden ayrılmasın. 
Sıratı müstakim kelimesinde ki sırat, yol demektir
Müstakim; istikâmet, doğruluk, dosdoğru, hedef, gidilecek 

yer demektir. 



441

Sıratı müstakim; hedefe götüren yol, dosdoğru yol, haki-
kate erdiren yol demektir.

Sıratı müstakim, tüm yolların birleştiği yol demektir.
Her varlık sırât ise yâni bir yol ise, tüm yolların vardığı ana 

yol, sıratı müstakim’dir.
İnsanın vücûdu da her varlığın vücûdu da bir yoldur.
Tüm yollar Allah’a çıkar.
İnsan hakikate ermek isterse, kendi vücûduna dönmeli, vü-

cûdunu hakikatlere götüren yol bilmelidir. 
İnsanın vücûdu, Hakk’ı ispat eden bir âyetler şehridir.
İnsan, vücûdunun nasıl var olduğunu düşünmeye başladığı 

an, sıratı müstakime adım atar.
Hacc Sûresi 54: “Ve li yâlemellezîne ûtul ılme ennehul hakku 

min rabbike fe yuminû bihî fe tuhbite lehu kulûbuhum ve in-
nallâhe le hâdi ellezîne âmenû ilâ sırâtın mustakîm.”

Meâli: “Hakikatleri bilmeleri için ilim sunulan kimseler, 
kendilerini vücûdlandıranın hakikatlerini bilirler. Böylece O’na 
iman ederler. Böylece onların kâlbleri bir eminlik içindedir. 
İman edenler elbette Allah’a yol bulurlar, dosdoğru hakikatin 
yolundadırlar.” 



442

122-

نْياَ حَسَنةًَ وَإنَِّهُ فيِ الآخِرَةِ  وَآتيَْناَهُ فيِ الْدُّ
الحِِينَ لمَِنَ الصَّ

Ve âteynâhu fîd dunyâ haseneh ve  
innehu fîl âhıreti le mines sâlihîn

Ve âteynâ-hu : Verdik, sunduk, sıfatları sunduk, 
Fi el dünya : Dünyada, yaşamında, 
Haseneten : Yararlı güzel işler, iyilikler, 
Ve inne hu fi el âhiret : Muhakkak ki o, doğrusu, oldu, sonunda,
Le min el sâlihîn : Elbette, iyi, uygun, yakışır, iyi kimse, 

Meâli: “O, sunduğumuz sıfatlarla yaşamında hep iyilikler pe-
şinde oldu ve o sonunda Salihlerden oldu.” 

Hazreti İbrâhîm, bir gaflet içinde kendine nisbet ettiği, vü-
cûdu ve vücûddaki tüm sıfatların Allah’a ait olduğunu anladı.

Ve kendine nispet ettiği, Allah’a ait olan her şeyi, Allah’a 
teslim etti.

Nispetleri terk etmek şudur.
Allah’ın fiilinde, kendine nisbet ettiği işleyişi terk etmek, 

kendi vücûdunda ve her varlığın vücûdunda her an fiiliyle fâil 
olanın Allah olduğunu idrâk etmek.

Allah’ın sıfatlarında, kendine nisbet ettiği sıfatları terk et-
mek, kendi vücûdunda ve her varlığın vücûdunda her an sıfat-
larıyla mevsûf olanın Allah olduğunu idrâk etmek.

Kendine nisbet ettiği vücûdunun Allah’a ait olduğunu an-
lamak, kendi vücûdunu ve her varlığın vücûdunu zâtıyla tuta-
nın Allah olduğunu idrâk etmek.



443

İnsan, her şeyin sahibinin Allah olduğunu bilerek yaşadı-
ğında, onun yaşantısı teslimiyet ve tevekkül içinde yaşamaktır.

“Le mines sâlihîn” bu bölümün âyetinde belirtildi gibi, ha-
kikat yolunun hedefi, Sâlih kimse makamına erişmektir.

Tüm Kâmil insanlar Sâlih kimselerdir ve Sâlih kimselerin 
yetişmesine vesile olmuşlardır.

Hazreti İbrahim Sâlih insan olma yolculuğunda, Allah haki-
katini anladı ve çevresine hep yardımcı oldu. 

Sâlih insan olabilmenin yolu;
Allah hakikatine erişmektir. 
Mü’minlik makamına erişmektir.
Her an Allah’a tevekkül ve teslimiyet içinde olmaktır.
Mü’min olan kimse, Sâlih insandır.
Salih insan, insanlık için koşar durur.
Çevresindeki kimselere yardım eder.
İnsanların hakikat yolunda olmasına vesile olur.
Dedikodulardan etkilenmez
Başına bir sıkıntı geldiğinde ümitsizliğe düşmez
Her an Allah aşkıyla yaşar ve bu aşk onu korur.
Yaratılanı hor görmez, yaratılanda yaradanı müşahede eder.
Her an “Tevhîd” şuuruyla yaşar.
Adaletlidir. 
Hep iyilikler içinde olur. 
Paylaşma, dayanışma, yardımlaşma içindedir.
Kendini üstün görmez. 
Başkasını küçük görmez. 
Kötü hallerde asla olmaz.
Hasetlik içinde asla olmaz. 
Haksızlık asla yapmaz.
Başkasına zulüm etmez, herhangi bir varlığa zarar vermez. 
Yûsuf Sûresi 22. âyette belirtildiği gibi; “sunduğumuz ha-

kikatlerle her şeyde mutlak hâkim olanı ve ilmiyle var edeni 



444

anladı ve işte böylece Bizi anlamanın karşılığı olarak iyi insan-
lardan oldu.”

İşte kişi ancak ve ancak, kâinatın sahibini anlamakla 
“mü’min-iman sahibi” olur.

İman sahibi olan da “iyi insan” olur.
İyi insan çevresine zerre kadar zarar vermeyen insandır.
Çünkü varlığa baktığında, varlığın ardında Hakk’a nazar eder.
Nereye dönerse dönsün, neye bakarsa baksın Hakk’ın yü-

zünü görür.
Bu yüz insan yüzü gibi değil, nûr cihetiyle nûr yüzüdür.
Âdeta bembeyaz bulut gibi.
Kur’ân başından sonuna, Sâlih insan olma mesajını iletir. 
Kişinin, kötülük yapabilecek duygularını yok etmesi ve iyi 

insan olabilme gayretinin gösterilmesi mesajı, Kur’ân kıssala-
rında hep vurgulanmıştır.

Minada taşlanan üç şeytan, kişinin kendindeki kötülüğe 
kapı açacak zanlarını, kibirlerini, öfkelerini, nefretlerini yok 
etme mesajıdır. 

İşte bizden istenen, bizlerin iyi insan olması ve o şuurda 
yaşamasıdır.

Allah hakikatine erişen, aşkla teslimiyet içinde yaşayan 
kimse iyi insan olmuştur.

Allah’tan emin olan kişi, amel ve davranışlarıyla Sâlih kişidir.
Sâlih kişi, güvenilir kişidir, emin olunan kişidir.
Ondan emin olunması, onun mü’min olmasından kaynaklanır. 
Allah’tan emin olan kişi, görünen her varlıkta Allah’ın ve-

chini görür.
Allah’ın vechini gören kişi, Allah’tan emin olan kişidir.
Allah’tan emin olan kişi, çevresine zerre kadar zarar ver-

mez, ben egosunda yaşamaz, dürüst ve güvenilirdir.
Sâlih insanın kâlbi âdeta insanlığın hayrı için atar. 



445

123-

ثمَُّ أوَْحَيْناَ إلِيَْكَ أنَِ اتَّبعِْ مِلَّةَ إبِْرَاهِيمَ 
حَنيِفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ

Summe evhaynâ ileyke enittebi millete  
ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn

Summe evhaynâ ileyke : Sonra, vahyettik, bildirdik, sana
En ittebi : Tâbi olmak, uymak, takip etmek, 
Milleti : İmla, düzenlenen ilkeler, belge, 

düzenleyip yazdırılan,
İbrâhîme : Cumhurun babası, öze uygun 

yaşayan, rahîm üzere, 
Hanîf : Tevhîd üzere, teklik, birlik üzere, 
Ve mâ kâne min el müşrikîn : Olmadı, ortak koşanlardan, 

kendine varlık, benlik isnat etmek, 

Meâli: “Sonra sana vahyettik: İbrahîm’in düzenlediği ilkelere 
tâbi olmanı, Tevhîd üzere olmanı ve ortak koşanlardan olmamanı.” 

İşte Hazreti İbrâhim Sâlih kimseydi.
Onu Sâlih makamına getiren duygu, Allah hakikatine erişme 

duygusuydu.
Âyette Hazreti Muhammed’e de ve tüm insanlara da İbrâhîm’in 

düzenlediği ilkelere tâbi olması bildirilir. 
Hazreti Muhammed de atası İbrâhîm’in düzenlediği İlm-i 

Tevhîd yolu üzereydi. 
Burada geçen “millet-i İbrâhîm” kelimesini inceleyelim.
Genelde müellifler, bu kelimeyi, İbrâhîm’in dini diye çevirirler. 
İbrâhîm milleti âyeti, neden İbrâhîm’in dini diye çevriliyor. 



446

Millet kelimesi, din kelimesi aynı anlamda mıdır?
İbrâhîm’in dini olur mu?
Mü’min Sûresi 14: “Lehu el din-din O’nundur.” 
Din Allah’a aitse, İbrâhîm’in dini diye çevirmek doğru mudur?
Nahl Sûresi 123: “Diyanet Meâli: Sonra da sana, “Hakka 

yönelen İbrâhîm’in dinine uy. O, Allah’a ortak koşanlardan de-
ğildi” diye vahyettik.

Tevhîd-î Kur’ân Mêali: “Sonra sana vahyettik: İbrâhîm’in 
düzenlediği ilkelere tâbi olmanı, Tevhîd üzere olmanı ve ortak 
koşanlardan olmamanı.” 

Millet; imla, düzenlenen ilkeler, belge, düzenleyip yazdırılan, 
söyleyip yazdırmak, ezbere yazmak anlamlarına gelir.

“İmlal” masdarıyla, yâni, “imla” manası ile ilişkili bir isimdir.
Aynı zamanda, aynı inanç, duygu, amaç da birleşen toplu-

luklara da denir. 
Asıl kökeni “İmla” kelimesidir. 
Hazreti İbrâhîm, Allah nedir? Varoluş nedir? Bir kişi Allah’ı 

nasıl bilebilir, bu soruların cevapları için düzenlediği ilkelerle 
bizlere yol gösterdi.

Nasıl ki bir ilim belli bir eğitim aşamasından geçildikten 
sonra biliniyorsa, din, Allah, kendini tanıma, varoluşu bilme de 
Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği ilkelerle bilinebilir.

Onun için Kur’ân’da 7 yerde “Milleti İbrâhîm” kelimesi geçer.
Tüm mealciler, millet kelimesini “Din” diye çevirmişlerdir. 
İbrâhîm’in dini demişlerdir. 
Böyle yapılan meâl Kur’ân edebine uymaz. 
Çünkü din Allah’a aittir. İbrâhîm’in dini olmaz. 
Bakara Sûresi 130: “Kim İbrâhîm’in düzenlediği ilkelerden 

yüz çevirir, onun Hakk’ı aradığı gibi aramazsa, o kendini anla-
yamayan akılsız kimselerden olur.”



447

Bakara Sûresi 135: “De ki: Hayır, sadece İbrâhîm’in düzen-
lediği ilkeler üzere, Tevhîd üzere oluruz. O Allah’a ait olan sı-
fatları kendine nisbet edenlerden olma.”

Hazreti İbrâhîm, yerlere göklere bakarak, varlığın varoluş 
sırlarına ererek, tek yaratıcıya erişmiştir.

Tevhîd hakikati, birlik hakikatidir.
İbrâhîm her an bir olan Allah’a sarıldı ve o şuurda yaşadı.
Nisâ Sûresi 125: “Ve ıttehaz Allâh İbrâhîme hâlîlâ.” 
Meâli: “İbrâhîm, içten samimi olarak tüm her şeyiyle Al-

lah’a sarıldı.”
İbrâhîm Allah’ı dost edindi, Allah İbrâhîm’e tüm kapılarını açtı. 
Nisâ Sûresi 125: “Varlığın yaratılış yasalarını anlamaya ça-

lışan, yüzünü Allah’a döndüren ve iyiliklerde olup, barış ve hu-
zur üzere olan ve İbrâhîm’in düzenlediği ilkelere tâbi olan, onun 
hakikati aradığı gibi arayan, Tevhîd üzere olan ve İbrâhîm gibi 
içten samimi olarak tüm her şeyiyle Allah’a sarılan o kimseden, 
daha güzel olan kimdir?”

Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği İlm-i Tevhîd yolunun ders-
leri kısaca şöyledir.

İlm-i Tevhîd derslerinde, Allah’ın varlıktaki dört boyutunun 
yüceliğine işaret edilir. 

Bunlar nedir dersek?
1-Varlıkta ki sesleniş, nefes, frekans, tını, dediğimiz zikrAl-

lah boyutudur.
Her varlıktan her an seslenen Allah’tır. 
Zâkir olan O’dur, zikrin sahibi O’dur.
Talebe bu derste, Zikir-Zâkir hakikatine erişir.
2-Tevhîd-i Efâl.
Bu derste talebe, her varlıktaki işleyişe şahit olur.
Fiil, Fâil, Meful, âmel hakikatine şahit olur.
Her varlıkta her an hiç durmadan fiiliyle fâil olan Allah’tır. 



448

Fâil olan, fiil olan O’dur.
3- Tevhîd-i Sıfat.
Bu derste talebe, varlıktaki sıfatlara şahit olur.
Her varlıktan her an sıfatlarıyla tecelli edip duran Allah’tır. 
Varlıktaki tüm sıfatların sahibi O’dur.
4- Tevhîd-i Zât.
Bu derste talebe, her bedenin ardında bedeni tutan Zâta 

şahit olur.
Fenâhillah makamı burasıdır. 
Her varlığı zâtı ile tutan Allah’tır. 
Zâtı mutlak olan, Zâtıyla yüce olan Allah’tır.
Allah zâtıyla yücedir.
İlk dört dersin şuhûduyla, bu kâinatta ve her varlıkta her an 

yüceliğiyle tecelli edenin Allah olduğuna işaret edilir. 
İşte, “İbrâhîm’in düzenlediği ilkelere tâbi olun” âyeti, İbrâhîm’in 

düzenlediği bu dersleri takip etmemizi tavsiye eder.
Bu derslerle Tevhîd şuuruna erişilir. 
Tevhîd Allah’ın birliği hakikatidir.
Ehâd, Vâhid, Vâhdet, Tevhîd, Ehâdiyet, Vâhdaniyet, aynı kök-

ten gelen kelimelerdir.
Vâhid; bir olan, ikincisi olmayan, tek olan, her şeyde tekli-

ğini gösteren demektir. 
Bakara Sûresi 163: “Ve ilâhukum ilâhun vâhid lâ ilâhe illâ 

huver rahmânûr rahîm.”
Meâli: “Sizi var eden, tek var edicidir, O’ndan başka var eden 

yoktur. O tüm varlığı özünden var edendir, tüm varlığı rahme-
tiyle sarandır.”

Allah, her varlıkta tekliğini gösterir.
Allah, fiiliyle tektir, ondan başka işleyen yoktur.
Allah, sıfatlarıyla tektir, ondan başka sıfat sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla tektir, ondan başka vücûd sahibi yoktur.



449

Allah, zâtıyla ehâddır, sıfatlarıyla vâhiddir. 
Allah, zâtıyla da tekliğini gösterir, sıfatlarıyla da tekliğini 

gösterir.
Cümle vücûdları tutan tek zât Allah’tır.
Her bir sıfatıyla varlığı ihâta eden Allah’tır.
Her varlıkta Allah’ın hayy sıfatı vardır, tüm varlıktaki hayy 

sıfatı tek sıfattır.
Ondan başka hayat sahibi yoktur.
Allah tüm âlemleri ehâdiyetiyle ihâta eder.
İhlâs Sûresi 1: “Kul huvallâhu ehad.”
Meâli: “Anlat: Allah’ın tekliğini.”
Allah’ın ehâd esmâsından, vâhid esmâsı tecelli eder.
İşte bizlere tavsiye edilen, Tevhîd şuuruna erişmemiz ve 

müşriklikten kurtulmamızdır.



450

124-

بْتُ عَلىَ الَّذِينَ اخْتلَفَوُاْ فيِهِ وَإنَِّ رَبَّكَ  إنَِّمَا جُعِلَ السَّ
ليَحَْكُمُ بيَْنهَمُْ يوَْمَ الْقيِاَمَةِ فيِمَا كَانوُاْ فيِهِ يخَْتلَفِوُنَ

İnnemâ cuiles sebtu alellezînahtelefû fîh ve inne  
rabbeke le yahkumu beynehum yevmel kıyâmeti  

fîmâ kânû fîhi yahtelifûn

İnnemâ cuile : Ancak, yaptılar, oldu, kılındı, 
düzenlendi, isnat ettiler

El sebtu : Cumartesi, hareketsizlik, paylaşma, 
dinlenme günü, durma, 

Ala ellezîn ehtelefû fihi : İhtilaf, anlaşmazlık, ikilik, tartışma, 
onun hakkında, 

Ve inne rabbe-ke : Muhakkak, doğrusu, Rabbin, seni 
vücûdlandıran, 

Le yahkumu : Elbette, hükmün sahibi, hakikatin 
sahibi, hâkim olan, 

Beyne hum : Onlar aralarında, 
Yevme el kıyâmeti : Diriliş günü, hakikatlerin ortaya 

çıktığı gün, ölüm vakti,
Fîmâ kânû fihi yahtelifûn : O şey hakkında, ihtilaf, ayrılık, 

tartışma, ikilik, 

Meâli: “Allah’a dinlenme günü isnat ederek, onun hakkında 
tartışmalara girdiler ve doğrusu onlar Rabbin hakikatlerini an-
layamadılar. Onlar aralarında o konu hakkında, ölüm onlara ge-
linceye kadar tartışmaya devam ettiler.” 

Bu âyette geçen sebt kelimesi iyi anlaşılmalıdır.



451

Eskiden bazı inançlar, sebt-i Allah’a dinlenme günü diye 
sundular.

Subât, sabit, sebt, aynı kökten gelen kelimelerdir.
Sabit kelimesi de buradan gelir; duran, yerinde duran, de-

ğişmeyen hareket etmeyen anlamındadır. 
Yatağa yatıldığında, tam uyku haline geçileceği zaman, o sa-

lisede “El Subât” esmâsı tecelli eder ve beden uyku moduna ge-
çer, dünya ile bağını keser. 

Uyku rûhsal boyutun adeta kapısıdır.
İnsan beyni, mânevi alana açılan bir kapıdır.
Beden uykuda, bedensizlik boyutuna geçer.
Uyku, insanın vücûdunun kendine ait olmadığının en gü-

zel ispatıdır.
Uyku yarı ölümdür denir.
Beden yorulduğunda, dinlenmek için kendini uyku mo-

duna geçirir.
Her canlının uyuma modu vardır ve zamanı farklı farklıdır. 
Uyku bedenin dinlenmesidir.
Bedendeki tüm hücreler, dokular ve organlar, günün yor-

gunluğu sonrası dinlenmek için, beyin tarafından uyku modu 
oluşturulur.

İnsan uyusa da onun bedeni çalışmaya devam eder, ama bu 
çalışma yavaş bir çalışmadır.

Uykuda görülen rüyalar, beyinde geçmişten gelen kayıtla-
rın, beyin ekranına bir film gibi yansımasıdır.

Rüya, kişinin dersler çıkarması gereken, beyinden gelen 
mesajlardır.

Rüyalar önemsenmelidir, çünkü rüya, insanın beyninde olan 
kayıtların kendini hatırlatma boyutudur.

Nebe Sûresi 9: “Ve cealnâ nevmekum subât.”
Meâli: “Dinlenmeniz için uyku hâlini düzenledik.”



452

Bu âyette de geçen, sebt kelimesidir.
İbrânice’de geçen “Sebt” kavramı “Dinlenme-durma” diye 

adlandırılır.
Arapça’da cumartesi gününe “Sebt” denir.
Subât, sebt aynı kökten gelen kelimelerdir
“Sebt günü”, cumartesi yasağı olarak bilinir, Kur’ân’da geçer.
Mûsevilerin kutladığı “Şabat günü” kelimesindeki şabat, 

sebt kelime kökünden gelir
“Şabat günü” yâni “Sebt günü” cumartesi günü, tatil günü, 

çalışmamak, durmak, iş bırakmak günü olarak kutlanır.
İbrânice “Lişbot” (İş bırakma) kelimesinden gelir.
İş bırakma aslında, fâil olan Allah’a teslim olma sırrıdır. 
Yâni kişi, kendine nisbet ettiği işleyişi terk etmesi, bırak-

ması, durması, o düşünceyi terk etmesi sebt olarak adlandırılır.
Kişi Allah’a ait olan işleyişi “Ben işlerim” diyerek bir gaflet 

içinde kendine nisbet eder.
Ne zaman anlar ki kendi bedeninde ve varlığın bedeninde 

her an işleyen Allah’tır. 
İşte o zaman, Hazreti İbrâhîm’den gelen “İş bırakma” diye 

adlandırılan konunun, yâni “Kendine nisbet ettiği işleyişi, Al-
lah’ın işleyişinde bıraktı, fâni etti”, hakikatiyle buluşmuş olur. 

“Fenâfillah” “Allah’ta fâni oldu” hakikati de, bu hakikate işa-
ret eder. 

Allah’ın işleyişine teslim olmak, Allah’a deryasında uykuya 
dalmak, “Sebt” boyutudur.

“El Subât” esmâsı da muhteşem boyutlara kapı açan bir es-
mâdır.

Tam uykuya geçildiği saliseyi hissedenler, bedenin sahibi-
nin bedende nasıl tecelli ettiğini hissederler.



453

125-

ادْعُ إلِىِ سَبيِلِ رَبِّكَ باِلْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنةَِ 
وَجَادِلْهمُ باِلَّتيِ هِيَ أحَْسَنُ إنَِّ رَبَّكَ هوَُ أعَْلمَُ بمَِن ضَلَّ 

عَن سَبيِلهِِ وَهوَُ أعَْلمَُ باِلْمُهْتدَِينَ
Udu ilâ sebîli rabbike bil hikmeti vel mevızatil haseneti ve 

câdilhum billetî hiye ahsen inne rabbeke huve a’lemu bi 
men dalle an sebîlihî ve huve a’lemu bil muhtedîn 

Udu : Davet et, çağır, 
İlâ el sebîl rabbike : Yol, rabbinin, rabbinin yolu, 
Bi el hikmeti : Hikmet, anlamak, derin düşünmek, varlığı 

anlamak
Ve el mevızati : Öğüt, vaaz, nasihat, 
El hasenat : İyi, güzel, yararlı çalışma, hayırlı olan, 
Ve câdil-hum : Mücadele, gayret, onlar, 
Bi elletî hiye ahsenu : Onunla ki o, en güzel, iyi olan, 
İnne rabbe-ke : Muhakkak Rabbin, seni vücûdlandıran, 
Huve âlemu : O, ilmiyle var eden, ilmin sahibi, 
Bi men dalle : Kim, kimse, saptı, ayrıldı, cehalete döndü, 
An sebili-hî : Onun yolundan,
Ve huve âlemu : O, ilmin sahibi, bilir, 
Bi el muhtedîn : Yol bulanlar,

Meâli: Rabbinin yoluna hikmetle davet et. Hayırlı çalışmalar 
için öğüt ver ve onlara hayırlı olanı anlatmak için gayret göster. 
Muhakkak ki seni vücûdlandıran, O’dur ilmin sahibi olan. Hakk 
yolundan sapan kimseleri de vücûdlandıran O’dur. O’nu O’na yol 
bulanlar bilir. 



454

Hakikatler belli bir tevâzû içinde, ilme dayalı, hikmete da-
yalı şekilde sunulmalıdır.

İnsanlık için hayırlı olanı sunmak gerekir.
İnsan, çevresindeki kişilere yaratılış hakikatini düşündür-

melidir.
İsrâ Sûresi 53: “Ve kul li ibâdî yekûlûlletî hiye ahsen.”
Meâli: “Deki: Kulluk şuuruyla hareket edin, güzel sözlerle 

konuşun.”
Nisâ Sûresi 171: “Lâ tekûlû selâset.”
Meâli: “İfadelerinizi anlaşılır bir konuşmanın dışında söy-

lemeyin.”
Bakara Sûresi 263: “Kavlun marûfun.”
Meâli: “İrfaniyet üzere güzel sözler söyle.”
İnsan hakikati, anlaşılır bir ifadeyle, anlamını hissettirecek 

bir ifadeyle anlatmalıdır.
İnsan karşısındaki kişinin de bir kul olduğunu bilmeli ve 

edeb içinde hakikate ve hayra davet etmelidir.
Asla gurura düşmeden, karşısındaki kişiyi hor görmeden 

davet etmelidir. 
Hikmetle davet, Allah’ın hikmetlerini hissettirmektir. 
İnsan, yaşamın hikmetine ermek için yaratılmıştır.
Her varlık nice hikmetlerle sarılıdır.
Başımıza gelen her şeyin ardında bir hikmet vardır.
Hızır, Mûsâ’ya her şeyin hikmetini görmesini tavsiye etmiştir.
Hikmet, hüküm aynı kökten gelen kelimedir.
Tüm varlıktaki hükümler Allah’a aittir. 
Yâni varlığın varoluşundaki ilmi değerler, Allah’ın hikmet-

leridir. 
Varoluştaki ilmi değerler tüm varlık kitabında satır satır 

yazılıdır.
Bunu öğrenmek isteyen kimseye varlık kitâbı apaçıktır. 



455

Bakara Sûresi: “Yutil hikmete men yeşâu ve men yutel hik-
mete fe kad ûtiye hayran kesîrâ ve mâ yezzekkeru illâ ulûl elbâb.” 

Diyanet Meâli: “Allah hikmeti dilediğine verir. Kime hikmet 
verilirse, ona pek çok hayır verilmiş demektir. Ancak akıl sa-
hipleri düşünüp ibret alırlar.”

Yaşar Nuri Meâli: “O, hikmeti dilediğine verir. Ve kendisine 
hikmet verilmiş olana çok büyük bir hayır verilmiş demektir. 
Gönlünü ve aklını çalıştıranlardan başkası düşünüp anlayamaz.”

Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “İsteyen kimse sunulan hikmet üzere 
olur ve kim sunulan hikmet üzere olmuşsa, böylece o çok ha-
yırlı çalışmalar içinde olur ve aklını işletenlerden başkası var-
lığın varoluşunu düşünmez.”

Meâlleri incelediğimiz zaman hikmet konusu farklı değer-
lendirilmiştir. 

Mekke’nin müşrikleri kendilerine hikmet verildiğini iddia 
ederlerdi. 

Çünkü hikmet mal anlamında da kullanılır. 
Allah bize hikmet vermiş hayır vermiş, derlerdi. 
Mekke’nin müşrikleri Allah bize zenginlik vermiş, mal ver-

miş onlara kölelik vermiş derlerdi. 
Yâni: Allah bize mal vermeyi dilemiş, onlara kölelik ver-

meyi dilemiş, derlerdi
İşte bu anlayışla, Bakara 269. âyeti “Allah dilediğine hik-

met verir” diye meal edersek Mekke’nin müşriklerinin anlayı-
şına göre meal yapmış oluruz.

Men yeşau; isteyen kimse, kim isterse anlamındadır. 
Eğer bir kişi hakikatleri anlamak isterse, o apaçık kitâb olan 

varlık kitabına bakar ve hakikatleri anlamaya çalışır. 
Allah, her insana hakikatleri anlayabilmesi için, akıl bahşetmiştir. 
Allah, insanlar arasında ayrım yapmaz, herkesi eşit olarak 

yaratmıştır. 



456

Allah, dilediğine hidayet verir dersek, Allah’ın adil ismine 
hakaret etmiş oluruz.

Allah insana, hakikatleri anlayacak şekilde akıl, şuur, zekâ 
vermiştir.

Ve bizlere araştırmayı, akletmeyi, düşünmeyi, tefekkür et-
meyi tavsiye etmiştir.

Akleden tefekkür eden her kimse, hakikatlere ulaşır, nice 
hikmetlere erişir. 

Varlığın nice hikmetlerine erişebilmek için, her varlığı ha-
kikatin yolu bilmeliyiz.



457

126-

وَإنِْ عَاقبَْتمُْ فعََاقبِوُاْ بمِِثْلِ مَا عُوقبِْتمُ بهِِ وَلئَنِ صَبرَْتمُْ 
ابرِينَ لهَوَُ خَيْرٌ لِّلصَّ

Ve in âkabtum fe âkıbû bi misli mâ ûkıbtum bih  
ve le in sabertum le huve hayrun lis sâbirîn 

Ve in âkabtum : Eğer, zorluk, ceza, karşılık, zorlanma, sıkıntı, 
siz 

Fe âkıbû bi misli : Karşılık verin, misli ile, aynısı, benzeri, 
Mâ ûkıb-tum bihi : Değil, şey, ne, ceza, zorluk, karşılık, siz, 

onunla, 
Ve le in sabertum : Gerçekten sabırlı olursanız, eğer 

sabrederseniz,
Le huve hayr : Elbette o, iyi, hayırlı, 
Hayr li el sâbirîn : Sabredenler için,

126: “Eğer siz karşılık verecekseniz, misli ile karşılık verin 
ya da siz karşılık veren olmayın. Eğer sabredebilirseniz, elbette 
o sabır sizin için daha hayırlıdır.” 

Bu âyette geçen misil, mesel, misal, misli; durumu, karşı-
lığı anlamındadır.

125. âyette “Rabbinin yoluna hikmetle davet et” mesajını, 
hangi ölçüde davet edilmelidir diye bu âyette açıklama vardır.

Kâmil bir kimseye gelen talebe, bir soru sorduğunda, ona 
verilecek cevap, sorduğu soruya uygun olmalıdır.

Kâmil insan, karşısındaki kişinin anlayışına göre konuşur.
Açıklayacağı şeyi, doğanın içinden örnek vererek, daha iyi 

anlaşılmasını sağlar. 



458

Yâni misli ile açıklar.
Burada verilen tavsiye, mislini yâni ölçüsünü kaçırmamaktır.
Sorulan soruya karşı, talebenin gönlünün nice hikmetlere 

kapı açabilmesi için, Kâmil kimsenin açıklamasındaki ölçü çok 
önemlidir. 

Gelen kişi, eğer bilme niyetinde değil, tartma niyetinde ise, 
ona karşı hiçbir açıklama yapılmayabilir.

Ya da onun düşünmesine yol açacak, onun sorduğu soruya, 
misli ile yâni benzer bir soru sorulabilir. 



459

127-

وَاصْبرِْ وَمَا صَبْرُكَ إلِاَّ باِللهِّ وَلاَ تحَْزَنْ 
ا يمَْكُرُونَ مَّ عَليَْهِمْ وَلاَ تكَُ فيِ ضَيْقٍ مِّ

Vasbır ve mâ sabruke illâ billâhi ve lâ tahzen  
aleyhim ve lâ teku fî daykın mimmâ yemkurûn 

Ve esabr : Sabret, bekle, hikmetini bekle, iç yüzünü 
gör, 

Ve mâ sabr ke : Değil, ne, şey, senin sabrın, 
İllâ bi Allah : Ancak, sadece, Allah iledir,
Ve lâ tahzen aleyhim : Üzülme, mahzun olma, onların 

yaptıklarından, 
Ve lâ teku fi daykın : Olma, sıkıntı, darlık içinde,
Mimma yemkurûn : Şeyler, sebebiyle, tuzak, hile, aldatma, 

şeytanlık, 

Meâli: “Sabret. Senin sabrın ancak Allah’tan başka bir şey 
için değildir. Onlar için üzülme ve onların yaptıkları şeytanlık-
lar yüzünden sıkılma.” 

Sabır makamı hikmetlere erişmek için teslimiyet içinde 
bekleme makamıdır.

Allah’a tevekkül ederek sabretmek, Kâmil insanların ma-
kamıdır.

Kâmil insanlar topluma hakikatleri anlatmaya gayret gös-
termişlerdir.

Allah’ın “El Sabûr” esması vardır.

Allah’ın El Sabur esması varlıkta her an tecelli eder.



460

Sabr; beklemek, dayanmak, karşı koymak, direnmek, sebat 
etmek, göğüs germek, gibi anlamlara gelir. 

Sabır, zaman ile alakalı bir boyuttur.
Her şey zamanı gelince açığa çıkar, zamanı gelince gerçekleşir. 
Mesela bir ağacın meyve vermesi, zaman dilimi içinde ger-

çekleşir.
Meyve hemen oluşmaz, önce yapraklar, sonra çiçekler, sonra 

meyve oluşur.
İşte bu zaman dilimi akışı, her şeyin bir bekleme zamanı, 

sabır boyutudur. 
Güneşin doğması, batması zamanı gelince olur.
Bu zamanın gelişi, belli bir zaman akışı içindedir.
İnsan varlıktaki “El Sabûr” esmâsının akışını iyi yakalamalıdır.
Sabrın ne olduğunu anlamalı ve bunu hayatına geçirmelidir. 
Varlığın bir sabır boyutu olduğu gibi, kişinin de yaşamı 

içinde bir sabır dilimi olmalıdır. 
Eğer kişi sabrın ne olduğunu iyi anlarsa, bir şeyin nereye 

gittiğini ve sonucunun ne olacağını bilir.
Kişi sabrı yakalayamazsa, isyana, öfkeye, hiddete, kavgaya 

kayar.
Sabır beklemektir, dayanmaktır, zamanın akışını görebilmektir.
İnsana hep sabretmesi tavsiye edilir, fakat insan bu sabırda 

zaman dilimini iyi anlayabilmelidir. 
Âl-i İmrân Sûresi: “Yâ eyyuhâllezîne âmenu usbirû ve sâbirû 

ve râbitû vettekûllâhe leallekum tuflihûn.” 
Meâli: “Ey iman edenler! Sabrın ne olduğunu anlayın ve 

sabredin ve tüm varlığı birbirine bağlayan Hakk sırrını anlayın 
ve fenalara düşmekten sakının, Allah’a ortak koşmayın. Umu-
lur ki başarırsınız.” 

Yâ eyyuhâ ellezine amenu : Ey iman edenler, emin olanlar, 
mü’min olanlar



461

Usbirû : Dayanmak, sabretmek, sebat etmek, 
beklemek, 

Ve sabiru : Sabır, direnmek, beklemek, zaman 
akışını görmek,

Ve râbitû : Alaka, bağlantı, irtibat, varlıktaki 
hakk bağlantısı,

Ve ittekû Allah : Fenalardan sakının Allaha ortak 
koşmayın, 

Lealle kum tuhlifun : Umulur ki, başarırsınız, felah, özü 
anlamak, 

Sabr zaman ile alakalıdır, her şey bir zaman dilimi içinde 
gerçekleşir.

İnsan, bu zamanın gelişini beklemeyi bilmelidir. 

İnsan, başına gelen her şeyden ders çıkarmalıdır.

Eğer kişi olaylardan dersini alırsa, sabrın ne olduğunu an-
layacaktır. 

Sabrın boyutu Allah’a dayanmaktır.

Yoksa kişinin, öfkeli olduğu zamanda, birine pusu kurarak 
beklemesi sabır değildir.

Sabır muhakkak ki rahmete kapı açar.

Nasıl ki Allah’ın sisteminde, ağaçtan meyve oluşuncaya kadar, 
bebeğin büyümesine kadar bir zaman dilimi varsa, bir bekleme 
varsa, kişinin de bunu görmesi ve ona göre davranması gerekir.

İşte o zaman kişinin gönlünde “El Sabûr” esmâsı tecelli 
edecektir.

Kişinin başına bir olay gelse, o olaydan gerekli dersi çıkar-
mak için sabretmelidir ve olayı iyi okumalıdır.

Başına bir olay gelen kişinin önünde iki kapı vardır.

Biri sabır kapısıdır.

Biri isyan kapısıdır.



462

İsyan kapısını açan; öfke, hiddet, kin, nefret, karamsarlık, 
acelecilik, intikam gibi duygularla karşı karşıya kalır ve kişi 
akıllı düşünemez, akıllı hareket edemez.

Ama kişi, sabır kapısını açarsa; bekler, olayı çözmeye çalı-
şır, olaydan gerekli dersi çıkarmaya çalışır.

Her olaydan gerekli dersi çıkaran, bunu ileride başına gelen 
başka bir şeyde kullanır, o derse göre hareket eder.

Kâmillik, ders çıkarmaktan geçer.
İşte sabır kişinin hayatında çok önemlidir.
Sabreden, tevekkül sahibidir.
Sabretmek beklemektir, zamanı geldiğinde hareket etmektir.
Sabur makamına eren kimseler:
Bir olayda hemen parlamazlar, o olayın nereye akacağını 

sezerler.
Beklerler, hikmete erişmeye çalışırlar. 
Olayların nereye aktığını anlamaya çalışırlar.
Sabırlıdırlar, isyan etmezler, gerekli mesajı yakalarlar.
Öfkelenmezler, içlerinde kin nefret gibi duygular yoktur.
Dillerini tutmasını bilirler, ne zaman neyi konuşacaklarını 

bilirler.
Onlar zaman diliminin akışını çok iyi görebilirler. 
Onlar sonuca endekslidirler.
Kâmil insanlar hakikatleri insanlara bir sabır içinde nak-

letmişlerdir.
Toplum için çırpınmışlardır.
Onlara zulmetseler bile hakikat yolundan ayrılmamışlardır, 

hakikati anlatmaktan bıkmamışlardır.
Zaten gönlünü Allah’a dayayan, hakikat yolunda bir aşk 

içinde mücadele eder.



463

128-

حْسِنوُنَ الَّذِينَ همُ مُّ إنَِّ اللهَّ مَعَ الَّذِينَ اتَّقوَاْ وَّ
İnnallâhe meallezînettekav vellezîne hum muhsinûn

İnne Allah mea : Muhakkak Allah, beraber, birlikte, 
ayrı olmayan, 

Ellezîne ettekav : O kimseler, takva, fenalardan 
sakınan ortak koşmayan,

Ve ellezîne hum muhsinûn : O kimseler, onlar, iyiliklerde, yararlı 
çalışmalarda koşan,

Meâli: “Muhakkak ki fenalardan sakınan, Allah’a ortak koş-
mayan kimseler; kendilerinin Allah’tan ayrı olmadığını, bir bir-
lik içinde olduklarını bilirler ve o kimseler iyiliklerde, yararlı ça-
lışmalarda olanlardır.”

Hakikatte takvaya erişenler, kendilerinin Allah’tan ayrı ol-
madıklarını bilirler ve bu şuurda yaşarlar.

Allah’ı göklerde bir yerlerde aramayı bırakıp, kendinde ara-
yanlar mutlaka Allah’ı kendilerinde bulacaklardır.

O bize şah damarımızdan yakındır. 
O bizim tüm vücûdumuzu kuşatmıştır.
Onu kendimizde aramalıyız
Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”
Meâli: “Ve Biz ona şahdamarından daha yakınız.”
Kur’ân’da bildirildiği gibi, O bizden ayrı değildir.
Tevhîd şuuru, Allah’ın birliğine erişmek, O’ndan gayrı bir 

şey olmadığını anlayabilmektir.



464

Allah bize şah damarımızdan yakın ise; O, bizim ten boyu-
tumuzu ve can boyutumuzu kuşatmıştır.

İnsan, O’ndan gelen O’nun kendisidir.
İnsan, O’nu gösteren, O’nun zâhire çıkmış boyutudur.
İnsan, geldiği kaynağı gösteren, kaynağın kendisidir.
Nasıl ki yeraltından çıkan su, yer altındaki kaynağın kendisi 

ise, insan da Allah kaynağından gelen O’nun kendisidir.
Tohumda ne varsa, zamanı geldikçe o açığa çıkacaktır.
Tohum ağacın evvel boyutudur.
Ağaç tohumun zâhir boyutudur.
Ağacın ve tohumun, görünen yüzünün görünmeyen yüzü 

bâtın boyutudur. 
Ağacın yeni oluşan tohumda gizlenmesi, âhir boyutudur.
Evveliyle, âhiriyle, zâhiriyle, bâtınıyla O, O’dur.
Hadîd Sûresi 3: “Hu el evvel ve el âhir ve el zâhir ve el bâtın.”
Meâli: “O evveli olmayandır, O sonu olmayandır, O zâhir 

olandır, O bâtın olandır”
Görünen görünmeyen tüm âlem, Allah’ın kendini zâhire çı-

karmış boyutudur.
İşte bu şuurla yaşayanlar, Muhsin kimselerdir.
Yâni ihsan sahibi, yararlı amellerde olanlardır.
Çevresindeki, sıkıntıları olan insanlara yardım eden kimse-

ler, merhamet dolu kimselerdir.



465

SON DEĞERLENDİRME

Bu kitabımızda Bal Arısı-Nahl Sûresini tefsir etmeye çalıştık.
Bal Arısının sırrını anlamaya çalıştık.
Bal Arısından insanlığa sunulan mesajı bulmaya gayret gös-

terdik.
Elbette eksiklerimiz olmuştur.
Şunu anladık ki Bal Arısının yaşamını iyi anlamalıyız.
Hakikat yolunda Bal Arısı ile işaret edilen sâlik imiş.
Allah’ı anlamak için Bal Arısı gibi çalışkan olmalıyız.
Bal Arısı, Kâmil insan olma yolculuğunun sırrıdır.
Kâmil insan, Arının her çiçekten bir öz aldığı gibi, her var-

lığın özünü görür ve Bal Makamına erişir.
Ey Kardeşim!
Gel Bal Arısının sırrına erelim.
Bal Arısı gibi çiçek çiçek gezelim.
Her varlıktaki Hakk’ın tecellilerini seyredelim.
Bal Makamına erelim.
Zevk-i ilâhiye bürünelim.
Ey Kardeşim!
Gel Bal Arısından gelen mesajı anlayalım.
İnsan-ı Kâmil olma yolunda olalım.
Ey Kardeşim!
Gel insanı kâmil ol.
Allah hakikatine layıkıyla erenlerden ol.
Allah’ın zâtında fâni olanlardan ol.
Allah’ın rûhunda bâki olanlardan ol.



466

Allah’ın nûrunu giyinenlerden ol.
Tüm resûl nebîlerin makamlarını görenlerden ol.
Muhammedî mertebeye erenlerden ol.
Hakk deryasına karışanlardan ol.
Nice mânâya erenlerden ol.
Hakk’ın vahyinden duyanlardan ol.
Halkta Hakk’ı seyredenlerden ol.
Hakk’ın nûrunu yansıtanlardan ol.
Sevgi makamına, aşk makamına erenlerden ol.
Sevgi makamında dirilenlerden ol.
Aşk makamında ölümsüzlerden ol.
Sözün, bakışın, hâlin, davranışın hakça olsun.
Sabrın, tevekkülün, teslimiyetin tastamam olsun.
İhlâsın, samimiyetin tüm gönlünden olsun.
Güvenilen, emin olunanlardan ol.
Yaptığın her şey Hakk için olsun.
Her sözünde, her davranışında Hakk’ı hatırlat.
Her bakışın, her seyrin Hakk’a olsun.
Her hâlin tenezzül, tevâzû içinde olsun.
Çevrene gül kokusu saçanlardan ol.
Yüzleri güldürenlerden ol.
Karamsarlıkları, kaygıları söndürenlerden ol.
Umut verenlerden, sevindirenlerden ol.
Çaresizlere çare olanlardan ol.
Sorunları çözenlerden ol.
Sevdirenlerden ol.
Korkuları yok edenlerden ol.
Fitneliği, fesatlığı bitirenlerden ol.
Öfke, nefret ateşini söndürenlerden ol.
İlim ile yol gösterenlerden ol.



467

Hakk’a hakikate yönlendirenlerden ol.
Çalışmayı, keşfetmeyi hissettirenlerden ol.
Şahit olmanın yolunu gösterenlerden ol
Gönüllerde nice sırlara kapı açanlardan ol.
Gönül gözüyle baktıranlardan ol.
Gönüllere huzur verenlerden ol.
Edebe, adalete sevk edenlerden ol.
Şefkati, merhameti hissettirenlerden ol.
İyiliği, yardımı, hizmet etmeyi, öncelikle kendin yaparak 

gösterenlerden ol.
Beden diliyle nice güzellikleri hissettirenlerden ol.
Barışı sağlayanlardan ol.
Tevhîd şuuruna eriştirenlerden ol.
Gel kardeşim İnsanı Kâmil olanlardan ol.
Hâkka Sûresi 23: “Yakınlığı anlayıp kâmil olmuştur.”
Enbiyâ Sûresi 107: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka 

bir şey için göndermedik.”
Âl-î İmrân Sûresi 80: “Ve siz varlığın işleyişini anlamayı terk 

etmeyin, varlıktaki gücü anlayın, hakikatlere sımsıkı sarılın ve 
hakikatleri bildirin ve kâmil kimseler olun.”

Nahl Sûresi 43: “Kâmil insanlar, bizi bildirmekten başka bir 
şey için açığa çıkmadılar.”

Nûr Sûresi 37: “Hakikatlerin bilgilerini alıp vermede kâmil 
kişilerin dikkatleri dağılmaz ve onlar Allah’ın zikrinden ayrıl-
mazlar ve her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket ederler ve 
temizlenme içinde olup kendindekini paylaşırlar. Kâlblerinin 
dönmesinden her vakit çekinirler ve onlar basiret sahipleridir.”

Gel ey kardeşim!
Bal Arısının 40 günlük ömrünü iyi anlayalım.
40 günlük ömre ne sığdırıyor şahit olalım.
Gel Bal Arısı gibi her anımızı gayret içinde geçirelim. 



468

Ey kardeşim!
Gel ölümü unutmadan yaşayalım.
Kimseye hor bakmayalım.
Kendimizi asla yüce görmeyelim.
Kâlb kırmayalım.
Kimsenin hakkına girmeyelim.
Kimseye iftira atmayalım, kimse hakkında yalan söylemeyelim.
Kimseyle alay etmeyelim.
Ayrımcılık içinde olmayalım.
Zenginlik derdine düşüp zalimleşmeyelim.
Allah’a teslimiyet içinde yaşayalım
Tevâzû, tenezzül içinde olalım.
Saygıyı, sevgiyi asla kaybetmeyelim..
Çevremizde ihtiyacı olana koşalım.
İnsanlara umut olalım, moral olalım.
Onların sıkıntılarında yanlarında olalım.
Ey kardeşim!
Ölümü hiç unutma,
Her an ölecekmiş gibi yaşa.
Sorumlu olduğun şeyleri yap.
Yeteneğini fark et.
Boş vakit geçirme.
Ey kardeşim!
Allah’ı unutmadan yaşa.
O’nun sana şah damarından yakın olduğunu bilerek yaşa
Ölmeden önce ona teslim olarak yaşa.
Her varlıkta onu görerek yaşa.
Her yerde onun cemâlini gör.
Bil ki sen bir damlasın, yolculuğun deryaya.
Bil ki sevdiklerin, sevginin sahibi olan Allah’a dönüyor.



469

Ey kardeşim!
Ölümü asla unutma.
Bil ki ölümü unutmayan, dünyaya bağlanmaz, esir olmaz.
Kibir içinde olmaz, kimseyi hor görmez.
Birini kırmaz, hakkına girmez.
Zalimlik yapmaz, adaletsizlik yapmaz.
Bil ki biz bir damlayız, aslımız derya, o deryaya eninde so-

nunda karışacağız. 
Bil ki ölüm aslımız olan Allah’a kavuşmaktır.
Bil ki ölüm sevgililerin sevgilisi olan Allah’a dönüştür.
Ölüm bir yok oluş değil, damlanın deryaya karışmasıdır.
Ölüm gerçeğini bilen, karamsar olmaz, isyan etmez, feryadı 

figan içinde olmaz.
Allah’ım!
“Eşhedü” makamına erenlerden eyle bizleri ya Rabbi.
Ölümün, sana erişmek olduğunu unutmadan bize yaşamayı 

nasip et ya Rabbi.
Bizlere her an, ölümü unutmadan yaşamayı nasip et ya Rabbi.
Her an sana teslimiyet ve tevekkül içinde yaşamayı nasip 

et ya Rabbi.
Gönlümüzde huzuru hissetmeyi nasip et ya Rabbi.
Ölmeden önce ölümün sırrına erenlerden eyle bizleri ya Rabbi.
Böylece kitabımızın sonuna geldik.
Eksiğimiz hatamız elbette çoktur.
Gönül gücümüz bize layık olduğumuz kadar yazdırdı. 
Eksiğimizi hatamızı Rabbim affetsin.
Bal Arısının hayatı hepimize ders olsun.
Bal makamı gönüllerde tecelli etsin.
Bal Arısının 40 günlük ömrü hepimize ders olsun. 
Bal Arısı gibi çalışkan, gayret içinde olalım.



470

Bal Arılarının birbirine yardımı gibi biz de birbirimize yar-
dımcı olalım.

Bal Arıları öyle kardeşçe yaşar ki kavgaları görülmez.
Bu nasıl bir sevgiyle bağlılıktır hayret etmemek mümkün değil.
İnsanoğlu Bal Arısının gayretini anlayabilseydi, dünyada 

kötülük olmazdı.
Dünya bal gibi olurdu.
Sevgiyle kalın.
İlâhi aşkla kalın.
Saygıyla kalın.
Tevâzû, tenezzül hayatınızdan eksik olmasın.
Yüzünüzden tebessüm eksik olmasın.
Hayatınız bal tadında olsun.
Hayatınız ilâhi güzellikler içinde olsun.

İsmail Dinçer


