





ICINDEKILER

GIRIS 5
EDEBIN YOLU 11
AKIL VE GONUL TEMIZLIGI 19
TEVEKKUL-TEVAZU- TENEZZUL 37
iLAHI ASK 59
VICDAN VE AHLAK 72
SEFKAT-RAHMET-SAMIMIYET 94
TEVHID SUURU 106
OFKENI SONDUR OF BiLE DEME 120
LOKMAN'IN EVLADINA EDEBI OGUTLERI.............. 138
EDEB SUSMAK VE DINLEMERTTR ....ocoovvrrrrrrenssssssssssens 151
EDEB VEFALI OLMAKTIR 163
EDEB, GUZEL VE DOSDOGRU KONUSMAKTIR....... 173
KENDIMIiZE OGUTLER 180
EDEB ZIKRI 187
TOVBEDEN EDEBE 190
SON DEGERLENDIRME, 198







GIRIS

Edeb, ilim 6grenmektir.

Ogrendigin ilimle Amel etmektir.

Ogrendigin ilmi, kendi ¢ikarin icin kullanmamaktir.

Cevrene faydali olmak i¢in kullanmaktir.
Edeb, ilmin yolunu gostermektir.

0 yola, ask ile baglanmay1 6giitlemektir.
Edep, insanligin hayri i¢in kosmaktir.
Insanhigin huzuru icin kosmaktur.

Edeb, her an ildhi askla yasamaktir.

O askla, varliga saygiyla davranmaktir.
Edeb, egilmektir.

Edeb, tevaziilu olmaktir.

Edeb, tenezziil etmektir.

Edeb, nazik olmaktir.

Edeb, nezaketle karsilamaktir.

Edeb, ahlakli olmaktir.

Ahlakli davranmaktir.

Varligin ardinda Hakk’a nazar etmektir.
Edeb, gontlden, icten davranmaktir.
Edeb, samimi olmaktir.

Edeb, sadik olmaktir.

Edeb, vefal1 olmaktir.

]




Edeb, icin disin bir olmasidir.

Edeb, dilin goniile rabita olmasidir.

Dilden akan kelamin, rahimiyetten rahmaniyete akisidir.
Edeb, empati yapmaktir.

Edeb, dinlemektir.

Edeb, anlamaya calismaktir.

Edeb, saygili olmaktir.

Edeb, sevgiyle davranmaktir.

Edeb, merhametli olmaktir.

Edeb, sefkatli olmaktir.

Edeb, sevindirmektir.

Edeb, umut vermektir.

Edeb, sarmalamaktir, kusatmaktir.

Edeb, davet etmektir, sofra kurmaktir.
Edeb, Hakk’in méiide sofrasina oturmaktir.
0 sofrada nice liitfa erismektir.

O lituflarin, Allah’a ait oldugunu bilerek hareket et-
mektir.

Edeb, her varligin yaratilisin1 gérmektir.

Edeb, varliga fitrati dl¢lisiiyle davranmaktir.

Edeb, adaletli olmaktur.

Edeb, varligin hakkina riayet etmektir.

Edeb, bedenlerde Hakk’in zatin1 gérmektir.

Edeb, Halk’ta Hakk’a nazar etmektir.

Edeb, terbiyeli olmaktir.

Edeb, adabli davranmaktir.

Edeb, 6grendigin ilmi degerleri, meslegini, kendi ¢ika-
rin icin kullanmamaktir, insanligin hayri icin kullanmaktir.

Edeb, her olaya hikmet {izere bakabilmektir.




Edeb, 6limi unutmamaktir.

Alip verdigin her nefesin sahibini hi¢ unutmamaktir.

Edeb, her zaman salih amelde olmaktir.

Edeb duygusu nasil bir duygudur?

Edeb makami nedir?

Bu makama erismek icin ne yapilmalidir?

insan, edebe nasil erisir?

Edeb icinde yagsamak nedir?

Edeb icinde yasayan kimsenin davranigslari nasildir?
Edeb her insanin, her nefesindeki duygusu olmalidir.
Insan varliga, Hakk nazari ile bakabilmelidir.

Insan varliga baktiginda, varligin ardindaki sahibini
gorebilmelidir.

Insana sah damarindan yakin olan Allah, insanin te-
ninde ve caninda gizlidir.

Insan, Allah’1 géklerde bir yerlerde degil, kendi 6z be-
deninde aramalidir.

insan, Allah’'in ne oldugunu bilmelidir.

Her varligin ardinda O’na nazar edebilmelidir.

Ve bu duyguyla yasayabilmelidir.

Allah’t unutmadan yasamahdir.

Kul oldugunu unutmadan yasamalidir.

Oliimlii oldugunu unutmadan yasamalidir.

Insan, sefkat ve rahmet icinde olmalidir.

Insan, tevazi ve tenezziil icinde yasamalhdr.

Insan, ben duygusuyla degil, biz duygusuyla yasamahdir.

Insan, tiim varhgin birbiriyle olan bagin bilerek ya-
samalidir.

Insan, derdi olanin derdini gonliinde hissetmelidir.




insan, kendini bilmeli ve Allah ile olan bagini anla-
malidir.

insan, Allah’a her an rabita icinde olmalidir.

Insanin goénlii, her an rahmet ve sefkat icinde olmalidur.
Insan, derdi olanin derdini ¢6zmek i¢in ¢cirpinmahdir.
Hiiziinli olan birine umut olmahdir.

Sikintisi olanin sikintisini ¢6zmek icin kosmalhdir.
Hayatin amacini 6grenmeli ve ona gore yasamalidir.
Hedefleri i¢in yasamay1 6grenmelidir.

Yeteneklerini bulmay1 6grenmelidir.

llgi ve alaka duydugu konulara rabita olmay1 6gren-
melidir.

[lim ve edeb tizere yasamay1 6grenmelidir.
Sefkat ve rahmet icinde olmay1 6grenmelidir.

Insan olmanin o derin duygusunu hissetmeli ve his-
settirmelidir.

Insan olmanin yiice duygusuna erismek, birinci ga-
yemiz olmalidir.

Kamil insanlar topluma hep insan olmay1 6gtitlemis-
lerdir.

Yasamin hakikatini bilmeyi 6gtitlemislerdir.
[lim ve edebden ayrilmadan yasamay1 6giitlemislerdir.

Samimiyet i¢cinde, huzur vererek yasamayi 6giitle-
mislerdir.

Huzur i¢cinde yasamak, ancak her varlikta Hakk’a na-
zar etmekle miimkiin olacaktir.

Toplumda nice giizel davranislarimiz unutulup gidiyor.
Kamil insanlarin gontillerini anlamaktan uzak yasiyoruz.

Onlarin yasamini, insanlik i¢in gayretlerini 6grenme-
den yasayip gidiyoruz.



Diinyanin ¢ikarina kapilip gidiyoruz.

Birbirimizi kiriyoruz, dishyoruz, iizliyoruz.

Birbirimize saygimiz, sevgimiz, kendi ¢ikarimiza gore
oluyor.

Icten, samimi davraniglarimiz kaybolup gidiyor.
Kardesce yasamanin ne oldugunu anlayamadik.
Allah hakikatini idrak edemedik.

Tim varligin bir 6zden geldigini kavrayamadik.
Varligin birbiriyle olan bagini anlayamadik.

O bagin ilahi bir kudret oldugunu hissedemedik.
Hepimizin ayrilmaz bir bag icinde oldugunu géremedik.
“Ille de ben” hastaligina kapildik.

Hep kendi ¢ikarimizi 6n plana koyduk.

Diiriistliik ve erdem gosteremedik.

Toplum olarak rahmetin nasil bir duygu oldugunu ne
kadar biliyoruz?

Toplum olarak sefkatin nasil bir duygu oldugunu ne
kadar hissedebiliyoruz?

Birbirimize yaklasimimiz, rahmet lizere mi yoksa ¢1-
kar tizere mi?

Acima duygusu nedir?

Rahmet duygusu nedir?

Sefkat duygusu nedir?

Rahmet ve sefkat duygusunun bagi nedir?

Bu kitabimizda, bu konular1 dncelikle kendimiz his-
setmeye ve sonra hissettirmeye c¢alisacagiz.

Toplumda nice glizel degerleri unuttuk.
Birbirimize selami kestik ya da ¢ikar tizere selam verdik.

Samimiyet kayboldu gitti.




0]

Sadakat kayboldu gitti.

Edeb iizere yasamay1 hangimiz uygulayabildik?

Komsumuzun bir sikintisi var mi1 diye hangimiz has-
sasiyet gosterdik?

Yolda hiiziinlii olan birini gordigltimiizde “ne derdi
var acaba” diye hangimiz bir ilgi ya da merak duygusu
icine girdik?

Ihtiyaci olan biri i¢in hangimiz samimi bir duyguyla
kosturdu?

Cevremizde yasli olanlari ziyaret etmeyi, onlarla ilgi-
lenmeyi hangimiz hayatina geg¢irdi?

Hangimiz goniil almay1 6grendik?

Hangimiz sikintilar1 paylasmay1 6grendik?

Hangimiz derdi olanin derdini igimizde hissettik?

Hangimiz karamsar olan kimselere umut olduk?

Cocuklarin egitimlerinde, onlarin ilim ve edeb lzere
yasamasl icin gayret gosterebildik mi?

Gengleri hayata hazirlamak icin onlara yardimci ola-
bildik mi?

Toplumda sefkat ve rahmet duygularini yayabildik mi?

Iste bu kitabimizda bu konular1 inceleyecegiz.

Edebin ne oldugunu anlamaya calisacagiz.

Edeb i¢cinde yasamanin ne oldugunu anlamaya cali-
sacaglz.

Edeb duygusuyla gelen nice giizel duygulari hisset-
meye calisacagiz.

[1ahi askin, rahmetin, sefkatin, sevginin, sayginin o de-
rin duygusunu hissetmeye ve hissettirmeye gayret gos-
terecegiz.

Ismail Dinger



EDEBIN YOLU

Edeb nasil bir duygudur?

Bu duyguya nasil erisilir?

Edeb 6grenilir mi?

Edeb, anne babadan gelen bir damarin filizlenmesi
midir?

Yoksa kemalat yolunda bir egitim sonras1 m1 kazanilir?

Neden atalarimiz “I114 edeb, il edeb” demislerdir?

Neden “Her nerede olursan ol, edebden ayrilma” de-
mislerdir?

Neden “Bir yere girerken, otururken, kalkarken edeble
davran” demislerdir?

lyi davranislar icinde olmak ile edebli olmak arasinda
nasil bir incelik vardir?

Bir cocuk anne babadan giizel davranislar 6grenebi-
lir ve boyle yasayabilir.

Peki, edebli olmak, edebli davranis icinde olmak na-
sl 6grenilir?

Edeb bir makamdir.

Edebe erismek, belli makamlar sonrasi gerceklesir.

Once “Edeb” kelimesini inceleyelim.

Edeb, “Elif” ve “Deb” kelimeleriyle yazilir.

Elif; her varlig: tutan, varlikta olan Allah’'in zatina
isarettir.

11




Deb; varligin ardi, varhigin arkasi, i¢i, 6zii demektir.

Iste edeb; varligin ardinda Allah’in oldugunu bilerek,
varliga bu gozle bakarak hareket etmenin adidir.

Simdi bunu adim adim inceleyelim.

Edeb, debbera, tedebbiir, dubur, tedbir, birbirine bagh
kelimelerdir.

Dubur, bir seyin ardji, i¢ ylizi, tenlerin ardi, akibeti
demektir.

Kur’an’da “tedebbiir edin” ayetleri vardir.

Tedebbiir etmek; varligin nasil var oldugunu, nasil se-
killendigini, varligin ardinda olan isleyisi diistinmek de-
mektir.

Goriinenin ardini diisiinmek demektir.

Varlik, siireten gortinmektedir.

Insan varliga bakar, onun gériintiisiine yénelir.
Fakat insan baktigini gériyor demek degildir.
Baktigini biliyor demek degildir.

Bakmak baska seydir, baktigini bilmek baska seydir.

Bakmak baska seydir, baktiginin i¢ yliziinii gérmek
baska seydir.

Tedebbiir etmek, anlamak i¢in i¢ yiiziine bakmak de-
mektir.

Tedebbiir, i¢ yliziinii gormek icin, bilmek i¢in, ardinda
olani anlamak icin, bakmanin, incelemenin adidir.

Tedebbtir etmek, duydugumuz bir s6ziin anlamini ince
ince diistinmek demektir.

Kamil insanlar; “sozlerin lafzinda kalmayin” diye 6giit
vermislerdir.

Kamil insanlar; “baktiginiz varligin stiretinde kalma-
yin, i¢ ylizlinii goriin” diye 6glt vermislerdir.



Insan bir s6z duydugunda bunu inceden inceye dii-
stinmelidir.

Sozlerin manasina ulasmak i¢in, derin derin diisiin-
menin adi, tedebbiir etmektir.

Hicbir zaman goérdigiimiizle hitkiim vermememiz ge-
rekir, varligin ardini gorebilmeliyiz.

Hicbir zaman sozlerin lafzinda kalmamaliyiz, s6zle-
rin manalarina ulasmaliyiz.

Kur’an'da, bir bilgi duydugumuzda onu her yonden dii-
slinmemiz gerektigi bizlere bildirilir.

Hucurat Siresi 6: “Ya eyyuhellezine ameni in caekum
fasikun bi nebein fe tebeyyen en tusibli kavmen bi ceha-
letin fe tusbih( ala ma fealtum nadimin.”

Meali: “Ey iman edenler! Size bir bilgi geldiginde, o bil-
ginin ikilik ¢ikarip ¢ikarmadigini, bozgunculuk meydana
getirip getirmedigini iyice arastirin, yoksa bir bilgisizlik
icinde zarar veren kimselerden olursunuz. Yoksa yaptigi-
niz seylerden pismanlik duyarsiniz.”

Insan, bir séz duydugunda, o séziin tasidig1 gercek an-
lami diisiinmesi gerekir.

Insan bir varhiga baktiginda onun hakikatini diigiin-
melidir.

Edebe giden yol, tedebbiirle baslar.

Tedebbiirden, tefekkiire...

Tefekkiirden, tezekkiire...

Tezekkiirden, miidebbiri suura...

Erismek kisiyi edeb ile bakmaya eristirecektir.

Edeb ile bakmak, varligin ardinda Allah’a nazar et-

menin duygusudur.

Iste telaffuzdan, miidebbiri suura erismek makam-
lar Gizeredir.

3




4|

Telaffuz; agizdan ¢ikan kelimeler, sézler, anlamini bil-
meden kelimeleri kullanmak demektir.

Tedebbiir; esyanin ardina bakmak, bir seyin iizerinde
diistinmek, onun anlamini aramak, anlamini bulmak i¢in
gayret gostermektir.

Tefekkiir; anlamini aradigin seyin hakikatlerine ula-
sacak sekilde derin diisiinmektir.

Burada o kisi neyi diisiinecegini bilir.

Ona diistintilecek konu ile ilgili bilgiler verilir.
O bilgilerle diisiiniir, tefekkiir ehli olur.
Tefekkiir ehli varligin ardina bakarak dustiniir.

Tezekkiir; Allah'in zikrine ulasmak, hakikatlerin go-
nilde tecelli etmesidir.

Hakikatler kisinin génliinde yer etmistir, varliga o
hakikatlerle bakar ve o hal ilizere yasar ve hi¢ hatirin-
dan ¢ikarmaz.

Miidebbir; varligin ardinda varlig1 tutan, yoneten, idare
edenin Allah oldugunun irfaniyeti ile varliga bakmak, bu
irfan ile yasamak yani miidebbiri suurla yasamaktir.

insan olmanin sirri; kendi bedeninde ve her varligin
ardinda, varligin sahibi olan Allah’1 hissederek yasamaktir.

Varligin bir perde yont vardir, yani sliret yonu vardir.
O perdenin ardinda varligin sahibi vardair.

Varlig1 her seyiyle tutan, kontrol eden, Allah'in kendi
zatidir.

Allah’in “El Miidebbir” esmasi bu hakikate isaret eder.
Allah’tan baska miidebbir yoktur.

Yani varligin ardinda, varlig1 her an tecellileri ile tu-
tan, varlig1 kontrol eden O’dur.

Hayy olan, kayy{m olan, siiriip giden O’dur.



Varlig1 her an kontrol eden O’dur.
[ste varhigin ardinda her an olan O’dur.
Bu suura ulasmak miidebbir hakikatidir.

Tedebbiir; miidebbiri duyguya ulasmak icin derinle-
mesine bakmak gerekir.

Tedebbiir; dubura bakmak, yani ardina bakmak de-
mektir.

Tedebbiir; esyanin ardini anlamak i¢in yapilan derin
diistinmedir.

Miidebbiri suur; varhigin ardini gorerek yasamak, olay-
larin ardina bakarak olaylar1 ¢6zmek demektir.

Miidebbiri suur; “Edeb” iginde yasamanin adidir.

Midebbiri suura erisen, “Edeb” makamina erisecektir.

Bu makam “Edeb ehli” olmaya kapilar acar.

Edeb ehlij, varlikta Allah’a nazar ederek yasar.

Her varligin ardinda o varlig1 diizenleyen, o varlikta
isleyen, o varligi kontrol eden, o varligin sahibi vardir.

Miidebbiri suura ulasan kisi, varligin ardinda olani bi-
lerek yasar, yani kemalat suuruyla yasar.

Kur’an'da; “telaffuzda kalmayin, tedebbiir edin, te-
fekkiir edin, tezekkiir edin ve miidebbiri suurla yasayin”
diye bildirilir.

Mi'mintn Stresi 68: “E fe lem yeddebberil kavl.”

Meali: “Onlar, sozlerin anlamlarini derinlemesine dii-
stinmezler mi?”

Sad siiresi 29: “Kitabun enzelnahu ileyke mubarekun
li yeddebberi ayatihi ve li yetezekkere tilul elbab.”

Meali: “Biz size, her varlig1 bir kitap olarak bereketli
bir sekilde sunduk. Ondaki delilleri dikkatlice arastirma-
niz ve hakk iizere aklinizi isletip, ulastiginiz hakikatlerle
bu dleme bakmaniz ve o hal {izere yasamaniz icin.”




6|

Kasas Stiresi 31: “Ve 1a mudbiren-geriye bakmadyi, ar-
dina bakmadi.”

Nisa Siresi 82: “E fe 1 yetedebber(in-hala tedebbiir
etmez misiniz?”

Sad Sthresi 29: “Li yeddebberi ayeti hi-varlikta O’nun
isaretlerini anlama icinde olun.”

Tedebbiir kelimesinin icinde edeb kelimesi vardir.
Tedebbiir etmek, ardina bakmak, i¢ ylizline bakmaktir.

Insan her zaman gérdiigii seyin, ardina bakmaldir, i¢
yiiziine bakmahdir.

Duydugu, okudugu bilgilerin i¢ yiiziine bakmahdir.
Iste 0 zaman insan tedebbiir ehli olacaktur.
insan tedebbiir ehli olmadan, edeb ehli olamaz.

Insan, edeb makamina erismeden, edeb icinde yasa-
yamaz.

Yani varhigin ardinda Hakk’1 gérmeden, varliga Hakk
nazariyla bakamaz.

Saygi1 ve sevgi makamina erebilmek igin...
Yaratilana Hakk nazariyla bakabilmek i¢in...
Yaratilanda yaratana secde edebilmek icin...
Edeb makamina erismek gerekir.

Edeb makamina erismek, varligin yaratilisini anla-
mak ve varlikta yaraticiy1 gormekle miimkiin olacaktir.

Ilimsiz edebe erisilmez.
[limsiz Allah’a sahit olunmaz.
Varlik bir ilim lzere yaratilmistir.

Varligin ilimsel yaratilisin1 okumak, kisiyi yaraticiyi
anlamaya eristirir.

Y{nus Emre’nin sozii iyi anlasiimahdir.

“Girdim ilim meclisine



Eyledim kildim talep

Dediler ilim geride

Illa edeb illa edeb.”

Y@nus burada der ki; ilim meclisinde bir egitimden
gectim.

[lim ile Allah’'t anlamay: talep ettim.

[lim yolunda talebe oldum.

[lmin sonunda edeb makamina eristim.

Y{nus Emre’nin “dediler ilim geride” s6zlinden mak-
sat, “edebden once ilim gelir” demektir.

ilim geride demek, éncelikle ilim 6grenmelisin demektir.
[Imin sonunda edebe erisilir.

Yilinus edeb yolunda sdyle sesleniyor:

Oncelik ilmi egitim imis.

Ve ilim beni edebe eristirdi.

Artik ilim edebsiz, edeb ilimsiz olmaz.

Yoksa Yinus, ilmi terk edin demek istememistir.
“Ilim ilim bilmektir, ilim kendin bilmektir,

Sen kendini bilmezsin, ya nice okumaktir?
Okumaktan mana ne, kisi Hakki bilmektir,

Ciin okudun bilmezsin, ha bir kuru emektir.
Okudum bildim deme, ¢ok taat kildim deme,

Eri hak bilmez isen, abes yere yelmektir.”

Edebe erismek icin varligin yaratilisini ilmf olarak
okumak gerekir.

Yaraticiy1 anlayan, O’'na teslimiyet i¢cinde olan edebe
erisecektir.

Edeb makamina giden yol ilim iledir.

Nasil ki ilimsiz doktor olunmaz...

17




Doktor olmak icin ilmi bir egitim gereklidir.

ilim sonrasi doktor olunur.

Ve tip etigi icinde doktorluk yapilir.

Iste edeb icinde doktorluk yapmak, ilmi terbiye ile
mimkiindir.

ilim yolculugunun sonu edebtir.

Edebin icinde ilim vardir.

[lim asla geride kalmaz.

Edeb, ilmin icine gizlenmistir.

[lmin icinde edebe erisilir, sonra da ilim ile edeb bir-
likte hareket eder.

Yinus Emre’'miz ilim geride kaldi demekle...

Artik sen ilmi egitimden gectin...

ilim ile edebe eristin...

[lmi de edebin icine aldin...

Zaman edeb zamanidir.

Zaman edeb ile davranma zamanidir.

Artik senin edebin ilimsiz olmaz.

ilmf idrakin, edebsiz olmaz, demek istemistir.

Edeb makamina erisen kisi;

0 makamin ruhuyla bakar.

Varligin ardinda varlig1 tutan Allah’tir suuruyla bakar.

Nereye bakarsa baksin, her varligin ardinda Allah’in
vechini gorerek yasar.

Yaratilanda yaratani gortr.

Varliga edilen sayginin Allah’a yapildigini bilir.
Sevginin ulvi boyutunun hissiyle yasar.

Her bir varliga bu suurla davranir.

Gonllinden sevgi asla eksik olmaz.

Tiim davraniglar1 edebin 6ziindeki ulvi agka dayal olur.




AKIL VE GONUL TEMIZLIGI

Edebe erismenin yolu, akil ve goniil temizliginden gecer.
Akil ve gontl temizligi ¢ok iyi bilinmelidir.

Gurur, kibir icinde olmakla edebe erisilemez.
Hasetlik, fesatlik icinde olmakla edebe erisilemez.
Hor gormekle, hakir gérmekle edebe erisilemez.

Kendini yiice géormekle, baskasini kiiciik gérmekle,

edebe erisilemez.

Insan éncelikle aklinin ve beyninin nasil kirlendigini

iyi bilmelidir.

Kiiciikken beynine aldig1 yargilayici, hor goriici, za-

rar verici her tiirlii bilginin ne oldugunu iyi anlamalhidir.

Insan her zaman, duydugu bilgilere dikkat etmelidir.
O bilgiler, kisinin duygu ve diisiincelerini olusturacaktir.
O bilgiler, kisinin eylemelerinin temelini olusturacaktir.
Insan beyni ¢ok ulvi bir yapidir.

Diisiincenin merkezidir.

lyiligin ve kotiiliigiin karar verildigi merkezdir.
Beyin; diisiinmek, kesfetmek, sahit olmak icin yaratildi.
Beyin; esyanin hakikatini anlamak i¢in yaratildi.

Beyin; bakmak, gézlemlemek, anlamaya ¢calismak icin

yaratildi.

Beyin; analiz etmek, her yonden incelemek icin yaratildi.




0]

Beyin; kendini tanimak, yaratilisini anlamak i¢in ya-
ratildi.

Beyin; yasamin sirrini anlamak icin yaratildi.

Beyin; nice kesifler yapmak i¢in yaratildi.

Beyin; insanlarin birbirine faydali olmasi i¢in yaratild.

Beyin; egoya, gurura, diismek i¢in yaratilmadi.

Beyin; kisinin kendini biiyiik gérmesi, baskalarini kii-
¢lik gdérmesi i¢cin yaratilmadi.

Beyin; kibre diismek i¢in yaratilmadi.

Beyin; dedikodu yapmak i¢in yaratilmadi.

Beyin; fitnelik, fesatlik, hasetlik i¢cin yaratilmadi.

Beyin; sirke diismek icin yaratilmadi.

Beyin; birilerine zuliim etmek i¢cin yaratilmadi.

Beyne ekilen kottliik iceren bilgiler, akli dogru dii-
slinmez eyler.

Beyin asla gurur, kibir, kotiiliik bilgileri ile kirletil-
memeli.

Kirlenen beyin diisiinmez olur.
Batil alanin etkisinde kalir, o etkiyle hareket eder.
Kirlenen beyin asli gorevini yerine getiremez.

Zullim iceren bilgilerin etkisinde kalan beyin; saldir-
gan olur, sabirsiz olur, kibirli olur, zalim olur.

Insanin akli ne ile mesgul, anlamalidir.
Beynine aldig1 bilgiye dikkat etmelidir.
O bilgilerin, nelere kapi acacagini ¢ok iyi stizmelidir.

Tabaktaki bir yemege, bir damla zehir konulsa, tim
yemek zehir olur.

Oradan yiyen herkes zehirlenir.

Beyine olumsuz bir diisiince girse, tiim beynin onun
etkisi altina girer.



Akil bu etkiyle calisir.
Konusmasi bu etkiyle gerceklesir.

Insan olumsuz seyler konustukga, beyin hep o alanda
kaynar durur ve dilden hep olumsuz seyler akar.

Insan edindigi bilgilerin, onu nereye siiriikledigini
cok iyi anlamalidir.

Baskasina hor baktirici her bilgi kisiyi kibre diisiiriir.

Kendini daha hayirl gosterir, kisiyi iblis yapar.

Iblis dyle sdyledi; “ben ondan hayirliyim” Sad Siiresi 76

Kibir zehri, kisiyi Allah’t anlamaktan uzaklastirir.

Kendini ytlice gosterir, baskasina hor baktirir.

Kibir zehri, kisiyi seytanlastirir.

Dedikodu, cekistirme zehri, kisiyi kibre diisiiriir, bas-
kasina hakir baktirir.

Hucurat Stresi 12: “Ve 1a tecessesi ve 14 yagteb ba'du-
kum ba’da e yuhibbu ehadukum en yekule lahme ahthi
meyten fe kerihtumih.”

Ve 14 tecessesti : Gizli yonlerini hatalarim
arastirmak,

Ve l1a yagteb : Giybetini yapmasin, arkasindan
cekistirmesin,

Bada kum bada : Baziniz bazinizi, birbirinizi,

E yuhibbu ehadukum : Sizlerden biriniz, sever misiniz?

En yekule lahme : Yemek, beslenmek, et, suret,

Ahahi meyten : Kardes, 014, ahi,

Fe kerihtumi hu : Iste tiksindiniz, koétii hale geldiniz,

Meali: “Baziniz bazinizin arkasindan c¢ekistirmesin,
dedikodusunu yapmasin, gizli yonlerini, hatalarini aras-
tirmasin. Sizlerden biriniz 6li kardesinizin etini yemek
ister mi? Iste tiksindiniz.”

Kur’an’daki uyariy1 dikkate alalim.

121




1922

Kimsenin dedikodusunu yapmayalim.

Kimsenin arkasindan cekistirmeyelim.

Hatalarini, eksigini aramayalim.

Beynimizi bunlarla mesgul etmeyelim.

Beynimizi, onun yaratilis fitratina gore kullanalim.

Beynimiz, varligin varolusunu anlamak i¢in yaratil-
mistir.

Dikkat edelim! Beynimize, gurur, kibir, sirk zehirleri
koymayalim.

Sirk zehri kisiyi, Allah’a ortak kosturur.

Allah’in ulviyetinin yaninda, ben de varim gafletine
disirir.

Allah’a ait olan nitelikleri kendine ya da baskasina nis-
pet etme gafletine diisiirir.

Kiskanglik zehri, kisinin aklin1 yakar yikar.

Kisinin kendini de huzursuz eder, baskalarini da hu-
zursuz eder.

Giivensizlik zehri, samimiyeti bitirir.

Hasetlik zehri, dedikodu yaptirir, iftira attirir.

Fitnelik zehri, ara bozar, ikilik ¢ikarir.

Beynimize aldigimiz her bilgiye dikkat etmeliyiz.

Beynimize aldigimiz her bilginin, nelere yol a¢tigini
cok iyi bilmeliyiz.

Bu konuda Hucurat Siresinin 6. ayeti ¢ok giizel bir
uyaridir.

Hucurat Stresinin 6: “Ya eyyuhellezine amen in cae-
kum fasikun bi nebein fe tebeyyeni en tusibi kavmen bi
cehaletin fe tusbih( ald ma fealtum nadimin.”

Ya eyyuha ellezine amenu : Ey iman edenler, inananlar,

in ced kum : Eger, geldi, siz,



Fasikun : Fasik, hakikatten ¢ikmak,
bozgunculuk, ikilik,

Bi nebein : Bir haber, bilgi,

Fe tebeyyenu : Arastirin, inceleyin, emin olun,
acik, apacik,

En tusibi : Musibet, kotiilik, bulasma,
zarar veren, isabet,

Kavmen bi cehaletin : Cahil bir kavim, cahil kimseler,
bilgisiz,

Fe tusbihii : Olursunuz, olmak, haline,

Ala ma fealtum : Yaptiginiz sey, yaptiklariniz,

Nadimine : Pisman olmak, pismanlik

duymak, tovbe hali,

Medli: “Ey iman edenler! Size bir bilgi geldiginde, o bil-
ginin ikilik ¢ikarip cikarmadigini, bozgunculuk meydana
getirip getirmedigini iyice arastirin, yoksa bir bilgisizlik
icinde zarar veren kimselerden olursunuz. Sonra da yap-
tiginiz seylerden pismanlik duyarsiniz.”

Burada belirtildigi gibi, kisi kendine gelen her bilgiye
dikkat etmelidir.

Okudugu ya da duydugu her bilgiyi her yonden ana-
liz etmelidir.

Bilginin icinde “fasikun bi nebein”, fasiklik var m1 yok
mu ¢ok iyi analiz etmelidir.

Fasiklik; arabozuculuk, ikilik ¢ikarmak, béliictiliik

yapmaktir.
Insan, her bilginin tasidig1 anlami ¢ok iyi bilmelidir.
Bu anlamin nelere yol a¢tigini ¢ok iyi stizmelidir.

Bilgiler bizi; ilimle tanistiriyorsa, yani varliktaki de-

lillere, sahitlige gotiiriiyorsa, o bilgiler ilahi bilgilerdir.

123




4|

Bilgiler bizi; akil etmeye, diislinmeye, anlamaya, ana-
liz etmeye ve sonugta yaratilisi okumaya gotiiriiyorsa, o
bilgiler ilah1 bilgilerdir.

Bilgiler bizi; Allah hakikatine gotiiriiyorsa, o bilgiler
ilaht bilgilerdir.

[limle bulustugumuz bilgi bizi; Silih amelde olmaya,
cevremize hizmet etmeye, insan olmaya gotiirir.

Bilgiler bizi; asli olmayan, ispati olmayan seylere, za-
limlige striikliiyorsa, o bilgiler batil bilgilerdir.

Bilgiler bizi; ayrimciliga, ikilige, kibre siirtikliiyorsa,
o bilgiler batil bilgilerdir.

Nisa Stiresi 2: “Ve 1a tetebeddeldl habise bit tayyib

ve 13 tekuli emvalehum ild emvalikum Innehu kane hi-
ben kebira.”

Meadli: “Hakikati arayanlara hakikatlerin bilgilerini ve-
rin ve tertemiz hakikat bilgilerini cehaletin o zararh bilgi-
leriyle degistirmeyin, muhakkak ki bu biiyiik bir vebaldir.”

Bilgiler koprudtr;
Ya varligin 6ziine koépri kurar, bizi oraya iletir.

Ya da bizi, dedikodulara, yalanlara, ash olmayan sey-
lere kopru kurarak, zalimlige iletir.

Bilgi vardir, cennetin kapisini acar, bize huzur verir.

Bilgi vardir, cehennemin kapisini agar, bize huzursuz-
luk verir, bizi atese sokar.

Iste edindigin ve sundugun bilgiye dikkat et.

Iste bilgiler, akl1 zehirleyen algilar tasiyor olabilir.
Yalanlardan olusuyor olabilir.

Yalan, hurafe, kisiyi hakikate erismekten uzaklastirir.
Fasiklik iceren bilgiler kisiyi edebe eristirmez.

Insan duydugu, okudugu her bilgiye dikkat etmelidir.



Bilgiler kisiyi ya edebe eristirecektir.
Ya da zalimlesmeye gotiirecektir.

Beynimize ekilen her bilgi Allah'in ilmine dayali ol-
malidir.

Rahmete dayali olmalhdir.
Sefkate dayali olmahdir.

Sirk iceren her bilgi, senlik benlik kavgasina gotiire-
cektir.

Kisiyi ve toplumu edebden uzaklastiracaktir.
Rad Stiresi 33: “Ve cealt lillahi sureka kul semm hum.”
Ve cealii li Allah  : Kildilar, yapmak, eylemek, Allah
Surekae : Ortaklar, ortak kosmak,
Kul semm( hum : Anlat, zehir, 6ldiiren, sikinty, isimler, onlar,
Meali: “Sirk kosma zehri, Allah’a ortak kosturur.”
Vakia Siresi:

41- 42- 43: “Benlik, gurur icinde olanlar; kibir zehrine
bulanmislardir, samimiyetten uzaktirlar ve cehaletin ka-
ranligindadirlar.”

44: “Glzel davranislar1 yoktur ve iyi hallerden yok-
sundurlar.”

45- 46: “Muhakkak ki onlar da, daha oncekiler gibi
kendi zevklerine diiskiin olanlardir ve onlar haktan ba-
tila yonelmekte 1srar ederler.”

Insani edebden uzaklastiran her bilgi insanin bas
diismanidir.

Duydugumuz bilgiler, icinde zehir tasiyor olabilir, dik-
kat etmeliyiz.

Ayrimcilik igceren, yargilayan her bilgi batildir, zehirdir.

Baskasina hor baktiran, Kisiyi yiice gdsteren her bilgi
batildir, zehirdir.




Fitnelik, hasetlik, fesatlik iceren her bilgi zehirdir.

Asli olmayan, hurafe olan, her bilgi, zehirdir.

Sirke diisiiren, kibre diisiiren, her bilgi zehirdir.

Oncelikle kendi agzimizdan ¢ikan bilgileri kendimiz
analiz etmeliyiz.

Bagkalarinin aklini kirletmeye hakkimiz yoktur.
Baskalarinin beynini zehirlemeye hakkimiz yoktur.

Bilhassa kiic¢iiciik cocuklarin beynini kirletmeye hig¢
hakkimiz yoktur.

Zehirlenen beyin her zaman batil alanla mesgul olur.

Diisiinmekten, tefekkiir etmekten, kesfetmekten, sa-
hit olmaktan uzaklasir.

Zehirlenen beyin; iblislesir, seytanlasir, zalimlesir.
Insan olmaktan uzaklasir.

Sefkatten, rahmetten, sevgiden uzaklasir.
Agzimizdan ¢ikan bilgiler;

Hasetlik, fesatlik iceriyorsa...

Giybet iceriyorsa...

Baskalarinin eksigini gedigini arastiracak ifadeler
iceriyorsa...

Baskalarinin inanglarini, ibadetlerini yargiliyorsa...
Kendi inancini, yolunu iistiin goriiyorsa...
Baskasinin yolunu, inancini, ibadetini asagiliyorsa...
Kisileri kafir, zindik, cehennemlik ilan ediyorsa...
Ayrimcilik, boéliiciiliik iceriyorsa...

Senlik benlik kavgasi iceriyorsa...

Gurur, kibir algis1 veriyorsa...

Iste bu durum bizi edebe erismekten engeller.

Ama agzimizdan ¢ikan bilgiler;




Hep varolusu anlamaktan, varligi incelemekten, kisi-
nin kendini tanimasindan, varlikla olan bagimizdan bah-
sediyorsa...

Allah hakikatine ulasilmasindan bahsediyorsa...
Cocuk safligina ermekten bahsediyorsa...
Her varligin, Allah’'in kulu oldugundan bahsediyorsa...

Her bir varligin, Allah'in deryasinin damlalari oldu-
gundan bahsediyorsa...

Hep birlik, beraberlik, yardim, hizmet etmekten bah-
sediyorsa...

[lim {izere hareket etmekten, cok calismaktan bahsediyorsa...

Bu bilgiler kisinin hakikat yolunda, edeb yolunda ol-
masini saglayacaktir.

Aklimiz ve gonlimiiz batil bilgilerle, zulme kap1 acan
bilgilerle kirlenmisse, aklimiz ve gonliimiiz temizlenmelidir.

Boyle durumda ne yapmaliy1z?

Bu konuda Kur’an'da ¢ok giizel 6giitler sunulur.

Dilini tut,

Kimsenin dedikodusunu yapma, arkasindan ¢ekistirme,

Kimseyi hor gérme, kotiileme, alay etme, hi¢ bir var-
l1g1 kiiciik gorme,

Kimsenin 6zelini, gizli yonlerini, hatalarini arastirma,
ayibini arama,

Kimsenin inancina, ibadetine, kiiltliriine, cinsiyetine,
milletine, rengine, laf etme,

Kendini tani, ¢evrene yardimci ol,
(Hucurat Saresi)
Asla kibirlenme,

Asla oviinme, bliyliklenme, kendi inancini digerlerin-
den biiyiik gérme,

|2

7



Bilgin olmadig1 seyler hakkinda asla konusma,

Anne babana, yakinlarina, ¢cevrene, herkese iyi davran,

Insanlara suratini asma, bébiirlenme,

Hep tevazi i¢inde ol, edebli ol, 6fkelenme,

Asla kimseyi aldatma, yalan séyleme,

(Lokman Stresi)

Asla kul hakki yeme, asla ¢alip ¢irpma,

Verdigin sozii yerine getir,

Gosteris pesinde olma, makam, san sohret pesinde olma,
Kan dokme, kimseye asla zulmetme,

Kotulik icin yardimlasma, iyilik tizere yardimlas,
Sikintilar, kederler verme,

Gereginden fazla yeme, icme,

Bedenine zararli olan seyler icinde olma,

(Maide Siresi)

Kul hakki yeme,

Kendi cikarin icin baskasina zarar verme,

Bos hayaller pesinde kosma,

Kulaktan dolma bilgilerle hareket etme, asli olmayan
seylere itibar etme,

Varligin dis ytziinde kalma,

ikilikte kalma,

Bikkinlik, karamsarlik, timitsizlik icinde olma,
Kendi zanninda var ettigin ildha siginma,
(Hicr Saresi)

Kibirli olma,

Riyakar olma,

Gosteris icinde olma,

28] ikilik ¢ikarma,




Sakin kotiiliik yapma,

Hainlik yapma,

(Enfal Siresi)

Akil ve goniil temizligi icin bunlara ¢ok dikkat etmeliyiz.
Insan bunlara uyarsa, ilim ve edeb yolunda olacaktur.
Edeb makamina mutlak erisecektir.

Insan ¢ocuk safliginda bir géniile erismelidir.

Cocuk safliginda bir goniile ulasana, ilim ve edeb ka-
pilar1 acilacaktir.

AKkil ve goniil temizlendigi zaman, edeb bir liituf ola-
rak sunulacaktir.

Anneden dogan ¢ocuk en safligiyla tertemiz bir go-
niile sahiptir.

Tertemiz bir akla sahiptir.

O bebekte hi¢ ayrimcilik yoktur.
Gurur kibir yoktur.

Yalan nedir bilmez.

Dedikodu hi¢ bilmez.

Inang ayrimi, millet ayrimi, renk ayrimy, cinsiyet ay-
rimi yoktur.

Onun gonlii tertemizdir.
En saf haliyle esyay1 anlamak i¢cin bakar.

Edeb yolunda kisiye engel olan seyler, cocukken Kkisi-
nin aklina ekilen yargilamaya, zulme yol acacak bilgilerdir.

Aklimizin kirlenmesi ¢ocukken baslar.
Kisi kendini analiz etmelidir.

Kisi bir 6fke icinde ise...

Karamsarlik, umutsuzluk i¢inde ise...

Ahlar vahlar icinde ise...




0]

Senlik benlik kavgasi icindeyse...

Ayrimciliklar, ikilikler, dedikodular icinde ise...
ilimden, fenden, irfandan uzak bir halde yasiyorsa...
Hurafelerle oyalaniyor, asilsiz seylere inaniyorsa...

Kisileri makamlarina gore ayiriyor, ¢ikari icin kisi-
lere yaklasiyorsa...

Her hangi bir kimseye ya da herhangi bir varliga hor
bakiyorsa...

Kisi bunlari terk etmelidir.

Akl ve gonlii tertemiz olmalidir.

Ve bilmelidir ki akil ve goniil temiz olmadan edeb ka-
pilar1 acilmayacaktir.

Insan; diisiincelerini, duygularini, agzindan ¢ikan
sozlerini, davranislarini her zaman gozden gecirmelidir.

Oncelikle dilini tutmak ¢ok énemlidir.

Her seyi konusmamak cok énemlidir.

Agzindan ¢ikan sozleri ¢ok iyi analiz etmelidir.

Onun i¢in Kamil insanlar “her seyi konusma, dilini
tut” demislerdir.

Kiyame Stresi 16: “La tuharrik bihi lisaneke li ta-
cele bihi.”

La tuharrik : Yok, tut, kimildatma, hareketsiz kalmak,
birakma, sabirh ol,

Bihi lisdne ke  : Onu, dilini, konusma dili, séylenen,
konusmalk, sen, siz,

Litacele bihi  :icin, acele etme, hizlandirma, o hakikatler,
onu,

Meali: “Dilini tutsun, o hakikatleri sabirla dinlesin, ko-
nusmak icin acele etmesin.”

[sra Stresi 23: “Kul lehuma kavlen kerim3.”



Meali: “Insanlara, giizel sozlerle konusmalarini tav-
siye et.”

Bakara Siresi 83: “K{la lin nasi husnen.”
Meali: “Insanlarla giizel, olumlu sézlerle konusun.”

Ibrahim Stiresi 24: “Kelimeten tayyibeten-Giizel ke-
limeler.”

Meali: “Agzindan ¢ikan kelimeler; giizel, olumlu, rah-
met dolu, sevgi dolu, koruyucu, ilim dolu, sefkat dolu, hu-
zur dolu, husu dolu olsun.”

ibrahim Shresi 26: “Kelimetin habisetin-Zararl keli-
meler.”

Meali: “Agzindan ¢ikan kelimeler; zararli, karamsar,
kaygi iceren, kotiiliige kap1 agan, sevgiden huzurdan uzak-
lastiran olmasin.”

Insan, agzindan ¢ikan her kelimeye dikkat etmelidir.
Kelimelerin sihri vardir.

Kelimeler enerjidir.

Agzindan ¢ikan her kelime, bedenini bir enerjiye sokar.
Kelimeler etkilidir.

Kelimeler biiyudiir.

Kisiyi olumlu ya da olumsuz biiytiler.

Her zaman olumlu kelimeler kullanmaya dikkat et-
melidir.

Kelimelerin enerjisi bedeni sariverir.
Kelimelerin enerjisi akli sariverir.

Onun i¢in Kur’an'da “Kelimeten tayyibeten-giizel ke-
limeler” kullanin diye bildirilmistir.

Olumlu, giizel konusmak beyni rahmete, edebe gotii-
recektir.

Her zaman yapicli, koruyucu konusmak gerekir.

|3

1]



Rahmet dolu konusmak gerekir.

Sevgi dolu konusmak gerekir.

[lme kap1 acacak sekilde konusmak gerekir.

Huzur verecek sekilde konusmak gerekir.

Sefkat verecek sekilde konusmak gerekir.

Agzindan zararl kelimeler ¢ikarmamak gerekir.
Kur’an, “hep olumlu, hep giizel konusun” diye bildirir.

Unutmamak gerekir, seytan olumsuz kelimelerden
beslenir.

Olumsuz kelimeler, Kisiyi edebden uzaklastirir.

Kisiyi karamsarliga, kaygiya, moral bozukluguna go-
turar.

Her tiirlii olumsuz kelime akli ve gonlii kirletir.

Agzimizdan c¢ikan her bir kelime kapilar agar.

Ya rahmete kapi acacaktir.

Ya zulme kap1 agacaktir.

Onun i¢in hep olumlu konusmaya dikkat etmeliyiz.

Kelimelerin gliclinii iyi bilmeliyiz.

Olumlu ya da olumsuz her bir kelimenin kendine gore
glicli vardir.

Kelimeler vardir, gli¢ verir.

Kelimeler vardir, gliclinli aliverir.

Kelimeler vardir, moral verir, mutlu eder.

Kelimeler vardir, moralsiz eder, mutsuz ediverir.

Kelimeler vardir, rahmet kapisini acar.

Kelimeler vardir, rahmet kapisini kapatir.

Agzimizdan ¢ikan her bir kelimeye dikkat etmeliyiz.

Agzimizdan ¢ikan kelimeler;

|32] Rahmete kapilar agsin.




[lme kapilar agsin.

Hakikate kapilar agsin.

Goniillere sifa olsun.

Kaygilari, karamsarliklari bitirsin.

Sevgi sehrinin anahtar1 olsun.

Yasamin sirrini hissettirsin.

Allah hakikatine kapilar ag¢sin.

Tevekkiile, sabira, teslimiyete kapilar agsin.
Edebe yonlendirsin.

Agzimizdan ¢ikan kelimelere dikkat etmeliyiz.
Onlarin enerjisi vardir.

Onlar tohum gibidir.

Akillara ektigin kelimeler, ya rahmetin kapilarini aga-
caktir.

Ya da zulmiin kapilarini agacaktir.

Akillar1 kirletmeyelim.

Kirlenen akildan seytan dogacaktir, unutmayalim.

Akildan insan dogmahdir.

Agzimizdan ¢ikan sozler insan olmaya yonlendirmelidir.

Dikkat edelim.

Dokuz diistiiniip, bir sdyleyelim.

[lme dayali, rahmete dayaly, sefkate dayali séyleyelim.

Ya giizel soyleyelim ya da susalim.

Bilelim ki aklimiz ve génliimiiz temiz olmadan haki-
katin kapilar1 agilmaz.

Aklimiz ve gonliimiiz temiz olmadan, gontlde haki-
katin glinesi dogmaz.

Anneden dogan her bir ¢cocuk, melek safliginda ter-
temiz dogar.




o

4|

Onlarin akillari, goniilleri tertemizdir.

Onlar immilerdir.

Yani saf tertemiz olanlardir.

Ummi olanlar duyacaklar idi

Ummi olanlar gorecekler idi.

Ummi olanlar sahit olacaklar idi.

Ummi olanlar 6zgiir olacaklar idi.

Ummi, cocuk safliginda olan demek idi.

Cocuk safliginda olanlar, hakikat yoluna davet edilecekti.

Yinus'un dagdan dogru odun getirme sirri, akil ve go-
nil temizligi idi.

Misa'nin Tuva daginda, nalinlarini ve asasini birak-
masi, akil ve gonil temizligi idi.

Ummi olanlara kapilar ac¢ilacak idi.

Cocuk safliginda olanlara edeb yolu agilacak idi.

Cocuk safliginda olanlara iimmi denildi.

Ummi, anneden dogan saflikta olan demek idi.

Ummi, hi¢ kirlenmemis olan demek idi.

Ummi, aslina bagl olan demek idi.

Iste “Ummi” ayetinin sirr1 bu idi.

Allah’in sarayina c¢ocuklar girecek idi.

Cocuk saflig1 “akli ve gonlii saff, tertemiz olan” de-
mek idi.

Hazreti is3; “Allah’in egemenligine ¢ocuklar girecek”
demis idi.

Hazreti Muhammed; “Allah’a en yakin olan ¢ocuklar-
dir” demis idi.

Anneden dogan ¢ocuk ayrimcilik nedir bilmez idi.

Cinsiyet ayrimcilig1 bilmez idi.



Inan¢ ayrimcihig1 bilmez idi.

Mezhep ayrimciligi bilmez idi.

Din ayrimcilig1 bilmez idi.

Cocuk tertemiz dogmus idi.

Ama aklina nice ayrimciliklar ekilecek idi.
Safligl, temizligi kirlenecek idi.

Iste cocuk safligina erismek gerek idi.
Iste immi olmak gerek idi.

Allah’in ulviyetine tertemiz olanlar girecek idi.

Allah hakikatine ¢ocuk safliginda olanlar girecek idi.

Semé&’larin sirrina gonli tertemiz olanlar girecek idi.

Akl arinanlar girecek idi.
Kibri olmayanlar girecek idi.

Temiz olanlar felah bulacaklar idi.

Akl gonli tertemiz olanlar Allah’a sahit olacaklar idi.

Iste “Kad efleha men tezekka” ayetinin sirr1 bu idi.

Iste ey kardesim!

Bil ki Allah'in egemenligine tertemiz olanlar girecek.

Aklini ve gonliinii temizle.
Tim ayrimciliklar: birak.
Din, mezhep, tarikat ayrimciligini birak.

Yargilamay1 birak.

Bil ki cocuk safligina erismeden hakikate eremezsin.

Bil ki immi olmadan hakikatin kapisini agamazsin.
Cocuk safliginin ne oldugunu bil.

Varligin 6ziine bak.

Ve cocuk ol.

Bil ki ¢cocuk olanlar kurtulacaklardir.




A’'la Stresi 14: “Kad efleha men tezekka.”

Meali: “Aklin1 gonliinii tertemiz edenler kurtulacaklar.”
Vakia Saresi 79: “La yemessuht illel mutahherin.”
Meali: “Tertemiz olanlar hakikate temas ederler.”
A'raf Stresi 158: “Ummi ellezl yuminu bi Allah.”

Meali: “Anasindan dogdugu saflikta olanlar, Allah ile
bir olduklarina iman edeceklerdir.”




TEVEKKUL TEVAZU TENEZZUL

Tevekkiil ehli edeb ehlidir.
Edeb ehli, tevazl ve tenezziil icindedir.

Edeb makamina erisen kimse, her an Allah’a tevek-
kil icinde olur.

Varliga karsi tevazi ve tenezziil icinde davranir.
Asla isyan i¢inde olmaz.

Asla benlik icinde olmaz.

Clinkii tiim benlerin Allah oldugunu bilir.

Tiim benler, her bir varligin 6ziinde olan, varligi zatiyla
tutan Allah’tir.

Tiim benler tek ben olup, “ENE” Allah’tir.
Edeb ehli her an Allah’a tevekkiil icinde yasar.

Asla karamsarlik icinde oyalanmaz, kimseyi de ka-
ramsarliga siirtiklemez.

Tevekkiil Allah’1 kendine vekil edinmektir.

Her seyinle Allah’a giivenmektir.

Allah’a dayanmaktir.

Allah’a dayanan, tevekkiil ve teslimiyet icinde olur.

Tevekkill, basina ne olay gelirse gelsin, Allah’a s1g1n-
maktir, olaylarin hikmetini beklemektir.

Insanin basina, olumlu ya da olumsuz ne gelirse gel-
sin, teslimiyet icinde olan, olaylarin ardinda nice hikmet
oldugunu bilir.




Ve Allah’a dayanir, sabir icinde olur.

Tevekkiil ve teslimiyet maneviyatin giiciiniin geldigi
yerdir.

Tevekkiil sahibi kimlerdir?
Tevekkiil makami neresidir?

Abz3ab Siresi 3:
S iy il e (R
Ve tevekkel alallah ve kefi billahi vekila

Ve tevekkel ald Allah : Tevekkiil et, Allah, varligin sahibini
bilip teslim olma

Ve kefa bi Allah : Kafidir, yeterli, giiven, Allah’a,

Vekil : Vekil, yetkili olan, koruyan, tistlenen,

Meali: “Varliginin sahibinin Allah oldugunu bilip, tim
varliginla teslim ol ve her seyde yetkili olan Allah’a giiven.”

Tegabun Stresi 13:
Osialall JKalh all oy 5a ) &3 Y Al

Alldhu 14 ilahe illa huve ve alallahi fel yetevekkelil
miminin

Allah la ilahe illa huve : Allah, ilah yoktur, sadece o,

Ve ala Allah : Uzerinde, igin, yiice, tiim varligin
tzerinde, Allah,
Fe li yetevekkel : Artik, tlim varhigiyla teslimiyet

icinde olan,

El mi’min(in : Mi'minler, inanan, emin olan,

Meali: “Allah; O'ndan gayr1 gli¢ yoktur, sadece O var-
dir ve Allah tiim varliktan ytceligi ile kendini gosterendir.

Iste bu hakikati anlayip tiim varligiyla teslimiyet icinde
olanlar mi'minlerdir.”

Ayette belirtildigi gibi, tevekkiil mii'minlik makamidir.



Allah’tan emin olan, O’na tevekkiil iginde olur.

O’nu vekil edinir.

Tevekkiil sahibi olan umutsuzluga diismez.
Kaygilar i¢inde olmaz.

Tevekkiil sahibi olan diinya cikar i¢in kimseye zul-
metmez.

Tevekkiil sahibi olan kimsenin hakkini yemez.
Peki, tevekkiil nedir?

Kimdir tevekkiil sahibi?

Tevekkiil; vekil kelimesinden gelir.

Tevekkiil; vekil edinmek, glivenmek, dayanmak...
Tim varligiyla yaraticisina teslim olmak...

Her seyin sahibi olan Allah’tan beklemek...

Basina ne gelirse gelsin bundan ders ¢ikarip, hikme-
tini aramak...

Allah’a baglanip O’na giivenmek...

Gerekli tedbiri alip, hazirlik yapip, Allah’a tevekkiil
icinde olmak...

Bir olayin sonucunu Allah’a dayanarak beklemek de-
mektir.

Kur’an'da goriiyoruz ki; tevekkiil sahipleri mii'minlerdir.
Tevekkil makami da, mi’'minlik makamidir.
Mi’'min olan;

Kendi viiclid varliginin ve tiim varligin sahibini bilip,
tiim varligini sahibine teslim edendir.

Hakk’tan emin olandir.
Her an Hakk’a dayanandir.
Her varlikta Hakk’a nazar edendir.

Basina gelen her seye sabredendir. 1391




401

Asla karamsarhiga diismeyendir, bir an diisse bile bu
halden hemen doénendir.

Tlm varlikta her an tecelli edenin Allah oldugunu bi-
lendir.

Tlm varlig1 sonsuz nitelikleriyle saranin Allah oldu-
gunu bilendir.

Tum varliktan her an “Semme Vechullah” olanin Al-
lah oldugunu bilendir.

Her an gonliinde Allah sevgisiyle yasayandir.

Her an, her seyleriyle Hakk’a baglilik tizere hareket
edendir, o suurlarini muhafaza edendir.

Iste onlar Tevhid suuruna erismis olanlardir.

Halk’ta Hakk zevki o kimseleri teslim almistir.

Onlar devamli o haldedirler.

Asla ikilige diismeyendir.

Asla agzindan ikilik ifade eden kelimeler ¢ikmayandir.
Emanete sahip ¢ikandir.

Hakk nedir, batil nedir bilendir.

Batilin tehlikelerini en iyi goren, ona gére davranandir.

Onlar hakikatleri, anlatmak icin gece glindiiz miica-
dele ederler.

Kainati bir kitap bilirler.
Tlm ilimlerin Allah’a ait oldugunu bilirler.

Gece glindiiz o ilmi anlamak i¢in ask ile tefekkiir icinde
miicadele ederler.

Her an hakk tlizere adalet lizere hareket ederler.

Toplumda zalimligi bitirmek icin hayatlar1 pahasina
miicadele ederler.

Allah’a dylesine teslim olmuslardir ki hi¢ korkular:
yoktur.



iste, tevekkiil sahibi olanlar, mii’'min olanlardir.

Tevekkil sahibi olan; karamsarliga diismez, karam-
sarliga diiseni de o halden kurtarir.

Allah’1 vekil edinmeyi yani Allah’a giivenmeyi, dayan-
may1 Oyle giizel anlatir ki anlattig1 kisinin i¢inden karam-
sarlik dagilir gider.

Ki Allah; her an kalbimizi attiriyor.
Her an kanimizi dolastiriyor.
Her an bize nefes aldirip verdiriyor.

Goziimiizden, kulagimizdan her organimizdan her an
adeta bize hizmet ediyor.

Bizi bir an bile terk etmiyorken, bizim karamsarliga
diismemiz bize yakismaz. Umitsizlige diismemiz bize ya-
kismaz.

Tevekkiil sahibi olan; her an tevekkiil makaminda yani
mi’min makaminda durur.

Ki o; gonliinde her an Allah’in “El Vekil” isminin mana-
sin1 hissederek yasar.

Her nereye nazar ederse etsin “Semme Vechullah” na-
zarl ile nazar eder.

Her an Allah’a dayanir.

Her an Allah’a giivenir.

Her seyi Allah’tan bekler.

Allah’1 birakip bir kula sarilmaz, ondan medet ummaz.
Mal-miilk, san-sohret, isim-nam derdine diismez.

Bilir ki malin-miilkiin sahibi Allah’tir, bilir ki tiim varlik-
taki isimlerin misemmalari-anlamlari-manalar: O'nundur.

Basina ne gelirse gelsin sabreder.
Ona kotiiliik yapani Allah’a havale eder.
Onun hakkini yiyeni Allah’a havale eder.




Her an ¢evresinde olanlara yardim i¢in kosar.

Yiiziinden tebessiimil bir an bile eksik etmez.

Onu kotiileseler bile kimseye darilmaz, vardir bir hik-
meti der, kendini sigaya ceker.

Kimseye zerre kadar zarar veremez.

Tim varliga saygi icinde davranir.

Bilir ki tiim varlik Allah’a dayanmaktadir, Allah var-
liga dayanmaktadir.

Evet, mii’'min olan tevekkiil sahibi olandir.

Mi’'minlik, halk sirrina vakif olmaktir.

Halk sirriise her varlikta olan Muhammed nuriina sa-
hit olmak her an o hissiyatta yasamaktir.

Kisi Hakk kapisinda bir istiyak ile bir tenezziil icinde
Hakk’a teslim olacak.

Hakk hakikatlerine vakif olacak.
Tim varlhigindan gecip Hakk’a arif olacak.

Ruh makaminin, niir makaminin zevkine erecek, Ka-
mil olacak.

Kamil olan mi’'minlik makamina erecek.
Mi’'min olan tevekkiil sahibi olacak.
Evet, mi’'minlik makami tevekkil makamidir.

Mi’'min, Allah’tan ve O’nun varliktaki tecellilerinden
emin olan demektir.

Hi¢ Allah’t unutmadan yasayan demektir.
Allah’tan emin olan mii'mindir, her an Allah’a daya-
narak yasar.

Gonliinde her an O’nu hisseder, ¢cevresine bu suurla
davranir.

Her zaman her yerde, Allah’1 kendine vekil eder ve
oyle yasar.

Iste tevekkiil; mii’min olanin yasantisidir, halidir.



Mi'min kisi, basina ne gelirse gelsin sabreder.

Olaylarin i¢ yiizlinli gortr.

0, Ilm-i lediin ehlidir.

Ona kotiiliik yapani, onun hakkini yiyeni, Allah’a ha-
vale eder.

Her an ¢evresinde olanlara yardim i¢in kosar.

Kimin sikintisi varsa, kendi sikintisi bilir.

Sikintisi olana, ¢are bulmak icin, tiim i¢tenlikle ko-
sar, yardimci olur.

Kimseye kotii niyet beslemez.

Kotulik duygusu toplumda olsun istemez.

Amaci ve gayesi, toplumda huzur olsun, iyilik olsun
istegidir.

Onun icin her an Allah’a tevekkiil i¢cinde yasar.

Tevekkiil ehlinin en 6nemli vasfi, tevazii ve tenezzil
icinde olmaktir.

Tevaz makami edeb ehlinin davranisidir.

Tevazi icinde olan kimse, varliga saygi ve sevgi icinde
davranir.

Tevazi i¢i dis1 bir olmaktir.

Allah’a karsi ve kula karsi tevazi icinde olmak edebtir.

Allah, Kur’an’da birgok ayette tevazi icinde olmay1
emreder.

Her an tevazi icinde davranmay: bildirir.

Tevazi iyilige-faydal olmaya gotiiriir, kibir ise kotii-
liige-zarar vermeye gotiirir.

Peki, nedir tevazi?

Tevazil kelime olarak: Arapga tawadu’ gl 55 kelime-
sinden gelir.

Wad-vada &=3; koyma, asagi indirme, birakma, an-
lamlarina gelir.

43




Dilimizde de algakgoniillii olmak yani saygili davran-
mak, gururlanmamak, kibirlenmemek, gibi anlamlarda

karsimiza c¢ikar.

Furkan Siresi 63: “Ve ibadur rahmanillezine yemsiine

alel ardi hevnen ve iza hatabehumul cahiltine kala selama.”

Ve abadu : Kullar, kulluk, biitiiniin pargas,
El rahman ellezin ~ : Rahman, tiim varliktan haktir yansiyan,
onlar,

Yemstn ela el ard1 : Yiirtrler, yerytiziinde,

Hevnen : Tevazllu, miitevazi, sevgi ile,

Ve iza hatabe hum  : Onlara hitap ettiginde, seslenme,
El cahiliine : Cahiller, bilmeyenler,

Kala selamen : Dediler, esenlik, selamet, baris sizinle
olsun derler,
Meali: “Tiim varliktan Hakk’tir yansiyan suurunda
olup, kullugunu anlayanlar, yeryiiziinde tevaziilu bir halde
yurirler ve cahillikte olanlar onlara seslendikleri zaman,

selametle kalin, derler.”

Hicr Siresi 85: “Ve ma halaknes semavati vel arda ve
ma beynehuma illa bil hakk ve innes saate le atiyetun fas-

fehis safhal cemil.”

Ve ma halakna : Yaratmadik, halk etmedik, var etmedik,
El semavat ve al ard : Semalar, gokler ve yeryiizi,

Ve ma beyne huma : Onlarda olan seyler,

il1a bi al hakk : Ancak, bagka, hak, gercek, dogru,
hakikat,

Ve inne el siate : Muhakkak ki o saat, zaman, vakit,

Le atiyetun : Elbette, gelecek,

Fe 1sfah : Artik, bundan sonra, affedici,
alcakgoniillg,

El safha el cemdl : lyi muamele et, giizel,



Meali: “Gokleri ve yeri ve onlarda olan her seyi, haki-
katlerden baska bir sey icin yaratmadik. Muhakkak ki o
ecel vaktiniz elbette gelecektir. Artik alcakgoniillii ve iyi-
likler icinde olun.”

Lokman Stresi 18: “Ve 1a tusair haddeke lin nasi ve
14 temsi fil ard1 meraha innelldhe 14 yuhibbu kulle muh-
talin fehar.”

Ve 14 tusair hadde ke : Eksitme, surat asma, ¢evirme, yanak,
surat, yuzint,

Li en nési : Insanlara,

Ve 12 temsi : Basmamak, basmayin, yiiriimeyin,
ylriime,

Fiel ardi : Arzda, yeryiiziinde, bulundugun
yerde, toplumda,

Merahan : Eglence, alay etme, bobtirlenmek,
kiigimseme,

inne Allah : Dogrusu, muhakkak ki, Allah,

La yuhibbu : Yok, sevgi,

Kule muhtalin : Hepsi, her, kendini begenme,

biiytiklenme, caliml yiirtime,

Fehirin : Oviinen, kendini metheden,

Meali: “Insanlara suratini asma, yeryiiziinde bébiirle-
nerek ylirtime. Muhakkak ki biiytiklenme, éviinme halle-
rinde olanlarin tiimiinde Allah sevgisi yoktur.”

Fatir Stresi 28: “Muhakkak ki hakikatlerin bilgisine
ulasip kullugunu bilen o kimseler, Allah’a karsi tevazii
icindedirler. Muhakkak ki Allah tiim degerlerin ytice sa-
hibidir, bagislayandir.”

Evet, Kur’an’i inceledigimizde anliyoruz ki varligin
varolusunu ve var edeni anladigimizda tevaz(i maka-
mina ulasiyoruz.

Her varligin Allah’'in hakikatlerini yansittigini anla-
yan kisi tevazi icinde olur.




46|

Kainat1 “Oku”yan insan, varligin varolusunu ve var-
l1g1 var edeni anlar.

Ve sonucta kendisinin de bir varlik oldugunu ve diger
varliktan zerre kadar {istiin olmadigini anlar.

Her varligin birbirine bagh oldugunu anlar.

Nasil ki insanin viicidunda tiim hiicreler birbirine
baghdir, iste bu kdinatta da tiim varlik birbirine baghdir.

Varlig1 yaratan ve bir arada tutan Allah'tir.

Kisi varligin yaratilisini anladiginda kendinin de bir
varlik oldugunu anlar ve kendini hi¢bir varliktan tstiin
gormez ve ama gizli ama asikar bir kibir icinde olmaz.

Iste bu durum tevazidur.

Yinus Emre’nin dedigi gibi “sen sana ne sanirsan ay-
ruga da onu san” her varliga Hakk nazariyla bakar, esit
olarak bakar.

Yani tevazi makamina ulasan kisi kendini diger var-
liktan asla listiin gormez.

Kendisi de diger yaratilan varlik da bir varliktir ve
Allah’in kuludur.

Bir esek de, bir at da, bir ayrik otu da bir insan gibi
bir kuldur.

Insan makamina gelen kisi baktig1 her varlikta ken-
dini gortr.

Yiiriirken bastig1 tasin bile kendisi gibi bir kul oldu-
gunu bilir.

Ki her giin ictigi o suda tastaki mineraller vardir.

O mineraller olmasa insan yasayamaz.

Iste tevazli makamina ulasan kisi her zaman huzur
icindedir.

Iste, kisi Allah’1 layikiyla idrak ettiginde O’na karsi
tevazi icinde olur.



Allah1 layikiyla idrak eden kisinin bedeninde huzur
kanallar1 agilir ve tiim bedenini bir huzur hissiyati sarar.

Tevaziiya ulasan kisiye Allah’in liitfu, o kisinin her an
huzur i¢cinde olmasidir.

Iste kisi, Allah’a kars1 tevazi icinde oldugunda;
Allah’in varliginin yaninda kendine varlik isnat etmez.
Allah’a ait olan sifatlar1 kendine isnat etmez.

Rabbi olan yani onu viictidlandiran yani yaraticisi olan
Allah’a karsi hi¢ bir zaman isyan iginde olmaz.

Allah'in yarattig1 varlig1 tanimaya gayret eder. Ve her
varliga hakk odl¢ilistiyle davranir.

Allah'in “Oku” ayetini; kendini okumak, varlig1 oku-
mak, kainat:1 okumak olarak anlar ve son nefesine kadar
bunu yerine getirmeye c¢alisir.

Hi¢ kimseyi ve hicbir varhig: asla kii¢iik gormez.
Her varliga saygi icinde davranir.
Kimsenin hakkini yemez, malini ¢almaz.

Kimsenin ardindan c¢ekistirmez, onu kii¢iik gérmez,
toplumda kotiilemez.

Az ile yetinir, elindekilerle mutlu olur.

Kendini ve ailesini 6vmez, baskasini ve ailesini ko-
tiillemez.

Kisilerin inanclarina, ibadetlerine saygi gosterir, kendi
inancini ve ibadetini digerlerinden biiytik gormez.

Geldigi makamda adalet lizere davranir, kimsenin hak-
kin1 yemez, kurumunu da goézetir ve onu yasatmaya, ge-
listirmeye gayret eder.

Tevazlinun zidd1 ise gizli kibirdir.
I¢inde gizli kibir olan kisi:

Senlik benlik kavgasinda olur.

AT




Her zaman kendini biliylik goriir, farkli goriir, secilmis
gorir, hidayet verilmis goriir, ginahsiz gortr.

Baskalarini kii¢tik goriir, kotiiler.

Bagskalarinin inanglarini, ibadetlerini kafirlik olarak
gorir.

Asla kendi inancina uymayan diisiincelere katilmaz.

Kendi gibi inanmayan Kkisileri, kafir ilan etme pesindedir.

Gizli planlar pesindedir.

O planlarini gergeklestirmek i¢in, Allah’y, dini, ibadeti,
Kur’an, insanlarin inanglarini kullanir.

Ikiyiizlii goriiniir, kendi sinsi planlarini gerceklesti-
rinceye kadar her tiirlii duygusallik icine girer.

Kisileri, gdzyaslariyla, Allah, din, Kur’an, peygamber
kelimeleriyle, kendi c¢ikari i¢cin kandirmaya calisir.

Tevazii icindeymis gibi goriiniir, ama asil hedefi bagkadir.

Iste Fatir Stresindeki ayette, muhtesem bir vurgu ile
belirtildigi gibi “hakikatlerin bilgisine ulasip kullugunu
bilen o kimseler” tevaziya ulasirlar.

Her varliktaki Allah’a ait olan tecellilere sahit olan
kimseler asla gizli kibir icine diismezler.

Kullarin yazdiklari kitaplarda hatalar vardir.
Ama Allah’'in yazdig: varlik kitabinda hata yoktur.

Kainati layikiyla okuyan kimseler Allah suuruna ve
kulluk suuruna ulasirlar.

Ayette belirtildigi gibi 6liimii hi¢ unutmazlar ve ona
gore yasarlar ve tevaziya ulasirlar.

Tevazii icinde olan insan:
lyilik pesinde kosar...
Komsusu ag¢ iken tok yatmaz...

Diinya malina hirsina tamah etmez...



Malini-miilkiinii, yakinlarini, saghigini kaybettiginde
karamsarlik i¢cine diismez...

Kisilerin inanclarini, ibadetlerini kerih géormez...

Kisilerin 6zellerini kurcalamaz, sirlarini saklar, on-
lar1 ¢ekistirmez...

Asla icinde ve disinda bliyliklenme halleri yoktur...

Sozlerinde ikilik, ayrimcilik, kotiileme, kiiciik gérme
asla olmaz.

Kendini ve yaptiklarini hi¢cbir zaman 6vmez...

Insanlarin diisiincelerine deger verir, tenkitlerine acik-
tir ve her zaman onlardan bir sey 6grenmeye hazirduir...

Asla bilmiglik icinde olmaz ve her an yeni bir bilgiye
ulasma icindedir...

Okuma, inceleme, kesfetme pesindedir...

[Imi asla kendine nisbet etmez, bilir ki sonsuz ilim Al-
lah’a aittir.

Necm Siresi 32: “Ellezine yectenibiine kebairel ismi
vel fevahise illdl lemem inne rabbeke vasiul magfireh huve
alemu bikum iz enseekum minel ardi ve iz entum e cin-
netun f1 butini ummehatikum fe 1a tuzekki enfusekum,
huve alemu bi menitteka.”

Meali: “O kimseler; biiyiik glinahlardan, benlik, gu-
rur, kendini iistiin gérme gibi hallerden ve kii¢lik hata-
lar bile olsa hepsinden kaginirlar. Muhakkak ki Rabbinin
magfireti genistir ve sizi ilmiyle var eden O’dur. Toprak-
tan meydana getiren, annenizin karninda cenin halinde
biiylitendir. Artik anlamaktan vazge¢meyin. Fenalardan
sakinan Allah’a ortak kosmayan kimseler, ilmiyle var ede-
nin O oldugunu bilirler.”

Necm Siresi 32. ayette belirtildigi gibi; “O kimseler;
biiyiik giinahlardan, benlik, gurur, kendini tistiin gérme




gibi hallerden ve kiicilik hatalar bile olsa hepsinden kagi-
nirlar” edeb icinde yasarlar.

Alcakgoniilli gibi goriiniip sinsi bir plan i¢cinde olan-
lara asla kanmaz ve onlarla hakk 6lciisiiyle miicadele eder.

Bilir ki tevazi iyilige-faydali olmaya gotiiriir, kibir ise
kotiliige-zarar vermeye gotirir.

Ve Allah’t higbir zaman unutmaz.

Her an Allah suuru icinde yasar.

Ve kul oldugunu asla unutmaz.

[ste ayette belirtildigi gibi Allah’1 bilen, kullugunu bi-
len, 6liimii unutmayan insan tevazi i¢cinde olan insandir.

Tevazl kendini varlikla bir tutabilmektir.

Varliga tenezziil edebilmektir.

Tenezzll icinde yasayan kimse, her varliga egilir, say-
gisin1 gosterir.

Tenezziil makami, tenzil makamina tecelli eder.

Tenzil makamina eren, “Ya-Sin” olur.

Yani “Insan” makamina erisir.

Yani tiim varligin 6ziiniin kendi 6zii oldugunu anlar.

Tenzil makamina mi'min olmakla erisilir.

Tenzil makamina gelen, tenezziil sahibi olur.

Tenezzil sahibi olan, tiim varlig1 kardes bilir.

Ya Sin Stresi

1-

Y4 sin.

YaSin :Ey insan, sifatlarla biiriinmiis, halk, 6zilinii anlayan,
kemalat sahibi,

Meali: “Ey kendindeki 6zii anlayan!”
2.



o -5 :a.c _
635;11 Q\ Tyl
Vel kuranil hakim

Ve el kuran : Kur’an, tiim Kainat kitabi, okunan sey,

El hakim : Her seye hakim olan, hiikiim ve hikmet sahibi,

Meali: “Tlim kainat kitabina hakim olani anlayan.”
3-

IGRA I REE]
Inneke leminel murselin

inne ke le : Muhakkak ki sen, elbette,

Min el murselin  : Irsal olan, aciga ¢ikan, génderilen,
hakikati gosteren,

Meali: “Muhakkak ki sen, elbette hakikatleri anlat-
mak icin a¢iga ¢ciktin.”
4-

Ala siratin mustekim

Ala siratin mustekim  : Dosdogru Hakk’'in yolu iizeresin, tiim
yollarin bir yola ¢ikmasi,

Meali: “Dosdogru Hakk’in yolu tizeresin.”
5-

D el G

Tenzilel azizir rahim
Tenzile : Bir seyin bir miktarinin a¢iga ¢ikmasy, indirilen,
gelen, her varlik,
El aziz : Tlim degerlerin yiice sahibi,

Elrahim :Rahim, 6ziinden var eden,




Meali: “Agi1ga ¢ikan her varlik; tiim degerlerin yfice sa-
hibindendir, tiim varlig1 6ziinden var edendendir.”

Ya-Sin Siresi 5. ayette “tenzil-tenezzil” kelimesi vardir.

Tenzil; inzal, nuziil, nazil ayni kokten gelen kelimelerdir.

Tenzil; parca parca agiga ¢ikis, hiicre hiicre agiga ¢i-
kis, gelme, indirilme, sunulma demektir.

Tenezziil kelimesi de buradan gelir.

Tenezziil; inmek, seviyesini bilmek, diismek, algak go-
nilli olmak, karsisindakinin seviyesine gore tevazi ile
konusmak demektir.

Kulluk makamina ulasmak, yukaridan asagiya inmek
tenezzildiir.

Tenzil makamini anlayan, tenezziil sahibi olur.

Tenzil makami; her varligin bir 6zden geldigini anla-
mak, ac¢iga ¢ikan her varligin, tiim degerlerin yiice sahi-
binden, tiim varlig1 dziinden var edene ait oldugunu an-
lamaktir.

Iste kim ki, “YA-Sin” makamina geldi, yani “Insan” ma-
kamina ulasti iste o “Insan” oldu.

Yani:

Kim ki; kendindeki 6z, tim varliktaki 6zt anladi, her
varligin sahibini de anladi...

Kim ki; kdinat kitabina hakim olani, her varlikta satir
satir yazili olan ilmin sahibini, tiim viicidlar: tutani anladi...

Her varligin O’'ndan geldigini anladu...

Ondan inzal ettigini anladu...

Iste o kimse, “Ya Sin” oldu yani “insan” oldu yani te-
nezziil sahibi oldu.

Insan olan; hakikatleri anlatmak icin agiga ¢ikar ve

her an dosdogru hakkin yolu iizere hareket eder.



insan makamina eren, tenzil makaminin suuruna ula-
sir yani kendisinin de her varligin da nereden geldigini bi-
lir, hangi 6zden agiga ¢ciktigini bilir.

Ve her varligin kul oldugunu bilir.

Ve bu suurla yasar, tenezziil icinde yasar.

Iste insan; tenzil makamina gelmekle, tenezziil elbi-
sesi giyer.

Tenezzll icinde olan, hangi varligin yaninda olursa
olsun, onun da kendisi gibi Allah’in kulu oldugunu bilir.

Ve asla kendini biiylik gérmez, hi¢ bir varlig1 da kii-
¢k gormez.

Iste Yinus Emre bu zevkle;

“Sen sana ne sanirsan

Ayruga da onu san

Dért kitabin manasi

Budur eger var ise” diye s0ylemistir.

Yani her varlik Allah'in kuludur.

Her varlik Allah’tan inzal etmistir.

Biri digerinden yiice degildir.

Ytice olan, Hamd sahibi olan, tiim varligin sahibi olan,
tiim varliktaki sifatlarin sahibi olan yalnizca ve yalnizca
Allah'tir.

Iste “Tenezziil sahibi” asla ve asla bu suurdan uzak-
lasmaz.

Hangi varligin yaninda olursa olsun, o varliktaki
“Zikri” duyar.

O varliga selam verir, o varligin selamini alir.

Iste “tenzil-tenezziil” makaminin suuruna ulasan kisi,
her varliga karsi saygi icinde olur, algak goniillii olur.

Insan makami tenezziil makamidir.

Tenezziil sahibi, egilir, sayg1 ve sevgi icinde davranir.

Tenezzul sahibi;




154

Kendi varligin1 Hakkin varliginda fani etmistir.
Diinya menfaatinden ge¢mistir.

Benligini, 6fkesini, hiddetini tutmustur.
Kimseye zerre kadar zarar vermez.

O kimse, insan olmanin suuruyla yasar.
Hakikatleri anlatma gayretine diser.

Hakikatleri sunacagi kisi bir saygi icinde anlamak is-

teyen Kkisidir.

Ve hakikatleri anlatirken, kisilerin seviyesine gore,

onlarin anlayacagi bir sekilde anlatir.

Hakikatleri sunarken bilmislik havasina asla girmez.
Ciinkii o kimse bilir ki ilmin sahibi Allah’tir.
Bilmedigini bilmiyorum der.

Her kisinin kiiltiiriine, inancina, ibadetine sayg1 duyar.
Clinki bilir ki onlarin sahibi Allah'tir.

Kalbleri attiran Allah'tir.

Viictidlardaki isleyisi yapan Allah’tir.

Iste tenezziil makaminda olan kisi her an “Kul” suu-

ruyla hareket eder.

Varligin siiret boyutuna bakmaz, stiretleri tutan si-

ret boyutuna bakar.

Her varligin da kul oldugunu unutmadan yasar.

Bir varligin digerinden tistiin olmadigini bilerek yasar.
Iste o kimse, insan makamina erismis kisidir.
Mi’'minlik makamina erismis kisidir.

Yani Allah’tan, O’'nun birliginden ve her varligin O’'nun

kulu oldugundan emin olmustur.

Iste “Tenzil” makamini anlayan “Tenezziil sahibi” ol-

mustur.

Tenezziil sahibi;



Alcak goniillidiir, saygilidir, sevgi doludur, yardim se-
verdir.

Her an kul suuruyla hareket eder.

Topraga, cicege, kusa, yani tiim varhiga saygildir.

Allah'in hakikatlerini anlamak isteyene, bildigi kadar,
tevazll ve tenezzil icinde anlatmaya ¢alisir.

Tenzil makamina gelen, varligin geldigi kaynagi ve ora-
dan varligin varolusunu, acgiga ¢ikisini seyreder.

Tevaz(; varlikla kendini bir tutarak hareket etmektir.

Tenezzill; inmek, egilmek, varligin yaratilis fitratina
gore davranmaktir.

Tevazl ve tenezziil sahibi olan, edeb icinde yasar.

Edebden maksat, Yiinus Emre’nin dedigi gibi; yetmis
iki millete Hakk nazari ile bakabilmektir.

“Yetmis iki millete bir g6z ile bakmayan

Halka miiderris olsa hakikatte asidiir”

é i
=~

“Senin ben demekligin manide usul degil

Bir kapi kullarina sas1 bakmak yol degil”

,@3
—

“Yetmis iki milletin hem ma’suku oldurur

Asiki ma’sukundan ayirmaklik fal degil”

dm
!

“Tehl gébrme kimseyi hi¢ kimsene bos degil

Eksiklik ile nazar erenlere hos degil”

9]




156

Hakk nazariyla bak.

Varligin 6ziine bak.

Buzun buzlugunda kalma.

Asli olan suyu gor.

Karin karliginda kalma.

Erir suya doner.

Varligin stretinde kalma.

Asli olan Hakk’1 gor.

Hepimiz Hakk’tan geldik.

Hepimiz Hakk ile beraberiz.

Asla O’'ndan ayr1 degiliz.

Her an O’nunlayiz.

Tenimiz O, canimiz O.

Nefesimiz O, kanimiz O.

Her seyimiz i11a O.

“La ilahe 1114 HG”

O’ndan gayr1 higcbir sey yok.

Zahir olan, Batin olan O’dur.

Ayri1 gérme kardesim.

Kesrette kalma kardesim.

Senlik benlik kavgasina girme.
Oteki gérme, hor bakma kardesim.
Hepimiz ayni1 agacin yapraklari gibiyiz.
Hepimiz Allah’in zatina baghyiz.
Hepimiz Allah ile beraberiz.

Her varlik O’nunla sarilidir.

Her varlikta Zatiyla tecelli eden O.
Sifatlariyla kusatan O.



Hicbir varlik digerinden {istiin degil.
Diisiik de degil.

Her varlik Hakk’in zatinin tecellisi.

Her varliga Hakk nazariyla bak.

Halk’ta Hakk"1 gor.

Stiretin Oziinii gor.

Insanlari inanglarina gére ayirma.

Insanlari ibadetlerine gére ayirma.

Hi¢ kimsenin ibadeti digerinden iistiin degildir.
Herkes kendi duygusuna gore ibadet eder.
Hepimiz O'nun kuluyuz.

Denizin damlalari gibi, O'na bagliyiz.

Hazreti Muhammed ne giizel sdylemis:

“Ey insanlar! Rabbiniz birdir. Babaniz da birdir.”

“Hepiniz Adem'’in ¢ocuklarisiniz, Adem ise topraktandr.

“Arabin Arap olmayana, Arap olmayanin da Arap lize-
rine ustiinligi yoktur.”

Her varlikta Ekber olan Allah’tir.

Varligin sahibi, varligin kendindedir.

Bu gozle bakmak, edebtir.

Gordigiin her sey giin gelecek heldk olacaktir.
O’nun Zatindan gayri kalmayacaktir.

Gel Hakk nazariyla bak.

Gel Ozii gor.

Dolu, kar, buz, ¢ig hepsi sudur.

Gel her seyin 6ziini gor.

Kasas Stiresi 88: “Kullu seyin helakun illa veche hu.”

Meali: “Biitlin varlik gelir gecer, ash olan O’'nun zatina

R 57
doner.” 571




®

Her varligin Allah’tan gelisine, Allah ile bir olusuna,
Allah’a doniisiine sahit olan, tevaz{, tenezziil, edeb ma-
kamina erisecektir.

1§te tevaz{, varlikla bir oldugunu bilmek, kendini var-
likla ayni1 paralelde gérmektir.

Ne kendinden diisiik gérmek, ne kendinden tistiin
gormektir.

Tenezzil ise, varligin mizacina gore egilmek, onun se-
viyesine inmektir.

Tevazii ve tenezziil sahibi olan edeb icinde yasayacaktir.

Tevekkiil ise, her zaman her yerde hem kendinin hem
varligin her an Allah’a dayali oldugunu gorebilmektir.

Allah’1 vekil ederek yasayabilmektir.
Her varligin vekili Allah’tir.

Bunu bilen Kamil insan, her varlikta Allah’a nazar
ederek yasar.

Ne yaparsa yapsin, Allah’1 unutmadan yasar.



ILAHI ASK

I1ahi ask ile edeb duygusu i¢ icedir.

Edeb makamina eren, ilahi aska erisir.

[1ahi aska erisen, her daim edeb icinde yasar.
Tim davranislari edeb iizere olur.

Ask, Allah’a ait olan nlirun tecellisidir.

Aski Glinesin 1s181na benzetirsek, ask her yeri saran
Allah’in 15181d1r.

[14hi aska erenin bedeni farkli bir duyguyla ¢alisir.

O kimsenin akli, gonlii, duygu ve diistinceleri hep Al-
lah iledir.

i1ahi ask, her varlikta Allah'in giizelligini seyretme-
nin duygusudur.

Her nereye doniiliirse doniilsiin, her yerde Allah’in ve-
chini gébrmenin duygusudur.

Ask icinde olanin gonli, her daim seyir halindedir.

Ask duygusu, edeb yolunda bir 151k gibidir.

Karanlik goniilleri, karanlik akillar1 aydinlatan kan-
dil gibidir.

Dogan Glines gibidir.

Giinesin 15181n1n sonsuzluga akisi gibidir.

Ask, varolusun ilahi 1s181d1r.

Ask, Allah’in nlirudur.

O nlrun tiim alemden yansimasidir.

9|




O niirdan gelen her tecelli, varligin olusumunu saglar.

Ciimle varlik Ask deryasindan gelmistir.

Askin nliruna eren, o nir ile ntrlanir.
Piril piril parlar, tertemiz olur sirlanir.
Ask, can sehrinde canlanmaktir.

Ask, can sehrinde yasamanin duygusudur.
Can sehrinde yasayanlar, cAndan gayri bir sey goremez.
Ask duygusu, varligin yaratilisindaki tecellinin adidir.
Ask, Allah'in cemali ildhiyesidir.

Ask, O’'nun nru ilahiyesidir.

Askindan var eyledi tiim alemi.

Askin rithundan halk etti Ademi.
Kendinden kendini zahir eyledi.

Zahir eyledigi halkta askini gizledi.

Askin kimligiyle kimlik giydirdi.

Aska erisenleri asik eyledi.

Ask yolunda insan eyledi.

Masuguna hayran eyledi.

Yaratan yaratilanda askini gosterdi.
Yaratilandaki ask yaratana aitti.

0 kendinden kendini a¢iga c¢ikardu.

Tohum da O’ydu, aga¢ da O’ydu.

Oz de 0’ydu, 6zden gelen de 0’ydu.

Evvel olan, ahir olan O’ydu.

Zahir olan batin olan O’ydu.

Hadid Stresi 3: “Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel
batin” ayetinin ulvi sirriydi.

Askindan agkini aciga ¢ikardi.
Ask, Muhammed makamiydi.




Ask, Muhammed'di.

Muhammed makamina ermeden hi¢ ask hissedilebi-

lir mi?

Ask hissedilmeden, her yerde O’'nun vechi seyredile-
bilir mi?

Ask hissedilse, viictid kalir mi1 hi¢?

Ask hissedilse, ben varim denir mi hi¢?

Aska mira¢ edenler, nice sirra erdiler.

Her bir sirda kendi hakikatlerini gordiiler.

Kendi hakikatlerinin sahibine teslim oldular.

Hakikatlerle yandilar, bittiler, kiil oldular.

Kil olanlar, kul oldular.

Kulluk makamina miiserref oldular.

Askta yananlar, Hakk’ta fani oldular.

Hakk’ta fani olanlar O’'nda beka buldular.

Ask O’ydu.

0, askti.

0, aski yaratti, askindan yaratti, askla yaratti.

Ask O’'nun niiruydu, 15181ydi, goniillerin Giinesiydi.

Ask O’na aitti.

“Askin ald1 benden beni” dedi Y{inus Emre.

Ask 0 idi, o yitice his askla hissedilebilirdi.

Ask climle alemi saran O’nun 15181yd1.

O’nun askiyla asklanan, O’'ndan baska bir sey gorebi-
lir mi hig!

Dil baska bir sey diyebilir mi hig!

Gontlde baska bir his olabilir mi hig!

Climle varlik O’nun askiyla var oldu.

Climle renkler, kokular, sekiller o agktan var oldu. |61




Sana nefes olarak gelen hava, askla esip geldi.

Sana akip gelen su, can olan su, askla akip geldi.
Sana akip gelen 151k agkti.

Topraktan filizlenen her sey askla aciga ¢iktu.
Ask, bedeni tutan candi.

Bedenin kendi de askti.

Ask beden kadehine konan, Allah’'in i¢kisidir.

0 i¢ckiyi tadan gayr1 ayilmaz olur.

Her an O’nun sarhoslugu ile kendine gelmez olur.
“11a Sen, 1114 Sen” kelamiyla yasar olur.

Askla a¢ild1 viicGddaki tiim boyutlar.

Askla gecildi tiim makamlar.

Askla geldi tiim liitiflar.

Askla sunuldu tiim sirlar.

Askla birlesti damla deryayla.

Askla basladi her sey.

Askla yaratildi her sey.

Askla tutuldu tiim kainat.

Ask kesret gibi goriinen alemdeki vahdetti.

Ask her varliktaki ntirdu.

Saff Stresi 13: “Ve uhra tuhibblineha nasrun minal-
1ahi ve fethun karib ve bessiril mi’'minin.”

Meali: “Allah’in yardimini anlayin ve her yerde O'nun
askiyla hareket edin ve O’na olan yakinligin hakikatine
ulasin ve miiminlerden olun, timit verenlerden olun.”

Hubb; ask, sevgi, muhabbet, ilgi, alaka, ilahi hissiyat
demektir.

Bakara Siresi 165: “Vellezine ameni eseddu hubben
621 linan”




Meali: “Imanlarinda giiglii olan kimseler, Allah as-
kiyla yasarlar.”

O’nun askina ulasan O’ndan gayrisini géremez.
Asiga gayrisi yoktur, her yerde O vardir.
O’nun agkina ulasan O idi.

O’nun askina ulasan ask idi.

Hakk yoluna varmak i¢in ask gerek.

0 yolda perde agmak icin teslimiyet gerek.
Ask ile teslim olana agilir tiim kapilar.
Asiga sunulur tiim liit(flar.

Askla agiga ¢ikt1 her sey.

Askla dogdu bebekler.

Tohum askla filiz verdi.

Askla acti cicekler.

Kuzular askla meledi.

Kuslar askla uctu.

Climle varlik agkla var oldu, askla gériindi, askla as-
lina ylridi.

Ask, tutulmakti, ayrilmamakti, birlik olmakti.
Ask, 1sinmakti, sevinmekti, heyecan duymakti.

Ask, kavusmakti, vuslat etmekti, damla olup deryaya
karismakti.

Ask, hayret etmekti, seyir etmekti, kendinden gecmekti.

Ask, akildan ge¢mekti, goniile diismekti, goniilden
bakmakti.

Ask, cemali ilahiydi, vahdetteki O’nun yiiziydi.

Ask, celali ilahiydi, kesretteki vahdet yiizlydii.

Ask, her yerde kendini seyretmekti.

Ask, Muhammed aynasindan Hakk’'in kendi goriintiist idi. |63




Ask candj, canandi, canin tezahiiriydi.

Ask O’ydu, O'nun nefesiydi.

O askti, askin kendisiydi.

Aska erenler O’'na erdiler.

O’na erenler aski buldular.

Aski bulanlar, O'nun sirlarina erdiler.

Ask, ikilikten gecirir.

Birlige erdirir.

ikiyi ayn1 eder.

Birligin giiclii bagidir.

Kalbin huzurudur.

Kalb ask ile atar.

Kan ask ile dolasir.

Nefes alinip verilis ask ile olur.

Gonil haykirr, illa ask, illa ask.

Akil askla gontile secde eder.

Goniil askla ritha secde eder.

Rih, asklaile birlikte niirun deryasindan siiziiltir gelir.
Ask, rithdan gelen iiflenisin sirr1 idi.

Ask, nlirdan gelen bir nefes idi.

Hicbir sey yok iken ask vardi.

Ask nefes oldu, beden bulmay1 bekledi.
Ask, nlirun deryasinda riizgar olup esmeyi beklerdi.
Giin gelip esti, ilk tecelli olarak cosup gitti.
Alemin ilk ntiru oldu.

Varligin agiga ¢ikis sebebi oldu.

Ask, nlir boyutunda can buldu.

Can askla beden buldu.




Beden askla yasam buldu.

Beden giin gelir fani olur.

Ama ask her an bakidir.

Ask yerlere goklere sigmaz.

Ask ehlinin gonliine sigar.

Ask ehlinin kalbi, illa ask, illa ask diye atar.

Ask makami, nlir makamidir.

Nir makamina erisenler, nlir-u ask ile boyanirlar.
Askin nliruna erisenler, gercek aska erenlerdir.
Ehl-i agk, askin niiruyla ndrlanandir.

Ask, bedeni esir alan, gotiiriip cana secde ettiren bir
nirdur.

Ask, Allah’in kendine ait bir ulviyettir.
Ask, Allah’in nliruna ait bir 1siktir.
01518a kapilan, agk ile gortir, ask ile duyar, ask ile yiirtir.
Allah'in aski, kisiyi kendinden gecirir.
Ask-1 ilahiyeye erenler, asiklardir.
Cennet asiklarin kalbidir.

Cennet ehli, asiklarin yeridir.

Cennet ehli, as18a secde eder.

Hazreti Muhammed ne giizel sdylemis.
“Allah aski ilk yarattu.

Ask ile alemi donatt1.”

Tim alemi saran aska erenler, askin deryasina da-
lanlardir.

Askin deryasina dalanlar, askta kaybolanlardir.

Askin nlruyla bulusan goniil, tiim bedeni bir goniile
cevirir.




0 gontl, askin gozi olur, her an her yerde sevdigini
gortr.

Ask, diinyalik her seyi yikar gecer.

Gururu, kibri, benligi kil eyler.

Ben demeyi biraktirir “illa Sen” dedirtir.

“I11a Sen” dedi tiim asiklar.

“I114 Sen” dedi tiim resl tiim nebiler.

isd makami, Sevgi makamidir.

Muhammed makami, Ask makamidir.

Allah makamai, sevginin ve askin cem’i olan Sefkat ma-
kamidir, Edeb makamidir.

Tum bunlar, Muhammedi nira erende tecelli eder.

Muhammedi niira erisen goniil, gercek aski tadar, ask
ehli olur.

Asik her varlikta Allah’in tecellilerini, tecellilerindeki
glizelligini goriir.

Ask ehli, o giizelliklerin geldigi niiru goriir.

Ask ehli, Allah’'in askiyla donanmistir.

Allah’'in askina boyanmistir.

Allah’in askiyla kokulanmistir.

Onlarin goniillerinden daim askin kokusu yayilir.

Cigeklerin kokularinin sirr1 ask kokusunun sirridir.

Asiklar Allah kokusu yayarlar.

Onlar, goniillere o kokuyu sunarlar.

Onlar o kokunun hissiyle sarhos gezerler.

0 sarhosluk onlarin secdesidir.

O secdeden asla donmezler.

Allah’in askiyla asik olanlar, ilahi aska erismis olandir.

Askla bakanlar, askla gorenlerdir.



Askla duyanlar, aski duyanlardir.

Aska kapi acanlar, cemale ererler.

Cemali gorenler cemale tutulurlar.

Gozler askla kamasir, asktan gayri gormez olur.
Aska erenler, bedenden gecerler.

Askla kalble gortrler.

Ask gozlerin degil, goniillerin gérmesidir.

Ask akillarin degil, gonitillerin duygusudur.

Ask bedenlerin yolculugu degil, goniillerin yolculugudur.
Askta eriyip bitenler, askta nliruyla dirilirler.
Askta doganlar, mecnunlardir.

Leyla’sinda kaybolanlar, Leyla olup doganlardir.
Askin nefesine erisenler, nefa sirrina erenlerdir.
Askla yanip bitenler, giil kokusu yayanlardir.

Ask, sireti sireti bir bilmektir.

Ask, tende can1 gorebilmektir.

Ask, her varlikta Allah’a nazar edebilmektir.

Ask stretlerin ardinda bir ummana dalabilmektir.
0 ummanda, nice giizellige sahit olabilmektir.
Ummanin sahibinde kaybolmaktir.

Kendini unutmaktir, O'nda bulunmaktir.

[1ahi aska erisen, stirete takilip kalmaz.

Aski stirette arayan, giin gelir o slretten baska si-
rete yonelir.

Dis yiizlinde kalmak degildir ilahi ask.

Dis giizellige hayran olan, bu giizelligi vereni, giizel-
likte gorebilmektir.

Giizelligi veren giizel olandir.

Varligin 6ziinde giizel olani gorebilmektir ask. |67]




Askin duygusu, askin heyecanina iletiverir.

0 heyecan tiim bedeni sariverir.

il14 sen, il14 sen dedirtiverir.
Sende kendini unutturuverir.

Kendini Allah’ta unutana, liituf olarak ilahi ask duy-
gusu hediye edilir.

Askla hayata sarilanlar, her an ask duygusunun heye-
canl icinde yasarlar.

Askla hayata sarilanlar, hayatta basarili olurlar.

Askla yapilan her sey, giizel olur, kiymetli olur, de-
gerli olur.

Ask, Allah'in ulvi degeridir, deger iretir.
Ask, coziilmeyeni ¢ozdiirir.
Tasinmayani tasittirir.

Ask, asilmayani astirir.

Nice giizelliklere kosturur.

Nice giizellikleri aciga ¢ikarttirir.
Ask sefkati getirir.

Ask merhamet duygusunu getirir.
Ask masum eyler.

Ask garip eyler.

Ask sakin eyler.

Ask melek eyler.

Ask cananda can eyler.

Can goziinden bakmay1 nasip eyler.
Ask, her yerde Masugunu gostertir.
Ask, bakislar1 Masuguna kilitletir.
O’ndan gayri gostermez olur.

68| Sevgi dolu yiiregine, Masugun cemali doluverir.




O’na olan secden daim olur.

Varliga olan saygin askindan olur.

114ahi ask kalblerin fethidir.

Canlarin kaynasmasi, Masugun caninda bulusmasidir.

11ahi ask duygularin birligidir.

Bedenlerin butiinligidiir.

Nefeslerin karisimidir.

Réhlarin birligidir.

Tim diisiincelerin Masugun diisliincesine secde et-
mesidir.

Ask ikilikten gecirir, birlige erdirir, ayrilmaz eyler,
bir eyler.

Ask kalbin huzurudur, tiim hiicrelerin sevincidir.

Ask ugurur, ask vardirir.

Ask duyurur, ask gordiirtr, ask hissettirir.

Ask eritir, ask oldurur, ask tattirir.

Ask 6zlemdir, ask hasrettir.

Ask kavusmaktir, ask ayrilmamaktir.

Ask teninle caninla mutlugun sirridir.

Ask tiim hiicrelerini titreten duygudur.

Gontlde giinesi dogduran duygudur.

Gontilde ask cicegini actiran duygudur.

Diinyanin Glinesi batacaktir, ama ask Giinesi hi¢ bat-
mayacaktir.

Acan cicek glin gelir solar, ama goniil ¢icegi solma-
yacaktir.

Ask tenden candan gegiren, bir goniile baglayan duygudur.

Ask, Allah’in en gilizel hediyesidir.

Allah as181n gonliinii evi edinmistir.




Iste ask, bir goniile Sultan olmaktir.

Iste ask, Allah'in en giizel liitfiina kavusmaktir.

Allah agki ilk yarattu.

Yarattig1 ask kendine aitti.

0 ask ile tiim varlig1 yaratti.

Her varligin i¢ine bir parca askini koydu.

Tim varliktaki aski derledi topladi ve insanin goén-
liine koydu.

Ask, goniilde kaynamay1 bekledi.

Ne zaman ask goniilde kaynadi, akil, beden, aska
secde etti.

Ask, secdenin sirriydi.

Ask, birligin sirriydi.

Ask, tenlerden ge¢menin sirriydi.

Ask, canlarin haykirisiydi, heyecaniydi, tutkusuydu.
Askin ulvi duygusu her yerde askini gordiiriir.

Ask, bedenler kiyametinin kopmasi, canlarin dirilisidir.
Ask, canlarin bir can olmasi, bir cdnda canlanmaktir.
Ask, NGh'un gemisinin deryaya acilmasidir.

Ask, Ibrahim’in Kabe'yi olusturmasidir.

Gonlini Allah’'in kabesi yapmasidir.

Ask, ismail’in Ibrahim’e teslim olusudur.

Ibrahim ile Ismail'in tevecciihde bulusmasidir.

Ask, Misd’'nin ¢iktig1 Thr daginin sirridir.

Ask, Is&'nin ¢carmiha gerilmesiyle Sema aleminin agi-
lisidir.

Ask, Muhammed’in nrunun tiim varlikta nefes alip
verisidir.

Gonliin sonmeyen ilahi atesidir.




i1ahi atesin yakip kiil eylemesidir.
[1ahi aska eren, secdenin derin ulviyetinde Hakk ile
Hakk olur.

Halk’a cikar Hakk’in nefesi olur.

O nefes, edebin sirr1 olur.

Edeb, ilahi askin sirri idi.

Edeble davranis, asiklarin hali idi.

Asigin hali edebtir.

0, edeb ile egilir, cicege, agaca, tasa, topraga.
0, edeb ile egilir, kusa, kurda, tiim hayvanata.
Onun egildigi mahlukat degildir.

Mahlukati halk eden, mahlukatta olan Halik’adir egilisi.
Edeb, asktir.

Ask, edebtir.

Edeb egilmektir, Masugunda kaybolmaktir.




72

VICDAN VE AHLAK

Vicdan ve ahlak makami edeb duygusunu olusturur.
Vicdan ve ahlak sahibi kimse, edeb duygusuyla yasar.
Vicdan ve ahlak birbirinden ayrilmaz duygulardir.

Vicdan, vacid, vicid, vecd, mevcid, vecede ayni ke-
lime kokiinden gelir.

Vacid; viiclida getiren, icad eden, bulan, bilen, a¢iga
cikaran, istedigini elde eden demektir.

Allah tiim vichdlart agiga cikararak, “Vacid” esma-
sin1 gosterir.

Tim viictdlar: Zatiyla tutarak viictd sahibi oldu-
gunu gosterir.

Allah icad sahibidir, viicidlar1 icad eder, tiim varhig vii-
clida getirir, viicida getirdigi tim varlig1 viicduyla tutar.

Viiciid, vicdan, vecd, mevc(d kelimeleri birbirine bagh
kelimelerdir.

Viicid'dan maksat, tiim viictidlar: tutan, Hakk’in vii-
cidudur.

Vicdan ise; ancak ve ancak, stiret viictidlarini tutan vi-
clidun sahibini anlamaya basladigimizda olusmaya baslar.

Nir Sidresi 58: “ViicGdlar: tutan Zatin hakikatine bag-
lansinlar.”

Tiim varligin stret viictdlarini tutan Zatin hakikatini
anlayan “Viicd” hakikatine erisir.

Tum stret viicidlarini tutan viicid, Hakk’'in viicidudur.



Iste viicidu mutlak odur.

Viicid’dan maksat stret viicdlar: yani beseri beden-
ler degildir.

Viicid'dan maksat, beseri bedenleri tutan ildhi kudrettir.
Gorlinen siiret viicidlarina Hakk’in viicidu denmez.
Clinkii stiret viictidlarinda her an bir degisim vardir.
Hakk’in viicidunda ise degisme yoktur.

Iste stiret viicdlar1 denilen yani ten viicidlarin tu-
tan viiclid bizzat Hakk’in kendisidir.

Iste viiclid’dan maksat budur.

Eger Kisi, siiret viicidlarinin ardinda, viiciidu tutan
Zat'1, anlayabilir, hissedebilirse kiside olusan I1ahi cez-
beye “Vecd Hali” denir.

Bu ilahi cezbeyle, yani vecd haliyle olusan ilahi duy-
guya ise “Vicdan Hali” denir.

Iste bir kiside vicdanin olusmasi icin, kisi her varh-

g1n 6zlnilin bizzat Hakk’in kendi Zat1, kendi viictidu oldu-
gunu anlamas gerekir.

Siret vichdlarini tutan victdu idrak eden, o zevke
ulasan kiside vicdan hali olusur.

Vicdanl Kkisi, bedenlerin ardinda olan Hakk’in zatini
gorur.
Vicdan birebir viiclid kelimesi ile baglantilidir.

Hakk’in viiclid hakikatinde, kendi varlifindan gecen
kiside vicdan olusur.

Vicdanh kisi, hangi varliga bakarsa baksin, ister tas
olsun, ister kus olsun, ister aga¢ olsun, ister insan olsun,
tiim siiret viicGdlarinin ardinda bizzat Hakk’in kendisine
nazar eder.

Iste o kimse tenlerde kalmaz.

Tenlerin ardina bakar.




s

Viicid miulkiiniin sahibini viicidda gortir.
O kisi nereye bakarsa baksin, her varligin ardinda
Hakk’in yliziini gorir.

Bakara Siiresi 115: “Fe eynema tuvelll fe semme ve-
chullah.”

Meali: "Nereye donerseniz doniin Allah'in yiizii oradadir.”

Baktig1 her yerde Allah'in “Vechine-yiiziine” kapilmak
“Vecd” halidir, “Vicdan” halidir.

Iste Vecd-Vicdan:

Her varligin ardinda Hakk’in yiiziinii hissetmekle kendi
bedenini unutmaktir.

Victdlarin ardinda, viiciidu tutan Zat1 anlamakla, ken-
dinden ge¢mektir.

Stret viicidlarinin ardinda, viicidlarin sahibini his-
setmenin ilahi ask halidir.

Her varliga baktiginda, varligin ardinda olanin kim
oldugunu hissetmenin derin duygusudur.

Kendi aslinin Hakk’in kendi asliyeti oldugunu bilmektir.
[1ah1 sarhoslukla kendinden gegmektir.

Damlanin deryaya kavusma anidir vecd.

Damlanin deryayla bir oldugunu zevk etmektir vecd.
Vecde kapilmak;

Hakk’ta Hakk olmaktir.

Hakk deryasinda Hakk’la Hakk’t seyretmektir.

I1ahi aska kapilmaktir.

Vecd ayeti Sad Stresi 44. dyette gecer.

Sad Siresi 44: “Ve huz bi yedike digsen fadrib bihi ve
14 tahnes inna vecednihu sabira nimel abd innehii evvab.”

Meali: “ Eyytub’e bildirildi: Seni gaflete diisiiren sey-
tani hallerden elini ¢ek, sonra o hallerden uzak dur ve



ahdini bozma. Dogrusu o sabirliydi, Bize karsi ilahi bir
ask ile baghydi, kullugunu giizelce yerine getirendi, dog-
rusu o hep hakka yonelirdi.”

Vicid’'dan maksat; tim siret viicidlarini tutan vi-
cld hakikatidir.

Tim siret viictidlarini tutan {1ahi kudret, Hakk’in
kendi viictdudur.

Allah bizlere sah damarimizdan yakindir.
Bu ne demektir, iyi anlamaliyiz.

Yani Allah bizlerin bedenlerini tutan ildhi kudretin
kendisidir.

“Sah damarindan yakindir” demek ne demek?
Simdi bunu adim adim inceleyelim.

Agac tohumun o6ziinde gizlidir.

Tohumun 6z, agiga ¢ikan agacin kendisidir.
Ozde ne varsa a¢iga o ¢ikar.

Kaynagindan gelen her sey kaynagin kendisidir.

Bizler hepimiz, rahimiyetten a¢iga ¢ikan rahman bo-
yutlariyiz.

Rahman boyutunda rahimiyetin sirlarini tasiyan bi-
reyleriz.

Birey, birin ac¢iga ¢ikmis goriintiisiidir.
Rahimiyetiyle, rahmaniyetiyle hepimiz Allah'in zahire
¢ikmis boyutlariyiz.

Kur’an bizlere; 6telerde, goklerde, bilinmeyen bir yer-
lerde, goriinmeyen bir yerde bir Allah tarif etmiyor.
Kur’an bizlere; kendi viicidumuzun ve ciimle viicd-

larin disinda bir Allah tarif etmiyor.

“Allah’1 goklerde, bir yerlerde aramay1 birakin, kendi-
nizde arayin” bilgisini sunuyor.




“0 size sah damarinizdan yakindir.”
“0 sizin tiim viicidunuzu kusatmistir.”

“Onu kendinizde arayin” bilgisini sunarak, Allah haki-

katine kendi viicidumuzda erisecegimizi bildirdi.

Kaf Stresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”

Ve nahnu akrebu ileyhi : Biz, yakinlik, yakin, ona,
Min habili el veridi : Damar, can damari, sah damari,
Meali: “Ve Biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”

insan, kendine viiciduna dénmeli, o viiciidun nasil

olustugunu, nasil bir kaynaktan geldigini diistinmelidir.

insan kendi viicidunu var etmedi ve kendi viicidunda

her an olan isleyisin sahibi de degildir.
Insanin kendi viicidu canli bir kitaptir.

A'dan Z'ye Allah hakkinda aradigi tiim sorularin ce-

vabi kendi viicidundadir.
insan kendi viicid kitabin1 okumalidir.
0 kitabi anlamaya calismalhdir.

Isra Stresi 14: “Ikra kitdbek kefa bi nefsikel yevme

aleyke hasiba.”

ikra kitabe ke : Oku, kitap, senin, kendi viicid
kitabin,
Kefa bi nefsike : Kafi, yeterli, senin nefsine, kendini,

El yevme aleyke hasiba : Vakit, an, giin, sana, kendinde,
hesap, arastirma, anlama,
Meali: “Oku, kendini tanimak i¢in kendi viicd kita-
bin sana yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini

anlama i¢inde ol.”

Insan, kendi aklina yiiklenen, kendi disinda bir Allah

inancini terk etmelidir.



Kendi disinda bir Allah’a inanmay1 degil, ona sah da-
marindan yakin olan Allah’a iman etmeyi basarabilmelidir.

Bunu basarmanin yolu, kendi viicidunda ve ciimle
varligin viicidunda her an isleyen, ilahi kudreti hissede-
bilmeli ve O’nun tecellilerine sahit olmalidir.

Insan, goklerde bir yerlerde olduguna inandig1 Allah
inancini terk etmeli, zanniyla olusturdugu bir ilaha tapin-
may1 birakmaly, batil bilgilerden, hurafelerden uzaklasmali,
aklini ve gonliinii temizleyip, kendi viiciiduna dénmelidir.

Allah bize sah damarimizdan yakin ise; O, bizim ten
boyutumuzu ve can boyutumuzu kusatmistir.

Insan, O’ndan gelen O’nun kendisidir.

Insan, 0’'nu gosteren, O’nun zahire ¢ikmis boyutudur.

Insan, geldigi kaynag gosteren, kaynagin kendisidir.

Nasil ki yeraltindan ¢ikan su, yer altindaki kaynagin
kendisi ise, insan da Allah kaynagindan gelen O’nun ken-
disidir.

Tohumda ne varsa, zamani geldikge o agi1ga ¢ikacaktir.

Tohum, agacin evvel boyutudur.

Agac, tohumun zahir boyutudur.

Agacin ve tohumun, goriinen yliziiniin gériinmeyen
yuizl batin boyutudur.

Agacin yeni olusan tohumda gizlenmesi, ahir boyutudur.
Evveliyle, ahiriyle, zahiriyle, batiniyla O, O’dur.

Hadid Siiresi 3: “Hu el evvel ve el ahir ve el zahir ve
el batin.”

Meali: “O evveli olmayandir, O sonu olmayandir, O za-
hir olandir, O batin olandir”

Goriinen goriinmeyen tiim alem, Allah’'in kendini za-
hire ¢ikarmis boyutudur.

Bu zahire c¢ikis, an be an devam etmektedir.




it

8

Sadece zahire ¢ikmis boyuta Allah denemez.
Allah’tan ayr1 da denemez.
Sadece, Allah’in zdhire ¢ikmis boyutu denir.

Evveliyle, ahiriyle, zahiriyle, batiniyla tiim boyutlara
Allah denir.

Allah’t goklerde bir yerde degil, dncelikle kendi viic(-
dumuzda ve varligin kendinde aramaliyiz.

Onun i¢in, Hazreti Maisa “Allah benimle benim viici-
dumdan konustu” tebligiyle, sah damarindan yakin olan
Allah’1 isaret etmistir.

Hazreti [sa “Ben O’yum” tebligiyle bu hakikate isa-
ret etmistir.

Hazreti Muhammed “Allah size sah damarinizdan ya-
kindir” tebligiyle, Allah1 kendimizde aramaliy1z hakika-
tine isaret etmistir.

Insan, Allah’1 gérmek isterse, yani ona sahit olmak is-
terse, dontip kendi viicidundaki isleyise, niteliklere, vii-
cdunu tutan ilahi kudrete bakmalidir.

Goriinen tiim dlem, O’'nun kendinden a¢iga ¢ikmistir.

Goriinen tiim alem, O'nun kendi goriintiisidiir.

Hadid Saresi 3. dyet bunu ¢ok giizel bildirir.

“Ha el zahir-gortinen O’dur”

Allah kendi 6ziinden bu alemi halk eyledi.

Bu halk eyleyis an be an devam etmektedir.

O’ndan gelen alem, O’nun goriintlisii ve her an O’nun
kendi isleyisidir.

Bir tohumu diisiinelim; tohumun i¢inde agac¢ vardir,
ama goriinmez.

Tohum yarilip, filizden agaca akis baslayinca, tohu-
mun icinde olan zahire ¢ikmaya baslar.



Iste gériinen agag, tohumun 6ziinden baska bir sey
degildir.

Her varlik da, Allah'in kendinden a¢i1ga ¢ikar.

Varligin ana kaynagi Allah’in kendisidir.

Varligin goriinen ve goriinmeyen ytizii Allah’'in ken-
disidir.

Iste, “Allah size sah damarimizdan yakindir” ayeti,
O’nu uzaklarda degil, kendimizde aramaliyi1z mesajidir.

Tenimizle canimizla O, O’dur.

Viicidumuzda fiiliyle fail olan O’dur.

Viichdumuzda sifatlariyla mevsif olan O’dur.

Viicidumuzu tutan Zat O’dur.

Biz O’yuz.

0, biziz.

Iste vicdan duygusu, bedenlerin ardinda Allah’in vii-
c(d hakikatine sahit olmakla olusacaktir.

Vicdan ehli, varliga siiret olarak bakmaz.

Varligin 6ziine bakar, orada olan Allah’a nazar eder.
Vicdan ehli, vecd duygusuyla yasar.

Allah’a nazar etmenin duygusu, vecd halidir.
Allah’in hakikatlerine rabita olma hali vecd halidir.

iste Vecd'den maksat; viictidlarin ardinda, viictidu tu-
tan Zat1 anlamakla, kendinden ge¢menin, ilahi agka tutul-
manin duygusudur.

Vecd hali “Vicdan” ehli olanda tecelli eder.
Iste vicdan:

Tim siret viicidlarini tutan viiciida sahit olmakla
olusur.

Secde sirrina ermekle olusur.

Secde makamina eren kisi vicdan makamina erer.

N

9|



Rad Stresi 15: “Ve lilldhi yescudu men fis semavati vel
ardi tavan ve kerhen ve zilaluhum bil guduvvi vel asal.”

Meali: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve
istemese de ve onlarin golgeleri dahil, sabah, aksam hig
durmadan Allah’a secde ederler.”

Vicdan-vecd duygusu gonliinde tecelli eden kisi:
Tiim viichdlarin ardinda, viicidun Zatini goren kisidir.
Climle varliga, tek viiclid olarak bakan kisidir.

Vecd halinde yasayan, vicdan sahibi olan kisidir.
Viicdunu Allah’a teslim eden Kkisidir.

Fenafillah makamina eren kisidir.

Iste vicdan ehli Halk’ta Hakk’a nazar ederek yasar.
Halk’ta Hakk’a nazar etme “Ahlak” duygusunu olusturur.

Ahlak makami, edeb duygusunun ortaya c¢iktigi ma-
kamdir.

Ahlak makami ve edeb ig¢ icedir.

Ahlak, Halk, Halkiyet, Halak, Hulk ayni1 kokten gelen
kelimelerdir.

Ahlak, Halk’'ta Hakk’a nazar etmekle tecelli eder.
Edeb de Halk’'in 6ziinde Hakk’1 gormekle tecelli eder.
Insanda olusan duygularin bir temeli vardir.

Ahlak duygusu, Halk’'t Hakk’tan ayr1 gormemekle olusur.
Yani deryanin damlalar1 deryadan ayri degildir.

Her bir varlik Allah deryasinin damlasidir.

Damla deryadan ayri degildir.

Hazreti Muhammed’in s6zili ¢cok anlamhidir.

“Allah’in ahlakiyla ahlaklanin.” (imam Suyti, imam
Kastalani, Ibn-i Hacer el-Heytemi, Ali el-Kari, Fahru'd-Din
er-Razi)

Allah’'in ahlakiyla ahlaklanmak nedir?



Varligin halk olusunu anlamak “Ahlak” hakikatine er-
mektir.

Her varligin tek nefisten halk edildigini anlamak, “Ah-
lak” hakikatini anlamaktir.

Her bir varlik, Allah’in kendi 6z boyutundan siizii-
liir gelir.

Nasil ki bir agacin her seyi, agacin tohumundan sii-
zulir gelir.

Bu alem de aynen boyledir.

Varligin siiziiliip geldigi yer, Allah'in rahimiyet boyutudur.

Her bir varlik, rahimiyetten siiziiliip gelir.

Her bir varlik rahimiyette olani giyinir, sekil alir ve
gorindr.

Rahimiyette goriinmeyen, a¢iga ¢ikar goriiniir olur.

Goriinen rahman boyutudur.

Rahim ve rahman birbirinden ayri1 degildir.

Hepimizin geldigi kaynak rahim boyutudur.

Hepimizin goriindiigli boyut rahman boyutudur.

Rahimde ne varsa rahmanda o goriniir.

Rahim rahmani gizler, rahman rahimi gizler.

Varlik halk boyutudur.

Varlig1 halk eden Hakk kendisidir.

Halk, Hakk’dan siiziiliir gelir.

Siiziliip gelen de Hakk'in kendisidir.

Halk edilen zahire ¢ikan Hakk’tir.

Hakk kendinden kendini Halk eder.

Halk eden halk edilenden ayr1 degildir.

Tim varlik rahim boyutunda gizli idi.

Oradan sekillenip geldi.




82|

Orada kendine yazili olan beden elbisesini giyindi.
Varlik olarak goriindii.

Biitiin varlik, Allah'in rahimiyet boyutunda gizli iken,
zamani geldiginde adim adim a¢iga ¢ikmistir.

Allah’in rahimiyetinde gizli olan, O’'nun sifatlarindan
baska bir sey degildir.
Allah’in var etmesi, kendinde olani a¢iga ¢ikarmasidir.

Kendinden aciga cikan kendisi, nefs elbisesi giyer ve
zahir olarak goriiniir.

Nefs, O'nun tekligini gosterir.
Nefs, beser boyutunun sirridir.

Allah kendi nlirundan riihunu, kendi ruhundan nef-
sini halk etmistir.

Gaye o halkiyeti anlamaktir.
Ayette bu ok giizel belirtilir.
Nisa Siresi 1:”Ellezi halakakum min nefsin vahidet.”
Ellez1 haldka kum : O ki, sizi yaratty, var etti,
Min nefsin vahidet : Nefs, 6z varliginiz, kisi, beden, tek, bir,
Meali: “Ki O’dur sizi tek nefisten halk eden.”

Kur’ant inceledigimizde, her bir varligin tek nefisten
halk edildigi bilgisine rastlariz.

Bir tohumdan aciga ¢ikan tek filizden, dallar ve yap-
raklarin olusmasi gibi, hepimiz tek 6zden sekillendik, be-
denlendik.

Iste nefs her varligin beden yéniidiir.

Nefs, rithun ten elbisesi giymis boyutudur.
Nefs, kisinin 6z varligidir.

Nefs, tiim tecellilerin kaynagidir.

Nefs, uflenen rih sirridir.

Nefs, bizzat Hakk’in kendisidir.



Nefs, bizzat Hakk’in kendi nefesidir.

Tim varliktan nefes alip veren O’dur.

Nefes, nefa sirridir.

Nef3, ruhun tflenis sirridir.

Nefes, nefisler boyutunun aciga cikisidir.

Nefs, rithun canlanmasi sonucu stirete doniisen boyuttur.
Nefs, climle varligin, tasidigi viiclid boyutudur.
Nefes, nefs kelimesinden gelir.

Nefes, Allah’'in bir bedende kendini gosterdigi en gii-
zel isarettir.

Nefs, Allah’in kendini zahir eyledigi boyuttur.

Ayette “sizi tek nefisten yarattim” agiklamasina soyle
bir drnek verebiliriz.

Bir agacta olan tiim yapraklar, tiim dallar, tiim ¢icekler,
tiim meyveler, tohumdan ¢ikan ilk filizden sekillenir gelir.

Iste, aciga cikan ilk filiz, nefs boyutu olarak diisiinii-
lebilir.

Ve filizden agiga ¢ikan tiim agag nefs olarak diistinii-
lebilir.

Rih cdna dontsiir, can nefse dontstr, nefis beden ola-
rak goriniir.

Nefiste, cAn da vardir, rith da vardir.
Iste beden nefsin kendisidir.
Nefis, kisinin 6z varligidir, 6z bedenidir.

Baz1 diisiintirler, nefis ve beden ayridir diye diistin-
mislerdir.

Oysa, nefis beden asla ayr1 olarak diistiniilemez.
Nefis, 0ziin sekillenmis, beden olmus boyutudur.
Ahlak makami, nefsin sirrina ermekle mimkiundiir.

Halk olus, nefsin halk olusudur.




4|

Var olmus varlik nefisler boyutudur.

Nefisler boyutunda bedenler vardir.

Halk boyutunda bedenlerin 6zii olan niir boyutu vardir.

Halk olusu anlamak, Allah’1 anlamaktir.

Allah, kendinden var eyledigi Halk’ta her daim ken-
dini gosterir.

Bu goriinen dlem O’nun tezahiiridiir.

Allah kendi nlirundan, kendi zatini ve kendi sifatla-
rini var etmistir.

Bakara Siresi 163: “Ve ilahukum ilahun vahid 13 ildhe

illa huver rahman{r rahim.”

Meali: “Sizi var eden, tek var edicidir, O'ndan baska
var eden yoktur. O tiim varhig1 6zlinden var edendir, tim
varlig1 rahmetiyle sarandir.”

Her varlik, Allah'in kendinde a¢iga ¢ikan, kendini gos-
teren kendinden gayri bir sey degildir.

Allah, her varlikta kendini gosterir.

0, zatiyla tektir.

0, sifatlariyla tektir.

0, fiiliyle tektir, varlikta O’'ndan baska fail-isleyen yoktur.

O’ndan baska sifat sahibi yoktur.

0, zatiyla tektir, O’'ndan baska viiciid sahibi yoktur.

0, zatiyla ehaddir, sifatlariyla vahiddir.

0, zatiyla da tekligini gosterir, sifatlariyla da tekli-
gini gosterir.

Climle viictidlar: tutan tek zat Ha-O’dur.

Her bir sifatiyla varligi ihata eden O’dur.

Her varlikta O'nun Hayy sifati vardir, tiim varliktaki
Hayy sifati tek sifattir.

0, Hayy’'dir, Kayyum’'dur.



O’ndan baska hayat sahibi yoktur.
O’ndan baska kudret sahibi yoktur.

Al-i imran Stresi 2:
Asgall Al 5h 1Al y Al

Allah 14 ilahe illa huvel hayyul kayyim

Allah 14 ilahe illa : Allah, ilah, gii¢, yok, ancak, o vardir,

huve

El hayy : Diri olan,

El kayy(im : Diriligi ile stiriip giden, diriligiyle
tutan,

Meali 1: “Allah’tan baska gii¢ yoktur, O’'ndan gayrisi
yoktur, diri olandir, varlig1 diri tutan, siiriip gidendir.”

Meali 2: “Allah, edindiginiz ilahlar1 yok edin, sadece
O’na yonelin, O her varlikta diri olandir, O her varlikta
sliriip gidendir.”

Meali 3: “Allah, O’'ndan baskasi yoktur, sadece O var-
dir, O her yerde diri olandir, O her varliga hakim olandir.”

Hayy; diri olan, canli olan, 6liimstiz olan demektir.

Iste ahlak duygusu, varhgin ardinda Hayy olan, siiriip
giden Hakk’i gormekle olusacaktir.

Varligin ardinda varlig: tutan, varlikta Hayy olan tiim
kainatin tek sahibi olan, tim viicGidlar: tutan zat ancak
Allah’tir.

Hayy, hayat, hayret, ihya, muhyi, hayal, haydi, ayni
kokten gelen kelimelerdir.
Bu kelimelerin ash “H(-0"dur.

Her varlik “Hayy” sifatiyla yasam bulur ve yasamini
devam ettirir.

Her varlikta olan dirilik “Hayy” olan Allah’a mahsustur.

9]




86 |

Mi'min Sdresi: 65: “Huvel hayyu 14 ilahe illa huve fe-
diihu muhlisine lehud din el hamdu lilldhi Rabbil dlemin.”

Meali: “Diri olan O’dur, O’'ndan baska diri olan yok-
tur. Bundan sonra tiim ictenliginizle O’'na yonelin. Din
O’na aittir. Biitiin tecelliler, biitiin varlig1 viicidlandiran
Allah’a mahsustur.”

Kisinin viicidundaki diriligin sahibi, Allah’tir.
Kisi, viicGdunu kendine nispet etmemelidir.

Ve bilmelidir ki tiim viictidlarin tek sahibi vardir, O
da Allah’tir.

Hayy esmasi, Allah’in sifat-1 subfitiyesindendir.

Sifat-1 subitiye; “Hayat, ilim, irade, Semi, Basar, Kud-
ret, Kelam” ve bunlarin kaynagi olan “Tekvin.”

Climle varlik, Hayy olandan a¢iga ¢ikar ve hayy olanla
hareket eder.

Alemde cansiz diye bir sey yoktur, her varlik Allah’in
Hayy sifatiyla diridir, canhdir.

Teslimiyet ve tevekkiil, Hayy olan Allah’adr.
Ahlak, Allah’a teslimiyetle gerceklesir.

Kisi, yasaminda, her varlig1 Hayy sifatiyla ayakta tu-
tanin Allah oldugunu unutmadan yasamaldir.

Kisi, hangi varliga bakarsa baksin, onda Hayy olanin
Allah oldugunu bilmelidir.

Allah’in varliktaki Hayy sifatinin varliga hakim ol-
masi, Kayyum sifati ile alakahdir.

Kayylm sifat1 “Hayy” sifatinin varhktaki siiriip gi-
den boyutudur.

Kiyam, kayyum, kiyame, ikdme, ayni kokten gelen ke-
limelerdir.

Allah, Kayy(m esmasiyla, her varlig1 ayakta tutar,
kontrol eder.



Allah varhigi isleyisiyle ve nitelikleriyle ayakta tutar,
kontrol eder.

Iste bu Kayy(im esmasinin tecellisidir.

Kayylm esmasi, her varliktaki ikdme boyutudur.
IkAme, her varlikta olan isleyis boyutudur.

Tim varlikta fiiliyle fail olan Allah’'tir.

Ikame kelimesi, kiyam-kayy(im kelimesinden gelir.

Kiyam'n inceledigimiz zaman; varligi ayakta tutanin,
varligin viicdunu tecellileri ile tutanin Allah oldugunu
anliyoruz.

Varligin beseri viicidunun ayakta durmasi, Allah’'in
kayyum boyutu iledir.

Insanin namazda ayakta durmasi da kiyam-kayy{m
kelimesinden gelir.

Namazda ayakta durma, yani kiyam etme, Allah'in
varlig1 kayylm esmasiyla ayakta tutmasina isaret edilir.

Her varlik, kayydm esmasiyla ayakta durur ve si-
rip gider.

Her varligi hayy esmasiyla ve kayy(im esmasiyla ihata
eden Allah'tir.

Her varligi kontrol eden Allah’tir.

Her varlikta her an isleyen Allah'tir.

Her varligi sifatlariyla kusatan Allah'tir.

Her varlik Allah’in hakimiyetini gosterir.
Fiiliyle fail olan Allah'tir.

Namazda kiydmda durmanin hikmeti sudur:

“Allah’'im! Benim viicidumu ve her varligin viicidunu
her an ayakta tutan sensin.”

“Allah’im! Her varlikta her an fiilinle fail olan sensin”
idrakidir.




88

Hig¢bir varlik kendi viicGdunu tutamaz, o viicidun
ozlinde olan kudret, viiclidu ayakta tutar.

Toplumda, bir sirket i¢cin “Kayyum atand1” sézi de
“Kayylm” kelimesinden gelir.

Kayyum atandi s6zii; devletin kontroliine gecti, de-
mektir.

Iste her varlig1 her an ikdme eden, yani kontrol eden
Allah’'in “El Kayyim” esmasidir.

Allah her varlikta, tiim esmalariyla yticeligini gosterir.

Her varlikta ytice olan Allah’tir, Allah ylceligini var-
liktaki tecellileri ile gosterir.

Ac1ga cikan her varlik, iciyle disiyla Allah’'in tezahiiriidiir.

Her varligin ¢esit cesit olmasi, her varligin viicidunda
bir isleyisin olmasi, Allah’in kendine mahsus tecellileridir.

Hicbir varlik kendini var edemez, kendine sekil vere-
mez, kendi viiciidunda olan isleyisi yapamaz.

Insan kendi viicidunu var edemez, kendi viiciidunu
sekillendiremez, kendi viiciidunda olan sifatlarin sahibi
degildir.

Iste insan bunlari ¢ok iyi diisiinmeli ve kendi viic(-
dundaki bir kudretin isleyisini anlamaya ¢alismalidir.

insan Allah’a, 6ncelikle kendinde sahit olmali ve O'nun
her varlikta oldugunu idrak edebilmelidir.

Kur’an goklerde bir yerde Allah oldugundan bahsetmez.

Her seyin 6ziinde olan, her seyi iciyle disiyla saran bir
Allah’tan bahseder.

Tiim kamil insanlar bizlere; “O’nu goklerde bir yerde

aramayin, kendinizde arayin” diye 6gtitler vermislerdir.

Varlig1 incelemeyi, varligin birbiriyle bagini anlamay1
tavsiye etmislerdir.



Varligin birbiriyle olan bagi, Allah’in zatina bagh olan
sifatlar boyutudur.

Tlm varlik Allah’'in zat1 dairesindedir.

Asla Allah’tan ayr1 degildir.

Halk denilen Hakk’in kendi zatinin sifatlar boyutudur.

Halk ve Hakk birbirinden ayr1 degildir.

insanin kendi bedeninde hiicreler ve beden birbirin-
den ayri olmadig1 gibi, yaratilan her bir varlik da yarati-
cidan ayri degildir.

Iste ahlak bu birlikteligi gérebilmenin duygusudur.

Toplumda ahlak kelimesi; Kisinin huyu, tabiati, dav-
ranis tarzi, tutumu, toplumdaki tavirlari ile bir tutulur.

Ahlak; kisilerin etik davranislari, yasadigi toplum-
daki gelenege uygun olan ya da olmayan davranislari ile
bir tutulur.

Kisiler; ahlakli ya da ahlaksiz olarak adlandirilir.

Oysa “Ahlak” kelimesi manevi bir anlam tasir.

Ahlak kelimesini, toplumda kullandigimiz anlamda
kullanmak, ahlak kelimesinin tasidig1 manayla értiismez.

Ahlak kelimesi, toplumda kisilerin bildigi anlama gore
olan bir kelime degildir.

Ahlak kelimesi, manevi bir kelime olup, her varligin
yapisinda olan Allah’in nurunu ifade eden bir kelimedir.

Ahlak kelimesini, olumsuz bir kelime yapip, ahlaksiz
diye kullanmak, ahlak kelimesine ihanettir.

Toplumda giizel huylar icinde yasayan kisiler i¢cin
“etik-duriist” kelimesi kullanilabilir.

Ahlakl, ahlaksiz diye kullanilan kelime; etik olan, etik
olmayan, diiriist olan, diiriist olmayan diye kullanilmasi
daha dogrudur.




©

0

“Etik” kelimesinin, Yunanca “ethos-ethikos” sézciigiin-
den tiretildigi sanilir.

Kisinin toplumdaki davranislary, ilkeleri olarak bilinir.
Etik kelimesi; toplumdaki bir davranisin adidir.

Etik, dirtst kelimesi, toplumdaki orf adetlere uyup
uymamakla ilgili olan bir kelimedir.

Ahlak ise manevi bir makam olup, o makama eren ki-
sinin varliga manevi bakisidir.

Ahlak kelimesi, halk, halkiyet, huluk kelimesiyle bag-
lantilidir.

Bu goriinen varligin beser boyutu vardir.
Beseri boyutu tutan halk boyutu da vardir.
Halk ise, beseriyeti a¢iga ¢ikaran sistemdir.

Halk kelimesi; hakikatte “Muhammed niru” hakika-
tinin acilimidir.

Muhammed niiru, tek olan Allah’in nirunun her var-
liktaki ciiz boyutudur.

Yani tiim kadinattaki tek nirun adi “Allah”tir.

Her varliktaki nlirun adi ise “Muhammed”dir.

Halk denilen, Muhammed niirunun adidir.

Hakk ve Halk hakikatini anladigimizda bunu anlariz.
Hakk deniz ise, halk denizin damlalaridir.

Hakk, tiflenen rih sirridir.

Halk ise, her varliktaki nQirun sirridir.

Iste Ahlak; her varligin Allah’'in niiruyla sarili olmasi
hakikatidir.

Allah’in ahlakiyla ahlaklanmak soziinii s6yle anlayabiliriz.
Her varligin Allah’in niiruyla sarili olmasi...
Her varligin i¢inin, disinin o nirla ihata edilmesi...

Her varligin Allah’in sifatlariyla isleyisinin sirridir.



Ahlak, Halk makami; Muhammed makamidir, niir ma-
kamidir.

Allah’'in niiruyla nurlananlar Muhammedi suura eri-
seceklerdir.

Muhammedi suura ulasanlar, ahlak icinde olacaklardir.

Kisi, nir makamina erdiginde, baktig1 her varlikta
Hakk’in nirunu seyreder.

Varligin tenini gérmez, orada olan niiru seyreder.
Nir Stresi 35: “Allah nir el semavati ve el ard.”
Meali: “Gokler ve yer Allah’in niru ile sarihidir.”

Nir Stresi 35: “NGrun ala ndrin.”

Meali: Her varlik Allah'in niirundan gelen niir damlalaridir”
Iste her bir varlik, Allah’in niirundan gelen nirlardir.

Her bir varlik Allah’in ndru ile sarilidir ve o nirla is-
leyip gitmektedir.

Muhammed makaminin sirri; Halk makami, niir ma-
kamidir.

Her kim; Muhammed makaminin hakikatinin zevkine
ererse, o kisi; her varligin Allah’in ahlakiyla, yani Allah’in
halkiyetiyle sarili oldugunu anlar.

O zevke eren Kkisinin varliga bakmasi, halk makami-
nin zevkiyledir.

Halk makaminin zevkiyle halki seyretmesi ise “Ahlak’tir.

Ahlak zevkiyle halki seyretmek ise, tenleri degil can-
lar1 seyretmektir.

Varligin tenini degil, tenlerin ardini1 goéren, varligin
unsiyetini gormustur.

Yani her varligin birbiriyle olan iinsiyetini anlamistir.

Her varlik birbirine, nlr tinsiyetiyle baghdir.

Tarik Stresi




©

2|

1- Ulvi Alem ve ondan yansiyan nura.

2- Idrak ettin mi o giiclii nirun ne oldugunu?

3- Sonsuzluga akip giden icinde hayat tasiyan o 15181.
4- Bitiin nefisler onunla korunur.

5- Insan, yaratilisinin inceliklerini degerlendirmek
lizere baksin.

Nir makami, Halk makamidir.
Halk makami Muhammed makamidir.
Muhammed makami, ahlak makamidir.

Onun icin Hazreti Muhammed; “ben glizel ahlaki ta-
mamlamak icin ortaya ¢iktim” demistir.

Her varliktaki nlrun zevkine eren kisi, yani varligin
birbirine ayni niirla bagh oldugunu anlayan kisi, ahlak
hakikatini anlar.

Bu zevke eren Kkisi; hi¢ bir varliga zerre kadar zarar
veremez.

Bu zevke eren kisi; hangi meslekte olursa olsun, hiz-
met icin calisir.
Para, zenginlik, mal-miilk san-sohret i¢in calismaz.

Bu zevke eren Kkisi; herkesin huzuru, mutlulugu icin
kosar.

Bu zevke eren kisi;

Kimseyi kandiramaz.

Kalb kiramaz.

Kimseyi aldatamaz.

Kimseyi kii¢lik géremez.

Dedikodu edip arkadan gekistiremez.

Basina ne gelirse gelsin sabir eder ve oradan gerekli
dersi cikarir.



Bu zevke eren kisi; ciimle varliga, ahlak makaminin
yani halk makaminin, yani nir makaminin zevkiyle bakar.

Iste ahlak kelimesi, manevi bir makam olan halk ma-
kaminin hakikatidir.

Iste vicdan, bedenlerin ardinda olan viiciid boyutunu
gorebilmekle olusur.

Vicdan, “her beden bir can tasir, o can Allah’'in cani-
dir” duygusudur.

Vicdan sahibi, “onun da bir cani var” duyguyla bakar.

Ahlak ise canlarin Allah’in ntruyla tutulu oldugunu
gorebilmektir.

Ahlak, halkiyetin Allah’in halkiyeti oldugunun duy-
gusuyla bakmaktir.

Ahlak sahibi, varligin yaratilis fitratini bilir ve var-
liga ona gore davranir.

O davranistaki olciiyii ¢ok iyi bilir ve varlikta tema-
sin1 ona gore gerceklestirir.

Mesela bir cicege bakista, “cicegin de cani var” duy-
gusuyla bakar.
O canin Allah’tan ayr1 olmadig: bilerek bakar.

Cicegin Allah'in nlirundan yaratildigini gorebilmek,
ahlak makaminin hakikatidir.

Cicek Allah’in nlruyla yaratilmistir.
Allah’in viicduyla kusatilmistir.
Edeb ise, cicegin fitratina gére ona davranmaktir.

Cicegin su isteginde, onun kag giinde bir sulanacagini
bilerek yasaminin duygusu ise edebtir.

Cicek haftada bir sulanacaksa ona gore ¢icegi sula-
mak edebtir.

Edebden uzak davranmak ise bu 6l¢iiye uymamaktir.

193]




SEFKAT RAHOMET SAMIMIYET

Edeb ehli ¢cevresine her zaman sefkati hissettirendir.
Her davranisinda samimi olandir.
Ici dis1 bir olandir.

[N

O kimse “alemlere rahmet olarak gonderildin” ayeti-
nin muhatabidir.

Edebli davranmak, samimiyeti cevresine hissettirmektir.

Edeb ehli, sefkatli olandir.

Sevgi dolu olandir.

Samimi olandir.

Sayg1 dolu olandir.

Sadik olandir.

Diiriist olandir.

Miitevazi olandir.

Sevecen olandir.

Kucaklayici olandir.

Yardimsever olandir.

Insan éncelikle kendine sefkatli olmaldir.

Sonra c¢evresine sefkatli olmalidir.

Dogaya, hayvanlara sefkatli olmalidir, saygili olmalidir.

Kur’an’da insana sefkatli olmasi tavsiye edilir.

Ahzab Shresi 72: “Esfekne-Sefkatli ol.”

“Sefkat, rahmet duygusunun kusaticihigidir.”




J

“En yahmilneha ve esfakne minha ve hamelehal insan.”
(Ahzab Stresi 72)

Kur’an, sefkatli olan insanin, ilim ve edebi, hakikat-

leri tasiyacagini bildirir.
Iste insan her zaman sefkatli olmalidir.
Merhametli olmalidir.
Koruyucu olmalidir.
Sevgi, saygi icinde olmaldir.
Goniil yolunda sadik olmalidir.
Thlash olmalhdr.
Samimi olmalidir.
Kimsenin canin1 yakmamaldir.
Kimseyi tizmemelidir.
Kimseye gozyas1 doktiirmemelidir.
Asla incitmemelidir.
Olumsuz davranmamalidir.
Gaddar olmamaly, kimseye zuliim etmemelidir.
Yikic1 olmamal, yapici olmalidir.
Umut olmaly, sifa olmali, moral olmalidir.
Nazik olmali, algakgoniillii olmalidir.
Sefkat ehli, merhametlidir.
Sefkat ehli, diiriisttiir.
Sefkat ehli, koruyucudur.
Sefkat ehli, duygu ytuklidiir.
Sefkat ehli, samimidir.
Sefkat ehli, ihlashdir.
Sefkat ehli, tevekkiil sahibidir.
Sefkat, gontillere dokunmaktir.

Sefkat, huzur vermektir, mutlu etmektir.




Sefkat, dertlinin derdine derman olmaktir.

Sefkat; kusatma, koruma, sarmalama, hissetme, her
an bir olma duygusudur.

Sefkat, annenin bebegine sarildig1 gibi, rahmet duy-
gularinin bedenleri kusatmasidir.

Kelime “Sef” kelimesinden gelir.

Tim alemin Sef’i, Hikimi, Lideri, Sultan1 Allah’tir.

Allah her bir varligy, tecellileri ile sarmalar, korur.

Allah her bir varligi, ehadiyet esmasiyla ihata eder,
yani birligiyle kusatir.

Iste sefkat, merhametin kusatma duygusudur.

Gonillerin bir olma duygusudur.

Sefkat ehli, birlik suuruyla hareket eder.

Onun icin karsisindaki kisinin her seyini hisseder ve
koruma duygusu ¢ok yiiksektir.

Sefkat ehli, cevresine hep iyilik icin kosar.
Kimsenin sikintisi olmasin ister.

Kimsenin kalbinin kirilmasini istemez.

Derdi olanlarin derdine kosmak i¢in ¢cirpinir.

Gel kardesim.

Biz de sefkat ehli olalim.

Goniiller oksayalim.

Birbirimize sevgi dolu, merhamet dolu davranalim.
Birbirimize huzur verelim.

Yiziimiizden tebessiimii eksik etmeyelim.

Allah bizleri, birbirimize merhamet i¢inde davrana-
lim diye yaratt1. (Enbiya Siresi 107)

Gel kardesim!

Birbirimize merhametli davranalim.



Birbirimizi hor gérmeyelim.

Hi¢ kimseye kotiiliik etmeyelim.

Allah’in merhametini anlayalim, ona gére davranalim.
Allah’in rahmetine ulasmis kimseler, huzurludur.
Onlar cevrelerine huzur verirler.

Onlarin goniilleri ilahi agkla doludur.

Onlar umutsuza umut olurlar.

Onlar goniillerden karamsarlig: kaldirirlar.

Onlar sikintisi olan kimselere kosarlar.

Onlar ilim, irfan ehilleridir.

Onlar rahim ve rahman makamlarina ermis kimselerdir.
Onlar rahmet makamina ermis kimselerdir.

Onlar alemlere rahmet olarak gelmenin ne oldugunu
bilirler.

Onlar sefkat ehlidirler.

Onlar koruyucudurlar, sevgi doludurlar.

Onlar ihtiyaci olanin ihtiyacini gidermek icin kosarlar.
Onlar tevazl sahibidirler.

Hi¢ kimseye, hi¢bir varliga hor bakmazlar.

Onlar tiim varligin kaynaginin Allah oldugunu bilirler.

“fla Allah merciu kum-sizin kaynaginiz ancak Al-
lah’'tir” HGd Siresi 4

Onlar rahim makamina ermislerdir.

Rahim makamai, tiim varligin Allah’'in 6ziinden siizii-
lip gelme makamidir.

Nasil ki bir agag, bir tohumdan a¢iga ¢ikiyorsa, bu
alem de Allah’in 6ziinden a¢iga ¢ikmistir, bu her an da

boyle devam etmektedir. 197]




<o}

8

Rahman makami da, rahimden ac¢iga ¢ikan her seyin
tecellilerle kusatilmasidir.

Tohum rahimdir, aga¢ rahmandir.

Tohumda ne varsa o ag¢iga c¢ikar.

Rahimde ne varsa, a¢iga ¢ikan rahmanda o vardir.
Rahim de rahman da Allah’in rahmetiyle kusatilmistir.

Rahim makamina ve rahman makamina erenler, rah-
met makamina ererler.

Tlm varligin Allah’in rahmetiyle kusatildigin bilirler.

Rahmet makamina erenlerin tiim davranislari, mer-
hamet iizeredir.

Onlar yaratilan her varliga rahmet tizere davranirlar.

Clnki onlar bilirler ki her varligin evveli de, ahiri de,
zahiri de, batin1 da Allah’tir. (Hadid Stresi 3)

Onlar varliga Hakk nazariyla bakarlar.
Onlar cevrelerine merhameti hissettirirler.

Onlarin bedenlerinden ¢evrelerine rahmet enerjisi
yayilir.

Kim onlarin yaninda bulunsa, onlara tanimlanamaz
bir huzur akar.

Rahmet ehli bir kisinin bedeninden rahmet enerjisi
yayilir.

Onlar caliskandir, ilim lizeredir, edeb lzeredir.
Onlar ilahi huzura ermis kimselerdir.
i1ahi huzura ermek, Allah’in merhametine kavusmaktir.

Enbiya Stresi 107:
Gl daa ) ) SIALL ) s

Ve ma erselnike illa rahmeten lil lemin



Ve ma erselna ke : Gondermedik, sunmadik, agiga
cikarmadik, sen,

[11a rahmeten li el dlemin : Rahmetten bagka, alemler igin,
kimseler,

Meali 1: “Seni dlemlere rahmet olmaktan baska bir
sey icin gondermedik.”

Meali 2: “Biz seni biitiin her seye rahmet ile davran-
mandan baska bir sey i¢cin a¢ig8a ¢ikarmadik.”

Enbiya Stresi 86: “Ve edhalndhum fi rahmetina inne-
hum mines salihin.”

Meali: “Onlar merhamet makamimiza dahil oldular,
muhakkak ki onlar iyi kimselerden oldular.”

Enbiya Stresi 84: “Festecebna lehu fe kesefna ma bihi
min durrin ve ateynahu ehlehu ve mislehum meahum rah-
meten min 1ndina ve zikra lil abidin.”

Meali: “Boylece o da aradig: cevaplar1 Bizde buldu.
Boylece sikintili hallerin icinden gecerek Bizi anlayan-
lardan oldu. O sundugumuz hakikatlere ehil olanlardandi
ve onunla birlikte onun gibi hareket edenler Bize ait olan
rahmet lizere oldular ve hep Bizi anan kullardan oldular.”

Al-i imran Stiresi 107: Ve emmellezinebyaddat vuci-
huhum fe f1 rahmetilldh hum fitha halidin
Meali: “Hakikatleri anlamis olanlarin yiizlerinde hu-

zur vardir. Oyle ki onlar Allah’in rahmetini i¢lerinde his-
sederler, onlar devamli o halde hareket ederler.”

Kur’an1 inceledigimizde anliyoruz ki, Allah’t bilenler,
ona teslimiyet ve tevekkiil icinde olanlar, rahmet maka-
mina eren Kimselerdir.

Onlar Kamil kimselerdir.

Kamil kimseler, ¢evrelerine iyi davranan, insanlarin
huzuru icin ugrasan kimselerdir.




| 100 |

Kamil insanlarin bedenlerinden akan enerji rahmet
enerjisidir.
Onlar Allah’1 hatirlatirlar.

Onlarin yaninda bulundugumuzda, diinyalik sikinti-
larimizin etkisi azalir.

Diinyalik sikintilarimizi asmak i¢in kendimizi azimli
hissederiz.

Clinki Kamil kimselerin etrafinda bulunanlar, hayata
daha gii¢lii sarilirlar.

Onlarin goniilleri Allah ile mesguldiir.
Onlarin goniilleri hakikatleri anlamak ile mesguldiir.

Onlar diinyanin malina, milkiine, sanina, séhretine
esir olmazlar.

Onlarin goniilleri Allah’a teslim olmustur.
Onlarin aklina zerrece birini hor gérmek gelmez.
Onlarin aklina zerrece birine zarar vermek gelmez.

Onlarin goniillerine zerrece birini kandirmak, birine
¢ikar icin davranmak asla gelmez.

Gel kardesim!
Rahmet makamina erelim.

Rahim olan rahman olan Allah’1 layikiyla anlayalim ve
layikiyla O’na teslimiyet ve tevekkiil icinde olalim.

Kimseyi hor géormeyelim.

Bilelim ki hepimizin viicidu Allah’'in kiirsisudiir.
Allah hig birimizden ayr1 degildir.

Gel kardesim!

Ihtiyac1 olana kosalim.

Umutsuza umut olalim.

Sevgiyle saygiyla davranalim.

Kimseye zerre kadar kotiilik etmeyelim.



Merhametli davranalim, sefkatli davranalim.

Bilelim ki merhametli olanlarin goniilleri huzur icin-
dedir.

Insan her zaman samimi olmalidur.
[hlash insan samimidir.

Samimi insan ihlashdir.
Samimiyet, i¢i disi bir olmaktir.

Samimiyet, karsisindaki kisinin viicidunda Allah'in
oldugunu bilerek hareket etmektir.

Samimiyet, gonliinde ilahi aski tasimaktir.
0 ask ile davranmaktir.

Nasil ki ilahi ask sarmalar, kusatir, samimiyet de cev-
resinde olan her seyi sarmalatir, kusattirir.

Samimiyet, Tevhid suuruyla hareket etmektir.

Samimiyet, Zatiyla bir olan, sifatlariyla tek olan Al-
lah’a baghlik icinde yasamaktir.

Her varligin sahibinin Allah oldugunu bilerek hare-
ket etmektir.

Samimiyet, karsisindaki kiside Allah’a nazar ederek
hareket etmektir.

Samimiyet, her varligi kusatan Allah’a sahit olmak, o
suhlidla yasamaktir.

Insan Allah’a samimi olursa, ¢cevresine de samimi olur.

Kendine samimi olmayan kimse, baskasina samimi
olamaz.

Baskasina samimi olmayan kimse, kendine samimi
degildir.

Gel kardesim!

Samimiyet nedir bilelim.

Vefa nedir bilelim.

1101




102 |

Sadakat nedir bilelim.

[1ahi ask nedir hissedelim.
Birbirimize samimi olalim.
Birbirimize sadik olalim.
Birbirimize vefali olalim.
Birbirimize icten davranalim.
Birbirimize huzur verelim.

Samimiyet; gonliinii Allah’a rabita eden kimselerde
tecelli eder.

Samimiyet; vefadir, ihlastir, sadakattir, sarilmaktir,
kopmamaktir.

Samimiyet; icten davranmaktir, kalben davranmaktir.

Samimiyet; Allah askiyla sarilmaktir, es olmaktir,
dost olmaktir.

Samimiyet; menfaat beklemeden kosmaktir, goniil-
lere sifa olmaktir.

Samimiyet; niyetin halisane olmasidir, niyetin Allah
rizasi i¢in olmasidir.

Samimiyet; icin disin bir olmasidir, ten ile can gibi ol-
maktir.

Samimiyet; her zaman Allah askina dayali hareket
etmektir.

Allah’a sadakatin ne oldugunu bilenler, samimiyet ma-
kamina ererler.

Allah’a sadik olan; vefali olandir, samimi olandir.

“Ulaikellezine sadakii-Onlar sadiktirlar, samimidir-
ler.” (Bakara Stresi 177)

Iste onlar, tiim ictenlikleri ile Allah’a baglanirlar.
Onlar Muhsin olanlardir.

Onlar ihlas sahibi olanlardir.



Onlar vefali olanlardir.
Onlar iyi kimselerdir.

“Min hayrin yuveffe-Vefali olan kimseler iyi kimseler-
dir.” (Bakara Siiresi 272)

Onlarin dostlugu halisanedir.

Onlar en icten davranirlar.

Samimiyetleri kalbendir.

Clnki onlarin kalbi Allah askiyla kusatilmistir.

“Ahlasni hum bi halisatin-Onlar ihlashdirlar, halistir-
ler.” (Sad Siresi 46)

Allah’'in askina erisenin kalbi, kalb-i selimdir, samimidir.

“Kalb-i selim-samimi, diirtst kalb.” (Suara Siresi 89)

Samimiyet ve sadakat makamina erismeyenler kendi-
lerine samimi olamazlar.

Kendilerine samimi olmayanlar, sadik ve samimi ol-
mayan kimseleri bulurlar.

Ayette ne giizel belirtilmis.

“Ve la sadikin hamim-Sadakatleri, samimiyetleri yok-
tur.” (Suara Siresi 101)

Gurur, kibir icinde olanlarin goniillerinde samimi-
yet yoktur.

Onlar her seyi kendi ¢ikarlari i¢in yaparlar.
Senlik benlik kavgasinda olanlardir.

Bundan dolay1 ayette, “Allah’a teslimiyet i¢cinde ol-
mayanlarin, goniillerinde sadakat, samimiyet, ask yok-
tur” diye bildirilir.

Allah aski kalblerinde tecelli edenler ise, benlikten
kurtulmus olanlardir.

Iste onlar samimi olanlardur.

Gel kardesim!

1103 |




1104

Samimi olalim.

Vefali olalim, sadik olalim, ihlash olalim.

Birbirimize samimiyetle davranalim.
Birbirimize icten davranalim.

Gontlden davranalim.

Allah askiyla davranalim.

Her varligi iciyle disiyla Allah'in kusattigini bilelim,

ona gore davranalim.
Varliga olan sayginin Allah’a oldugunu bilelim.

Varliga egilmenin Allah’a egilmek oldugunu bilelim.

Cok giizel bir hikaye vardir.

Allah, Hazreti Mlsa’ya bildirdi.

Actim doyurdun mu?

Hasta idim kostun mu, baktin m1?

Susuz idim, su verdin mi?

Derdim vardi, geldin mi, derdime ¢are oldun mu?
Miisa seslendi, Ya Rabbi!

Sen ac¢ olur musun?

Sen hasta olur musun?

Sen susuz kalir misin?

Sen dertli olur musun?

Allah bildirdi, Ya Misa!

Bir kulum ac ise, ben agimdir.

Bir kulum hasta ise, ben hastayimdir.

Bir kulum susuz ise, ben susuzumdur.

Bir kulum dertli ise, ben dertliyimdir.

Bir kulumu doyurur isen, beni doyurursun.

Hasta bir kuluma kosar isen, bana kosmus olursun.

Bir kuluma su verirsen, bana su verirsin.



Dertli bir kulumun derdine ¢are olur isen, bana ¢are
olursun.

Birine umut olursan, bana umut olursun.
Birini sevindirirsen, beni sevindirmis olursun.

Ya Misa! Birine yardim edersen, bana yardim etmis
olursun.

Ya Musa! Hep beni ararsin.

Ben dertlilerin gonliindeyim.

Ben mazlumlarin yanindayim.

Ben caresizlerin icindeyim.

Ya Misal

Beni, dertlilerin, mazlumlarin, ¢aresizlerin, umutsuz-
larin kalbinde ara.

Beni, gozyas1 dokenlerin gozyasinda ara.

Beni kirik kalblerde ara.

Cik kendinden, o gariplere gel Ya Miisa!

Iste hikayede de belirtildigi gibi, ihlasli olmak, samimi
olmak; varligin ardinda Allah’in oldugunu bilmek ve ona
gore hareket etmektir.

Iste edeb duygusu da budur.

1102




1106

TEVHID SUURU

Edeb ehli Tevhid ehlidir.
Allah’in birliginin her yerden tecellisini gorendir.
Edeb, ancak ve ancak Tevhid suuruyla olusacaktir.

Tevhid; tek olmak, bir olmak, biri bir bilmek, ehadi-
yete erismek, birlik boyutuna ermek demektir.

Tevhid suuru, damlanin deryadan ayri olmadigini, yani

kisinin Allah’tan ayri olmadigini idrak ettirir.

Tevhid suuruna erismek icin, ilm-i Tevhid egitimi gor-
mek gerekir.

[lm-i Tevhid, Allah hakikatine eristiren ilimdir.

Gonliine, Allah’1 bilme arayisi1 diisen kisiler, bir heye-
can i¢cinde oraya buraya kosarlar.

Gonliine gelen; “ben kimim, nereden geldim, nereye
gidiyorum, Allah nedir, Allah var midir?”

“Bu alem nasil var oldu, bu esyanin hakikati nedir?”

“Oliim nedir, 6liim sonrasi nedir, yeniden dogus var
midir?”

Sorularinin cevaplarini arayanlar ve bu arayista sa-
mimi olanlar, muhakkak ki kendi gibi arayista olanlarla

tanisacaklardir.
[Im-i Tevhid egitimi, bir Miirsid-i KAmil'den alinir.

0 egitime tabi olanlar bir arayis icinde olanlardir.



[lm-i Tevhid dersleri almaya miisait olanlara dersler
teblig edilir.
Hakikati arayan kisi, 6ncelikle aklini ve gonliinii te-

mizlemelidir.

Hakikat yoluna, akli ve gonlii temiz olanlar dahil ola-
caktir.

Gonlu ve akli temiz olanlara, nice lattflar sunulur.
Onlar, varligin varolus sirlarina kavusurlar.

A'raf Slresi 96: “Ve ittekav le fetahna aleyhim be-
rekatin min el semai ve el ard1.”

Meali: “Takva ehli, yerlerin ve goklerin hakikatlerin-
den feyiz alirlar, her seyin ortaya cikisinin Bize ait oldu-
gunu anlarlar.”

Takva, Allah’in ulviyetinin yaninda ben de varim gaf-
letinden ge¢menin sirridir.

Takva, gonliinii ve aklini temizleyenlerin ulastig1 bir
makamdir.

Bu makama ulagsmadan sirlar kapisi acilmaz.

Allah hakikatine, akli ve gonlii temizlenmis olanlar,
samimi olanlar erisecektir.

Mana ilmine tertemiz olanlar erecektir.

Vakia Siresi 79. ayette bu ¢ok giizel bir sekilde be-
lirtilmistir.

Vakia Siresi 79: “La yemessuh illel mutahher(n.”

Meali: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona temas
edemez, onu anlayamaz.”

Insanin kendi aslini arama yolculugu, éncelikle aklini
ve gonliini temizlemekle baslar.

[Im-i Tevhid yolculugu, hazir olana agilacaktir.

ilm-i Tevhid dersleri, bir Mirsid-i Kdmil'den alinir.

1107 |




108

[lm-i Tevhid dersleri, Hazreti ibrahim’in olusturdugu
fend makamlar1 ve Hazreti Muhammed’in olusturdugu
Beka meratiplerinden olusur.

Kur’an'da “Millet-i ibrahim” ayeti buna isaret eder.
Nahl Siiresi 123: “Summe evhayna ileyke enittebi mil-
lete ibrahime hanifa ve ma kane minel musrikin.”

Meali: “Sonra sana vahyettik: Ibrahim’in diizenledigi
ilkelere tabi olmani, Tevhid {izere olmani ve ortak kosan-
lardan olmamani.”

Millet; imla, diizenlenen ilkeler, belge, diizenleyip yaz-
dirilan, sdyleyip yazdirmak, ezbere yazmak, belli ilkeler
lizerine olusturulan birlik anlamlarina gelir.

Millet; “imlal” masdariyla, yani, “imla” manasi ile ilis-
kili bir isimdir.

Imla; olusturulan diizen, takip edilen diizenleme de-
mektir.

Kur’an’da yedi yerde “Millet-i Ibrahim” kelimesi geger.

Millet-i [brahim; Ibrahim’in olusturdugu diizen demektir.

Iste Hazreti ibrahim’in diizenledigi fend makamlars,

kisinin kendinde ve varlikta Allah’in hakikatlerine arif
olma yolculugudur.

Hazreti ibrahim, Kabe'yi olusturmus ve insanlari ilm-i
Tevhid yoluna davet etmistir.

Hacc Stresi 27. dyette “Yetu ke-sana gelsinler” mesaji
buna isarettir.

Ayette belirtildigi gibi, Hazreti ibrahim, yasadig1 dé-
nemde hakikatleri teblig eden idi.

ibrahim, déneminin Miirsid-i Kamil'i idi.

Kendi aslin1 anlama heyecani icinde olanlar, Mirsid-i
Kamil’e gelirler, ona tabi olurlar.

Hakk yoluna tabi olana salik denir.



Salik, Hakk yoluna siilik eden demektir.
Yani salik, hakikatler yoluna giren demektir.

Hazreti ibrahim’in diizenledigi ilm-i Tevhid derslerin-
den fena makamlari kisaca soyledir.

Zikrullah:
Salik, Zikrullah dersinde, Zakir ve zikir hakikatine erer.

Zakir olan Allah’tir, Allah her varliktan her an zikre-

dendir.
Zikir, varliktaki hi¢ bitmeyen ildhi rezonans, ilahi tinidir.
Zakir ve zikir birbirinden ayr1 degildir.
Zikir, varolusun ilk ve her an devam eden ilah{ teren-
nimidir.

Cimle varlik zikirle var olur, zikirle sarihdir, zikirle
korunur, zikirle siiriip gider.

Hicr Siresi 9: “Inni nahnu nezzelnez zikre ve inna
lehu le hafizin.”

Meali 1: “Muhakkak ki biitiin her sey zikrimizle aciga
cikar ve muhakkak ki her sey zikrimizle muhafaza edilir.

Meali 2: “Siiphesiz Biz her yerden zikrimizi sunariz ve
her seyi onunla koruruz.”

Zikir, Zakir hissine eren talebeye Tevhid-i Efal dersi
teblig edilir.

Tevhid-i Efal:

Tevhid-i Efal, efalin birligi demektir.

Bir ise fiil, bircok ise ise efal denir.

Tevhid-i Efal biittin islerin bir is oldugunu bilmektir.

Salik bu derste, kendinde ve her varlikta her an isle-
yenin Allah oldugunu idrak eder.

Varligin varolusundaki isleyis ve varhigin striip git-
mesindeki isleyis Allah'in isleyisidir.

1109




1110

Higbir kimse fiilinin haliki degildir, yani hi¢ kimse
kendi varligini var edemez ve kendi viicidundaki isleyi-
sin faili olamaz.

Halik ve fail-i muhtar Hakk teala hazretleridir.

Hi¢ kimse kalbini attiramaz, nefes alip verisini yapa-
maz, kanini dolastiramaz, hiicrelerinin isleyisini yapamaz.

Kisinin bedeninde her an devam eden faaliyetin, yani
isleyisin sahibi Allah’tir.

Salik, bu derste kendine nisbet ettigi isleyisin Allah’a
ait oldugunu anlar ve “ben islerim” gafletinden kurtulur.

Salik bu derste, fiil, efal, mef(il, amel inceligini tefek-
kiir ederek, bu dersi anlamaya calisir.

Fiil, fail, meftl, amel inceligi ¢cok dnemlidir.

Y{inus Stresi 36: “Innallahe alimun bima yefal(in.”

Meali: “Muhakkak ki Allah ilmin sahibidir, her var-
likta fail olandir.”

Fiil, fail konusu, bir ilm1 tefekkiir tizere 6grenilecektir.

Fiil, fail, amel konusu Tevhid derslerinin temelidir.

Bunu anlayan talebe, bedende olan isleyisin Allah’a ait
oldugunu, o isleyisi alet ederek yapilan eylemlere “amel”
dendigini idrak eder.

Bunu anlayamayan talebe, kotiiliikleri de Allah’tan bilir.

Inang topluluklarinda; “ben atmadim Allah atti, ben
yapmadim Allah yapti, o dldiirmedi Allah 6ldirdd, ser de
Allah’tandir” diye anlatilan bilgiler, fiil, fail, amel konu-
sunu idrak edememekten kaynaklanir.

Inang topluluklari, Kur’an’da baz ayetleri 6rnek gos-
terirler.

Enfal Stresi 17: “Fe lem taktulihum ve lakinnalldhe
katelehum ve ma rameyte iz rameyte ve lakinnallahe



rama ve li yubliyel mu'minine minhu belden hasena in-
nallahe semiun alim.”

Bazi Mealler: “Onlar1 siz 6ldiirmediniz fakat Allah 6l-
diirdii. Attigin zaman da sen atmamistin, fakat Allah at-
mist1. Allah bunu, inananlari giizel bir imtihana tabi tut-
mak icin yapmisti. Dogrusu O isitir ve bilir.”

Tevhid-i Kur’an Meali: Sen bir gii¢le bir sey yaptiginda
o gli¢c senin degildir, fakat o gii¢ Allah’indir. Giicii kendine
nispet edip, giiciin Allah’a ait oldugunu anlayamayanlar
kendilerine yazik ettiler, iste o halde olanlara siz yazik et-
mediniz. Mi'minler baslarina gelen sikintilar: dikkatlice
diistiniirler, ondan giizel bir ders ¢ikarirlar. Muhakkak ki
Allah isittirendir, ilmin sahibidir.”

Ayeti inceledigimizde, insan bir sey yaptig1 zaman, vii-
clidunda olan bir giicle yapar, o gii¢ Allah’a aittir.

Insan, bedenindeki giicii kullanarak yani onu alet ede-
rek bir sey yapar.

Kisinin bir sey yapmasi, atmasi, tutmasi, almasi, ver-
mesi hep o gii¢ iledir.

Iste bedendeki kudret sahibi Allah’tir, beden her an o
kudret ile islemektedir.

Fiil ile yapilan eylem arasindaki bag ise; fiil faile ait-
tir, eylem kisinin tercihiyle kisiye aittir.

Kisinin bedenindeki isleyisin faili Allah’tir, fiil failden
ayr1 degildir, beden failin fiiliyle islemektedir, bedendeki
fail bedenin Zatidir.

Kisinin yaptiklarina, eylemlerine amel denilir.

Kisi iyi bir sey de yapsa, kotli bir sey de yapsa, bede-
ninde Allah'in fiili olmadan yapamaz, kisi yapacagi ey-
lemi, fiili alet ederek yapar.

Kisinin ne yapip yapmayacagi, onun tercihlerine, ka-
rarlarina birakilmistir.

111 |




112

Iyi bir egitimden gecen, edeb ve ilim {izere yetistirilen
Kisinin tercihleri, kararlari, hayr tizere olacaktir.

Ama iyi bir egitimden ge¢meyen, batil ve zararh bil-
gilerle yetistirilen kisinin tercihleri, ser tizere olacaktir.

Boyle kisiler kotiiliigli de Allah’tan bilecektir.

Oysa Kur’an'da “Allah koétiiliik veren degildir” diye
bildirilir.

Nisa Stresi 40: “Innallahe 14 yazlimu miskale zerreh.”

Meali: “Siiphesiz Allah zerre kadar kotilik vermez.”

Talebe bu derste bedenindeki isleyisi ve o isleyisle ya-
pilan amellerini ¢ok iyi tefekkiir etmelidir.

Kisi, kendi tercihlerinden, kararlarindan ve bunlarin

sonucu yapmis oldugu amellerinden sorumludur.

Enbiya Stiresi 23: “La yuselu amma yefalu ve hum yu-

seliin.”

Meali: “Allah fiilinden sorumlu degildir. Ama insanlar
amellerinden sorumludurlar.”

Kendindeki ve her varhktaki fiil, fail hakikatini anla-

yan kisi salih amel iizere olur.
Bunu anlayamayan Kisi ise zalim amel {izere olur.

Kur’an'da birgok ayette salih amelden ve zalim amel-
den bahsedilir.

Talebe bu derste, daha 6nce iyi ve kotii diye adlandir-
dig1 kisilerin, bedenlerinde olan isleyisi yapanin Allah ol-

dugunu anlayacak ve eski bakisini degisecektir.

Iyi ve kotii denilen sey, kisilerin amellerine, hallerine
nispet edilir.

Kisilerin bedenine iyi ya da kotii bedenli denilemez.

Bedenler Allah’in tecelli tezahtruadir.



Bu makamda salik, iyi, kotii diye eski bakisina takil-
madan yalnizca kendindeki ve her varliktaki isleyisi an-

lamaya c¢alisacak.

Iyi ya da kotii haller kisinin Hakk’1 idrak edip etme-
mesiyle ilgilidir. Bunu dersleri ilerledik¢e anlayacak.

Tevhid-i Efal’ in rabitasi: “La faile illAllah”tir.
Yani “Allah’tan bagka isleyen yoktur.”

Gerek enflisiimiizde, gerek afadkimizda tiim varliktan

her an isleyen Allah’tir.
Biitlin varliktan her an isleyen Allah’tir.
Allah'in isleyisi ile varlik var olur, sekillenir, bedenlenir.

Hicbir varligin kendi isleyisi yoktur ve kendini var

etmemistir.
Ozetle, bizim kendimize nispet ettigimiz fiilimiz fani,
Hakk’in fiili bakidir.
Bizim fiilimiz zaten fani idi ve elan da 6yledir ve yoktur.
Biz, Hakk'in fiilini, bir gaflet icinde bizim zannederdik.
Simdi biitin fiillerin Hakk’in oldugunu anladik.

Bizim kendi varhigimizdaki isleyiste, iktidarimiz ve

ihtiyarimiz yoktur.

Kalb sahibi olan kisi hayr tizere olur.

Kendi hevasi lizere olan kisi ser tizere olur.

Yani hayrin mecrasi kalbtir.

Serrin mecrasi kisinin kendisidir, heva boyutudur,
aileden gelen toplumdan gelen ayrimcilik iceren bilgisel
kodlamalardir.

Yani hayr Allah’tan, ser kisinin kendindendir.

“Hayr1 Allah’tan serri kendinizden bilin” ayeti buna

isaret eder.

113 |




114 |

Tevhid-i efal dersini anlayan talebeye, Tevhid-i Sifat
teblig edilir.

Tevhid-i Sifat:

Tevhid-i Sifat demek, sifatin birligi demektir.

Bu ciimle dlemde goriinen sistemin hepsi bir sifattir.

Bir Zatin sifatlaridir.

0 da kendi Zati ile kaim olan Allah’ii tedlanin sifatlaridir.

Enfliste ve afakta, siik(in ve harekette goriinen sifat-
lar Hakk'in sifatlaridir.

Yani kendimizdeki ve gérdiigiimiiz her varliktaki sa-
bit olan sifatlar, Hakk’in sifatlaridir.
Ciimle varlik Hakk’in sifatlari ile donatilmistir.

Her varlikta, her ne kadar Hakk’in sifatlarinin maz-
hari tam degilse de mazhar1 nakisidir, mazhari tam an-
cak insandir.

Hakk’in mahlukata taalluk eden sifatlari sekizdir.

Bu sifatlar sunlardir: “Hayat, ilim, irade, Semi, Basar,
Kudret, Kelam ve Tekvin.”

Bu sifatlara “Sifat’1 Subutiye” denir.

Subutiye demek; Hakk’in Zatina sabittirler demektir.
Degismeyen demektir.

Hakk’in Zat1 baki oldugu gibi, sifatlar1 dahi Zat ile
bakidir.

Kiyamlari Zatullah ile kaimdir, kendilerine ait viiciid-
lar1 yoktur.

Hakk’a mahsus olan bu sifatlarin cimlesi, insanda
mevcut olup, tecelli etmis ve biitiin sifatlari ile alemi
ihata etmistir.

Zaten ucu bucag1 olmayan bu alem, iste bu sekiz si1-
fattan ibarettir.



Bu sifatlar kalkmis olsa alem yok olur.

Demek oluyor ki bizim dlem dedigimiz Hakk’in kendi
sifatlarindan ibarettir.

Talebe bu derste her bir sifati ince ince tefekkiir eder.

Kendine nisbet ettigi sifatlarin, Allah’a ait oldugunu
idrak eder.

Mirsid-i Kamil'in sofrasinda her bir sifatin kendin-
deki ve varliktaki karsiligin1 anlamanin sohbetine kati-
lir ve tefekkiiriinii daha da gii¢clendirir.

Tevhid-i Sifat makaminin rabitasi:

“La mevsife illaAllah” yani “Allah’tan bagka mevsiif yok.”
Mevsif: Vasiflanan, sifatlanan, sifatlarin sahibi demektir.
Yani bu dlemdeki sifatlar Allah’'in sifatlaridir.

Hi¢c kimsenin kendine ait sifatlar1 yoktur.

Bizim sifatlarimiz var ise de, fani ve topraktandir.
Hakk’in sifatlar1 baki ve ntirdandir.

Bir adam 6ldiigiinde onu tenesire uzattiklarinda onun,
gozi, kulagi ve dili vardir, ama gormez, isitmez, sdylemez.

Iste bizim kul sifatlar1 denilen onlardr.

Hakk’a nisbet edilen niir sifatlar ondan ¢ekilince, on-
lar kuru bir alet gibi kalir, topraga gider.

Iste salik, Tevhid-i Sifat makaminda: “La mevsiife il-
1Allah” sahitligine erisecek ve Hakk’in sifatlarindan baska
bir sey gérmeyecek.

Salik, derslerin keyfiyetini tam anlayabilmek icin,
kendi gibi [Im-i Tevhid yolunda olan dostlari ile konusup
sohbet etmeli ve idrak edemedigi konular1 sorup 6gren-
meye ¢alismalidir.

Sohbetlerde dostlar, Tevhid derslerini iyi anlayabil-
mek i¢in, birbirlerine yardimci olurlar.




116

Sohbetlerde her soru, tefekkiirlere kapilar acar, her-
kes nasibi kadar litGflanir.

Tevhid-i Sifat makamini idrak eden talebeye, Tevhid-i
Zat makami teblig edilir.

Tevhid-i Zat:

Tevhid-i Zat; Zatin birligi, tek Zat demektir.
Rabb makamidir, Rububiyet makamidir.
Rabb, Allah’in viiciddaki karsiligidir.

Enfiiste ve afakta, siikin ve harekette goriinen vii-
cid Hakk'indir.

Hakk’in viiciidundan gayr1 viiciid yoktur.
Fakat bu goriinen sliretlere Hakk’in viicidu denmez.

Stret viicidlarina beden denir, stiret bedenlerini tu-
tan vicihda, “viciad” denir

Hakk’in viicidunda degisme yoktur.

Bu gordiigimiiz siretlerde ise degisme ve kaybolma
vardir.

Bugiin var goriinen bedenler yarin yok olup gider.

Fakat bu siiret viicidlarini tutan viicid Hakk’indir.
Iste viictid-u mutlak O’dur.

Iste bu alem bir agacin gblgesine benzer.

Agacin golgesi inkar olunmaz, yerde bir kararti go-
riiniir, ama kendi vicdu yoktur. O gélge agacin viicidu
ile durur.

Iste bu alemdeki varliklar géziimiize goriiniiyor, ama
kendi viictidlar: yoktur.

Hakk’in Zatinin golgesidir. Hakk’in Zati1 ile dururlar.

Iste bu makamda her sey her an fanidir. Zat1 mutlak
bakidir.



Talebe, bu makamin zevk ve suhudunda, Hakk'in Zatin-
dan gayr1 bir sey gérmez.

Bu makamin zevkinde, ne yer, ne gok, ne daglar, ne de-
nizler, ne bilinen, ne bilinmeyen, hi¢bir sey yoktur.

Clinki kendi Zatindan baska bir sey yok ki O’'na var
densin, O’nu bilsin.

Bu makamda cenab1 Hakk kendi Zatinda kendi Zatini
kendi Zati ile suhut eder.

Misal; nasil ki bir gemi ile engin denize ac¢ilinca hig
kara goriinmez, her taraf sudur ve denizden baska bir sey
goremedigimiz gibi...

Talebe, Tevhid-i Zat makaminda, bu alemi bir golge
mesabesinde goriip, Zatullahtan baska bir sey olmadi-
gni, her seyin kendiyle beraber hi¢ oldugunu, golge gibi
gorlinen bu dlemin hakikatleri bir viicid olup, bir Zat ol-
dugunu suhut eder.

Salik suhut edecek dedigimiz zaman, bu bile anlat-
mak icin bir tabirdir.

Yoksa bu makamda hi¢ kimsenin ve saligin varlig1 yok
ki suhut etsin.

Salikteki suhut da, tefekkiir de, idrak da Hakk’indir.

Bu makamda akil, tefekkiir her sey teslim olur.

Bunun icin Hakk kendi Zatini, kendi Zat1 ile suhut eder.

Bu makam fenafillahin nihayetidir.

Bu yerde salik, 6lmezden evvel 6lmenin sirrina erisir.

” o

“Mutu kable ente mutu” “6lmezden evvel 6liiniiz” ha-
kikati budur.

Iste salik kendi varhiginin, Hakk’in varligi olduguna,
kendinin bir gélgeden ibaret olduguna arif olunca, yok
oldu, 6ldi demektir.

Yani kendi ihtiyari ile yoklugu kabul etti.




(118 |

Bu makam Is&'nin bedeninin carmiha gerildigi boyuttur.
Carmih, dort mih demektir.
Car, Farscada dort demektir.

Mih, mihlanmak, tam teslim olmak, hareket edemez
hale gelmek demektir.

Dort makamda teslim olan talebe, bedeninden gecer,
Hakk’a mihlanir, yani tam teslimiyetle baglanir.

Dort makamda teslim olmak, Zakir olan, Fail olan, Mev-
suf, Mevcid olan Hakk’ta fani olmak demektir.

1§te talebe, Tevhid-i Efal'de fiilini, Hakk’in fiilinde...
Tevhid-i Sifat’ta, sifatlarini Hakk’in sifatlarinda...

Tevhid-i Zat'ta, viicGdunu Hakk’in viciidunda fani
eder, yani yok eder.

Zaten de yok idi.

Fakat biz Hakk’in fiilini, sifatini, viicidunu bizim zan-
nederdik.

Simdi bunlarin Hakk’'in oldugunu anlayinca bizim var-
ligimiz kalmadi.

Zevk ve suhut itibariyle 6ldiik demektir.

Tevhid-i Zat makaminin rabitasi: “LA mevcide 114
H{”dur.

Yani: “O’'ndan, Allah’tan gayr1 mevc(d yoktur.”

Mevciiddan maksat; tiim bedenleri tutan ilahi viic(d,
ilahi kudrettir.

Iste Tevhid-i Zat saligi, arifi, fanisi, her an bu suhutta
bulunacak.

Bu makam teslimiyet makamidir, secde makamidir,

{brahim makamidir.

Hazreti is&’nin carmiha gerilme sirr1 budur, yani be-
denden ge¢me sirr1 bu makamdir.



Rahman Siresi 26-27: “Kullu men aleyha fan ve yebka
vechu rabbike zil celali vel ikram.”

Meali “Butiin stretler gelir geger. Sifatlarinin sahibi
olan ve tiim varlig1 Zatiyla tutan Rabbinin ytiizl baki kalir.”

Kasas suresi 88: “Kullu sey’in halikun illa veche.”

Meali: “Biitlin her sey heldktir. Yalniz Allah’in vechi
zat1 vardir.”

Fena makamlarinda fenafillah boyutuna eren tale-
beye, Beka Ulviyeti acilir.

Beka meratibleri Hazreti Muhammed tarafindan di-
zenlenmistir.

Tarife sigmaz, kelimelerle anlatilamaz.

Beka meratibleri; Makam-1 Cem, Hazretiil Cem, Cemiil
Cem, Ehadiyet ve Ama olarak sunulmustur.

Bedeninden gegen fenafillah olan talebeye; Riih bo-
yutu, Niir boyutu, Hii boyutu, Ehadiyet ve Ama boyutlar:
zevk ettirilir.

Bu meratibler bedensiz Ulvi boyutlardir.
Tarife gelmese de talebeye teblig-i zevk ettirilir.

Iste Tevhid suuru fena ve bekd makamlarinin niha-
yetinde olusur.

Artik talebe, bu derslerin sonucunda gonliinde olusan
idrak ile bu aleme birlik-Tevhid suuruyla bakar.

Tevhid suuru tecelli eden kimsenin gonl, her varlikta
Hakk’a nazar edecek bir bakisla bakar.

Artik onun davraniglari edeb i¢inde olur.

Edeb, varligin ardinda Hakk’a nazar edecek sekilde
bakmanin ve davranmanin duygusudur.

119 |




OFKENI SONDUR OF BILE DEME

insan makamina eren, kizmaz, kirilmaz.

insan makamina eren, 6fkelenmez, 6fkelense de he-
men 6fkesini yutar.

insan olan, annesine babasina 6f bile demez.

Kimseye of bile demez.

Ofke, kisinin icindeki nefret duygusundan gelir.

Ofke, 6f kelimesinden gelir.

Kur’an'da “iginizdeki 6fke atesini sondiiriin” diye bil-
dirilir.

Ofkeni, kinini bastir diye bildirilir.

Ofke, atestir, o cehennem atesidir.

Ofke, atestir, bedenleri yakip bitiren atestir.

Ofke, atestir, goniilleri yakan, kalbleri kiran atestir.

Mutlulugu, huzuru bitiren bir atestir.

Gel kardesim, 6fkeni bastir, yut, seni esir almasina
izin verme.

Ofkeni, kinini, nefretini bastirmay1 ancak ve ancak vii-
clidun sahibine teslim olarak basarabilirsin.

Kendini Allah’a infak ederek basarabilirsin.
Ofkeni yut kardesim.

Nefretini bastir kardesim.

Hi¢ kimseye o6f bile deme.

120 Olan olaylara o6f bile deme.




Icinde zulme kapi acacak o duyguya izin verme.
Olaylarin hikmetini diistin.

Sana kotiiliik yapsalar da kin ve nefretini besleme.
Affet geg, unut gec.

Kendine yapilan zulmii affetmek, elbette kolay degildir.

Ama unutma, sana verilen akil, hakikate erisesin diye
verildi.

AKklin, nefretle, 6fkeyle mesgul edesin diye verilmedi.

Aklini, gonliint, seni yaratan Allah’la mesgul et.

O’nu anlamaya ¢alis, O’'na tevekkiil et.

Bedeninin sahibi olan O’na, kendini infak et.

Aklin1 6fkeyle, kinle, nefretle mesgul etme artik.

Akliny, ilimle, edeble, kesifle, tefekkiirle mesgul et.

Icine gelen 6fkeni hemen bastir.

Ofkeni hemen sondiir.

Ayette ne giizel belirtilmis.

Al-i Imran Stresi 134: “Vel kdziminel gayza.”

Meali: “Isyanini-6fkeni-kinini her zaman bastir.”

Al-i Imran Stresi 134: “Ellezine yunfikine fis serrai
ved darrai vel kaziminel gayza vel afine anin nas vallahu
yuhibbul muhsinin.”

Ellezine yunfik@ine : Onlar, infak, varligin sahibini bilip
teslim eden,

Fi el serrai : Biiytik konak, viicut varligi, bolluk
icinde, genislik, rahat,

Ve el darrai : Sikinty, giiclik, muskil, darlik,

Ve el kdzimine : Bastiran, tutan, yutanlar,

El gayza : Ofke, kin,

Le el &fine an el nas : Affedenler, af edici olan, insanlar,

Ve Alldh yuhib : Allah, sevgi, ask,

121




192

El muhsinin : lyi calismalarda olan, icten samimi
olan, 6ziiyle bagl olan,

Meali: “Viicidunu Allah’a infak eden o kimseler; sikin-
til1 ya da rahat zamanlarinda baslarina gelen olaylar kar-
sisinda olusan, kinlerini- 6fkelerini bastirirlar ve affeden
insanlardan olurlar. Tim 6ziiyle hakikatlere bagh olan-
larda Allah sevgisi vardir.”

Ne giizel bir uyari!

Ofkeni bastirmak, 6f bile dememek.

Ofkeni sondiirmek.

Icine diisen atesi edeb ile séndiirmek.

Aklini, gonliinii yakmamak.

Rahmete kap1 agmak.

Hikmete kap1 agmak.

Ne giizel bir uyari!

Icindeki kavga, nefret, kin atesini séndiirmek.

Ofke atesini sindirmek.

“Etfee-Sondiir.”

“Naran li el harb etfee- i¢inizdeki tiim kavga-savas-hid-
det atesini sonduriin.” Maide Stresi 64

Maide Siresi 64: “Kullema evkadii naran lil harbi et-
feehallahu ve yesavne fil ardi fesdda vallahu 1a yuhibbul

mufsidin.”
Kullemi evkadii nar : Her zaman, yakmak, tutusturmak,
ates,
Li el harb : Harb, savas, kavga, karsi durma,
Etfee ha Allah : Sondiirmek, séonmiis, onu, Allah
Ve yesavne fi el ard : Kosarlar, dolanip dururlar, yeryiizi,
Fesaden : Fesatlik, ikilik, bozgunculuk,

arabozuculuk,



Ve Allah 13 yuhib : Allah, yok sevgi,

El mifsidin : Bozguncu, fesatlik ¢ikaran, ikilik
cikaran,

Meali: “Allah, icinizdeki her tirli kavganin atesini
sondiirmenizi ve yeryiiziinde fesatlik cikarmamanizi mu-
rad ediyor ve fesatlik icinde olanlarda Allah sevgisi yok-
tur diye bildiriyor.”

Ne muhtesem bir uyari!

Icimizde olan her tiirlii kavga, 6fke, nefret atesinin
sondiiriilmesi!

Ofkeni, kinini, nefretini sondiir.

I¢sel kavgalarini sondiir.

Dedikodu, ¢ekistirme duygularini sondiir.
Inatlagma, tartisma, bilmislik duygularini séndiir.
Kibrini, hakir bakmani, kendini ytlice gérmeni sondiir.
Icindeki yargilayici, hor bakici atesi sondiir.

Kur’ant can kulagiyla, tiim gonliinle duy ve i¢indeki
harb-kavga atesini sondiir.

Kendi itfaiyen kendin ol.

Etfee-Itfa; sondiirmek demektir.

itfaiye kelimesi de buradan gelir.

Asla unutmayalim!

Icimizde nefret-kavga-harb atesi varsa, ask, sevgi, sef-
kat, rahmet duygular1 yok olur.

Ve insan i¢in icin kendini yakar.

Yakma kardesim kendini yakma.

Yakma kardesim yakma, ¢evreni de yakma.

Icindeki atesi sondiir.

Hem kendini hem ¢evreni yakma. 128




194 |

Bir ormanda bir ates ¢iksa, o ates sondiiriilmedigi
miiddetce, o glizelim orman ve ormandaki nice canl ya-
nar gider.

O ates, sondiiriilmedigi miiddetce, ormani kiil eder,
viraneye dondiirir.

Orman tertemiz oksijeni veremez olur.
Kus civiltilar1 gelmez olur.
Nice hayvanin sesi duyulmaz olur.

Iste insanin icindeki ates de sondiiriillmedigi miid-
detce, kisiyi nefreti, 6fkesi yakar bitirir.

Rahmetten, sefkatten, sevgiden, saygidan uzak eyler.

O kisi, cevresiyle birlik duygusunu olusturamaz.

O kisi, hep saldirgan olur, kirici olur, kirilgan olur.

Iste onun i¢in Kur'an'da “igindeki kavgalar1 séndiir”
diye bildirilir.

Hi¢ unutma kardesim!

Bir 6fke kaynamasi icindeysen, icindeki atesten do-
layidir.

Bu ates harb-kavga-nefret atesidir.

Biliyorsun ki ocakta su kayniyorsa, onu kaynatan al-
tindaki atestir.

Ates sonerse suyun kaynamasi durur.

Senin icindeki atesin sonmesi i¢in de kavga-nefret duy-
gularinin bitmesi gerekir.

Bu duygularin bitmesi icin de ilahi aska erismen gerekir.
Allah’a teslimiyet ve tevekkill icinde olman gerekir.

Hi¢ unutma ki bedeninde bir iltihap-akinti varsa bu-
nun sebebi enfeksiyondur.

Enfeksiyon bitmeli-sonmeli ki iltihap-akint1 bitsin.

Iste, insanin icindeki nefret, kavga, kibir, bir enfeksiyondur.



Bunun bitmesi gerekir ki i¢csel kavgalarimiz, kibirle-
rimiz bitsin.
Bedendeki enfeksiyonun bitmesi icin antibiyotik ge-

reklidir.

Gonliin antibiyotigi ise, Allah’a sahit olmak, O’na tes-
lim olmak, tevekkiil icinde olmaktir.

ilim irfan tizere olanlar, mutlaka Allah’a sahit olacaklardir.
Allah’a sahit olanlar, O’nun sevgisine eriseceklerdir.

O’nun sevgisine erisenlerin, i¢clerinde olan nefret-ki-
bir-harb atesi soniip gidecektir.

Sondiir kardesim sondiir.

Icindeki harb-kavga-nefret atesini sondiir.
Hi¢ unutma kardesim nar-ates demektir.
Senin icindeki ates senin cehennemindir.

O cehennemi sondiir ki icinde cennet olussun.
Ve yine unutma ki atesi sondiiren de sudur.
Su, Allah'in ilmidir, sevgisidir.

Allah’in ilmine, sevgisine erisenin;
Diinyalik kavgalar1 olmaz...

Kibirleri olmaz...

Ofkeleri-nefretleri olmaz...

Para, mal, milk hirslari1 olmaz...

O hirslarin atesi olmaz...

Sondiir kardesim sondiir.

Ofkeni, kinini, nefretini sondiir.

Icindeki nefret-kibir-harb atesini séndiir.
Seni yakan atesi sondiir.

Sende yanan o ates hi¢ unutma ki cevrene de yansiyacaktir.

1925




126

Icindeki ates yandig1 miiddetce; 6fkeli olacaksin, kav-

gali olacaksin, ¢evrene zarar vereceksin, mutsuz olacak-
sin, kendini cehenneme atacaksin.

Sondiir kardesim sondiir.

Icinde olan her tiirlii 6fke ve nefreti sondiir.
Icindeki cehennem atesini sondiir.

Bil ki o ates sonmeden cennet sana gelmeyecektir.
Gonliin giil bahcesine donmeyecektir.

Sondiir kardesim sondiir.

Icindeki seni nefrete- kavgaya-kibre stiriikleyen o

atesi sondiir.

I¢sel kavgalara siiriikleyen o duygulari séndiir.
Icindeki savasi bitir, islami-barisi getir.
Selameti getir.

Unutma yasam bir yolculuktur.

Bu yolculukta her tiirlii sikinti, ac1 olacaktir.
Insan1 olgunlastiran acilardur.

Sikintilarda ve acilarda, Allah’a siginmaliyiz.
Asla O’'nu unutmamaliyiz.

Her an O’na tevekkiil icinde olmaliyiz.

Sikintida da rahathikta da Allah’a siginmak nedir iyi

bilmeliyiz.

Ayette belirtildigi gibi, tiim 6ziiyle Allah’a bagli olan-

lar Allah sevgisine erismislerdir.

Iste onlar her ne halde olursa olsun, olusacak olan 6f-

kelerini, kinlerini, bastirirlar.

Allah sevgisi, 6fkenin bastirilmasina yardimci olur.

Ofke, kin ve nefret duygusu insanin i¢inde, insani esir

alan bir duygudur.



Cehennemin atesi; kin ve nefret, diisiince ve duygu-

lariyla ateslenir.

Seytanin dogus yeri; kin, nefret, diismanlik gibi duy-
gulardir.

Seytan diye ayr1 bir varlik yoktur.

Seytan, kin, nefret, diismanlik duygularini giyen in-
sandan bagskas1 degildir.

Kibir bu duygulari besleyen bir zehirdir.

Kin ve nefret duygusu, insanin icinde yanan bir atestir.

Kin ve nefret, diismanlik duygularini getirir.

Icinde kin ve nefret olan kisi:

Allah idrakinden uzaktir.

Allah’t anlamaktan uzaktir.

Onun inanci sadece kuru bir inan¢tan baska bir sey
degildir.

Insan olmaktan uzaktir.

Icinde kin ve nefret duygusu olan kiside, Allah sev-
gisi yoktur.

Kin ve nefret duygusu nereden gelir?

Cocuk dogdugunda, asla i¢cinde kin ve nefret duygusu
ve diisiincesi yoktur.

Aile ve toplum, ¢ocugun aklina, baska birine kars1 ya
da bagka topluluklara karsi, ayrimci, oteleyici, hor go-
rict, yargilayici bilgiler ekerek, kin ve nefret duygulari-

nin olusmasina yol agar.

Bu durumlar genelde inan¢ alaninda olur.

Kisi, inan¢ bakimindan, kendi gibi inanmayan Kkisileri,
topluluklari, cehennemlik gorecek kadar, onlari ateste ya-
kacak kadar, iginde 6fke ve kin tasir.

197 |




198

Kin ve nefret duygulari ve bu duygularin séyleme do-
kiilmesi; insanlar1 inang¢ boyutunda, 1irk boyutunda, mil-
let boyutunda ayrimciliga siiriikler.

Bu ayrimcilik, insanlari ya da topluluklari, asagila-
maya, hor bakmaya, diismanca davranmaya kapilar agar.

Bu ayrimcilik en ¢ok inan¢ ve millet alaninda ken-
dini gosterir.

Inang alanindaki ayrimcilik, kendi gibi inanmayan
kimseleri, kafir gérmeye, zindik gérmeye, cehennemlik
gormeye yol acar.

Millet alanindaki ayrimcilik ise, maalesef, baska mil-
letleri asagilamaya, kotiilemeye yol agar.

Ikinci Diinya savasinda, baska inanctan ve baska bir
milletten diye, 6 milyon Musevi, ¢oluk cocuk demeden
gazli odalarda yakildi.

Kigliclik ¢ocuklar canli canli yakildilar.
Insan yazarken bile tiiyleri diken diken oluyor.
Bu nasil bir 6fkedir, nefrettir, kindir?

Iste, kin ve nefret duygusu, Diinyanin basina bela olan
duygu ve diisiincelerdir.

Kur’an incelendiginde anlasiliyor ki, i¢lerinde kin ve
nefret tasiyan kimseler:

Allah idrakinden uzaktirlar.

Allah sevgisinden uzaktirlar.
Sefkatten, merhametten uzaktirlar.
Sevgiden saygidan uzaktirlar.
Diistinceden tefekkiirden uzaktirlar.
Tevhid suurundan uzaktirlar.

Simdi bu konu ile ilgili, Kur’an ayetlerini inceleyelim.



Maide Siresi 8: “Kin, nefret gibi sizi bastan ¢ikaracak
halleri yok edin.”

Maide Stresi 64: “Onlar Bizi anlayamadiklarindan do-
lay1, son vakitlerine kadar diismanlik ve nefret i¢cindeki
o hallerinde kalirlar. Allah’in i¢lerinizdeki s6ndiriin de-
digi o savasin atesini her zaman yakarlar ve onlar yer-
yizlinde ikilik, bozgunculuk ¢ikaran halleriyle dolanir-
lar. ikilik, bozgunculuk ¢ikaranlarda Allah sevgisi yoktur.”

Maide Stresi 91: “Adavete vel bagdae fil hamri vel
meysiri ve yasuddekum an zikrillahi ve anis saldh fe hel
entum munteh@in.”

Meali: “Diismanlik ve nefret, sizi Allah’t anlamaktan
ve anlatmaktan ve her an O'na bagli olma suurundan uzak
tutar. Artik siz o hallerden kaginmaz misiniz?”

Maide Stresinde goriildiigi gibi:

Kin ve nefret diisiince ve duygulari, insani bastan ¢i1-
karan duygu ve diisiincelerdir.

Ikilik, bozgunculuk ¢ikaran duygu ve diisiincelerdir.

Insanin icinde devamli yanan, cehennem atesidir.

Savasin kivilcimidir.

Allah1 anlamaktan uzaklastiran duygu ve diisiincelerdir.

Salat boyutuna iletmeyen, duygu ve disiinceledir.

Maide Siiresi 91. ayette: “Zikrillahi ve anis salat fe hel
entum muntehiin” isaret edilen muhtesem hakikat; icinde
kin ve nefret duygusu olanlar, Allah'in zikrinden ve na-
maz boyutundan uzaktirlar.

iglerinde kin ve nefret olanlar, namaz kilsalar bile on-
larin namazi bostur.

Yani onlar “Salat-1 sahun”dadirlar.

Al-i imran Stiresi 118: “Kad bedetil bagdau min efva-
hihim ve ma tuhfi sudiruhum ekber.”

12

9|



130 |

Meali: “Nefret, kin halinde olanlar agizlarindan ¢i-
kan sozlerle belli olurlar ve onlar daha fazlasini i¢lerinde
saklarlar.

Ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi; nefret
ve kin duygusu olanlarin agzindan ¢ikan sozler, hep ay-
rimcilik, hep hor goriicii, hep 6teleyici séylemler igerir.

Nur Shresi 33: “Birligin hakikatine ulasamayanlar; tim
varligin Allah’in oldugunun erdemliligine ulasincaya ka-
dar bir temizlenme i¢inde olsunlar. Kendilerindeki giiciin
sahibini anlamis, ilahi kelama tabi olmus kimseleri bul-
sunlar. Bundan sonra onlar hakikatleri bilmek isterlerse,
onlara hakikatlerin sozlerini sunun, hayirlar icinde olma-
sini tavsiye edin ve anladiginiz 6l¢iide Allah’in degerlerini
onlara verin ve sevgisizlik etmeyin. Artik onlar hakikat-
lere baglandik¢a, yasami ve stiretlerin hakikatlerini anla-
mak istedikleri miiddetce, onlari benlige diismekten koru-
yun. Kim bir sevgisizlik icinde olursa, artik muhakkak ki
o; nefret, kiigiik gérme gibi hallerinden dolay1 gafur olan,
rahim olan Allah’t anlamaktan uzaklasir. “

Nir Shresi 33. ayette muhtesem bir sekilde belirtil-
digi gibi; kin ve nefret duygulary;

Allah’t anlamaktan uzaklastirir.

Kii¢lik gébrme, hor gérmeye kapi agar.

Sevgisizlik icine strtikler.

Saff Stiresi 8-9:

8- “Onlarin konustuklari yalandir, kendi istedikleri o
yalanlar Allah’in hakikatlerini anlamaya engel olan seyler-
dir. Allah hakikatlerini her an apagik ortaya ¢ikarir. Eger
hakikatleri gormemezlikten gelenler nefret hallerinde ol-
masalardi, hakikatleri anlarlardi.”

9: “Ki o Resul; hakikatin yolunu gdstermek ve biitiin
dinlere karsi, dinin hakikatini anlatmak i¢in ortaya ¢iktu.



Eger ortak kosanlar nefret hallerinde olmasalardi, din ha-
kikatini anlarlard1.”

Bu ayetlerde belirtildigi gibi:

Iclerinde kin ve nefret olanlar, baskalarini dinlemez-
ler bile.

Onlarin diisiincelerine asla 6nem vermezler.

Kendileri gibi diistinmeyenlere karsi iclerinde gizli
nefret ve kin tasirlar.

Onlarin kendi inanglari, hakikatleri anlamaya engeldir.
Kur’an1 dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki:

Kin ve nefret insani esir alan, seytanlastiran duygu
ve diisiincelerdir.

Kin ve nefret duygusu, aklin isletilmesine engel olur.
Diisiinmeye, sahit olmaya engel olur.
Sefkate, merhamete engel olur.

Kur’an’1 inceledigimizde anliyoruz ki, icinde kin ve
nefret duygusu olan kisi, kesinlikle Miisliiman degildir.

Insan éncelikle kin ve nefret gibi duygulardan arinmalidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, zulmiin, zarar
vermenin ana kaynagidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu seytanligin
ana kaynagidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, kisinin Allah
ile arasina koydugu atesten bir perdedir.

Insan makamina ulasmanin éniindeki engel, kin ve
nefret duygusu ve diislincesidir.

Gel kardesim!
Kur’ant duyalim.
Ofkemizi, kinimizi yutalim.

Olusan her tiirlii 6fkemizi bastiralim.

131 |




| 132 |

Hi¢ kimseye zullim etmeyelim.

Bilelim ki kalb kirmak bile en biiyiik zulimdiir.
Ofkeli kimseler kalb kirarlar.

Ofkeleri kine akan kisiler, etraflarina ates sacarlar.

Allah’a teslimiyet igcinde olan kimseler ise 6fkelerini
yutarlar.

Bedenlerini Allah’a infak edenler, kindar olamazlar.
Onlar Allah sevgisine erismis kimselerdir.

Gel kardesim biz de o sevgiye eriselim.

Asla 6fke icinde olmayalim.

Ofke durumuna diisersek, hemen “Ya Sabir Allah, YA
Kerim Allah, Ya Latif Allah, Ya Kadir Allah” esmasi ¢eke-
rek, 6fkemizden donmeye calisalim.

Hi¢ kimseye of bile demeyelim.

Annemize, babamiza 6f bile demeyelim.

Hazreti Muhammed'in giizel s6ziinii hi¢ unutmayalim.
Kur’an’dan gelen uyariyi hi¢ unutmayalim.

“Cennet annelerin ayaklari altindadir” Hazreti Muhammed.

Isra Siresi 23: “Rabbin farz kildi;; Anne Babaniza iyi
davranmanizi, Onlara of bile dememenizi ve onlara kotii
davranmamanizi ve onlara hep giizel sozler sdéylemenizi.”

Anne Ki seni 9 ay etinden, kanindan, canindan besledi.
Anne ki seni aciyla lakin mutlulukla dogurdu.

Anne ki seni emzirdi, kustun temizledi, altina ettin
temizledi.

Anne Ki senin icin ¢irpindi, yemedi sana yedirdi.
Anne ki sen agladiginda agladi, kalbi daglandi.
Anne Ki senin i¢in kostu didindi durdu, calisti.

Anne ki sen hastalandiginda o da hastalandi.



Anne ki sen hastaneye yattiginda, basucundan ayril-
madji, seninle aglady, iyilesmen i¢in ne dualar etti.

Anne ki hep yaninda oldu, basina bir sey gelmesin diye
sana ogttler verdi.

Anne ki sen okula basladiginda senden daha ¢ok he-
yecanland1.

Anne ki senin egitimin i¢in her seyini feda etti.

Anne ki sen evlendiginde, seni esin tizmesin diye icinde
kartal hissi ile kayin valdelik yapti.

Annen ki torunun oldu, torunu i¢in yine ¢cirpindi kostu.

Baban ki hep duygularini icinde sakladi.

Baban ki sen ac1 ¢ektiginde gézyaslarini gonliine akitti.

Baban ki senin iyi olman i¢in kostu durdu.

Baban ki senin her seyini hissetti.

Baban ki sabah erkenden kalkti, senin i¢in ¢alismaya
gitti.

Baban ki kendi yemedi sana yedirdi, kendi giymedi
sana giydirdi.

Baban ki senin i¢in yeri geldi 6ldii.

Kirma anne babanin kalbini.

Anne babasinin kalbini kiran, ildhi sistemi sarsar.

Bagirma anne babana, kirma onlarin kalbini.

Bil ki senin viicidun, yaptiginin karsiligint muhak-
kak ki sana verir.

Anne babana iyi davran ki, senin evlatlarin da sana
iyi davransin.

Unutma ki ne ekersen onu bicersin.

Anne babanin evladina olan rahmeti bizzat Allah’in
rahmetidir.

13




Bir kadin elinde ¢cocuguyla Hazreti Muhammed'’in ya-
nina gelir.

Ve sitem icinde sorar.

- “Ya Muhammed! Allah m1 daha merhametli yoksa
ben mi?”

Hazreti Muhammed: “Sence bunun cevabi nedir?”

Kadin cevap verir: “Ben ya Muhammed! Ben bu ¢ocu-
gumu atese atar miyim, elbette atmam, peki Allah kulla-
rin1 nasil atar?”

Hazreti Muhammed cevap verir: “Merak etme, Allah’'in
merhameti tlim alemleri sarmistir, kullarini asla yakmaz.
Kullar kendi yaptiklariyla kendilerini yakarlar.”

Anne babanin sevgisini hi¢c unutma.
Anne babani hep ara sor.

Hep anne babanin elini 6p, onlara saril.
Anne babanin duasini al.

Ve bil ki anne babanin duasi sema aleminde nice ka-
pilar agar.

Kirma anne baba kalbini.

Anne babanin kalbini kiran yerleri gokleri sarsar.
Akrabalarini her zaman ziyaret et.

Onlara da of bile deme.

Her zaman onlarin duasini al.

Onlarin sikintilarini ¢6zmeye ¢alis.

Yakin komsularini, uzak komsularini da ziyaret et.
Onlara da of bile deme.

Cok gtizel bir hikaye vardir.

Imam-1 Azam Hazretlerinin sarhos bir komsusu vardur.



Her glin iger bagirir, cagirir, ortalig1 yikardi.
Imam-1 Azam bir giin bile komsusuna, 6f bile dememisti.
Bir gece komsusunun sesi ¢ikmaz olur.

Imam-1 Azam, sabah komsusunun kapisini ¢alar ve
seslenir.

- “Komsum komsum evde misin?”
Hanimi kapiy1 acar ve seslenir.
- “Buyur hocam” der.

- “Komsumuzun sesi bu gece duyulmads, insallah koti
bir sey yoktur.”

- “Hocam aksam beyimi iceri atmiglar” der.

Ebu Hanife hazretleri dogruca karakola gider.

Amir beye sorar; bizim komsu igeri atilmis sebebi nedir?

Amir bey ¢ok sasirir.

Koca Ebu Hanife nasil olur da bir sarhos i¢in kara-
kola gelir.

Amir bey; “Efendim aksam sarhosluktan birilerini ra-
hatsiz etmis, onlar sikayetci olunca igeri aldik” der.

Ebu Hanife sikayet¢i olanlara gider, sikayetlerini geri
almasi icin rica eder.

Ebu Hanife'nin ricasi kabul edilir.

Ve Amir’e gelinir, Amir komsuyu saliverir.

Saliverirken de 6giit verir; “Ebu Hanife senin i¢in kara-

kola geldi, senin saliverilmen i¢in ugras verdi, artik icme,
sarhos olup ortalig1 rahatsiz etme.”

Komsu, Ebu Hanife'nin kendisi i¢in gelmesine ¢ok sasirir.
Ve evine varir.

Hanimindan gergekleri 6grenir.

Heyecanla Ebu Hanife'nin kapisina gelir.

Ve Ebu Hanife’ye biiyiik bir saskinlikla sorar.

1135




- “Hoca Efendi! Otuz yil sana komsuluk yaptim, her
gece bagirdim, cagirdim, bir kez bile bana 6f bile demedin.”

- “Bir giin kayboldum, ah dedin, bizim komsunun sesi
cikmiyor, ne oldu acaba dedin?”

- “Liitfen s6yle bu nasil bir hosgori?”
Ebu Hanife cevap verir.
- “Bu edeb duygusunun verdigi bir davranis.”

- “Seni de beni de yaratan Allah, senin de benim de
bedenimde her an tecelli etmekte.”

- “Seni de beni de yaratan Allah, senin de benim de
tenlerimizin ardinda kudretiyle kendini gdstermekte.”

- “Iste bundan dolay1 sana kizamadim, sana of bile di-
yemedim.”

Komsu bu bakis acisina sarhos olur.
Bu baska sarhosluktur.

Anlar ki normal i¢kilerin verdigi sarhosluk, birkag
saat icinde bitiyor.

Ama ilahi askin verdigi sarhosluk, bir émiir stirtiyor.
Komsu Imam-1 Azam’a seslenir.

- “Ben Allah’a tovbe ettim, ickiyi biraktim, ne olur bana
edebi 6gret, ilahi sarhoslugu 6gret.”

Imam-1 Azam komsusuna sarilir.

- “Allah tovbe edenlerin tovbesini kabul edendir, in-
sallah gonliine edebin ilahi sarhoslugu, adim adim tecelli
edecektir” der.

Iste edeb, yaratilan hi¢bir varliga 6f bile dememektir.
Hi¢bir kimseyi diglamamaktir.
Hor géormemektir.

Yaraticiy1 yaratilanda géormektir.



Varligin kendinde Allah’'in giizelligini seyredebilmektir.
Allah varlikta zatiyla, sifatlariyla tezahiir etmistir.
Gortlinen, gériinmeyen hep O’dur.

Gorebilen O’'nu gorecektir.

Duyabilen O’nu duyacaktir.

Bu sirra eren kimse, hi¢ kimseye 6f bile demeyecektir.

1137




LOKMAN’IN EVLADINA
EDEBI OGUTLERI

Lokman olan, edebe yonlendirir.

Lokman olan, sifa sunar, rahmet sunar, huzur sunar,
edeb sunar.

Lokman olan, edeb dolu 6giitler sunar.

Lokman’in edeb dolu 6gtitleri insan olmaya ¢agridir.

Hazreti Lokman'dan gelen d6giitler her daim anlatilir.

Lokman kimdir?

Her bir kamil insanin Lokman damari vardir.

Her bir insanda da Lokman damari vardir.

Hazreti Lokman’t uzaklarda arama kardesim.

Lokman Hekim sensin kardesim.

Sende Lokman boyutu var.

Gel o boyuta ulas ve gel insanlara umut ol, moral o],
sifa ol.

Gel kardesim, Allah sana; merak etmek, kesfetmek,
diistinmek, derinligine bakmak gibi yetenekler vermis.

Gel bunlari ortaya ¢ikar ve varligi derinligine oku.

Lokman kelimesi; Ibranice “Lot-Lot” kelime kékiin-
den gelir.

Arapg¢a’ya Lokman olarak gegmistir.

Anlami; kilif, orti, koruyan, engelleyen, besleyen, sifa

138 veren, kabuklarin ardindaki hikmetlere ulasan demektir.




Lokma kelimesinin de ayni kokten geldigi diistiniiliir.
Lokma, varligin ardinda damla damla olan hikmetlerdir.

Lokman, varligin hikmetlerine ulasan ve o hikmetler-
den yudum yudum beslenen ve besleyen demektir.

Kur’an’da Lokman Stiresi vardir.

O siire, Lokman olmanin sirlarini verir.
Peki, o sirlar nedir?

Lokman, varligin hikmetleri lizereydi.

Varligin sahibinin Allah oldugunu anlayip, O’'na tes-
lim oldu.

Varliktaki hikmetlerden lokma lokma, yani yudum
yudum beslendi.

Lokman ogluna, yani Lokman boyutundan dogacak
olan kimseye su edebi 6gtitleri sundu.

Her varligin Allah'in nitelikleriyle sarili oldugunu anla.

Her nitelikte hikmetler oldugunu bil ve o hikmetleri
¢6zmeye calis.

Sakin Allah’a ait olan hig bir niteligi kendine isnat etme

ve serik durumuna diisme.

Bil ki sirk, hikmetlerden kopmaktir, kendine ve ¢ev-
rene en biiyiik zalimliktir.

Anne babani asla unutma.

Ey evlat! Annene babana her zaman iyi davran, onlara
hiirmet goster, onlara her zaman yardim i¢in kos.

Annen seni karninda dokuz ay tasidi.

Canindan can, kanindan kan, teninden ten verdi.
Seni dogururken acilar cekti.

Sen hiicre hiicre olustun, bu olusumu ¢ok iyi anla.
Annen seni emzirdi, siitiiyle besledi.

Seni emzirdi doyurdu.

139 |




O siitteki hikmetlere ulas, ciinkii seni hiicre hiicre o
stt besledi.

Ve asla unutma, aslin Allah’tir, annen baban degil, an-
nen baban senin diinyaya gelmen i¢in bir vesiledir.

Ve sakin unutma, geldigin yer ve donecegin yer Allah’tir.
Anneni de babani da seni de var eden Allah’tir.
Annen baban senin diinyaya gelmende bir vesiledir.
Onun icin anne babana her zaman saygili davran.
Annen baban senin i¢in kostu, seni biiytittiiler.
Hastalandin kostular, onlar da seninle hastalandilar.
Agladin, seninle agladilar, giildiin seninle giildiiler.
Bunlari hi¢ unutma ve onlara iyi davran.

Lokman Stresi 14: “Ve vassaynel insane bi valideyh, ha-
melethu ummuhu vehnen ala vehnin ve fisaluhu fi ameyni
eniskurli ve li valideyk, ileyyel masir.”

Meali: “Insana; anne ve babasina iyi davranmasini va-
siyet ettik. Annesi her durumda her yerde onu karninda
tasid. Iki yil icinde siitten kesilinceye kadar emzirdi. Anne
ve babaniza her zaman minnettarlik icinde olun. Doniisii-
niiz banadir.”

Annene babana her zaman saygi icinde ol.
Sen de onlar i¢in kos.

Onlarin kalblerini kirma.

Onlara o6f bile deme.

Onlarin halini hatirini sor.

Sadece kendi anne babanin degil, tiim anne babalara
saygl1 duy.
Onlar1 da kendi annen baban gibi sev.

Onlara da saygini sevgini eksik etme.

140 | Onlarin da halini hatirini sor.




Yan komsularinin bir ihtiyaci varsa onlar i¢in de kos.
Yolda karsilastigin herkese Allah’in selamini ver.
Allah’in sevgisini icinde hisset.

Unutma bir glin ecelimiz gelecek.

Allah bizlere vasiyet etmis.

Anne babamiza ve tiim anne babalara ve tiim insan-
lara ve tiim varliga iyi davranmamizi.

Kimseye kaba davranmamamizi.

Kimseye zarar vermememizi.

Ofkemizi yutmamiz.

Kimseyi yargilamamamizi.

Kimseyle alay etmememizi.

Kimseye hor bakmamamizi.

Kimsenin ardindan ¢ekistirmememizi.

Kimseyi aldatmamamizi.

Kimseye zerre kadar kotiiliik yapmamamizi.

Bil ki evlat, birine zarar veren kendine zarar verir.

Birine kotiiliik yapan, Allah'in sevgisinden, ilahi hu-
zurundan uzaklasir.

Ey evlat! Bil ki Allah’in vasiyeti, Allah'in emridir.

O’na uy evlat.

O’na uyman, senin hayrin i¢indir.

O’na uyman senin huzurun i¢indir.

Bil ki huzur Allah’t duymakta gizlidir.

Bil ki huzur duydugunu yapmakta gizlidir.

Allah sevgisine erismek, O’na teslim olmakta gizlidir.

Allah’t duy evlat.

O’na uy evlat.

O’nu unutma evlat.

141




149 |

Asil annen baban O’dur evlat.
Sakin ilimsiz hareket etme.

Bilgin olmadigin, sahit olmadigin seyler hakkinda sa-
kin konusma.

Tartismalara girme, kendine bir yiicelik isnat etme.

Giizel calismalar i¢inde olanlarla ol, yani ilim tlizere,
kesfetmek lizere, varligin hikmetlerine ulasmak isteyen-
lerle birlikte ol.

Ve cevresine faydali olan kimselerle beraber ol.

Sakin hi¢ bir seyi kiiciik gérme, hor bakma, gerek-
siz sanma.

Hardal tanesi kadar da olsa, daha kiiciigii de olsa, bil
ki her varlik hikmetlerle doludur.

Ve ortaya cikan her varlik, Allah'in kendinden gelir.

Ortaya ¢ikan her varlikta letafetler vardir ve her var-
lik hakikatleri bildiren kitaplardir, o kitaplari iyi oku-
maya c¢alis.

Her varlik ilahi hikmetlerle doludur, anlamaya calis.

Her an Allah’a baglilik suuru lizere ol, senin viicidunu
da, varhigin viicidunu da her an tutanin Allah oldugunu
sakin unutma.

Allah’a her an baglhlik suurunda yasarsan ve o suurla
varliga bakarsan, varliktaki bir¢ok hikmetlere ulasirsin.

Varlik, hakikatler kitabidir, her zaman o hakikatlere
yakin ol ve hakikatlere arif ol ve sakin hakikatleri inkar
etme ve sakin hakikatlerden ayrilma.

Basina bir olay geldiginde, her zaman sabirli ol ve ba-
sina gelen her seyden gerekli mesaji al.

Her zaman varligin isleyisini inceleme iizere ol ve o
isleyisi anlamaya calis.



Bil ki hikmetler o isleyiste gizlidir, o isleyisin hikmet-
lerini anlamada kararl ol.

Hep kendinle barisik ol, hep Allah’la barisik ol.

Sakin insanlara suratini asma, sakin bobiirlenme, bii-
yiklenme.

Bil ki, bobiirlenme ve 6viinme hallerinde olursan ilahi
sevgiden koparsin.

Her zaman tevazilu ol, edeb icinde davran.
Sakin insanlarla konusurken, insanlara sesini yiikseltme.

Sesini ylikselterek, baska sesleri bastirmak, dogru de-
gildir, kendini bilmis gérmek asla dogru degildir.

Ac akil goziini iyi bak, a¢ goniil géziini iyi anla.

Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa yayilip giden her
seyin sahibi Allah’tir.

Sende ve her varlikta sonsuz nimetler vardir, o nimet-
lerde sonsuz hikmetler vardir.

Sakin, Allah’in varliktaki tecellilerine sahit olmadan
Allah hakkinda konusma.

Yol gosterici olan ve niir sagan o varlik kitabini satir
satir anlamaya ¢alis.

Oradan akan lokmalari tatmaya ¢alis.
Bil ki kendin tatmadan tattiramazsin.

Ve her zaman, damla damla sunulan o lokmalara sa-
hip cik.

Bil ki Lokman Hekim olmanin sirri, o lokmalara ulas-
maktir.

Sakin batil bos seylerle ugrasma ve o lokmalardan
uzaklasma.

Her zaman, yiizlinl biitiin benliginle Allah’a dén ve
her zaman O’na teslimiyet icinde ol.

143




144 |

Ve anla ki her varlik, tiim hikmetleriyle birbirine bag-
lidir, bu bagdan sakin kopma.

Teslimiyetin ve tevaziin, sana nice kapilar acacaktir.
Ve o kapilarin ardinda nice sirlara sahit olacaksin.
Ey oglum! Unutma ki, her derdin ¢aresi Allah’tadir.

Bir hastalik ortaya cikmissa, ¢ikmasinin elbette bir
sebebi vardir ve her hastaligin da ¢aresi vardair.

Kendindeki Lokman boyutuna er ki, nice hikmetler
damla damla, lokma lokma sunulsun sana.

Sakin umutsuz olma, sakin karamsar olma, sakin ken-
dini gli¢siiz hissetme.

Sakin, insanlara umutsuzluk, karamsarlik hissettirme.

Sen icindeki Allah’in giiciiyle varsin, siginacagin tek
gli¢c her zaman O’dur.

Varlikta nice kesfedilecek hikmetler seni bekliyor.

Gel kendindeki Lokman hekimi ortaya cikar.

Gel her varlikta nice liituflarin oldugunu bil ve onlari
kesfetmeye calis.

Gel caresizlere umut ol.

Gel sikintisi olanlara uzanan el ol.

Gel ihtiyaci olanlara, yardimci ol.

Gel hem beseri hastalara, hem manevi hastalara sifa ol.

Lokman Stresi:

16: “Ya buneyye inneha in teku miskale habbetin min
hardalin fe tekun f1 sahretin ev fis semavati ev fil ardi
ye’ti bihallah, innellahe latifun habir.”

Ya buneyye : Ey oglum, yavrum, ustalik, beceri,
Inne hainteku :Muhakkak, o, olur, olan,

Miskale : Agirlik, miktar, kadar,

Habbetin : Tahil, tane,



Min hardalin : Hardaldan, hardal,

Habbetin : Cikan tane, tahil, tane, tohum,

Fe tekun : Boylece, olur, nerede olursa olsun, daha
kiiciik olsun,

Fiy sahretin : Kaya icinde,

Evfies : Veya semalarda, goklerde,

semavati

Ev fi el ardi : Veya arzda, yerde,

Yeti bi hi Allah  : Gelir, onu getirir, Allah

inne Allah : Muhakkak ki Allah

Latifun : Glizel, 1atif, ince bir giizellik, lituf sahibi,

Habirun : Haberdar, uzman, hakikatleri bildiren,

Meali: “Lokman ogluna dedi ki: Ey oglum! Hardal ta-

nesi kadar veya daha kii¢iik bir olusum olsa, goklerde veya

yerde veya kaya icinde nerede olursa olsun, ortaya ¢ikan
her sey Allah’tan gelir. Muhakkak ki Allah tiim hakikat-
leri incelikleriyle bildirendir.”

17: “Ya buneyye ekimis salate ve mur bil martfi venhe

anil munkeri vasbir ald mi esabek inne zailike min az-

mil umir.”

Ya buneyye
Ekimi es salate

Vemur

Bi el marufi

Ve enhe an el munkeri
Vasbir ala ma asebe ke
inne zalike

Min azmi

El umir

: Ey oglum, Ey Evladim,

: Her an salat lizere, Hakk’a baghlik
suurunda,

: Emir, siparis, is, bir seyin
yapilmasindaki isteme, ol, uymak,

: Bilinen, arif olan, iyilik, giizellik,

: Nehyet, nehyedilen, hakikatler,
sakin inkar etme,

: Sabret, sana bir sey isabet ettiginde,
: Iste bdylece dogrusu,

: Kararli olmak, azimli, bir isteki
engelleri asma,

: Isler, isleyis, hiikiim,

14




[146 |

Meali: “Ey oglum! Her an Hakk’a baglilik suuru iizere
ol. Hakikatlere arif ol ve sakin hakikatleri inkar etme.
Sana bir sey isabet ettiginde sabirli ol. Iste béylece isle-
yisi anlamada kararl ol.”

18: “Ve 1a tusair haddeke lin nasi ve 1a temsi fil ard:

meraha innelldhe 14 yuhibbu kulle muhtalin fehtr.”

Ve 1a tusair hadde ke : Eksitme, surat asma, ¢evirme, yanak,
surat, yuzint,

Li en nisi : Insanlara,

Ve 1a temsi : Basmamak, basmayin, yiirimeyin,
ylriime,

Fiel ard1 : Arzda, yeryiiziinde, bulundugun
yerde, toplumda,

Merahi : Eglence, alay etme, bobtirlenmek,
kiigimseme,

inne Allah : Dogrusu, muhakkak ki, Allah

La yuhibbu : Yok, sevgi,

Kule muhtalin : Hepsi, her, kendini begenme,

biiyiiklenme, ¢caliml ytriime,

Fehirin : Oviinen, kendini metheden,

Meili: “Insanlara suratini asma, yeryiiziinde bébiirle-
nerek ylirime. Muhakkak ki bliytiklenme, 6viinme halle-

rinde olanlarin tiimiinde Allah sevgisi yoktur.”

19: “Vaksid f1 mesyike vagdud min savtik inne enke-

rel asvati le savtul hamir.”

Vaksid : Tevaz(i, miitevazi ol, alcakgoniilli,
Fiy mesyi ke : Yaya, ylriiylisiin de, davranisin,
Vagdud min savti ke : Eklemek, kis, eksilt, sesini,

inne enkere : Dogrusu, kabul edilmeyen, kotii,
rahatsiz edici, dogru olmayan,

El asvati : Anirmak, giir sesler, bagirmak,

Le savtu : Ses, glir ses, bagirmak,



El hamir : Esek, merkep, ortii, bastirmak,
sarhosluk,

Meali: “Tevazilu bir sekilde ytiirii. Sesini yiikseltme,
dogrusu sesini ylikselterek, baska sesleri bastirmak dogru
degildir.”

20: “Elem terev ennelldhe sehhare lekum ma fis
semavati ve ma fil ardi ve esbega aleykum niamehu za-
hireten ve batineh.”

Elem terev : Gormedin mi? Gormez misin?

Ennallah : Muhakkak ki Allah

Sehhare lekum : Alay, topluluk, yayilip giden,
topluluklar, siz,

Ma fi es semavati : Goklerde ne varsa, ne oldugu,

Ve ma fi el ard1 : Yeryiiziinde ne varsa, ne oldugu,

Ve esbega : Thsan, bags, iyilik, tamamladi, liituf,

Aleykum niame hu : Uzerinizdeki zarafeti, nimetleri,
incelikler, O’'dur,

Zahireten : Gorilinende, agikea, dis alem,

Ve batineten : Goriinmeyende, gizlide, i¢ dlem,

Meali: “Gormez misin? Sizlerin, goklerde ne varsa ve
yerde ne varsa yayilip giden her seyin sahibi muhakkak
ki Allah’tir. I¢inizde ve disimizda sizlere nimetleri liitfe-
den O’dur.”

Lokman’in evladina edeb dolu 6giitleri hepimizedir.
Insanlarin konusmasina izin ver.

Insanlari dinle, anlamaya calis.

Birinin sesini kesme.

Saygiyla dinle.

Insanlarin anlattiklarini analiz et, onlarin bakis agi-
larin1 anlamaya ¢alis.

Sesini yiikselterek kimsenin sesini bastirma.

147 |




[148 |

Bilmislik yapma.

Tartismalara girme, anlamak i¢in davran.

Allah’in ulviyetinin yaninda, ben de varim deme.

Allah’in ulviyetinin yaninda, bu da var deme.

Miisrik durumuna diisme.

“Ya buneyye la tusrik bi Allah.”

Ey oglum:

“Sirk kosmak nedir? lyi anla ve asla miisrik duru-
muna diisme.”

“Allah’in ulviyetinin yaninda ben de varim deme.”

“Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet etme.”

“Senin teninin de caninin da sahibi O’dur, benlikte
kalma.”

“Bak viicliduna, viicidundaki isleyisin sahibi sen misin?”
“Bak viiciduna, viicidundaki sifatlarin sahibi sen misin?”
“Bak viiciduna, viclidunun Zat1 sen misin?”

“Sen mi kendini dlinyaya getirdin?”

“Sen mi viicidunu sekillendirdin?”

“Bak viiciduna, onu sen var etmedin.”

“Bak tliim organlarina, onlar1 belli bir 6l¢iide, belli mi-
zan icinde sen var etmedin.”

“Gozlni, kulaginy, elini, ayagini, climle hiicreni ve or-
ganlarini sen mi bir araya getirdin, sen mi onlarin isleyi-
sini yapmaktasin?”

“Viicidunda olan nice sifatlarin sahibi sen misin?”

“Hayy olan diri olan sen misin?”

“Hayy olan, diri olan, siiriip giden O’'dur.”

Ey oglum:

“Sakin kendini bilmis, baskasini cahil gérme.”



“Bil ki ilmin sahibi Allah’tir.”

“Inne Allah ya'lemu ve entum 14 talem@in-Allah ilmin
sahibidir, siz ilmin sahibi degilsiniz.” (Nahl Stresi 74)

“Sakin kendini ilim sahibi gortip de sirke diisme.”

“Her zaman tevazi icinde ol.”

“Edeb iginde davran.”

“Asla 6grenmekten vazgecme.”

“Ogretme derdine diisme, 6grenme derdine diis.”

“Her zaman talebe hiiviyetinde dur.”

“Bildim egosuna kapilma.”

Ey oglum:

“Sakin kendini yiice gébrme.”

“Ekber- Yiice olan Allah’tir, kendine yiicelik nispet etme.”

“Sakin kendini hakir de gérme.”

“Sakin kimseyi de hakir gorme.”

“Baktigin her varligin 6zl Allah’in ulviyetidir.”

“Baktigin her varlik Allah’in yiiceligini tasir, o yticelik
Allah’a aittir, varligin kendine ait degildir.”

“Baktigin her varlik O’'nun tecelli tezahtirtidiir.”
“Halk’a Hakk nazariyla bak, sakin bu bakistan diisme.”

“Bil ki ortak kosmak, ama kendini, ama birini ytice
gormek, ama kendinde ama birinde Allah'in yiiceligini
gorememektir.”

“Allah hepimize sah damarindan yakindir, O hepimi-
zin viicidunu sifatlariyla ihata etmistir, bu nazardan asla
ayrilma.”

“Higbir varlig1 O’'ndan ayr1 gérme.”

“Hepimizin kaynagi O’dur.”

“I1a Allah merciu kum cemian-Sizin, biitiin her seyin
kaynag1 ancak Allah’tir.” (Maide Siresi 105)

149 |




“Kanallah ve lem yekun meahu sey’a.”

“Biitiin her sey O'nunla beraberdir, hi¢bir sey O'ndan
ayri1 degildir, her seyin kaynagi Allah’tir.”

“Iste ey oglum, sirk kosmak kendine yaptigin en bii-
yiik zulimdir, dikkat et.”

“Innes sirke le zulmun azim-Muhakkak ki sirk kos-
mak, kisinin kendine yaptig1 en biiyiik zulimdiir.” (Lok-
man Siresi 13)

Ey oglum:

“Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin.” (Hadid
Siresi 3)

“Evveli olmayan, sonsuz olan, goriinen ve gériinme-
yen O’dur.”

“Sakin bu suurdan ayrilma.”

“Sakin kendini O’'ndan ayri sanma.”

“Tevhid suuruna eris.”

“Allah’tan gayr1 bir seyin olmadigini bil, ona gore yasa.”

“Iste edebin makami da budur.”



EDEB SUSMAK VE DINLEMEKTIR

Duymak icin susmal.

Anlamak i¢in susmall.

Susan dinler elbet.

Dinleyen anlar elbet.

Aklin1 ve gonliint susturan dinlemeye kapilar agar.
Dinlemeden duyulur mu hi¢?

Duymadan anlasilir mi1 hi¢?

Edeb ehli susar ve dinler.

Anlamak i¢in dinler.

Hakikate ermek igin dinler.

Insan dinlemeli, cAn kulagiyla dinlemeli.
Onyargisiz dinlemeli.

Yargilamadan dinlemeli.

Eksik, gedik aramadan dinlemeli.

Insan dinlemeli.

Biri konustugu zaman, onu anlamak i¢in dinlemeli.
Onu tanimak icin dinlemeli.

Insan dinlemeli.

Dogadan gelen seslenisi dinlemeli.

Hayy’dan gelen seslenisi dinlemeli.

Hayy olanin tecelli ettigi hayattan gelen vahyi dinlemeli.

Insan Allah’in varliktan gelen sesini duymali.




152 |

Insan Allah’1 dinlemeli.

O’nu duyabilmeli.

O’nun varliktan gelen zikrini duyabilmeli.
Icsel sesini ve dissal sesini susturan duyacak elbet.
Duyan bilecek elbet.

Hakikat, dinleyene acilir.

Hakikat, samimi olana nasip olur.

Edeb susmay1 gerektirir

Edeb dinlemeyi gerektirir.

Dinle, dinle, dinle.

Sus ve dinle.

Duydugun sesin i¢indeki sesi dinle.
Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Varliktan seslenen Hakk’in sesini dinle.

Varlik bir titresimle a¢iga ¢ikti, o titresim sese do-
niisti, o ses varligi sekillendirdi.

O ses, her an varliktan akip durmakta.
O ses, sahibini gostermekte.

0 ses, sahibinin sesini duyurmakta.

O ses, nice sirr1 sunmakta.

Dinle.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Her varligin kendine gore ayri bir sesi, ayr1 bir fre-
kansi var.

Her frekansin ayri bir sayisi, ayri dalgalanmasi var.
Iste o dalgalanmadan gelen sesi dinle.
Bil ki tiim sirlar o seste gizli.

Bil ki senin aslin o seste gizli.



Eger dinledigini isitirsen ne muhtesem mesajlara ula-
sacaksin.

Senin viiciidundan sana bir seslenis var, onu dinle.
Senin viicidunda her an bir faaliyet var, onu dinle.

Senin viiciidunu tutan o ilahi kudret, her an kendini
gostermekte, onu dinle.

Nefes alip verisini dinle.
Nefeste niifus sahibinin sesi var, onu dinle.
Dinle ve isit.

Ses bir yerden gelmektedir, dinlemek seni o yere go-
tiirecektir.

Dinle.

Sesin icinde sesin sahibine ait nice sirlar vardir.
O sirlar seni hakikatlere gotiirecektir.

Sus ve dinle.

Dinlemek edeb gerektirir.

Edebe ulas ve dinle.

Sus ve dinle.

Icsel sesini sustur, digsal sesini sustur ve dinle.
Dis sesini susturmak, dilini tutmakta gizlidir.
I¢ sesini susturmak, bildigini unutmakta gizlidir.
Icten gelen seytani diirtiileri dinleme.

Batil seyleri dinleme.

Ayrimcilik getiren sozleri dinleme.

Varlig: dinle.

Kulagina gelen sesi dinle.

Ac gonliindi, varliktan gelen sesi dinle.

Varlig1 dinlersen, bil ki Din ile tanisacaksin.

1153




154 |

Clinkii Din, varligin olusumunun, ortaya ¢ikisinin ilahi

yasalaridir.

Dinle ki, din ile tanis.

Dinin, varligin varolus yasalari oldugunu bilmeye calis.

Dinle ki, slinnet ile yani siinnetullah ile tanis.

Stnnetin, varligin isleyis yasalari oldugunu anla-
maya calis.

Dinle ki, seriat ile yani varligin olus ve isleyisinin ilahi
nizami ile tanis.

Dinle ki, kendi asliyetin ile tanis.

Kendi sesinde kalma.

Baskasinin sesinde kalma.

Climle varliktan gelen sesin kaynagi olan, Hakk’in se-
sini dinle.

Birilerinin konusmasiyla aktarilan bilgileri dinleme.

Varlikta olan ilimden gelen sesi dinle.

Inang gruplarindaki bilgilerin sesi; sinirlari olan, her

inang¢ grubunun kendine ait bilgilerdir.

Hakikate ulagmak istersen; ayrimcilik iceren, yargi-
layan, kendilerini iistiin gdsteren, baskalarina hakir ba-
kan, gonliine kibir diisiirecek olan, asli olmayan, ilm1 de-

lile dayanmayan, o alandan gelen sesi dinleme.

Suara Siiresi 223:
2 sy or s32F. . o - A%
O3S a8 5iS) s aall () 5l
Yulkiines sema ve ekserithum kazibiin

Yulkiine el sema : Atma, firlatmak, uydurma, kulak
verirler, dinlerler, isitme,



Ve ekser(i hum kazibn : Onlarin ¢ogu, yalan seyler,
yalanlarda kalan, yalanci, ash
olmayan seyler,

Meali: “Dinledikleri hep uydurmadir ve onlarin ¢ogu
yalanlardadir.”

Yalanlari, uydurmalari dinleme.

Asilsiz seylerle oyalanma.

Asilsiz seylere itibar etme.

Dinle.

Varliktan her an akan o sesi dinle.

Varligin ilahi sesini dinle.

Bil ki o ses seni ilimle tanistiracaktir.

Bil ki o ses seni varligin sahibi ile tanistiracaktir.

Dinledigin bilgi seni ilimle tanistiriyorsa dinle.

Dinledigin bilgiler asilsiz seylerse, seni seytanlasti-
riyorsa dinleme.

Hakikati bir askla ara, samimiyetle ara, héalis bir
kalble ara.

Sus ve dinle.
Varliktan gelen ilahi sesi dinle.
Ta-Ha Stresi 13:

> Ld cn.w\_"n «J.\' 3 \
Ve enahtertuke festemi li ma ytiha

Ve ene ahtertu ke : Ben, segmek, aramak, tercih, sen beni

aradin,
Fe istemi : Oyleyse dinle, kulak ver, isit, anla,
Li ma y(ha : Vahyolunan sey, sunulan, isaretler, hiz,

Meali: “Sen Beni bir arayisla aradin. Oyleyse tiim kai-
nattan vahyolunan seyi dinle.”

1155




1156 |

Bil ki varliktan gelen sesi dinlemek, her an vahyolu-
nan vahyi dinlemek, seni hakikatlerle bulusturacaktir.

Vahy “Hayy” olana aittir.
Hayy olan Hakk olandir.

Hakk her varliktan her an seslenir, kendine ait olan
hakikatleri sunar.

O sunumu dinle, o Hayy’dan gelen sesi dinle.

Iste o ses “Vahiy” dir.

Temiz eyle gonliinii ve o vahyi dinle.

Ac¢ gonliinii o vahyi dinle.

Bil ki tiim hakikatler, o vahiyde gizlidir.

Sus, suikit et ve dinle.

Bil ki stikiit; susmaktir, konusmamaktir, dinlemektir.
Bil ki siik(it; vahyi dinlemek i¢cin odaklanmaktir.
Batil seyleri, yalanlari, hurafeleri dinleme ve konusma.
Hakk’k1 dinle, hakikati konus.

Siikdt et ve dinle.

Bil ki stikit, i¢csel sesini susturmak ve varligi dinle-
meye koyulmaktir.

Bil ki her varliktan kelam eden Hakk’tir.
Bil ki her varliktan gelen keldm, Hayy’dan gelir, vahiydir.

0 kelam1 duymak, ancak susup dinlemeye ge¢cmekle
basarilabilir.

O kelam1 duyan, kemalat yolunda yol alabilir.
Gonil dili, o kemalat yolunda agilir.

Bas kulagiyla degil, goniil kulagiyla dinle.
Dinle ve anla.

Dinledigini anlamak, isitmekte gizlidir.

Isitmek dinledigini “Oku”makta gizlidir.



Dinle ve oku.

Sus ve dinle.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Duydugun seste, Hakk'in zikri gizlidir.

Hakikati duymak, Hakk’in zikrini dinlemekte gizlidir.
Gonliint ag.

Can kulagiyla dinle.

Ses olarak dinleme.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Seslerin i¢cinde nice mana gizlidir.

Hakikat, sesin icindeki manada gizlidir.

Gonliinii temizle ve dinle.

Gonliint asilsiz seylerden temizle.

Gonliinl 6fkeden, hiddetten, kavgadan temizle.
Gonlini hirstan, tamahtan, diinya esaretinden temizle.
Gonliini karamsarliktan, umutsuzluktan temizle.

Gonliinii dedikodudan, ayrimciliktan, hor gérmeden,
tistiinlik duygusundan temizle.

Gonllinl seni seytanlastiran tiim bilgilerden temizle.
Bil ki kirli bir goniil duymaz, sagirdir.

Bil ki sagirlik, bas kulaginin degil, goniil kulaginin
duymamasidir.

Dinle.

Gonliinii temizle ve dinle.

Bil ki dinlemek, temiz bir goniille miimkiindiir.
Bil ki duymak, gonlii temiz olana mahsustur.
Dinle.

Varligin ilahi sesini dinle.

Bil ki Hakk, her an her varliktan seslenmektedir.




0 sese yakin gelinceye kadar,

0 sesle bir oluncaya kadar dinle.

Bil ki o ses, varlig1 aciga ¢ikaran sestir.
Bil ki o ses, seni yaratan sestir.

Bil ki o ses, varligin olusumuna ve her an isleyisine
sebep olan sestir.

Iste o sesi dinle.

Bil ki o ses, Hakk’in kendi sesidir.

Kaf Stresi:

41- “Seslenenin seslenmesine yakin gelinceye kadar
her an kulak ver, dinle.”

42- “Her an her varliktan Hakk'in seslenisini isitin. iste
o zaman, enfiisten afaka olan c¢ikisi anlarsiniz.”

Kaf Stresi 41:
cu B (8% (e AN A 2% aadlly

Vestemi yevme yunadil munadi min mekanin karib

Ve estemi yevme : Kulak ver, dinle, giin, zaman, an, her
an,

Yunadi : Nida eden, seslenmek, seslenen,
¢agri yapan,

El munadi : Seslenmek, cagirmak,

Min mekanin karibin : Mekan, makam, yer, yakin gelinceye
kadar,

Meali: “Seslenenin seslenmesine yakin gelinceye ka-
dar her an kulak ver, dinle.”

Kaf Stresi 42:
}’:O 20~ - fﬁ..,o “ _ 0@ < 2 _o0 - _o-
zsoad d dl Galb dsiall () sral 2

Yevme yesmefines sayhate bil hakk zalike yevmul hurfici



Yevme yesmetline : Giin, vakit, zaman, an, isitirler, isitin,

El sayhate : Kudretli ses, seslenme, ilahi seslenis,
Bi el hakki : Hakk’a ait olan, Hakk olan, hakikatler,
Zalike yevm : Iste 0 zaman,

El hurfci : Harig, cikis, disari, enfiisten afaka cikis,

Meali: “Her an her varliktan Hakk’in seslenisini isi-
tin. Iste o zaman enfiisten afaka olan ¢ikis1 anlarsiniz.”

Hakk’in sesini duymak istersen, varligin 6ziinden ge-
len sesi dinle.

Varliktan gelen sese kulak ver.

Bir kusun sesine, yagmurun sesine, riizgarin sesine
kulak ver ve dinle.

Varliktan akan, duydugun ve duymadigin tiim sesler
Hakk’in kendi sesidir.

O sesi dinle, o ses sana nice hikmetler sunacaktir.

O ses seni hayirli olanla bulusturacaktir.

Tevbe Siresi 61: “De ki: Dinlemek sizin i¢in hayirdir.”
Dinle.

Dogay1 dinle.

Doga senin toprak bedeninin kardesidir.

Dogadan bedene, bedenden dogaya ne mesajlar akmakta.

Dogadaki sesin frekansi, senin bedeninde nice kapi-
larin anahtaridir.

Doga sana bir amag, bir gayret, kesif, liretim kapilari
acacaktir.

Doga sana bedeninin sirlarini kesfettirecektir.
Su sesini dinle.
Su sesi sana ilim kapisini agacaktir.

Nehirde akan suyu, yagmur sesini, cesmede akan suyu,
bardaktaki suyu dinle.

159 |




1160

Su sesi senin viiclidunda olan suya ne mesajlar aktarmakta.
Su sesi senin tliim viicidunda ne kapilar agmakta.

Su sesi seni sana dondiirecektir, seni seninle tanistiracaktir.
Gonliine nice litaflar sunacaktir.

Kus sesini dinle.

Kus sesi, makamlar arasi gec¢isin sirridir.

Kus sesi, bekd makamindan akan kelam sirridir.

Kus sesi, sana rithunun kapilarini agacaktir.

Sana ugmayi, makam gecmeyi, tenden cana mirag et-
meyi sunacaktir.

Cocuk sesini dinle.

Cocuk sesi, seni goniil safligina gotiirecektir.
Cocuk sesi, seni kendi cocuk safligina iletecektir.
Riizgari dinle.

O ses sana neleri getirecektir.

O ses seni nerelere gotiirecektir.

O ses sana ne duygular sunacaktir.

Doga sesi, riizgarin sesi, su sesi, kus sesi, cocuk sesi,
senin manevi alaninda nice kapilar agacaktir.

Varligin ilah1 masikisini dinle.

Her ses beyninde, nice yerleri hareketlendirecektir.
Dinle.

Bil ki tiim sesler bir olandan gelir.

Bir olana gider.

Bir olani gosterir.

Bir olanin sirlarini sunar.

Dinle.

Can kulagiyla dinle.

Dinle.



Toprak bedeninden gelen sesi dinle.

Dinle.

Rihtan gelen iiflenisin sesini dinle.

Dinle “Nefahtu fthi min rthi” sirrina er.

Bir ciftci, topragi dinlemekle, tohumu dinlemekle,
agaci dinlemekle, dali, yapragy, ¢icegi, meyveyi dinle-
mekle ciftci olur.

Clinkii toprak, tohum, ona her tiirlii bilgiyi sunuyordur.

Bir doktor viicidu dinlemekle doktor olur.

Bir madenci madeni dinlemekle, ondan bir seyler tlire-
tir, kesifler yapar.

Iste sen de varligi dinle.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Bil ki ses, sesin titresimi, titresimin sesi “Zikrullah”
sirridir.

Bil ki Allah'in sesi, seste gizlidir.

Dinle.

Ses seni Allah’in sesi ile tanistiracaktir.

Bil ki Allah’a sahit olmak, varlig1 dinlemekte gizlidir.
Bil ki, varlig1 dinlemek, Allah’t dinlemektir.

Bil ki nice sirlar seste gizlidir.

Bil ki her varlik, kendinden nice mesajlar aktarmaktadir.
Dinle dinle dinle.

Varliktan her an akan ilahi sesi dinle.

Kendi viiciidundan her an seslenenin sesini dinle.
Kendinden kendine olan seslenisi dinle.

Dinle dinle dinle.

Varliktan seslenen Allah’1 dinle.

O’nunla O’nu dinle.

161




[162 |

O’nunla O’na ait olan1 dinle.
Sus ve dinle.

Susan duyacak elbet.
Duyan anlayacak elbet.
Susmak edebtir.

Dinlemek edebtir.



EDEB VEFALI OLMAKTIR

Edeb makamina gelen kimsede bir¢cok rahmani duygu
tecelli eder.

Bunlardan biri de vefa duygusudur.
Vefa ile vefat birbirine bagl kelimelerdir.

Allah’ta vefat etmek, her seyinle Allah’a olan teslimi-
yetin sirridir.

Fenifillah makamina erenler, vefat makamiyla tanisirlar.

Allah’a vefali olmak, “benim varligim Senindir” duy-
gusudur.

Kendine varlik nispet etmemek, Allah’'in ulviyetinde
yoklugunu bilmektir.

Nasil ki bir su damlasi denize karisir gider, orada yok
olur.

Iste vefa da Allah'in ulviyetinden kendine beden nis-
pet etmemektir.

Vefa, O'nu bilmek, O’'nu tanimak, O’na tevekKiil ve tes-
limiyet icinde olmak, O’'nda kaybolmaktir.

Bu kaybolus 0’'nda bulunmak demektir.
Kisi bilmezlikle kendine benlik isnat eder.
Allah var ben de varim der.

Vefa ise, “ben yokum Sen varsin” suurudur.
Vefat da Allah’'ta 6lmek demektir.

Allah’ta 6lenler, dliimsiizllik serbetini iceceklerdir.

1163 |




1164

Allah’ta vefat edenler, 6lmeden 6nce o6lenlerdir.
Allah’ta dirilige erenlerdir.

Allah’ta vefat etmeden, dirilige kavusulmaz.
Allah’ta vefat etmeden edeb duygusuna erisilmez.

Eskiden Kamil insanlar, 6len kimselerin ardindan, on-
larin yasantisina gore, onlar1 anarlarmis.

Vefat etti, fani oldu, bekaya yiirtidii, merhum oldu, rtic
etti, Hakk’a karisti, melek oldu, 6ldti, geberdi gibi sozlerle
olenlerin ardindan, onlari anarlarmis.

Fenafillah makamina erip dlen bir kimse i¢in, “vefat
etti, fani oldu” derlermis.

Bekabillah makamina eren bir kimse 6ldiigii zaman,
“bekaya yiiriidii, beka buldu” derlermis.

Fena ve bekda makamlarini goriip, cevresine rahmetle
davranan bir kimse 6ldiigii zaman “merhum oldu” derlermis.

Melek gibi tertemiz duygularla, hallerle yasayan biri
6ldiigi zaman “melek oldu” derlermis.

Allah’t bilmeden 6len bir kimse i¢in “61dii” derlermis.

Zalim bir kimse 6ldiigli zaman “geberdi” derlermis.

Burada geberdi s6zi, 6lenin sahsi i¢in degil, yaptigi
zuliimlerden dolay1 boyle kullanilirmis.

Iste vefat kelimesi, vefa kelimesinden gelir.

Bir ilim irfan yolunda, Allah’a her varlikta sahit ola-
rak, Allah’a teslimiyet icinde olan kimse vefali kimsedir.

Allah’a vefali olmak, ezanda giinde 20 defa okunan “es-
hedii-sahit olmak” boyutuna erisebilmektir.

Her varlikta O’nun tecellileriyle O’'na sahit olmak, her

yerde O'nun vechini gérmeye kapilar agar.

Allah’a vefali olmak, O’nu bilip, O'na teslimiyet icinde
olmaktir.



Her yerde O’'nun vechini gorerek hareket edebilmektir.

Allah’a vefali olan, O'nun var ettigi tiim varhiga vefal
davranir.

Vefa duygusu cok iyi bilinmelidir.
Kur’an’da Hazreti Ibrahim i¢in “o vefaliyd1” diye bil-
dirilir.
Ibrahim’in vefali olmasi ne demektir?
Necm Stresi 37: “Ve ibrahim ellezi veffa.”
Ve ibrahim : Ibrahim, rahimiyete bagli, Oze bagli,
Ellezi veffa : Ki o, kimse, vefaly, dost, icten, samimi,
Meili: “Ve ibrahim vefal bir kimseydi.”
Ibrahim derin bir duyguyla yaraticisini arad.

Toplumun gérmeden, bilmeden bir Allah’a inanmasi
ona yetmedi.

O gormek istedi, o sahit olmak istedi, o bilmek istedi.

Tiim samimiyetiyle bir arayis i¢ine diistu.

Amaci, varligin nasil yaratildigini ve yaraticisinin kim
oldugunu anlamaktu.

Duygusunda samimi idi.

Duygusu, sahit olma duygusu idi.

[brahim’in putlar: kirip, Allah’t arayis1 Kur’an'da or-
nek gosterilir.

Ibrahim kirdig: putlar, zahirde tastan, topraktan, tah-
tadan yapilan putlar olarak disiiniilmemelidir.

Onun kirdig putlar, benlik putu idi.
Gurur putu idi.

Kibir putu idi.

Bilmislik putu idi.

Senlik benlik putu idi.

16

18]




166

Baskasini hor gérme, kendini ytiice gorme putu idi.
Ofke, hiddet, kavga putu idi.
Hasetlik, fesathik, cimrilik putu idi.

Ibrahim, kendini hakikatten uzaklastiran, tiim put-
lar1 bir bir kirdu.

Aklin1 gonliinii temizledi, oradaki putlardan bir bir
kurtuldu.

Bir vefa icinde hakikat yolunda, sahitlik yolculugu yapt.
Ibrahim hakikate erisip, miiminlerden oldu.
Hazreti ibrahim Tevhid suurunu insanliga sundu.

Her yeri birligiyle kusatan “El HG” hakikatini insan-
liga sundu.

O’ndan gayri hi¢bir seyin olmadigini insanliga sundu.

Hazreti Ibrahim, Tevhid’in babasi olarak bilindi.

Hazreti Ibrahim, tiim inanglarin ortak atasi olarak
bilindi.

Ibrahim, yasadigi topluma, bir olan Allah’1 anlatmaya
calismis ve o yolda bliylik miicadeleler vermistir.

Allah’in ne oldugunu anlamak i¢in biiytik bir tefekktr
icinde olmus, yerlere goklere bakarak yaratilisi ve yara-
tani anlamak istemistir.

Hazreti ibrahim, yerlere goklere bakarak varhigin na-
sil var oldugunu anlamaya calisti.

Icine diisen aray1s, varlig1 var edenin kim oldugu ara-
yist idi.

Bu arayis, Allah hakikatinin arayisi idi.

Bu arayis insanin kendini bilme arayisi idi.

Onemli olan kisinin kendini bilmesi ve Allah hakika-
tine erismesidir.

Iste vefa duygusunun géstergesi budur.



Allah’a vefa, O'nda vefat etmeye gotiiriir.
Yani, O’'nun ulviyetine teslimiyete gotiiriir.
“Ben yokmusum, Sen varmissin” duygusuna gotirtr.

“Ben bilmezlikle bedenime benim dermisim, oysa bu
beden Sana aitmis” suuruna gotirir.

Allah’a vefa duygusu, O’na olan teslimiyetin duygusudur.
Allah’a vefa duygusu, her yerde O’na nazar ettirir.

Allah’a vefa duygusu, O’'ndan ayr1 olmadigini bilme-
nin duygusudur.

Kul oldugunu bilmenin ve ona gére davranmanin duy-
gusudur.

O’na vefali olmak, kullugunu bilip tevazi icinde ya-
samaktir.

Kullugunu bilen, her varligin da kul oldugunu bilir ve
varliga bu suurla davranir.

Kulluk, denizin damlalari misali gibidir.
Damla denizden ayr1 degildir.

Iste insan, bu suurla yasarsa kulluk suuruyla yasa-
mis olur.

Kulluk suuru ildhi askin verdigi bir duygudur.

Bu duygu icinde, hem edebi, hem vefayi, hem de ilahi
aski tasir.

Allah agkina erismek, vefa duygusunu getirir.

Allah agkiyla her yere bakmak, vefali davranmay getirir.

insanin o ilahi aska erisebilmesi; kendini bilmesi, kai-
natin yaraticisini tanimasiyla, her yerde O’nun tecellile-
rini gormesiyle miimkiindiir

Iste vefali olmak Allah’a olan teslimiyetin duygusudur.
Her yerde O’'nu gérmenin duygusudur.

Bu duyguya erenlerin gontilleri vefa ile dolar.

167 |




[168 |

Gonli vefa ile dolan kimse, her daim c¢evresine vefali
davranir.

O kimsenin ¢evresine vefali davranmasi, varligin ar-
dinda olan Allah’a nazar ederek davranmasidir.

Allah’a verdigi ahdi yerine getirmesidir.
Allah’a karsi vefali olmasidir.

Rad Siresi 20: “Ellezine yGfline bi ahdillahi ve 1a yen-
kud@inel misak.”

Meali: “O kimseler; Allah’a verdikleri sozleri yerine
getirenlerdir, vefali olanlardir ve verdikleri sézleri boz-
mayanlardir.”

Rad Stresi 21: “Vellezine yasiliine ma emerallahu bihi
en ylisale ve yahsevne rabbehum ve yehaf(ine stiel hisab.”

Meali: “Ve o kimseler; varligin isleyisinin ne oldugunu
anlarlar, onu anlamakla Allah’t anlarlar. Onlar kendilerini
viictidlandirana saygi duyarlar ve onlar kotii diistinceler-
den ¢ekinirler.”

Rad Siiresi 22: “Vellezine saber{ibtigae vechi rabbihim
ve ekamis saldte ve enfeki mimma rezaknahum sirren
ve alaniyeten ve yedreline bil hasenetis seyyiete uldike
lehum ukbed dar.”

Meali: “Ve o kimseler; kendilerini viicidlandiranin
gerceklerini anlatmay1 arzu ederler, sabirhidirlar ve her
an Hakk’a baghlik suuruyla hareket ederler. Onlar verdi-
gimiz riziklardan gizli veya a¢ik olarak infak ederler. Ko-
tiiliikleri iyiliklerle énlerler. Iste onlar bulunduklar: yeri
koruyup goézetenlerdir.”

Rad Siiresi 23: “Cennatu adnin yedhulinehd ve men
salaha min abaihim ve ezvacihim ve zurriyyatihim vel
melaiketu yedhulline aleyhim min kulli bab.”

Meali: “Tiim tecellilerin sahibine teslim olmanin huzuru
icindedirler. Onlarin atalar1 da temizlenmis kimselerdi.



Onlarla ayni yolda olanlar da ve onlarin neslinden gelmis
olanlar da ve onlarin hepsi hakikatlerin kapilarindan ge-
¢ip, gliclin sahibine dahil olmuslardir.”

Rad Sfresi 24: “Selamun aleykum bi ma sabertum fe
nime ukbed dar.”
Meali: “Sabirli olmaniz sebebiyle selamete ulasirsiniz.

Bundan sonra bulundugunuz yeri giizelce koruyup gozetin.”

Ayetlerde de belirtildigi gibi, Allah yolunda vefali olan-
lar; akillar1 ve goniilleri tertemizdirler, sabirhdirlar, ah-
dini yerine getirirler, kotii diisiincelerden gecmislerdir,
iyilikler yolundadirlar, varlikta isleyeni bilirler ve hep bu
duygularla yasarlar.

Onlar her zaman, edebi duyguyla hareket ederler,
vefali kimselerdir.

Iste edeb ve vefa ic icedir.

Vefali olmak, edebin duygusudur.

Vefali olmak, dostlugun duygusudur.

Vefali olmak, saddkatin duygusudur.

Vefali olmak; ilahi sevgiyle aramanin, sormanin, sa-
rilmanin duygusudur.

Vefali olmak; sevgi icinde, saygl icinde davranmanin
duygusudur.

Vefali olmak; kendine yapilan higbir iyiligi unutma-
mak, baskasina yaptigin iyiligi unutmaktir, orada burada
bahsetmemektir.

Vefali olmak; her varligin yasam hakkina, yasam ¢ev-
resine zarar vermemektir.

Vefali olmak; komsun a¢ iken ona kosmaktir, sikintisi
var iken sikintisini ¢6zmeye calismaktir.

Vef3, bedenlerin ardinda Hakk’in oldugunu bilerek
hareket etmektir.

169 |




170 |

Vef3, sevgini eksik etmeden ve hicbir sey bekleme-
den kosmaktir.

Dostlugunu, arkadasligini her zaman gostermektir.
ilgili davranmak, alakadar olmaktir.

Vef3, ne olursa olsun, ilgini aldkani1 koparmamaktir.
Vefa, bikmadan iyilik yapmaktir.

Vef3, benim senin kavgasina girmemektir.

Vefa, “miilklin sahibi Allah, biz emanetgisiyiz” diye-
bilmektir.

Vefa, bizlik suurunda yasamaktir.

Vefa, kottliikten kaginmak, zulme engel olmaktir.
Vefa, bir ihtiyaci olana kosmak, ona yardim etmektir.
Vefa, ziyaret etmek, hal hatir sormaktir.

Yaslilari ziyaret etmek, onlarin goniillerini almak, on-
larin ihtiyaclarini gidermektir.

Vefa, 6gretmenlerini, dostlarini aramaktir, ziyaret et-
mektir.

Vef3, iyiligi karsilik beklemeden yapmaktir.
Vefa, sevap beklemeden yardim etmektir.

Vefa, anneni, babani, kardeslerini, akrabalarini arayip
sormak, onlara ilgiyle, sefkatle davranmaktir.

Hasta olani ziyaret etmek, onu mutlu etmektir.

Onun iyilesmesi i¢in, onun gii¢lii olmasini hissettir-
mektir.

Ikramda bulunmak, hediyelesmektir.

Hazreti Muhammed, ihtiyar bir kadina ikramda bulundu.

Bunu gorenler sebebini sordular.

O da dedi ki: “Bu kadin Hazreti Hatice hayatta iken
bize gelir giderdi.”

Ve devam etti: “Ahde vefa imandandir.”



Vefa, unutmamaktir, goniil almaktir, giiliimsemektir,
huzur vermektir.

Insan asla vefali olmay1 unutmamahdir.

Her zaman vefali olmalidir.

Kamil insanlar her zaman, olumlu 6giitler vermislerdir.
Allah’a vefal: ol.

Anne babana vefali ol.

Esine ve evlatlarina kars1 vefal ol.

Dostlarina, akrabalarina, komsuna vefali ol.
Kardeslerine vefali ol.

Cevrendeki kimselere karsi vefal ol.

Ulken i¢in vefal ol.

Meslek alaninda vefali ol.

Cevrende olan hayvanlara ve bitkilere vefali ol.
Ihtiyarlara kars: vefal ol.

Hi¢ unutma bir giin gelecek sen de yaslanacaksin.
Bir tebessiim edeni, bir ziyaret edeni arayacaksin.

Elini 6pecek, kosup sana gelip sarilacak torunlar, ¢o-
cuklar, akrabalar bekleyeceksin.

Birbirimizi arayip sormanin o ulvi duygusu olan vefay1
toplum olarak neden unuttuk?

Karsiliksiz kosmay1 neden unuttuk?

Hangimiz lizerimizde emegi olan kisileri aray1p soru-
yoruz, goniil aliyoruz?

Oysa vefa hepimizin ihtiyaci olan bir duygu.

Karsilik beklemeden, hangimiz kosuyor, hal ve ha-
tir soruyor?

Bir tanidigimizin basina bir sikinti geldiginde, ona ko-
sup gidiyor muyuz?




Hemen “yardim icin ne yapabilirim” diyebiliyor muyuz?

Iyi giinde kosmak degil maksat, dostunun basina kotii

bir sey geldiginde, bir sikintiya diistiigiinde kosup git-
mektir maksat.

Gercek dostluga erismektir.
Yapilan iyiligi unutmamaktir vefa.

Kendine yapilan her tiirlii olumsuz davranisa kars;,
olumlu davranmaktir.

Vefali olmak, samimi olmaktir.
Sadik olmaktir.

Sefkatli olmaktir.

Merhametli olmaktir.
Koruyucu olmaktir.

Aray1p sormaktir.

llgilenmek, aladkadar olmaktir.
Yardimci olmaktir.

Tevazilu olmaktir.

Tenezziillii olmaktir.

Saygi icinde, sevgi icinde davranmaktir.
Icten davranmaktir.
Beklentisiz davranmaktir.
Karsiliks1z kosmaktir.

Tim bunlarin ortak duygusu “Vefali olmak”tir.




EDEB, GUZEL VE
DOSDOGRU KONUSMAKTIR

Edeb, dilini tutmaktir.

Nerede, ne zaman, ne sdyleceyegini, nasil soyleyece-
gini bilmektir.

Edeb, dosdogru konusmaktir.

Giizel konusmak edebtir.

Anlamli konusmak edebtir.

Anlasilir konusmak edebtir.

Bir kisiye, onun idraki seviyesinde gore konusmak
edebtir.

Kisiye deger vererek konusmak edebtir.

llgilendigin alana, en icten samimi bir sekilde 6nem-
seyerek baglanmak edebtir.

Onemseyerek konusmak edebtir.

Kamil insanlar ¢ok giizel égttler vermisler.

Lisanin dosdogru olsun.

Lisanin anlasilir olsun.

Her s6ziin ilme dayali olsun.

Sefkat dolu olsun.

Sevgi dolu, sayg1 dolu olsun.

Dogru konus, diizgiin konus.

Yalandan uzak dur.




Ispata dayali konus.

Manay1 hissettirecek sekilde konus.

Ici bos sézler etme.

[lme dayal konus.

“Lisane sidkin-Dogru-Diizgiin konus” (Suara Stresi 84)
Karsindaki kisinin anlayisina gore konus.
Samimiyetle konus.

Anlasilir konus, net konus.

Sesini ylikseltmeden, bagirmadan konus.
Tevazi icinde, tenezziil icinde konus.
Tebessiim ederek konus.

Her s6zlniin ilimde karsilig1 olsun.

Dogru konus.

Konustugun her so6zii 6nemseyerek konus.
Vurgulu, sarsici, kendine getirici konus.
Hakikati hissettirecek sekilde konus.

Kendini 6n plana koymadan, hatta unutturacak se-
kilde konus.

Mana dolu so6zlere yonlendirecek sekilde konus.
Dogru konus, diizgiin konus.

Sakin asli olmayan seyleri konusma.

Sakin hurafeleri konusma.

Oncelikle hurafenin ne oldugun bil.

Sakin zulme siiriikleyen seyleri konusma.

Zalimlikten dondiiren, Salih olmaya y6nlendiren s6z-
ler et.

Ayrimcilik iciren sozler etme.
Fitnelik, fesatlik, hasetlik iceren s6zleri asla konusma.

Birilerini hor goren sozleri asla konusma.



Dedikodu, ¢ekistirme gibi so6zlerden uzak dur.

Anlam tasimayan, mana tasimayan sozler etme.

Yani malayani sozlerden uzak dur.

Arabozucu sozler etme

Arabulucu sozler et.

Birilerini hedef gosteren sozleri konusma.

Kibre diisiiren s6zler etme.

Karamsarliga sokan s6zler etme.

Umut veren sozler et.

Zayif diisiirecek sozler etme.

Giicli hissettirecek sozler et.

I[lme kapi agacak sozler et.

Illimden uzak tutacak sézleri sakin konusma.

Duyduklarini degil, sahit olduklarini konus.

Okuduklarini degil, ilmi deger tasiyan bilgileri konus.

Dosdogru konus.

Hakikatleri konus.

Her s6ziliniin varlikta karsilig1 olsun.

Her s6zilinilin arzda ve semada karsilig1 olsun.

Dogru konus.

Ariflik olciisiiyle konus.

Dogru konusabilmen i¢in, hakikatin yolunda egitim
gormelisin.

Konuya vakif olmalisin.

Arif kisilerden olmalisin.

Hakikatlere erismelisin.

Tevaziya, tenezziile erismelisin.

11ahi aska erismelisin.

Her varlikta Hakk’i gérmelisin.




[176 |

Dogru konus.

Ask icinde konus.

Heyecan icinde konus.

Her s6zlin Hakk"t hakikati hatirlatsin.

Her s6zilin edebi, adaleti, insanlig1 hatirlatsin.

Her s6ziin umut versin, amag versin, hedef versin, giic-
lilik versin.

Dogru konus, diizgiin konus.
Anlasilir konus, net konus.
Ik séziinde manaya yonlendirecek sekilde konus.

Bilmislik icinde degil, ilmin sonsuzlugunu hissettire-
cek sekilde konus.

Ogretme derdinde degil, 6grenme derdinde olmay1
hissettirecek sekilde konus.

Hakikati, karsindaki kimsenin idrak seviyesine gore
acikla.

Dosdogru, ilme dayal konus.

Konustugun her soziin ilimde yeri olsun.
Sayg1 icinde, sevgi icinde, sefkat icinde konus.
Sikayet edici sozler etme.

Her seyden ders alinmasi gerektigini ifade eden soz-
ler et.

Insanlari, insanlhigin faydasi olacak seylere yénlendi-
rici sozler et.

Konusani dinle, anlamaya calis.

Kendini bilmis, baskasini cahil gérerek konusma.
Bil ki bu durum seni gizli kibrin icine koyacaktir.
[Imin sahibinin Allah oldugunu unutmadan konus.

Her varligin Allah’in ilmiyle donandigini unutmadan
konus.



Varliktaki ilme yonlendirici konus.

Karsindaki kisinin bulundugu makama gore konus.
Tane tane agarak konus.

Karsindaki kisiye anlamiyor deme sakin.

Belki de sen anlatamiyorsun.

Belki de sen konuya vakif degilsin.

Bunu da diisiinmelisin.

Bu konuda ders niteliginde ¢ok giizel bir hikaye vardir.

Hazreti Muhammed, bir giin birine, bir konu hak-
kinda konusur.

Karsisindaki kisi; “anlamadim ya Muhammed” der.

Hazreti Muhammed; “sen anlamadin degil, ben anla-
tamadim” der.

Ve tekrar farkl bir ifade ile anlatir.
Kisi; “yine anlamadim ya Muhammed” der.

Hazreti Muhammed; “dur dur yine ben anlatama-
dim” der.

Ve birkag defa, farkl érnekler vererek konuyu tekrar
tekrar anlatir.

Ve sonunda kisi; “simdi anladim ya Muhammed” der.

Hazreti Muhammed’in bu davranisi hepimize ders ol-

malidir.

Bu ¢ok giizel davranis, karsimizdaki kisiyi 6nemse-
mek, onun da bizim gibi Allah’in kulu oldugunu unutma-
makla gerceklesir.

Gonld, Allah sevgisi ile dolan kimse, boyle glizel dav-
ranislar sergiler.

Iste amag, karsimizdaki kisiye anlamadi diye bak-
mak degildir.




“Ben konuma vakif miyim, anlatacagim konuyu kar-
simdaki kisinin anlayacagi sekilde anlatabiliyor muyum?”
diyebilmek edebtir.

Iste, arifane konusmak edebtir.

Iste, dogru anlasilir konusmak edebtir.
Giizel sozlerle konusmak edebtir.
Nazikge, zerafet icinde konusmak edebtir.

Konusmalarimizda énemli olan, hakikate yonlendi-
rici olabilmektir.

Hikmetlere kapilar acacak sekilde konusmak gerekir.
Edeb duygusuna eristirecek 6giitler verebilmektir.
Hayirli olani hissettirebilmek gerekir.

Kul oldugumuzu unutmadan, giizelce konusmak gerekir.

Ifadeler; anlasilir, akici, goniil oksayici, huzur vere-
cek sekilde olmalidir.

Irfaniyet tizere olmadan konusmamalyiz.
Konumuza vakif olmadan konusmamaliyiz.

Her zaman hakikate yonlendirici konusmaliy1z.

Her zaman, disilindiiriicii so6zler etmeliyiz.

Hicbir zaman korku verecek sekilde konusmamaliyiz.
Umit verici konusmaliyiz.

Onemli olan iimit vermektir, basariya yénlendirmektir.
Kisinin motivasyonunu arttiracak sekilde konusmaliyiz.
Karamsarlik vermemek gerekir.

Hayata baglayici, hedefe yonlendirici konusmaliyiz.
Basit, anlasilir, net konusmaliyiz.

Kesinlikle manay1 hissettirici bir sekilde konusmaliyiz.
Konusmalarimizda duygularimizi da katmaliy1z, sa-

178| mimi oldugumuzu hissettirmeliyiz.




Konuya vakif oldugumuzu hissettirecek sekilde ko-
nusmaliyiz.

Konuya vakif degilsek “bilmiyorum” diyebilmeliyiz.
Her soruya cevap verme duygusuna kapilmamaliyiz.

Eger bilmiyorsak, “bu konuyu bilmiyorum, bir aras-
tirayim” demeliyiz.

Ve bir bilene yonlendirmeliyiz.
“Bilmiyorum” demek edebtir.

“Bu kisi bu konuyu az ¢ok biliyor, ona sormaniz daha
dogru olur demek” edebtir.

Kur’an’da ne giizel bildirilmis.
Nahl Stiresi 125: “Udu ila sebili rabbike bil hikmeti vel
mevizatil haseneti ve cadilhum billet] hiye ahsen.”

Meali: “Rabbinin yoluna hikmetle davet et. Hayirh
calismalar i¢in 6giit ver ve onlara hayirli olan1 anlatmak
icin gayret goster.”

Isra Staresi 53: “Ve kul li ibadi yekdldlletf hiye ahsen.”

Meali: Deki: “Kulluk suuruyla hareket edin, glizel soz-
lerle konusun.”

Nisa Stresi 171: “la tek@ld selaset.”

Meali: “Ifadelerinizi anlasilir bir konusmanin disinda
soylemeyin.”

Bakara Siresi 263: “Kavlun martfun.”

Medli: “Irfaniyet tizere giizel sozler soyle.”

Bakara Siiresi 263: “Kavlun martfun ve magfiretun hay-
run min sadakatin yetbeuha eza vallahu ganiyyun halim.”
Meali: “Bir irfaniyet lizere glizel konusmak, iyi davra-
nislarda olmak, icten samimi bir sekilde, hayirh ¢calisma-
larda olmak, zarar veren halleri takip etmekten daha iyi-
dir. Allah tiim degerlerin sahibidir, glizel halleri sunandir.”




| 180 |

KENDIMIZE OGUTLER

Edebden hi¢ ayrilma.
Halk’ta Hakk’a nazar ederek yasa.

Her varligin, bizzat Allah'in kendi ulviyeti oldugunu
asla unutma.

Her varligin, ardinda Allah’in oldugunu bilerek yasa.

Varligin iciyle disiyla Allah tarafindan kusatildigini
unutma.

insan, Allah’'in nas1idir, sakin unutma.
Edeb icinde yasa.

Edeb icinde davran.

Gonliin ask icinde olsun.

Goniil yapanlardan ol.

Gel goniil yikma.

Gonil Allah'in kadehidir.

0 kadehi sakin kirma.

Gel kirilsan da kirma.
Sabredenlerden ol.

Gel ilizllsen de lizme.
Sevindirenlerden ol.

Gel kimseye kotiiliik etme.

Sana edilse de, tevekkiil edenlerden ol.

Gel kimseye hiiziin verme.



Hiiziinleri alanlardan ol.

Moral verenlerden ol.

Gel hicbir can1 keder i¢ine koyma.
Goniillere yasam giicii verenlerden ol.
Gel kimseyi iizenlerden olma.
Gontlleri sevindirenlerden ol.

Gel sevgiden, umuttan uzaklastirma.
Gel sevgiye yaklastiranlardan ol.
Sakin kimseyi incitme.

incinsen bile incitme, sabret.

Sana yapilana sitem bile etme.
Sitemin birilerini incitebilir.
Yapilanin hikmetini ara, kendine dersler ¢ikar.
Asla arabozanlardan olma.

Ne olursa olsun, ara yapanlardan ol.
Dilinle, bakisinla, davranisinla sakin incitme.
Bil ki birini inciten Allah’1 incitir.
Adaletten yana ol.

Tarafsiz kalip da adaleti zedeleme.
Her zaman edebden yana ol.

Ben karismam deyip, edebi zedeleme.
Asla kimseyi yargilama.

Sen kendini muhasebe et.

Sakin hainlik yapma.

Giivenilir insan ol.

Kimsede eksik gedik arama.

Sen kendi eksigini tamir et.

Sakin kimseyi cekistirme.

1181




[182 |

Gel goniil terazinde kendini sorguya ¢ek.
Biri hatani sdylediginde sakin tziilme.
Tam tersi sevin.

Rabbim hatami diizeltmem i¢in, kardesimden beni
uyariyor de.

Biri sana kibirli derse, sakin tziilme.
Tam tersi sevin.

Rabbim, kibirden donmem i¢in kardesimden beni uya-
riyor de.

Biri sana halden, edebden uzak diyorsa, sakin tiziilme.
Tam dersi diislin, arastir, halini gdzden gecir.

Rabbim, edeb iginde olmam i¢in, kardesimden beni
uyariyor de.

Sana cikar icin gelseler de sen sakin kimseye ¢ikar
icin gitme.

Sana baska niyetle gelseler de sen samimiyetten asla
vazgegme.

Seni yar1 yolda biraksalar da sen kimseyi yari yolda
birakma.

Insanlara yardimdan asla vazgeg¢me.

Yapacagin yardim mutlaka iyilik tizere olsun.
Yapacagin yardim karsilik beklemeden olsun.
Baskasi ne der diye hareket etme.

Sen dogru olani yap.

Birak kim ne derse desin.

Yaptigin iyilikleri unut.

Bilerek ya da bilmeden diistiigiin hatay1 asla unutma.
Beni ilgilendirmez deme.

Insanlarin iyiligi icin onlarla ilgilen.



Herkesi kardesin bil.

Yaklasimin kardesce olsun.

Bil ki her varlik birbiriyle kardestir.
Varlikta ne varsa senin bedeninde var.
Varliga selam vererek yasa.

Cevrende olan her varliga, bedeninden sevgi enerji-
sini gonder.

Paylasmay1 sev.

Sakin cimrilik yapma.

Ihtiyac, sikintisi olana tiim kalbinle kostur.
Iyiligi utandirmadan yap.

Her zaman samimi, goniilden davran.
Sevgini, saygini eksik etme.

Gosterecegin saygi, Hakk'in kendisinedir.
Clinkd bedenlerin 6zt O’dur.

Gel, kimseye dert verme.

Dertleri ¢6zenlerden ol.

Gel, karamsarlik verme.

Karamsarlig1 umuda dondiirenlerden ol.
Gel, kayg1 verme.

Goniillere gli¢ verenlerden ol.

Seninle alay etseler de sen sakin kimseyle alay etme.
Sen dislansan da, sen sakin dislama.
Kimseye kotll soz etme, giizel sozler soyle.
Gel, Habil gibi soyle.

Gel, Habil gibi bakmanin hikmetine er.

Gel, Habil gibi séylemenin sirrina er.

Biri sana iftira atsa da Allah’a havale et, hi¢ karsi-
lik verme.

1183




184

Gel Habil gibi soyle.

“0 benim hakkimda dedikodu yapsa da, ben onun hak-
kinda dedikodu yapmam” de.

“O beni kotiilese de, ben onun kotiillemem” de.

“O beni hor gorse de, ben onu hor gérmem” de.

“O bana zarar verse de, ben ona zarar vermem” de.

“O benim arkamdan konussa da, ben onun ardindan
konusmam” de.

“Onun icinde kiskanclik olsa da, benim icimde olma-
sin” de.

“Bana zuliim icin gelseler de ben onlara zuliim i¢cin
gitmem” de.

Hep sevgiyle davran.

Hep saygiyla davran.

Rizay-1ildhiyeye uygun davran.

Her kim olursa olsun, sevgini asla eksik etme.

Allah her seyi sevgisinden halk etti.

Bu sevgiyi hisset, sevgiyle davran.

Sana hor baksalar da sen sakin hor bakanlardan olma.
Hicbir kimseye, hicbir varliga sakin hor bakma.

Bil ki Allah her varligin 6ziinde gizlidir.

Sana surat assalar da sen yiizlinden tebessiimii hig
eksik etme.

Gel kimsenin yoluna tas koyma.
Yolu aganlardan ol.

Gel eksik gedik arama.
Guizellikleri gérenlerden ol.

Gel kimsenin hatasini arama.

Kendi hatani gorenlerden ol.



Gel ikilik goziiyle bakma.

Birlik lizere olanlardan ol.

Bak goziin iki tane ve bir goriiyor.

Gel bu hikmeti anla, bu hikmete uyanlardan ol.
Bak kulagin iki tane ve bir duyuyor.

Gel bir olanin keldmini duyanlardan ol.

Bak ayaklarin iki tane ve ayni yolda birlikte yiiriiyor.
Gel Hakk yolunda yiiriiyenlerden ol.

Bak elin iki tane ve daha giiclii tutunuyor.

Gel Hakk’a daha gii¢lii tutunanlardan ol.

Gel ikilik tizere bakma.

Birlik suuruyla bakanlardan ol.

Kalbine bak, ondan ders al.

O her an ask i¢inde atiyor, sen de 6yle ol.

Asla giybet icinde olma.

Sana giybet etseler de sen kimse icin giybet etme.
Rahmetten birileri rahatsiz olsa da...

Sen merhametten asla vazge¢me.

Sana ac1 verseler de, sen sakin verme.

Allah’a s181n ve bekle.

Ne kadar ac1 ¢cekersen ¢ek.

Sen sakin Allah’t unutma.

Sana sert davransalar da, sen sakin davranma.
Yumusak davranmaktan asla vazge¢me.

Thanet edilsen de sen sakin ihanet etme.

Bil ki sadakat er Kkisinin davranisidir.
Baskasinin acisi, asla senin sevincin olmasin.

Acilari nasil bitiririm diye kos.

18

18]




Baskasinin sevinci asla senin iizlintiin olmasin.

Sevinenin sevinci senin de sevincin olsun.

Derdi olanin derdini kendi derdin bil.
Derdi olana kos, onu ¢6zmek i¢in ¢irpin.
Varliga esya olarak bakma.

Hakk goziiyle bakanlardan ol.

Hicbir seyden korkma.

Korkacaksan sevdigini kirmaktan kork.
Aski buldunsa bunu liituf bil.

Askin hatirina masugunu kirma.

Ask dyle bir ulvi duygudur ki.

Kime nasip olacagi belli olmaz.

Sana nasip olduysa ona secde halinde dur.
Sakin secdeden kalkma.

Allah sana aski nasip ettiyse.

0 aski Allah’a siikran icinde yasa.

Sakin aska ihanet etme.

0 zaman Allah’a ihanet etmis olursun.
Ask sirlar diinyasidir.

Asktan gelen her sir bir lituftur.

O oyle bir zevk-i ilahidir ki kiymetini bil.
Sakin o kiymeti zedeleme.

Bu ogiitler 6ncelikle kendimizedir.

Okuyan dostlar, kendine 6giit kabul etse de etmese
de eyvallah.

1186




EDEB ZIKRI

Beynimize edeb duygulari rabita olmali.
Olmali ki edeb icinde yasamali.

Insan alemlere rahmet olmak i¢in yaratildi.
Birbirine faydali olmak i¢in yaratildi.

Hi¢c unutmayalim hakikati bilen, edebe erisen rahmet
ehli olacaktir.

Hakikatten uzak olan, kendi ¢ikar1 i¢in yasayan, egoya,
benlige, kibre stiriiklenecektir.

Insan edeb makamina erismeli ve edeb icinde yasamalidir.
Yasantisi hep edeb icinde olmalidir.

Dilinde hep edebi sézler olmalhdir.

Edeb icinde ¢alismali, edeb icinde kazanmalidir.
Edeb icinde oturmali, edeb icinde kalmaldir.
Gel kardesim edebe eriselim.

Duygumuz edeb tizere olsun.

Diisiincemiz edeb lizere olsun

Soziimiiz edeb tlizere olsun.

Allah’t unutmadan yasayalim.

Oliimii unutmadan yasayalim.

Kimseye zarar vermeyelim.

Kimseyi aldatmayalim.

Insanlarin hayr i¢in kosalim.

187 |




188 |

ilimden ve edebden asla ayrilmayalim.

Her giin su 6giitlerden ikisini soyleyelim.
Beynimize kaydedelim.

Ve hayatimiza gecirelim.

Giinde 4 defa sabredecegim diyelim.

4 defa isyan etmeyecegim diyelim.

Giinde 7 defa kibirden uzak duracagim diyelim.

7 defa kimseye hor bakmayacagim diyelim.
Giinde 4 defa kimseyi yargilamayacagim diyelim.
4 defa kimsenin eksigini aramayacagim diyelim.
Gilinde 8 defa kimsenin kalbini kirmayacagim diyelim.
8 defa kimseyi incitmeyecegim diyelim.

Giinde 8 defa vefali olacagim diyelim.

8 defa sadakat icinde olacagim diyelim.

Giinde 7 defa kimsenin ayibini aramayacagim diyelim.
7 defa ayiplari 6rtecegim diyelim.

Giinde 6 defa kimseyle alay etmeyecegim diyelim.
6 defa kimseyi dislamayacagim diyelim.

Giinde 8 defa yalan sdylemeyecegim diyelim.

8 defa dogruya sarilacagim diyelim.

Giinde 7 defa 6fkemi sondiirecegim diyelim.

7 defa kin nefret icinde olmayacagim diyelim.
Gilinde 6 defa fesatlik yapmayacagim diyelim.

6 defa hasetlik yapmayacagim diyelim.

Giinde 6 defa kimseye iftira atmayacagim diyelim.
6 defa yalan soylemeyecegim diyelim.

Giinde 7 defa kimseyi aldatmayacagim diyelim.

7 defa kimsenin hakkini yemeyecegim diyelim.



Gilinde 8 defa kimsenin inancini hor gérmeyecegim
diyelim.

8 defa kimsenin ibadetine karismayacagim diyelim.
Giinde 9 defa helal kazanacagim diyelim.

9 defa helal lokma yiyecegim, evlatlarima da helal
lokma yedirecegim diyelim.

Giinde 8 defa gosteris pesinde olmayacagim diyelim.
8 defa sade yasayacagim diyelim.

Giinde 9 defa kimseye sesimi ylikseltmeyecegim diyelim.
9 defa insanlari sabirla dinleyecegim diyelim.

Glinde 9 defa hi¢bir canliya zarar vermeyecegim diyelim.
9 defa varliga sayg1 icinde olacagim diyelim.

8 defa hicbir kimseye zalimlik yapmayacagim diyelim.
8 defa ihtiyaci olana kosacagim diyelim.

Glinde 10 defa Halk'a Hakk nazariyla bakacagim diyelim.
10 defa Allah’a teslimiyet icinde olacagim diyelim.
Hi

La ilahe 1114 Ha

1189




TOVBEDEN EDEBE

Edebin yolu 6ncelikle tovbe edene agilir.
Insan bilerek ya da bilmeden her zaman hata yapabilir.
Insan beserdir sasabilir, eksigi, noksani olabilir.

Insan hatasini gérmeli tovbe etmeli ve hatadan dén-
melidir.

Zaten tovbenin anlami dénmektir.

Hata yapmamak icin s0z vermektir.

Insan her zaman giinaha diisebilir.
Bilmeden de olsa kul hakkina girebilir.
Gonil incitebilir.

Gurur, kibir hallerine diisebilir.

Kibre diisebilir, birilerini hor gorebilir.
Kaygilara, karamsarliklara diisebilir.

Allah’t unutabilir, tevekkiilden uzaklasabilir.

Edeb i¢inde olan ise, Allah’a unutmadan yasar, her za-
man O’na tevekkiil icinde yasar.

Insan, giinahin ne oldugunu bilmeli ve giinahindan
tovbe etmelidir.

Insanoglu zayiftir, hatalar yapabilir, gaflete diisebi-
lir, giinah isleyebilir.

Allah’a karsi asilik icine disebilir.

Kul beserdir sasabilir.

190| Yeri gelir haddi asabilir.




Nice goniiller kirabilir.

Yeter ki hatamiz1 gorelim, diistiiglimiiz giinahin far-
kina varalim.

Tovbe edelim.
Allah'in tovbe kapisi agiktir.
Allah’in rahmeti genistir.

Kul hatasini, glinahini anlar tévbe ederse, Allah ku-
lunu affeder.

Yeter ki kul samimi olsun, tiim samimiyetiyle tévbe
etsin, Allah’tan af dilesin.

Bilelim ki giinah isliyorsam, hatalar i¢inde isem, ak-
Iim kirlidir, génliim kirlidir.

Aklim gonliim kirliyse, edeb i¢cinde olmaktan uzak-
lasirim.

Aklim ve gonliim arinmadan, Allah’in hakikatlerine
erisemem.

Salih insan makamina eremem.

i1ahi huzuru hissedemem.

Edeb makamina eremem.

Giinah icindeysem, hatalar yapiyorsam, panik i¢inde,
karamsarlik icinde huzursuz biri olurum.

Gel kardesim, glinahimiz1 gorelim.

Hadi gelin tovbe edelim.

Bismillahirrahmanirrahim

Estagfirullah, Estagfirullah, Estagfirullahe’l-azim el-
kerim, ellezi 12 ilahe i1l hiive’l-hayyii’'l-kayy(mii ve etibii
ileyhi, tevbete abdin zalimin li-nefsihi, 1a yemlik li-nef-
sihl mevten vela hayaten veld niistira. Ve es-eliihii’'t-tev-
bete ve’l-magfirete ve’l-hidayete lend, innehd, hiive’t-tev-
vabi'r-rahim.

1191 |




192

Meali: Giinahlardan temizleyen Allah’tir, glinahlardan
temizleyen Allah'tir, giinahlardan temizleyen Allah'tir.

Az1z olandir, Kerim olandir. O’'ndan bagska gii¢ yoktur.

Diri olan, diriligiyle varligi her daim tutan, siiriip gi-
den ancak O’dur.

Tovbe O’nadir.

Bir 6zden var etmede ve hayat vermede ve nesret-
mede bir giicii olmayan ve nefsine zulmeden kulunun tov-
besini kabul edendir.

Bize hidayet eyle.

Bize magfiret eyle.

Bizim tovbemizi kabul eyle.

Muhakkak ki Sensin rahim olan, tovbeleri kabul eden.
Tovbe Allah'im, tovbe Allah’im, tovbe Allah’'im.

Bu ana gelinceye kadar ettigim dedikodu ve gekistir-
melerden...

Fitnelik ve fesatliktan...

Hasetlik ve kiskancliktan...

Birilerinin ardindan alay etmekten...

Kullarin hakkina girmekten...

Diistiiglim gururdan, kibirden...

Kendimi iistiin gormekten, baskasina hakir bakmaktan...
Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.

Tovbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Insanlarin inanglarina karisip onlar1 yargilamaktan...
Ortiilii ya da értiisiiz diye ayirmaktan...

Namazli ya da namazsiz diye ayirmaktan...

Cemaat, tarikat, mezhep ayrimcilig1 yapmaktan...



Din ayrimcilig1 yapmaktan...

Birilerini kafir goriip, cehennemlik demekten...
Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.
Toévbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Kendi inancimi ylice gérmekle, baskasinin inancina
hor bakmakla...

Onlar1 kafir gormekle, cehennemlik gérmekle...

Hiikiim sahibinin sen oldugunu unutmakla...

Nasil bir gaflete diistiigiimi anladim...

Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.

Toévbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.

Nice kulunun kalbini kirdim...

Icimde kimilerine 6fke duydum...

Sesimi yiikselttim, onlar1 incittim...

Orada burada bazi kimseleri hedef gosterdim...

Miisriklikle su¢ladim...

Bilerek ya da bilmeyerek onlara koétiiliik ettim...

Diistiigiim gizli kibri anladim...

Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.

Toévbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.

Affet beni ya Rabbim!

Dilimi tutamadim, fena sozler ettim...

Bilmislik ettim, tartismalara girdim...

Kendimi bilmis saydim, karsimdaki kimseyi cahil gor-
dim...

Kimini kii¢iik gérdiim, kimini yiice saydim...

Her varlikta yiice olanin Sen oldugunu géremedim...

Tevazlyu unuttum, tenezzillii olamadim...

193 |




194 |

Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.
Tovbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Insanlarin eksigini aradim, hatasini aradim...
Arkalarindan c¢ekistirdim, alay ettim...

Kendi eksigimi goremedim, kendi hatalarima baka-
madim...

Kendimi hatasiz sandim, giinahsiz sandim...
Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.
Tovbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Diistiigiim ofkelerden, nefretlerden, kinlerden...

Yaptigim agiz dalasindan, kirici tartigmalardan, kav-
galardan...

Yaptigim zalimliklerden...

Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.
Tovbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Sana olan tevekkiilii unutmaktan...

Sana olan teslimiyet suurundan uzaklasmaktan...

Diistiigiim kaygilardan, karamsarliklardan, umutsuz-
luklardan...

Senden umut kestigimden dolays...

Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.
Tovbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Diinyanin malina milkiine kapildim.

Sana sOhrete aldandim.

Diinyanin nice ¢ikarina esir oldum.



Kendi ¢cikarim icin nice kimsenin hakkina girdim.
Bilmeden nicesine hakkimi yedirdim.

Bilmeden aldandim aldattim.

Nice diistiigiim hatami anladim.

Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.
Tovbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Biiytiklerime saygiy1 unuttum.

Komsu hakki nedir bilemedim.

Akraba hakki nedir bilemedim.

fhtiyaci olana kosmadim.

Yeri geldi selami bile esirgedim.

Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.
Toévbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Varligin stretinde kalip, 6zlinli géremedim.
Esyanin hakikatine eremedim.

Kendime arif olamadim.

Sana sahit olamadim.

Sana sirk kostum, Senin ulviyetinin yaninda ben de
varim dedim.

Bana bahsettigin akli kullanamadim, diisiinmedim,
tefekkiir etmedim.

Ne biiyiik bir gaflete diistiigtimi anladim.
Kur’an’t anlamak icin okumadim.

Okuyup anlamadim.

Nice hikmetine eremedim.

Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.

Toévbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.

195 |




1196 |

Affet beni ya Rabbim!

Varligin ve kendimin yaratilis hikmetini gérememisim.
Yasamin sirrini ¢ézememisim.

Seni bilememisim.

Her yerde olan tecellilerine arif olamamigim.
Pisman oldum, pisman oldum, pisman oldum.

Tovbe ediyorum, tovbe ediyorum, tovbe ediyorum.
Affet beni ya Rabbim!

Bilerek ya da bilmeyerek diistiigiim tiim giinahlarim-
dan pisman oldum.

Pismanliklarimi kabul eyle, tovbemi kabul eyle ya
Rabbim!

Tovbe ya Rabbim, tévbe ya Rabbim, tovbe ya Rabbim!
Muhakkak ki sensin tovbeleri kabul eden.

Sensin, affeden, magfiret sahibi olan.

Tovbemizi kabul eyle, bize magfiret eyle.

Giinahlara diismemeye sana sz veriyoruz.

Hata yapmamaya s6z veriyoruz.

Sozilimiizii kabul eyle, gonliimtizii samimi eyle ya Rabbim!
Sen tovbeleri kabul edensin.

Sen affedensin.

Sen rahmetinle her yeri saransin...

Sen magfiret edensin.

Fani olan biziz.

Baki olan sensin.

Aciz olan biziz.

Kudret sahibi sensin.

Bilerek ya da bilmeden yaptigimiz tiim giinahlarimizi
gordiik, bildik, anladik.



Climlesinden pisman olduk.

Toévbe ediyoruz, affet bizi ya Rabbim!

Bizleri glinaha diismekten koru.

Bizlere her daim edeb i¢cinde yasamay1 nasip et.
Birbirimize karsi tevazi icinde olmay1 nasip et.
Birbirimize karsi tenezziil icinde olmay1 nasip et.
Saygidan, sevgiden uzaklagsmayalim ya Rabbim.
Seni hi¢ unutmayalim ya Rabbim!

Basimiza ne gelirse gelsin, her zaman sana tevekkiil
icinde olalim ya Rabbim!

197




1198

SON DEGERLENDIRME

Edebin ne kadar ulvi bir davranis oldugunu anlamaya
gayret gosterdik.

Edeb duygusunun, rahmani bir duygu oldugunu anladik.

O rahmani duyguda nice giizel duygularin oldugunu
hissettik.

Anladik ki edeb, varligin ardinda, varligin sahibi olan
Allah’a nazar ederek yasamanin adiymis.

Allah, agacta, tasta, kusta, ciimle mahlukatta her an
tecelli eder.

Allah goklerde bir yerde degil, her varligin kendinde
her an tecelli edendir.

Her varliktaki kudret, kadir-i mutlak olan Allah'in zatidir.
Edeb ehli, mahlukatta halik olani goriir.

Bu goris, ilmi, suhudi, gonlii bir goriistiir.

Edeb ehli, cevresine merhamet icinde kosar.

Edeb ehli, cevresine rahmet sacar.

Kamil kimse, edeb ehlidir.

Kamil kimsenin gonliinde rahmet, sefkat, iyi huylu-
luk tecelli etmistir.

O, kimseyi yargilamaz, kimseyi hor gérmez, kimseyle
alay etmez, kimsenin eksigini, gedigini aramaz.

0, ara bozmaz, ara yapar, kiistiirmez, baristirir.

0, herkese hayir lizere yardim eder.



Serre asla kap1 agmaz.

Kamil kimse, bir kimseyi ya da bir varlig1 Allah’tan
ayri olarak gormez.

Her varliga, Allah’in kendi zatinin tecellisi olarak bakar.

Iste her yerde Allah’a nazar edebilmek edeb maka-
min duygusudur.

Edeb, Elif makamina ermek, o makamin suuruyla ya-
samaktir.

Allah’ layikiyla bilerek ve O’na tevekkiil icinde ola-
rak yasamaktir.

Insan, Allah’'in zatindan ayri olmadigini bilmelidir.

Her varligin ardinda O’nu goérerek yasamalidir.

Hilm ve edeb i¢cinde hareket etmelidir.

Goniil ehli olmalhdir.

Gonil ehli olan kimse, edeb ehlidir.

Edeb ehli, edeble yasayan kimsedir.

Yumusak huylu olandir.

O kimse 6fkesini aninda yutar.

Dilini bos yere kullanmaz.

Agzini actiginda edebe dayali sozler soyler.

Agzindan kirici sozler ¢ikmaz.

Ofkesini yutar, kinini yikar, nefretten gecmistir.

Davranislari hep sevgi ve saygi icindedir.

Edeb ehli, her zaman olaylarin hikmetini arar.

Her olayin ardinda bir yol vardir, o yolu ve o yolun ne-
reye gidecegini goriir.

Hayrin ardini da goriir, serrin ardini da goriir.

Tahammiil eder, sabir eder.

Akisin nereye gittigini bilir.

1199 |




1200 |

Hakk’in tecellilerini takip eder.

Edeb ehli glclidiir.

0, Allah’in kudretiyle giiclenmistir.

Olumsuz olaylar karsisinda gli¢lii durusunu sergiler.
Edeb ehli, sikintisi olan kisinin sikintisini hafifletir.
Caresize care olur.

Yarali kisiye merhem olur.

Ey kardesim! Omriinii kaygilarla gegirme artik.
Omiir denen akis, hizla akip gitmekte.

Ecel denen gercek elbette giin-gilin gelmekte.
Topragin Ustilinde yiiriidiigiine aldanma.

Bir giin topragin altina gireceksin sakin unutma.
Edeble yasamaktan sakin ayrilma.

Omriiniin kiymetini bil.

Omriinii 6fke, hiddet ile gecirme artik.
Karamsarliklara bogulma artik.

Aci cekmeyen insan olur mu, olmaz elbet.

Hiizne diismeyen insan olur mu, olmaz elbet.
Her aci nice hikmete kapi acar.

Her hiiziin icinde nice diisiincelere kapilar agar.
Olaylarin ardinda hikmetler vardir.

Bu hikmetlere erismek icin sabir gerekir.

Kamil insanlar, cektikleri acilara sabrederek, o acilar-

dan hikmetler cikararak Kamil insan olmuslardir.

Insan olmanin da sirr1 budur.

Ey kardesim! Diinyaya esir olma artik.
Mala miilke esir olma artik.

Ofkene, hiddetine esir olma artik.

Gel, yasamin kiymetini bil.



Yasamin nice glizelligi var iken, bunlara erismek var
iken, karamsarliklara, umutsuzluklara esir olma artik.

Allah sevgisine eris.

0 sevgiyle sevmeyi hisset.

Sevginin o ulvi makamina eris.

0 makamin sevgisiyle gonliinii donat.
Sevgini gonliinden eksik etme.
Gonliindeki sevgiye saril.

0 sevgiyle varliga yaklas.

Dogay1 sev.

Hayvanlari sev.

Insanlari sev.

Yasami sev.

Sen doganin bir pargasisin.

Doga sana suyunu veriyor.

Doga sana nefesini veriyor.

Doga sana topraktan yiyecegini veriyor.
Sevgiyle yaklas.

Goniilleri oksa.

Gontllere umut ol.

Goniillere gare ol.

Ihtiyaci olana beklentisiz kos.
Sevgiyle kos.

Bil ki edeb Allah sevgisinde gizlidir.
Allah sevgisi dlemleri kusatmistir.
Sen de o sevgiyle sevmeyi 68ren.
Sevgiye engel olan icinden 6fkeyi at.
Icinden karamsarhg at.

Dogada hig bir varlikta karamsarlhk yok.

1201




Dogada hic bir varlikta 6fke yok.

Gonliini temizle.

O zaman sevgi pinar1 akacak.
Iyilik yapmaktan vazge¢me.
Sevindirmekten vazgecme.
Caresize ¢are ol.

Hastalara sifa ol.

Sevginin duygusunu hissettir.
Sevginin umudunu hissettir.

Bil ki sevgi rithun esintisidir.

Bil ki sevgi nefesin sirridir.
Allah sevdi yaratti.

Sevgisiyle kusatti.

Gozln sevgiyle gordii.

Kulagin sevgiyle isitti.

Kalbin sevgiyle att1.

Kanin sevgiyle dolasti.
Hiicrelerin sevgiyle calist1.
Bedenin sevgiyle hareket etti.
Sen de sevmekten vazgecme.
Sevgini yay cevrene.

Yiiziinden tebessiimii eksik etme.
Cevrene selami esirgeme.

Biz kendimizi Halk etmedik.

Biz bedenimizi sekillendirmedik.
Bizi Halk eden sevgiyle Halk etti.
Her varhigi sevgiyle sekillendirdi.

202 Her an tevekkil icinde yasayalim.




Her an teslimiyet icinde yasayalim.

Iman makamina eriselim.

Allah’tan emin olalim.

Sevgi Allah’a aittir.

Allah'in sevgisine eriselim.

0 sevgiyi hissedelim.

0 sevgiyle sevelim.

Gonliimizden sevgiyi eksik etmeyelim.

Sevelim, sevilelim.

i1ahi huzura eriselim.

Cevremize huzur verelim.

Allah’in sevgisini giiclii bir sekilde icimizde hissedelim.
Bakara Stresi 165: “Vellezine ament eseddu hub Allah.”

Meéli: “Iman eden kimseler Allah sevgisiyle giiclen-
mislerdir.”

1114 edeb, 1114 edeb.
Edebten ayrilmadan yasayalim.

Evet, bu kitabimizda edeb duygusunu anlamaya gay-
ret gosterdik.

Anladigimiz kadariyla kaleme almaya gayret gosterdik.
Hatamiz eksigimiz olmussa affola.

Gonliintizden sevgi eksik olmasin.

Gonliintizde edeb daim olsun.

Edeble davranis halimiz olsun.

Gonllinlizden ilahi heyecan eksik olmasin.

Bizi yaratan, bize sekil veren Allah’t hi¢ unutmayalim.
Bize goniil veren Allah’t hi¢ unutmayalim.

Yerlerin goklerin sahibi olan Allah’t hi¢ unutmayalim.

Her bir varligin tek olan sahibini hi¢ unutmayalim.

1203




1204

Sabirla, stikitla kalin.
Rahmet ve sefkatle kalin.
Sevgiyle ve saygiyla kalin.
Tevekkiil ve teslimiyet i¢cinde olun.
Gonllinlizden ilahi ask eksik olmasin.
Rahmet duygusu gonliinlizden eksik olmasin.
Askla kalin.
Sevgiyle kalin.
Saygiyla kalin.
Edeble kalin.
Ismail Dinger
16-07-2025



