
FELÂK VE
NÂS SÛRELERİ

TEFSİR

İsmail Dinçer 





3

İÇİNDEKİLER

ÖNSÖZ / 5
FELÂK SÛRESİ / 11

NÂS SÛRESİ / 67
EÛZU-ALLAH’A SIĞINMAK / 112
ALLAH’I DOST EDİNMEK / 133
SON DEĞERLENDİRME / 146





5

ÖNSÖZ

Allah’a sığınmak…
O’nu kendimizde bulmak…
O’na şahit olmak…
O’na teslimiyet içinde olmak…
Bebeğin annesine sarıldığı gibi O’na sarılmak…
Bebeğin annesini hissettiği gibi O’nu hissetmek…
Bebeğin anne sevgisiyle anneye sarıldığı gibi O’nun sev-

gisine sarılmak… 
O’nun aşkıyla aşklanmak, O’nun aşkıyla O’na sığınmak…
Her varlığa aşkla bakmak…
Aşkın ulvîyetiyle donanmak, her varlıkta O’na nazar etmek…
Her an O’nunla irtibat içinde olmak…
O’na tevekkül içinde olmak…
Her an O’na secde içinde olmak…
Eûzu makamıyla müşerref olmak…
O makamın şuuruyla yaşamak…
Nedir Eûzu sırrı?
Nedir Rabbe sığınmak?
Nedir Allah’a sığınmak?
Nedir Rahmâna sığınmak?
Sığınmanın ana gayesi nedir?
Bu kitabımızda Eûzu makamının ne olduğunu anlamaya 

gayret göstereceğiz.
Eûzu ve secde makamlarının arasındaki bağı anlamaya 

çalışacağız.



6

Felâk ve Nâs Sûrelerinden gelen ilâhi mesajı anlamaya gay-
ret göstereceğiz. 

Toplumda, Felâk ve Nâs Sûrelerinin Arapça olarak devamlı 
okunması tavsiye edilir.

Ama bu sûrelerin mânâsına erişilmesi için değil, kişinin 
başına gelecek her türlü felâketten korunması için okunması 
tavsiye edilir. 

Toplumda insanların birbirine etkisi her zaman görülür.
“Bu sûreleri okuyun, sevabı büyüktür, her türlü felâket-

ten korur” diye aktarılan bu bilgileri, âdeta Allah’ın emri sa-
yarak kabul ediyoruz.

Yüzyıllardır böyle aktarılan şeylerin aslı var mı yok mu 
diye pek araştırmıyoruz. 

Toplum olarak mânâsına erişme duygusundan çok kendi 
çıkarımız üzere dine sığınıyoruz, Allah’a sığınıyoruz.

Bir sûrenin Arapçası okunarak felâketlerden korunmak 
mümkün müdür?

Bir sûreyi okumaktaki maksat, mânâsına ermek olmalıdır.
Mânâsına ermek, ilmi ve edebi olarak hayatımıza geçir-

mek olmalıdır.
Mânâsına eremediğimiz şeyi okumak, sadece kelimelerin 

lafzında kalmaktır. 
Bakara Sûresi 50: “Entum tenzurûn-sizler anlamak için 

bakın.”
Bakara Sûresi 121: “Ellezîne âteynâhumul kitâbe yetlûnehu 

hakka tilâvetihî ulâike yuminûne bihî ve men yekfur bihî fe 
ulâike humul hâsirûn.”

Ellezine âteynâ hum : O kimseler, verdik, sunduk, onlar, 
kendileri,

El kitâbe : Kitâb, varlık kitâbı, ilmi değerler taşıyan, 
Yetlûne hu : Anlayarak okuma, okuyup takip edip 

ulaşmak, 



7

Hakk : Hak, gerçek, hakikat, doğru olan, 
Tilâvet hî : Okuyup temizlenme, ilave etmeden 

okuma, 
Ulâike yuminûn bihî : İşte onlar, iman eden, inanan, ona,
Ve men yekfur bihî : Kim, hakikatleri örtmek, kabul etmemek, 

ona, 
Fe ulâike hum el 
hâsirûn

: İşte onlar, kaybeden, başarısız olan, 
hüsran, 

Meâli: “Onlara sunduğumuz kitâbı okusunlar, anlasınlar, 
hakikatine ulaşsınlar. İşte onlar iman ehli olsunlar. Hakikat-
leri görmezden gelen kimseler ise, işte onlar kaybedenlerdir.” 

İsrâ Sûresi 14: “Ikra kitâbek kefâ bi nefsikel yevme aleyke 
hasîbâ.”

İkra kitâbe ke : Oku, anla, araştır, kitâb, senin, kendi 
vücûd kitâbın, 

Kefâ bi nefsike : Kâfi, yeterli, senin nefsine, kendini,
El yevme aleyke hâsibâ : Vakit, an, gün, sana, kendinde, hesap, 

araştırma, anlama,

Meâli: Oku, kendini tanımak için kendi vücûd kitâbın sana 
yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama içinde ol.” 

İşte insan, Kur’ân’da da belirtildiği gibi, öncelikle kendi 
mânâsına ermelidir.

Kendini anlamak için kendi yaratılışını düşünmelidir.
Kur’ân’da bizlere sunulan öğüt, öncelikle varlık kitâbını 

anlamak için, varoluşun hakikatine ermek için, her zaman te-
fekkür içinde olmalıyız. 

Varlığa bakışımız, idrakî yönden olmalıdır.
Varlığa bu cihetle, hakikatlere ermek için bakmalıyız.
Canlı kitâb olan kendi bedenimizi ve varlığı anlamak için 

okumalıyız.
Sonra da kitap olarak basılan eserleri de anlamak için 

okumalıyız.



8

Yoksa Kur’ân’ı anlamadan okumak doğru değildir. 
Kur’ân insanlığa; okusunlar, anlasınlar, hakikatine erişsin-

ler ve yaşantılarına geçirsinler diye sunulmuştur.
Arapçasını oku sevap bekle diye sunulmamıştır.
Felâk ve Nâs Sûrelerini, “Allah’a sığınmak için okuyun” tav-

siyeleri toplumda hep duyulur. 
Arapçası okunarak Allah’a sığınılır mı?
Allah sığınmak ne demektir?
Allah’ı layıkıyla anlamadan O’na sığınılır mı?
Eûzu ne demektir? 
İnanç gruplarında hep, Felâk ve Nas Sûrelerini sıkıntılı du-

rumlarda, başa gelecek kazalardan, başa gelecek belalardan, 
hastalıktan, kötü insanların şerrinden, nazarlardan korun-
mak için okuyun tavsiyesi vardır. 

Her gün bu sûreleri okuyan, korunur, hastalanmaz, başına 
gelecek felâketten korunur diye anlatılır.

Toplumda hep şöyle anlatılır.
Bu sûreleri okuyanlara;
Cinler dokunmaz.
Şeytan okuyandan uzaklaşır.
Koruyucu özelliği vardır.
Şifa verici özelliği vardır.
Beladan korunulur.
Hastalıktan kurtulunur.
Malınız artar, bereketiniz artar.
Başa gelecek felâketler engellenir.
Felâk ve Nâs surelerini okuyanlara nice sevaplar gelir diye 

aktarılan bilgileri iyi analiz etmek gerekir. 
Bu konuda nakledilen rivâyetlerin ardını iyi anlamak gerekir. 
Bu konuda nakledilen bilgilerden bazıları şöyledir.



9

Felâk ve Nâs Sûreleri, Kur’ân’ı Kerim’in üçte birine denk 
gelen değerler içerir. 

Koruyucu özelliği vardır.
Şifa verici özelliği vardır. 
Yatmadan önce ve her namazdan sonra okunması sevaptır.
Felâk ve Nas Sûreleri ile ilgili Hazreti Muhammed’den ak-

tarıldığı iddia edilen bilgilerden bazıları şöyledir. 
Alttaki bölüm alıntıdır.
Hazreti Âişe’den rivâyet edilen bir hadise göre Resûl-i Ek-

rem rahatsızlık ânında ve gece yatağına gireceği sırada İhlâs, 
Felâk ve Nâs sûrelerini okuyup avuçlarına üfler ve elleriyle bü-
tün vücûdunu sıvazlardı (Buhârî, “Feżâʾilü’l-Ḳurʾân”, 14; Ebû 
Dâvûd, “Edeb”, 98; Tirmizî, “Daʿavât”, 21).

Ukbe b. Âmir’den gelen bir rivâyette de Hazreti Muham-
med’in kendisine şöyle dediği belirtilmiştir: “Ey Ukbe! Sen 
‘Kul eûzü bi-rabbi’l-Felâk’ sûresini oku; zira Allah’a bu sûreden 
daha sevimli gelen ve daha beliğ olan hiçbir sûre okuyamaz-
sın; mümkün oldukça onu oku” (Müsned, IV, 149, 155: sûre-
nin fazileti hakkındaki diğer rivâyetler için bk. İbn Kesîr, VIII, 
550-553; Süyûtî, ed-Dürrü’l-mens̱ ûr, VIII, 684-688; Şevkânî, V, 
518-519). Bazı tefsirlerde yer alan (meselâ bk. Zemahşerî, IV, 
657; Beyzâvî, II, 629) ve muavvizeteyni okuyan kimsenin sanki 
Allah’ın indirdiği bütün kitapları okumuş gibi olacağını ifade 
eden hadisin mevzû olduğu kabul edilmiştir. (İbnü’l-Cevzî, el-
Mevżûʿât, I, 239-241; Zerkeşî, I, 432).

Ukbe b. Âmir’e şöyle buyurmuştur:
“Görmedin mi? Bu gece benzeri asla görülmemiş âyetler 

indirildi: Kul eûzü bi-rabbi’l-felâk ve kul eûzü bi-rabbi’n-nâs.” 
(Müslim, “Müsâfirîn”, 264)

Âyetel Kürsi, Felâk ve Nâs Sûrelerinin devamlı olarak ve 
düzenli bir şekilde okunması kişileri ve konutları olası doğal 
felâketlerin zararlarından da koruyacaktır.



10

Âyetel Kürsi, Felâk ve Nâs Sûrelerinin özellikle gece ve ka-
ranlıktan korkanların okuması tavsiye edilmektedir. 

Aynı şekilde ebeveynler de bu duaları küçük çocukları için 
her gün okumalıdırlar.

Âyetel Kürsi, Felâk ve Nâs Sûrelerinin birlikte okunması 
ve buna düzenli olarak devam edilmesi evdeki huzursuz or-
tamın giderilmesinde de faydalı olacaktır.

Âyetel Kürsi, Felâk ve Nâs Sûrelerinin bir mekânda her gün 
okunması o mekanın da korumaya alınmasına vesile olacaktır.

Âyetel Kürsi, Felâk ve Nâs Sûrelerinin birlikte okunması 
görülen görülmeyen her türlü kötülüğe karşı koruma kalkanı 
sağlayan adeta bir zırh gibi görev ifa edecektir.

Âyetel Kürsi, Felâk ve Nâs Sûreleri bilhassa yolculuk esna-
sında da bol bol okunması tavsiye edilen dualardandır. 

Bu sûrelerin birlikte okunmasının fazileti çoktur. 
İnsanın beden ve rûh sağlığına zarar verecek şeylerin şer-

rinden Allah’a sığınmayı öğütlemektir. (Alıntının sonu)
İşte bu kitabımızda, Felâk ve Nâs Sûrelerinden bizlere su-

nulan ilâhi mesajları yakalamaya çalışacağız.
Eksiğimiz elbette olacaktır.
Samimi bir duyguyla kelime kelime inceleyip, sunulan sû-

relerden gelen mesajları anlamaya gayret edeceğiz.
Hatamız eksiğimiz olursa affola.
Rabbimiz gönlümüze yardım etsin.
Rabbimiz idrâkimizi açsın.
Rabbimiz hakikatleri layıkıyla anlamamızı nasip etsin.
Rabbimiz Eûzu makamının ve secde makamının rûhani-

yetine ermeyi nasip etsin.
Rabbimiz kendi şahsi kimliğimizden çıkıp, O’nun kimli-

ğiyle yaşamayı nasip etsin.

İsmail Dinçer



11

FELÂK SÛRESİ

1-

قلُْ أعَُوذُ برَِبِّ الْفلَقَِ
Kul eûzu bi rabbil felâk

Kul eûzu : Anlat, de, açıkla, sığınmak, yönelmek, yardım istemek, 
güvenilen yere,

Bi Rabbi : Rabbi, vücûdlandıran, bedenin sahibi, efendi, 
El Felâk : Yarılıp çıkan her şey, sabah, doğuş, bütün mahlûkat, 

Meâli 1: “Bütün mahlûkatın sahibine sığınmayı anlat.”
Meâli 2: “Açığa çıkan her şeyi bedenlendirene dayanmayı 

anlat.”
Meâli 3: “Varlığı şekillendirene yönelmeyi anlat.”
Meâli 4: “Görünen görünmeyen her şeyin Rabbini tanı-

mayı anlat.”
Meâli 5: “Her şey bir özden geldi, her şeyin Rabbi olan Al-

lah her şeyi şekillendirdi, işte sığınılacak olan O’dur.”
Meâli 6: “Bir rahîmiyetten gelen, şekillenen her şey, Rab-

binin tecellisidir, işte sığınılacak olan O’dur.”
Meâli 7: “Kabuğunu yarıp ortaya çıkan her şey, yaratılı-

şın sırrıdır, Rabbin sırrıdır, işte anlaşılması gereken O’dur, sı-
ğınılacak olan O’dur.”

Bu bölümde geçen, Eûzu, Rab, Felâk kelimelerini inceleyelim.
Eûzu kelimesini çok iyi anlamalıyız.
Eûzu ve secde makamının ne olduğunu çok iyi idrâk et-

meliyiz.



12

Eûzu kendi şahsi kimliğini terk edip, Allah’ın kimliğine 
rabıta olmaktır.

Allah ile her an rabıta içinde olduğunu anlamaktır.
Eûzu, sığınmak diye çevrilse de sığınmanın ne olduğunu 

çok iyi düşünmeliyiz.
Sığınmaktan maksat, kendi çıkarları için, kendini koru-

mak için Allah’a sığınmak mıdır?
Yoksa Allah’ı tanımak, O’na şahit olmak, layıkıyla O’nu ta-

nımak için, O’na sığınmak mıdır?
Sığınmaktan maksat, tüm varlığın sahibine midir?
Yoksa kendi benlik alanına mıdır?
Her kişi, “ben neye sığınıyorum?” diye kendine sormalıdır.
Kendini muhasebe etmeli, duygu ve düşüncelerini ana-

liz etmelidir.
İnsan, öncelikle hangi duygu ve düşüncelerine sığındığını 

anlamalıdır.
Sığındığım duygu ve düşüncelerim bana nasıl kapılar açıyor?
Sığındığım yer beni ne hâle getiriyor?
Beni rahmâni alana mı eriştiriyor?
Yoksa şeytani alana mı sürüklüyor?
Şeytani alana esir mi ediyor?
Yoksa Allah’a tevekkül içinde mi bırakıyor?
İşte sığınma duygusu çok iyi anlaşılmalıdır.
Bebek 9 ay boyunca annenin râhmine sığınır.
9 ay boyunca adım adım hücre hücre anneyi tanır, anne-

den bedenlenir.
Bu sığınma rahîmi bir sığınmadır.
Rahîmin içinde, anneyi vesile kılarak, Allah’ın rûhundan 

bedenlenmedir.
Bebeğin anne rahmîndeki sığınmasında, varoluş vardır, 

bedenlenme vardır.



13

İşte bu bedenlenme, yaratılış hakikatinin sırrıdır.
İnsanın Allah’a sığınması, O’nu tanımak için olmalıdır.
Allah’ın varlığı nasıl halk ettiğini anlama olmalıdır. 
Kendi çıkarı için Allah’a sığınmak, kişinin kendini koruma 

içgüdüsüdür. 
İnsanoğlu acizdir, elbette kendi sıkıntılarında Allah’a sı-

ğınmak, ona büyük bir sabır getirecektir, rahatlık getirecektir.
Bu bölümde geçen Eûzu; sığınmak, dayanmak, anlamak 

için yaklaşmak, korunmak için temas kurmak, irtibat kur-
mak, iletişim içinde olmak, birlik içinde olduğunu anlamak 
gibi anlamlara gelir.

Allah’ı sığınmaktan maksat, O’na ârif olmak içindir.
O’na teslimiyet içinde olmak içindir.
İnsan rahîm ve rahmân boyutlarına sığınmanın ne oldu-

ğunu düşünmelidir.
Kur’ân’da Meryem Sûresinde, Meryem’in Rahmân’a sığın-

ması bildirilir. 
Meryem Sûresi 18: “Kâlet innî eûzu bir rahmâni minke in 

kunte tekıyyâ.”
Meâli: “Meryem gelene dedi ki: Ben senden, her yeri nû-

ruyla sarana sığınırım, eğer sen de fenalardan sakınan biriy-
sen öyle ol.” 

Meryem’in, rahmâna olana sığınması neydi?
Takva sahibi olmak neydi?
Takva makamına nasıl erişilirdi?
Hakk’tan gelen doğuşa kapı açan sırlar neydi?
Her yeri nûruyla saran, rahîm olan, rahmân olan neydi?
Meryem’e gelen, beşerî bir varlık mıydı?
Gönlüne doğan rahmânî bir ışık mıydı?
O rahmânî ışık, İsâ olarak doğacak olan mıydı?
Meryem, bâkirlik boyutu idi, tertemiz olan gönül boyutu idi.



14

Gönlü tertemiz olana, sırlar bir bir gelecek idi.
Bâkirlik; bâkirelik, kirlenmemişliktir.
Her çocuk tertemiz doğar.
Yâni bâkir bir şekilde doğar.
Lâkin daha sonra aile ya da toplum tarafından, kibir, gu-

rur, yargılama, hor görme, kendini yüce görme gibi duygularla 
kirlenmeye başlar. 

Ve Allah’a sığınmayı değil, kendi inanç alanına sığınmayı 
öğrenir.

İşte Rahmân’a sığınmak, heryeri tecellileri ile saran Al-
lah’a sığınmaktır. 

İşte “Eûzu bi El Rahmân” Allah’ın rahmâniyet boyutunun 
ne olduğunu bilmek ve Allah’a rahmâniyet boyutundan sığın-
maktır.

Rahmân; rahîm boyutunun Halkiyete çıkışıdır, vücûd bo-
yutu, tecelliler boyutu, Halk boyutudur.

Rahmân sırrı; rahîm’de ne varsa, zaman dilimi içinde bir 
bir açığa çıkar, süzülüp açığa çıkan her varlıkta, rahîmde Al-
lah’a ait olan hakikatler açığa çıkarak, kendini gösterir. 

Yâni tohum rahîm ise, tohumdan açığa çıkan ağaç boyutu 
rahmân boyutudur. 

Rahmân boyutunda, tohumun özünde ne varsa ağaçta tüm 
işaretleri ile o vardır.

Rahîm boyutundan açığa çıkanlar, rahmân boyutunda 
kendini gösterir. 

Takva, kendine varlık isnat etmekten sakınmaktır.
Allah’ın ûlviyetinin yanında ben de varım demekten sa-

kınmaktır.
Kibirden, gururdan uzak durmaktır.
Allah’a ortak koşmaktan sakınmaktır.
Takva, bütün günahlardan uzak durmaktır, sakınmaktır. 



15

Aklımızdaki bâtıl bilgilerden sakınmak, temizlenmektir.
Kötülük içeren hislerden, düşüncelerden sakınmaktır.
Tüm fena hallerden sakınmaktır.
Fitnelikten, fesatlıktan, gıybetten sakınmaktır.
Birileri hakkında dedikodu yapıp çekiştirmekten sakın-

maktır.
Zarar vermekten, yakıp yıkmaktan sakınmaktır.
Kötü düşünmekten, kötü söylemekten sakınmaktır. 
Takva sahibi, Rahmâna sığınma makamında durur.
Rahmân, her yeri nûruyla saran Allah’tır.
Rahîm olan O’dur, Rahmân olan O’dur. 
Meryem’in “in kunte tekıyyâ-sen de takva sahibi isen” uya-

rısı, takva sahibi olmamızı bildirir. 
İşte Meryem Sûresinde geçen Eûzu bir Rahmân”; âlemlerin 

Rabbi olan Allah’ın rahmân boyutuna sığınmaktır.
O’na teslimiyet içinde olmaktır.
A’râf Sûresi 96: “Ve ittekav le fetahnâ aleyhim berekâtin 

min el semâi ve el ardı.”
Meâli: “Takva ehli, her şeyin bizden açığa çıktığını, yerle-

rin ve göklerin sıfatlarımızla donatıldığını bilir.”
İşte Rahmânî alan, Allah’ın sıfatları alanıdır.
Rahmâna sığınmak her yeri sıfatlarıyla kuşatan Allah’a 

sığınmaktır.
Yâni sıfatlarda, sıfatların sahibine sığınmaktır. 
İşte Rahmân’a sığınmak Meryem makamının sırrıdır.
Aklı gönlü tertemiz olan, yâni bakirelik makamına eren, 

Rahmâna sığınmanın sırrına erecektir.
İnsan bakirelik makamına ermelidir.
İnsan aklını gönlünü kirleten her şeyden arınmalıdır.
İnsan; gururdan, kibirden, öfkeden, zulümden vazgeçmeli, 

Rahmân olana sığınmalıdır.



16

“Eûzu billahi mineşşeytanirracim” toplumda hepimizin 
kullandığı bir lafızdır.

Anlamı ise; şeytani bilgiler, duygular, düşünceler ve ey-
lemlerden uzak durmak, Allah’a sığınmaktır.

Allah’a sığınmak O’na şâhit olmak için O’na yönelmektir.
İnsan tanımadığı bir şeye sığınabilir mi?
İnsan tanımadığı bir yere sığınabilir mi?
Doktor olmadan Tıp ilmine sığınma olabilir mi?
Doktor olmadan bir hastalık tanınabilir mi?
Teşhis ve tedavi gerçekleşebilir mi?
Tıp öğrencisinin Tıp ilmine sığınması, Tıp ilmini tanıma-

sına kapılar açacaktır.
İşte Allah’a sığınmadaki gaye, Allah’ı tanımak O’na ârif ol-

maktır.
İnsan kendini gözden geçirmeli.
Duygu ve düşüncelerinin neye dayandığını anlamalıdır.
Her insan kendine sormalı.
Ben neye sığınıyorum?
Sığınma amacım nedir?
Ben şeytani duygu ve düşüncelere mi sığınıyorum?
Yoksa rahmâni duygu ve düşüncelere mi sığınıyorum?
Kişi Allah’a sığınıyorum diye kendi şeytanına sığınıyor 

olabilir mi?
Kişi Allah’a sığınıyorum diye kendi çıkarlarına zulmüne 

sığınıyor olabilir mi?
İnsan, şeytanın ne olduğunu bilmezse, ondan uzak durma-

nın ne olduğunu da bilemeyecektir.
İnsan, kendindeki şeytanı iyi tanımalı ve onu kendi aklın-

dan ve gönlünden taşlamalıdır, yâni uzaklaştırmalıdır.
Şeytan ve iblis arasında ince bir fark vardır.
Şeytan, iblisten doğar.



17

Şeytan nedir? 
İblis nedir? 
Bunlar çok iyi bilinmelidir.
İblis, libas, elbise, dış elbise, sûret, varlığın toprak ciheti, 

gibi anlamlara gelir. 
İblis; dış elbisede, sûrette, toprak boyutunda kalan demektir.
Yâni varlığa baktığında, varlığın dış yüzünde kalan, içyü-

zündeki mânâya ulaşamayan demektir.
Yâni teni görüp cânı göremeyen demektir. 
Yâni eşya boyutunda kalan, eşyanın hakikatini göreme-

yen demektir.
Tüm sûret vücûdlarını tutan Allah’tır. 
Eğer biz, sûretleri görüp sûretleri tutan sîreti göremez-

sek, yâni toprağı görüp, toprağın ardında olanı göremezsek, 
yâni teni görüp cânı göremezsek, iblislik hâli bizde açığa çıkar.

İşte iblis; varlığın dış elbise yâni varlığın toprak boyu-
tunda kalan demektir. 

Bizden istenen sûretleri tutan gücü anlamak ve secde sır-
rına ermektir. 

İblis boyutuna düşen, kendini varlıktan koparacaktır.
Kendini farklı görecektir.
Kendine üstünlük payesi verecektir.
Kur’ân’da bu çok güzel tarif edilir.
Sâd Sûresi 76: “Ene hayrun minhu-ben ondan hayırlıyım.” 
İşte her kim kendini yaratılan herhangi bir varlıktan her-

hangi bir kimseden üstün görüyorsa…
“Ben ondan hayırlıyım, ben ondan üstünüm, ben ondan de-

ğerliyim” diyorsa, o kişi iblis durumuna düşmüştür.
Ve o kişinin artık düşeceği durum şeytanlaşmaktır.
Kişi böyle duygularla şeytanlaşır.
Ve çevresine kötülük yapmaya başlar.



18

Benim inancım, benim ibadetim, benim ibadethanem on-
lardan daha üstün, diyenler kendi gibi olmayanları dışladı, 
hor gördü.

İnsan, yaratılan herhangi bir varlıktan daha üstün, daha 
yüce olabilir mi?

Bir kişinin inancı diğerinden daha yüce olabilir mi?
Hepimiz aynı Allah’ın yarattığı kullar değil miyiz?
Yunus Emre’miz ne güzel söylemiş.
“Sen kendine ne sanırsan ayrığa da onu san”
“Yetmiş iki millete Hakk nazarıyla bak.”
Evet, iblis hep böyle zannetti, böyle düşündü, böyle söyledi.
İblis; “Ben ondan hayırlıyım” dedi.
“Halakte hu min tîn-O bir toprak” dedi.
Bu âyeti çok iyi tefekkür etmeliyiz.
Varlığın toprak boyutunda kalmamalı, onun aslının ne ol-

duğunu görebilmeliyiz. 
Sâd Sûresi 76: “Kâle ene hayrun minhu halaktenî min nâ-

rin ve halaktehu min tîn.”

Kâle ene hayrun min hu : Dedi, ben hayırlıyım, üstün, ondan, 
onu, bunu, 

Halakte nî : Yarattın, halk ettin, var ettin, ben, 
Min nârin : Ateş, yakan şey, ışık, aydınlık, 
Ve halakte hu : Onu yarattın, 
Min tînin : Tin, öz, çamur, kil, sûret, toprak, 

Meâli: “Sûretlerde kalan; benlik içinde kalır, yakıp yıkıcı 
hâllerinden dolayı yaratılışı anlayamaz, kendini diğer yaratı-
lanlardan daha hayırlı görür ve o yaratılanları bir sûret gö-
rür ve sîretini göremez.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, iblisleşmenin yolu toprak bo-
yutunda kalıp özü görememektir. 

Kendini hayırlı sanıp, başkasına hor bakmaktır.



19

Kendini değerli görüp başkasına değersiz diye bakmaktır.
Her kim, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan ya da 

bir insandan daha hayırlı görüyorsa, o kişi büyük bir kibrin 
içine düşmüştür.

Kendini diğer bir kimseden daha hayırlı görmek, daha de-
ğerli görmek, daha yüce görmek kibirdir. 

Kibir kişiyi şeytanlaştırır.
Kibir kişiyi Hakk şuurundan uzaklaştırır.
Varlığın toprak boyutunda kalan iblisleşir.
İblis olan Hakk şuurundan uzaklaşır ve şeytanlaşır.
Şeytanlaşan kişi zalimleşir, kendine ve çevresine zulüm eder.
Kur’ân’da hem iblis hem şeytan kelimeleri vardır.
Toplumda iblis ve şeytan aynı olarak kabul edilir.
Şeytanın geldiği yer iblis boyutudur.
İblis, libas boyutunda kalan, özü göremeyen demektir.
Libas, dış elbise demektir.
Varlığın dış elbisesi topraktır.
Her kim toprak gördü, toprağın özünü göremedi, o iblis 

durumuna düştü.
İblis durumuna düşen varlığın eşya boyutunda kalır ve 

gitgide şeytanlaşır.
Şeytan; “Şa-ta-na-satana” kelimesinden gelir diye bilinir. 
Şatan-satan; uzaklaşan yâni Hakk’tan uzak olan demektir.
Şeytan ve eşya aynı kökten gelen kelimelerdir.
Kişi, varlığın içyüzünü yâni oradaki rûhu göremediğinde 

Hakk’tan uzaklaşır. 
Hakk denilen rûhtur.
Şeytanlık iblislikten doğar.
Yâni şeytanın doğduğu yer, iblislik halidir.
Kişi varlığın sûret boyutunda kaldığında, kişide yavaş ya-

vaş varlıktan menfaat edinme ve ego hâli gelişir.



20

Ve artık varlığa; iyi kötü, güzel çirkin, güçlü zayıf, düşük 
makam yüksek makam, köle kral, zengin fakir, gibi düşünce-
ler içinde bakar. 

Ve Hakk’tan uzaklaşıldığında ego hali gelişir. 
Ego içinde olan kişi, yavaş yavaş kötü haller sergilemeye 

başlar.
İşte şeytan; tüm kötü haller içinde, benlik içinde, hasetlik, 

fesâtlık, yıkıcılık içinde olana denir. 
Şeytan hep kendi çıkarı, kendi egosu içinde olandır.
Şeytan, her hareketi kötülük içinde olandır.
Şeytan, varlığın eşya boyutunda kalıp, kendi çıkarı için 

zulüm eden demektir.
Kendi şeytanını ve iblisini recm etmeyenin yâni taşla-

mayanın yâni kendinden uzaklaştırmayanın eûzu’sü olamaz.
Aklını ve gönlünü temiz eylemeyenin eûzu’sü olamaz.
Her insan kendine sormalıdır.
Ben neye sığınıyorum? 
Kibrime mi, gururuma mı, öfkeme mi, zanlara mı, bâtıl 

bilgilere mi, yargılamaya mı, ayrımcılık içinde olan bir inanç 
grubuna mı, mala-mülke mi, şana-şöhrete mi?

Evet, öncelikle hepimiz, neye sığınıyoruz, neyi yüceltiyo-
ruz, neye esir oluyoruz? Bunu kendimize sormalıyız.

Âyette belirtilen, Rahmâna sığınmak nedir? İyi düşünmeliyiz.
Eûzu üzere olmak nedir? Bunu iyi anlamalıyız.
İnsan şunu hiç unutmamalıdır.
Nasıl ki bedeninde her hücre, doku, organ, atomlar be-

dene secde içindeyse, yâni birlik içindeyse, tüm varlık da Al-
lah’a öyle bağlılık içindedir.

İşte bu hem secdenin hem Eûzunun sırrıdır.
İnsan kendini bilmeye çalışmalı, kendi hakikatini anla-

malıdır.



21

İnsan, kendi hakikatini anladığı zaman, yaratılışının hikmet-
lerine ulaştığı zaman, onu var eden ilâhi kudrete sığınacaktır.

Çünkü insanın geldiği yer ve döndüğü yer orasıdır.
Lâkin insan, bir gaflet içinde dünya boyutuna esir oluyor, 

oraya sığınıyor, oradan huzur bulacağını zannediyor.
Hakk’tan uzaklaşan her insan, egosal alana kapılır gider, 

sığındığı yer sadece dünyevi istekler boyutudur.
Eşya boyutuna esir olmak, şeytanlaşmaktır.
Eşyanın hakikatini anlamak, Hakk boyutuna sığınmaktır.
Rahmâna sığınmak, tüm varlığı sonsuz nitelikleriyle sa-

ran, rahmet ehli olan Hakk’a sığınmaktır.
Rahmân, rahîm boyutundan açığa çıkan tüm nitelikler 

boyutudur.
İnsân Allah’ın rahîmiyetinden gelmiştir, O’nun rahmâni-

yeti ile sarılıdır.
İnsan bunu asla unutmamalıdır.
Bunu unuttuğumuz an, Allah’ın kimliğiyle donatıldığımızı 

unuturuz.
Allah’ın kimliği ile donatıldığını unutan kişi, kendine şahsi 

kimlik verir ve ben benim demeye başlar.
İnsanın bedenindeki Allah’ın kimliği Rabb kimliğidir.
İnsan Rabb kimliğiyle yaşar.
İnsan bu hakikati çok iyi anlamalıdır.
İnsanın Allah’a şâhitlik yolu kendi bedeninin sahibi olan 

Rabb’ine arif olmaktan geçer.
Hazreti Muhammed’e biri geliyor: “Allah nedir ya Muham-

med, O’nu nasıl bilebilirim?” diye soruyor.
Hazreti Muhammed de o gelen kişiye: “Men arefe nefsehû 

fekad arefe Rabbehû” diyor.
Yâni: “Kendini bilen kimse, kendini vücûdlandıranı da bi-

lecektir.”



22

İşte Allah’ı bilmenin yolu, kişinin kendi vücûd varlığıdır.
Kendi vücûd yolculuğuna başlayan kimse, mutlaka vücû-

dun sahibi olan Rabb’e ârif olacaktır.
Ve oradan da tüm bedenlerin sahibi olan Allah’a teslimi-

yet içinde olacaktır.
Şimdi âyette geçen Rabbil Felâk kelimesini inceleyelim.
Rabb kelimesi; Allah’ın bedenler boyutundaki esmasıdır.
“Râb- ”: Bedenlendiren, vücûd veren, var eden, dizayn 

eden, terbiye eden, şekillendiren, vücûdun sahibi, vücûdu iş-
leten demektir.

Râb, Rubûbiyet, Erbaa, Râbia, Mürebbiye, Râbıta, Râbit, 
Râbtiye, terbiye, ribâ, birbirine bağlı kelimelerdir.

Hepsi Rabb kelime kökünden gelir. 
Rabb “r-b” harfleriyle yazılır, “rı” harfi varlığın açığa çı-

kışı, filizlenme, bedenlenme boyutudur.
“Be” harfi, her şeyin bir özden açığa çıkışına işaret eder. 
Râbb esmâsı; Allah’ın her bedendeki, bedeni şekillendir-

mesi, bedenin sahibi ve o bedendeki işleyişin esmâsıdır.
Allah’ın, bir vücûddaki karşılığı “Rabb” esmâsıdır.
Yâni bir vücûdun sahibine Rabb denir.
Tüm vücûdların sahibine Allah denir. 
Allah’ın, bir vücûddaki sahipliği “Rabb” esmâsıdır.
Rabb, ribâ, râbıta kelimeleri aynı kelime kökünden gelir.
Felâk kelimesi ise; açığa çıkmış olan tüm mahlûkat demektir.
Bir özden yarılıp açığa çıkan her şeye felâk denilmiştir.
İnfilâk kelimesi de buradan gelir.
İnfilâk etmek, bir şeyin patlaması sonrası bir şeylerin 

açığa çıkmasıdır.
Tohumun içinden filizin infilâk edip açığa çıkması, ağacın 

açığa çıkış başlangıcıdır.
İşte açığa çıkmış olan her şey felâktır. 



23

Felâket kelimesi de buradan gelir.
Felâket, açığa çıkmış varlığın olaylarından gelen etki de-

mektir.
Bir tohum düşünelim.
O tohumun kabuğunun yarılması, çatlaması falk, infilâk 

kelimesi ile belirtilir.
İçinde ne varsa onun açığa çıkması, fıtrattır, infitârdır. 
Tohum yarılır sağa ve sola ikiye bölünür.
İşte bu ikiye bölünüş, şakk kelimesi ile belirtilir.
Tohumdan çıkan ağacın, diğer açığa çıkmış olan varlıktan 

gelen olayların etkisi altında kalması da felâkettir.
Felâket, varlığın birbirine olan olumlu ya da olumsuz et-

kileri demektir.
Ama bu kelime toplumda olumsuz olaylar için kullanıl-

maktadır.
Tohumun içinde ağacın adım adım açığa çıkışı, görünmesi, 

bedenlenmesi, Rabbi’l felâk’tır.
Ağacın adım adım açığa çıkan her şeyine; yaprağına, da-

lına, çiçeğine, meyvesine felâk denilir.
Bunu yapana da Rabb denilir.
İşte Rabbi’l felâk; açığa çıkan her şeyi bedenlendiren, şe-

killendiren, onu ayakta tutan, onu sürüp götüren Allah’tır.
İşte; “Eûzu bi rabbil felâk”; tüm varlığa açığa çıkaran Al-

lah’ı tanımak, O’na şâhit olmak için O’na sığınmak, O’na da-
yanmaktır.

Her türlü dünyalık sıkıntımızda da O’na sığınmak bize sa-
bır ve tevekkül getirecektir.

İşte her insan, neye sığındığını iyi düşünmelidir.
Ben, öfkeme, hiddetime, kibrime mi sığınıyorum?
Yoksa beni var eden, şekillendiren Allah’a mı sığınıyorum?
Allah’a ârif olan, O’na sığınacaktır.



24

Sadece inanç boyutunda kalan, iman boyutuna erişeme-
yen ise, kendi çıkarına, egosuna sığınacaktır. 

İnsan zannına göre, hevâsına göre var ettiği bir ilâha sı-
ğınır, farkında değildir. 

İnsan hevâsına, zannına göre var ettiği bir ilâhın ne oldu-
ğunu iyi bilmelidir. 

Kur’ân’da bu durum belirtilmiştir.
Furkân Sûresi 43: “E raeyte men ittehaze ilâhe hu hevâ.”

E raeyte : Gördün mü, anladın mı? 
Men ittehaze : Kim, kimse, edinen, sarılan,
İlâhe hu : İlâh, sığındığı, o, 
Hevâ hu : Hevâ, ego içinde, kendi çıkarında, haktan düşmek,

Meâli: “Hevâsını ilah edinen kimseyi gördün mü?” 
Kendi hevâsına, zannına göre var ettiği bir ilâha tapınır, 

sığınır farkında değildir. 
Ve inandığı ilahla, kendi gibi inanmayana saldırır, onu ce-

hennemlik görür. 
Aslında sığındığı kendi şeytanıdır. 
Ama kişi bunun farkında değildir.
Bizler hangi Allah’a iman ettik?
Hevâmıza göre inandığımız bir Allah’a mı, yoksa kendi-

mizde ve her varlıkta şâhit olduğumuz ilâhi bir kudrete mi?
Hevâ; hava kelimesinden gelir, boşluk, boş olan, iki şeyin 

arasındaki uzaklık, bâtıl olan, aslı olmayan şeye yönelmek, 
düşmek, kişinin bâtıl olan, zarar vermeye yönelik istekleri 
gibi anlamlara gelir. 

Hevâsını ilâh edinmek; kendi yetiştiği aileden gelen bilgi-
lere dayalı olarak zannına göre oluşturduğu hayali bir ilâha 
sığınmaktır.

Aslında böyle bir ilâh yoktur.
Sadece zandan ibarettir.



25

Hepimiz, zannımızda var ettiğimiz bir ilâha sığınıyoruz, 
ama bunun farkında değiliz. 

Her inanç kendi atalarından gelen zanna göre bir ilâha sı-
ğınır.

“Hangi Allah’a inanıyoruz, neye sığınıyoruz?”çok iyi dü-
şünmemiz gerekir. 

Anne babamızdan miras olarak öğrendiğimiz, asla şâhit 
olmadığımız bir Allah’a mı?

Yoksa kendimizde ve her varlıkta şâhit olduğumuz sonsuz 
güç olan bir Allah’a mı? 

Kur’ân buna en güzel cevabı veriyor.
Zuhruf Sûresi 22:

ةٍ وَإنَِّا  بلَْ قاَلوُا إنَِّا وَجَدْناَ آباَءناَ عَلىَ أمَُّ
هْتدَُونَ عَلىَ آثاَرِهِم مُّ

Bel kâlû innâ vecednâ âbâenâ alâ ummetin ve innâ alâ âsâ-
rihim muhtedûn

Bel kâlû innâ vecednâ : Hayır, bilakis, dediler, biz bulduk,
Âbâe na alâ ummetin : Atalarımız, bir yol, inanç üzerine, 
Ve innâ alâ âsârihim : Biz, iz üzere, işaret, gösterge, adet, onlar,
Muhtedûn : Gösterilen yol üzere olan, yolunda olan, 

Meâli: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarımızı bir inancın yolu 
üzerine bulduk ve biz onların gösterdikleri yol üzere, onların 
âdetleri üzere oluruz.”

Âyette belirtildiği gibi, ne yazık ki, atalarımızdan miras 
gelen bir inancın getirdiği bir ilâha inanıyoruz ve ona sığını-
yoruz, farkında değiliz.

Annem babam, Allah’a inan dedi, ben de inandım.
Ama önemli olan O’na şâhit olmaktı.
Ama bizlere şâhitlik nasıl olacak öğretilmedi.



26

Onun için Hazreti Muhammed, bu hassasiyeti çok iyi bil-
diğinden dolayı, ezanda günde 20 defa “eşhedü-şâhit ol” sö-
zünü insanlığa duyurdu.

İşte sığınmak şâhit olduğum bir Allah’a olmalıdır.
Zannıma göre olan bir ilâha değil.
Hepimiz, aileden gelen, zannımıza, hevâmıza göre inan-

dığımız, hiç şâhit olmadığımız bir Allah’a inandık, yöneldik, 
ona sığındık.

İşte bu sığınma Kur’ân’ın belirttiği sığınmak değildir.
Bu sığınmak kendi şeytani duygularımıza sığınmaktır.
Tüm bu duyguları yok etmeliyiz. 
Bizi Allah’tan uzaklaştıran her duyguyu gözden geçirmeliyiz.
Sığınacağımız Allah’a şâhit olmalıyız.
Alıp verdiğimiz her nefeste Allah’a tevekkül içinde olmalıyız.
O’na sığınma içinde olmalıyız.
Kendi çıkarlarımıza değil.
Kendi öfkemize, hiddetimize değil.
Kendi benliğimize değil, Allah’a sığınma içinde olmalıyız.
Allah bize şah damarımızdan yakınsa, sığınacağımız Al-

lah’ın kendi öz boyutumuz olduğunu unutmamalıyız.
İnsan kendi şahsi kimliğinden düşmeli, tenezzül göster-

meli ve Allah’ın kimliğiyle kimliklenmelidir.
İşte o zaman Eûzu makamının sırrına erişecektir.
Her an secde içinde olduğunu anlayacaktır.
Hücrelerin bedene bağlılık içinde olduğu gibi, kendisinin 

de her an Allah’a bağlılık içinde olduğunu anlayacaktır.
İşte, Felâk Sûresi 1. âyette geçen “Eûzu bi Rabbi”; tüm be-

denlerin Zâtına sığınmaktır.
Tüm bedenlerin tek Zâtı vardır.
O’da Allah’tır.



27

Allah’a eûzu içinde olanlar, her an O’na teslimiyet içinde 
yaşayacaktır.

Her an her varalıkta O’nun yüceliğini göreceklerdir.
Asla kendilerine benlik isnat etmeyeceklerdir.
Her varlığı Zâtı ile kuşatanın Allah olduğunu bilecekler, o 

nazarla yaşayacaklardır.



28

2-

مِن شَرِّ مَا خَلقََ
Min şerri mâ halak

Min şerri : Şer, kötülük, kötülük getiren, 
Mâ halaka : Yaratılmayan şey, yaratılmamış olan, 

Meâli 1: “Yaratılmamış olan şeylerin şerrinden.”
Meâli 2: “Allah’ın halk ettiği şeylerde şer yoktur.” 
Meâli 3: “Allah şerleri kötülükleri yaratan değildir.”
Meâli 4: “Tüm kötülüklerden Allah’a sığın.”
Meâli 5: “Allah fitneliği, fesâtlığı, kibri, yalanı, iftirayı ya-

ratmamıştır.”
Meâli 6: “Allah şer olan şeyleri halk etmemiştir.”
Meâli 7: “Şerlerin nereden geldiğini anla ve onların mey-

dana getirdiği kötü şeylerden Allah’a sığınarak kurtul.”
Bu bölüm çok dikkatlice analiz edilmelidir.
“Min şerri mâ halak” yaratılan şeylerin şerrinden, kötülü-

ğünden mi demektir?
Yoksa, yaratılmayan şeylerin şerrinden mi demektir?
Mâ halak kelimesindeki mâ; yok, değil, şey, ne anlamla-

rına gelir.
Bu açılımla okuduğumuz zaman mâ halak; yaratılmayan 

şey anlamına gelir. 
Genelde “yaratılan şeylerin şerrinden” diye yapılan meâl-

leri de iyi analiz etmeliyiz.
Abdulbaki Gölpınarlı Meali: Yarattığı mahlukların şerrinden.
Diyanet İşleri Meali: Yarattığı şeylerin kötülüğünden.
Elmalılı Hamdi Yazır Meali: Yarattığı şeylerin şerrinden.



29

Elmalılı Meali (Orijinal): Şerrinden mâ-halakın.
Süleyman Ateş Meali: Yarattığı şeylerin şerrinden.
Yaşar Nuri Öztürk Meali: Yarattıklarının şerrinden.
Görüldüğü gibi çoğu müellif, “yaratılan şeylerin şerrin-

den-kötülüğünden” diye meâl etmişlerdir.
Sanki Allah, kötülüğü de veren gibi bir algı oluşmuştur.
Oysa Kur’ân’da birçok yerde, “Allah kötülük vermez” âyeti 

vardır.
Eğer böyle çevirirsek, sanki kötülük Allah’tan gelir gibi bir 

düşünceye sürükleniriz.
Hep bizlere hayır da şer de Allah’a mahsustur diye öğrettiler.
Oysa Kur’ân’da şer, Allah’tan değildir diye bildirilir.
Kâf Sûresi 29: “Ve mâ ene bi zallâmin lil abîd.”
Meâli: “Ben kullarım için kötülük yaratan değilim.”
Burada geçen âyette; “ma ene-ben değilim” anlamını taşır.
Yâni, “ben kullarıma kötülük veren değilim” mesajı ile kö-

tülüğün kaynağını iyi anlayın ihtarı vardır.
Mu’min Sûresi 31: “Ve mâ Allah yurîdu zulmen lil ibâd.”
Meâli: “Allah kulları için kötülüğü irade eden değildir.”
Burada da belirtildiği gibi, kötülük Allah’ın irade sıfa-

tında yoktur.
Allah, kötülüğü irade eden, var eden değildir.
Nisâ Sûresi 40: “İnnAllah lâ yazlimu miskâle zerreh.”

İnne Allah : Muhakkak, şüphesiz, Allah 
Lâ yazlımu : Yok, vermez, kötülük, zulüm,
Miskâle zerretin : Zerre kadar, ölçü, ağırlık, miktar, kadar,

Meâli: “Şüphesiz Allah zerre kadar kötülük vermez.”
Nisâ Sûresi 40. âyette görüldüğü gibi, kötülüğü Allah’ta 

aramak doğru değildir.
İnsan kötülüğü ortaya çıkışını kendinde aramalıdır. 



30

Kötülük Allah’tandır diyenler, Hazreti Muhammed’e saldı-
ran Mekkeli müşrikler idi.

Müşrikler böyle inanırdı.
Kötülüklerin Allah’tan geldiğini söylerler, haram yolunda 

olmanın Allah’ın yazdığı kader olduğuna inanırlardı.
Onlar “Allah isteseydi biz kötülük yapmazdık” derlerdi.
Onlar kendi kötülüklerini, Allah’ın kaderine bağlarlardı.
Bu bir âyette çok güzel belirtilmiştir.
En’âm Sûresi 148: “Seyekûlullezîne eşrekû lev şâallâhu mâ 

eşreknâ ve lâ âbâunâ ve lâ harremnâ.”
Meâli: “Ortak koşan kimseler derler ki: Eğer Allah iste-

seydi, biz ve atalarımız ortak koşanlardan olmazdık ve ha-
ram şeylerde kalmazdık.”

Bu bölümü incelediğimizde anlıyoruz ki Mekkeli müşrikler, 
haram şeylerin, kötülüklerin Allah’tan geldiğine inanıyorlardı.

Onun için eğer Allah isteseydi, biz kötülüklerde, müşrik-
likte olmazdık diye söylüyorlardı.

İşte bu düşüncede “min şerri ma halak” kelimesini meâl et-
tiğimizde, yarattıklarının şerrinden diye meâl etmek, Kur’ân’ın 
bütünlüğüne uymuyor.

Kur’ân’da kötülük Allah’tan değildir.
Kötülüğü kendinizde arayın diye bildirilir.
Nisâ Sûresi 79: “Mâ esâbeke min hasenetin fe minAllah ve 

mâ esâbeke min seyyietin fe min nefsike.”

Mâ esâbeke : Şey, ne, değil, isabet, değme, temas, 
Min hasenet : İyi olan, güzel, hayr, hasenat, 
Fe min Allah : Artık, işte o, Allah’tan
Ve mâ esâbe ke : Şey, ne, değil, isabet, değme, temas,
Min seyyiet : Kötülük, fena haller, zarar, şerr,
Fe min nefsi ke : Artık, işte o, senin nefsinden, kendinden,



31

Meâli: “Tüm hayırlar, güzellikler Allah’tandır ve yaptığı-
nız kötülükler ise sizin kendinize mahsustur.”

Âyette çapıcı bir şekilde belirtildiği gibi, kötülüğü “nefs 
ke-kendinizde” arayın vurgusu çok önemlidir.

“Min seyyietin fe min nefsike-her türlü yaptığınız kötülü-
ğün sebebini kendinizde arayın” vurgusu asla unutulmamalıdır.

İşte bu doğrultuda Yûsuf Sûresi 53. âyet çok iyi anlaşılmalıdır.
Yûsuf Sûresinin bu âyetinde bizlere; “elbette kişi, kendi is-

teklerinin zorbalığında olduğunda bir kötülük içinde olur. An-
cak Rabbinin merhametini anlayanlar başka” vurgusu sunulur.

Merhameti anlayanlar asla kötülük içinde olmaz vurgusu 
çok önemlidir.

İşte bizler, Allah’ın merhametini çok iyi anlamalıyız.
Allah’ın merhametini anlayan kimse, kimseye kötülük yap-

maz, asla kibir içinde olmaz.
Kur’ân’da; “kötülüğün kaynağını kendi zorba isteklerinizde 

arayın” vurgusu çok önemlidir.
Ve “Rabbin merhametini anlayın” vurgusu çok önemlidir.
“Kötülüğün kaynağını kendi isteklerinizde arayın” vurgu-

sunu çok iyi düşünmeli ve yaptığımız kötülükler nereden ge-
liyor, çok iyi çözmeliyiz. 

Kötülük düşünceleri, masum doğan çocukların beyinlerine, 
aileler ve çevre tarafından nasıl ekiliyor çok iyi araştırmalıyız. 

Çocuk doğduğunda saf bir akılla doğar, anne babası ve çev-
resi hangi inançta ise ona göre şekillenir. 

Akıl, anne babanın din diye anlattıkları bilgilerle şekillenir. 
Eğer bilgilerde; ayrımcılık, yargılamak, başkalarını kâfir 

görmek, kendilerini yüce görmek, zulme kapı açan bilgiler, Al-
lah korkusu, cehennem korkusu gibi bilgiler varsa, çocuğun 
aklı ona göre şekillenir.

Eğer bilgilerde; varlığı seyretmek, varoluşu anlamak, gö-
rünen varlığın geldiği kaynağı anlamak, yaşam nedir, zaman 



32

nedir, birlik beraberlik, merhamet, yardımlaşma, paylaşma 
gibi bilgiler varsa, çocuğun aklı ona göre şekillenir.

İşte, kötülüğün de iyiliğin de ortaya çıkışında, aile ve çevre 
etkisi çok büyüktür.

Evet, Kur’ân’ı başından sonuna kadar incelediğimizde an-
lıyoruz ki kötülüğü kendimizde aramalıyız. 

İşte eğer “min şerri ma halak” âyetini, yarattığı şeylerin şer-
rinden diye meâl edersek, kötülüğü Allah’a nispet etmiş oluruz.

Kötülük-şer Allah’tan değil, kendimizdendir.
Bunu çok ince düşünmeliyiz.
Kötülük bizdense, biz kötülüğü nasıl oluşturuyoruz?
Kötülüğün kaynağı nedir?
Kur’ân’da; 
Allah kötülük vermez,
Allah’ta kötülük yoktur, 
Size isabet eden kötülükler kendinizdendir, 
Allah kulları için kötülüğü irade eden değildir,
Şüphesiz Allah zerre kadar kötülük vermez, gibi onlarca 

âyet vardır.
Kur’ân’ı başından sonuna kadar incelediğimizde bir tek 

âyette bile, kötülüğün Allah’tan geldiğine dair bir âyete rast-
lamıyoruz.

Peki, sormak gerekir: 
Kötülük nereden gelir?
Kötülüğün kaynağı nedir?
Toplumda neden kötülükler vardır? 
Neden insanlar;
Birbirlerine zarar verir. 
Birbirlerini kullanır.
Arkasından konuşur, çekiştirir.
Irzına namusuna göz diker. 



33

Hırs ve tamah içindedir.
Kişilerin malına-mülküne, ırzına namusuna, makamına 

göz diker, yemeğine göz diker.
Neden küçük görür, hakaret eder, iftira eder, yalan söyler.
Neden öldürür, yaralar, kavga çıkarır?
Yâni insan neden kötülük yapar?
Allah Kur’ân’da o kadar çarpıcı ihtarlar sunmuş ki.
Kâf Sûresi 29: “Ve mâ ene bi zallâmin lil abîd.”
Meâli: “Kullarım için bir kötülük veren değilim.” 
Âyette; “ma ene-ben değilim” anlamı taşır.
Yâni, ben kullarıma kötülük veren değilim mesajı ile kö-

tülüğün kaynağını iyi anlayın ihtarı vardır.
Mu’min Sûresi 31: Ve ma âllâhu yurîdu zulmen lil ibâd.”
Meâli: “Allah kulları için kötülüğü irade eden değildir.”
Nisâ Sûresi 40: “İnnallâhe lâ yazlimu miskâle zerreh.”
Meâli: “Şüphesiz Allah zerre kadar kötülük vermez.”
Nisâ Sûresi 40, âyette ise ne kadar sarsıcı bir mesaj vardır.
Allah zerre kadar kötülük vermez.
Yâni, zerre kadar da olsa kötülük Allah’tan gelmez diye 

bizlere kötülüğü Allah’ta aramayın ihtarı var.
Peki, kötülük nereden gelir?
Niye bizlere yıllarca kötülük Allah’tan gelir diye öğrettiler.
Kaderin açılımını, hayır da şer de Allah’tandır diye öğrettiler.
Kur’ân, apaçık kötülükleri kendinizde arayın diyor.
Kötülük nereden geliyor. 
Bazıları ne kadar zarar görse de, karşı tarafa kötülük dü-

şünmüyor.
Kötülük düşüncesi içinde olan neden kötülük düşünüyor. 
İnsan nasıl bir eğitim görmeli?
Ailede eğitim nasıl olmalı?
Toplumda arkadaş guruplarında nasıl bir yetişme olmalı?



34

Evet, anlıyoruz ki eğitim çok önemli. 
Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki Allah’ı anlayan insan 

zerre kadar kötülük içinde olmaz.
Kişi kendini okuduğunda, kâinatı okuduğunda ve sonuçta 

Allah’ı anladığında eğitimlerin en güzelini görmüş oluyor ve 
Sâlih insan oluyor. 

Sâlih insan iyi insan demektir.
İyi insan olan da zerre kadar kötülük düşünmez.
Allah insana; akıl, kâlb, şuur, firaset, tercih etme, kabili-

yeti vermiştir.
İnsan bu kabiliyetleri görmemezlikten gelemez.
Bu kabiliyetler insanın eğitimi için insana bahşedilmiş lü-

tuflardır. 
Kişi kendini okuduğunda, kâinatı okuduğunda ve sonuçta 

Allah’ı anladığında Sâlih insan oluyor ve hep Sâlih amel yapıyor.
İşte bu eğitimi aile çocuklarına verdiğinde iyi çocuklar 

yetişiyor.
Hazreti Muhammed onun için: “Ben tertemiz sulblerden 

geldim” diye söylemiştir.
Kader boyutunda, vehbiyet ve kesbiyet boyutu vardır. 
İşte bunu çok iyi anlamalıyız. 
Kader kitabımızda kader konusunu okuyabilirsiniz.
Evet, Kur’ân’ı başından sonuna kadar incelediğimizde an-

lıyoruz ki kötülüğü kendimizde aramalıyız. 
Aileden gelen eğitimde, okullardaki eğitimde, toplumdaki 

eğitimde aramalıyız. 
Kur’ân’da insanın şeytanlaşması tarif edilir.
Saffat Sûresi 64…68
64- Muhakkak ki o fena hallerin geldiği yerin kaynağı, 

benlik içinde olup kendine varlık isnat etmenin cehaletidir. 
65- Şeytani hallerin başlangıcının çıktığı yer orasıdır. 



35

66- İşte zalimler o hallerden beslenirler. Artık içlerini hep 
o hallerle doldururlar. 

67- Sonra da muhakkak ki, öfke kızgınlık gibi karışık hal-
ler onların halleridir. 

68- Sonra doğrusu onlar, elbette benlik içinde olup, ken-
dine varlık isnat etmenin cehaletinde döner dururlar. 

Buradan da anlaşılacağı gibi, şeytani haller benlik, öfke, 
kızgınlık, kendine varlık isnat etmenin hallerinden gelir. 

Kur’ân’da bu hallerin yok edilmesi tavsiye edilir.
Âl-i İmrân Sûresi 134: “Vel kâzımînel gayza-öfkeni-kinini 

bastır.”
“Lâ tesfikûne dimâekum-kan dökmeyin.” Bakara Sûresi 84
“Lâ taktulûn nefselletî harremallâhu-bir cana kıymayın ki 

onu Allah yasakladı.” En’âm Sûresi 151
“El fitnetu eşeddu minel katli-fitne öldürmekten daha teh-

likelidir.” Bakara Sûresi 191
Öfke ve kinimizi bastırmanın yolu, gönlümüzün Allah sev-

gisi ile dolu olması sayesindedir. 
Âl-i İmrân Sûresi 134: “Ellezîne yunfikûne fîs serrâi ved 

darrâi vel kâzımînel gayza vel âfîne anin nâs vallâhu yuhib-
bul muhsinîn.” 

Meâli: “Vücûdunu Allah’a infak eden o kimseler; sıkıntılı 
ya da rahat zamanlarında başlarına gelen olaylar karşısında 
oluşan, kinlerini- öfkelerini bastırırlar ve affeden insanlar-
dan olurlar. Tüm özüyle hakikatlere bağlı olanlarda Allah sev-
gisi vardır.” 

Sıkıntıda da rahatlıkta da Allah’a sığınmak nedir bilinmelidir.
Âyette belirtildiği gibi, tüm özüyle Allah’a bağlı olanlar Al-

lah sevgisine erişmişlerdir.
İşte onlar her ne halde olursa olsun, oluşacak olan öfkele-

rini, kinlerini, bastırırlar.
Allah sevgisi, öfkenin bastırılmasına yardımcı olur.



36

Öfke, kin ve nefret duygusu insanın içinde, insanı esir alan 
bir duygudur.

Cehennemin ateşi; kin ve nefret, düşünce ve duygularıyla 
ateşlenir.

Şeytani duygu ve düşüncelerin doğuş yeri; kin, nefret, düş-
manlık gibi duygulardır.

Şeytanı insandan ayrı bir varlık olarak düşünmemeliyiz.
Şeytan dediğimiz, çıkarları için yakıp yıkandır.
Şeytan, kin, nefret, düşmanlık duygularını giyen insan-

dan başkası değildir.
Kibir bu duyguları besleyen bir zehirdir.
Kin ve nefret duygusu, insanın içinde yanan bir ateştir.
Kin ve nefret, düşmanlık duygularını getirir.
İçinde kin ve nefret olan kişi:
Allah idrakinden uzaktır. 
Allah’ı anlamaktan uzaktır.
Onun inancı sadece kuru bir inançtan başka bir şey değildir.
İnsan olmaktan uzaktır.
İçinde kin ve nefret duygusu olan kişide, Allah sevgisi yoktur.
Kin ve nefret, duygusu nereden gelir?
Çocuk doğduğunda saf tertemiz doğar.
Kin ve nefret içinde doğmaz. 
Böyle duygularla davranmaz.
Aile ve toplum, çocuğun aklına, başka birine karşı ya da 

başka topluluklara karşı, ayrımcılık, öteleyici, hor görücü, 
yargılayıcı bilgiler ekerek, kin ve nefret duygularının oluş-
masına yol açar.

Bilhassa bu inanç alanında çok görülür.
Kişi, inanç bakımından, kendi gibi inanmayan kişileri, top-

lulukları, cehennemlik görecek kadar, onları ateşte yakacak 
kadar, içinde öfke ve kin taşır.



37

Kin ve nefret duyguları ve bu duyguların söyleme dökül-
mesi; insanları inanç boyutunda, ırk boyutunda, millet boyu-
tunda ayrımcılığa sürükler. 

Bu ayrımcılık, insanları ya da toplulukları, aşağılamaya, 
hor bakmaya, düşmanca davranmaya kapılar açar. 

Bu ayrımcılık en çok inanç ve millet alanında kendini gösterir.
İnanç alanındaki ayrımcılık, kendi gibi inanmayan kimseleri, 

kâfir görmeye, zındık görmeye, cehennemlik görmeye yol açar.
Millet alanındaki ayrımcılık ise, maalesef, başka milletleri 

aşağılamaya, kötülemeye yol açar.
İkinci Dünya savasında, başka inançtan ve başka bir mil-

letten diye, 6 milyon Musevi, çoluk çocuk demeden gazlı oda-
larda yakıldı.

Küçücük çocuklar canlı canlı yakıldılar.
İnsan yazarken bile tüyleri diken diken oluyor.
Bu nasıl bir öfkedir, nefrettir, kindir. 
İşte, kin ve nefret duygusu, Dünyanın başına bela olan 

duygu ve düşüncelerdir. 
Aslında, Kur’ân incelendiğinde anlaşılıyor ki, içlerinde kin 

ve nefret taşıyan kimseler:
Allah idrakinden uzaktırlar.
Allah sevgisinden uzaktırlar.
Şefkatten, merhametten uzaktırlar.
Sevgiden saygıdan uzaktırlar.
Düşünceden tefekkürden uzaktırlar.
Tevhîd şuurundan uzaktırlar.
Şimdi bu konu ile ilgili, Kur’ân âyetlerini inceleyelim:
Mâide Sûresi 8: “Kin, nefret gibi sizi baştan çıkaracak hâl-

leri yok edin.”
Mâide Sûresi 64: “Onlar Bizi anlayamadıklarından dolayı, 

son vakitlerine kadar düşmanlık ve nefret içindeki o hallerinde 



38

kalırlar. Allah’ın içlerinizdekini söndürün dediği o savaşın ate-
şini her zaman yakarlar ve onlar yeryüzünde ikilik, bozgun-
culuk çıkaran halleriyle dolanırlar. İkilik, bozgunculuk çıka-
ranlarda Allah sevgisi yoktur.” 

Mâide Sûresi 91: “Adâvete vel bagdâe fîl hamri vel mey-
siri ve yasuddekum an zikrillâhi ve anis salâh fe hel entum 
muntehûn.”

Meâli: “Düşmanlık ve nefret, sizi Allah’ı anlamaktan ve 
anlatmaktan ve her an O’na bağlı olma şuurundan uzak tu-
tar. Artık siz o hallerden kaçınmaz mısınız?” 

Mâide Sûresinde görüldüğü gibi:
Kin, öfke, nefret düşünce ve duyguları, insanı baştan çı-

karan duygu ve düşüncelerdir. 
İkilik, bozgunculuk çıkaran duygu ve düşüncelerdir. 
İnsanın içinde devamlı yanan, cehennem ateşidir. 
Savaşın kıvılcımıdır.
Allah’ı anlamaktan uzaklaştıran duygu ve düşüncelerdir.
Salât boyutuna iletmeyen, duygu ve düşüncelerdir.
Mâide Sûresi 91. âyette: “Zikrillâhi ve anis salât fe hel en-

tum muntehûn.” 
İşaret edilen muhteşem hakikat; içinde kin ve nefret duy-

gusu olanlar, Allah’ın zikrinden ve namaz boyutundan uzaktırlar.
İçlerinde kin ve nefret olanlar, namaz kılsalar bile onla-

rın namazı mânâdan uzaktır. Yâni onlar “Salât-ı sahun” du-
rumuna düşerler.

Âl-i İmrân Sûresi 118: “Kad bedetil bagdâu min efvâhihim 
ve mâ tuhfî sudûruhum ekber” 

Meâli: “Nefret, kin hâlinde olanlar ağızlarından çıkan söz-
lerle belli olurlar ve onlar daha fazlasını içlerinde saklarlar.” 

Âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi; nefret ve kin 
duygusu olanların ağzından çıkan sözler, hep ayrımcılık, hep 
hor görücü, hep öteleyici söylemler içerir. 



39

Nûr Sûresi 33: “Birliğin hakikatine ulaşamayanlar; tüm 
varlığın Allah’ın olduğunun erdemliliğine ulaşıncaya kadar 
bir temizlenme içinde olsunlar. Kendilerindeki gücün sahibini 
anlamış, ilahi kelâma tâbi olmuş kimseleri bulsunlar. Bundan 
sonra onlar hakikatleri bilmek isterlerse, onlara hakikatlerin 
sözlerini sunun, hayırlar içinde olmasını tavsiye edin ve an-
ladığınız ölçüde Allah’ın değerlerini onlara verin ve sevgisiz-
lik etmeyin. Artık onlar hakikatlere bağlandıkça, yaşamı ve 
sûretlerin hakikatlerini anlamak istedikleri müddetçe, onları 
benliğe düşmekten koruyun. Kim bir sevgisizlik içinde olursa, 
artık muhakkak ki o; nefret, küçük görme gibi hallerinden 
dolayı gafur olan, rahim olan Allah’ı anlamaktan uzaklaşır. “

Nûr Sûresi 33. âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi; 
kin ve nefret duyguları;

Allah’ı anlamaktan uzaklaştırır.
Küçük görmeye, hor görmeye kapı açar. 
Sevgisizlik içine sürükler.
Saff Sûresi 8-9:
8: “Onların konuştukları yalandır, kendi istedikleri o ya-

lanlar Allah’ın hakikatlerini anlamaya engel olan şeylerdir. Al-
lah hakikatlerini her an apaçık ortaya çıkarır. Eğer hakikat-
leri görmemezlikten gelenler nefret hallerinde olmasalardı, 
hakikatleri anlarlardı.”

9: “Ki o Resûl; hakikatin yolunu göstermek ve bütün din-
lere karşı, dinin hakikatini anlatmak için ortaya çıktı. Eğer 
ortak koşanlar nefret hallerinde olmasalardı, din hakikatini 
anlarlardı.” 

Bu âyetlerde belirtildiği gibi:
İçlerinde kin ve nefret olanlar, başkalarını dinlemezler bile.
Onların düşüncelerine asla önem vermezler.
Kendileri gibi düşünmeyenlere karşı içlerinde gizli nef-

ret ve kin taşırlar.



40

Onların kendi inançları, hakikatleri anlamaya engeldir.
Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki:
Kin ve nefret insanı esir alan, şeytanlaştıran duygu ve dü-

şüncelerdir.
Kin ve nefret duygusu, aklın işletilmesine engel olur.
Düşünmeye, şâhit olmaya engel olur.
Şefkate, merhamete engel olur.
Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, içinde kin ve nefret 

duygusu olan kişi, kesinlikle Müslüman değildir.
İnsan öncelikle kin ve nefret gibi duygulardan arınmalıdır. 
Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, zulmün, zarar ver-

menin ana kaynağıdır.
Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu şeytanlığın ana 

kaynağıdır.
Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, kişinin Allah ile 

arasına koyduğu ateşten bir perdedir. 
İnsan makamına ulaşmanın önündeki engel, kin ve nefret 

duygusu ve düşüncesidir.
İşte bu değerlendirmeler sonucu “min şerri ma halak” âye-

tini yarattıklarının şerrinden diye meâl etmek Kur’ân ölçü-
süyle doğru değildir.

Yaratmadıklarının şerrinden diye meâl etmek daha uy-
gun düşecektir.

Peki, yaratılmayan şeyler nedir?
Bunu bir kıssa ile anlatmak doğru olacaktır.

Bayezit Bistami’nin gönlü Rabbini görmek, O’nun huzu-
rana varmak, O’nu tanımak ile ilgili bir duygunun içine girer.

Gönlü hergün yanar tutuşur.
Nasıl yaratıldığını bilmek ister.
Kendini halk edeni tanımak ister.



41

Bir gün kâlbine gelen bir ilhamla sarsılır.
Ey Bayezit! Beni görmek için yanıp tutuşursun, huzuruma 

gelmek istersin.
Eğer beni görmek istiyorsan, huzuruma gelmek istiyorsan, 

benim yaratmadığım şeylerle karşıma gelme. 
Benim yaratmadığım şeyleri terk et. 
Bana ait olan şeylerle bana gel.
Bana ait olan değerlerle bana gel.
Bana, bende olmayan şeylerle gel.
Bayezit gönül diliyle Rabbine hitâb eder.
Ey Rabbim! Senin yaratmadığın şeyler nedir, sende bulun-

mayan şeyler nedir?
Rabbinden hitâp gelir: 
Ey Beyazit: İftira atmayı, yalanı, fitneyi...
İnsanları yargılamayı…
Bölmeyi, ayrıştırmayı…
Hasetliği, fesâtlığı…
Kibri, dışlamayı, hor görmeyi…
Öfkeyi, nefreti, kini…
Dedikodu yapıp çekiştirmeyi...
İşkenceyi, çalmayı çırpmayı...
Varlığa acımasızca zarar vermeyi...
Aldatmayı, sinsiliği…
Zalimliği, taciz etmeyi...
Alay etmeyi, aşağılamayı…
İnsanların mallarına çökmeyi, fakir bırakmayı…
Eksik gedik aramayı…
Senlik benlik kavgasını…
İnsanların hakkını vermemeyi…
Ölçüde tartıda haksızlık yapmayı…
İnsanların özellerini kurcalayıp, onları deşifre etmeyi…



42

Saldırmayı, câna kıymayı Ben yaratmadım. 
Hurafeleri ben yaratmadım.
Ve Bende, acizlik, çaresizlik, zavallılık…
Yetersizlik, noksanlık, gibi şeyler yoktur.
Yâ Beyazit! Bende olan şeylerle bana gel.
Bana ait olan ilimle bana gel.
Bana ait olan güzelliklerle bana gel.
Bana ait olan tecellilerle bana gel.
İşte Yâ Bayezit! Bende olmayan şeyleri terk edip Bana gel.
Bende olmayan hurafelerle bana gelme.
Aslı olmayan şeylerle bana gelme.
Aklını gönlünü temizle.
Seni Benden uzaklaştıran her şeyi terk et.
Bana ilimle gel, sevgiyle gel, aşkla gel.
Bana tevâzû içinde gel, tenezzül içinde gel.
Bana yokluğunla gel.
Şahitlik makamına er.
Ulvîyetimin yanında ben de varım deme.
Beyazit, Allah’ta olmayan şeyleri anlamıştı.
Nelerin terk edilmesi gerektiğini anlamıştı.
Allah’a, Allah’a ait olan niteliklerle gidileceğini anlamıştı.
Şerrin, kötülüğün Allah’ta değil, kendinde olduğunu an-

lamıştı.
“Min şerri ma halak” âyetinin sırrına vakıf olmuştu.

Evet, şerri, kötülüğü yaratan Allah değildir.
İnsanoğlu yaptıkları kötülükleri hep kendinde aramalıdır.
Nisâ Sûresi 79. âyette de bu bildirilir.
“Seyyietin fe min nefsike-kötülüklerin sebebini kendi-

nizde arayın.”



43

Toplumda hayır şer Allah’tandır diye anlatılan bilgi kader 
inancının yorumundan gelir.

Hayır ve şer, Amentü’de vardır diye bilinir.
Oysa Kur’ân’da Bakara Sûresinde geçen Amentü’de hayır 

ve şer Allah’tandır diye bir bilgi yoktur.
Bu konuyu Nâs Sûresinde inceleyeceğiz. 



44

3-

وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إذَِا وَقبََ
Ve min şerri gâsikın izâ vekab

Ve min şerri : Şerrinden, kötülük, şer olan, 
Gâsikın : Tüm kötü haller, küfrün karanlığı, gaflet, koyuluk, 

yalanlar,
İzâ vakabe : Cehaletin karanlığı, ahmaklık, delilik, kaybolmak, 

akılsızlık, 

Meâli 1: “Gaflet, yalan, akılsızlık gibi hallerin şerrinden 
Allah’a sığın.”

Meâli 2: “Cehaletin karanlığında kalmak, şerlere yol aça-
caktır.” 

Meâli 3: “Kibrin, küfrün karanlığı, kötü hallere yol açar.”
Meâli 4: “Aklını kullanmamak, tefekkür içinde olmamak, 

nice şerlere yol açacaktır.”
Meâli 5: “Kötülükler, zulümler, yalan şeylerden, kişinin 

egosunun çıkarından kaynaklanır.” 
Meâli 6: “Cehaletin karanlığında kaybolanlar şerre bula-

şır, kötü hallere sürüklenir.”
Meâli 7: “Yalanları asıl zannedip yaşayanlar ve bunları ya-

yanlar, nice kötülüklere kapı açacaktır.” 
Burada geçen gâsık kelimesini inceleyelim.
Gâsık, cehaletin, gafletin, yalanın zifiri karanlığı demektir. 
Gask, yalanın, gafletin ilk açığa çıktığı yerdir.
Gâsık, gece karanlığı diye bilinir.
Gece karanlığı ile benzetme yapılmıştır. 
Gece karanlığından maksat, insanın karanlık halidir.
Yâni, gaflette olduğu haldir.



45

Gafletin karanlığı gâsık halidir.
Gâsık kelimesininden gelen “gassâk-gusûk-gaseken”; şid-

detli karanlık, karanlığın koyuluğu, soğukluk ve bir şeyin kötü 
kokması demektir.

Bunların tamamı gafletin karanlığı, kirliliği demektir.
İşte vekab, bu hallere kapılmaktır.
Akılsızlık içinde olmaktır.
Yalan ile doğrunun ne olduğunun farkında olmadan ya-

şamaktır.
İnsan, mutlaka hakikatin ne olduğunu anlamalı ve yalan-

ları terk etmelidir.
Hakikat Allah’tadır.
Varlıktaki ilimdedir. 
Allah’a yalan ile şâhit olunamaz.
İnsan Allah’ın hakikatlerine sığınmalıdır. 
İnsan tüm kötü hallerden, yalanlardan Allah’a sığınarak 

kurtulur.
Hakikati anlayan yalanın ne olduğunu bilecektir.
İlmi değerlere ulaşan, neyin doğru neyin yalan olduğunu 

anlayacaktır.
İnsan yalanlara inanır bunları hakikat zanneder.
Şimdi iftira, yalan, ihtilâk konusunu inceleyelim.
Nedir iftira?
Nedir yalan?
Nedir ihtilâk?
Din diye inandığımız bilgiler yalanlardan mı oluşuyor?
Peki, Dinin hakikati nedir?
Hep duyduğumuz ama şâhit olmadığımız inanç boyutu, 

yalandan mı ibaret?
Allah hakkında anlatılanlar ve şâhit olmadan inandığımız 

inanç yalandan mı ibaret?



46

Yalanlara inanarak mı yaşıyoruz?
Aslını bilmeden, şâhit olmadan, hiç sorgulamadan mı ya-

şıyoruz?
Yâni hepimiz ihtilâk üzere mi yaşıyoruz?
İnandığımız, ama aslını bilmediğimiz inançlar üzere mi 

yaşıyoruz?
İnançlar boyutunda yalan ile gerçeği nasıl ayırt edeceğiz.?
Yalanın yalan olduğunu nasıl anlayacağız?
İftira, yalan, ihtilâk konusunu iyi anlamamız gerekir.
Şimdi Kur’ân’a göre düşünelim:
En’âm Sûresi 116: “Ve in tutı eksere men fîl ardı yudıllûke 

an sebîlillâh in yettebiûne illez zanne ve in hum illâ yahrusûn.”
Meâli: “Eğer yeryüzündeki kimselerin çoğuna uyarsan, Al-

lah’ın yolundan seni saptırırlar. Onlar ancak zanlara tâbi olur-
lar ve onlar yalanlarda kalanlardır.” 

En’âm Sûresi 21: “Ve men azlemu mimmenifterâ alâllâhi 
keziben ev kezzebe bi âyâtih innehu lâ yuflihuz zâlimûn.”

Meâli: “Allah hakkında iftira atanlar ve o yalanları yayan-
lar, ya da O’nun âyetlerini yalanlayandan daha zalim olan kim-
dir. Doğrusu o zalimler felah bulamazlar.” 

Yûnus Sûresi 17: “Fe men azlemu mimmenifterâ alâllâhi 
keziben.”

Meâli: “Allah hakkında bir şey uyduran, o yalanı aktaran-
dan daha zalim olan kimdir?”

Yûnus Sûresi 69: “Kul innellezîne yefterûne alâllâhil ke-
zibe lâ yuflihûn.”

Meâli: “De ki: Muhakkak ki Allah hakkında bir şey uydu-
ranlar ve o yalanları yayan kimseler kurtuluşa eremezler.”

Hûd Sûresi 18: “Ve men ezlemu mimmenifterâ alâllâhi ke-
zibâ ulâike yuradûne alâ rabbihim ve yekûlul eşhâdu hâulâil-
lezîne kezebû alâ rabbihim e lâ lânetullâhi alâz zâlimîn.”



47

Meâli: “Allah hakkında asılsız şeyler söyleyen, o yalanları 
yayandan daha zalim olan kimdir? İşte onların Rab hakkında 
bildirdikleri şeyler yalandır. Derler ki: Bilenleriz. İşte onlar ken-
dilerini vücûdlandıran hakkında yalan söyleyenlerdir. Allah’ı 
idrak edemeyip rahmetten uzaklaşanlar zalimler değil midir?”

A’râf Sûresi 37: “Fe men azlemu mimmenifterâ alallâhi ke-
ziben ev kezzebe bi âyâtih.”

Meâli: “Öyleyse Allah hakkında bir şey uyduran ve o ya-
lanları aktaran, ya da O’nun âyetlerini yalanlayandan daha 
zalim kimdir?”

Kur’ân’da, yalan uydurmanın, bunları aktarmanın zalim-
lik olduğu bildirilir.

Allah hakkında yalan söylemenin zalimlik olduğu bildirilir.
Bilmeden yalanlara mı inanıyoruz?
Dini alanda anlatılan şeylerin yalan mı doğru mu oldu-

ğunu araştırıyor muyuz? 
İftiranın, yalanın ne olduğunu biliyor muyuz?
Bilmeden yalan şeyleri mi birbirimize aktarıyoruz.
Yalanlara inanarak mı yaşıyoruz?
İftira, yalan, ihtilâk konularını hiç araştırdık mı?
Nedir iftira ve iftiracı? 
İftira, uydurulan şey, demektir.
Aslı olmayan suçlama demektir.
Ortaya atılan aslı olmayan şeyler iftiradır. 
Uydurulan şeyler iftiradır. 
Allah’ta olmayan şeyi, Allah’ta varmış gibi göstermek, Al-

lah’a iftiradır.
Yâni ilk defa birisi tarafından, aslı, temeli, hakikati olma-

yan uydurulmuş şey iftiradır.
Misal: Desek ki Allah’ın 20 ayağı var, işte bu uydurmadır 

ve bir iftiradır. 



48

Desek ki; kötülükler, zulümler, tecavüzler, gaddarlıklar, iş-
kenceler Allah’tandır, bunlar iftiradır. 

Desek ki; fesâtlıklar, hasetlikler, gururlar, kibirler Allah’tan-
dır, bunlar iftiradır.

Desek ki; Allah bir inancı diğerinden üstün kıldı, bir var-
lığı diğerinden üstün kıldı, erkek kadından üstündür, bunlar 
hep Allah’a iftiradır. 

Kur’ân’da bildiriliyor; “Allah’ta olmayan şeyleri O’na nispet 
edenler iftiracılardır ve onlardan daha zalim kimse yoktur.”

Evet, aslı olmayan şeyler iftiradır.
Bunları ortaya koyanlar da iftiracıdır yâni müfteridir.
Peki, nedir yalan ve yalancı? 
Uydurulan şeylere inanmak yalan boyutudur.
Uydurulan, yâni aslı olmayan şeyleri esas sanıp aktarmak 

yalan boyutudur.
Yâni iftiraları aktarmak yalan boyutudur.
Aslı olmayan, şâhit olunmadan aktarılan şeyler yalan bo-

yutudur.
Misal; Allah’ın 20 ayağı varmış diye duyduğumuzu aktar-

mak yalandır, bu aslı olmayan şeyi aktarmak bizi yalancı yapar. 
Yâni iftiracının söylediği şeyleri aktarmak yalan boyutudur. 
Bunu söyleyen de yalancıdır.
Bir kimse, birinden bir şeyler dinler, aslında dinlediğinin 

hakikatine ulaşmaz ve bunu esas sanıp aktarır.
Değer verdiği kimsenin sözüne inanır ve o sözü orada bu-

rada esas sanıp aktarır.
Anlatan kişi de bir şey anlatır, anlatan da anlattığının ha-

kikatini bilmez, o da bunu duymuştur, bir yerden okumuştur, 
aslına ulaşmadan onu esas sanıp aktarır. 

İşte tüm bu durumlar, yalan boyutunun aktarımıdır.



49

İşte, dinleyen inanır, anlatan inanır, anlatılan inanır, fakat 
hiçbiri anlatılanın hakikatini bilmez. 

Esas sanıp anlatırlar, hiç şâhit olmadan sadece inanca da-
yalı bilgiler aktarırlar.

İşte yalan, uydurulmuş şeyleri aktarmaktır.
Aktaran da yalancıdır.
Yalanın yalan olduğunu bilmeden inanmak vardır.
Etrafına bilerek yalan söylemek vardır.
İnanç alanında, yalanların yalan olduğunu bilmeden ina-

nır, ona göre yaşarız.
Din adına duyduğumuz bilgilere hemen inanmamalıyız. 
Araştırmalıyız, şâhit olmalıyız.
Şâhit olmadığımız müddetçe bilgiye dökmemeliyiz, anlat-

mamalıyız. 
Ezanda günde 20 defa okunan “eşhedü” kelimesini çok iyi 

anlamalıyız.
Peki, nedir ihtilâk? 
Yalanlara inanmak ve o yalanlara göre yaşamak ihtilâktır.
Anlatılan yalanları esas sanıp, onu hayatına geçirmektir. 
Yâni anlatılan yalanlara göre hâl edinmek, huy edinmek, 

ibadet edinmek ve ona göre yaşamaktır.
Yâni yalanla yaşamak, yalanda yaşamak, yalana göre ya-

şamak, ihtilâktır.
Din adına, ibadet adına anlatılan yalanlarla yaşamaktır.
İşte cemaatlerin, tarikatların, mezheplerin ortaya çıkma-

sına sebep olan şey ihtilâk üzere yaşamaktır. 
Aslı olmayan şeyleri esas sanıp, o yalanlarla yaşamak ih-

tilâk üzere yaşamaktır.
İşte ihtilâk üzere yaşamak, atalarından öğrendikleri inanç 

sisteminin aslına ulaşmadan yaşamaktır.
Çünkü atalarından öyle görmüşlerdir.



50

Hiç aslını bilmeden, hiç şâhit olmadan yaşarlar.
Ataları, yâni anne ve babaları çocuklarına öyle öğretir ve 

çocukları da bunu gerçek bilip, öyle yaşarlar. 
Her çocuk, anne ve babasının inanç sistemi üzere büyür, 

bunu sorgulamaya kalksa korkutulur, düşünmek istese, kor-
kularla düşünme kapısı örtülür. 

İşte bir kişi bir şey uydursa, uydurduğu şey iftiradır, uy-
duran iftiracıdır.

Bir kişinin de uydurulan şeyi esas sanıp aktarması yalan-
dır, bu yalanı aktaran da yalancıdır.

İşte ihtilâk ise; yalanları esas sanıp hayatına geçirmek ve 
o yalanlarla yaşamaktır.

İşte bunun için Kur’ân’da, En’âm Sûresi 116. Âyette geçen: 
“Yeryüzündeki kimselerin çoğuna uyarsan, Allah’ın yolundan 
seni saptırırlar. Onlar ancak zanlara tâbi olurlar ve onlar ya-
lanlarda kalanlardır” bilgisi çok çarpıcıdır.

İnsan bu âyeti düşününce, tüyleri diken diken oluyor.
Bunca yıl yalanlara inanıp, hep ihtilâk üzere yaşamışım diye.
Hep kendi inancımı yüce görüp, başkalarının inancına hor 

bakmışım diye.
Atalarımı bir inanç yolunda bulmuşum ve o inançtan ge-

len bilgilerle, başkalarını yargılamışım diye. 
Mü’min Sûresi 5: “Atalarının inancından gidenlerin hepsi, 

onlara gelen resûllerin anlattıklarını kabul etmeyip, onlara 
hücum ettiler.” 

Zuhruf Sûresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarımızı bir 
inancın yolu üzerine bulduk ve biz onların gösterdikleri yol 
üzere, onların adetleri üzere oluruz.”

Evet, hakikatlere ulaşmak için yönümüzü, şâhitlik alanı 
olan varlık kitâbına dönmeliyiz. 

Gece gündüz, görünen varlığı incelemeliyiz.



51

Kendimizin ve varlığın oluşumunu düşünmeli, bir aşk 
içinde araştırmalıyız.

Varoluşu ve var edeni anlamaya çalışmalıyız. 
Varlıktaki işaretlere, delillere göre hareket etmeliyiz. 
Ve çok düşünmeliyiz.
Ve kendimize sormalıyız:
Ben, iftiralara mı inandım?
Ben, aktarılan yalanlarda mı kaldım?
Ben, bu yalanları hayatıma geçirdim ve o yalanlar üzere 

mi yaşıyorum?
Ben, dinin hakikat boyutuna mı, yoksa din adına aktarı-

lan yalanlar boyutuna mı tâbiyim?
Lütfen düşünelim, araştıralım.
Duyduğumuz bir şeye hemen inanmayalım.
Onun hakikatini arayalım.
İlim üzere, irfân üzere, şâhitlik üzere hareket edelim.
Kendi vücûdumuzu, hakikatlerin kaynağı bilelim.
Ve görünen varlığı, hakikatlerin kaynağı bilelim.
“Ve min şerri gâsikın izâ vekab” âyetinde bildirilen haki-

kat; yalanların, aslı olmayan şeylerin, kibrin, küfrün karanlı-
ğının nice şerlere yol açacağıdır. 

Allah’a sığınan insan hakikate ârif olacaktır.
Hakikati anlayan insan yalanın ne olduğunu da bilecektir.
İlimle hareket eden insan, yalanlara bulaşmayacaktır.
İlim gerçeklerin olduğu yerdir.
Aslı olmayan şeyler, yalanların olduğu şeydir. 
Ve böylece tüm gâsık hallerden uzak duracaktır.
İnsan aklını yalanlara değil, hakikate bağlamalıdır.
Hakikat ilimle öğrenilecektir.
Allah hakikati ilimle öğrenilecektir.



52

Hacc Sûresi 3: “Ve minen nâsi men yucâdilu fîllâhi bi gayri 
ilmin ve yettebiu kulle şeytânin merîd.”

Meâli: “İnsanlardan, Allah hakkında bir ilim olmaksızın 
mücadele eden bazı kimseler vardır. O hâlde olanların hepsi 
şeytanî duygu ve düşüncelere tâbi olurlar.” 

Allah hakkında konuşabilmek için, Allah’a ait olan ilme 
tâbi olmak gerekir.

Varlık kitabındaki ilimle buluşmak gerekir.
Allah hakikatine ermenin sırrı ilimdir, “Eşhedü” sırrıdır.
Yâni hakikate şahitlik yoludur.
İlme dayalı olmayan her bilgi, ikiliğe düşürür, kibre düşürür.
Yalanlar şeytanlaşmaya yol açar.
Gerçekler Allah’a şahit olmaya yol açar.
İnsan kendi gerçeğini bilmelidir.
Yalanın yalan olduğunu bilmek için, ilimle tanışmak gerekir.
İlimsiz hareket etmek, kişiyi zalimleştirir.
İlimsiz hareket etmek, Allah hakikatine erdirmez.
En’âm Sûresi 144: “Fe men azlemu mimmenifterâ alâllâhi 

keziben li yudillen nâse bi gayri ilm innallâhe lâ yehdîl kav-
mez zâlimîn.”

Meâli: “Bir ilim olmaksızın hareket eden, insanları haki-
katlerden saptırandan daha zalim olan kimdir? Muhakkak ki 
zalim kimseler Allah’a yol bulamazlar.” 



53

4-

وَمِن شَرِّ النَّفَّاثاَتِ فيِ الْعُقدَِ
Ve min şerrin neffâsâti fîl ukad

Ve min şerri : Şerrinden, kötülük, fenalık, 
En neffâsâti : Üflenmesi, arabozucu, ikiyüzlülük, aldatma, 

üfürükçüler, fesâtlık, kavga çıkarmak, 
Fîy el ukadi : Düğümlenmiş, bağlandığı yalanla aldatan, şişlik, 

hastalık 

Meâli 1: “Bağlandığı yalanların içinde kalıp aldatanın şer-
rinden Allah’a sığınarak kurtul.”

Meâli 2: “Fesâtlığa hasetliğe bağlanıp kalanlar, nice şer-
lere yol açacaktır.”

Meâli 3: “Kendi içindeki kibre, arabozuculuğa bağlanıp ka-
lanlar, çevrelerine kötülük yayacaklardır.”

Meâli 4: “İçinde olan, fesâtlıktan, hasetlikten, hasislikten, 
kibirden, Allah’a sığınarak kurtulmalısın.”

Meâli 5: “Bağlandığınız tüm fesâtlıkların şerrinden Allah’a 
sığınarak kurtulun.”

Meâli 6: “İçinde düğümlenip kaldığın şer duygularını bir 
bir kopar ve Allah’a sığın.”

Meâli 7: “Yalanlara bağlanıp kalanlar, çevresindeki kişi-
leri de aslı olmayan şeylere sürüklerler ve onlar kötülüklere 
yol açarlar.”

Burada geçen fâsât, fesât kelimesi ile bağlantılıdır.
İnsan, fesâtlığın şerrine bağlanmamalıdır.
Fesâtlık nedir?
Fesâtlara bağlanmak nedir?



54

Fesâtlık; ikilik çıkarmak, bozgunculuk, isyan çıkarmak, 
kargaşalık çıkarmak, yıkıcılık yapmak, verimsizlik, kıtlık, 
helâk etmek gibi anlamlara gelir.

Fesâtlık Kur’ân’da birçok yerde açıklanmıştır.
Şimdi bunlardan bazı örnekleri inceleyelim.
Bakara Sûresi 11: “Ve izâ kîle lehum lâ tufsidû fîl ardı kâlû 

innemâ nahnu muslihûn.”

Ve iza kile lehum : O zaman, olduğunda, denildi, onlara, 
Lâ tufsidû : Yok, fesât, yıkıcılık, tahrip, kargaşalık, ikilik, 
Fi el ard : Yeryüzü, toprak, beden, 
Kalu innemâ : Derler, ancak, sadece,
Nahnu muslihûn : Biz, ıslah eden, düzelten, reform, barıştıran,

Meâli 1: “Onlara, yeryüzünde fesâtlık içinde olmayın de-
nildiğinde, biz düzelteniz derler.” 

Meâli 2: “Onlara, yeryüzünde bozgunculuk, ikilik, ayrım-
cılık, isyan çıkarmayın denildiğinde, biz ıslah edeniz derler.”

Burada görüldüğü gibi fesâtlık, yeryüzünde bozgunculuk 
çıkarmak anlamında ifade edilmiştir.

Her inanç, kendi inancını üstün görerek, kendi gibi inan-
mayanları dışlar, kâfir ilan eder, cehennemlik ilan eder ve bü-
yük bir bozgunculuğa sebep olur.

Ve onlar kendilerini ıslah edici görerek, kendi inancını çev-
relerine dayatırlar.

Kendilerini hidâyet ehli sayarak, kendi yollarını hakika-
tin yolu ilan ederler.

Oysa başka bir inancı dışlamak, onları hor görmek, onları 
hedef göstermek bozgunculuk değil midir?

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.
Bakara Sûresi 27: “Ellezîne yenkudûne ahdallâhi min ba’di 

mîsâkıh ve yaktaûne mâ emerallâhu bihî en yûsale ve yufsi-
dûne fîl ard ulâike humul hâsirûn.”



55

Ellezîne yenkudûne : Onlar, bozar, kırmak, 
Ahdi Allah : Söz, ahd, Allah
Min badi mîsâkı hi : Sonra, uzak, misak, o, 
Ve yaktaûne : Keserler, uzaklaşırlar, ayırırlar, ikilikte 

kalırlar, 
Mâ emr Allah : Ne, şey, değil, işleyiş, emir, hüküm, 

Allah 
Bihi en yûsale : Ona, varmak, ulaşmak, anlamak, 

ulaştırmak,
Ve yufsidûne fî el ardı : Fesât, bozguncu, ikilik çıkaran, 

yeryüzünde,
Ulâike hum el hâsirûn : İşte onlar, hüsran, kaybeden, başarısız, 

Meâli: “Allah’ın hakikatlerine uymayanlar, misaklarından 
dönenler, Allah’ın işleyişini anlamaktan uzaklaşırlar ve yer-
yüzünde bozgunculuk yapıp ikilik çıkarırlar. İşte onlar başa-
rısız olanlardır.” 

Burada da belirtildiği gibi, hakikatten sapan kimselerin 
düşeceği yer fesâtlıktır.

Hakikat her varlıkta olan Allah’ın kendi zâtıdır.
Allah her varlığı zâtı ile kuşatmıştır.
Her varlık Allah’a ait sıfatlarla donatılmıştır.
İşte bu nazarla bakmak hakikat bakışıdır.
Senlik benlik bakışı fesâtlık duygusunun bakışıdır.
Kendilerine benlik isnat edenler, kendilerini yüce görüp 

başkalarını hor görenler fesâtlık yâni ikilik içinde olanlardır.
Senlik benlik kavgası, bozgunculuktur. 
Oysa seni de beni de yaratan tek yaratıcıdır.
Sende de bende de olan Allah’ın zâtıdır.
Bu nazarla bakmak insanı fesâtlık duygusundan uzak tu-

tacaktır.
İşte Allah’a sığınmanın ne olduğunun sırrı bu nazarla bak-

mada gizlidir. 



56

Fesâtlıkla ilgili başka bir âyeti inceleyelim.
A’râf Sûresi 56: “Ve lâ tufsidû fîl ardı ba’de ıslâhıhâ ved’ûhu 

havfen ve tamaâ inne rahmetallâhi karîbun minel muhsinîn.”

Ve lâ tufsidû fi el ard : Yok, fesât, bozgunculuk çıkarmayın, 
yeryüzü, 

Bade ıslâh hâ : Sonra, iyileştirme, ıslah etme, düzeltme, 
onu, 

Ve udû hu : Yönelme, dua, istek, aramak, ona, 
Havf : Saygı, korku, 
Ve tamaâ : ümit, arzu, 
İnne rahmete Allah : Muhakkak, rahmet, Allah’ın 
Karîbun : Yakınlık, 
Min el muhsinîn : İyiliklerde olan, güzellikler, Muhsinler, 

Meâli: “Yeryüzünde bozgunculuk çıkarmayın. Oradaki ha-
kikatler ile ıslah olun ve O’na bir saygı içinde ve arzuyla yöne-
lin. Muhakkak iyiliklerde, güzelliklerde olanlar Allah’ın rah-
metine daha yakındırlar.”

Burada da muhteşem bir uyarı vardır.
Yeryüzünde fesâtlık çıkarmayın.
Bozgunculuk yapmayın.
İnsanların arasını açmayın.
Varlığa zarar vermeyin.
Yaşam size bir armağandır.
Bu armağanın kıymetini bilin.
Yeryüzünde ilme uyun.
O ilimle ıslah olun.
Yeryüzünde hakikatlere ulaşın.
Ve Allah’ın hakikatleri ile ıslah olun.
Allah’a saygı içinde yönelin, sığının.
Ve Muhsin kimselerden olun.



57

İşte burada da Allah’a sığınmanın inceliği çok güzel be-
lirtilmiştir.

Şimdi fesâtlıkla ilgili başka bir âyeti inceleyelim
A’râf Sûresi 85: “Ve ilâ medyene ehâhum şuaybâ kâle yâ 

kavmi’budûllâhe mâ lekum min ilâhin gayruhu kad câetkum 
beyyinetun min rabbikum fe evfûl keyle vel mîzâne ve lâ te-
bhasûn nâse eşyâehum ve lâ tufsidû fîl ardı bade ıslahıhâ zâ-
likum hayrun lekum in kuntum muminîn.” 

Meâli: “Medyen’e kardeşleri Şuayb geldi. Dedi ki: Ey kav-
mim! Allah’ın kulu olduğunuzu anlayın, sizin için ondan başka 
ilah yoktur. Sizi vücûdlandıranın apaçık delilleri sizin üzeri-
nizdedir. Bundan böyle sevgiyle davranın, ölçülü olun ve den-
geli olun ve insanların mallarını değersiz kılmayın. Yeryü-
zünde bozgunculuk çıkarmayın, sonra oradaki hakikatler ile 
ıslah olun, eğer inanırsanız işte bu sizin için daha hayırlıdır.” 

A’râf Sûresi 86: “Ve lâ tak’udû bikulli sırâtın tû’ıdûne ve 
tasuddûne an sebîlillâhi men âmene bihî ve tebgûnehâ ivecen 
vezkurû iz kuntum kalîlen fe kesserekum vanzurû keyfe kâne 
âkıbetul mufsidîn.” 

Meâli: “Söz verip hep dosdoğru yol üzere olana engel ol-
mayın. Hakikatlere inanan kimsenin eksiğini arayıp, Allah yo-
lunda olanlara engel olmayın ve hatırlayın ki siz zayıf olanlar-
dandınız, sonra da siz güçlendiniz. Bozgunculuk yapan, ikilik 
çıkaranların akıbetleri nasıl olur bakın görün.” 

Bu iki âyette de çok güzel bir şekilde, fesâtlık içinde olma-
mak gerektiği bildirilmiştir. 

Allah’ın birliğini anlamak ve o şuurla hareket etmek gerekir.
Allah hakikati, insanın kendi beden varlığıdır.
İnsan, Allah hakikatine erişmek isterse, kendine dönmeli 

ve bedeninin yaratılış ve şekillenmesini, işleyiş ve nitelikle-
rini düşünmelidir.

Fesâtlık içinde olan kendine zarar verecektir.



58

Allah hakikatinden uzaklaşacak, kibrin içine düşecektir.
Çevresinde bozgunculuk içinde olan, ikilik çıkaran kendi 

şeytanına hizmet edecektir.
Ve o kişi kendi fesâtlık ateşinde yanacak ve huzura ere-

meyecektir.
Fesâtlığına bağlı hareket eden kişi, hep kendi çıkarı için 

hareket edecek ve çevresine zarar verecektir.
Kur’ân kişinin içindeki fesâtlığın yecûc ve mecûc boyutu 

olduğunu bildirir.
Kehf Sûresi 94: “İnne yecûce ve mecûce mufsidûn.”
İnne yecûc 	 : Fenâyı sıfat, sıfatları kendine nisbet etmek, 

firavunluk, benlik duyguları,
Ve mecûc 	 : Fenâyı vücûd, vücûdu kendine nisbet etmek, 

nemrutluk, kibir duyguları, zarar verici duygular,
Mufsid : Fesâtlık, bozgunculuk, ikilik, arabozuculuk, 
Meâli 1: “Muhakkak ki yecüc ve mecüc alanı fesâtlık alanıdır.”
Meâli 2: “Muhakkak ki fesâtlık, her türlü kibir, gurur, çı-

kara yol açacaktır.”
Burada net bir şekilde belirtildiği gibi; “yecûce ve mecûce 

mufsidûn” fesâtlık alanı kişinin yecûc ve mecûc’lüğüdür.
Fesâtlık, kibir, hasetlik, hasislik her türlü kötülüğün kay-

nağıdır.
Ye’cûc ve Me’cûc kelimesi cûc kelimesinden gelir.
Cüce kelimesi de buradan gelir.
İdraki, anlayışı, rahmeti, şefkati gelişmemiş demektir.
Bu duyguları gelişmemiş kimselere “cûc” kimseler denil-

miştir.
Yâni, kibir, fesâtlık, zalimlik, çıkar, içinde olan kimselere 

bu ad verilmiştir.
Cücük kimseler deyimi, rahmete erişememiş, ben egosunda 

kalmış kimseler için kullanılmıştır. 



59

Cücük çıkarmak deyimi de buradan gelir. 
Mevsim dışı filiz vermek demektir.
Mevsim dışı doğan filizler meyveye akmaz.
Kurur gider.
İşte hakikat yolunda irfân sahibi olmayan kimse, ben ego-

sunda olan kimse, çevresine zarar verir, onun gönlü örtülür.
İşte Kur’ân’da “Ye’cûc ve Me’cûc” kelimesi fesâtlıkla bir tu-

tulmuştur.
Fesatlığa, kibre, zalimliğe yola açan her duygu ve düşünce 

yok edilmelidir.
Bu kötü duygular küçültülmeli, cüce haline getirilmeli, ha-

reketsiz kılınmalıdır.
Kur’ân’da, Zülkarneyn makamına erenlerin, bu duyguları 

kontrol edeceği bildirilir.
Zû El Karn, Zülkarneyn; Zû ve El Karni kelimelerinin bir-

leşiminden oluşur. 
Zû; Zât, her yerin sahibi demektir.
El Karn; yakınlık, dost, eş, arkadaş demektir.
Zülkarneyn makamına eren, her yerin Zâtına teslim olan 

demektir.
Hakk’el yakınlığa eren demektir.
Hakk’a dost olan demektir.
İşte bu makama eren, her nereye bakarsa baksın, Hakk 

nazarıyla bakar.
Yakınlık makamına erer.
Her varlığın Allah’a olan yakınlığını bilir.
Her yerin birlik içinde tutan Zâta ârif olur.
Zülkarneyn, her yerin Zâtına yakın olan demektir.
Dostluk makamına eren demektir.
Hakk ile Hakk olan demektir.
Mukarrebin olan demektir. 



60

Kudret sahibine teslim olan demektir.
Onun kudretiyle güçlü olan demektir.
İşte Zülkarneyn makamına erenler, kötülüğe yol açan tüm 

duygu ve düşünceleri cüce haline getirenlerdir.
Kibir halinde iken, fesatlık duyguları bir devdir.
Zülkarneyn olanlarda, bu duygular cüce haline gelir ve 

kontrol edilir.
İşte ye’cüc ve me’cüc, cüce haline getirilmiş, kibir getiren, 

fesatlık getiren her türlü duygu ve düşüncelerdir. 
Fesatlık duygusu, cüce olmalı idi.
Kibir duygusu, cüce olmalı idi.
Ve tüm olumsuz duygu ve düşünceler kontrol edilmeli idi.
Bu duyguların kontrol edilmesi için, Zülkarneyn makamı 

açılmalı idi.
O makam Hakk’a karışma makamı idi.
Hakk ile Hakk olma makamı idi.
Hakk ile Hakk olanlarda, kibir olur muydu hiç…
Fesatlık olur muydu hiç…
Onlara ye’cüc me’cüc duyguları hakîm olur muydu hiç…
Zülkarneyn olanlar bu duyguları söndürür idi.
Onların bedene hakîm olmasına izin vermez idi.
Kehf Sûresi 94: “Kâlû yâ zel karneyni inne yecûce ve me-

cûce mufsidûne fîl ardı.”
Bu âyette belirtildiği gibi, fesatlık yeryüzüne kötülük ya-

yan bir duygudur.
Bu duygu cüce haline getirilmelidir.
Yâni kontrol edilmelidir.
Zülkarneyn makamına erenler, bu duyguları kontrol ede-

ceklerdir. 



61

4. âyette geçen; “Ve min şerrin neffâsâti fîl ukad-bağlandı-
ğınız tüm fesâtlıkların şerrinden Allah’a sığınarak kurtulun” 
mesajı cân kulağıyla duyulmalıdır.

Fesâtlık duygularına bağlanılmamalı, bu duygular cüce ha-
line getirilmeli, hareketsiz kılınmalıdır. 



62

5-

وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إذَِا حَسَدَ
Ve min şerri hâsidin izâ hased

Ve min şerri : Şerrinden, kötülük, zulüm,
Hâsidin : Hasetlik, kıskanan, çekemeyen, doğruya engel 

olan
İzâ hasede : Hasetlik, kıskanmak, doğruluğu engellemek 

Meâli 1: “Doğruluğa engel olan hallerden, doğruluğa en-
gel olanın şerrinden.” 

Meâli 2: “Hasetlik içinde olmanın getirdiği hasetliğin şerri, 
nice kötülüğe yol açar, işte bunlardan Allah’a sığın.”

Meâli 3: “Haset edenin haseti, şerlere yol açar.”
Meâli 4: “Senlik benlik kavgasında olan, hasetliğe düşe-

cektir, hasetlikle hareket edecektir.”
Meâli 5: “Varlığın özünü göremeyen, sûretinde kalan, ay-

rımcılık içinde olacaktır, şer üretecektir.”
Meâli 6: “İçinizdeki hasetlik duygusu sizi senlik benlik kav-

gasına sürükler, işte bunlardan kurtulun ve Allah’a sığının.”
Meâli 7: “Tüm şerler, kibrin getirdiği hasetlikten, senlik 

benlik kavgasından açığa çıkar, tüm bunları temizle ve Al-
lah’a sığın.”

Bu bölümde de hasetliğin tehlikesi belirtilmiştir.
Haset kelimesi, İbranice’de “ḥâsaḏ” kelimesinden gelir.
Haset kelimesi Kur’ân’da beş defa geçer. 
Haset; çekememek, başkasının durumunu kıskanmak, baş-

kasına karşı içsel nefret içinde olmak demektir.
Hazreti Muhammed’in, hasetlikle ilgili sözlerinden örnek-

ler verelim.



63

“Birbirinize haset etmeyin, birbirinize buğz etmeyin, birbi-
rinize arka çevirmeyin; ey Allah’ın kulları, kardeş olun!” Müslim

“Hased etmekten sakınınız. Biliniz ki, ateşin odunu yok et-
tiği gibi hasetlik de iyilikleri yok eder.” Ebu Davut

Görüldüğü gibi Hazreti Muhammed; hasetlik yapmayın, 
kimseye karşı buğz etmeyin, görmezden gelmeyin demiştir. 

Hasetlik, insanın içini yakıp bitiren bir ateştir.
Haset insanın hiçbir hücresi sağlıklı çalışmaz.
Haset insan, kendine kötülük yapan insandır. 
Hasetlik, hâsena kelimesiyle de bağlantılıdır.
Hâsene, Allah’ın hasenatıdır, lütufları, güzellikleri, nimet-

leridir.
Allah’ın hasenatından uzak olmak, hasetlik duygusunu 

getirecektir.
Hasetlik, senlik benlik kavgasına sürükleyecektir. 
Karşısında olan kimsenin bedeninin ve kendi bedeninin 

Allah’a ait olduğunun şuurundan koparacaktır. 
Hasetlik, hasisliğe yol açacaktır.
Hasislik; cimrilik, bencilik, ille de ben duygusudur.
İşte hasetlik duygusu, varlıktaki tüm güzelliklerin Allah’a 

ait olduğunun şuurundan uzak olmaktır.
Kur’ân’da geçen hasetlikle ilgili âyetleri inceleyelim.
Bakara Sûresi 109: “Vedde kesîrun min ehlil kitâbi lev ye-

ruddûnekum min ba’di îmânikum kuffârâ haseden min indi 
enfusihim min badi mâ tebeyyene lehumul hakk fafû vasfehû 
hattâ ye’tiyallâhu bi emrih innallâhe alâ kulli şeyin kadîr.”

Ved kesir : İstedi, sevdi, çoğu, 
Min ehli el kitâb : Kendi anlayışlarında kalan, aktarılan 

söylentilerde kalan, duyumlarda kalan, 
Lev yeruddûne kum : Keşke, şâyet, dönmek, siz, 
Min badi imanı kum : Sonra, iman, inanma, siz, 



64

Kuffâran : Hakikatleri örten, kabul etmeyen, 
Haseden : Haset, kıskanma, çekememezlik, 
Min indi enfusi-him : Yanında, ona ait, nefsler, kendileri,
Min badi ma 
tebeyyene

: Daha sonra, şey, ne, değil, beyan oldu, 
açıklandı,

Lehum el hakku : Onlara, hakikatler, gerçekler, 
Fe afû ve asfehu : O zaman affedin ve hoş görme, anlayış, 
Hatta yetiye : Hatta, gelmek, anlamak, anlayıncaya kadar, 
Allah bi emr hi : Allah, işleyiş, hüküm, o işleyiş,
Enne Allâh : Muhakkak ki Allah
Alâ kulli şeyin kadir : Bütün her şey, kudret 

Meâli: “Aktarılan söylentilerde kalanlardan çoğu, siz iman 
ettikten sonra sizin dönmenizi, hakikatleri kabul etmemenizi 
isterler. Onların halleri bir hasetlik hâlidir. Bundan sonra on-
lar, açıklanan hakikatler üzere olurlarsa, artık onlara karşı bir 
affetme içinde ve anlayış içinde olun. Hatta Allah’ın tüm var-
lıktaki o işleyişini anlayıncaya kadar onlara yardımcı olun. 
Muhakkak ki Allah bütün her şeydeki kudrettir.”

Nisâ Sûresi 54: “Em yahsudûnen nâse alâ mâ âtâhumullâhu 
min fadlıhî fe kad âteynâ âle ibrâhîmel kitâbe vel hikmete ve 
âteynâhum mulken azîmâ.”

Em yahsudûne : Yoksa, haset, çekememek, kıskanma, 
El nâs : İnsanlar, 
Ala mâ âtâ hum Allah : Sunulan şeylere karşı, vermek, onlar, Allah 
Min fadlı-hi : Lütfundan, değerler, fazlından,
Fe kad ateynâ : Sonra, oysa, olmuştu, verdik, sunduk, 
Âle İbrâhîm : Aile, güç, İbrâhîm ailesinden, milletinden 

olanlar, 
El kitâb : Kitâb, hakikatlerin sözleri, 
Ve el hikmete : Hikmet, ilahi incelikler, ilahi gaye, 
Ve âtey nâ hum : Verdik, sunduk, onlar, o hasetlik içinde 

olanlar, 



65

Mulk : Mülk, saltanat, iktidar, tüm varlık, tüm 
Kâinat, 

Azîm : Yüce olan, yüce sahibi, kararlı olan, 

Meâli: “Yoksa insanlar, Allah’ın onlara verdiği lütuflara 
karşı bir hasetlik içinde mi oluyorlar? İbrahim; tüm varlığı bir 
kitâb olarak sunduğumuzu ve onda hikmetler olduğunu anla-
yanlardandı. O hasetlik içinde olanlara da tüm varlığın yüce 
hakikatlerini sunduk.” 

Fesâtlık ve hasetlik duygusu, kişiyi hakikati anlamaktan 
uzak eyleyecektir.

Onun için bu duyguların kontrol edilmesi gerekir.
Hasetlik, birlik üzere bakma şuurundan uzak eyler.
Senlik benlik kavgasında olmaya, hor bakmaya ve kıs-

kançlığa yol açar.
Bir başkasının konumunu, başarısını, ilmi keşiflerini takdir 

etmek yerine, kıskanmaya, hor bakmaya, yok saymaya yol açar.
Oysa başarılı insanların başarıları ile gurur duymalıyız.
Onların gayretini, çalışkanlığını kendimize örnek almalıyız.
Gıpta ederek, onlara özenmeliyiz.
Ve onlardan daha çalışkan üretken olmalıyız.
Zaten gıptanın ana maksadı budur.
Gıpta etmek yâni özenmek, imrenmek ile hasetlik arasın-

daki incelik iyi anlaşılmalıdır.
Özenmek yâni gıpta etmek, başkasını kendine örnek al-

mak ile bağlantılıdır.
Başkasının başarısı ile gıpta etmek, o kişiye özenmektir, 

imrenmektir, o kişiyi kendine örnek almaktır.
Hasetlik ise başkasının başarısını istememektir.
Hasetlik, kişiyi kötülemeye yol açar.
Başkasını olumsuz yönde hedef göstertir.



66

Felâk Sûresinden gönlümüze akan bilgileri kaleme almaya 
çalıştık.

Şimdi bütünsel olarak sûreyi tekrar okuyalım.
Felâk Sûresi: 
“Doğruluğa engel olan hallerden ve doğruluğa engel ola-

nın şerrinden, bağlandığı yalanların içinde kalıp aldatanın 
şerrinden ve yaratılmamış olan; gaflet, yalan, kibir, akılsız-
lık gibi tüm kötü hallerin şerrinden, bütün mahlûkatın sahi-
bine sığınmayı anlat.” 

Şimdi Nâs Sûresini inceleyelim.



67

NÂS SÛRESİ

1- 

قلُْ أعَُوذُ برَِبِّ النَّاسِ
Kul eûzu bi rabbin nâs.

Kul euzü : Anlat, de ki, sığınmak, güvenmek, yardım istemek,
Bi rabbi : Rabbi, vücûdlandırana, terbiye eden, şekil veren, 
El nâs : İnsanlar, değerler, 

Meâli 1: “Sığınmayı anlat: İnsanları vücûdlandırana.” 
Meâli 2: “İnsanları bedenlendiren gücü anlamayı tavsiye et.”
Meâli 3: “İnsanları var eden, şekillendiren, bedenlerinin 

sahibini anlamayı anlat.”
Meâli 4: “İnsanlara, Rabb hakikatini düşünmelerini öğütle.”
Meâli 5: “Allah’ın Rabb esmasıyla varlığın yaratılışını, in-

sanlara anlat.”
Meâli 6: “Rabbi tanımayı, O’na sığınmayı insanlara öğütle.”
Meâli 7: “İnsanların nasıl var olduğunu, var edenin kim ol-

duğunu anlamayı insanlara açıkla.”
Bu bölümde geçen Rabb ve nâs kelimelerini inceleyelim. 
Nâs’ın Rabbi ne demektir?
Nâs’ın Rabbine sığınması ne demektir?
Önce Rabb kelimesini inceleyelim.
Rabb kelimesi, Kur’ân’da 1000’e yakın yerde geçer.
Allah kelimesi yaklaşık 3000 defa geçer. 
Rabb ve Allah hakikati iyi bilinmelidir. 



68

Toplumda Rabb, Allah kelimeleri aynı anlamda ifade edilir. 
Her iki kelimenin de anlamı iyi bilinmelidir. 
Bedenler boyutunda Allah esması Rabb kelimesiyle ifade 

edilir.
Tüm bedenlerin birliği boyutunda Allah kelimesi kullanılır.
Bir bedendeki Allah boyutu Rabb’dır.
Tüm bedenlerin tek sahibi Allah’tır.
Yâni damladaki derya Rabb’dır.
Deryadaki damlalar birliği Allah’tır.
Allah’ın bedenler boyutundaki tecellisi Rabb kelimesiyle 

ifade edilir.
Yâni Allah’ın, bir vücûddaki esma adı “Rabb”dir.
Tüm vücûdlardaki esması Hû’dur, Allah’tır.
Allah’ın bir vücûddaki sahipliği Rabb’dır. 
Onun için, bir evin sahibine de “Rabbü’l dâr” denir.
Bir malın, bir mülkün, bir sermayenin sahibine de “Rab-

bü’l mâl” denilir.
Rabbim kelimesi, efendim anlamında da kullanılmıştır.
İnsanın bedeninin efendisi Allah’tır.
İnsanın mürebbiyesi Allah’tır.
Mürebbiye kişinin bedenini terbiye eden, şekillendiren 

demektir.
Allah, Rabb esmasıyla tüm varlığın bedenine şekil verendir.
Bedendeki Allah’ın efendi boyutu Rabb’dır.
Gönüllerin efendisi ise, Muhammed nûrudur.
Rabb, ribâ, râbıta kelimeleri aynı kelime kökünden gelir.
Rab: “ ”
Ribâ: “  “
Râbıta: “ ”
Ribâ kelimesi de Rabb kelimesinden gelir.
Rabb, ribâ inceliği çok önemlidir.



69

Ribâ, faiz diye çevrilemez.
Rabb kelimesi ile ribâ kelimesinin yazılımlarını incelersek, 

“Rı,  Be  “ harfleri ile yazıldığını görüyoruz.
Ribâ kelimesinin sonunda elif harfinin olduğunu görüyoruz. 
Ribâ kelimesinin geldiği kökeni incelediğimizde görüyo-

ruz ki:
Ribâyı anlamamız için, Rabb kelimesinin anlamını doğru 

anlamalıyız. 
Rabb; 
Her bir varlığın varlık boyutundaki sahiplik boyutu.
Bedeni oluşturan, bedeni işleten, bedenin Zâtı.
Beden boyutundaki Allah’ın işleyişi.
Vücûdlandıran, şekillendiren, biçimlendiren.
Terbiye eden, yâni bedeni en ince bir biçimde şekillendi-

ren, anlamlarına gelir.
Rabb; rûhtaki üfleyişle oluşmaya başlayan rûh+beden bo-

yutudur. 
Vücûdun şekillenmesi, işleyiş boyutudur.
Vücûddaki tüm tecelliler boyutudur.
Allah, bütünlük boyutudur. 
Bu kelimenin asli boyutu “Hû” dur.
Rabb; Allah’ın varlık boyutundaki tecelliler boyutudur.
Şöyle düşünelim, bir tohumda Rabb esması gizlidir.
Ne zaman tohumdan ağaç adım adım açığa çıkmaya başlar.
İşte Rabb esması orada tecelli eder. 
Allah, Rabb esmasıyla, ağacı şekillendirir, terbiye eder, iş-

letir, sıfatlandırır.
İşte, kişinin vücûdunu şekillendiren, yâni kişiyi vücûdlan-

dıran ve her an o vücûdda işleyişiyle kendini gösteren, vücûdu 
tutan, Allah’ın kişideki adı Rabb’dır.



70

Her vücûdu tutan Allah’ın vücûd boyutundaki karşılığı 
Rabb’dır. 

Tâ-Hâ Sûresinde, firavun ile Hazreti Mûsâ’nın konuşma 
konusu vardır.

Firavun, Mûsâ’ya sorar: “Kâle fe men Rabbikumâ yâ Mûsâ-Ya 
Mûsâ! Rabbim dediğin kimdir?”

Tâ-Hâ Sûresi 49:

بُّكُمَا ياَ مُوسَى قاَلَ فمََن رَّ
Kâle fe men rabbikumâ yâ mûsâ

Kâle fe men rabbi kumâ : Dedi, sizin Rabbiniz kimdir,
Yâ Mûsâ : Yâ Mûsâ,

Meâli: “Firavun dedi ki: Ya Mûsâ! Rabbim dediğin kim-
dir, nedir?” 

50-

قاَلَ رَبُّناَ الَّذِي أعَْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقهَُ ثمَُّ هدََى
Kâle rabbunellezî atâ kulle şey’in halkahu summe hedâ

Kâle rabbu nâ : Dedi, Rabbimiz, bizi vücûdlandıran, 
Ellezi atâ : Ki o verdi, lütfetti, ihsan etti, 
Atâ kulle şey’in halka hu : Bütün her şeyi, halk eden, var eden, 

yaratan,
Summe hedâ : Sonra, hakikatlere ulaştırandır, 

tecellileriyle yol gösteren,

Meâli: “Mûsâ dedi ki: Bizi vücûdlandırandır. Ki O’dur bü-
tün her şeyi tecellileriyle halk eden, sonra da tüm varlıktaki 
tecellileriyle yol gösteren.” 

İşte incelediğimiz zaman anlıyoruz ki Rabb; varlığı oluş-
turan, şekillendiren, varlıktaki işleyişini yapan Allah’ın, be-
denlerdeki karşılığıdır.

Her varlığı tutan Rabb’dir.



71

Rabbim denildiği zaman, bedenimizdeki bedenin Zâtına 
olan bir sesleniştir.

Kişinin vücûdunu şekillendiren, yâni kişiyi vücûdlandıran 
ve her an o vücûdda işleyişiyle kendini gösteren, vücûdu tu-
tan, Allah’ın kişideki adı Rabb’dır.

Her vücûdu tutan Allah’ın vücûd boyutundaki karşılığı 
Rabb’dır. 

Rabıta; vücûddaki tecellilerin birbirine bağlılığı, cümle 
varlığın birbirine olan bağlılığı boyutudur.

Rabia; dördüncü anlamında kullanılmıştır. 
Onun için bazı yerlerde ailede dördüncü çocuğa “Rabia” 

adı verilmiştir.
Çünkü İbrâhim makâmlarından dördüncüsü “Rabb” dersidir.
Vücûd dersidir.
Vücûd dersinde talebe, kendi vücûdunu tutan Zât’ın, Rabb 

boyutuna, rububiyet boyutuna şâhit olur.
Kendindeki Allah’ın tecelli boyutuna şâhit olur.
Rabia, rahîmiyetten gelen doğuşun tamamen beden ha-

line çıktığı boyuttur.
Yâni her çocuk, rabia olarak doğar.
Mürebbiye; şekil veren, terbiye eden, vücûdlandıran, hücre 

hücre doku doku vücûdu şekillendiren demektir.
Ribâ ise; kendi vücûdunun sahibini bilmeyip, vücûdu Al-

lah’a nispet etmemek, kendine nispet etmenin durumudur. 
Ribâ, Allah’a ait olan bedene, benim deme gafletidir. 
Yâni “ben benim” deyip, her türlü şahsi çıkar peşinde koş-

maktır. 
Rabb kelimesiyle bağlantılı, Rabbu’l âlemin kelimesini in-

celeyelim.
Kur’ân’da “rabbu’l âlemîn” kelimesi 42 defa geçer. 
“Allah, âlemlerin rabbidir.”



72

Yâni Allah görünen görünmeyen tüm varlığı vücûdlandı-
randır, o vücûdlarda her an tecelli edendir.

“Rabbu’l âlemîn” kelimesinde geçen âlem, tüm kâinat, tüm 
varlık, görünen görünmeyen her şey olarak kullanılmıştır.

Âlem, alâmet kelimeleri aynı kökten gelir.
Her varlık yaratıcının alâmetidir.
Her varlık da bir âlemdir.
Âlem, Alîm kelimesiyle de bağlantılıdır. 
Tüm âlem, âlim olan yâni ilmin sahibi olan Allah’ın ilmiyle 

kendini gösterdiği yerdir. 
Âlem kelimesi Kur’ân’da, bazı yerlerde bütün herkes diye-

rek insanlar için de kullanılmıştır.
Tüm kâinat için de kullanılmıştır.
Âl-i İmrân Sûresi 96: “İnne evvele beytin vudia lin nâsi lel-

lezî bi bekkete mubâreken ve huden lil âlemîn.”
Meâli: “Doğrusu o, evini öncelikle insanlara hakikatleri 

anlatmak için yaptı. Elbette ki o, onları bir yerde toplayıp, 
kutsal olanı anlattı ve o tüm herkes için doğru yolu gösterdi.”

Bu âyette âlem; “bütün herkes” anlamında kullanılmıştır.
Âl-i İmrân Sûresi 97: “Fe innallâhe ganiyyun anil âlemîn.”
Meâli: “Muhakkak ki Allah kâinattaki tüm değerlerin sa-

hibidir.” 
Burada ise âlem; kâinat, tüm varlık, görünen görünmeyen 

her şey anlamında kullanılmıştır.
Mâide Sûresi 28: “Le in besadte ileyye yedeke li taktulenî 

mâ ene bi bâsitın yediye ileyke li aktulek innî ehâfullâhe rab-
bel âlemîn.”

Meâli: “Sen beni öldürmek için gelsen de, ben tüm varlığı 
vücûdlandıran Allah’a saygımdan dolayı seni öldürmek için 
gelmem.” 

Burada “rabbel âlemîn” tüm varlığı vücûdlandıran olarak 
çevrilmiştir.



73

Kur’ân’da “âlemîn” kelimesi 73 defa geçer.
Âlemîn çoğul olup, tekili “âlem”dir.
İnsan tekildir, ama onun bedeninde bir âlem gizlidir.
İnsanlar çoğuldur, ama tamamı âlemîndir.
“El hamdu lillâhi rabbil âlemîn.” 
Bütün insanlar bir âlemdir.
Bütün kâinat bir âlemdir.
Görünen görünmeyen her şey âlemdir.
İnsan bir âlemdir.
İnsanda nice âlemler gizlidir.
İnsan vücûdu âlem içre âlemdir.
Bütün kâinat âlem içre âlemdir.
Hakk âleminden geldi bu âlem
Âlem içre âlemden geldi bu âlem
Nice âlemden süzüldü geldi Âdem
Nice sırrı, nice âlemi yüklendi Âdem
Tüm âlemlerin sahibi Allah’tır.
Her varlıkta Rabb ismiyle Rûbubiyetini gösterir.
Nice âlemlerin tek sahibidir.
Evvelden âhire sonsuzluğun sahibidir.
Zâhiriyle bâtınıyla nice âlemlerin sahibidir.
Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın 

ve huve bi kulli şeyin alîm.”
Meâli: “Evvel ve sonsuz olan, zâhir olan ve bâtın O’dur ve 

O, bütün her şeydeki ilmin sahibidir.” 
İşte Nâs Sûresinin ilk âyetinde; “Kul eûzu rabbin nas-nâs’ın 

Rabbine sığın” uyarısı çok iyi anlaşılmalıdır.
Nâs’ın Rabbi; insanın Rabbi, varlıktaki tüm değerler de-

mektir.
Nâs; insan olarak da çevrilir.
İnsân ve beşer arasındaki incelik iyi düşünülmelidir.



74

Hepimiz beşeriz.
Ama hepimizin özü insan boyutudur.
İnsan, in, ins, nâs, nisâ, üns, ünsiyet birbirine bağlı keli-

melerdir.
Cin; ins’den uzak olan, aslını bilmeyen, özünü bilmeyen, 

insan makamına ermemiş olan demektir.
Hepimiz beşer olarak dünyaya geldik.
Yâni toprak taşıyan bir beden olarak dünyaya geldik.
İnsan olarak doğulmaz, insan olunur.
Kişinin bedeni bir mektuptur.
Kişinin bedeninde Allah’ın değerleri, Allah’ın kendi zâtı 

gizlidir.
İnsan, kâinata ait sistemin değerlerini taşır.
İnsanın vücûd boyutunda, beşeri âlemin ve Ûlvî âlemin 

sırları vardır.
Kim ki bedenini okur, özünü anlarsa, o kimse insan ma-

kamına ulaşacaktır.
İnsan, ten boyutunda kalırsa, özünü göremezse, cin bo-

yutunda yaşar.
Yâni Allah’ı bilme şuurundan uzak yaşar.
İnsan, cân boyutuna ererse, insan boyutuna erişir.
Yâni tüm varlığın teninin de cânının da Zâtını bilerek yaşar.
Yâ-Sîn Sûresi 1-2
1- Ey kendindeki özü anlayan! 
2- Tüm kâinat kitâbına hâkim olanı anlayan. 
Kim ki kendi özünü anlarsa, tüm varlıktaki özü de anlar.
Tüm varlığa hâkim olan Zâtı da anlar.
Kendi özünü anlayan, insan makamına ulaşır.
İnsan olan, varlığın toprak cihetine değil, öz cihetine bakar.
Tüm varlığın geldiği özü bilir.



75

İnsan kelimesinin kökeninin nereden geldiği hakkında bir-
çok bilgi vardır.

Arapça dense de birçok dilde rastlanır.
Arapçada; Ans, İns.
İbranicede; Enūş.
Türkçede; İnsan.
Dede Korkut’ta: “Oğlanum, sen insansın, hayvanıla musa-

hip olmagıl” yazısı vardır. (Başat Destanı)
İnsan olma yolculuğu, beşerden hayvaniyete, hayvaniyet-

ten cinliğe, cinlikten ins’liğe, ins’likten insanlığa olan idraki 
bir yolculuktur.

Kim ki kendini bilmez iken bilir oldu. 
Kendi özünü bilen oldu.
Cümle varlıktaki özü bildi. 
Cümle varlığın birbiriyle yakınlığını anladı.
İşte o insan makamına geldi, insan oldu.
İns, üns, ünsiyet, aynı kökten gelen kelimelerdir
Yakınlık demektir.
İnsan olan cümle varlığın birbiriyle bağını anlar, yâni ya-

kınlığını anlar.
Bir bebek beşer olarak doğar. 
İçinde insanlık tohumunu taşır.
Gün gelir büyüdüğünde, kâinat kitâbını okur, tüm kâinata 

hakîm olanı anlar ve her varlığın özünün tek öz olduğunu an-
lar, işte o İnsan olur.

İnsan olan tüm varlığın birbiriyle olan yakınlığını gayet 
iyi anlamıştır.

Tüm varlığın birbiriyle kardeş olduğunu iyi anlamıştır.
Eğer kişi kendi ailesinden gelen inanç sisteminde kalır, 

varlık kitâbını okuyamazsa, o kimse insan makamına ulaşa-
madan ölüp gider.



76

Çünkü insan bir özdür ve öz de ölümlü değildir.
İşte insan ölümsüzdür.
Ölüm denilen şey, kendini bilmezlikle ilgilidir. 
Kendini bilmeyen, insan makamına gelemez, ölüm deni-

len sırrı da bilemez. 
Ve ölüp gideceğini düşünür.
İnsan makamına gelen, içindeki özün Allah’a ait olduğunu 

bilir, bir damla misali deryadan gelip deryaya gideceğini bilir.
Bakara Sûresi 156: “İnnâ lillâhi ve innâ ileyhi râciûn.”
Meâli: “Muhakkak ki aslımız Allah’tır ve biz aslımız olan 

O’na döneceğiz.”
Onun için Yûnus Emre; “Ölürse tenler ölür, canlar ölesi de-

ğil” diye muhteşem bir şekilde bu hakikati dile getirmiştir.
İşte insan; kendi özünü anlayandır.
Tüm varlığın özünü anlayandır.
Tüm varlığı tutan, Zâtı Mutlak olan Allah hakikatini an-

layandır. 
Bunu anlayan da makamların en güzeli olan “İnsan” ma-

kamına ulaşandır.
Özünü anlayan insan olur.
İnsan olan İslam olur.
İslam olan, çevresine huzur sunar, sevgi sunar.
Hep dayanışma, yardım içindedir.
Hangi varlığa bakarsa baksın o varlıkla kardeş olduğunu bilir.
Her varlığın ardında olan özün Hakk olduğunu bilir.
Hiçbir zaman hiçbir varlığa zerre kadar zarar veremez.
Hiçbir zaman dünyanın şanına, şöhretine, para, mal-mül-

küne esir olmaz.
Hiçbir zaman Allah’ı unutmaz, hep içinde o sevgiyle yaşar.
İnsan olan huzurludur, mutludur.
Neden dünyaya geldiğini bilir ve ona göre yaşar.



77

Bedeninin sahibini bilir ve hep sabır içinde, şükür içinde, 
tevazu içinde yaşamaya gayret eder.

İşte nâs, Allah’a ait olan değer demektir.
Tüm varlık Allah’ın değerleri ile sarılıdır.
Rabbin nâs; insanların Rabbi, insanları bedenlendiren, 

bedenlerde olan Zât, bedenlerde her an tecellileri ile kendini 
gösteren demektir.

İşte insan makamına gelen, her an her varlığı tutan Rabbe 
sığınır, dayanır.

O şuurla yaşar. 



78

2-

مَلكِِ النَّاسِ
Melikin nâs

Meliki : Melik, mâlik, sahib, hükümdar, tecellilerin sahibi, 
El nâs : İnsanlar, kendindeki özü anlayan, 

Meâli 1: “İnsanlardaki tüm tecellilerin sahibine.” 
Meâli 2: “İnsanların sahibinin kim olduğunu bildir.”
Meâli 3: “İnsanlara, her yerin Mâlik’inin kim olduğunu açıkla.” 
Meâli 4: “Bedenlerin Zâtına sığınmanın ne olduğunu açıkla.”
Meâli 5: “Her şeyin Melik’inin kim olduğunu anlamalarını 

insanlara hatırlat.”
Meâli 6: “Melik’in nâs hakikatini açıkla.”
Meâli 7: “İnsanların Melik’i Allah’tır.”
Allah her varlığın Melik’idir.
İnsanın sahibidir.
İnsanın öz varlığıdır.
İnsanın nûrani yapısıdır.
Tüm değerlerin Zâtıdır.
Burada geçen melik, Allah’ın esmalarından biridir.
Melik, melek, Mâlik, meleke, mülk, mal, malikhâne, aynı 

kökten gelen kelimelerdir.
Melik; Hükümdar, Sultan, Mâlik olan, Sahibi, mülkü idare 

eden, malın mülkün sahibi anlamlarına gelir. 
Allah her şeyin Melik’idir. 
Allah, Melik olduğunu, her şeyden gösterir.
Çünkü her varlık, O’nun kontrolü altındadır, O’nun yöne-

timi altındadır.



79

Her varlıkta; zikriyle, fiiliyle, sıfatlarıyla, zâtıyla Melik ol-
duğunu ispat eder. 

Melekler boyutunda da melik olan Allah’tır.
Mal, mülk boyutunda da, malın mülkün yöneticisi, Melik 

olan Allah’tır.
Cumâ Sûresi 1: “Yusebbihu lillâhi mâ fîs semâvâti ve mâ 

fîl ardıl melikil kuddûsil azîzil hakîm.”

Yusebbihu li Allah : Tesbihat, yüzmek, tecellileri ile her yerde 
olan, Allah 

Mâ fî es semâvâti : Göklerde olanlar, semâ boyutu, ulvî boyut, 
Ve mâ fî el ardı : Yerde olanlar, toprak, beden, dünya, 
El meliki : Mülkün sahibi, vücûdların sahibi, Padişah, 

Sultan,
El kuddûsi : Sıfatların sahibi, mukaddes, kutsal, temiz 

olan, değerler, 
El azîzi : Değerli, tüm değerlerin yüce sahibi, 

işleyişin sahibi,
El hakîmi : Hâkim olan, varlığa hâkim olan, vücûdlara 

hâkim olan,

Meâli: “Göklerde olanlar ve yerde olanlar; vücûdların sa-
hibi, sıfatların sahibi, tüm varlıktaki işleyişin sahibi olan, tüm 
varlığa hâkim olan Allah’ın tecellilerini gösterir.” 

Melik ismi, bir ülkenin hükümdarı olarak da kullanılır.
Kur’ân’da bunu birkaç âyette görüyoruz. 
Yûsuf Sûresi 43: “Ve kâle el melik” “Hükümdar dedi ki:”
Yûsuf Sûresi 43- “Meâli: Hükümdar: Ben yedi cılız ineğin 

yedi besili ineği yediğini ve yedi yeşil başak ve yedi kuru ba-
şak gördüm. Ey ileri gelenler! Eğer sizler rüya tâbir edenler-
denseniz, benim rüyamı açıklayın, dedi.” 

Yûsuf Sûresi 50: “Meâli: Hükümdar: Onu bana getirin, dedi.”
Yûsuf Sûresi 72: “Meâli: Dediler ki: Hükümdar’ın su kabı 

kayıp.”
Bakara Sûresi 247: “Talut Melik-Hükümdar Talut.”



80

Allah mâlik ismiyle, bir varlığa sahip olandır.
Melik ismiyle ise, hem bir varlığı ve hem de tüm varlığı 

yönetendir.
Aradaki ince fark şudur.
Malın sahibi olan bir kişiyi düşünelim.
O kişi o malı başkasına kiralamış olsun.
Kiralayan kişi malın sahibi değildir.
Malın asıl sahibi, o malın yöneticisi, idare edeni, kiralık 

verendir. 
Şimdi tüm Kâinatın, tüm varlığın sahibi olan Allah’ı dü-

şünelim.
Allah, bir varlığın hem sahibidir, hem yöneticisi, hem idare 

edenidir.
İşte Allah, sıfatlarıyla varlığın sahibidir, Zâtıyla ise hü-

kümdarıdır.
Allah, “El Melik” esmâsıyla tüm Evren’i yönetir. 
Tüm Evren’in tek Hükümdarı Allah’tır.
İnsanın vücûdunun da tek Hükümdarı Allah’tır.
Allah’ın kulları, O’na ait olan sıfatlarıdır.
Allah tüm Evren’i, sıfatlarıyla yönetir.
İnsan vücûdu sıfatlar şehridir, o sıfatlar şehrinde Mevsûf 

olan, Melik olan, sıfatların Zâtı olan Allah’tır.
İnsan bu şuurda yaşamalıdır.
Hangi varlığa bakarsa baksın, o varlığın Hükümdar’ının, o 

varlıkta her an tecellileriyle, o varlığı yönettiğini görebilmelidir. 
Secde sırrı, Melik olanadır.
Tüm sıfatlar, her an Zât boyutuna secde hâlindedir.
Nahl Sûresi 49: “Ve lillâhi yescudu mâ fîs semâvâti ve mâ 

fîl ardı min dâbbetin vel melâiketu ve hum lâ yestekbirûn.”
Meâli: “Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa, bütün varlık-

lar ve bütün kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.” 

Nasıl ki bir ülke Hükümdarının huzuruna varanlar, ona 
saygıyla eğilir.



81

İşte âlemdeki tüm sıfatlar, Zât boyutuna secde hâlindedir.
Bunu görenler, yâni secde sırrına erenler, teslimiyet ve te-

vekkül içindedirler.
Her varlığın her an Allah’a secde halinde olması, birlik, bü-

tünlük, beraberlik boyutuna işaret eder.
İnsanın vücûdundaki hücrelerin, birlik içinde olduğu gibi, 

bu âlemde böyledir.
“El Melik” esmâsının hakikatine eren kimseler:
Malikül Mülk sahibinin Allah olduğunu bilirler.
Her varlığın Melik’ini varlığın kendinde görürler.
Melik olanın kürsüsünü varlığın kendinde görürler.
Tüm âlemin Melik’i olan Allah’a teslimiyet içindedirler.
Her varlığın hâkimiyetinin Melik olan Allah’a ait olduğu-

nun şuuruyla yaşarlar.
Çevresinde olan makam sahiplerine, makamlarından do-

layı saygı duyarlar, onları asla yüce görmezler, onlara el pençe 
divan durmazlar.

Toplumda aciz gibi görülen kimselere de, bir makamda 
olanlara da aynı saygıyı gösterirler.

Çünkü bilirler ki, her vücûdun Melik’i Allah’tır.
Çevresinde olan herkese, âlemlerin Hükümdarı olan Al-

lah’ı hatırlatırlar. 
İşte bu bölümde geçen, “Melik’in nâs” âyetiyle insan kendi 

bedeninin Hükümdarını unutmamalıdır.
Kendi bedenini yöneten Sultanı iyi tanımalıdır.
Ve O’na teslimiyet içinde olmalıdır.
Allah her şeyin Melik’idir, Hükümdar’ıdır. 
İnsan kendi vücûd varlığında hükümleriyle kendine hakîm 

olan Sultana her an secde şuuruyla yaşamalıdır.
İşte sığınmanın, dayanmanın ulviyeti budur.



82

3-

إلِهَِ النَّاسِ
İlâhin nâs

İlâhi : El Hû: kudretli, yaratıcı, var eden, Zâtı ile saran, 
El nâs : İnsanlar,

Meâli 1: “İnsanları Zât-ı ulûhiyetiyle sarana.”
Meâli 2: “İnsanların bedenlerindeki kudret sahibi Allah’tır.”
Meâli 3: “İnsanlara, ilâhi kudrete sığınmayı anlat.”
Meâli 4: “Allah, insanları ulviyetiyle yaratandır.”
Meâli 5: “İnsanlara bedenlerin Zâtının kim olduğunu an-

lamalarını öğütle.”
Meâli 6: “İnsanlar ilâhi bir yaratıcının tecellisidir.”
Meâli 7: “Allah, insanları nûruyla kuşatmıştır.”
Burada geçen ilâh kelimesi ile Allah kelimesinin yazılımı 

aynıdır.
Allah kelimesinin, asli yazılımı “El Hû” dur.
Kur’ân’da Allah “ ” kelimesi, “El Hû” olarak yazılır, şedde 

ile Allah diye okunulur.
İbrânicede, Sümer dilinde “Hû-O” demektir. 
İbrânicede “Hû El” kelimesi, görünen görünmeyen her şey-

deki tek kudret O’dur, anlamındadır.
Yâni Allah dediğimiz şey, “gücün kudretin sahibi O’dur” 

demektir.
İbrânicede “Hû El” kelimesi, Arapçaya “El Hû” şeklinde geçer.
Ve zamanla Allah diye okunur. 
Kur’ân’da Allah her varlıktaki kudret diye tanımlanır. 
Mülk Sûresi 1: “Ve huve alâ kulli şeyin kadîr.” 



83

Meâli: “O bütün her şeydeki kudrettir.” 
Âl-i İmrân Sûresi 29 : “Ve Allâh alâ kulli şeyin kadîr.” 
Meâli: “Ve Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
Tüm kâinatı hareket ettiren, tüm kâinatı işleten bir kud-

ret vardır. 
Bir atomda, bir çiçekte, bir böcekte, bir ağaçta, her şeyde 

bir kudret vardır.
Tüm kâinatta, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik sistemin 

bir işleyişi vardır.
Bu işleyişi yapan bir kudret vardır. 
İşte asıl olan, bu kudreti anlamaya çalışmaktır.
Bunu anlamanın kapısı da insanın kendi vücûdudur. 
İnsanın, aradığı tüm soruların cevabı da kendinde gizlidir.
Onun için Hazreti Muhammed: “Kendini bilen Râbbini bilir.”
Hazreti İsâ: “Ben O’yum.” 
Hazreti Mûsâ: “Ben O’nu kendimde gördüm” demiştir. 
İşte insan Allah hakikatine kendi vücûd varlığında şâhit 

olmalıdır.
İnsan, El Hû boyutudur. 
İnsan kendini Allah’tan ayrı görmemelidir.
İnsan kendini asla Allah sanmamalıdır.
Hazreti İsâ; “Ben O’yum” dediği yer Allah’a ait rûhullah 

boyutudur.
Allah hakikatine erişilebilmenin boyutu O’na ait olan ma-

kamları görmekle mümkün olacaktır.
Allah’ın ulûhiyeti, nûraniyeti, rûhaniyeti, nefsler boyutu 

vardır. 
Nefsler boyutu bedenler boyutudur.
Bedenlerdeki tecelliler boyutudur.
Allah insanı ulûhiyetinden halk etmiştir.
Allah insanı nûraniyetiyle sarmıştır.



84

Allah insanı, rûhundan üfleyip şekillendirmiştir.
Nefsler boyutunda yaşam sunmuştur.
Nefs insanın öz varlığıdır.
Nefs, rûhun elbise giymiş vücûd boyutudur.
İnsanın vücûd varlığında Allah’ın; ulûhiyeti, nûraniyeti, 

rûhaniyeti cem hâlindedir. 
İnsan kendi aslının ne olduğunu anlamalıdır.
Duygu ve düşüncelerini put hâline getirmemelidir.
Kendini ilâh etmemelidir.
Yâni insan kendini Allah’ın yerine koymamalıdır. 
İnsan her varlığın sahibini, varlığın kendinde görebilmelidir.
Hiçbir varlığı Allah’tan ayrı sanmamalıdır.
Her varlık Allah’ın ulûhiyetinden süzülüp gelmiştir.
İnsan ilâhi akışın ne olduğunu anlamalıdır.
Ağacın bir tohumdan süzülüp geldiği gibi, her varlık ilâhi 

bir âlemden yâni Allah’ın kendi özünden süzülüp gelmiştir.
Âmâ’daydı her şey.
Âmâ, karanlık bir âlemdi.
O karanlık âlem hiçlik boyutu idi. 
O hiçlik boyutunda heplik vardı.
Heplik, hiçlik hâlinde idi.
Hiçlik boyutu, karanlık bir âlem idi.
Onun için bu boyuta “Âma” denildi.
Nasıl ki ağaç, tohumun karanlık boyutunda gizliydi.
Her varlık da âma boyutunda gizliydi.
Orada varlık, varlık olarak değil, nûr halinde idi.
Karanlık boyutta, ışık vardı.
Işık da karanlıktaydı.
Işık henüz doğmamıştı.
Çünkü ışığa yürü denilmedi.



85

Işık her şeyi getirecekti. 
Gün geldi, Emr-i ilâhi tecelli etti. 
İlâhi akış başladı. 
Ehâdiyet kapıları açıldı.
Bir olandan birler, bir bir açığa çıkmaya hazırlandı.
Her bir, bir kaderi taşıdı.
Her birin, bir kader yazılımı vardı.
Bir, Ulviyeti taşıdı.
Ulvî olan, açığa çıkacak olanda, ulviyetini gösterecek idi.
İşte “Hû” sırrı bu idi.
Ulviyet nûra dönüştü.
Nûrundan nûrları yansıttı.
İşte “Muhammed-Hamd” sırrı bu idi.
Nûrunda olanlar, nûrun fıtratını oluşturdu.
Bu fıtrat bir kadere göre belirlendi.
Kader “Nûn ve Kâlem” ile yazıldı.
Ağaçlar, kuşlar, çiçekler, insan her şey bir kaderi taşıdı.
Hepsi bir kadere göre şekil almaya hazırlandı.
Artık açığa çıkacak olanlar, kendinde olan kadere göre var-

lık elbisesi giymeye hazırlandı.
Belirlenenlere zaman çizildi ve bekleyiş başladı.
Zamanı gelenlere, bir bir yürü emri verildi.
Nûrunda olan fıtratın irsaliyesi başladı.
İşte “Resûl” sırrı bu idi.
Resûl, rûh elbisesi giydi.
Açığa çıkacak olana rûh verildi.
İşte “Âdem-İsâ” sırrı bu idi.
Rûh, Nef edildi, yâni üflendi.
Nef, Nefese döndü.
Nefes, “Nefs” oldu.



86

Nefs, bedenler boyutuna yürüdü.
İşte “Nefs” sırrı bu idi.
Tüm nefisler, yâni tüm bedenler, tek nefisten halk edildi.
Her varlık kendi fıtratında yazılı olan bir kadere göre şe-

killendi.
İşte bu Kaderin tecellisi idi.
Varlık bir nebat olarak, adım adım göründü.
İşte “Nebî” sırrı bu idi.
Nebî, özde olanın bilgisini getirdi.
Öz açıldı, özde olan zâhire yürüdü.
Öz Hakk’ın kendisi idi.
Hakk kendinden kendini Halk eyledi.
Açığa çıkan Halk, Hakk’ın kendi idi.
Evvel O idi, Ahir O idi, Zâhir O idi, Bâtın O idi.
Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın.”
Her şey O’ndan geldi.
O’nun kendi görüntüsü idi.
O’nun kendi ulvîyeti idi.
Her şey O’nun ulûhiyetiyle sarıldı.
Her şey O’nun kendi tezâhürü idi.
İşte insan bu nazarla bakmalı ve her an Allah’a sığınmalıdır.
Kendini asla ilah edinmemeli, hiç olduğunu anlamalı ve bu 

şuurda yaşamalıdır.
İnsan Allah’tan geldiğini, O’ndan ayrı olmadığını ve O’na 

döneceğini unutmamalıdır.
Ecel denen hakikatin ne olduğunu bilmeli.
Ölümün bir son değil O’na dönüş olduğunu unutmadan 

yaşamalıdır.
Nasıl ki buz erir aslı olan suya döner.
Buz suyun beden bulmuş boyutudur.
İnsanın da özü Allah’tır.



87

O’ndan ayrı değildir.
Beden bulmuş boyutu, özün elbise giymiş boyutudur.
Buz eriyip aslı olan suya döndüğü gibi, insan da ecel dedi-

ğimiz tecelli ile aslı olan Allah’a rücû eder.
İşte insan bu hakikati asla unutmamalı ve yaşamında her 

dâim Allah’a tevekkül ve teslimiyet içinde olmalıdır.
İşte Allah’a sığınmak hakikati de budur.



88

4-

مِن شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ
Min şerril vesvâsil hannâs

Min şerri : Şerrinden, kötülük, 
El vesvâsi : Obsesif, takıntılı, vesveseler, saplantı, kuşku, 

asılsız olan, özünden uzaklaşmak, 
El hannâsi : Vesvese veren, geri çeken, sinsilik, gizli, cehalete 

çeken, 

Meâli 1: “Sinsiliğin, vesvesenin şerrinden.”
Meâli 2: “Cehaletin takıntıları ile hareket etmekten Allah’a 

sığınarak kurtul.” 
Meâli 3: “Şeytanın vesvesesi, zanlar, aslı olmayan şeyler, 

şerlere yol açar.”
Meâli 4: “Vesveselerden kurtularak, Allah’ın hakikatle-

rini ara.”
Meâli 5: “Hakikatten uzaklaştıran her şeyin şerrinden, Al-

lah’a sığınarak kurtul.”
Meâli 6: “Allah’a tevekkül içinde olan kimse, vesveseden, 

zandan kurtulur.”
Meâli 7: “Aslı olmayan şeylerin meydana getirdiği sıkıntı-

lardan, ancak Allah’ın hakikatlerine sığınarak kurtulabilirsin.”
Vesvese, kişinin ben egosuna düştüğü durumdur.
Allah’tan kopuk olan her duygu ve düşünce ben egosun-

dan gelir.
Vesvese “ “ kelimesini incelersek, orada iki kelime-

nin yan yana yazılımı vardır. 
Biri ves, “El ves” kelimesi, “V, vav” ve “Sin” harfleri ile ya-

zılır, burada “Elif” yoktur.



89

İkinci ves’de ise, “Elif” harfi vardır.
Her iki kelimeyi dikkatlice inceleyelim.
Elif, her varlığı tutan Allah’ın zâtına işarettir.
Sin, her bedenin özüne, kendine işarettir.
Bedenlerimizin Han’ı, Sultan’ı Allah’tır.
Bedenleri tutan Zât Allah’tır, bu da “Elif” harfi ile yazılmıştır.
Bedene benim diyerek kendine nispet etmekten kaynak-

lanan, her duygu ve düşünce vesvesedir.
Vesvese kişiyi benlik duygusuna sürükler.
Benlik kişiyi vesvese duygusuna sürükler. 
Ve kişi benlik duygusuyla hareket ettiği müddetçe, kendi 

şahsi egosuyla yaşar.
Ve kendi benlik kaygılarına düşürür.
İşte vesvese, içsel korku ve kaygıları tetikler.
Ben egosu kişiyi şeytanlaştırır.
Vesvese, şeytani duygu ve düşüncelerden gelir.
Allah’tan uzaklaştıran her duygu ve düşünce vesvese bo-

yutudur.
Bâtıl şeylerin vesvesesi insanı Allah’tan uzaklaştırır.
Vesveseler şerri getirir.
Hakikat duyguları hayrı getirir. 
Hayır ve şerr iyi anlaşılmalıdır.
A’râf Sûresi 20: “Fe vesvese lehumuş şeytân.”

Fe vesvese lehum : Böylece, sonra, vesvese, fısıltı, onlara, 
El şeytan : Şeytani haller, tüm kötülük halleri, kötülük 

getiren duygu ve düşünceler, 

Meâli: “Onlara gelen vesveseler şeytani alandan gelir.”
Bu âyette çarpıcı bir şekilde belirtildiği gibi, vesvese alanı 

şeytani alandır.
Şer alanı da şeytandan gelir.



90

4. âyette belirtilen “min şerril vesvâsil hannâs” şerlerin 
geldiği yer, vesveseler boyutudur diye bildirilir.

Şeytan da vesveseleri tetikler diye bildirilir.
İşte Kur’ân’ı bütünsel olarak incelediğimiz zaman, bam-

başka anlamlar karşımıza çıkıyor.
Demek ki şeytani boyut ile vesveseler boyutunu birlikte 

incelemek gerekir. 
Âdem’in ve eşinin cennetten kovulma sırrı, şeytanın on-

lara vesvese vermesidir.
Eğer şer Allah’tan diye inanırsak ve böyle bilgileri top-

luma aktarırsak, şeytana ait olan şerri Allah’a nispet etme 
gafletine düşeriz.

Toplumda hayır ve şerr Allah’tandır diye bilgiler aktarılır.
Kader böyle yorumlanır.
Amentü böyle yorumlanır. 
Şimdi amentü’yü inceleyelim. 
Amentü’nün okunuşu şöyledir. 
“Âmentü billahi ve melâiketihi ve kütübihî ve rusülihî ve’l 

yevmi’l-âhıri ve bi’l-kaderi hayrihî ve şerrihi mine’llâhi teâlâ 
ve’l-ba’sü ba’de’l mevti hakk. Eşhedü en lâ ilâhe illallâh ve eş-
hedü enne Muhammeden abdühû ve rasûlüh.”

Yapılan çevrim şudur: “Ben Allah’u Teâlâ’ya, meleklerine, 
kitâblarına, peygamberlerine, âhiret gününe, kadere; hayır ve 
şerrin Allah’u Teâlâ’nın yaratmasıyla olduğuna inandım. Öl-
dükten sonra dirilmek de haktır. Ben şehadet ederim ki, Al-
lah’u Teâlâ’dan başka ilâh yoktur ve yine şehadet ederim ki, 
Muhammed O’nun kulu ve peygamberidir.”

Halk arasında okunan amentüde, şerrin Allah’tan oldu-
ğuna dair bilgi vardır.

Amentüde kader bölümünde “Hayrihî ve şerrihi mine’llâhi 
teâlâ” “Hayır ve şer Allah’tandır” diye açıklama vardır.



91

İnanç boyutunun çoğu kesiminde, kader bahsinde “hayır 
şer Allah’tandır” diye inanılır ve aktarılır.

Amentü inancına bağlı olarak kaderi incelersek; kötülük-
lerin de Allah’ın yazılı bir kaderi sonucu olduğu anlaşılıyor.

Amentüyü ve Kur’ân’daki amentüyü dikkatlice inceleyelim.
Amentü inancı Hazreti Muhammed’den önce de var mıydı?
Hayır ve şer Allah’tan mıdır?
Kur’ân’da şerrin yâni kötülüğün Allah’tan olduğuna dair 

bir âyet var mıdır?
Halk arasında bilinen, imanın şartlarında geçen hayır ve 

şer Allah’tandır sözü doğru mudur? 
Amentü’de geçen “Hayrihî ve şerrihi mine’llâhi teâlâ-ha-

yır ve şer Allah’tandır” Kur’ân’da var mıdır?
Halk arasında bilinen ve inanılan, hayır ve şer Allah’tan-

dır inancı Kur’ân’a göre doğru mudur? 
Kötülükler Allah’tan mıdır, yoksa kişinin kendinden midir?
Kötülükler kendimizdeki vesveselerden midir?
Yoksa Allah’tan mıdır?
Oysa Kur’ân’da, “şerri-kötülüğü kendinizde arayın” diye 

bilgi vardır.
Neden bizlere hep kötülükler de Allah’tandır diye öğretildi 

ve bunun gerçeği ne olabilir?
Amentü; kelime olarak “İman ettim” demektir.
Halk arasında amentü bahsinde; “bi’l-kaderi hayrihî ve 

şerrihi mine’llâhi teâlâ”, “Kadere, hayır ve şerrin Allah’tan ol-
duğuna inandım” bilgisi vardır.

Amentü’de, şerrin Allah’tan olduğu bildirilir ve halk’a böyle 
sunulur ve halk böyle sunulduğundan dolayı inanır.

Kur’ân’a baktığımızda, orada şerrin yâni kötülüğün Al-
lah’tan olduğuna rastlamıyoruz.



92

Ve tam tersi kötülüğün Allah’tan olmadığına, kendimiz-
den olduğuna rastlıyoruz.

Kur’ân’da amentü, Bakara Sûresi 177. âyette geçer.
Bakara Sûresi 177: “Men âmene billâhi vel yevmil âhırı vel 

melâiketi vel kitâbi ve el nebiyyîn.”

Men amene bi Allah : Kim, iman etti, inandı, bir Allah 
Ve el yevmi el âhırı : Sonuna, 
Ve el melâiketi : Her varlıktaki Hakk’ın gücüne, kuvvet,
Ve el kitâbi : Kitâb, her varlığın Hakk’ın bir kitâbı 

olduğuna,
Ve el nebiyyîne : Nebilere, haber verenlere,

Meâli: “Allah ile birlikte olduğunuza ve sonunuza ve her 
varlıktaki Hakk’ın gücüne ve her varlığın Hakk’ın bir kitâbı 
olduğuna ve Nebilere inanan kimse olmaktır.” 

Bakara Sûresi 177. âyeti dikkatlice incelediğimizde, orada 
şerrin Allah’tan olduğuna dair herhangi bir kelime yoktur.

Buradan anlıyoruz ki, halkın amentü diye bildiği ile Kur’ân’da 
sunulan amentü arasında hayır şer farkı vardır. 

Kadere iman bölümünde, hayır ve şer Allah’tan yorumu 
yapılmıştır. 

Bu inanç Mekkeli müşriklerin inancında da vardır. 
Kur’ân’ın diğer bölümlerini incelediğimizde, hiçbir yerinde 

şerrin yâni kötülüğün Allah’tan olduğuna rastlamıyoruz.
Tam tersi, şerrin yâni kötülüğün Allah’tan olmadığına şâ-

hit oluyoruz. 
Nisâ Sûresi 79: “Mâ esâbeke min hasenetin fe minallâh ve 

mâ esâbeke min seyyietin fe min nefsike.”
Meâli: “Size isabet eden hayır Allah’tandır ve size isabet 

eden kötülükler ise kendinizdendir.” 
Âl-i İmrân Sûresi 165: “E ve lemmâ asâbetkum musîbe-

tun kad asabtum misleyhâ kultum ennâ hâzâ kul huve min 
indi enfusikum.” 



93

Meâli: “Size bir musibet isabet ettiğinde, bu bize neden isa-
bet etti, dersiniz. De ki: Onun sebebini kendinizden arayın.” 

Kâf Sûresi 29: “Ve mâ ene bi zallâmin lil abîd.”
Meâli: “Kullarım için bir kötülük veren değilim.” 
Mu’min Sûresi 31:”Ve mâllâhu yurîdu zulmen lil ibâd.”
Meâli: “Allah kulları için kötülüğü irade eden değildir.”
Nisâ Sûresi 40: “İnnallâhe lâ yazlimu miskâle zerreh.”
Meâli: “Şüphesiz Allah zerre kadar kötülük vermez.”
Nisâ Sûresi 40. âyette ise ne kadar ince bir mesaj vardır.
“Allah zerre kadar kötülük vermez.”
Yâni, “zerre kadar da olsa kötülük Allah’tan gelmez” uya-

rısı çok önemlidir! 
Kur’ân’ın bizlere “kötülüğü Allah’ta aramayın, kendinizde 

arayın” ihtarı vardır.
Peki, kötülük nereden gelir?
Niye bizlere yıllarca kötülük Allah’tan gelir diye öğrettiler.
Kaderin açılımını, hayır da şer de Allah’tandır diye öğrettiler.
Kur’ân, apaçık kötülükleri kendinizde arayın diyor.
Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki Allah’ı anlayan kişi, 

zerre kadar kötülük içinde olamaz.
Kişi kendini okuduğunda, kâinatı okuduğunda ve sonuçta 

Allah’ı anladığında eğitimlerin en güzelini görmüş olur ve Sâ-
lih insan olur. Yâni iyi insan olur.

İyi insan olan zerre kadar kötülük düşünmez, hep iyilik 
düşünür.

Allah insana; akıl, kâlb, şuur, düşünme, tefekkür, ferâset, 
tercih etme, neyi yapıp neyi yapmama kararı ve bunun gibi 
kabiliyetler vermiştir.

İnsan bu kabiliyetleri görmemezlikten gelemez.



94

Bu kabiliyetler; insanın eğitimi için, insanın hakikati anla-
ması için ve insanın iyilik içinde olması için, her insana bah-
şedilmiş lütuflardır. 

İnsan aklını kaderi anlayabilmek için kullanmalıdır.
Ve şer Allah’tan mıdır? Bunu çok iyi çözebilmelidir.
İnsan, her varlıkta her an olan işleyişi anlayabilmeli ve bu 

işleyişin kader boyutu olduğunu düşünmelidir.
İnsan aklındaki bâtıl bilgileri terk etmeli, yâni asılsız olan 

bilgileri terk etmeli, ilmî bir ölçüye bağlı olarak, varlığın va-
roluş hakikatlerine şâhit olmalıdır.

İşte insana verilen akıl, tefekkür, şâhitlik hakikatleri an-
layabilmek, kaderi çözebilmek içindir. 

Rad Sûresi 11: “Lehu muakkibâtun min beyni yedeyhi ve 
min halfihî yahfezûnehu min emrillâh innallâhe lâ yugayyiru 
mâ bi kavmin hattâ yugayyirû mâ bi enfusihim ve izâ erâdal-
lâhu bi kavmin sûen fe lâ meredde leh ve mâ lehum min dû-
nihî min vâl.”

Lehu muakkıbâtun : Onun, takip, izleme, akıbet, bir işin 
durumu, sonu, 

Min beyni yedey hi : Önlerinde, arasında, güçleri, elleri 
önünde, güç, o, 

Ve min halfi hi : Geride, ardında, onun arkasından, 
Yahfezûn hu : Muhafaza, koruma, o,
Min emri Allah : İşleyiş, hüküm, Allah 
İnne Allah lâ yugayiru : Muhakkak Allah, yok, bozmak, değişmez, 
Mâ bi kavmin : Şey, değil, ne, bir kavim de, kimseler, 
Hatta yugayir : Hatta, bozma, değişmek, değişim içinde 

olan, 
Mâ bi enfusi him : Değil, şey, kendilerinde, nefslerinde, 
Ve iza erâde Allâh : Eğer, ise, olduğunda, irade, dilek, Allah, 
Bi kavmin suen : Kavim, kimse, topluluk, kötülük, fenalık, 

sıkıntı, 



95

Fe lâ meredde lehu : Artık, yok, hayırla ilgisi olmayan, ret, 
kötülük, onu, 

Ve mâ lehum : Değil, yok, onlar, 
Min dûni hî : Ondan başka, ona ait, 
Min ve el : Bir güç, koruyan, dost, yardım, malik, 

Meâli: “Önlerinde ve arkalarında var olan O gücü anla-
mak için bakanlar, işleyişin Allah’a ait olduğunu anlayanlar, 
hakikatlerle korunurlar. Muhakkak ki bir kavim; Allah’ın ha-
kikatlerini anlamada bir değişim içinde olmazsa, hatta onlar 
bu hakikatlerle kendilerini geliştiremezlerse ve iradenin Al-
lah’a ait olduğunu bilemezlerse, kötülüklerde olan bir kavim 
olurlar. Bundan sonra onların hayırla bir ilgisi olmaz ve onlar 
O’nun dostluğunu da anlayacak değillerdir.” 

Âyette belirtildiği gibi, hakikatleri anlayan, varlığın va-
roluşundaki irade ve kaderi çözebilen, kötülüklerde olmaz.

Kişinin vesveselerden kurtulabilmesi ancak ve ancak ha-
kikate uyması ile mümkün olacaktır. 

Kişi varlığı anlayabilmek için, ilmî bir okuyuş içinde olmalıdır. 
Kişi kendini okuduğunda, kâinatı okuduğunda ve sonuçta 

Allah’ı anladığında Sâlih insan olur ve hep sâlih amel yapar.
İşte aileler çocuklarını bu şuurla yetiştirdiğinde, iyi ço-

cuklar yetişecektir.
Onun için aileden gelen edebi ve ilmî eğitim çok önemlidir.
Hazreti Muhammed onun için: “Ben tertemiz sulblerden 

geldim” diye söylemiştir.
Kader dediğimiz konuda, vehbiyet ve kesbiyet boyutları 

vardır. 
Vehbiyet ve kesbiyet konularını çok iyi araştırmalıyız.
Vehbiyet; varoluşun süreci, vücûdun hücre hücre, doku 

doku, organ organ bedenlenmesi boyutu.
Kesbiyet; sonradan aktarılan, sonradan ilave olan, sonra-

dan kodlanan boyut. 



96

Buna atalardan aktarılan bilgiler, huylar, haller, düşünce-
ler, inançlar boyutu da diyebiliriz.

Vehbiyet, tohumun özü ise, kesbiyet tohumdan açığa çıkan 
ağacın o yıl çevre şartlarını yeni tohuma kaydetme boyutudur.

Tarihsel olarak araştırdığımızda anlıyoruz ki “Hayır ve 
şer Allah’tandır” inancı Hazreti Muhammed öncesi de vardır. 

O dönemde müşriklerin kader inancı böyleydi. 
Nahl Sûresi 35. âyette bu durum net bir şekilde açıklanır. 
“Ortak koşan kimseler dediler ki: Eğer Allah isteseydi, biz 

ondan başka şeylere kul olmazdık ve atalarımız da olmazdı ve 
biz kötülüklerde olmazdık. İşte onlardan öncekiler de böyle 
dediler. “

Kur’ân’ı incelediğimizde görüyoruz ki, Mekkeli müşrik-
lerde de amentü inancı vardır.

Bu inanç binlerce yıldır sürüp gelen bir inançtır. 
Nahl Sûresi 35. âyette bunu görüyoruz: “İşte onlardan ön-

cekiler de böyle dediler.” 
Mekkeli müşriklerde de imanın şartlarına rastlıyoruz. 
Kur’ân’ı dikkatlice inceleyen her kişi buna rastlar. 
Mekkeli müşriklerin amentü inancının Kur’ân’daki delilleri:
Allah’a inanmak:
Zuhruf Sûresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas semâvâti 

vel arda le yekûlunne halakahunnel azîzul alîm.”
Meâli: “Elbette onlara: Gökleri ve yeri kim yarattı, diye sor-

duğunda, elbette onlar: Aziz olan, âlim olan yarattı, derler. “
Meleklere inanmak:
Furkân Sûresi 7: “Ve kâlû mâli hâzer resûli yekulit taâme 

ve yemşî fîl esvâk lev lâ unzile ileyhi melekun fe yekûne me-
ahu nezîrâ.”

Meâli: “Dediler ki: Bu nasıl bir Resûl? Yemek yiyor, çarşı-
larda dolaşıyor. Ona bir melek indirilseydi ya, böylece onunla 
beraber hakikatlere çağrı yapıp uyarsaydı olmaz mıydı?” 



97

Kitâblara inanmak:
Nisâ Sûresi 153: “Yeseluke ehlul kitâbi en tunezzile aley-

him kitâben mines semâi.”
Meâli: “Aktarılan söylentilerde kalanlar, senden gökten ki-

tap getirmeni isterler.” 
Peygambere inanmak: 
Furkan Sûresi 7: “Ve kâlû mâli hâzer resûl.”
Meâli: “Dediler ki: Bu nasıl bir Resûl?”
Zümer Sûresi 71: “E lem ye’tikum rusulun minkum yet-

lûne aleykum âyâti rabbikum ve yunzirûnekum likâe yevmi-
kum hâzâ kâlû belâ.” 

Meâli: “Rabbinizin âyetlerini apaçık açıklayan ve sizin her 
an bir birlik içinde olduğunuzu açıklayıp uyaran bir Resûl gel-
medi mi? Derler ki: Evet.”

Ahiret inancı: 
Furkân Sûresi 8: “Ev yulkâ ileyhi kenzun ev tekûnu lehu 

cennetun yekulu minhâ.”
Meâli: “Ya da ona bir hazine verilseydi, ya da devamlı ora-

dan besleneceği cenneti.” 
Müşriklerin kader inancında, yapılan kötülüklerin Allah’ın 

bir yazgısı olarak inanılması vardır. 
Nahl Sûresi 35: “Ve kâlellezîne eşrekû lev şâallâhu mâ 

abednâ min dûnihî min şey’in nahnu ve lâ âbâunâ ve lâ har-
remnâ min dûnihi min şey kezâlike.”

Meâli: “Ortak koşan kimseler dediler ki: Eğer Allah iste-
seydi, biz ondan başka şeylere kul olmazdık ve atalarımız da 
olmazdı ve biz kötülüklerde olmazdık. İşte onlardan önceki-
ler de böyle dediler.” 

Evet, dikkatlice araştırdığımızda görüyoruz ki, amentü 
inancı bugünkü şekliyle birebir Hazreti Muhammed döne-
minde de ve öncesinde de vardır. 



98

Hazreti İdris’ten beri aktarılan; din, iman, Allah inancı 
konusu zaman içinde başka yorumlar halinde karşımıza çık-
maktadır.

En acısı da kötülüklerin Allah’tan geldiğine inanılan bilgi-
ler, beyinlere ekilmektedir. 

Ve toplumda çoğumuz, hayır şer Allah’tan diye inanmaktayız. 
Özetle şunu anlıyoruz ki; şerri yâni kötülüğü kendimizde 

aramalıyız. 
Din adına aktarılan bilgilere; ilim olarak, gönül olarak, şâ-

hit olmadığımız müddetçe, inancımız sözde kalacaktır.
İşte Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki hakikatten 

uzaklaşmak vesveseleri getirecektir.
Vesveseler şerlere kapı açacaktır. 
İşte Allah’ın hakikatlerine sığınmak, vesveseleri yok ede-

cektir.
Bâtıl ancak hakikatlerle yıkılacaktır.



99

5-

الَّذِي يوَُسْوِسُ فيِ صُدُورِ النَّاسِ
Ellezî yuvesvisu fî sudûrin nâs

Ellezi yuvesvisu : Ki o kimse, hangi, fısıldıyor, fısıldayan, 
vesveseci

Fî suduri en nâs : İçine, gönül, gönlüne, insanlar

Meâli 1: “İnsanların gönlüne asılsız, kötü, sinsi düşünceyi 
veren o bâtıl şeylerden.”

Meâli 2: “İnsanların gönlüne düşen vesveseler, hakikat-
ten uzaklaştırır.” 

Meâli 3: “İnsanların içindeki vesveseler, tefekkürü engeller.”
Meâli 4: “Akılları saran vesveseler, insanların sağlıklı dü-

şünmesini engeller.”
Meâli 5: “İnsanların gönlüne vesveseler düşüren kimse-

lerden olmayın.”
Meâli 6: “Bâtıl şeylere inanan kimseler, insanların gön-

lüne vesvese düşürür.” 
Meâli 7: “Korkulara takılan kimseler, vesveseler içinde 

olurlar.”
İnsanların içine düşen vesveseler, kuruntular, kaygılar, hep 

kendi ben egosuna aittir.
İnsanın kendini Allah’tan ayrı sanması, onu benlik duru-

muna düşürecektir. 
İnsanın Allah’a teslimiyet içinde olamaması, ben egosunu 

getirecektir.
Ben egosu da vesveselere yol açacaktır.
Kur’ân’da, insanın gönlüne düşen vesvese şeytanın vesve-

sesidir diye bildirilir.



100

Tâ-Hâ Sûresi 120: “Fe vesvese ileyhiş şeytânu kâle yâ âdemu 
hel edulluke alâ şeceretil huldi ve mulkin lâ yeblâ.”

Fe vesvese ileyhi : Böylece, vesvese, fısıltı, ona, 
El şeytan : Şeytani haller, kötülük çıkar halleri, 
Kale yâ âdemu : Dedi, ey Âdem,
Hel edullu-ke ala : Sana göstereyim, haber vereyim, 
Ala şecereti el huldi : Ağaç, soy, asalet, sonsuz, ebedî devam 

edecek, 
Ve mulkin : Saltanat, mülk, 
Lâ yeblâ : Sona ermeyecek, tükenmeyen, bâki olan, 

Meâli: “Fakat şeytani halleri ona vesvese verdi. Dedi ki: Ey 
Âdem! Ebedî devam edecek olan ve tükenmeyecek olan salta-
natı sana göstereyim mi?” 

Burada belirtilen şeytanın sunduğu saltanat, kişinin kendi 
egosuna bağlı benlik duygusudur.

Çünkü saltanat, Sultana aittir.
Sultan, Kâinatın sahibi Allah’tır.
Beden bir saltanattır, bu saltanatın Sultanı Allah’tır.
Kişi Allah’a ait olan bedene benim derse, kendine nispet 

ederse, işte bu kendi şeytanının ona verdiği vesvesedir.
Bu vesveseden gelen duygular, kişinin hep kendi çıkarına, 

kendi egosuna yöneliktir.
Kâf Sûresi 16. âyette de çok güzel bir uyarı vardır.
Kâf Sûresi 16: “Ve lekad halaknel insâne ve nalemu mâ tu-

vesvisu bihî nefsuh ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîdi.”

Ve lekad halak na : Gerçek şu ki, halkettik, yarattık, biz, 
kendimiz, 

El insan : İnsanı, öz taşıyan, bilinen, 
Ve nalemu : Biz, ilmin sahibi, ilmiyle var eden, 
Mâ tuvesvisu : Ne, şey, vesvese, yanlış yersiz düşünce, 
Bi hî nefsu hu : Onun, nefsi, kendi, onun kendine, 



101

Ve nahnu akrebu ileyhi : Biz, yakınlık, yakın, ona,
Min habli el verîd : Damar, can damarı, şah damarı,

Meâli: “Gerçek şu ki, insanı kendimizden halk ettik. İlmin 
sahibi biziz. Ondaki vesvese olan şeyler onun kendindendir. 
Biz ona şah damarından daha yakınız.” 

Burada da geçen vesvese kelimesini incelediğimizde anlı-
yoruz ki, bize şah damarından yakın olan Allah hakikatinden 
uzaklaştığımız an, ben egosuna ait vesvese içine düşüyoruz.

Allah insanı, kendinden halk etmiştir.
Ve Allah her an insanın kendisindedir.
İnsan “nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd-biz ona şah 

damarından yakınız” âyetinin hakikatini hiç unutmamalıdır.
Yoksa kendine ait olmayan bedene, benim deme gafletine 

düşerek, benlik içine düşer. 
İşte o zaman âyette belirtildiği gibi; “mâ tuvesvisu bihî 

nefsuh-vesvese onun kendindendir” durumuna sürüklenir. 
İnsan hiçbir zaman bedeninin sahibi olan Allah hakikatin-

den uzaklaşmamalıdır.
İnsan ben egosuna düştüğü an, Tevhîd şuurundan uzaklaşır.
Ben egosuna düştüğü an onun içinden ona benlik duygu-

ları akar.
İşte vesvese denilen şey, benlik duygularından gelen iç-

sel seslerdir.
İşte benlik duygusu şeytani duygudur.
Şeytanına teslim olan, kibir içine düşer.
Ekber olan Allah’ı unutur.
Kendini yüce görmeye, başkasına hor bakmaya başlar.
Allah’ı unutmadan O’na sığınarak yâni O’na tevekkül içinde 

yaşayan şeytanına esir olmayacaktır.
İnsan her şeyin sahibinin Allah olduğunu unutmadan ya-

şamalıdır.



102

Eğer ona nasip olan emanet bedeni ya da malı mülkü ken-
dine nispet eder gururlanmaya başlarsa, kibrin içine düşer.

Ve her şeyin sahibinin Allah olduğunu unutur.
Malıyla, mülküyle, makamıyla, evlatlarıyla gururlanmaya 

başlayan insan, içindeki vesvese ile gizli kibre sürüklenebilir.
Gururlanmanın ölçüsü kaçtığı an kibre düşeriz.
Ve gururlandığımız şeylerin sahibinin Allah olduğunu 

unuturuz.
Kibrin başladığı yer gururlanmaktır.
Gurur, “garur” kelimesinden gelir.
Garur; kendini aldatmak, kendine benlik isnat etmek, kendi 

aslını anlamayıp aldanmak demektir.
Gurur; kendindeki Hakk’tan kopmak demektir.
Kibir; Halk’ı küçümsemek, kendini yüce görmek anla-

mına gelir.
Kişi, şuur olarak kendindeki Hakk’tan koptuğu zaman, 

kendine varlık isnat eder ve kişi kendini beğenmeye, kendini 
farklı görmeye başlar.

İşte bu durumda içsel vesveseler başlar.
Bu vesveseler her varlığın sahibinin Allah olduğunun şu-

urundan uzaklaştırır.
İşte, kişinin kendini beğenmesi, kendini övmesi gurur-

lanmaktır. 
Kendini beğenen, kendini öven kişi, gitgide kendini var-

lıktan üstün görmeye, yüce görmeye ve varlığı küçük gör-
meye başlar. 

Kendini büyük görüp, varlığı küçük görme duygusu, kibir 
içinde yaşamaya yol açar. 

Yâni, kibrin ilk oluşmaya başladığı yer gururlanmaktır.
Kişi her varlıkta olan Hakk’ı anlamaktan uzaklaştığı an, 

her varlığı ayrı ayrı bir form olarak görür.
Ve böylece tüm varlığı tutan Hakk şuurundan uzaklaşır.
Kendi vücûdunu kendine nispet eder, malı, mülkü, ma-

kamı, kendine nispet eder.



103

Ve sonuçta malıyla, makamıyla, mesleğiyle, övünür, bü-
yüklenir. 

Yâni gururlanmak kişinin kendini beğenmesi, kibirlen-
mek ise karşısındakini küçük görmesi ile ilgili bir durumdur.

Kişi cümle varlığın sahibini bilemediği an, her varlığı ayrı 
ayrı değerlendirme içine girer.

Her varlığı ayrı ayrı gördüğünde, kendi vücûd varlığını da 
kendine nispet eder ve ben benim demeye başlar.

Ben benim diyen kişi, kendi varlığını farklı görür ve ken-
dini beğenmeye başlar.

İşte böylece kendini beğenen kişi, bir gururlanma içine girer.
Gururlanma içine giren kişi, kendini varlıktan ayırır ve 

kendi vasıflarını beğenmeye başlar ve böylece gururlanma 
içine girer.

Ve kendine ait gördüğü, malıyla, mülküyle, makamıyla, ev-
latlarıyla, övünme içine girer.

İşte bu duruma gururlanma denir.
Yâni gururlanma kendini beğenme durumudur.
Her şeyin sahibinin Allah olduğunu unutma duygusudur.
Kendini beğenen kişinin bir sonraki düşeceği durum, ki-

bir durumudur.
Kibir de, karşısındaki kişileri ya da varlığı küçük görmek 

kendini büyük görmek durumudur.
Kibrin oluşma yeri, kişinin kendi aklında edindiği putlarıdır.
Kişinin edindiği bu putlar, kişinin kendini farklı göster-

meye, kendini üstün göstermeye yol açar.
Kişinin kendine nispet ettiği her şey, onun putu olur.
Oysa her şeyin tek sahibi vardır, o da Allah’tır.
İşte insanın içine gelen tüm vesveseler, Allah’ı unutup ben 

egosuna düşmekle gelir.
Allah’a sığınmak, vesveselerden kurtulmaya çaredir. 



104

6-

مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ
Minel cinneti ven nâs

Min el cinneti : Ne dediğini bilmeyen, aklını cehalete esir 
eden, 

Ve en nâs : İnsanlar,

Meâli 1: “İnsanların aklını esir alan tüm o cehalet halle-
rinden.” 

Meâli 2: “Ne dediğini bilmeyen insan, hakikatten uzak 
olan kimsedir.”

Meâli 3: “Vesveseler insanı cinnet hâline sürükler.”
Meâli 4: “İnsan, içindeki şeytanın vesveselerinden kur-

tulmalıdır.”
Meâli 5: “Cinnete düşen insan, hemen Allah’a sığınmalıdır.” 
Meâli 6: “Bâtıl şeylerin cinnetinden kurtulmak isteyen in-

san, Allah’ın hakikatlerine sarılmalıdır.” 
Meâli 7: “Öfkenin, kibrin cinneti insanı Allah’tan uzak-

laştırır.”
Bu bölümde geçen cinnet kelimesi, cin kelimesinden gelir.
Cin nedir?
Cinnet nedir?
Kur’ânî anlamda cin nasıl açıklanır?
Toplumda üç harfliler denen, cin kelimesinin taşıdığı ger-

çek anlam nedir?
Tüm toplumlarda; hiçbir zaman görmediği, ama var oldu-

ğuna inandığı, hayalinde var ettiği şeylere inananlar her za-
man olmuştur. 



105

Korkulara kodlanan beyin, farklı kimyasal dalgalanma-
lar meydana getirir. 

Halüsinasyon dediğimiz, yâni bir şeyleri gördüğünü iddia 
edenlerin, toplumu etkilediği bir gerçektir. 

Halüsinasyon dediğimiz olay; beynin, farklı duyguların et-
kisiyle, kimyasal salınımlarla meydana getirdiği görüntülerdir.

İşte cin görüyorum diyenler; küçük yaşta cinler korkusuyla 
beyne kodlanan bilgilerin etkisiyle ve bu korkuların beyinde 
salgıladığı kimyasallar sayesinde, bazı görüntüler görmesidir. 

Cin gördüm diyenler aslında, kendi beyinlerinde oluşan 
dalgalanmaların etkisinde olan kişilerdir. 

Peki, dinî anlamda cin nedir?
Kur’ân ölçüsüyle cin denilen nedir? 
Din alanında ortaya konan her kelime, muhakkak ki bir 

anlam taşır.
Bu kelimeler, kâmil kişiler tarafından ortaya konmuştur.
Bu kişiler, kendi vücûdlarını, varlığı, kâinatı okuyan, ince-

leyen derin düşünen kişilerdi.
Elbette “Cin” kelimesi de bir anlam ifade eden bir kelime 

olarak açıklanmıştır.
Ama yüzyıllar geçtikçe, çoğu kelimelerde olduğu gibi bu 

kelimenin de içi boşaltılmış, başka anlamlar yüklenmiştir.
Cin diye ayrı varlıklar var mıdır? 
Gerçekten cinler musallat olur mu, çarpar mı?
Bu korkular neden topluma yayılır.?
Toplumda hep, cin çarpmış, cinler musallat olmuş gibi kor-

kulara yol açan sözler söylenir durur.
Cinler, hamamda, müzik çalınan yerlerde eğlence yerlerinde, 

resim ve heykel bulunan yerlerde bulunurlar, diye söylenir.
Saçları uzun olur, gözleri patlak olur, boynuzları vardır, 

ayakları terstir, kimi çok zayıf olur, kimi çok iri olur gibi on-
larca asılsız şeyler söylenir. 



106

Kedilerin gözlerinde perde yoktur, onlar cinleri görürler 
diye aslı olmayan şeyler anlatılır durur.

Ve bu asılsız sözlerle, toplumda cinci hoca denilen kişiler; 
dini, Allah’ı, Kur’ân’ı, alet ederek toplumdan para koparıyorlar 
ve insanların hakikatlerden uzaklaşmalarına sebep oluyorlar.

Cin kelimesinin taşıdığı gerçek anlam nedir?
C’in, İn, İns, Üns, Ünsiyet, İnsan.
Cin “  “ kelimesi “  “ Cim ve Nun harfleri ile yazılır.
Can “  “ kelimesi “ “  “ Cim, Elif, Nun harfleri ile yazılır.
Cin, can, canan, cinnet, cenin, cinni, ecnebi, cünne, cenne, 

cennet, cenabet, cins, cinsiyet, ciccin, aynı kökten gelen keli-
melerdir. 

Kelimelerin her birini anlam olarak incelersek:
Cin; yabancı, bilinmeyen, bilmeyen, tanımayan, örtülü, ta-

nımlanamayan, kendindeki canın farkında olmayan, kendi as-
lını bilmeyen, Allah şuurundan uzak olan demektir.

Can; can taşıyan, canlı, hareketli olan, kendindeki canın 
farkında olan demektir. 

Cinnet; bilinmeyen bir şeyden etkilenmek, öfkelenmek, 
hiddetlenmek, cin tutma, delilik, çılgınlık demektir.

Cinnet durumuna düşen kişinin bu durumunu görenler, 
onun hakkında “cinnet geçiriyor” derler. 

Çünkü diğer kişiler o kişinin neden öfke, hiddet, isyan ha-
line düştüğünü bilemedikleri için bu sözü kullanırlar. 

Cinni; yabancıya mahsus, yabancı olan, bilinmeyen bir yer-
den geldi, bilmeyen biri demektir.

Cenin; henüz doğmamış, rahimdeki örtülü çocuk, görün-
meyen bebek demektir. 

Ecnebi; yabancı kişi, bilinmeyen kişi, kendi aslına yabancı 
demektir.



107

Hazreti Süleyman, tapınağını cinlere yaptırmış demek, 
diğer ülkelerden gelen ecnebilere yâni yabancılara yaptırmış 
demektir.

Cünne, Cenne; “cenne hu” ve “ecenne hu” onu örttü, onu 
gizledi, demektir.

Cennet; bahçe ile çölü örttü, sıkıntıyı, ızdırabı huzur ile 
örttü demektir. 

Cenabet; temizliği kirlilikle örttü, her yerin sahibini anla-
maktan düştü demektir. 

Cenabet cenab kelimesinden gelir.
Cenab; her yeri saran, her yeri kuşatan, her yerde yüceli-

ğini gösteren, her şeye Zâtı ile yakın olan, çevreleyen, kuşa-
tan demektir.

İşte cenabet; her şeyi kuşatan Allah şuurundan uzakla-
şan demektir. 

Yakınlığı terk edip uzaklaşan demektir.
Cins, ebnâ-yi cins: insanlar, bilinmezlikten bilinmeye ulaştı, 

inse ulaştı demektir.
Cinsiyet; bilinmeyen âlemden bir kimlikle ortaya çıkmak, 

aslından gelişi ile ilgili, bir cins ile ilgili olma durumu demektir.
Siccin; karanlıkla örtülü, karanlıkta kalma, bilemediği 

şeyde takılı kalma, aslı olmayan şeye inanma 
Cin, İns’in (insanın) karşıtı bir kelimedir.
Cin; bilinmeyen, kendini bilmeyen, tanınmayan, tanımayan
İns; bilinen, tanınan, kendini bilen anlamında kullanılır. 
Toplumumuzda bilinen, “İn misin, cin misin” sözü; “Tanı-

dığım mısın, tanımadığım mısın, bilen misin bilmeyen misin?” 
anlamında kullanılır.

Zâriyât 56: “Cinne vel ins.”
“Ve mâ halaktul cinne vel inse illâ li yabudûn”
Meâli: “Tanıdıklarınızı ve tanımadıklarınızı, ancak beni 

bilsinler ve kulluklarını anlasınlar diye yarattım.” 



108

Ecnebi kelimesi cin kelimesinden gelir, yabancı olan de-
mektir.

Eski devirlerde, bilinmeyen bir hastalığa kapılan kişiye, 
içinde cin var denilmiştir.

Yâni, bilinmeyen bir hastalığa kapıldı demektir.
Allah’ı bilmeyen her kişi cin diye adlandırılmıştır. 
Yâni kendine yabancı olan demektir.
Allah’ı bilemeyen kişi, kendine yabancıdır, yâni cindir, yâni 

aslını bilmiyordur.
Cin boyutunda kalan kişi de, varlığın aslının ne olduğunu 

bilmiyordur, varlığın sûret boyutunda kalan, iç âleminin ne 
olduğunun şuurundan uzak olandır.

Cin boyutunda kalandan iblis hâsıl olacaktır.
İblisin geldiği yer cin boyutudur, şeytanın geldiği yer ib-

lis boyutudur.
Cin boyutunda kalan eşya boyutunda kalan, eşyanın ha-

kikatini bilmeyendir.
Toplumda üç harfliler diyerek, beyinlere korku salan kişi-

ler de cin boyutunda kalan kimselerdir.
Beyinlere böyle korkular salan kimseler de korkulara sa-

rılı kimselerdir.
Yok cinler böyle, yok cinler şöyle diye korkulara dayalı an-

latan kimseler, beyinlere korkular salan kimselerdir. 
Kişinin şâhit olmadığı bir şeyi görmüş gibi anlatması, bil-

hassa çocuklara en büyük zulümdür.
Çocuklara verilen korku, beynin düşünce sisteminin önünde 

en büyük engeldir.
Korku kişiyi gerçeği düşünmekten uzaklaştırır.
Korkusuzca araştıran her kişi, hakikatleri en ince deta-

yına kadar anlayacaktır.
Ama korku; düşünmenin, araştırmanın, anlamanın önünde 

en büyük engeldir.



109

Kur’ân’da geçen “Cin Sûresi” diye bilinen “Bilinmeyenler, 
Yabancılar” Sûresi’nde sunulan hakikat:

Mardin Nusaybin’den bir grup genç Hazreti Muhammed’e 
geliyorlar ve onun anlattıklarını can kulağıyla dinliyorlar.

Bu kişiler kendi din adamları diye bilinen kesimin, anlat-
tıkları şeylerden tatmin olmamışlardır ve çok rahatsız olmuş 
bir gruptur.

Bu kişiler başka bir yerden geldiklerinden dolayı, bunlar 
yabancı, bunlar bilinmeyen kimseler olduklarından dolayı 
“Cin-bilinmeyenler-yabancılar” adıyla anılıyor.

Cin-Bilinmeyenler Sûresi: 
1- Bilinmeyenlerden bir grup, hakikatleri dinlemek için 

ortaya çıktılar. Sonra da dediler: Biz okunan şeylerden hay-
ret verici şeyler dinledik. 

2- Yol göstericinin bilgisinin erdemliliğine, onun anlattığı 
hakikatlere ve bizi vücûdlandıranın bir olduğuna, ortak koş-
mamamız gerektiğine inandık. 

Evet, çok dikkatlice incelediğimiz zaman anlıyoruz ki cin:
Bilinmeyen, yabancı, anlamına gelen bir kelimedir
Bu bir varlık da olabilir, bir kişi de olabilir, bir topluluk da 

olabilir, bir düşünce de olabilir, bir grup da olabilir.
Eskiden bilemedikleri her şeye “cin” derlerdi.
Bildikleri tanıdıkları şeylere “İns” derlerdi.
Bir köye bir grup veya bir kişi gelse köylüler o kişiyi ya 

da o grubu tanımadıklarından dolayı niyetlerini bilmedikle-
rinden dolayı o kimselere “cin” derlerdi, yâni yabancılar, yâni 
tanımıyoruz.

Sonra onları tanıdıklarında niyetlerini bildiklerinde “ins” 
yâni “tanındı bilindi” anlamında söz söylerlerdi.

Kültürümüzde “ne cin fikirlisin” diye bir söz vardır. 
Yâni bilinmedik fikirleri açığa çıkarıyorsun anlamında 

bir sözdür. 



110

“Hazreti Süleyman sarayını cinlere yaptırdı” denilen şey, 
sarayını uzaktan gelen yabancılara yaptırdı anlamındadır. 

İşte cin; bilinmeyen, tanımlanamayan, yabancı anlamında 
ifade edilmiştir.

İçte saklı olan düşünceye de, görünmeyen bilinmeyen mik-
roskobik bir canlıya cin denilmiştir. 

Eski devirlerde bir kişi bilinmeyen bir hastalığa kapıldı-
ğında cin çarpmış denilirmiş.

Yâni bilinmeyen bir hastalık anlamında ifade edilirmiş.
İns ise; bilenen, tanınan, bilindi, tanındı anlamında kullanılır. 
Yâni cin; bilinmeyen, yabancı 
İns ise; bilinen anlamında kullanılan bir kelimedir.
Toplum arasında, yok üç harfliler çarptı yok şöyle oldu, 

bunlar hep hurafelerden gelen korkulardır.
Küçükken çocukların beyinlerine sokulan korku içerikli 

her türlü anlatım, o çocuk büyüdüğünde dahi, bilinçaltı kor-
kuları, o bedeni hükmü altına alabiliyor. 

Korku; kişinin korktuğu şey, kişinin aklına geldiğinde başlar. 
İşte bu aklına gelen şey, bilinçaltına yerleştirilmiş anlatı-

lan şeylerden kaynaklanır. 
Lütfen çocuklarımıza korku vermeyelim.
Lütfen çocuklarımızı koruyalım.
Lütfen küçücük beyinlere, aslı olmayan şeyler anlatıp, bir 

ömür kaygılara, duygusal çöküntülere sebep olan korkular 
koymayalım.

İşte cinnet kelimesi vesveselerle bağlantılıdır. 
Bu bölümde geçen “minel cinneti ven nâs”; insanları cin-

nete sürükleyen vesveselerden uzak durulmalıdır uyarısıdır.
Cinnete sürükleyen vesveselerden Allah’a sığınılmalıdır.
Özünü aslını bilmediğimiz ilme dayalı olmayan şeylerden 

Allah’a sığınarak kurtulabiliriz.



111

İlim ve edeb üzere yürüyen kimseler, Allah’ın koruması 
altına girerler.

Kendilerinin fâni, Allah’ın bâki olduğunu unutmayan kim-
seler huzur içinde olacaklardır.

Allah’a teslimiyet içinde olan kimseler, Eûzu makamının 
şuuruyla yaşayan kimselerdir.

İşte Eûzu hakikati iyi anlaşılmalıdır.
Allah’a sığınmanın ne olduğu çok iyi anlaşılmalıdır.
Şimdi Nâs Sûresini bütünlük içinde okuyalım.
Nâs Sûresi:
“İnsanların aklını esir alan tüm o cehalet hallerinden, in-

sanların gönlüne asılsız, kötü, sinsi düşünceyi veren o bâtıl 
şeylerden, sinsiliğin, vesvesenin şerrinden kurtulmayı; insan-
ları Zât-ı ulûhiyetiyle sarana, insanlardaki tüm tecellilerin sa-
hibine, insanları vücûdlandırana sığınmayı anlat.” 



112

EÛZU-ALLAH’A SIĞINMAK

Felâk ve Nâs Sûrelerinden gelen mesajları anlamak için ke-
lime kelime inceledik.

Eûzu boyutunun ne olduğunu anlamaya çalıştık.
Allah’a sığınmanın ilmi ve edebi boyutunun ne olduğunu 

anlamaya gayret gösterdik.
Anladık ki Allah’a sığınmak, O’nu tanımanın, O’na şâhit ol-

manın sonucu gerçekleşiyormuş.
Şimdi Allah’a sığınmanın ne olduğunu Kur’ân ölçüsü ile 

anlamaya çalışalım.
İnanç gruplarında, Allah’a sığınma durumu, mü’minlerin 

başlarına bir şey gelmesinden korktukları zaman, başlarına şer 
gelmemesi için, Allah’a sığınılması gerektiği şeklinde anlatılır.

Oysa Allah’a sığınmak, kişinin korkuları, kendi çıkarı için 
midir? 

Kur’ân’da birçok yerde sığınma âyeti vardır.
Bunlardan biri “Eûzu” kelimesiyle belirtilir.
Meryem Sûresi 18. âyette Hazreti Meryem’in Rahmâna sı-

ğınma duası vardır.
Burada “Eûzu” kelimesi geçer.
Meryem Sûresi 18:

حْمَن مِنكَ إنِ كُنتَ تقَيِاًّ قاَلتَْ إنِِّي أعَُوذُ باِلرَّ
Kâlet innî eûzu bir rahmâni minke in kunte tekıyyâ

Kâlet inni eûzu : Dedi, şüphesiz ben, sığınırım, sığındım, 



113

Bi rahmân minke : Rahmetiyle sarana, her yeri nuruyla saran, 
senden,

İn kunte tekiy : Eğer, takva sahibi, fenalardan sakınan,

Meâli: “Meryem gelene dedi ki: Ben senden, her yeri nû-
ruyla sarana sığınırım, eğer sen de fenalardan sakınan biriy-
sen öyle ol.” 

Burada bizlere Meryem’in üzerinden sunulan hakikat; 
“hangi durumda olursak olalım, her zaman Allah’a sığınma 
içinde olalım” mesajıdır.

Burada Rahmâna sığınmak olarak geçen “Eûzu bi Rah-
mân”; her yeri tecellileri ile saran Allah’ın rahmân boyutuna 
işaret edilmiştir.

Rahmân boyutunu kısaca inceleyelim.
Rahmân; rahîm boyutunun Halkiyete çıkışıdır, vücûd bo-

yutu, tecelliler boyutu, Halk boyutudur.
Rahmân sırrı; rahîm’de ne varsa, zaman dilimi içinde bir 

bir açığa çıkar, süzülüp açığa çıkan her varlıkta, rahîmde Al-
lah’a ait olan hakikatler açığa çıkarak, kendini gösterir. 

Yâni tohum rahîm ise, tohumdan açığa çıkan ağaç boyutu 
rahmân boyutudur. 

Rahmân boyutunda, tohumun özünde ne varsa ağaçta tüm 
işaretleri ile o vardır.

Rahîm boyutundan açığa çıkanlar, rahmân boyutunda 
kendini gösterir. 

Kur’ân’da başlı başına “Rahmân Sûresi” vardır.
Rahmân Sûresi 1: “El Rahmân.”
1-Bütün varlığı nûruyla sarandır. 
3.âyette; “Hâlak el insan-İnsanı Halk edendir” açıklamasıyla, 

Allah’ın rahmân boyutunun, insan olduğuna işaret edilmiştir.
İnsan denilen bir makamdır.
İnsanın beşeri boyutu değil, ins boyutu insandır.



114

Bu makama gelen, rahîm ve rahmân boyutlarının sırrına 
erer ve rahmet makamına geçer.

Rahmân boyutu, Muhammed boyutudur.
Enbiyâ Sûresi 107: “Ve mâ erselnâke illâ rahmeten lil âlemîn.” 
Meâli: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka bir şey için 

göndermedik.” 
Rahmet makamına eren, her varlıktaki rahîmiyet ve rah-

mâniyet boyutunun akışıyla birleşir. 
Ve o kişi, çevresine hep rahmet üzere davranır.
Rahmet üzere olmak, rahîm ve rahmân boyutlarını gör-

mekle mümkün olur.
Rahmet üzere olmak, bu âlemin rahîm’den yâni bir özden 

geldiğini anlamak ve açığa çıkan her şeyin, o özde olanla sa-
rılı olduğunu anlamaktır.

İşte Meryem Sûresinde geçen “Rahmâna sığınmak-Eûzu bi 
Rahmân” her yeri sıfatlarıyla saran, sıfatların sahibi olan Al-
lah’a sığınmaktır.

Açığa çıkan her şey Allah’ın kendinden açığa çıkmıştır.
Görünen her şey Allah’ın kendi halkiyetidir.
Açığa çıkan her şey rahmân boyutudur. 
Rahmân boyutu, nûr boyutudur.
Her varlığın Allah’ın nûruyla sarılı olduğu boyuttur.
Her varlığın Allah’ın sıfatlarıyla sarılı olduğu boyuttur.
İşte bunu anlayan, rahmân boyutunun sırrına erer.
Âl-i İmrân Sûresi 107: “Ve emme ellezîne ebyaddat vucûhu 

hum fe fî rahmetillâh hum fîhâ hâlidûn.” 
Meâli: “Hakikatleri anlamış olanların yüzlerinde huzur 

vardır. Öyle ki onlar Allah’ın rahmetini içlerinde hissederler, 
onlar devamlı o hâlde hareket ederler.” 

İşte Rahmâna sığınmak, Allah’ın sıfatlarındaki rahmetine 
sığınmaktır.



115

Mü’min kimseler, merhamet makamına ermiş kimselerdir.
İşte onlar rahmet ehlidirler.
Onlar her an Allah’a sığınarak yaşarlar.
Rahmet sahibi kimseler, Allah’ın rahmetine ulaşmış kim-

selerdir.
Allah’ın rahmetini, rahîm ve rahmân boyutunu görenler 

hisseder.
Bütün varlığa bir gözle bakabilmek, rahmet boyutudur.
Allah’ın, varlığın beşeri cihetini saran esmâsı “Rahmân” 

esmâsıdır.
Beşeri cihetteki niteliklerden bahsederken, “Rahmân” es-

mâsı dile getirilir.
İsrâ Sûresi 110: “İster Allah deyin, ister Rahmân deyin, ne 

derseniz deyin, varlığı nitelikleriyle güzelce şekillendiren O’dur.” 
Bu âyette işaret edildiği gibi, Allah’ın varlığın işleyiş bo-

yutundaki esmâsı “Rahmân”dır.
Çünkü Allah, tüm varlığı rahmetiyle sarmıştır, yâni tüm 

sıfatlarıyla kuşatmıştır.
İşte bu şuurla baktığımızda, her varlık Allah ile birlikte-

dir, Allah’a sığınmış bir vaziyettedir.
Rahmân boyutunu anlamak, varlığın işleyişi ve varlığın 

sıfatlar boyutunu anlamakla mümkündür.
Allah, her varlığı nitelikleriyle yâni sıfatlarıyla ihâta eder.
Rahmân boyutu; o niteliklerdeki hikmetler, himmetler bo-

yutudur.
Furkân Sûresi 60. âyet bunu açıklar.
Furkân Sûresi 60: “Ve izâ kîle lehumuscudû lir rahmâni 

kâlû ve mer rahmânu e nescudu li mâ temurunâ ve zâdehum 
nufûrâ.”

Ve izâ kîle lehum : Olduğunda, dendiğinde, onlara, 
E secede : Teslim olun, secde, 



116

Li el rahmâni : Rahmân, tüm varlığı nuruyla saran, 
Kâlû ve mâ el 
rahmân 

: Dediler, Rahmân nedir?

E nescudu : Secde mi edelim, teslim mi olalım?
Li ma temuru nâ : Bize emrettiğin şey, söylemek, işleyişini 

bilmiyoruz,
Ve zâde hum : Eklendi, ilave, arttırdı, daha da, onlar, 
Nufûr : Nefret, kaçınma, isteksiz,

Meâli: “Onlara, Rahmân’a her şeyinizle teslim olun denil-
diği zaman, dediler ki: Rahmân da nedir? Biz işleyişini bilme-
diğimiz şey için mi teslim olalım? Onlar daha da kaçındılar.” 

Bu âyette belirtildiği gibi, varlığın işleyiş ve sıfatlar boyu-
tundaki Allah’ın esmâsı “Rahmân”dır. 

Bu âyette “Rahmân’a secde edin”, ya da teslim olun denil-
mesinin inceliği çok önemlidir.

Eğer secde Allah’a ise, Rahmân’a secde nedir?
Burada Rahmân’dan maksat nedir?
Kur’ân’da:
Meleklere “Âdem’e secde edin” denilmesindeki hikmet nedir?
Allah’a secde sırrı nedir?
Râbb’e secde sırrı nedir?
Rahmân’a secde sırrı nedir?
Âdem’e secde sırrı nedir?
Kapıdan secde ederek girmekteki hikmet nedir?
On bir yıldızın, Güneş’in ve Ay’ın Yûsuf’a secdesi nedir?
Allah’ın rahmân boyutu, varlık boyutundaki işleyiş, sıfat-

lar boyutudur.
Rahmân’a secde, Allah’ın tüm varlıktaki işleyişine, sıfatla-

rına şâhit olmak ve bir teslimiyet içinde olmaktır.
Allah’ın rûh boyutundaki esmâsı “Rahîm”dir.



117

Allah’ın varlıktaki sıfatlar yönündeki, yâni varlığın nûrla 
sarılı boyutundaki esmâsı “Rahmân”dır. 

Rahmân, halk boyutu, rahîm Hakk boyutunun esmâsıdır.
Halk’ta Hakk’a secde sırrı, Rahmân boyutunun sırrıdır.
Kişi “Ya Rahîm Allah” esmâsını, gönülden diyebilirse, o kişi 

varlığın geldiği boyuta kapılar açabilir.
Kişi, rahîm esmâsını, gönül diliyle tüm vücûduna sesle-

nirse, mânevi alana kapılar açar.
Kişi, rahmân esmâsını, gönül diliyle kendi vücûduna ve var-

lığa seslenirse, varlık boyutunda şâhitliğe, keşfetmeye, varlı-
ğın tecellilerini anlamaya kapı açar. 

Her ikisinin de gönülde açılımı, rahmete, şefkate, koru-
maya kapı açar.

Allah her varlıkta, âyetleriyle yâni işaretleriyle kendini 
gösterir.

Varoluş, rahîmden rahmâna olan bir akıştır.
Varoluşu idrâk edebilmek, rahmândan rahîmiyete olan 

bir yolculuktur.
Yâni açığa çıkmış olan ağacı incelemek, ağacın geldiği öz 

olan tohuma iletir.
“El Rahmân” esmâsının açılımı, varlıktaki Allah’ın işleyiş 

tecellileridir.
Varlıktaki, zikir, fiil, sıfat, zât tecellileri, rahmâniyet bo-

yutudur.
Kişinin gönlünde rahmân esmâsının idrâki tecelli ederse, 

kişi cümle varlıkta Hakk’ın işleyişiyle hemhâl olur.
O kişi her an Allah’a dayanarak yâni sığınarak yaşar.
“El Rahmân” esmâsı gönlünde tecelli eden kimse:
Her an Eûzu makamının hakikati ile yaşar.
Her ne durumda olursa olsun, Allah’ı unutmaz, O’na sı-

ğıntı halindedir.



118

Varlıktaki fiil, sıfat, Zât tecellilerinin akışına şâhit olmuştur.
Her zaman varlığa Hakk nazarıyla bakar.
Halk boyutunun sırrına vâkıf olmuştur.
Halk’ta Hakk’a nazar etme zevkine ermiştir.
İşte Meryem Sûresindeki Rahmâna sığınmak hakikati budur.
Başka bir âyette Rabbe sığınmak hakikati belirtilir. 
Hûd Sûresi 47: “Kâle rabbi innî eûzu bike en eseleke mâ 

leyse lî bihî ilm ve illâ tagfirlî ve terhamnî ekun minel hâsirîn.” 

Kâle rabbi innî eûzu bike : Dedi, Rabbim, elbette, sana sığınırım, 
En esele ke : Senden istemekten, sual etmek, 

sorgulamak, 
Mâ leyse li bihi ilm : Olmayan şey, benim, için, onun 

hakkında, ilim, 
Ve illâ tagfir lî : Aksi halde, başka, mağfiret et, bana,
Ve terham nî : Bana rahmet et,
Ekun min el hâsirîn : Yoksa, ben olurum, hüsrana uğrayan, 

kaybeden,

Meâli: “Nûh dedi ki: Rabbim! Bir ilim taşımayan şeyi is-
temekten sana sığınırım. Mağfiretini anlamayanlardan olur-
sam ve bendeki rahmetini anlayamazsam, ben kaybedenler-
den olurum.” 

Burada geçen Eûzu bi Rabbike-Rabbe sığınmak hakikati 
de iyi anlaşılmalıdır.

Rabb, yukarıda da belirtildiği gibi, her varlığı vücûdlan-
dıran, varlığı fiili, sıfatı, zâtı ile kuşatan Allah’ın varlıktaki 
karşılığıdır. 

İşte Rabbe sığınmak, bedenlerin sahibine sığınmaktır.
Bedenlerin sahibi de Allah’tır.
Bedenlerdeki Allah’ın boyutu Rabb boyutudur. 
Hûd Sûresi 47. âyette çok güzel bir hakikat açıklanır.
“Bir ilim taşımayan şeyi istemekten Rabbe sığınmak.”



119

Alîm, Allah’ın ilim boyutunun esmasıdır.
İlim bedenler boyutunun yaratılışındaki sıfatlardan biridir.
İlim; varlığın kendinde olan, varlığın varoluş sisteminin 

satır satır yazılı olan ilâhî yazılımın işaretleridir.
Fizik, Kimya, Biyoloji, Matematik, o ilmin boyutlarıdır.
Varoluşu anlamak için ilim şarttır. 
İlim kişiyi şâhit olmaya götürür.
Şâhit olmak, varlığın özünde olan işaretlerle mümkündür. 
Ezanda günde 20 defa okunan “Eşhedü” şâhit olmaya işa-

ret eder.
İsrâ Sûresi 36: “Ve lâ takfu mâ leyse leke bihî ilm.”
Meâli: “Bir ilim ifade etmeyen şeylerin ardına düşmeyin.”
Varlığın, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik ve Matematiksel bo-

yutu varoluşu anlamanın ilimsel boyutudur. 
İlim ifade etmeyen şeyler, hurâfeler boyutudur, aslı olma-

yan şeyler boyutudur.
İlim muhakkak ki, ispata götürür.
Onun için Kur’ân, ilim üzere olmayı tavsiye eder.
Hacc Sûresi 8: “Ve minen nâsi men yucâdilu fîllâhi bi gayri 

ilmin.”
Meâli: “İlim olmadan, Allah hakkında konuşan kimseler, 

bir tartışma içindedirler.” 
İlim olmadan hakikat bulunmaz.
İlim olmadan şâhitlik olmaz.
Şâhit olmadan eminlik yâni mü’minlik yâni iman gelişmez.
Bilgi, ilim demek değildir.
İlim varlığın özünde olan, varoluşun yazılımı olan varlı-

ğın gerçekleridir.
Bilgi ise, bir konu ile ilgili, ama kitaplardan ama dillerden 

akan sözlerdir. 
Bilgiler, ilme dayalı olmalıdır, varlıkta karşılığı bulunmalıdır.



120

Aslı var mıdır yok mudur, bilmek gereklidir, düşünülmesi 
gereklidir. 

Allah hakkında bilgiler sunanlar, kendi inançlarını doğru 
kabul ederek, kendi inançlarına çekmek isterler.

Emirler yasaklar sunarlar.
İnanç boyutunda sadece aktarılan bilgilere inanmak vardır.
İlimde ise şâhit olmak vardır.
Varlığın özünden varoluşa ait bir ilim akar.
İşte Rabbe sığınmak, Allah’ın ilmine sığınarak bedenlerin 

nasıl yaratıldığını anlamanın yolunu açar.
Bakara Sûresi 67. âyette ise Allah’a sığınmaktan bahsedilir.
Bakara Sûresi 67: “Ve iz kâle mûsâ li kavmihî innallâhe 

yemurukum en tezbehû bakaraten kâlû e tettehızunâ huzuvâ 
kâle eûzu billâhi en ekûne minel câhilîn.”

Ve iz kâle mûsâ li kavm hî : Demişti, Mûsâ, kavmine, 
İnne Allah : Muhakkak, Allah
Yemuru kum : İşleyiş, hüküm, yetki, siz, 
En tezbehû : Kesmenizi, yok etmek, 
Bakaret : İnek, eski adetler, eski tapınma, 

arınmak için bâtılı terk etmek, 
Kâlû tettehızu nâ huzuv : Dediler, ediniyorsun, biz, alay, 

önemsememe, 
Kâle eûzu bi Allah : Dedi, sığınmak, Allah’a
En ekûne min el câhilîn : Olmak, o halde olmak, cahillik, 

bilgisizlik, 

Meâli: “Mûsâ kavmine: Allah, sizin vücûd varlığınızda her 
an işleyendir, eski cehalet hallerinizdeki o tapınmalarınızı yok 
edin, dedi. Dediler ki: Bizimle alay mı ediyorsun. Dedi ki: Bil-
gisizlikten Allah’a sığınırım.”

Burada geçen Allah’a sığınmak; bilmediğimiz şeyin ilmi 
hakikatini Allah’ta aramaktır.



121

Allah’a sığınmak öncelikle ona ilmi olarak şâhit olma ha-
kikatidir.

Allah’a şâhit olmak, mü’minliğe kapı açacaktır.
Yâni Allah’tan emin olmaya kapı açacaktır.
Allah’a sığınmak, gönlünde her an Allah’a dayanmaktır.
Allah’a dayanmanın inceliği, layıkıyla Allah hakikatine 

erişmekle mümkündür.
Nasıl ki bir bebek anne babasına dayanır, onların kuca-

ğından inmek istemez.
İşte Allah hakikatine eren kimse de her varlıkta Allah’a 

şâhit olmuş kişidir.
Nereye dönerse dönsün Allah’ın vechine nazar eden kimsedir.
İşte bu kimseler mü’min kimselerdir.
Mü’min kimse, gönlünde her an Allah duygusunu taşıyan 

kimsedir.
“Yerlere göklere sığmadım, mü’min kulumun gönlüne sığ-

dım” sözü, bunu anlatmak için söylenmiştir.
Bu sözün Hazreti Muhammed’e ait olduğu bildirilir.
“Gönlüne sığmak” kelimesi iyi anlaşılmalıdır.
Mü’min kimsenin, duygusu, düşüncesi, idraki hep Allah’a 

yöneliktir.
Mü’min kimse gönlüne dünya çıkarını değil, Allah’ın ulvî-

yetini sığdırmıştır.
Onun için o kimse, her an Allah’a sığınarak yaşar.
Sığınmak, sığmak birbirine bağlı kelimelerdir. 
Sığınmak, Kur’ân’da “İstiaze, Eûzu, Maâza” kelimesiyle be-

lirtilir.
Maâza Allah, “Allah’a sığınırım, Allah korusun” demektir.
Eûzu bi Allah, Allah’a sığınırım demektir.
Eûzu bir Rabbike, Rabbe sığınmak demektir.
Eûzu bir Rahmân, Rahmâna sığınmak denmektir.



122

“Eûzü billâhi mineşşeytanirracîm” sözü, tüm şeytani duygu 
ve düşüncelerden Allah’a sığınırım demektir.

Her türlü olumsuz duyguda Allah’a sığınmalıyız.
Aklımıza gelen, fitnelik, fesâtlık, hasetlik duygusundan he-

men Allah’a sığınmalıyız.
Düştüğümüz gurur, kibir, başkasına hor bakmak gibi duy-

gudan hemen Allah’a sığınmalıyız.
İçimize gelen her türlü sıkıntı, keder, üzüntü duyguların-

dan hemen Allah’a sığınmalıyız.
İçimize gelen, her türlü şeytani duygudan hemen Allah’a 

sığınmalıyız.
Felâk ve Nâs Sûrelerinin ana mesajı bunlardır.
Fussilet Sûresi 36: “Ve immâ yenzeganneke mineş şeytâni 

nezgun festeız billâh innehu huves semîul alîm.” 

Ve immâ yenzeganne ke : Eğer, fısıltı, vesvese gelirse, dürtü, sen,
Min el şeytan : Şeytani hallerden, kötü hallerden, 
Nezgun : Saldırı, hücum, 
Fe isteız bi Allah : Hemen, sığın, Allah’a
İnne hu huve : Muhakkak, o, ondan, 
El semîu el alîm : İşitmek, ilmiyle var edendir, ilmin 

sahibi, 

Meâli: “Eğer saldırma gibi şeytani hâller seni dürtecek 
olursa, hemen Allah’a sığın. Muhakkak ki O işittirendir, ilmin 
sahibi olandır.” 

Âyette belirtildiği gibi, içimize gelen her türlü şeytani 
duygu ve düşünceden Allah’a sığınmalıyız.

Şeytani duygu düşünce bizi Allah’tan uzaklaştırır.
Bunlar nedir dersek?
Aklımıza gelen her türlü bölücülük, yargılama, ayrımcı-

lık, kendimizi üstün görme, başkasını hor görme gibi duygu 
ve düşünceler şeytani alandır.



123

Her kim böyle duygu ve düşünceleri dost edinirse, ken-
dine yazık etmiştir. 

Nisâ Sûresi 76: “Fe kâtilû evliyâ el şeytân.” 
Meâli: “Şeytanı evliya edinen kimse, kendine yazık etmiştir.”
Allah’ı bırakıp şeytanı evliya edinmek, şeytanlaşmaktır.
Şeytan, eşya aynı kökten gelen kelimelerdir.
Şeytan; varlığın eşya boyutunda kalıp, kendi çıkarının pe-

şinde koşup, varlığın özünü görememekle kişinin düştüğü za-
limleşme durumudur.

Şeytan, “şa-ta-na” kelimesinden gelir.
Uzaklaşan demektir.
Yâni varlığın eşya boyutunda kalıp, varlığın özünü gör-

mekten uzaklaşmak demektir.
Yâni varlığın sûretinde kalan özünü göremeyen demektir.
Kendi çıkarı için zalimliğe düşen, Hakk’tan hakikatten 

uzaklaşan demektir.
Şeytan diye ayrı bir varlık yoktur, şeytanlaşmış kimse vardır. 
Şeytanlaşmış kimseyi nasıl tanırız?
Kur’ân, en güzel cevabı veriyor.
Mücâdele Sûresi 19: “Bölen, ayrımcılık yapan şeytandır, 

şeytan bölücü olan, ayrımcı olandır.”
Mücâdele Sûresi 19: “İstahveze aleyhimuş şeytânu fe ensâ-

hum zikrallâh ulâike hizbuş şeytân elâ inne hizbeşşeytâni hu-
mul hâsirûn.”

Meâli: “Şeytani halleri onların akıllarını esir aldı. Böylece 
onlar Allah’ı anmaktan uzaklaştılar. İşte şeytani hallerde ka-
lan bölendir, bölen ancak şeytani hallerde kalandır. Onlar kay-
bedenlerdir.”

Âyette muhteşem bir şekilde şeytanın kim olduğu belirtiliyor.
Kim bölücülük içinde ise, ayrımcılık içinde ise o şeytandır.
Şeytan bölendir, bölücü olan şeytandır.



124

Kim insanları; fırkalara, gruplara bölüp, kendi yolunu üs-
tün görüyorsa, başkalarına hor bakıyorsa...

Her kim insanları; dinlerine, inançlarına, ibadetlerine göre 
ayırıyor, kendi inancını üstün görüyorsa…

Her kim insanları; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine 
göre ayırıp, kendi milletini, kendi rengini üstün görüyorsa… 

İnsanları; bizden, bizden değil diyerek bir ayrımcılık içinde 
oluyorsa…

Her türlü ayrımcılık içinde olmak, Allah’a sığınmak değil, 
kendi çıkarlarına sığınmanın adıdır. 

İşte “İstiaze” kelimesi, kendi egosunda kaldığını, kendi çı-
karına hizmet ettiğini anlayıp, hemen egosundan sıyrılarak 
Allah’a sığınmanın adıdır. 

Eûzu; Allah’ın zâtına sığınmak demektir.
İstiaze; sıfatlardan Allah’ın zâtına sığınmak demektir.
Maâza; kötülüğe yol açacak her türlü duygu ve düşünce-

den ve kibirden Allah’a sığınmak demektir.
İnsanın tek düşmanı vardır.
O da kendi şeytanıdır.
İnsan kendini şeytanlaştıran, tüm duygu ve düşünceleri 

anlamalı ve onlardan kurtulmalıdır.
Fâtır Sûresi 6: “İnneş şeytâne lekum aduvvun fettehızûhu 

aduvvâ innemâ yedû hızbehu li yekûnû min ashâbis seîr.”
Meâli: “Şüphesiz şeytani hâlleriniz sizin düşmanınızdır. 

Bundan sonra o hâllerinizi düşman edinin. O şeytani hâlle-
riniz sizi, sadece ötekileştirmenin cehaletine sahip olmanıza 
yol açar, böylelikle bölünmeye götürür.” 

İnsan, içindeki kötülüğe yol açacak duygularının kendini 
şeytanlaştıran alan olduğunu anlamalıdır.

Ve insan kendindeki şeytani duyguların onun en büyük 
düşmanı olduğunu bilmelidir.

Yâni insanın düşmanı, insanın kendi şeytanıdır. 



125

İnsanın kendi şeytanını teslim alacağı yer, Allah’a şâhitlik 
alanı ve O’na sığınmasıdır.

İnsan her varlığı bir ilim kitâbı ve şâhitlik kitâbı bilmelidir.
Nahl Sûresi 98: “Fe izâ kare’tel kurâne festeız billâhi mi-

neş şeytânir racîm.”

Fe iza karete : O zaman, artık, okunduğunda, okunup duran, 
El kur’ân : Okunan şey, varlık kitâbı, kâinat kitâbı, 
Fe isteız bi Allah : Böylece, hemen, sığın, Allah 
Min el şeytan : Şeytan, şeytani haller, kötülük halleri, 
El racîmi : Taşlanmış, kovulmuş, uzaklaşmış, 

Meâli: “Tüm kâinat kitâbından okunan şeyleri anla, şey-
tani hallerden uzaklaşarak Allah’a sığın.” 

Âyette belirtildiği gibi, varlığın işleyişini ve bunu yapanı 
anlayan, Allah hakikatine erecektir.

Ve böylece Allah’a sığınacak, kendi içindeki şeytanî dür-
tülere esir olmayacaktır.

İnsan, benliğe, kibre, gurura kapı açan her duygudan Al-
lah’a sığınarak kurtulabilir.

Nahl Sûresi 99: “İnne hu leyse lehu sultânun alellezîne 
âmenû ve alâ rabbihim yetevekkelûn.” 

İnne hu leyse : Muhakkak, o, değil, yok, 
Lehu sultân : Onun, Hükümdar, Sultan, delil, hâkim olan, 

yöneten, 
Alâ ellezîne 
amenu

: Onların üzerinde, için, iman edenler,

Ve alâ Rabb him : Üzerine, Rab, onlar, vücûdlandıran, onlar,
Yetevekkelun : Tevekkül, tam teslim olma, 

Meâli: “Muhakkak ki o şeytani hallerin, iman edenlerin 
üzerine ve onları vücûdlandırana tam teslimiyet içinde olan-
lara bir hâkimiyeti yoktur.” 



126

Tevekkül içinde olmak, Allah’a her şeyiyle teslim olmakla 
mümkündür.

Tevekkül Allah’a sığınmanın ana işaretidir.
Tevekkül, Allah’ı vekil edinmektir.
Yâni bedeninde her an tecelli edenin, Allah olduğunun şu-

uruyla yaşamaktır.
Şeytani duygu ve düşünceler, tevekkül içinde olanlarda 

olmaz.
Tevekkül içinde olanların, duygu ve düşünceleri hep rah-

mânidir. 
Onların içine ufacık bir şeytani vesvese gelse, onlar hemen 

bedenin sahibi olan Rabbe sığınırlar.
Bedenin Rabbi Allah’tır.
Allah’ın bir bedendeki esmasının karşılığı Rabb’dir.
Rabbim Allah demek, bedenimin sahibi Allah demektir.
Mü’minûn Sûresi 97-98:

97-

ياَطِينِ بِّ أعَُوذُ بكَِ مِنْ همََزَاتِ الشَّ وَقلُ رَّ
Ve kul rabbi eûzu bike min hemezâtiş şeyâtîn

Ve kul Rabbim : De, Rabbim, 
Eûzu bike : Sığınırım, sana, 
Min hemezâti el şeytan : Vesvese, şeytani haller,

Meâli: “De ki: Rabbim! Şeytani hallerin vesvesesinden 
sana sığınırım.” 

98-

وَأعَُوذُ بكَِ رَبِّ أنَ يحَْضُرُونِ
Ve eûzu bike rabbi en yahdurûn

Ve eûzu bike rabbi : Sana sığınırım, Rabbim, 



127

En yahdurû-ni : Katılma, devam eden, o hallerde 
bulunmak,

Meâli: “Rabbim! O hallerde bulunmaktan da sana sığınırım.” 
İşte bu bölümde belirtildiği gibi, şeytani duyguların ves-

vesesi insanı esir alabilir.
İnsanın şeytanın esaretinden kurtulması, Allah’a olan kul-

luk şuuruna erişmekle mümkün olacaktır.
A’râf Sûresi 200: “Ve immâ yenzeganneke mineş şeytâni 

nezgun festeiz billâh innehu semîun alîm.”

Ve immâ yenzeganne ke : Ama, fakat, öneri, düşünce, bir hale 
sürükleme, sen, 

Min eş şeytani : Şeytani halleriniz, kötülük halleri, 
Nezgun : Çıkarma, dürtü, 
Fe isteiz bi Allah : O zaman, hemen sığın, Allah 
İnne-hu semiun alimun : Muhakkak ki o, işitme, ilmin sahibi, 

Meâli: “Şeytani halleriniz, sizi hakikatlerden çıkaran bir 
hâle sürüklediğinde, hemen Allah’a sığının. Muhakkak ki O 
işittirendir, ilmin sahibidir.”

Şeytanlaşan insan, hakikatten uzaklaşacaktır.
Rahmânlaşan insan ise, hakikatlerle hareket edecektir.
Hakikat her varlıkta olan Allah’ın nitelikleri, tecellileridir.
Her varlık Allah’ın nitelikleri-sıfatları ile sarılıdır.
A’râf Sûresi 201: “İnnellezînettekav izâ messehum tâifun 

mineş şeytâni tezekkerû fe izâhum mubsırûn.”

İnne ellezîne ittekav : Muhakkak, o kimseler, takva, 
fenalardan sakınan,

İzâ messe-hum : Temas, dürtü, onlara dokunduğu 
zaman,

Tâifun min el şeytani : Dönmek, dolaşmak, şeytani haller, 
Tezekkerû : Tezekkür ederler, hakikatleri 

hatırlarlar, 



128

Fe izâ-hum mubsırun : Böylece, o zaman onlar, doğru görüş, 
kavrayış, dikkat, 

Meâli: “Muhakkak ki fenalardan sakınan Allah’a ortak koş-
mayan kimselere, şeytani hallerden bir hâl isabet etmesi du-
rumunda, hemen hakikatleri hatırlarlar, böylece onlar dik-
katli olurlar.” 

İnsan kendi vücûdunda her an tecelli eden Allah’ı unut-
mamalıdır.

İnsan kendine şah damarından yakîn olan Allah’ın, her ne-
feste kendini hatırlattığını unutmamalıdır.

İşte insan Allah’a sığınmalı, O’na güvenmeli, O’nun ekbe-
riyetine dayanmalıdır.

Kur’ân’da Nâs ve Felâk Sûresi Allah’a sığınmayı hatırlatır.
Yâni O’na intibak içinde olmalı, O’ndan ayrı olmadığını bi-

lerek yaşamalıdır.
İşte insan her an Allah’a sığınarak yaşamalıdır.
Her türlü olayın ardında hikmetler aramalıdır.
Karamsarlık, kaygı, öfke, hiddetini Allah’a sığınarak yen-

melidir.
Allah’ı dost edinmelidir.
Allah’ı unutup, insanları kendine evliya edinmemelidir.
Evliya kelimesini iyi anlamalıdır.
“Allah’tan gayrı evliya edinmeyin” âyetini iyi anlamalıdır.
Kur’ân’da Allah’ı dost edinin âyetleri vardır.
O’nun dostluğuna sığının âyetleri vardır.
Allah’ı dost edinmenin ulviyetine erişmek gerekir.
Velimiz, evliyamız Allah olsun.
O’na tevekkül içinde olalım
Gönlümüzü O’na râbıta edelim.
Her an O’na bağlılık içinde olalım.
Başımıza ne gelirse gelsin, sabredelim ve gerekli dersi alalım.



129

Kur’ân’da “Allah’ı dost edinenlere, korku yoktur, kaygı, ka-
ramsarlık yoktur” diye bildirilir.

Yûnus Sûresi 62: “E lâ inne evlîyâ Allâh lâ havfun aleyhim 
ve lâ hum yahzenun.”

E lâ inne evlîyâ Allah : Yoktur, muhakkak, elbette, dost, evliya, 
Allah 

Lâ havfun aleyhim : Korku yoktur, tedirginlik, onlara,
Ve lâ hum yahzenûne : Yok, onlara, mahzun, üzgün, kederli, 

Meâli: “Allah’ın evliyalığına-dostluğuna sığınanlara korku 
yoktur, mahzun olmak yoktur.”

Ancak mü’min olanlar Allah’ı dost edinme makamına eriş-
mişlerdir.

Mü’min kimse, Allah’ın dostluğunu anlar ve hep o dost-
luk üzere olur.

Onun kâlbi huzur içindedir.
O olumsuz olaylar karşısında sabırlıdır, isyan etmez.
O güler yüzlüdür, dilinden hep hakikatler, hep güzel söz-

ler dökülür. 
Biri ona kötü davransa, o ona kötü davranmaz.
İhtiyacı olana iyilik üzere koşar.
Allah’ı dost edinen, ilâhi huzura ermiş kimsedir.
Lakin Allah’ın dostluğunu anlamayan kimse ise dünyayı, 

çıkarını, makamı, dost edinen kimsedir, huzur, huşu, sabır 
içinde değildir. 

Onlar kendi çıkarlarını dost edinirler, Allah’ın dostluğunu 
anlayamazlar ve onlar hallerini değiştirmedikleri müddetçe 
hep o haller üzere yaşarlar. 

Allah’ı dost edinenlerle dost olmak gerçek dostluğa eriş-
mektir.

Allah’ın dostluğuna sığınan hiçbir şeyden korkmaz.
Hüzünler kaygılar içine düşmez.



130

Düşse de çabuk çıkar.
Allah’a karşı derin bir bağ içinde olanlar, korkulara düşmez.
Onlar mahzun olmazlar. 
Mahzun, hüzün kelimesinden gelir.
Kur’ân’da belirtiliyor ki Allah’ı dost edinenler hüzünlü ol-

mazlar.
Hüzün; üzüntü, kaygı, keder, karamsarlık, içe kapanıklık, 

boşluğa düşmek demektir.
Nahl Sûresi 87: “Ve elkav ilallâhi yevme izinis seleme ve 

dalle anhum mâ kânû yefterûn.”
Meâli: “Her şeyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an ba-

rış ve huzur içinde olanlardır. Uydurulmuş şeyler içinde ka-
lanlar ise hakikatlerden sapanlardır.” 

Allah’a teslimiyetin ne olduğunu çok iyi bilmeliyiz.
Anne babamızdan öğrendiğimiz şekliyle ibadet ettik diye 

Allah’a teslim olmuş oluyor muyuz?
Allaha teslimiyet, namaz kılmakla, oruç tutmakla gerçek-

leşir mi?
Allah’a teslimiyette ilim, irfan, edep, şâhitlik gerekir.
Şâhit olmayan, Allah’a teslim olamaz.
Ezanda günde 20 defa okunan “Eşhedü-Şâhit ol” hakika-

tine mutlaka ermeliyiz.
Allah’a kendimizde ve varlıkta şâhit olmalıyız.
Allah’a şâhit olmadan, teslimiyet ve tevekkül olmaz.
Her varlık Allah’a açılan bir kapıdır.
Her varlık bir tarikattır, yâni Allah’a giden bir yoldur.
Yeter ki varlığın oluşumunu, işleyişini, niteliklerini bir bir 

inceleyelim.
Yeter ki kendimizde ve varlıkta şâhit olalım.
Şâhit olan, emin olur.
Emin olan Müslüman olur.



131

Müslüman her şeyiyle Allah’a teslim olan demektir.
Müslüman ilâhi huzura erişmiş olandır.
Müslüman kimse düştüğü kaygıdan, hüzünden hemen çı-

kan kimsedir.
Müslüman kimse, bir anlık da olsa sıkıntıya düşse, onun 

Allah’a olan teslimiyeti onu o sıkıntıdan hemen çıkarır.
Maneviyatı güçlü olan, düştüğü bunalımdan hemen çıkabilir.
Maneviyatı güçlü olana, yâni Müslüman olana Allah yeter.
Maneviyatı güçlü olan, her an Allah’ın dostluğuna sığınır.
Allah’tır bizim dayanağımız, yardım bulacağımız, sığına-

ğımız, dostumuz.
Enfâl Sûresi 62: “Fe inne hasbekallâh huvellezî eyyedeke 

bi nasrihî.” 
Meâli: “sana Allah yeter. Ki O’dur senin dayanağın, O’dur 

yardım bulacağın.”
Ahkâf Sûresi 13: “İnnellezîne kâlû rabbunallâhu summes-

tekâmû fe lâ havfun aleyhim ve lâ hum yahzenûn.”
Meâli: “Muhakkak ki bizi vücûdlandıran Allah’tır diyen-

lere ve böylece dosdoğru hareket edenlere, artık onlara korku 
yoktur ve onlara ümitsizliğe düşmek yoktur.”

Allah, her şeyiyle teslimiyet içinde olan kimseyi, düştüğü 
sıkıntıdan hemen çıkarır.

Onlara korku, kaygı, ümitsizlik yoktur.
Evet, Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki mü’min 

olanlara korku, kaygı yoktur. 
Mü’min başına gelen sıkıntıları güzelce düşünür, hikme-

tini anlamaya çalışır ve düştüğü sıkıntıdan gerekli dersi alır.
Düştüğü sıkıntıdan bunalıma kaymaz, bilir ki başa gelen sı-

kıntılar, kişiyi olgunlaştırır, hayat yolunda kişiye dersler verir. 
Ey benim güzel kardeşim.
Gel Allah’a şâhit olalım, O’na iman edelim.



132

O’na güvenelim.
O’na teslim olalım
O’na tevekkül içinde olalım.
O bizim, canımızdır, tenimizdir, nefesimizdir.
O her an bizdedir. 
O bizim dayanağımızdır.
O bizim yardım bulacağımızdır.
Unutma kardeşim sakın unutma:
Mü’min kişi:
Sabırlı olur.
Tefekkür sahibi olur.
Teslimiyet sahibi olur.
Tevekkül sahibi olur.
Her şeyin hikmetini arar, asla isyan etmez.
Her şeyden gelen bir mesaj olduğunu bilir, onu bulmak 

için bekler.
Tenezzül sahibi olur.
Her an Allah’a güvenir.
Her nefeste şükür sahibi olur.
Sevgi dolu huzur dolu olur.
Sakın karamsar olma kardeşim.
Sakın olumsuz düşünme kardeşim.
Sakın ümitsiz olma kardeşim.
Sakın unutma kardeşim, sakın unutma:
Allah’a iman, tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Allah’a tevekkül, tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Allah’a şükür, tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Ve asla unutma Allah’a sığınan kimse, O’na tevekkül içinde 

olan kimse, O’nu unutmayan kimse, dünyalık kaygılar içinde 
olmaz.



133

ALLAH’I DOST EDİNMEK

Allah’ı dost edinmek, Allah’a sığınmanın boyutudur.
Allah’ın dostluğunu çok iyi anlamalıyız.
Allah’ın dostluğunu bırakıp, kibrimizi, çıkarımızı dost 

edinmemeliyiz.
Kur’ân’da bazı âyetlerde Allah’ı dost edinmekten bahsedilir.
Allah’ın “El Velî-El Evliyâ” esmaları, Allah’ı dost edinmek 

ile ilgilidir.
Velî, velâyet, evliya, vâli, velid, vâlide, evlad, aynı kökten 

gelen kelimelerdir. 
Velî; dost olan, yakın olan, yanında olan, kontrol eden, yar-

dımcı olan, nimet veren, huzur veren, anlamlarındadır. 
Velî, her an vücûdumuzda bize dostluğunu gösterir, o da 

ancak Allah’tır.
Vücûdumuzun işleyişini yapar, bizi besler, sular, uyutur, dü-

şündürür, şâhit eder, lütûflarını sunar, her an bize yardımcı olur.
İşte tüm bunları yapan Allah’tır.
Allah bizi veli esmâsıyla kuşatır, dostluğunu her an gösterir. 
Kur’ân’da, birçok yerde “Allah’tan başkasını veli, evliya 

edinmeyin” âyeti vardır. 
Allah’ı dost edinme makamı ancak ve ancak mü’minlik ma-

kamına erişenlere nasip olacaktır.
Al-î İmrân Sûresi 68: “Ve Allah veliyyul muminîn.” 
Meâli: “Mü’minler Allah’ın dostluğuna erişmişlerdir.”
Al-î İmrân Sûresi 122: “Ve Allah veliyyuhumâ ve alâllâhi 

fel yetevekkelil muminûn.”



134

Meâli: “Mü’minler Allah’a tevekkül içinde olanlardır, onlar 
Allah’ı dost edinirler.” 

İşte mü’min kimseler; Allah’a şâhit olan, O’nun dostluğuna 
sığınan, O’na teslimiyet içinde olanlardır.

Onlar Allah’tan başka dost olamıyacağını bilen kimselerdir.
Kehf Sûresi 17: “Men yehdillâhu fe huvel muhted ve men 

yudlil fe len tecide lehu veliyyen murşidâ.”
Meâli: “Allah’a yol bulan kimse, işte o doğru yolu bulan 

kimsedir ve hakikatlerden sapan kimse ise, onun için yine 
de Allah’tan başka doğru yolu gösteren bir dost bulamazsın.” 

Bakara Sûresi 107: “Ve mâ lekum min dûnillâhi min ve-
liyyin ve lâ nasîr.”

Meali: “Ve size Allah’tan başka bir dost ve yardımcı da 
yoktur.” 

Zümer Sûresi 3: “Vellezînettehazû min dûnihî evliyâ.”
Meâli: “O’ndan başka evliya edinenler.”
Mâide Sûresi 55: “İnnemâ veliyyu-kum Allah.”
Meâli: “Siz ancak Allah’ı dost edinin.”
Şurâ Sûresi 6: “Vellezînettehazû min dûnihî evliyâllâhu 

hafîzun aleyhim ve mâ ente aleyhim bi vekîl.”
Meali 1: “Allah’ı bırakıp da başkalarını evliya edinen kim-

seler ise, kendilerini koruyanı bilemezler ve sen onlara vekil 
olacak değilsin.” 

Meâli 2: “Allah’ı bırakıp başkasını evliya-dost edindiler, be-
denlerini sıfatlarıyla koruyanın Allah olduğunu bilemezler ve 
sen onlara Allah’ın vekâletini anlatamazsın.”

Şûrâ Sûresi 9: “Em ittehazû min dûnihî evliyâe fallâhu hu-
vel velîyyu ve huve yuhyîl mevtâ ve huve alâ kulli şeyin kadîr.”

Meâli: “Yoksa O’ndan başka dostlar mı edindiler? Oysa Al-
lah, O’dur dost olan ve O’dur hayat veren, ölümü sunan ve O 
bütün her şeydeki kudrettir.” 



135

Kişi, Allah’ın dostluğunu unutmamalıdır, Allah’ı dost edin-
melidir.

A’râf Sûresi 196: “İnne veliy Allah ellezî nezzelel kitâbe ve 
huve yetevelles sâlihîn.”

Meâli: “Muhakkak ki her varlığın bir kitâb olarak sunul-
duğunu anlayan kimseler, Allah’ı dost edinirler ve sâlih kim-
selerden olup, sorumluluk sahibidirler.”

Velî kavramını çok iyi anlamalıyız.
Allah’ın dostluğu nedir? 
Bunu çok iyi anlamalıyız ve varlık boyutunda buna şâhit 

olmalıyız.
Şöyle düşünelim: Uyuduğumuz zaman, bedenimizde nefes 

alıp vermeyi devam ettiren, kâlbimi attırmayı devam ettiren, 
hücrelerimizi çalıştıran, bedenimizdeki sindirimi ve boşaltımı 
yapan kimdir? Elbette Allah’tır. 

Allah’tan başka bu işleyişi yapan var mıdır? Elbette yoktur.
Bize bizden yakın olup, dostluğunu her an gösteren Al-

lah’ın dostluğunu bırakıp, dünya malını mülkünü, şanını şöh-
retini dost edinmemeliyiz.

Allah’ın varlıktaki dostluğunu anlayan, her varlığa dostça 
davranır.

Allah’ı dost edinenler birbirine dosttur, arkadaştır.
Allah’ı dost edinenler çevresine dostça davranırlar.
Allah, dostluğunu herkese sunar, inkâr edene de, iman 

edene de sunar.
Allah, her insana “Sendeyim ya kulum, sendeyim ya kulum, 

beni anla, beni tanı ya kulum” diye onun bedeninden seslenir.
İnsanın nefes alıp vermesi, kâlbinin atması, gözünün gör-

mesi, kulağının duyması, tüm vücûdunun her an çalışıp dur-
ması Allah’ın dostluğu değil midir? 

Bir kişi inkâr içinde olsa da Allah dostluğunu yine de on-
dan eksik etmez, ona da her nefeste, tüm vücûdundan seslenir.



136

İnkâr içinde olan kimse, Allah’ın dostluğunu anlamadan 
yaşar.

İman eden kimse ise, her an Allah’ın dostluğu üzere yaşar.
Onun kâlbi huzur içindedir, sabırlıdır, güler yüzlüdür, di-

linden hep hakikatler hep güzel sözler dökülür. 
Biri ona kötülük yapsa, o iyilikle karşılık verir. 
Allah’ı dost edinen kimse, hep huzur, huşu, sabır içindedir.
Dünya çıkarına, egosuna, mala mülke esir olan kimse ise, 

Allah’ın dostluğunu idrak edemeyen kimsedir. 
O kimse bu duygular içinde olduğu müddetçe, ilâhi hu-

zura eremez.
Sabır içinde değildir, isyan içindedir. 
O kimse kendi çıkarlarını dost edinir.
Dünya çıkarı peşinde koşar durur.
O kimse hallerini değiştirmediği müddetçe, hep o haller 

üzere yaşar.
İşte Allah’ı dost edinmenin ne olduğu iyi bilinmelidir. 
Allah’ı bırakıp kulunu evliya edinmek, Kur’ân ölçüsüyle 

doğru değildir.
Evliya, velinin çoğuludur. 
Yâni bir varlıkta Allah veliliğini gösteriyorsa, cümle var-

lıkta evliyalığını gösterir.
“EL Veli” esmâsı gönlünde tecelli eden kişi:
Her an Allah’a sığınma içinde yaşar.
Gönlünden Allah duygusunu hiç eksik etmez.
Hep bu duyguya dayanarak yaşar.
Allah’ı dost edinen kişidir, o kişinin gönlü hep huzur huşu 

içindedir.
Allah’ı dost edinen, cümle varlıkta O’nun dostluğunu gö-

rür ve bundan dolayı her varlığa dostça davranır.
O kişi kimseye zarar veremez.



137

Kimseye hor bakamaz.
Kendini büyük göremez.
O kişi, aşk makamına erer, İslâm makamına erer, Müslü-

man olarak yaşar.
Dost diye Allah’a sarılan, kuşa da, karıncaya da, ağaca da, 

çiçeğe de, cümle varlığa da dost diye sarılır. 
Çünkü cümle varlığı nitelikleriyle saran, varlığa dostlu-

ğunu sunan Allah’tır.
Bu şuurla yaşayan kimseler, dostluk makamının duygusu 

ile yaşarlar
Dostluk makamında buluşanlar birbirine dost olurlar.
Dost dostu için koşar, onun derdine çare arar.
Allah’ın dostluğunda fenâfillah makamına erenler, vefâlı-

dırlar, sadıktırlar.
Onlar Halk’a Hakk nazarıyla bakarlar.
Allah’a dost olanların kâlbi, hep başkalarının derdi için atar.
Allah’ın dostluğuna erenler, râbıta makamının şuuruyla 

yaşarlar. 
Onlar bedendeki hücrelerin kenetlendiği gibi birbirlerine 

kenetlenirler.
Allah’ı dost edinenler, her varlığa sevgi içinde davranırlar. 
Çünkü Allah varlığın özüdür.
Allah’ı dost edinenlerin gönlü sevgiyle kuşatılmıştır.
Allah dostluğunu her varlıktan gösterir.
Alıp verdiğimiz her nefes O’nun dostluğunun en güzel gös-

tergesidir. 
Alıp verdiğimiz her nefeste O bizde olduğunu hissettirir.
İnsan her zaman şuur içinde olmalı, alıp verdiği her nefe-

sin rûhaniyetiyle yaşamalıdır.
Allah dostluğunu hiçbir varlıktan eksik etmez.
İnsan müşrik de olsa ona da dostluğunu her nefeste gösterir.



138

Allah’ta kin, kızgınlık, dargınlık olmaz. 
Duhâ Sûresi 3: “Mâ veddeake rabbuke ve mâ kalâ.”
Meâli: “Seni vücûdlandıran senden ayrı değildir ve kız-

ması, darılması yoktur.” 
İşte Allah her varlığı, velî esmasıyla kuşatır.
Her varlığa dostluğunu gösterir.
Her varlığı ayakta tutar, onu işletir. 
Mü’min olan bu hakikati anlar ve Allah’ın dostluğuna sığınır.
Allah’ı dost edinen kimse hep huzur, huşu, sabır içindedir.
Allah’ın dostluğunu anlamayan kimse ise kendi şeytanını 

dost edinir.
O kimse, dünyayı, çıkarını, makamı, dost edinen kimsedir.
O kimse gerçek huzur, huşu içinde olamaz.
Sabır, tevekkül, sığınma içinde olamaz.
Öyle kimseler kendi çıkarlarını dost edinirler.
Allah’ın dostluğunu anlayamazlar ve onlar hallerini değiş-

tirmedikleri müddetçe hep o haller üzere yaşarlar 
Onlar Kur’ân’da da belirtildiği gibi, şeytanı dost edinirler.
Nisâ Sûresi 76: “Fe kâtilû evliyâ el şeytân.” 
Meâli: “Şeytanı dost-evliya edinen kimse, kendine yazık 

etmiştir.”
Allah’ı bırakıp şeytanı dost-evliya edinmek, kendi şeyta-

nına esir olmaktır, kendi şeytanına sığınmaktır.
Yukarıda da belirtildiği gibi, şeytan diye ayrı bir varlık 

yoktur.
Zalimleşmiş kimselere şeytan denilmiştir. 
Şeytanlaşmış kimse yaşantısı ile kendini belli eder.
Kur’ân, en güzel cevabı veriyor.
O kimseler Mücâdele Sûresi 19. âyette açıklandığı gibi, çev-

resinde bölücülük, ayrımcılık içinde olur.



139

Mücâdele Sûresi 19: “Hizbuş şeytân elâ inne hizbeşşey-
tâni humul hâsirûn.”

“Bölen, ayrımcılık yapan, ayrıştıran şeytandır, şeytan bö-
lücü olan, ayrımcı, ayrıştırıcı olandır.”

Âyette belirtildiği gibi; 
“İstahveze aleyhimuş şeytânu-şeytan onların aklını esir alır.
“Fe ensâhum zikrallâh- Allah’ı anmaktan, Allah’a sığın-

maktan uzaklaştırır.”
Âyette muhteşem bir şekilde her türlü ayrımcılık içinde 

olmanın, şeytanlaşma olduğu bildirilir. 
İşte Kur’ân’ın muhteşem bir şekilde belirttiği gibi: 
Her türlü ayrımcılık...
Her türlü bölücülük...
Kendini büyük görüp, başkalarını hor görmek...
Varlığın eşya boyutunu görüp, özünü görememek, şeytanlaşmaktır.
İşte şeytanlaşan kimse Allah’ın dostluğunu anlayamaz.
Allah’ın dostluğunu anlayamayan kimse, Allah’a sığınma-

nın ne olduğunu bilemez.
Allah’ın dostluğu makamına erişen kimse, her dâim Al-

lah’a dayanarak yaşar.
“Allâhu velîyyullezîne âmenû.”
Kur’ân’da, mü’minlik makamına eren kimselerin, Allah’ı 

veli-dost edinen kimseler olduğu bildirilir.
Bakara Sûresi 257: “Allâhu velîyyullezîne âmenû, yuhri-

cuhum minez zulumâti ilen nûr vellezîne keferû evliyâuhu-
mut tâgûtu yuhricûnehum minen nûri ilâz zulumât ulâike as-
hâbun nâr hum fîhâ hâlidûn.”

Meâli: “Allah’ı dost edinen kimseler iman etmiş kimseler-
dir. Onlar cehaletin karanlığından ilmin aydınlığına çıkarılır-
lar. Hakikatleri görmemezlikten gelen kimseler ise; bâtıl olan 
şeyleri evliya edinirler, onlar ilmin aydınlığını bırakıp cehaletin 



140

karanlığına dalarlar. İşte onlar yakıp yıkıcı hallere sahiptir-
ler, devamlı o hallerin içindedirler.”

Burada da muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi, iman ehli 
Allah’ın dostluğuna sığınmış kimsedir.

Tâgût boyutunda yaşayanlar ise, hakikatlerden uzaklaş-
mış, kendi edindikleri putları dost edinmiş kimselerdir. 

Ve ellezîne keferû evliyâuhumut tâgûtu-hakikatten uzak 
olan kimseler, kendi çıkarlarını put edinirler.

Tâgût alanı iyi anlaşılmalıdır. 
Kur’ân’da tâgût kelimesi bazı âyetlerde geçer.
Zümer Sûresi 17: “Vellezînectenebût tâgûte en yabudûhâ 

ve enâbû ilâllâhi lehumul buşrâ fe beşşir ıbâd.”
Meâli: “Bâtıl olan şeylere kul olmaktan sakınanlara ve Al-

lah’a yönelenlere, hakikatleri bilmenin sevinci vardır, artık on-
lar kulluğu anlamanın sevincindedirler.”

Nisâ Sûresi 76: “Ellezîne âmenû yukâtilûne fî sebîlillâh vel-
lezîne keferû yukâtilûne fî sebîlit tâgûti fe kâtilû evliyâeş şey-
tân inne keydeş şeytâni kâne daîfâ.”

Meâli : “İman edenler, Allah yolunda hakikatleri anlamak, 
anlatmak için gayret gösterirler. Hakikatleri görmemezlikten 
gelip örtenler ise, Allah’a kul olduğunu zannedip kendi zanla-
rını ilah edinme yolunda olurlar, sonra da şeytani halleri dost 
edinip kendilerine yazık ederler. Elbette şeytani hallerde olan-
ların hileleri zayıftır.”

Kur’ân’ı incelediğimizde tâgût:
Bâtıl olan şeylere inanmak… 
Zanlarımızı ilâh edinmek…
Çıkarlarımızı ilâh edinmek… 
Aslını bilmediğimiz şeylere göre hareket etmek…
Hevâmıza göre hayal ettiğimiz ilahlara inanmak… 
Allah’ı bırakıp başkasına yücelik vermek, ondan medet 

ummak…



141

Kendi çıkarlarımızı put edinmek…
Olumsuz duygu ve düşüncelerimizi put edinmek…
Bilmişliği, inadı, tartışmayı put edinmek…
İşte tâgût alanında kişinin şahsi egosu vardır.
Kişi şahsi egosunu dost edinirse, egosu onun putu olur.
Şeytanını dost edinirse, o şeytan onun putu olur.
İlmi değerler ile bâtıl alan iyi anlaşılmalıdır. 
Allah hakikatini bilen, tüm soruların cevabını Allah’ta arar.
Bilir ki aradığı tüm soruların cevabı Allah’ın hakikatle-

rinde vardır.
Allah’ın hakikatleri kâinattaki her varlık kitâbında vardır.
Varlık kitâbının ilim dolu sayfalarında sonsuz hakikat-

ler vardır. 
Kişinin kendi vücûd kitâbında Allah’ın hakikatleri vardır.
Hem varlık kitâbı hem kişinin kendi vücûd kitâbı, Allah’ın 

canlı iki kitâbıdır. 
Allah’ın Kur’ân’da “Oku” diye bildirdiği bu iki kitâbtır.
Kur’ân’da bizlere, aslı olmayan şeylere inanmamamız tav-

siye edilir.
Bâtıl olan şeylerin, zanna dayalı şeylerin, uydurma olan 

şeylerin, çıkara dayalı inanmaların hep tâgût olduğu belirtilir.
Âyette ne güzel belirtilmiş: “Onlar ilmin aydınlığını bıra-

kıp cehaletin karanlığına dalarlar. İşte onlar yakıp yıkıcı hal-
lere sahiptirler, devamlı o hallerin içindedirler.”

Evet, tâgût halinde olan kişiler, hep cehaletin karanlığındadırlar. 
İşte o halde olan kişiler, hem kendileri hem de çevresinde 

olan kimseleri bâtıla sürekler ve zarar verici hallerde olurlar.
Kur’ân’ı iyice incelediğimizde, zanna dayalı ilahlar, çıkarı-

mıza göre putlar edinmememizi tavsiye eder.
Kur’ân, bâtıl olan şeyleri ilâh edinmemizi, hep tâgût alanı 

olarak adlandırılır.



142

Kişinin şâhit olmadığı bir Tanrı inancı bile tâgût alanı olabilir.
Kur’ân bize “hevâsını ilah edineni gördün mü?” der.
Yâni “kendi zannına göre yarattığı Tanrı’ya inananı gör-

dün mü?” der.
Şimdi sormak gerekir.
Acaba bizler, kendi zanlarımıza göre hayal ettiğimiz Tan-

rı’lara mı inanıyoruz?
Yoksa kâinatı ve bizleri var edene mi inanıyoruz?
Acaba toplum olarak bizler hep “tâgût” inancında mıyız?
İşte eğer bizler; aslı olmayan, bâtıl olan, kendi zanlarımıza 

göre var ettiğimiz ilahlara inanıyorsak bu “tâgût” inancıdır.
İşte eğer bizler; ibadetlerimizi çıkara dayalı yapıyorsak, 

bu “tâgût” inancıdır.
İşte eğer bizler; yok kadınların çoğu cehennemliktir, cen-

nette erkeğe onlarca bakire, dul verilecektir inancı gibi aslı 
olmayan şeylere inanıyorsak, bu “tâgût” inancıdır.

İşte bizler; dini terimlerin aslını bilmeden inanıyorsak ve 
ona göre hareket ediyorsak, bu “tâgût” inancıdır.

Tâgût inancında inançlar kavgası vardır. 
Cemaat, tarikat, mezhep bölünmeleri vardır. 
Tâgût inancında Tanrı’lar kavgası, çıkarlar kavgası vardır.
Tâgût inancında yargılama, öteleme, hor görme, kâfir ilan 

etme vardır.
Tâgût inancı, şeytanı dost edinme inancıdır.
Hakikatten uzak olan, Tevhîdî şuurdan uzak olan kimseler, 

din, tarikat, cemaat, mezhep kavgası içinde olurlar.
Rûm Sûresi 32. âyette bu durum çok güzel bir şekilde 

açıklanır.
Rûm Sûresi 32: “Minellezîne ferrakû dînehum ve kânû şi-

yeâ kullu hızbin bimâ ledeyhim ferihûn.”



143

Min ellezîne ferrakû : O kimselerden, fırka, bölmek, ayrılık, 
partileşmek, 

Dîne hum : Din, varlığın yaratılış yasaları, onlar, 
Ve kânû şiyeâ : Tarikat mezhep cemaatlere ayrılmak, fırka 

fırka olmak,
Kullu hızbin : Bütün hepsi, grup, fırka, bölünmek, 
Bimâ ledeyyim : Kendinde olan, her zümre kendi 

inançlarıyla, 
Ferihûn : Sevinme, şımarma, azma, avunup övündü, 

Meâli: “Onlar dini bölen kimselerden oldular ve bütün hepsi 
tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bölündüler. Her zümre 
kendi inançlarıyla avunup övündü.” 

İşte tâgût inancı kendi edindiği ilahların esaretinde olma 
durumudur.

Din Allah’a aittir.
Tüm varlık Allah’a rabıta halindedir.
Hepimizi yaratan ve her an hepimizde tecelli eden Allah’tır.
Bu şuura erişen tâgût inancından kurtulur.
Kur’ân’ı iyice incelediğimizde anlıyoruz ki tâgût inancı;
Aslı olmayan şeylere inanmak…
Kavga içinde olmak, tartışma içinde olmak…
Kendini yüce görmek, başkasına hor bakmak…
Çıkarlarını put edinmek...
Kendi egosunu put edinmek… 
Edindiği putlara tapmak…
Öfkesine esir olmak ve ona göre hareket etmek…
Allah’ı bırakıp zanna göre inanç içinde olmak…
Allah’ın hakikatlerini bırakıp ilmi delilleri olmayan bâtıl 

şeylere inanmak...
Allah’ı bırakıp birilerini yüce bilmek, onlardan medet um-

mak…



144

Allah inancını alet edip hep çıkar üzere hareket etmek…

Allah’a kul olmayıp, hep bâtıl şeylere kulluk yapmak, ma-
kam- mevki, şan-şöhrete kulluk yapmak, kulluğunu hep şahsi 
çıkarlara göre yapmak, hep tâgût inancıdır.

Tâgût inancında hep zanlara göre hareket etmek, hep çı-
karlara göre hareket etmek vardır.

Allah’ı layıkıyla bilmeden hareket etmek vardır.

Anlatılanlara, okuduklarımıza inanıyorsak ve bunların as-
lını bilmiyorsak hep bunlar “tâgût” inancıdır.

İşte Allah’ı layıkıyla bilmeden, O’nu dost edinemeyiz.

Kendi çıkarımızı dost ediniriz, bunu da Allah’a sığınmak 
zannederiz.

İşte mü’minlik makamına eren kimse Allah’ın dostluğuna 
sığınan kimsedir.

Allah’ı dost edineni dost edinmek, gerçek dostu bulmaktır.

Allah’ı dost edinen kişiyi bulmak, arayışta olan kişiyi nice 
hakikatlere eriştirecektir.

Mâide Sûresi 55: “İnnemâ veliyyukumullâhu ve resûluhu 
vellezîne âmenullezîne yukîmûnes salâte ve yutûnez zekâte 
ve hum râkıûn.”

Meâli: “Siz ancak Allah’ı dost edinin. O resûl’e ve iman eden 
kimselere uyun. O kimseler her an Hakk’a bağlılık şuuruyla ha-
reket ederler ve temizlenme içinde olup kendilerindekini pay-
laşırlar ve onlar sıfatlarının idrakindedirler.”

A’râf Sûresi 196:”İnne veliyyiyallâhullezî nezzelel kitâbe 
ve huve yetevelles sâlihîn.” 

Meâli: “Muhakkak ki her varlığın bir kitâb olarak sunul-
duğunu anlayan kimseler, Allah’ı dost edinirler ve Sâlih kim-
selerden olup, sorumluluk sahibidirler.”



145

Câsiye Sûresi 19: “İnnehum len yugnû anke minallâhi şeyâ 
ve innez zâlimîne baduhum evliyâu bad vallâhu veliyyul mut-
tekîn.”

Meâli: “Onların Allah hakkındaki söyledikleri şeylerde sana 
asla bir fayda yoktur. Şüphesiz zalimlerden bazıları bazıları-
nın dostlarıdır. Fakat fenalardan sakınanlar, şirk koşmayan-
lar ise Allah’ı dost edinirler.” 



146

SON DEĞERLENDİRME

Felâk ve Nâs Sûrelerini kelime kelime incelemeye çalıştık.
Eûzu hakikatinin ne olduğunu anlamaya çalıştık.
Allah’a sığınmanın ne olduğunu öncelikle anlamaya ve daha 

sonra da anlatmaya gayret gösterdik.
Anladığımızı kaleme almaya gayret gösterdik.
Bu sûrelerde insanlığa sunulan hakikatleri anlamaya ve 

anlatmaya gayret gösterdik.
Anladık ki Allah’a sığınmaktan maksat, O’nu layıkıyla ta-

nımak, O’na teslimiyet içinde yaşamakmış.
Allah hakikatini hiç unutmadan hareket etmek ve edeb 

içinde olmakmış.
Felâk ve Nâs Sûrelerinde geçen çok sarsıcı mesajlar şun-

larmış;
Tüm kötülükleri terk etmek…
Yalanların yalan olduğunu anlamak ve onları terk etmek…
Fesatlığı, hasetliği terk etmek…
Vesveseleri terk etmek…
Sinsiliği, kibri, hor bakmayı terk etmek…
Yüce olan, ulvî olan, âlemlerin Rabbi olan Allah’a sığın-

mak imiş.
Evet, sığınmanın asli mânâsı Allah’a ârif olmak ve O’na tes-

limiyet içinde olmakmış. 
İnsan zayıf, aciz bir varlıktır.
Ama insan Allah’ın kudretiyle donatıldığını anladığında, 

nasıl bir güç içinde olduğunu anlar.



147

İnsan ölümlü bir varlıktır.
Ama özünde bâki olan Allah’ı anladığında ölümsüz oldu-

ğunu anlar.
İnsan bir kuldur.
Ama Allah deryasının bir kuludur.
İnsan acziyetini hiç unutmadan yaşamalıdır.
Asla kibir içine düşmemelidir.
Kendini bedenlendiren Allah’ı hiç unutmadan yaşamalıdır.
İnsan kendini asla hiçbir varlıktan üstün görmemelidir.
Her varlığın özünde Allah’ın zatı olduğunu unutmadan ya-

şamalıdır.
İnsan tevâzû ve tenezzül içinde olmalıdır.
Her varlığa Hakk nazarı ile bakmalıdır.
Hakk’ça davranmalıdır.
İşte Yunus Emre bu zevkle;
“Sen sana ne sanırsan
Ayruğa da onu san
Dört kitâbın manası
Budur eğer var ise” diye söylemiştir.
Yâni sen de Hakk’tan ayrı değilsin.
Gördüğün her varlık da Hakk’tan ayrı değil.
Hakk’ın kendi öz boyutusun.
İşte insan bunu bilmeli.
Her an Allah’a sığıntı içinde yaşamalıdır. 
Tevâzû makamında durmalıdır. 
Tevâzû makamında duran kimse, kendini diğer varlıktan 

asla üstün görmez.
Kendisi de diğer yaratılan varlık da bir varlıktır ve Al-

lah’ın kuludur.
Bir eşek de, bir at da, bir ayrık otu da bir insan gibi bir 

kuldur. 



148

İnsan makamına gelen kişi baktığı her varlıkta kendini görür.
Yürürken bastığı taşın bile kendisi gibi bir kul olduğunu bilir.
Ki her gün içtiği o suda taştaki mineraller vardır. 
O mineraller olmasa insan yaşayamaz.
O mineraller insan bedeninin yapı taşları ve bedeni işle-

ten taşlarıdır
İşte tevâzû makamında yaşayan kişi, Allah’a sığınma duy-

gusuyla yaşar, Allah’ı unutmadan yaşar. 
İşte o kişi ilâhi bir huzurun içindedir.
Kişi Allah’ı layıkıyla idrak ettiğinde;
Her an O’na teslimiyet içinde yaşar.
O’na tevekkül içinde yaşar.
O’na secde içinde yaşar.
O’na tevâzu içinde yaşar.
O’na tenezzül içinde yaşar. 
İşte bu Eûzu sırrıdır. 
Eûzu makamı, her an Allah’a secde içinde yaşamanın ma-

kamıdır.
Allah’tan ayrı olmadığını bilen, kendine kişisel kimlik is-

nat etmez.
Her an Allah’ın kimliğiyle yaşar.
İşte kendi bedeninin sahibi olan Allah’a rabıta içinde ya-

şayan, O’nun kimliğiyle yaşar.
Eûzu boyutunda yaşayan kimse, cennetin hissiyle yaşar.
Onun tüm bedeni ilâhi huzura gark olmuştur. 
Eûzu makamının hissiyle yaşayan kişiye Allah’ın lûtfu, o 

kişinin her an huzur içinde olmasıdır. 
İşte kişi, Eûzu makamının şuuruyla yaşarsa;
Allah’ın ulvîyetinin yanında kendine benlik isnat etmez.
Allah’a ait olan sıfatları kendine isnat etmez. 



149

Rabbi olan yâni onu vücûdlandıran yâni yaratıcısı olan Al-
lah’a karşı hiçbir zaman isyan içinde olmaz. 

Allah’ın yarattığı varlığı tanımaya gayret eder. 
Ve her varlığa Hakk ölçüsüyle davranır. 
Allah’ın “Oku” ayetini; kendini okumak, varlığı okumak, 

kâinatı okumak olarak anlar.
Son nefesine kadar bunu yerine getirmeye çalışır. 
Hiç kimseyi ve hiçbir varlığı asla küçük görmez.
Her varlığa saygı içinde davranır. 
Az ile yetinir, elindekilerle mutlu olur.
Kendini ve ailesini övmez, başkasını ve ailesini kötülemez. 
Kişilerin inançlarına, ibadetlerine saygı gösterir, kendi 

inancını ve ibadetini diğerlerinden büyük görmez.
Geldiği makamda adalet üzere davranır.
Herkezin hakkını gözetir, kurumunu da gözetir ve onu ya-

şatmaya, geliştirmeye gayret eder.
Kimsenin hakkını yemez, malını çalmaz.
Kimsenin ardından çekiştirmez, onu küçük görmez, top-

lumda kötülemez.
Çünkü Eûzu makamının şuuruyla yaşayan kimseye göre, 

artık kimse yoktur.
Her kimsenin varlığı Allah’ın ulviyetidir. 
İşte Eûzu makamı, her an Allah’a rabıta içinde olmaktır.
İnsan Eûzu makamından düştüğü an;
Benlik içine düşer.
Kibir içine düşer.
Senlik benlik kavgası içine düşer.
işte bu durumda tenezzülü unutur.
Tenezzül her varlığın Allah’tan süzülüp gelmesidir.
Tenezzül, tenzil kelimesinden gelir.
Tenzil; inzal, nuzül, nâzil aynı kökten gelen kelimelerdir. 



150

Tenzil; parça parça açığa çıkış, hücre hücre açığa çıkış, 
gelme, indirilme, sunulma, bir özden süzülüp gelme demektir.

İşte her varlık Allah’ın kendi özünden adım adım süzü-
lüp gelmiştir.

Yâni tenezzül etmiştir.
Eûzu makamı, bu tenezzülü görmektir.
Eûzu makamında duran tenezzül içinde yaşar.
Tenezzül; inmek, sunmak, açığa çıkarmak, yüzünü göster-

mek, seviyesini bilmek, düşmek, alçak gönüllü olmak, varlıkta 
Hakk’ı görmek, tevâzû ile davranmak, kulluk makamında dur-
mak, yukarıdan aşağıya inmek anlamlarına gelir. 

Tenzil makamını anlayan, tenezzül sahibi olur.
Tenzil makamı; her varlığın bir özden geldiğini anlama 

makamıdır.
Açığa çıkan her varlığın, tüm değerlerin yüce sahibine, tüm 

varlığı özünden var edene ait olduğunu anlama makamıdır.
İşte tenezzül makamına gelen tevâzû içinde olur.
Tevâzu içinde olmak; kendisinin de her varlık gibi Allah’ın 

kulu olduğunu bilmenin şuurunda yaşamaktır.
Her varlık Allah’ın kuludur. 
Biri diğerinden yüce değildir.
Yüce olan, Hamd sahibi olan, tüm varlığın sahibi olan, tüm 

varlıktaki sıfatların sahibi olan yalnızca ve yalnızca Allah’tır. 
Hiçbir varlık da O’ndan asla ayrı değildir.
Tüm varlık, tüm âlem Allah’ın zâtı ile kuşatılmıştır.
Tüm varlık her an Allah’a bağlıdır.
O’na secde halindedir.
R’ad Sûresi 15: “Ve lillâhi yescudu men fis semâvâti vel ardı 

tavan ve kerhen ve zilâluhum bil guduvvi vel âsâl.”



151

Meâli: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, her an her şe-
yiyle, onların gölgeleri dâhil, sabah, akşam hiç durmadan Al-
lah’a secde ederler.”

Nahl Sûresi 48, 49:
48- “Onlar, Allah’ın halkettiği şeylerin gölgelerinin dahi 

sağa sola dönerek, Allah’a secde ettiklerini ve tüm var olan-
ların bir bütünlük içinde olduğunu bakıp da görmezler mi?”

49- “Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa, bütün varlıklar 
ve bütün kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anlayan-
larda kibirlilik yoktur.”

Rahmân Sûresi 6: “Ve el necmu veş şeceru yescudân.”
Meâli: “Yıldızlar ve ağaçlar her an secde halindedirler.”
İşte Eûzu makamı, secdenin hakikatidir.
Tüm varlığın her an Allah’a bağlılık içinde olduğunu gö-

rebilmektir.
İşte Eûzu makamında durmanın hakikati de budur.
Eûzu makamı, secde makamıdır.
İşte secdenin hakikatini de, kendi vücûdumuzu dikkatlice 

okursak anlarız.
Vücûdumuza baktığımızda görüyoruz ki, vücûdumuzdaki 

sonsuz hücre, vücûdumuza bir ömür bağlılık içinde, yâni secde 
içindedir.

Vücûdumuz ten boyutuyla ve can boyutuyla bir bütün-
lük içindedir. 

Tenimiz canımıza bağlı bir haldedir.
Vücûdumuzdaki, kulağımız, gözümüz, elimiz, ayağımız, 

tüm organlarımız her an vücûdumuza bağlı bir haldedir. 
Vücûdumuzdaki, tüm atomlar, tüm hücreler, tüm dokular, 

tüm organlar, birbirine bağlı olduğu gibi, hepsi de her an bir 
vücûda bağlı bir haldedir. 

Yâni vücûdumuzda ne varsa, hepsi tek vücûda secde ha-
lindedir. 



152

Yâni vücûdumuzdaki her hücre vücûdumuza Eûzu halindedir.
İşte bu kâinatta da durum aynıdır. 
Görünen görünmeyen tüm varlık, varlığın özü olan Allah’a 

her an bağlı bir haldedir, secde halindedir. 
İşte bizler, varlığın yaratılışını ve varlığın her an bir öze 

bağlı olduğunu anlamaya başlarsak secde sırrı kendini aç-
maya başlıyor. 

Kendimizde ve varlıkta işleyen sistem, bir birlik içindedir. 
İnsan, varlığın varoluş ve işleyiş sistemini ve birliğini iyi 

anlamalıdır.
Kendi vücûdumuzu var eden biz değiliz ve vücûdumuzda 

olan her an işleyişi yapan da biz değiliz. 
Eğer kendi enfûs âlemimize dönüp, vücûd varlığımızı ve 

oradaki işleyişi idrak edersek, oradaki bir bütünlüğü ve sis-
temin birbirine bağlılığını anlarız.

Secdenin hakikatini de, kendi vücûdumuzdaki işleyişte 
görürüz. 

Ve anlıyoruz ki:
Secde; vücûdun tüm sisteminin vücûda secde halinde ol-

duğu gibi, bu cümle âlem de, geldiği öze secde halindedir. 
Secde; tüm varlığın bir birlik içinde bir olma durumudur. 
Secde; yaratılanın ve yaratanın birbirinden ayrı olmadığı 

sırrıdır. 
Secde; her varlıktan varlığın sahibinin kendini izhâr ey-

leme sırrıdır. 
Secde; Semme Vechullah sırrıdır. 
Secde; damlanın deryadan ayrı olmadığı, bir olduğu sırrıdır. 
Secde; varlığın sûret boyutuyla bir gölge olması, gölgenin 

sahibini göstermesidir. 
Secde şuuruna gelen kişi, Eûzu makamına erer.



153

Kendi varlığının sahibinin Allah olduğunu bilir, kendine 
varlık isnat etmez, her an Allah’a bağlı olduğunu bilir ve her 
an bu şuurda yaşar. 

Anlar ki kendinde ve her varlıkta, nefes alıp veren, fiiliyle 
fâil olan, sıfatlarıyla mevsûf olan, Zâtıyla her an vücûdu tu-
tan Allah’tır. 

Anlar ki bu âlem bir özden gelir ve her an o öze bağlıdır 
yâni secde halindedir. 

Anlar ki, zerreden kürreye her şey Allah’a secde halindedir. 
İşte Eûzu makamına eren kişi;
Hakk ile Hakk olduğunun şuuruyla yaşar.
Damlanın deryadan ayrı olmadığını bilir.
Tüm varlığın Allah’a secde içinde olduğunu görür.
Her an Allah’a teslimiyet içinde yaşar.
Gönlünü her an Allah’a râbıta eder.
Semme VechAllah makamının şuuruyla yaşar.
İşte bu kitabımızda Eûzu makamının ne olduğunu anla-

maya çalıştık.
Allah’a sığınmanın hakikatine ermeye çalıştık.
Hatamız eksiğimiz elbette çoktur.
Gönlümüz izin verdiği kadar anlamaya çalıştık.
Anladığımızı yazmaya çalıştık.
Hatamız eksiğimiz için affola.
Gönlünüzden Allah sevgisi hiç eksik olmasın. 
Gönlünüzden sadakat, samimiyet hiç eksik olmasın.
Gönlünüzden merhamet hiç eksik olmasın.
İlimden, irfandan edebden hiç kopmayalım.
Her dâim ilme sarılalım, ilim üzere hareket edelim.
Hakk nazarıyla bakmaktan hiç vazgeçmeyelim.
Sevgi, saygı, merhamet, tevâzû içinde olalım.
Sevgiyle, huzurla, ilâhî aşkla kalın…



154

Gönlünüz her dâim aşk içinde olsun…
Gönlünüz her dâim ilâhî heyecan içinde olsun…
Gönlünüz her dâim secde içinde olsun…
Gönlünüz her dâim Eûzu içinde olsun…

İsmail Dinçer
19-01-2025


