)

FELAK VE
NAS SURELERI

Ismail Dinger



N



ICINDEKILER

ONSOZ / 5
FELAK SORESI / 11
NAS SURESI / 67
EUZU-ALLAHA SIGINMAK / 112
ALLAH’I DOST EDINMEK / 133
SON DEGERLENDIRME / 146



N



ONSOZ

Allah’a siginmak...

O’nu kendimizde bulmak...

O’na sahit olmak...

O’na teslimiyet icinde olmak...

Bebegin annesine sarildig1 gibi O’na sarilmak...
Bebegin annesini hissettigi gibi O’nu hissetmek...

Bebegin anne sevgisiyle anneye sarildigi gibi O’'nun sev-
gisine sarilmak...

O’nun askiyla agsklanmak, O’'nun agkiyla O’na siginmak...

Her varliga askla bakmak...

Askin ulviyetiyle donanmak, her varlikta O’na nazar etmek...

Her an O'nunla irtibat icinde olmak...

O’na tevekkiil icinde olmak...

Her an O’na secde i¢cinde olmak...

Elizu makamiyla miiserref olmak...

0 makamin suuruyla yasamak...

Nedir EQizu sirr1?

Nedir Rabbe siginmak?

Nedir Allah’a siginmak?

Nedir Rahméana siginmak?

Siginmanin ana gayesi nedir?

Bu kitabimizda E{izu makaminin ne oldugunu anlamaya
gayret gosterecegiz.

Elizu ve secde makamlarinin arasindaki bagi anlamaya
calisacagiz.



Felak ve Nas Stirelerinden gelen ilahi mesaji anlamaya gay-
ret gosterecegiz.

Toplumda, Feldk ve Nas Sirelerinin Arapca olarak devaml
okunmasi tavsiye edilir.

Ama bu siirelerin manasina erisilmesi i¢in degil, kisinin
basina gelecek her tiirlii felaketten korunmasi i¢in okunmasi
tavsiye edilir.

Toplumda insanlarin birbirine etkisi her zaman goriilr.

“Bu sfireleri okuyun, sevabi biiyiiktiir, her tirli felaket-
ten korur” diye aktarilan bu bilgileri, adeta Allah’in emri sa-
yarak kabul ediyoruz.

Yiizyillardir boyle aktarilan seylerin asli var m1 yok mu
diye pek arastirmiyoruz.

Toplum olarak manasina erisme duygusundan ¢cok kendi
cikarimiz iizere dine siginiyoruz, Allah’a siginiyoruz.

Bir slirenin Arapcasi okunarak felaketlerden korunmak
mimkiin midiir?

Bir stireyi okumaktaki maksat, manasina ermek olmahdir.

Manasina ermek, ilmi ve edebi olarak hayatimiza gegir-
mek olmalidir.

Manasina eremedigimiz seyi okumak, sadece kelimelerin
lafzinda kalmaktir.

Bakara Stresi 50: “Entum tenzuriin-sizler anlamak i¢in
bakin.”

Bakara Siresi 121: “Ellezine ateynahumul kitabe yetltinehu
hakka tilavetihi uldike yumin{ine bihi ve men yekfur bihi fe
ulaike humul hasir(n.”

Ellezine ateynd hum  : O kimseler, verdik, sunduk, onlar,

kendileri,
El kitabe : Kitab, varlik kitaby, ilmi degerler tasiyan,
Yetline hu : Anlayarak okuma, okuyup takip edip
ulasmak,



Hakk : Hak, gercek, hakikat, dogru olan,

Tilavet hi : Okuyup temizlenme, ilave etmeden
okuma,

Ulaike yumintin bihi  : Iste onlar, iman eden, inanan, ona,

Ve men yekfur bihi : Kim, hakikatleri 6rtmek, kabul etmemek,
ona,

Fe ulaike hum el : Iste onlar, kaybeden, basarisiz olan,

hésirilin hiisran,

Meali: “Onlara sundugumuz kitabi okusunlar, anlasinlar,
hakikatine ulassinlar. iste onlar iman ehli olsunlar. Hakikat-
leri gbrmezden gelen kimseler ise, iste onlar kaybedenlerdir.”

Isra Siresi 14: “Ikra kitabek kefa bi nefsikel yevme aleyke
hasiba.”

ikra kitabe ke : Oku, anla, arastir, kitab, senin, kendi
viictd kitdbin,
Kefa bi nefsike : Kafi, yeterli, senin nefsine, kendini,

El yevme aleyke hasiba  : Vakit, an, giin, sana, kendinde, hesap,
arastirma, anlama,

Meali: Oku, kendini tanimak i¢cin kendi viictid kitabin sana
yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama i¢inde ol.”

Iste insan, Kur’an'da da belirtildigi gibi, oncelikle kendi
manasina ermelidir.

Kendini anlamak i¢cin kendi yaratilisini diisiinmelidir.

Kur’an’da bizlere sunulan 6giit, 6ncelikle varlik kitabini
anlamak icin, varolusun hakikatine ermek icin, her zaman te-
fekkiir icinde olmaliyiz.

Varliga bakisimiz, idraki yonden olmalidir.

Varliga bu cihetle, hakikatlere ermek icin bakmaliyiz.

Canli kitab olan kendi bedenimizi ve varligi anlamak i¢in
okumaliyiz.

Sonra da kitap olarak basilan eserleri de anlamak igin
okumaliyiz.



Yoksa Kur’an’t anlamadan okumak dogru degildir.

Kur’an insanliga; okusunlar, anlasinlar, hakikatine erissin-
ler ve yasantilarina gecirsinler diye sunulmustur.

Arapcgasini oku sevap bekle diye sunulmamistir.

Felak ve Nas Sirelerini, “Allah’a siginmak icin okuyun” tav-
siyeleri toplumda hep duyulur.

Arapcasi okunarak Allah’a siginilir m1?

Allah siginmak ne demektir?

Allah’1 layikiyla anlamadan O’na siginilir m1?

E{zu ne demektir?

Inang gruplarinda hep, Felak ve Nas Strelerini sikintih du-
rumlarda, basa gelecek kazalardan, basa gelecek belalardan,

hastaliktan, kotili insanlarin serrinden, nazarlardan korun-
mak icin okuyun tavsiyesi vardir.

Her giin bu siireleri okuyan, korunur, hastalanmaz, basina
gelecek felaketten korunur diye anlatilir.

Toplumda hep soyle anlatilir.

Bu sireleri okuyanlara;

Cinler dokunmaz.

Seytan okuyandan uzaklasir.
Koruyucu 6zelligi vardir.

Sifa verici 6zelligi vardir.

Beladan korunulur.

Hastaliktan kurtulunur.

Maliniz artar, bereketiniz artar.
Basa gelecek feldketler engellenir.

Felak ve Nas surelerini okuyanlara nice sevaplar gelir diye
aktarilan bilgileri iyi analiz etmek gerekir.

Bu konuda nakledilen rivayetlerin ardini iyi anlamak gerekir.

Bu konuda nakledilen bilgilerden bazilari soyledir.



Felak ve Nas Sireleri, Kur’ant Kerim'’in ticte birine denk
gelen degerler icerir.

Koruyucu 6zelligi vardir.

Sifa verici 6zelligi vardir.

Yatmadan 6nce ve her namazdan sonra okunmasi sevaptir.

Felak ve Nas Streleri ile ilgili Hazreti Muhammed'den ak-
tarildigi iddia edilen bilgilerden bazilari sdyledir.

Alttaki bolim alintidir.

Hazreti Aise’den rivayet edilen bir hadise gore Resiil-i Ek-
rem rahatsizlik aninda ve gece yatagina girecegi sirada ihlas,
Felak ve Nas slirelerini okuyup avuglarina iifler ve elleriyle bi-
tiin viicidunu sivazlardi (Buhari, “Fez&’ili’l-Kur’an”, 14; Ebt
David, “Edeb”, 98; Tirmizi, “Da‘avat”, 21).

Ukbe b. Amir’den gelen bir rivayette de Hazreti Muham-
med’in kendisine soyle dedigi belirtilmistir: “Ey Ukbe! Sen
‘Kul elizii bi-rabbi’l-Felak’ stiresini oku; zira Allah’a bu siireden
daha sevimli gelen ve daha belig olan hicbir stire okuyamaz-
sin; miimkiin olduk¢a onu oku” (Miisned, 1V, 149, 155: siire-
nin fazileti hakkindaki diger rivayetler icin bk. Ibn Kesir, VIII,
550-553; Stiy(iti, ed-Diirri’l-mens tr, VIII, 684-688; Sevkani, V,
518-519). Bazi tefsirlerde yer alan (meselad bk. Zemahserdi, 1V,
657; Beyzavi, 1, 629) ve muavvizeteyni okuyan kimsenin sanki
Allah’in indirdigi biitiin kitaplar1 okumus gibi olacagini ifade
eden hadisin mevz( oldugu kabul edilmistir. (Ibnii'l-Cevzi, el-
Mevzi‘at, [, 239-241; Zerkest, 1, 432).

Ukbe b. Amir’e soyle buyurmustur:

“Gormedin mi? Bu gece benzeri asla goriilmemis ayetler
indirildi: Kul efizii bi-rabbi’l-felak ve kul etizii bi-rabbi'n-nas.”
(Muslim, “Miisafirin”, 264)

Ayetel Kirsi, Felak ve Nas Sirelerinin devamli olarak ve
diizenli bir sekilde okunmasi kisileri ve konutlar1 olas1 dogal
felaketlerin zararlarindan da koruyacaktir.



Ayetel Kiirsi, Felak ve Nas Sirelerinin 6zellikle gece ve ka-
ranliktan korkanlarin okumasi tavsiye edilmektedir.

Ayni sekilde ebeveynler de bu dualari kii¢iik cocuklari igin
her glin okumalidirlar.

Ayetel Kiirsi, Felak ve Nas Sirelerinin birlikte okunmasi
ve buna diizenli olarak devam edilmesi evdeki huzursuz or-
tamin giderilmesinde de faydali olacaktir.

Ayetel Kiirsi, Felak ve Nas Strelerinin bir mekanda her giin
okunmasi o mekanin da korumaya alinmasina vesile olacaktir.

Ayetel Kiirsi, Felak ve Nas Sirelerinin birlikte okunmasi
gorilen goriilmeyen her tiirli kétiiliige karsi koruma kalkani
saglayan adeta bir zirh gibi gorev ifa edecektir.

Ayetel Kiirsi, Felak ve Nas Streleri bilhassa yolculuk esna-
sinda da bol bol okunmasi tavsiye edilen dualardandir.

Bu siirelerin birlikte okunmasinin fazileti ¢oktur.

Insanin beden ve rith saghgina zarar verecek seylerin ser-
rinden Allah’a siginmay1 6gtitlemektir. (Alintinin sonu)

iste bu kitabimizda, Felak ve Nas Strelerinden bizlere su-
nulan ildhi mesajlar1 yakalamaya calisacagiz.

Eksigimiz elbette olacaktir.

Samimi bir duyguyla kelime kelime inceleyip, sunulan si-
relerden gelen mesajlar1 anlamaya gayret edecegiz.

Hatamiz eksigimiz olursa affola.

Rabbimiz gonliimiize yardim etsin.

Rabbimiz idrakimizi a¢sin.

Rabbimiz hakikatleri layikiyla anlamamizi nasip etsin.

Rabbimiz Elizu makaminin ve secde makaminin rthani-
yetine ermeyi nasip etsin.

Rabbimiz kendi sahsi kimligimizden ¢ikip, O'nun kimli-
giyle yasamay1 nasip etsin.

Ismail Dinger

10



FELAK SURESI

1-

R T Ul
Glall &y asel J8
Kul etizu bi rabbil feldak

Kul elizu : Anlat, de, acikla, siginmak, yonelmek, yardim istemek,
giivenilen yere,

Bi Rabbi : Rabbi, viictidlandiran, bedenin sahibi, efendi,

El Felak  : Yarilip ¢ikan her sey, sabah, dogus, biitiin mahlikat,

Meali 1: “Biitiin mahlikatin sahibine siginmay1 anlat.”

Meali 2: “A¢iga ¢ikan her seyi bedenlendirene dayanmay1
anlat.”

Meali 3: “Varlig1 sekillendirene yonelmeyi anlat.”

Meali 4: “Gortlinen goriinmeyen her seyin Rabbini tani-
may1 anlat.”

Meali 5: “Her sey bir 6zden geldi, her seyin Rabbi olan Al-
lah her seyi sekillendirdi, iste siginilacak olan O’dur.”

Meali 6: “Bir rahimiyetten gelen, sekillenen her sey, Rab-
binin tecellisidir, iste siginilacak olan O’'dur.”

Meali 7: “Kabugunu yarip ortaya cikan her sey, yaratili-
sin sirridir, Rabbin sirridir, iste anlasilmasi gereken O’dur, si-
ginilacak olan O’dur.”

Bu boéliimde gegen, Eiizu, Rab, Felak kelimelerini inceleyelim.

Elizu kelimesini ¢ok iyi anlamaliyiz.

Elizu ve secde makaminin ne oldugunu cok iyi idrak et-
meliyiz.

11



EfGzu kendi sahsi kimligini terk edip, Allah’'in kimligine
rabita olmaktir.

Allah ile her an rabita icinde oldugunu anlamaktir.

Elizu, siginmak diye gevrilse de siginmanin ne oldugunu
cok iyi diisiinmeliyiz.

Siginmaktan maksat, kendi ¢ikarlari i¢in, kendini koru-
mak i¢in Allah’a s1iginmak midir?

Yoksa Allah’t tanimak, O’na sahit olmak, layikiyla O’nu ta-
nimak icin, O’na siginmak midir?

Siginmaktan maksat, tiim varligin sahibine midir?

Yoksa kendi benlik alanina midir?

Her Kkisi, “ben neye siginiyorum?” diye kendine sormalidir.

Kendini muhasebe etmeli, duygu ve diislincelerini ana-
liz etmelidir.

Insan, éncelikle hangi duygu ve diisiincelerine sigindigini
anlamalidir.

Sigindigim duygu ve diislincelerim bana nasil kapilar agiyor?
Sigindigim yer beni ne hale getiriyor?

Beni rahmani alana mi eristiriyor?

Yoksa seytani alana mi stirtkliiyor?

Seytani alana esir mi ediyor?

Yoksa Allah’a tevekkiil icinde mi birakiyor?

[ste siginma duygusu ¢ok iyi anlagilmalidir.

Bebek 9 ay boyunca annenin rahmine siginir.

9 ay boyunca adim adim hiicre hiicre anneyi tanir, anne-
den bedenlenir.

Bu siginma rahimi bir siginmadir.
Rahimin i¢inde, anneyi vesile kilarak, Allah’in rithundan
bedenlenmedir.

Bebegin anne rahmindeki siginmasinda, varolus vardir,
bedenlenme vardir.

12



Iste bu bedenlenme, yaratilis hakikatinin sirridir.

Insanin Allah’a siginmasi, O’nu tanimak i¢cin olmahdir.

Allah’in varligi nasil halk ettigini anlama olmalidir.

Kendi ¢ikari icin Allah’a si§inmak, kisinin kendini koruma
icgidisudur.

Insanoglu acizdir, elbette kendi sikintilarinda Allah’a si-
ginmak, ona biiytk bir sabir getirecektir, rahatlik getirecektir.

Bu béliimde gecen Elizu; siginmak, dayanmak, anlamak
icin yaklasmak, korunmak i¢in temas kurmak, irtibat kur-
mak, iletisim icinde olmak, birlik i¢inde oldugunu anlamak
gibi anlamlara gelir.

Allah’1 siginmaktan maksat, O’'na arif olmak i¢indir.

O’na teslimiyet icinde olmak icindir.

Insan rahim ve rahman boyutlarina siginmanin ne oldu-
gunu diisiinmelidir.

Kur’an'da Meryem Stiresinde, Meryem’'in Rahman‘a si1gin-
mast bildirilir.

Meryem Stresi 18: “Kalet innf elizu bir rahméani minke in
kunte tekiyya.”

Meali: “Meryem gelene dedi ki: Ben senden, her yeri ni-
ruyla sarana siginirim, eger sen de fenalardan sakinan biriy-
sen Oyle ol.”

Meryem’in, rahmana olana siginmasi neydi?

Takva sahibi olmak neydi?

Takva makamina nasil erisilirdi?

Hakk’tan gelen dogusa kap1 acan sirlar neydi?

Her yeri niliruyla saran, rahim olan, rahman olan neydi?

Meryem’e gelen, beseri bir varlik miydi?

Gonliine dogan rahmani bir 151k miydi?

0 rahmani 151k, [s4 olarak dogacak olan miydi?

Meryem, bakirlik boyutu idi, tertemiz olan géniil boyutu idi.

13



Gonli tertemiz olana, sirlar bir bir gelecek idi.

Bakirlik; bakirelik, kirlenmemisliktir.

Her ¢ocuk tertemiz dogar.

Yani bakir bir sekilde dogar.

Lakin daha sonra aile ya da toplum tarafindan, kibir, gu-
rur, yargilama, hor gérme, kendini ytlice gérme gibi duygularla
kirlenmeye baslar.

Ve Allah’a siginmay1 degil, kendi inan¢ alanina siginmay1
Ogrenir.

Iste Rahman’a siginmak, heryeri tecellileri ile saran Al-
lah’a siginmaktir.

Iste “Elizu bi El Rahman” Allah’in rahmaniyet boyutunun
ne oldugunu bilmek ve Allah’a rahmaniyet boyutundan sigin-
maktir.

Rahman; rahim boyutunun Halkiyete cikisidir, viiclid bo-
yutu, tecelliler boyutu, Halk boyutudur.

Rahman sirri; rahim’de ne varsa, zaman dilimi icinde bir
bir aciga c¢ikar, sliziiliip a¢iga ¢ikan her varlikta, rahimde Al-
lah’a ait olan hakikatler a¢iga ¢ikarak, kendini gosterir.

Yani tohum rahim ise, tohumdan agiga ¢ikan aga¢ boyutu
rahman boyutudur.

Rahman boyutunda, tohumun 6ziinde ne varsa agagta tiim
isaretleri ile o vardir.

Rahim boyutundan a¢iga ¢ikanlar, rahman boyutunda
kendini gosterir.

Takva, kendine varlik isnat etmekten sakinmaktir.

Allah’in Glviyetinin yaninda ben de varim demekten sa-
kinmaktir.

Kibirden, gururdan uzak durmaktir.

Allah’a ortak kosmaktan sakinmaktir.

Takva, biitiin glinahlardan uzak durmaktir, sakinmaktir.

14



Aklimizdaki batil bilgilerden sakinmak, temizlenmektir.

Kotulik iceren hislerden, diisiincelerden sakinmaktir.

Tim fena hallerden sakinmaktir.

Fitnelikten, fesatliktan, giybetten sakinmaktur.

Birileri hakkinda dedikodu yapip cekistirmekten sakin-
maktir.

Zarar vermekten, yakip yikmaktan sakinmaktir.

Kot distinmekten, kotll soylemekten sakinmaktir.

Takva sahibi, Rahmana siginma makaminda durur.

Rahman, her yeri nliruyla saran Allah'tir.

Rahim olan O’dur, Rahman olan O’dur.

Meryem’in “in kunte tekiyya-sen de takva sahibi isen” uya-
ris1, takva sahibi olmamizi bildirir.

Iste Meryem Siresinde gecen Efizu bir Rahman”; dlemlerin
Rabbi olan Allah’in rahman boyutuna siginmaktir.

O’na teslimiyet icinde olmaktir.

A'raf Shresi 96: “Ve ittekav le fetahna aleyhim berekatin
min el semai ve el ardi.”

Meali: “Takva ehli, her seyin bizden agiga ¢iktigini, yerle-
rin ve goklerin sifatlarimizla donatildigini bilir.”

Iste Rahmant alan, Allah’in sifatlar alanidir.

Rahmana siginmak her yeri sifatlariyla kusatan Allah’a
siginmaktir.

Yani sifatlarda, sifatlarin sahibine siginmaktir.

Iste Rahman’a siginmak Meryem makaminin sirridir.

Akl gonlii tertemiz olan, yani bakirelik makamina eren,
Rahmana siginmanin sirrina erecektir.

Insan bakirelik makamina ermelidir.

Insan aklini génliinii kirleten her seyden arinmalidir.

insan; gururdan, kKibirden, 6fkeden, zuliimden vazgec¢cmeli,
Rahman olana siginmalidir.

15



“Elzu billahi minesseytanirracim” toplumda hepimizin
kullandigi bir lafizdir.

Anlami ise; seytani bilgiler, duygular, diisiinceler ve ey-
lemlerden uzak durmak, Allah’a siginmaktir.

Allah’a siginmak O’na sahit olmak i¢in O’na yonelmektir.

Insan tanimadig bir seye siginabilir mi?

Insan tanimadig bir yere siginabilir mi?

Doktor olmadan Tip ilmine siginma olabilir mi?

Doktor olmadan bir hastalik taninabilir mi?

Teshis ve tedavi gerceklesebilir mi?

Tip 68rencisinin Tip ilmine siginmasi, Tip ilmini tanima-
sina kapilar acacaktir.

Iste Allah’a siginmadaki gaye, Allah’t tanimak O’na arif ol-
maktir.

Insan kendini gézden gecirmeli.

Duygu ve diisiincelerinin neye dayandigini anlamalidir.

Her insan kendine sormal..

Ben neye siginiyorum?

Siginma amacim nedir?

Ben seytani duygu ve diisiincelere mi siginiyorum?

Yoksa rahmani duygu ve diisiincelere mi siginiyorum?

Kisi Allah’a siginiyorum diye kendi seytanina siginiyor
olabilir mi?

Kisi Allah’a siginiyorum diye kendi ¢ikarlarina zulmiine
siginiyor olabilir mi?

Insan, seytanin ne oldugunu bilmezse, ondan uzak durma-
nin ne oldugunu da bilemeyecektir.

Insan, kendindeki seytani iyi tanimali ve onu kendi aklin-
dan ve gonliinden taglamalidir, yani uzaklastirmahdir.

Seytan ve iblis arasinda ince bir fark vardir.

Seytan, iblisten dogar.

16



Seytan nedir?

iblis nedir?

Bunlar ¢ok iyi bilinmelidir.

Iblis, libas, elbise, dis elbise, stret, varligin toprak ciheti,
gibi anlamlara gelir.

Iblis; dis elbisede, slirette, toprak boyutunda kalan demektir.

Yani varliga baktiginda, varligin dis yiiziinde kalan, i¢cyii-
ziindeki manaya ulasamayan demektir.

Yani teni goriip cani géremeyen demektir.

Yani esya boyutunda kalan, esyanin hakikatini goreme-
yen demektir.

Tlm siret viicGdlarini tutan Allah'tir.

Eger biz, stretleri gortip stretleri tutan sireti géremez-
sek, yani topragi goriip, topragin ardinda olani géremezsek,
yani teni goriip cani géremezsek, iblislik hali bizde a¢i1ga ¢ikar.

Iste iblis; varligin dis elbise yani varligin toprak boyu-
tunda kalan demektir.

Bizden istenen siiretleri tutan giicii anlamak ve secde sir-
rina ermektir.

Iblis boyutuna diisen, kendini varliktan koparacaktir.

Kendini farkl goérecektir.

Kendine Ustlinliik payesi verecektir.

Kur’an’da bu ¢ok giizel tarif edilir.

Sad Stresi 76: “Ene hayrun minhu-ben ondan hayirliyim.”

Iste her kim kendini yaratilan herhangi bir varliktan her-
hangi bir kimseden iistiin goriiyorsa...

“Ben ondan hayirliyim, ben ondan tistiiniim, ben ondan de-
gerliyim” diyorsa, o kisi iblis durumuna dismistiir.

Ve o kisinin artik diisecegi durum seytanlasmaktir.

Kisi boyle duygularla seytanlasir.

Ve cevresine kotiliik yapmaya baslar.

17



Benim inancim, benim ibadetim, benim ibadethanem on-
lardan daha iistiin, diyenler kendi gibi olmayanlar1 dislads,
hor gordi.

insan, yaratilan herhangi bir varliktan daha tstiin, daha
yiice olabilir mi?

Bir kisinin inanci digerinden daha ytice olabilir mi?

Hepimiz ayni1 Allah'in yarattigi kullar degil miyiz?

Yunus Emre’miz ne giizel soylemis.

“Sen kendine ne sanirsan ayriga da onu san”

“Yetmis iki millete Hakk nazariyla bak.”

Evet, iblis hep boyle zannetti, boyle diistindii, boyle soyledi.

iblis; “Ben ondan hayirhyim” dedi.

“Halakte hu min tin-O bir toprak” dedi.

Bu ayeti ¢ok iyi tefekkiir etmeliyiz.

Varligin toprak boyutunda kalmamali, onun aslinin ne ol-
dugunu gorebilmeliyiz.

Sad Stresi 76: “Kale ene hayrun minhu halakteni min na-

rin ve halaktehu min tin.”

Kale ene hayrun min hu  : Dedi, ben hayirliyim, iistiin, ondan,

onu, bunu,
Halakte ni : Yarattin, halk ettin, var ettin, ben,
Min narin : Ates, yakan sey, 151k, aydinlik,
Ve halakte hu : Onu yarattin,
Min tinin : Tin, 6z, camur, kil, stiret, toprak,

Meali: “Stretlerde kalan; benlik icinde kalir, yakip yikici
hallerinden dolay1 yaratilisi anlayamaz, kendini diger yarati-
lanlardan daha hayirh goriir ve o yaratilanlari bir siiret go-
rir ve siretini géremez.”

Iste ayette belirtildigi gibi, iblislesmenin yolu toprak bo-
yutunda kalip 6zii gorememektir.

Kendini hayirli sanip, baskasina hor bakmaktir.

18



Kendini degerli goriip baskasina degersiz diye bakmaktir.

Her kim, kendini yaratilan herhangi bir varliktan ya da
bir insandan daha hayirh goriiyorsa, o kisi biiyiik bir kibrin
icine dismustiir.

Kendini diger bir kimseden daha hayirlh gérmek, daha de-
gerli gormek, daha ylice gérmek kibirdir.

Kibir kisiyi seytanlastirir.

Kibir kisiyi Hakk suurundan uzaklastirir.

Varligin toprak boyutunda kalan iblislesir.

Iblis olan Hakk suurundan uzaklasir ve seytanlasir.

Seytanlasan kisi zalimlesir, kendine ve ¢evresine zuliim eder.

Kur’an'da hem iblis hem seytan kelimeleri vardir.

Toplumda iblis ve seytan ayni olarak kabul edilir.

Seytanin geldigi yer iblis boyutudur.

iblis, libas boyutunda kalan, 6zii géremeyen demektir.

Libas, dis elbise demektir.

Varligin dis elbisesi topraktir.

Her kim toprak gordd, topragin 6zlinii géremedi, o iblis
durumuna diisti.

Iblis durumuna diisen varligin esya boyutunda kalir ve
gitgide seytanlasir.

Seytan; “Sa-ta-na-satana” kelimesinden gelir diye bilinir.

Satan-satan; uzaklasan yani Hakk’tan uzak olan demektir.

Seytan ve esya ayni kokten gelen kelimelerdir.

Kisi, varligin i¢yliziint yani oradaki rithu géremediginde
Hakk’tan uzaklasir.

Hakk denilen rihtur.

Seytanlik iblislikten dogar.

Yani seytanin dogdugu yer, iblislik halidir.

Kisi varligin stiret boyutunda kaldiginda, kiside yavas ya-
vas varliktan menfaat edinme ve ego hali gelisir.

19



Ve artik varhiga; iyi kott, guizel ¢irkin, giglii zayif, diisiik
makam yiiksek makam, kéle kral, zengin fakir, gibi diisiince-
ler i¢cinde bakar.

Ve Hakk’tan uzaklasildiginda ego hali gelisir.

Ego icinde olan Kkisi, yavas yavas kotii haller sergilemeye
baslar.

Iste seytan; tiim kétii haller icinde, benlik icinde, hasetlik,
fesatlik, yikicilik icinde olana denir.

Seytan hep kendi c¢ikari, kendi egosu i¢inde olandir.

Seytan, her hareketi kotiiliik icinde olandir.

Seytan, varligin esya boyutunda kalip, kendi ¢ikari i¢in
zullim eden demektir.

Kendi seytanini ve iblisini recm etmeyenin yani tasla-
mayanin yani kendinden uzaklastirmayanin e(izu’sii olamaz.
Aklini ve gonliinii temiz eylemeyenin elizu’sli olamaz.

Her insan kendine sormalidir.

Ben neye siginiyorum?

Kibrime mi, gururuma mi, 6fkeme mi, zanlara mi, batil
bilgilere mi, yargilamaya mi, ayrimcilik i¢inde olan bir inang
grubuna mi, mala-miilke mi, sana-sohrete mi?

Evet, oncelikle hepimiz, neye siginiyoruz, neyi yiiceltiyo-
ruz, neye esir oluyoruz? Bunu kendimize sormaliyiz.

Ayette belirtilen, Rahmana siginmak nedir? Iyi diisiinmeliyiz.

EGzu lizere olmak nedir? Bunu iyi anlamaliyiz.

Insan sunu hi¢ unutmamahdir.

Nasil ki bedeninde her hiicre, doku, organ, atomlar be-
dene secde i¢indeyse, yani birlik icindeyse, tiim varlik da Al-
lah’a 6yle baghlik i¢cindedir.

Iste bu hem secdenin hem Efizunun sirridur.

insan kendini bilmeye ¢alismali, kendi hakikatini anla-
malidir.

20



Insan, kendi hakikatini anladig1 zaman, yaratihsinin hikmet-
lerine ulastig1 zaman, onu var eden ilahi kudrete siginacaktir.
Clinkii insanin geldigi yer ve dondiigii yer orasidir.

Lakin insan, bir gaflet icinde diinya boyutuna esir oluyor,
oraya siginiyor, oradan huzur bulacagini zannediyor.

Hakk’tan uzaklasan her insan, egosal alana kapilir gider,
s181indig1 yer sadece diinyevi istekler boyutudur.

Esya boyutuna esir olmak, seytanlagsmaktir.

Esyanin hakikatini anlamak, Hakk boyutuna siginmaktir.

Rahmana siginmak, tiim varlig1 sonsuz nitelikleriyle sa-
ran, rahmet ehli olan Hakk’a siginmaktir.

Rahman, rahim boyutundan a¢iga ¢ikan tiim nitelikler
boyutudur.

Insan Allah’in rahimiyetinden gelmistir, O’nun rahmani-
yeti ile sarilidir.

Insan bunu asla unutmamalidir.

Bunu unuttugumuz an, Allah’in kimligiyle donatildigimizi
unuturuz.

Allah’in kimligi ile donatildigini unutan kisi, kendine sahsi
kimlik verir ve ben benim demeye baslar.

Insanin bedenindeki Allah'in kimligi Rabb kimligidir.

Insan Rabb kimligiyle yasar.

Insan bu hakikati ¢ok iyi anlamahdr.

Insanin Allah’a sahitlik yolu kendi bedeninin sahibi olan
Rabb’ine arif olmaktan gecer.

Hazreti Muhammed’e biri geliyor: “Allah nedir ya Muham-
med, O'nu nasil bilebilirim?” diye soruyor.

Hazreti Muhammed de o gelen kisiye: “Men arefe nefsehii
fekad arefe Rabbeh(l” diyor.

Yani: “Kendini bilen kimse, kendini viicidlandirani da bi-
lecektir.”

21



Iste Allah’t bilmenin yolu, kisinin kendi viicid varhgidir.

Kendi viicd yolculuguna baslayan kimse, mutlaka viici-
dun sahibi olan Rabb’e arif olacaktir.

Ve oradan da tiim bedenlerin sahibi olan Allah’a teslimi-
yet icinde olacaktir.

Simdi ayette gecen Rabbil Felak kelimesini inceleyelim.

Rabb kelimesi; Allah’in bedenler boyutundaki esmasidir.

“Rab- «)": Bedenlendiren, viiciid veren, var eden, dizayn
eden, terbiye eden, sekillendiren, viiciidun sahibi, viictdu is-
leten demektir.

Rab, Rublbiyet, Erbaa, Rabia, Miirebbiye, Rabita, Rabit,
Rabtiye, terbiye, riba, birbirine bagh kelimelerdir.
Hepsi Rabb kelime kokiinden gelir.

Rabb “r-b” harfleriyle yazilir, “r1” harfi varligin ac¢iga ¢i1-
kisy, filizlenme, bedenlenme boyutudur.

“Be” harfi, her seyin bir 6zden ac¢iga ¢ikisina isaret eder.

Rabb esmasi; Allah'in her bedendeki, bedeni sekillendir-
mesi, bedenin sahibi ve o bedendeki isleyisin esmasidir.

Allah’in, bir viictiddaki karsilig1 “Rabb” esmasidir.

Yani bir viicidun sahibine Rabb denir.

Tlm viictdlarin sahibine Allah denir.

Allah’in, bir viicGddaki sahipligi “Rabb” esmasidir.

Rabb, riba, rabita kelimeleri ayni kelime kokiinden gelir.
Felak kelimesi ise; agiga cikmis olan tiim mahliikat demektir.
Bir 6zden yarilip agiga ¢ikan her seye felak denilmistir.
Infilak kelimesi de buradan gelir.

Infilak etmek, bir seyin patlamasi sonrasi bir seylerin
aciga ¢cikmasidir.

Tohumun i¢inden filizin infilak edip a¢iga ¢ikmasi, agacin
aciga cikis baslangicidir.

Iste aciga cikmis olan her sey felaktir.

22



Feldket kelimesi de buradan gelir.

Felaket, aciga cikmis varligin olaylarindan gelen etki de-
mektir.

Bir tohum diisiinelim.

O tohumun kabugunun yarilmasi, ¢atlamasi falk, infilak
kelimesi ile belirtilir.

Icinde ne varsa onun agiga ¢cikmas, fitrattir, infitrdir.

Tohum yarilir saga ve sola ikiye boliintir.

Iste bu ikiye béliiniis, sakk kelimesi ile belirtilir.

Tohumdan ¢ikan agacin, diger a¢iga ¢ikmis olan varliktan
gelen olaylarin etkisi altinda kalmasi da felakettir.

Felaket, varligin birbirine olan olumlu ya da olumsuz et-
kileri demektir.

Ama bu kelime toplumda olumsuz olaylar i¢cin kullanil-
maktadir.

Tohumun i¢inde agacin adim adim agiga cikisi, gériinmesi,
bedenlenmesi, Rabbi’l felak’tir.

Agacin adim adim a¢i8a ¢ikan her seyine; yapragina, da-
lina, cicegine, meyvesine felak denilir.

Bunu yapana da Rabb denilir.

Iste Rabbi’l felak; aciga ¢ikan her seyi bedenlendiren, se-
killendiren, onu ayakta tutan, onu siiriip gotiiren Allah'tir.

Iste; “EQizu bi rabbil felak”; tiim varlifa aciga ¢ikaran Al-
lah1 tanimak, O’na sahit olmak i¢in O'na siginmak, O’'na da-
yanmaktir.

Her tiirli diinyalik sikintimizda da O’na siginmak bize sa-
bir ve tevekkiil getirecektir.

Iste her insan, neye sigindigini iyi diistinmelidir.

Ben, 6fkeme, hiddetime, kibrime mi siginiyorum?

Yoksa beni var eden, sekillendiren Allah’a m1 siginiyorum?

Allah’a arif olan, O’'na siginacaktir.

23



Sadece inan¢ boyutunda kalan, iman boyutuna eriseme-
yen ise, kendi ¢ikarina, egosuna siginacaktir.

Insan zannina gore, hevasina gore var ettigi bir ilaha si-
ginir, farkinda degildir.

Insan hevasina, zannina goére var ettigi bir ildhin ne oldu-
gunu iyi bilmelidir.
Kur’an'da bu durum belirtilmistir.
Furkan Saresi 43: “E raeyte men ittehaze ildhe hu heva.”
E raeyte : Gordiin mu, anladin m1?
Men ittehaze : Kim, kimse, edinen, sarilan,
ilahe hu : 11ah, sigindigy, o,
Heva hu : Hevj, ego icinde, kendi ¢ikarinda, haktan diismek,
Meali: “Hevasini ilah edinen kimseyi gérdiin mii?”
Kendi hevasina, zannina gore var ettigi bir ildha tapinir,
siginir farkinda degildir.

Ve inandig1 ilahla, kendi gibi inanmayana saldirir, onu ce-
hennemlik goriir.

Aslinda s181ndig1 kendi seytanidir.

Ama kisi bunun farkinda degildir.

Bizler hangi Allah’a iman ettik?

Hevamiza gore inandigimiz bir Allah’a mi, yoksa kendi-
mizde ve her varlikta sahit oldugumuz ilahi bir kudrete mi?

Heva; hava kelimesinden gelir, bosluk, bos olan, iki seyin
arasindaki uzaklik, batil olan, ashh olmayan seye yonelmek,
diismek, kisinin batil olan, zarar vermeye yonelik istekleri
gibi anlamlara gelir.

Hevasini ilah edinmek; kendi yetistigi aileden gelen bilgi-
lere dayali olarak zannina gore olusturdugu hayali bir ilaha
siginmaktir.

Aslinda boyle bir ilah yoktur.
Sadece zandan ibarettir.

24



Hepimiz, zannimizda var ettigimiz bir ilaha siginiyoruz,
ama bunun farkinda degiliz.

Her inang kendi atalarindan gelen zanna gore bir ilaha si-
ginir.

“Hangi Allah’a inaniyoruz, neye siginiyoruz?”¢ok iyi dii-
slinmemiz gerekir.

Anne babamizdan miras olarak 6grendigimiz, asla sahit
olmadigimiz bir Allah’a m1?

Yoksa kendimizde ve her varlikta sahit oldugumuz sonsuz
gli¢ olan bir Allah’a m1?

Kur’an buna en giizel cevabi veriyor.
Zuhruf Siresi 22:

Gy aal e Lol taay ) 1406 0
&Jf*%-i eé/)‘ﬁ &9

Bel killi inna vecedni 4baeni ald ummetin ve inna ala sa-
rihim muhtediin

Bel kilii innd vecednd  : Hayur, bilakis, dediler, biz bulduk,

Abae na ala ummetin : Atalarimiz, bir yol, inang iizerine,
Ve inna ala asarihim : Biz, iz Uizere, isaret, gosterge, adet, onlar,
Muhtediin : Gosterilen yol lizere olan, yolunda olan,

Meali: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarimizi bir inancin yolu
tizerine bulduk ve biz onlarin gosterdikleri yol iizere, onlarin
adetleri tizere oluruz.”

Ayette belirtildigi gibi, ne yazik ki, atalarimizdan miras
gelen bir inancin getirdigi bir ilaha inaniyoruz ve ona sigini-
yoruz, farkinda degiliz.

Annem babam, Allah’a inan dedi, ben de inandim.
Ama 6nemli olan O’'na sahit olmaktu.

Ama bizlere sahitlik nasil olacak 6gretilmedi.

25



Onun i¢in Hazreti Muhammed, bu hassasiyeti ¢ok iyi bil-
diginden dolayi, ezanda giinde 20 defa “eshedii-sahit ol” s6-
zlini insanliga duyurdu.

Iste siginmak sahit oldugum bir Allah’a olmalidir.

Zannima gore olan bir ildha degil.

Hepimiz, aileden gelen, zannimiza, hevamiza gore inan-
digimiz, hi¢ sahit olmadigimiz bir Allah’a inandik, yoneldik,
ona sigindik.

[ste bu siginma Kur’an'in belirttigi siginmak degildir.

Bu siginmak kendi seytani duygularimiza siginmaktir.

Tiim bu duygular1 yok etmeliyiz.

Bizi Allah’tan uzaklastiran her duyguyu gozden ge¢irmeliyiz.

Siginacagimiz Allah’a sahit olmaliyiz.

Alip verdigimiz her nefeste Allah’a tevekkiil icinde olmaliyiz.

O’na siginma icinde olmaliyiz.

Kendi ¢ikarlarimiza degil.

Kendi 6fkemize, hiddetimize degil.

Kendi benligimize degil, Allah’a si§inma icinde olmaliy1z.

Allah bize sah damarimizdan yakinsa, siginacagimiz Al-
lah’in kendi 6z boyutumuz oldugunu unutmamaliyiz.

Insan kendi sahsi kimliginden diismeli, tenezziil goster-
meli ve Allah’in kimligiyle kimliklenmelidir.

Iste 0 zaman E(izu makaminin sirrina erisecektir.
Her an secde iginde oldugunu anlayacaktir.

Hiicrelerin bedene baglilik icinde oldugu gibi, kendisinin
de her an Allah’a baglilik icinde oldugunu anlayacaktir.

Iste, Felak Siresi 1. yette gecen “Elizu bi Rabbi”; tiim be-
denlerin Zatina siginmaktir.

Tiim bedenlerin tek Zat1 vardir.

O’da Allah’tir.

26



Allah’a elizu i¢inde olanlar, her an O’na teslimiyet icinde
yasayacaktir.

Her an her varalikta O’nun yiiceligini géreceklerdir.

Asla kendilerine benlik isnat etmeyeceklerdir.

Her varligi Zat1 ile kusatanin Allah oldugunu bilecekler, o
nazarla yasayacaklardir.

27



2-
Gla e e
Min serri md halak

Min serri : Ser, kotiiliik, kotiiliik getiren,
Ma halaka : Yaratilmayan sey, yaratilmamis olan,

Meali 1: “Yaratilmamis olan seylerin serrinden.”

Meali 2: “Allah’in halk ettigi seylerde ser yoktur.”

Meali 3: “Allah serleri kotiiltikleri yaratan degildir.”

Meali 4: “Ttim kotiiliiklerden Allah’a s1gin.”

Meali 5: “Allah fitneligi, fesathigy, kibri, yalani, iftiray1 ya-
ratmamistir.”

Meali 6: “Allah ser olan seyleri halk etmemistir.”

Meali 7: “Serlerin nereden geldigini anla ve onlarin mey-
dana getirdigi kotii seylerden Allah’a siginarak kurtul.”

Bu bolim ¢ok dikkatlice analiz edilmelidir.

“Min serri ma halak” yaratilan seylerin serrinden, kotiilii-
giinden mi demektir?

Yoksa, yaratilmayan seylerin serrinden mi demektir?

Ma halak kelimesindeki m3a; yok, degil, sey, ne anlamla-
rina gelir.

Bu acilimla okudugumuz zaman ma halak; yaratilmayan
sey anlamina gelir.

Genelde “yaratilan seylerin serrinden” diye yapilan meal-
leri de iyi analiz etmeliyiz.

Abdulbaki Golpinarli Meali: Yarattigi mahluklarin serrinden.
Diyanet [sleri Meali: Yarattig1 seylerin kotiiliigiinden.

Elmalili Hamdi Yazir Meali: Yarattig1 seylerin serrinden.

28



Elmalili Meali (Orijinal): Serrinden ma-halakin.

Siileyman Ates Meali: Yarattig1 seylerin serrinden.

Yasar Nuri Oztiirk Meali: Yarattiklarinin serrinden.

Goriildigi gibi cogu miiellif, “yaratilan seylerin serrin-
den-kotiligiinden” diye meal etmislerdir.

Sanki Allah, kotiiliigii de veren gibi bir alg1 olusmustur.

Oysa Kur’an’'da bir¢ok yerde, “Allah kotiiliik vermez” ayeti
vardir.

Eger boyle cevirirsek, sanki kotiliik Allah’tan gelir gibi bir
diisiinceye siiriikleniriz.

Hep bizlere hayir da ser de Allah’a mahsustur diye 6grettiler.

Oysa Kur’an'da ser, Allah’tan degildir diye bildirilir.

Kaf Stiresi 29: “Ve ma ene bi zallamin lil abid.”

Meali: “Ben kullarim i¢in kotiliik yaratan degilim.”

Burada gecen ayette; “ma ene-ben degilim” anlamini tasir.

Yani, “ben kullarima kotiiliik veren degilim” mesaji ile ko-
tiligiin kaynagini iyi anlayin ihtar1 vardir.

Mu'min Siaresi 31: “Ve ma Allah yuridu zulmen lil ibad.”

Meali: “Allah kullari igin koétuligl irade eden degildir.”

Burada da belirtildigi gibi, kotiiliik Allah’'in irade sifa-
tinda yoktur.

Allah, kotiligt irade eden, var eden degildir.

Nisa Stresi 40: “innAllah 14 yazlimu miskale zerreh.”

inne Allah : Muhakkak, siiphesiz, Allah
La yazlimu : Yok, vermez, kotuliik, zulim,
Miskale zerretin : Zerre kadar, 6l¢t, agirhik, miktar, kadar,

Meali: “Siiphesiz Allah zerre kadar kotilik vermez.”
Nisa Siresi 40. ayette goruldiugi gibi, kotiligi Allah’ta
aramak dogru degildir.

Insan kotiiligii ortaya ¢ikisini kendinde aramahdir.

29



Kotuliik Allah’tandir diyenler, Hazreti Muhammed’e saldi-
ran Mekkeli miisrikler idi.

Miisrikler boyle inanirdu.

Kétiiliiklerin Allah’tan geldigini soylerler, haram yolunda
olmanin Allah'in yazdigi kader olduguna inanirlardi.

Onlar “Allah isteseydi biz kotiilik yapmazdik” derlerdi.

Onlar kendi kotiiliiklerini, Allah’in kaderine baglarlardu.

Bu bir dyette cok giizel belirtilmistir.

En’am Siiresi 148: “Seyekilullezine esrek lev saallahu ma
esrekna ve l1a abauna ve 1a harremna.”

Meali: “Ortak kosan kimseler derler ki: Eger Allah iste-
seydi, biz ve atalarimiz ortak kosanlardan olmazdik ve ha-
ram seylerde kalmazdik.”

Bu boliimii inceledigimizde anliyoruz ki Mekkeli miisrikler,
haram seylerin, kottltklerin Allah’tan geldigine inaniyorlardi.

Onun igin eger Allah isteseydi, biz kotiiliiklerde, musrik-
likte olmazdik diye soyliiyorlardi.

Iste bu diisiincede “min serri ma halak” kelimesini meal et-
tigimizde, yarattiklarinin serrinden diye meal etmek, Kur’anin
biitiinliigline uymuyor.

Kur’an'da kotiliik Allah’tan degildir.

Kotiuligi kendinizde arayin diye bildirilir.

Nisa Stresi 79: “Ma esdabeke min hasenetin fe minAllah ve
ma esabeke min seyyietin fe min nefsike.”

Ma esabeke : Sey, ne, degil, isabet, degme, temas,

Min hasenet : lyi olan, giizel, hayr, hasenat,

Fe min Allah : Artik, iste o, Allah’tan

Ve mi esibe ke : Sey, ne, degil, isabet, degme, temas,

Min seyyiet : Kotiiliik, fena haller, zarar, serr,

Fe min nefsi ke : Artik, iste o, senin nefsinden, kendinden,

30



Meali: “Tum hayirlar, giizellikler Allah’tandir ve yaptigi-
niz kotiiliikler ise sizin kendinize mahsustur.”

Ayette capici bir sekilde belirtildigi gibi, kétiiliigii “nefs
ke-kendinizde” arayin vurgusu ¢ok énemlidir.

“Min seyyietin fe min nefsike-her tiirlii yaptiginiz kotiili-
giin sebebini kendinizde arayin” vurgusu asla unutulmamahdir.

Iste bu dogrultuda Yiisuf Stiresi 53. ayet cok iyi anlasilmalidir.

Yisuf Shresinin bu ayetinde bizlere; “elbette kisi, kendi is-
teklerinin zorbaliginda oldugunda bir kétiiliik icinde olur. An-
cak Rabbinin merhametini anlayanlar bagka” vurgusu sunulur.

Merhameti anlayanlar asla katiiliik icinde olmaz vurgusu
¢ok dnemlidir.

Iste bizler, Allah’in merhametini ¢ok iyi anlamaliyiz.

Allah’'in merhametini anlayan kimse, kimseye kottltk yap-
maz, asla kibir icinde olmaz.

Kur’an'da; “kétiiliiglin kaynagini kendi zorba isteklerinizde
arayin” vurgusu ¢ok énemlidir.

Ve “Rabbin merhametini anlayin” vurgusu ¢ok dnemlidir.

“Kotiliigiin kaynagini kendi isteklerinizde arayin” vurgu-
sunu ¢ok iyi diisiinmeli ve yaptigimiz kotiiliikler nereden ge-
liyor, ¢ok iyi cozmeliyiz.

Kotiilik diistinceleri, masum dogan ¢ocuklarin beyinlerine,
aileler ve cevre tarafindan nasil ekiliyor ¢ok iyi arastirmaliyiz.

Cocuk dogdugunda saf bir akilla dogar, anne babasi ve ¢cev-
resi hangi inancta ise ona gore sekillenir.

AKkil, anne babanin din diye anlattiklari bilgilerle sekillenir.

Eger bilgilerde; ayrimcilik, yargilamak, baskalarini kafir
gormek, kendilerini ylice gormek, zulme kap1 acan bilgiler, Al-
lah korkusu, cehennem korkusu gibi bilgiler varsa, ¢ocugun
akli ona gore sekillenir.

Eger bilgilerde; varligi seyretmek, varolusu anlamak, go-
rlinen varligin geldigi kaynagi anlamak, yasam nedir, zaman

31



nedir, birlik beraberlik, merhamet, yardimlagsma, paylasma
gibi bilgiler varsa, cocugun akli ona gore sekillenir.

Iste, kétiiliigiin de iyiligin de ortaya ¢ikisinda, aile ve ¢evre
etkisi cok buytktiir.

Evet, Kur’an1 basindan sonuna kadar inceledigimizde an-
liyoruz ki kotiiliigi kendimizde aramalyiz.

Iste eger “min serri ma halak” dyetini, yarattig1 seylerin ser-
rinden diye meal edersek, kotiiligii Allah’a nispet etmis oluruz.

Kotuliik-ser Allah’tan degil, kendimizdendir.

Bunu ¢ok ince diisiinmeliyiz.

Kotuliik bizdense, biz kotiligi nasil olusturuyoruz?

Koétiligin kaynagi nedir?

Kur’an'da;

Allah kotulik vermez,

Allah’ta kotilik yoktur,

Size isabet eden kotiiliikler kendinizdendir,

Allah kullart i¢in kotiiliigt irade eden degildir,

Stiphesiz Allah zerre kadar kotiililk vermez, gibi onlarca
ayet vardir.

Kur’an1 basindan sonuna kadar inceledigimizde bir tek
ayette bile, kotuligiin Allah’tan geldigine dair bir dyete rast-
lamiyoruz.

Peki, sormak gerekir:

Kotuliik nereden gelir?

Koétiligiin kaynagi nedir?

Toplumda neden kotuliikler vardir?

Neden insanlar;

Birbirlerine zarar verir.

Birbirlerini kullanir.

Arkasindan konusur, ¢cekistirir.

Irzina namusuna goz diker.

32



Hirs ve tamah i¢indedir.

Kisilerin malina-miilkiine, irzina namusuna, makamina
goz diker, yemegine goz diker.

Neden kiiciik goriir, hakaret eder, iftira eder, yalan soyler.

Neden o6ldiiriir, yaralar, kavga ¢ikarir?

Yani insan neden kétiiliik yapar?

Allah Kur’an'da o kadar carpici ihtarlar sunmus Ki.

Kaf Stresi 29: “Ve ma ene bi zallamin lil abid.”

Meali: “Kullarim i¢in bir kotiiliik veren degilim.”

Ayette; “ma ene-ben degilim” anlami tasir.

Yani, ben kullarima koétiiliik veren degilim mesaji ile ko-
tiligin kaynagini iyi anlayin ihtar1 vardir.

Mu'min Siaresi 31: Ve ma allahu yuridu zulmen lil ibad.”

Meali: “Allah kullari i¢in kotiiliigii irade eden degildir.”

Nisa Stresi 40: “innallahe 14 yazlimu miskale zerreh.”

Meali: “Siiphesiz Allah zerre kadar kotilik vermez.”

Nisa Shresi 40, dyette ise ne kadar sarsici bir mesaj vardir.

Allah zerre kadar koétiliik vermez.

Yani, zerre kadar da olsa koétiiliik Allah’tan gelmez diye
bizlere kotiiliigii Allah’ta aramayin ihtari var.

Peki, kotiiliik nereden gelir?

Niye bizlere yillarca kotiiliik Allah’tan gelir diye 6grettiler.

Kaderin agilimini, hayir da ser de Allah’tandir diye 68rettiler.

Kur’an, apacik kotiiliikleri kendinizde arayin diyor.

Kotulik nereden geliyor.

Bazilar1 ne kadar zarar gorse de, karsi tarafa kotilik di-
sunmuyor.

Kotilik diistincesi icinde olan neden kotiiliik diisiiniiyor.

Insan nasil bir egitim gormeli?

Ailede egitim nasil olmali?

Toplumda arkadas guruplarinda nasil bir yetisme olmali?

33



Evet, anliyoruz ki egitim ¢ok dnemli.

Kur’an'r inceledigimizde anliyoruz ki Allah’1 anlayan insan
zerre kadar kotiiltik icinde olmaz.

Kisi kendini okudugunda, kdinat1 okudugunda ve sonugta
Allah’t anladiginda egitimlerin en giizelini gérmiis oluyor ve
Salih insan oluyor.

Salih insan iyi insan demektir.

Iyi insan olan da zerre kadar kétiiliik diisiinmez.

Allah insana; akil, kalb, suur, firaset, tercih etme, kabili-
yeti vermistir.

Insan bu kabiliyetleri gormemezlikten gelemez.

Bu kabiliyetler insanin egitimi i¢in insana bahsedilmis li-
tuflardir.

Kisi kendini okudugunda, kdinat1 okudugunda ve sonugta
Allah’r anladiginda Salih insan oluyor ve hep Salih amel yapiyor.

Iste bu egitimi aile cocuklarina verdiginde iyi ¢cocuklar
yetisiyor.

Hazreti Muhammed onun i¢in: “Ben tertemiz sulblerden
geldim” diye sOylemistir.

Kader boyutunda, vehbiyet ve kesbiyet boyutu vardir.

Iste bunu ¢ok iyi anlamaliyiz.

Kader kitabimizda kader konusunu okuyabilirsiniz.

Evet, Kur’an1 basindan sonuna kadar inceledigimizde an-
liyoruz ki kotiiliigli kendimizde aramaliyiz.

Aileden gelen egitimde, okullardaki egitimde, toplumdaki
egitimde aramaliy1z.

Kur’an’da insanin seytanlasmasi tarif edilir.
Saffat Stiresi 64...68

64- Muhakkak ki o fena hallerin geldigi yerin kaynagi,
benlik icinde olup kendine varlik isnat etmenin cehaletidir.

65- Seytani hallerin baslangicinin ¢iktig1 yer orasidir.

34



66- Iste zalimler o hallerden beslenirler. Artik i¢lerini hep
o hallerle doldururlar.

67- Sonra da muhakkak ki, 6fke kizginlik gibi karisik hal-
ler onlarin halleridir.

68- Sonra dogrusu onlar, elbette benlik icinde olup, ken-
dine varlik isnat etmenin cehaletinde doner dururlar.

Buradan da anlasilacagi gibi, seytani haller benlik, 6fke,
kizginlik, kendine varlik isnat etmenin hallerinden gelir.

Kur’an’da bu hallerin yok edilmesi tavsiye edilir.

Al-i Imran Stresi 134: “Vel kdziminel gayza-o6fkeni-kinini
bastir.”

“La tesfikline dimaekum-kan dékmeyin.” Bakara Siiresi 84

“La taktulin nefsellet! harremalldhu-bir cana kiymayin ki
onu Allah yasakladi.” En’am Stresi 151

“El fitnetu eseddu minel katli-fitne 6ldlirmekten daha teh-
likelidir.” Bakara Stresi 191

Ofke ve kinimizi bastirmanin yolu, génliimiiziin Allah sev-
gisi ile dolu olmasi sayesindedir.

Al-i Imran Stresi 134: “Ellezine yunfikiine fis serrai ved
darrai vel kaziminel gayza vel afine anin nas vallahu yuhib-
bul muhsinin.”

Meali: “Viictidunu Allah’a infak eden o kimseler; sikintili
ya da rahat zamanlarinda baslarina gelen olaylar karsisinda
olusan, Kinlerini- 6fkelerini bastirirlar ve affeden insanlar-
dan olurlar. Tiim 6ziiyle hakikatlere bagl olanlarda Allah sev-
gisi vardir.”

Sikintida da rahatlikta da Allah’a siginmak nedir bilinmelidir.

Ayette belirtildigi gibi, tiim 6ziiyle Allah’a bagh olanlar Al-
lah sevgisine erismislerdir.

Iste onlar her ne halde olursa olsun, olusacak olan éfkele-
rini, kinlerini, bastirirlar.

Allah sevgisi, 6fkenin bastirilmasina yardimci olur.

35



Ofke, kin ve nefret duygusu insanin icinde, insani esir alan
bir duygudur.

Cehennemin atesi; kin ve nefret, diisiince ve duygulariyla
ateslenir.

Seytani duygu ve diistincelerin dogus yeri; kin, nefret, diis-
manlik gibi duygulardair.

Seytani insandan ayr1 bir varlik olarak diislinmemeliyiz.

Seytan dedigimiz, ¢ikarlari i¢in yakip yikandir.

Seytan, kin, nefret, diismanlik duygularini giyen insan-
dan baskasi degildir.

Kibir bu duygulari besleyen bir zehirdir.

Kin ve nefret duygusu, insanin i¢cinde yanan bir atestir.

Kin ve nefret, dismanlik duygularini getirir.

Icinde kin ve nefret olan kisi:

Allah idrakinden uzaktir.

Allah’t anlamaktan uzaktir.

Onun inanci sadece kuru bir inanctan baska bir sey degildir.

Insan olmaktan uzaktir.

icinde kin ve nefret duygusu olan kiside, Allah sevgisi yoktur.

Kin ve nefret, duygusu nereden gelir?

Cocuk dogdugunda saf tertemiz dogar.

Kin ve nefret icinde dogmaz.

Boyle duygularla davranmaz.

Aile ve toplum, ¢ocugun aklina, baska birine karsi ya da
baska topluluklara karsi, ayrimcilik, oteleyici, hor gorict,
yargilayici bilgiler ekerek, kin ve nefret duygularinin olus-
masina yol acar.

Bilhassa bu inan¢ alaninda ¢ok goriltr.

Kisi, inan¢ bakimindan, kendi gibi inanmayan kisileri, top-
luluklari, cehennemlik gorecek kadar, onlar: ateste yakacak
kadar, icinde 6fke ve kin tasir.

36



Kin ve nefret duygulari ve bu duygularin séyleme doékiil-
mesi; insanlar1 inan¢ boyutunda, 1irk boyutunda, millet boyu-
tunda ayrimciliga strtikler.

Bu ayrimcilik, insanlar1 ya da topluluklari, asagilamaya,
hor bakmaya, diismanca davranmaya kapilar acar.

Bu ayrimcilik en ¢ok inang ve millet alaninda kendini gosterir.

Inang alanindaki ayrimcilik, kendi gibi inanmayan kimseleri,
kafir gébrmeye, zindik gérmeye, cehennemlik gérmeye yol agar.

Millet alanindaki ayrimcilik ise, maalesef, baska milletleri
asagilamaya, kotiilemeye yol acar.

Ikinci Diinya savasinda, baska inan¢tan ve baska bir mil-
letten diye, 6 milyon Musevi, ¢oluk cocuk demeden gazli oda-
larda yakildu.

Kiglcilik ¢cocuklar canli canl yakildilar.

Insan yazarken bile tiiyleri diken diken oluyor.

Bu nasil bir 6fkedir, nefrettir, kindir.

Iste, kin ve nefret duygusu, Diinyanin basina bela olan
duygu ve diisiincelerdir.

Aslinda, Kur’an incelendiginde anlasiliyor Ki, iclerinde kin
ve nefret tasiyan kimseler:

Allah idrakinden uzaktirlar.

Allah sevgisinden uzaktirlar.

Sefkatten, merhametten uzaktirlar.

Sevgiden saygidan uzaktirlar.

Diisiinceden tefekkiirden uzaktirlar.

Tevhid suurundan uzaktirlar.

Simdi bu konu ile ilgili, Kur’an ayetlerini inceleyelim:

Maide Siresi 8: “Kin, nefret gibi sizi bastan ¢ikaracak hal-
leri yok edin.”

Maide Sitresi 64: “Onlar Bizi anlayamadiklarindan dolays,
son vakitlerine kadar diismanlik ve nefret icindeki o hallerinde

37



kalirlar. Allah’in iclerinizdekini sondiiriin dedigi o savasin ate-
sini her zaman yakarlar ve onlar yeryiiziinde ikilik, bozgun-
culuk ¢ikaran halleriyle dolanirlar. ikilik, bozgunculuk ¢ika-
ranlarda Allah sevgisi yoktur.”

Maide Shresi 91: “Adavete vel bagdae fil hamri vel mey-
siri ve yasuddekum an zikrilldhi ve anis salah fe hel entum
muntehtn.”

Meali: “Diismanlik ve nefret, sizi Allah’t anlamaktan ve
anlatmaktan ve her an O’na bagli olma suurundan uzak tu-
tar. Artik siz o hallerden kaginmaz misiniz?”

Maide Siresinde goriildiigi gibi:

Kin, 6fke, nefret diistince ve duygulari, insani1 bastan ¢i1-
karan duygu ve diisiincelerdir.

ikilik, bozgunculuk ¢ikaran duygu ve diisiincelerdir.

Insanin igcinde devamli yanan, cehennem atesidir.

Savasin kivilcimidir.

Allah't anlamaktan uzaklastiran duygu ve diistincelerdir.

Salat boyutuna iletmeyen, duygu ve diisiincelerdir.

Maide Stresi 91. ayette: “Zikrillahi ve anis salat fe hel en-
tum munteh@in.”

Isaret edilen muhtesem hakikat; icinde kin ve nefret duy-
gusu olanlar, Allah’in zikrinden ve namaz boyutundan uzaktirlar.

iclerinde kin ve nefret olanlar, namaz kilsalar bile onla-
rin namazi manadan uzaktir. Yani onlar “Salat1 sahun” du-
rumuna diiserler.

Al-i imran Siiresi 118: “Kad bedetil bagdau min efvahihim
ve ma tuhfl sudGruhum ekber”

Meali: “Nefret, kin halinde olanlar agizlarindan ¢ikan s6z-
lerle belli olurlar ve onlar daha fazlasini i¢lerinde saklarlar.”

Ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi; nefret ve kin
duygusu olanlarin agzindan ¢ikan sozler, hep ayrimcilik, hep
hor goriicii, hep oteleyici soylemler icerir.

38



Nir Stresi 33: “Birligin hakikatine ulasamayanlar; tim
varligin Allah’in oldugunun erdemliligine ulasincaya kadar
bir temizlenme icinde olsunlar. Kendilerindeki giiciin sahibini
anlamis, ilahi kelama tabi olmus kimseleri bulsunlar. Bundan
sonra onlar hakikatleri bilmek isterlerse, onlara hakikatlerin
sozlerini sunun, hayirlar icinde olmasini tavsiye edin ve an-
ladiginiz dl¢iide Allah’in degerlerini onlara verin ve sevgisiz-
lik etmeyin. Artik onlar hakikatlere baglandik¢a, yasami ve
stretlerin hakikatlerini anlamak istedikleri miiddetge, onlari
benlige diismekten koruyun. Kim bir sevgisizlik icinde olursa,
artik muhakkak ki o; nefret, kiiciik gorme gibi hallerinden
dolay1 gafur olan, rahim olan Allah’t anlamaktan uzaklasir. “

Nir Siresi 33. ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi;
kin ve nefret duygulari;

Allah1 anlamaktan uzaklastirir.

Kig¢lk géormeye, hor gérmeye kap1 agar.

Sevgisizlik icine siiriikler.

Saff Stresi 8-9:

8: “Onlarin konustuklari yalandir, kendi istedikleri o ya-
lanlar Allah’in hakikatlerini anlamaya engel olan seylerdir. Al-
lah hakikatlerini her an apacik ortaya cikarir. Eger hakikat-
leri gormemezlikten gelenler nefret hallerinde olmasalardi,
hakikatleri anlarlard1.”

9: “Ki o Resil; hakikatin yolunu géstermek ve biitiin din-
lere karsi, dinin hakikatini anlatmak i¢in ortaya ¢ikti. Eger
ortak kosanlar nefret hallerinde olmasalardi, din hakikatini
anlarlardi.”

Bu ayetlerde belirtildigi gibi:

Iclerinde kin ve nefret olanlar, baskalarini dinlemezler bile.

Onlarin diisiincelerine asla 6nem vermezler.

Kendileri gibi diisiinmeyenlere karsi i¢lerinde gizli nef-
ret ve kin tasirlar.

39



Onlarin kendi inanglari, hakikatleri anlamaya engeldir.

Kur’an dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki:

Kin ve nefret insani esir alan, seytanlastiran duygu ve di-
stincelerdir.

Kin ve nefret duygusu, aklin isletilmesine engel olur.

Diistinmeye, sahit olmaya engel olur.

Sefkate, merhamete engel olur.

Kur’an'i inceledigimizde anhiyoruz ki, icinde kin ve nefret
duygusu olan kisi, kesinlikle Miisliiman degildir.

Insan éncelikle kin ve nefret gibi duygulardan arinmahdir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, zulmiin, zarar ver-
menin ana kaynagidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu seytanligin ana
kaynagidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, kisinin Allah ile
arasina koydugu atesten bir perdedir.

Insan makamina ulasmanin éniindeki engel, kin ve nefret
duygusu ve diisiincesidir.

iste bu degerlendirmeler sonucu “min serri ma halak” aye-
tini yarattiklarinin serrinden diye meal etmek Kur’an odl¢tu-
sliyle dogru degildir.

Yaratmadiklarinin serrinden diye meal etmek daha uy-
gun diisecektir.

Peki, yaratilmayan seyler nedir?

Bunu bir kissa ile anlatmak dogru olacaktir.

Bayezit Bistami’'nin gonlii Rabbini gérmek, O’nun huzu-
rana varmak, O'nu tanimak ile ilgili bir duygunun igine girer.

Gonld hergiin yanar tutusur.

Nasil yaratildigini bilmek ister.

Kendini halk edeni tanimak ister.

40



Bir giin kalbine gelen bir ilhamla sarsilir.

Ey Bayezit! Beni gdrmek icin yanip tutusursun, huzuruma
gelmek istersin.

Eger beni gormek istiyorsan, huzuruma gelmek istiyorsan,
benim yaratmadigim seylerle karsima gelme.

Benim yaratmadigim seyleri terk et.

Bana ait olan seylerle bana gel.

Bana ait olan degerlerle bana gel.

Bana, bende olmayan seylerle gel.

Bayezit gontl diliyle Rabbine hitab eder.

Ey Rabbim! Senin yaratmadigin seyler nedir, sende bulun-
mayan seyler nedir?

Rabbinden hitap gelir:

Ey Beyazit: iftira atmays, yalan,, fitneyi...

Insanlari yargilamay...

Bolmeyi, ayristirmayi...

Hasetligi, fesathigi...

Kibri, dislamays1, hor gérmeyi...

Ofkeyi, nefreti, kini...

Dedikodu yapip ¢ekistirmeyi...

Iskenceyi, calmayi1 ¢irpmaya...

Varliga acimasizca zarar vermeyi...

Aldatmayi, sinsiligi...

Zalimligi, taciz etmeyi...

Alay etmeyi, asagilamaysl...

Insanlarin mallarina ¢ékmeyi, fakir birakmayi...

Eksik gedik aramaya...

Senlik benlik kavgasini...

Insanlarin hakkini vermemeyi...

Olgiide tartida haksizlik yapmaya...

Insanlarin ézellerini kurcalayip, onlar1 desifre etmeyi...

41



Saldirmayi, cana kiymay1 Ben yaratmadim.

Hurafeleri ben yaratmadim.

Ve Bende, acizlik, caresizlik, zavallilik...

Yetersizlik, noksanlik, gibi seyler yoktur.

Ya Beyazit! Bende olan seylerle bana gel.

Bana ait olan ilimle bana gel.

Bana ait olan giizelliklerle bana gel.

Bana ait olan tecellilerle bana gel.

Iste YA Bayezit! Bende olmayan seyleri terk edip Bana gel.

Bende olmayan hurafelerle bana gelme.

Asli olmayan seylerle bana gelme.

Aklin1 gonliinii temizle.

Seni Benden uzaklastiran her seyi terk et.

Bana ilimle gel, sevgiyle gel, askla gel.

Bana tevazi icinde gel, tenezzil iginde gel.

Bana yoklugunla gel.

Sahitlik makamina er.

Ulviyetimin yaninda ben de varim deme.

Beyazit, Allah’ta olmayan seyleri anlamisti.

Nelerin terk edilmesi gerektigini anlamisti.

Allah’a, Allah’a ait olan niteliklerle gidilecegini anlamisti.

Serrin, kotiligiin Allah’ta degil, kendinde oldugunu an-
lamisti.

“Min serri ma halak” ayetinin sirrina vakif olmustu.

g )
=V

Evet, serri, kotiiliigii yaratan Allah degildir.

Insanoglu yaptiklar: kétiiliikleri hep kendinde aramalidir.

Nisa Shresi 79. ayette de bu bildirilir.

“Seyyietin fe min nefsike-kotiiliiklerin sebebini kendi-
nizde arayin.”

42



Toplumda hayir ser Allah’tandir diye anlatilan bilgi kader
inancinin yorumundan gelir.

Hayir ve ser, Amentii'de vardir diye bilinir.

Oysa Kur’an’da Bakara Stiresinde gecen Amentii'de hayir
ve ser Allah’tandir diye bir bilgi yoktur.

Bu konuyu Nas Stresinde inceleyecegiz.

43



3-
G5 1 Bule D (e
Ve min serri gdsikin iza vekab

Ve min serri  : Serrinden, kotiilik, ser olan,

Gasikin : Tiim kot haller, kiifriin karanligy, gaflet, koyuluk,
yalanlar,

iz4 vakabe : Cehaletin karanligi, ahmaklik, delilik, kaybolmalk,
akilsizlik,

Meali 1: “Gaflet, yalan, akilsizlik gibi hallerin serrinden
Allah’a si81n.”

Meali 2: “Cehaletin karanliginda kalmak, serlere yol aca-
caktir”

Meali 3: “Kibrin, kiifriin karanlhigi, kot hallere yol acar.”

Meali 4: “Aklin1 kullanmamalk, tefekkiir icinde olmamalk,
nice serlere yol acacaktir.”

Meali 5: “Kotiliikler, zullimler, yalan seylerden, kisinin
egosunun ¢ikarindan kaynaklanir.”

Meali 6: “Cehaletin karanliginda kaybolanlar serre bula-
sir, kot hallere strtiklenir.”

Meali 7: “Yalanlari asil zannedip yasayanlar ve bunlari ya-
yanlar, nice kotuliiklere kap1 agacaktir.”

Burada gecen gasik kelimesini inceleyelim.

Gasik, cehaletin, gafletin, yalanin zifiri karanlig1 demektir.

Gask, yalanin, gafletin ilk a¢iga ¢ciktig1 yerdir.

Gasik, gece karanlig1 diye bilinir.

Gece karanligi ile benzetme yapilmistir.

Gece karanligindan maksat, insanin karanlik halidir.

Yani, gaflette oldugu haldir.

44



Gafletin karanlig1 gasik halidir.

Gasik kelimesininden gelen “gassak-gustik-gaseken”; sid-
detli karanlik, karanligin koyulugu, sogukluk ve bir seyin kot
kokmasi1 demektir.

Bunlarin tamami gafletin karanligy, kirliligi demektir.

Iste vekab, bu hallere kapilmaktur.

Akilsizlik icinde olmaktir.

Yalan ile dogrunun ne oldugunun farkinda olmadan ya-
samaktir.

Insan, mutlaka hakikatin ne oldugunu anlamali ve yalan-
lar1 terk etmelidir.

Hakikat Allah’tadir.

Varliktaki ilimdedir.

Allah’a yalan ile sahit olunamaz.

Insan Allah’in hakikatlerine siginmalidir.

Insan tiim kétii hallerden, yalanlardan Allah’a si@inarak
kurtulur.

Hakikati anlayan yalanin ne oldugunu bilecektir.

Ilmi degerlere ulasan, neyin dogru neyin yalan oldugunu
anlayacaktir.

Insan yalanlara inanir bunlar1 hakikat zanneder.

Simdi iftira, yalan, ihtilak konusunu inceleyelim.

Nedir iftira?

Nedir yalan?

Nedir ihtilak?

Din diye inandigimiz bilgiler yalanlardan mi1 olusuyor?

Peki, Dinin hakikati nedir?

Hep duydugumuz ama sahit olmadigimiz inan¢ boyutu,
yalandan mi ibaret?

Allah hakkinda anlatilanlar ve sahit olmadan inandigimiz
inan¢ yalandan mi ibaret?

45



Yalanlara inanarak mi yasiyoruz?

Aslini bilmeden, sahit olmadan, hi¢ sorgulamadan mi ya-
siyoruz?

Yani hepimiz ihtilak lizere mi yasiyoruz?

Inandigimiz, ama ashini bilmedigimiz inanglar {izere mi
yasiyoruz?

Inanglar boyutunda yalan ile gercegi nasil ayirt edecegiz.?

Yalanin yalan oldugunu nasil anlayacagiz?

iftira, yalan, ihtilak konusunu iyi anlamamiz gerekir.

Simdi Kur’an’a gore diisiinelim:

En’am Stresi 116: “Ve in tut1 eksere men fil ardi yudillike
an sebilillah in yettebiline illez zanne ve in hum illa yahrusin.”

Meali: “Eger yeryiiziindeki kimselerin coguna uyarsan, Al-
lah’in yolundan seni saptirirlar. Onlar ancak zanlara tabi olur-
lar ve onlar yalanlarda kalanlardir.”

En’am Siresi 21: “Ve men azlemu mimmeniftera aldllahi
keziben ev kezzebe bi ayatih innehu 1a yuflihuz zaliman.”

Meali: “Allah hakkinda iftira atanlar ve o yalanlar1 yayan-
lar, ya da O’nun ayetlerini yalanlayandan daha zalim olan kim-
dir. Dogrusu o zalimler felah bulamazlar.”

Yi{nus Stresi 17: “Fe men azlemu mimmeniftera alallahi
keziben.”

Meali: “Allah hakkinda bir sey uyduran, o yalani aktaran-
dan daha zalim olan kimdir?”

Yhnus Stresi 69: “Kul innellezine yeftertine alallahil ke-
zibe 14 yuflihin.”

Meali: “De ki: Muhakkak ki Allah hakkinda bir sey uydu-
ranlar ve o yalanlar1 yayan kimseler kurtulusa eremezler.”

Hid Stiresi 18: “Ve men ezlemu mimmeniftera alallahi ke-
ziba ulaike yuradiine ala rabbihim ve yek{lul eshadu haulail-
lezine kezebi ala rabbihim e 14 lanetullahi alaz zalimin.”

46



Meali: “Allah hakkinda asilsiz seyler sdyleyen, o yalanlari
yayandan daha zalim olan kimdir? iste onlarin Rab hakkinda
bildirdikleri seyler yalandir. Derler ki: Bilenleriz. Iste onlar ken-
dilerini viicidlandiran hakkinda yalan séyleyenlerdir. Allah1
idrak edemeyip rahmetten uzaklasanlar zalimler degil midir?”

A'raf Stiresi 37: “Fe men azlemu mimmeniftera alallahi ke-
ziben ev kezzebe bi dyatih.”

Meali: “Oyleyse Allah hakkinda bir sey uyduran ve o ya-
lanlar1 aktaran, ya da O’nun ayetlerini yalanlayandan daha
zalim kimdir?”

Kur’an'da, yalan uydurmanin, bunlari aktarmanin zalim-
lik oldugu bildirilir.

Allah hakkinda yalan séylemenin zalimlik oldugu bildirilir.

Bilmeden yalanlara mi1 inaniyoruz?

Dini alanda anlatilan seylerin yalan m1 dogru mu oldu-
gunu arastiriyor muyuz?

Iftiranin, yalanin ne oldugunu biliyor muyuz?

Bilmeden yalan seyleri mi birbirimize aktariyoruz.

Yalanlara inanarak mi1 yasiyoruz?

Iftira, yalan, ihtilak konularini hi¢ arastirdik mi?

Nedir iftira ve iftirac1?

Iftira, uydurulan sey, demektir.

Asli olmayan sug¢lama demektir.

Ortaya atilan ash olmayan seyler iftiradir.

Uydurulan seyler iftiradir.

Allah’ta olmayan seyi, Allah’ta varmis gibi gostermek, Al-
lah’a iftiradir.

Yani ilk defa birisi tarafindan, asli, temeli, hakikati olma-
yan uydurulmus sey iftiradir.

Misal: Desek ki Allah'in 20 ayagi var, iste bu uydurmadir
ve bir iftiradir.

47



Desek ki; kotiiliikler, zuliimler, tecaviizler, gaddarliklar, is-
kenceler Allah’tandir, bunlar iftiradir.

Desek ki; fesatliklar, hasetlikler, gururlar, kibirler Allah’tan-
dir, bunlar iftiradur.

Desek ki; Allah bir inanci digerinden iistiin kildi, bir var-
11 digerinden tstiin kildi, erkek kadindan tstiindir, bunlar
hep Allah’a iftiradir.

Kur’an’da bildiriliyor; “Allah’ta olmayan seyleri O'na nispet
edenler iftiracilardir ve onlardan daha zalim kimse yoktur.”

Evet, asli olmayan seyler iftiradir.

Bunlari ortaya koyanlar da iftiracidir yani miufteridir.

Peki, nedir yalan ve yalanci1?

Uydurulan seylere inanmak yalan boyutudur.

Uydurulan, yani asli olmayan seyleri esas sanip aktarmak
yalan boyutudur.

Yani iftiralar1 aktarmak yalan boyutudur.

Asl olmayan, sahit olunmadan aktarilan seyler yalan bo-
yutudur.

Misal; Allah’'in 20 ayag1 varmis diye duydugumuzu aktar-
mak yalandir, bu asli olmayan seyi aktarmak bizi yalanci yapar.

Yani iftiracinin soyledigi seyleri aktarmak yalan boyutudur.

Bunu sdyleyen de yalancidir.

Bir kimse, birinden bir seyler dinler, aslinda dinlediginin
hakikatine ulasmaz ve bunu esas sanip aktarir.

Deger verdigi kimsenin s6ziline inanir ve o s6zii orada bu-
rada esas sanip aktarir.

Anlatan kisi de bir sey anlatir, anlatan da anlattiginin ha-
kikatini bilmez, o da bunu duymustur, bir yerden okumustur,
aslina ulasmadan onu esas sanip aktarir.

Iste tiim bu durumlar, yalan boyutunun aktarimidir.

48



ste, dinleyen inanir, anlatan inanir, anlatilan inanir, fakat
hi¢biri anlatilanin hakikatini bilmez.

Esas sanip anlatirlar, hi¢ sdhit olmadan sadece inanca da-
yali bilgiler aktarirlar.

Iste yalan, uydurulmus seyleri aktarmaktur.

Aktaran da yalancidir.

Yalanin yalan oldugunu bilmeden inanmak vardir.

Etrafina bilerek yalan sdylemek vardir.

Inang alaninda, yalanlarin yalan oldugunu bilmeden ina-
nir, ona gore yasariz.

Din adina duydugumuz bilgilere hemen inanmamaliyiz.

Arastirmaliyiz, sahit olmalhyiz.

Sahit olmadigimiz miiddetce bilgiye dokmemeliyiz, anlat-
mamaliyiz.

Ezanda giinde 20 defa okunan “eshedii” kelimesini ¢ok iyi
anlamaliyiz.

Peki, nedir ihtilak?

Yalanlara inanmak ve o yalanlara gore yasamak ihtilaktir.

Anlatilan yalanlar1 esas sanip, onu hayatina gecirmektir.

Yani anlatilan yalanlara gore hal edinmek, huy edinmek,
ibadet edinmek ve ona gore yasamaktir.

Yani yalanla yasamak, yalanda yasamak, yalana gore ya-
samalk, ihtilaktir.

Din adina, ibadet adina anlatilan yalanlarla yasamaktir.

Iste cemaatlerin, tarikatlarin, mezheplerin ortaya ¢ikma-
sina sebep olan sey ihtilak lizere yasamaktir.

Asli olmayan seyleri esas sanip, o yalanlarla yasamak ih-
tilak lizere yasamaktir.

Iste ihtilak iizere yasamak, atalarindan 6grendikleri inang
sisteminin aslina ulasmadan yasamaktir.

Clnki atalarindan 6yle géormiislerdir.

49



Hic¢ aslini bilmeden, hi¢ sahit olmadan yasarlar.

Atalari, yani anne ve babalar1 ¢ocuklarina dyle 6gretir ve
cocuklari da bunu gercek bilip, dyle yasarlar.

Her ¢ocuk, anne ve babasinin inang sistemi tizere biiytir,
bunu sorgulamaya kalksa korkutulur, diisiinmek istese, kor-
kularla diistinme kapisi ortiiliir.

Iste bir Kisi bir sey uydursa, uydurdugu sey iftiradir, uy-
duran iftiracidir.

Bir kisinin de uydurulan seyi esas sanip aktarmasi yalan-
dir, bu yalani aktaran da yalancidir.

Iste ihtilak ise; yalanlar1 esas sanip hayatina gecirmek ve
o yalanlarla yasamaktir.

Iste bunun i¢in Kur’an’da, En’am Stiresi 116. Ayette gecen:
“Yerytuizliindeki kimselerin coguna uyarsan, Allah'in yolundan
seni saptirirlar. Onlar ancak zanlara tabi olurlar ve onlar ya-
lanlarda kalanlardir” bilgisi ¢ok ¢arpicidir.

Insan bu ayeti diisiiniince, tiiyleri diken diken oluyor.

Bunca y1l yalanlara inanip, hep ihtilak {izere yasamisim diye.

Hep kendi inancimi ytice goriip, baskalarinin inancina hor
bakmisim diye.

Atalarimi bir inang yolunda bulmusum ve o inang¢tan ge-
len bilgilerle, baskalarini yargilamisim diye.

Mi'min Stresi 5: “Atalarinin inancindan gidenlerin hepsi,
onlara gelen restllerin anlattiklarini kabul etmeyip, onlara
hiicum ettiler.”

Zuhruf Stresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarimizi bir
inancin yolu iizerine bulduk ve biz onlarin gosterdikleri yol
uzere, onlarin adetleri tizere oluruz.”

Evet, hakikatlere ulasmak i¢in yoniimiizi, sahitlik alani
olan varlik kitabina dénmeliyiz.

Gece giindiiz, goriinen varlig1 incelemeliyiz.

50



Kendimizin ve varligin olusumunu diisiinmeli, bir ask
icinde arastirmaliyiz.

Varolusu ve var edeni anlamaya ¢alismaliyiz.

Varliktaki isaretlere, delillere gore hareket etmeliyiz.

Ve cok diistinmeliyiz.

Ve kendimize sormaliyiz:

Ben, iftiralara mi inandim?

Ben, aktarilan yalanlarda mi1 kaldim?

Ben, bu yalanlar1 hayatima ge¢irdim ve o yalanlar lizere
mi yasiyorum?

Ben, dinin hakikat boyutuna mi, yoksa din adina aktari-
lan yalanlar boyutuna mi tabiyim?

Lutfen diisiinelim, arastiralim.

Duydugumuz bir seye hemen inanmayalim.

Onun hakikatini arayalim.

ilim tzere, irfan tizere, sahitlik lizere hareket edelim.

Kendi viicidumuzu, hakikatlerin kaynagi bilelim.

Ve goriinen varligi, hakikatlerin kaynagi bilelim.

“Ve min serri gasikin iza vekab” dyetinde bildirilen haki-
kat; yalanlarin, asli olmayan seylerin, kibrin, kiifriin karanl-
g1nin nice serlere yol acacagidir.

Allah’a s181nan insan hakikate arif olacaktir.

Hakikati anlayan insan yalanin ne oldugunu da bilecektir.
[limle hareket eden insan, yalanlara bulasmayacaktir.
ilim gergeklerin oldugu yerdir.

Asli olmayan seyler, yalanlarin oldugu seydir.

Ve boylece tiim gasik hallerden uzak duracaktir.

Insan akhini yalanlara degil, hakikate baglamahdr.
Hakikat ilimle 6grenilecektir.

Allah hakikati ilimle 6grenilecektir.

51



Hacc Stiresi 3: “Ve minen nasi men yucadilu fillahi bi gayri
ilmin ve yettebiu kulle seytanin merid.”

Meali: “Insanlardan, Allah hakkinda bir ilim olmaksizin
micadele eden bazi kimseler vardir. O halde olanlarin hepsi
seytani duygu ve diisiincelere tabi olurlar.”

Allah hakkinda konusabilmek icin, Allah’a ait olan ilme
tabi olmak gerekir.

Varlik kitabindaki ilimle bulusmak gerekir.

Allah hakikatine ermenin sirr1 ilimdir, “Eshedd” sirridir.

Yani hakikate sahitlik yoludur.

[lme dayali olmayan her bilgi, ikilige diisiiriir, kibre diisiiriir.

Yalanlar seytanlasmaya yol agar.

Gergekler Allah’a sahit olmaya yol acar.

Insan kendi gercegini bilmelidir.

Yalanin yalan oldugunu bilmek i¢in, ilimle tanismak gerekir.

ilimsiz hareket etmek, kisiyi zalimlestirir.

ilimsiz hareket etmek, Allah hakikatine erdirmez.

En’am Siresi 144: “Fe men azlemu mimmeniftera alallahi
keziben li yudillen nase bi gayri ilm innallahe 13 yehdil kav-
mez zalimin.”

Meili: “Bir ilim olmaksizin hareket eden, insanlar: haki-
katlerden saptirandan daha zalim olan kimdir? Muhakkak ki
zalim kimseler Allah’a yol bulamazlar.”

52



4-
) b B 55 o
Ve min serrin neffasadti fil ukad

Ve min serri  : Serrinden, kotiilik, fenalik,

En neffasati : Uflenmesi, arabozucu, ikiyiizliiliik, aldatma,
ufirtkeiiler, fesatlik, kavga ¢cikarmak,

Fiy elukadi  :Diiglimlenmis, baglandigi yalanla aldatan, sislik,
hastalik

Meali 1: “Baglandig1 yalanlarin icinde kalip aldatanin ser-
rinden Allah’a siginarak kurtul.”

Meali 2: “Fesathiga hasetlige baglanip kalanlar, nice ser-
lere yol acacaktir.”

Meali 3: “Kendi icindeki kibre, arabozuculuga baglanip ka-
lanlar, ¢evrelerine kotiiliikk yayacaklardir.”

Meali 4: “iginde olan, fesatliktan, hasetlikten, hasislikten,
kibirden, Allah’a siginarak kurtulmalisin.”

Meali 5: “Baglandiginiz tiim fesatliklarin serrinden Allah’a
siginarak kurtulun.”

Meali 6: “Icinde diigiimlenip kaldigin ser duygularini bir
bir kopar ve Allah’a s1gin.”

Meali 7: “Yalanlara baglanip kalanlar, ¢evresindeki kisi-
leri de asli olmayan seylere siirtiklerler ve onlar koéttiliiklere
yol acarlar.”

Burada gegen fasat, fesat kelimesi ile baglantilidir.

Insan, fesathgin serrine baglanmamalidur.

Fesatlik nedir?

Fesatlara baglanmak nedir?

53



Fesatlik; ikilik ¢ikarmak, bozgunculuk, isyan ¢ikarmak,
kargasalik ¢ikarmak, yikicilik yapmak, verimsizlik, kitlik,
helak etmek gibi anlamlara gelir.

Fesatlik Kur’an'da birgok yerde agiklanmistir.

Simdi bunlardan bazi érnekleri inceleyelim.

Bakara Stiresi 11: “Ve iza kile lehum 14 tufsidi fil ardi kala

innema nahnu muslih(in.”

Ve iza kile lehum : 0 zaman, oldugunda, denildi, onlara,

La tufsidii : Yok, fesat, yikicilik, tahrip, kargasalik, ikilik,
Fiel ard : Yerytizii, toprak, beden,

Kalu innema : Derler, ancak, sadece,

Nahnu muslihiin : Biz, 1slah eden, diizelten, reform, baristiran,

Meali 1: “Onlara, yeryiiziinde fesatlik icinde olmayin de-
nildiginde, biz diizelteniz derler.”

Meali 2: “Onlara, yeryiiziinde bozgunculuk, ikilik, ayrim-
cilik, isyan ¢cikarmayin denildiginde, biz 1slah edeniz derler.”

Burada goriildiigi gibi fesatlik, yerytiziinde bozgunculuk
¢ikarmak anlaminda ifade edilmistir.

Her inang, kendi inancini tstiin gorerek, kendi gibi inan-
mayanlar1 dislar, kafir ilan eder, cehennemlik ilan eder ve bii-
yuk bir bozgunculuga sebep olur.

Ve onlar kendilerini 1slah edici gorerek, kendi inancini ¢ev-
relerine dayatirlar.

Kendilerini hidayet ehli sayarak, kendi yollarini1 hakika-
tin yolu ilan ederler.

Oysa baska bir inanci dislamak, onlar1 hor gérmek, onlari
hedef gostermek bozgunculuk degil midir?

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Bakara Siiresi 27: “Ellezine yenkud{ine ahdallahi min ba'di
misakih ve yaktaline ma emerallahu bihi en yiisale ve yufsi-
dtine fil ard ulaike humul hasirtn.”

54



Ellezine yenkudiine : Onlar, bozar, kirmak,

Ahdi Allah : S0z, ahd, Allah

Min badi misaki hi : Sonra, uzak, misak, o,

Ve yaktatline : Keserler, uzaklasirlar, ayirirlar, ikilikte
kalirlar,

Ma emr Allah : Ne, sey, degil, isleyis, emir, hiikiim,
Allah

Bihi en ytisale : Ona, varmak, ulasmak, anlamak,
ulastirmak,

Ve yufsidiine fi el ardi : Fesat, bozguncu, ikilik ¢ikaran,
yeryiiziinde,

Ulaike hum el hasirtin : Iste onlar, hiisran, kaybeden, basarisiz,

Meali: “Allah’in hakikatlerine uymayanlar, misaklarindan
donenler, Allah'in isleyisini anlamaktan uzaklasirlar ve yer-
yiiziinde bozgunculuk yapip ikilik ¢ikarirlar. iste onlar basa-
risiz olanlardir.”

Burada da belirtildigi gibi, hakikatten sapan kimselerin
diisecegi yer fesathiktir.

Hakikat her varlikta olan Allah’in kendi zatidir.

Allah her varlig1 zat1 ile kusatmigtir.

Her varlik Allah’a ait sifatlarla donatilmistir.

Iste bu nazarla bakmak hakikat bakisidur.

Senlik benlik bakisi fesatlik duygusunun bakisidir.

Kendilerine benlik isnat edenler, kendilerini yiice goriip
baskalarini hor gorenler fesatlik yani ikilik icinde olanlardir.

Senlik benlik kavgasi, bozgunculuktur.
Oysa seni de beni de yaratan tek yaraticidir.
Sende de bende de olan Allah'in zatidir.

Bu nazarla bakmak insani fesatlik duygusundan uzak tu-
tacaktir.

Iste Allah’a siginmanin ne oldugunun sirr1 bu nazarla bak-
mada gizlidir.

55



Fesatlikla ilgili baska bir ayeti inceleyelim.
A'raf Stresi 56: “Ve 14 tufsidi fil ardi1 ba'de 1sldhiha ved’iihu

havfen ve tamad inne rahmetallahi karibun minel muhsinin.”

Ve la tufsidii fiel ard  : Yok, fesat, bozgunculuk ¢ikarmayin,

yeryuzu,

Bade 1slah ha : Sonra, iyilestirme, 1slah etme, diizeltme,
onu,

Ve udi hu : Yonelme, dua, istek, aramak, ona,

Havf : Saygi, korku,

Ve tamai : Umit, arzu,

Inne rahmete Allah : Muhakkak, rahmet, Allah’in

Karibun : Yakinlik,

Min el muhsinin : lyiliklerde olan, giizellikler, Muhsinler,

Meali: “Yerytiziinde bozgunculuk ¢ikarmayin. Oradaki ha-
kikatler ile 1slah olun ve O’na bir saygi icinde ve arzuyla yone-
lin. Muhakkak iyiliklerde, giizelliklerde olanlar Allah’in rah-

metine daha yakindirlar.”
Burada da muhtesem bir uyar1 vardir.
Yeryiizlinde fesatlik cikarmayin.
Bozgunculuk yapmayin.
Insanlarin arasini agmayin.
Varliga zarar vermeyin.
Yasam size bir armagandir.
Bu armaganin kiymetini bilin.
Yeryiizlinde ilme uyun.
0 ilimle 1slah olun.
Yeryiiziinde hakikatlere ulasin.
Ve Allah’in hakikatleri ile 1slah olun.
Allah’a saygi icinde yonelin, siginin.

Ve Muhsin kimselerden olun.

56



Iste burada da Allah’a siginmanin inceligi ¢ok giizel be-
lirtilmistir.

Simdi fesatlikla ilgili baska bir dyeti inceleyelim

A'raf Shresi 85: “Ve ila medyene ehahum suayba kale ya
kavmi’budiillahe ma lekum min ildhin gayruhu kad caetkum
beyyinetun min rabbikum fe evfil keyle vel mizane ve la te-
bhas{in nase esyaehum ve 13 tufsidi fil ardi bade 1slahiha za-
likum hayrun lekum in kuntum muminin.”

Meali: “Medyen’e kardesleri Suayb geldi. Dedi ki: Ey kav-
mim! Allah'in kulu oldugunuzu anlayin, sizin icin ondan baska
ilah yoktur. Sizi viicidlandiranin apagik delilleri sizin tizeri-
nizdedir. Bundan bdéyle sevgiyle davranin, 6l¢iilii olun ve den-
geli olun ve insanlarin mallarini degersiz kilmayin. Yeryi-
ziinde bozgunculuk ¢ikarmayin, sonra oradaki hakikatler ile
1slah olun, eger inanirsaniz iste bu sizin icin daha hayirhdir.”

A’raf Shresi 86: “Ve 1a tak’ud@ bikulli siratin ti'idline ve
tasuddiine an sebfilillahi men dmene bihi ve tebglineha ivecen
vezkurii iz kuntum kalilen fe kesserekum vanzuri keyfe kane
akibetul mufsidin.”

Meali: “S6z verip hep dosdogru yol iizere olana engel ol-
may1n. Hakikatlere inanan kimsenin eksigini arayip, Allah yo-
lunda olanlara engel olmayin ve hatirlayin ki siz zayif olanlar-
dandiniz, sonra da siz giiclendiniz. Bozgunculuk yapan, ikilik
¢ikaranlarin akibetleri nasil olur bakin goériin.”

Bu iki ayette de ¢ok glizel bir sekilde, fesatlik icinde olma-
mak gerektigi bildirilmistir.

Allah'in birligini anlamak ve o suurla hareket etmek gerekir.

Allah hakikati, insanin kendi beden varhgidir.

Insan, Allah hakikatine erismek isterse, kendine dénmeli
ve bedeninin yaratilis ve sekillenmesini, isleyis ve nitelikle-
rini distinmelidir.

Fesatlik icinde olan kendine zarar verecektir.

57



Allah hakikatinden uzaklasacak, kibrin icine dlisecektir.
Cevresinde bozgunculuk icinde olan, ikilik ¢ikaran kendi
seytanina hizmet edecektir.

Ve o kisi kendi fesatlik atesinde yanacak ve huzura ere-
meyecektir.

Fesatligina bagh hareket eden Kkisi, hep kendi c¢ikari i¢in
hareket edecek ve ¢cevresine zarar verecektir.

Kur’an kisinin icindeki fesatligin yecilic ve mecfic boyutu
oldugunu bildirir.

Kehf Stresi 94: “Inne yeclice ve mec(ice mufsid{in.”

Inne yeciic : Fenay sifat, sifatlar1 kendine nisbet etmek,
firavunluk, benlik duygulari,

Ve meciic :Fendyi viiclid, viicidu kendine nisbet etmek,
nemrutluk, kibir duygulari, zarar verici duygular,

Mufsid : Fesatlik, bozgunculuk, ikilik, arabozuculuk,

Meali 1: “Muhakkak ki yeciic ve meciic alani fesatlik alanidir.”

Meali 2: “Muhakkak ki fesatlik, her tiirli kibir, gurur, ¢1-
kara yol agacaktir.”

Burada net bir sekilde belirtildigi gibi; “yectlice ve mecfice
mufsidn” fesatlik alani kisinin yeciic ve mectic’'ligiidir.

Fesatlik, kibir, hasetlik, hasislik her ttirlii kétiiligiin kay-
nagidir.

Ye'clic ve Me’clic kelimesi clic kelimesinden gelir.

Ciice kelimesi de buradan gelir.

Idraki, anlayisi, rahmeti, sefkati gelismemis demektir.

Bu duygular: gelismemis kimselere “ctic” kimseler denil-
mistir.

Yani, kibir, fesatlik, zalimlik, ¢ikar, icinde olan kimselere
bu ad verilmistir.

Clciik kimseler deyimi, rahmete erisememis, ben egosunda
kalmis kimseler i¢cin kullanilmistir.

58



Cliclik ¢ikarmak deyimi de buradan gelir.

Mevsim disi filiz vermek demektir.

Mevsim dis1 dogan filizler meyveye akmaz.

Kurur gider.

Iste hakikat yolunda irfan sahibi olmayan kimse, ben ego-
sunda olan kimse, ¢evresine zarar verir, onun gonlu orttliir.

Iste Kur’an'da “Ye'clic ve Me'clic” kelimesi fesatlikla bir tu-
tulmustur.

Fesatliga, kibre, zalimlige yola agan her duygu ve diisiince
yok edilmelidir.

Bu kot duygular kiiciiltiilmeli, clice haline getirilmeli, ha-
reketsiz kilinmalidir.

Kur’an'da, Ziilkarneyn makamina erenlerin, bu duygulari
kontrol edecegi bildirilir.

Z0 El Karn, Ziilkarneyn; Zi ve El Karni kelimelerinin bir-
lesiminden olusur.

710; Zat, her yerin sahibi demektir.
El Karn; yakinlik, dost, es, arkadas demektir.

Zilkarneyn makamina eren, her yerin Zatina teslim olan
demektir.

Hakk’el yakinliga eren demektir.
Hakk’a dost olan demektir.

Iste bu makama eren, her nereye bakarsa baksin, Hakk
nazariyla bakar.

Yakinlik makamina erer.

Her varligin Allah’a olan yakinligini bilir.

Her yerin birlik icinde tutan Zata arif olur.
Zilkarneyn, her yerin Zatina yakin olan demektir.
Dostluk makamina eren demektir.

Hakk ile Hakk olan demektir.

Mukarrebin olan demektir.

59



Kudret sahibine teslim olan demektir.

Onun kudretiyle giiclii olan demektir.

Iste Ziillkarneyn makamina erenler, kétiiliige yol agan tiim
duygu ve diisiinceleri ciice haline getirenlerdir.

Kibir halinde iken, fesatlik duygulari bir devdir.

Zilkarneyn olanlarda, bu duygular ciice haline gelir ve
kontrol edilir.

Iste ye’ciic ve me'ciic, ciice haline getirilmis, kibir getiren,
fesatlik getiren her tiirlii duygu ve diislincelerdir.

Fesatlik duygusu, ciice olmal idi.

Kibir duygusu, ciice olmali idi.

Ve tiim olumsuz duygu ve diisiinceler kontrol edilmeli idi.

Bu duygularin kontrol edilmesi i¢in, Ziilkarneyn makami
acilmalr idi.

0 makam Hakk’a karisma makama idi.

Hakk ile Hakk olma makamu idi.

Hakk ile Hakk olanlarda, kibir olur muydu hig...

Fesatlik olur muydu hig...

Onlara ye’ciic me’ciic duygular: hakim olur muydu hig...

Ziilkarneyn olanlar bu duygulari sondiiriir idi.

Onlarin bedene hakim olmasina izin vermez idi.

Kehf Stiresi 94: “Kali ya zel karneyni inne yeciice ve me-
clice mufsidine fil ardi.”

Bu ayette belirtildigi gibi, fesatlik yeryiiziine kotiiliik ya-
yan bir duygudur.

Bu duygu clice haline getirilmelidir.

Yani kontrol edilmelidir.

Ziilkarneyn makamina erenler, bu duygulari kontrol ede-

ceklerdir.

60



4. ayette gecen; “Ve min serrin neffasati fil ukad-baglandi-
giniz tim fesatliklarin serrinden Allah’a siginarak kurtulun”
mesaji can kulagiyla duyulmahdir.

Fesatlik duygularina baglanilmamali, bu duygular ciice ha-
line getirilmeli, hareketsiz kilinmalidir.

61



5_
AWEQ K| BNy

Ve min serri hdsidin iza hased

Ve min serri : Serrinden, kotiiliik, zultim,

Hasidin : Hasetlik, kiskanan, ¢cekemeyen, dogruya engel
olan

iz hasede : Hasetlik, kiskanmak, dogrulugu engellemek

Meali 1: “Dogruluga engel olan hallerden, dogruluga en-
gel olanin serrinden.”

Meali 2: “Hasetlik icinde olmanin getirdigi hasetligin serri,
nice kotiiliige yol acar, iste bunlardan Allah’a sigin.”

Meali 3: “Haset edenin haseti, serlere yol agar.”

Meali 4: “Senlik benlik kavgasinda olan, hasetlige diise-
cektir, hasetlikle hareket edecektir.”

Meali 5: “Varhigin 6ziint géremeyen, stiretinde kalan, ay-
rimcilik icinde olacaktir, ser tretecektir.”

Meali 6: “Iginizdeki hasetlik duygusu sizi senlik benlik kav-
gasina slrtikler, iste bunlardan kurtulun ve Allah’a siginin.”

Meali 7: “Tim serler, kibrin getirdigi hasetlikten, senlik
benlik kavgasindan a¢iga ¢ikar, tiim bunlari temizle ve Al-
lah’a s1g1n.”

Bu boliimde de hasetligin tehlikesi belirtilmistir.

Haset kelimesi, ibranice’de “hasad” kelimesinden gelir.

Haset kelimesi Kur’an'da bes defa gecer.

Haset; cekememek, baskasinin durumunu kiskanmak, bas-
kasina karsi i¢sel nefret icinde olmak demektir.

Hazreti Muhammed'in, hasetlikle ilgili s6zlerinden 6rnek-
ler verelim.

62



“Birbirinize haset etmeyin, birbirinize bugz etmeyin, birbi-
rinize arka gevirmeyin; ey Allah’'in kullari, kardes olun!” Miislim

“Hased etmekten sakininiz. Biliniz ki, atesin odunu yok et-
tigi gibi hasetlik de iyilikleri yok eder.” Ebu Davut

Gorildugi gibi Hazreti Muhammed; hasetlik yapmayin,
kimseye karsi bugz etmeyin, gormezden gelmeyin demistir.

Hasetlik, insanin i¢ini yakip bitiren bir atestir.

Haset insanin higbir hiicresi saglikli ¢alismaz.

Haset insan, kendine kotiliik yapan insandir.

Hasetlik, hasena kelimesiyle de baglantilidir.

Hasene, Allah’'in hasenatidir, lituflari, giizellikleri, nimet-
leridir.

Allah’in hasenatindan uzak olmak, hasetlik duygusunu
getirecektir.

Hasetlik, senlik benlik kavgasina stiriikleyecektir.

Karsisinda olan kimsenin bedeninin ve kendi bedeninin
Allah’a ait oldugunun suurundan koparacaktir.

Hasetlik, hasislige yol acacaktir.

Hasislik; cimrilik, bencilik, ille de ben duygusudur.

Iste hasetlik duygusu, varliktaki tiim giizelliklerin Allah’a
ait oldugunun suurundan uzak olmaktir.

Kur’an'da gecen hasetlikle ilgili dyetleri inceleyelim.

Bakara Stresi 109: “Vedde kesirun min ehlil kitabi lev ye-
ruddiinekum min ba'di imanikum kuffara haseden min indi
enfusihim min badi ma tebeyyene lehumul hakk fafi vasfehii
hatta ye’tiyallahu bi emrih innalldhe ala kulli seyin kadir.”
Ved kesir : [stedi, sevdi, cogu,

Min ehli el kitab : Kendi anlayislarinda kalan, aktarilan
soylentilerde kalan, duyumlarda kalan,

Lev yeruddiine kum : Keske, sayet, donmek, siz,

Min badi imani1 kum : Sonra, iman, inanma, siz,

63



Kuffaran : Hakikatleri 6rten, kabul etmeyen,
Haseden : Haset, kiskanma, cekememezlik,

Min indi enfusi-him : Yaninda, ona ait, nefsler, kendileri,

Min badi ma : Daha sonra, sey, ne, degil, beyan oldu,
tebeyyene aciklandi,

Lehum el hakku : Onlara, hakikatler, gercekler,

Fe afii ve asfehu : 0 zaman affedin ve hos gorme, anlayis,
Hatta yetiye : Hatta, gelmek, anlamak, anlayincaya kadar,
Allah bi emr hi : Allah, isleyis, hiikiim, o isleyis,

Enne Allah : Muhakkak ki Allah

Ala kulli seyin kadir : Biitiin her sey, kudret

Meali: “Aktarilan soylentilerde kalanlardan ¢ogu, siz iman
ettikten sonra sizin donmenizi, hakikatleri kabul etmemenizi
isterler. Onlarin halleri bir hasetlik halidir. Bundan sonra on-
lar, aciklanan hakikatler {izere olurlarsa, artik onlara karsi bir
affetme icinde ve anlayis icinde olun. Hatta Allah’in tiim var-
liktaki o isleyisini anlayincaya kadar onlara yardimci olun.
Muhakkak ki Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Nisa Stresi 54: “Em yahsud{inen nase ala ma atahumullahu
min fadlihi fe kad ateyna ale ibrahimel kitabe vel hikmete ve
ateyndhum mulken azima.”

Em yahsudiine : Yoksa, haset, cekememek, kiskanma,

El nas : Insanlar,

Ala ma ata hum Allah : Sunulan seylere karsi, vermek, onlar, Allah

Min fadli-hi : Litfundan, degerler, fazlindan,

Fe kad ateyna : Sonra, oysa, olmustu, verdik, sunduk,

Ale ibrahim : Aile, giic, Ibrahim ailesinden, milletinden
olanlar,

El kitab : Kitab, hakikatlerin sozleri,

Ve el hikmete : Hikmet, ilahi incelikler, ilahi gaye,

Ve atey na hum : Verdik, sunduk, onlar, o hasetlik icinde
olanlar,

64



Mulk : Miilk, saltanat, iktidar, tiim varlik, tiim
Kainat,
Azim : Yiice olan, ytice sahibi, kararli olan,

Meali: “Yoksa insanlar, Allah’in onlara verdigi liituflara
kars1 bir hasetlik icinde mi oluyorlar? ibrahim; tiim varhg bir
kitab olarak sundugumuzu ve onda hikmetler oldugunu anla-
yanlardandi. O hasetlik icinde olanlara da tiim varligin yiice
hakikatlerini sunduk.”

Fesatlik ve hasetlik duygusu, kisiyi hakikati anlamaktan
uzak eyleyecektir.

Onun i¢in bu duygularin kontrol edilmesi gerekir.

Hasetlik, birlik tizere bakma suurundan uzak eyler.

Senlik benlik kavgasinda olmaya, hor bakmaya ve kis-
kangliga yol agar.

Bir bagkasinin konumunu, basarisini, ilmi kesiflerini takdir
etmek yerine, kiskanmaya, hor bakmaya, yok saymaya yol agar.

Oysa basarili insanlarin basarilari ile gurur duymaliyiz.

Onlarin gayretini, caliskanligini kendimize 6rnek almaliyiz.

Gipta ederek, onlara 6zenmeliyiz.

Ve onlardan daha g¢aliskan iiretken olmaliyiz.

Zaten giptanin ana maksadi budur.

Gipta etmek yani 6zenmek, imrenmek ile hasetlik arasin-
daki incelik iyi anlasilmalidir.

Ozenmek yani gipta etmek, bagkasini kendine érnek al-
mak ile baglantilidir.

Baskasinin basarisi ile gipta etmek, o kisiye 6zenmektir,
imrenmektir, o kisiyi kendine 6rnek almaktur.

Hasetlik ise baskasinin basarisini istememektir.

Hasetlik, kisiyi kotiilemeye yol acar.

Baskasini olumsuz yonde hedef gostertir.

65



Felak Stiresinden gonliimiize akan bilgileri kaleme almaya
calistik.

Simdi biitlinsel olarak siireyi tekrar okuyalim.

Felak Stresi:

“Dogruluga engel olan hallerden ve dogruluga engel ola-
nin serrinden, baglandig1 yalanlarin icinde kalip aldatanin
serrinden ve yaratilmamis olan; gaflet, yalan, kibir, akilsiz-
lik gibi tiim kot hallerin serrinden, biitiin mahlikatin sahi-
bine siginmay1 anlat.”

Simdi Nas Siresini inceleyelim.

66



NAS SURESI

1_
Gl e S se 8

Kul eiizu bi rabbin nas.

Kul euzii : Anlat, de ki, siginmak, giivenmek, yardim istemek,
Bi rabbi : Rabbi, viicGdlandirana, terbiye eden, sekil veren,
El nas : Insanlar, degerler,

Meali 1: “Siginmay1 anlat: Insanlar: viicidlandirana.”

Meali 2: “Insanlar1 bedenlendiren giicii anlamay1 tavsiye et.

Meali 3: “Insanlari var eden, sekillendiren, bedenlerinin
sahibini anlamay1 anlat.”

Meali 4: “Insanlara, Rabb hakikatini diisiinmelerini 6giitle.”

Meali 5: “Allah’in Rabb esmasiyla varligin yaratilisini, in-
sanlara anlat.”

Meali 6: “Rabbi tanimayi, O’'na siginmay1 insanlara 6giitle.”

Meali 7: “Insanlarin nasil var oldugunu, var edenin kim ol-
dugunu anlamay1 insanlara ag¢ikla.”

Bu boliimde gecen Rabb ve nas kelimelerini inceleyelim.

Nas’in Rabbi ne demektir?

Nas’'in Rabbine siginmasi ne demektir?

Once Rabb kelimesini inceleyelim.

Rabb kelimesi, Kur’an’da 1000’e yakin yerde gecer.

Allah kelimesi yaklasik 3000 defa geger.

Rabb ve Allah hakikati iyi bilinmelidir.

67



Toplumda Rabb, Allah kelimeleri ayni anlamda ifade edilir.

Her iki kelimenin de anlami iyi bilinmelidir.

Bedenler boyutunda Allah esmas1 Rabb kelimesiyle ifade
edilir.

Tlm bedenlerin birligi boyutunda Allah kelimesi kullanilir.

Bir bedendeki Allah boyutu Rabb’dir.

Tlm bedenlerin tek sahibi Allah'tir.

Yani damladaki derya Rabb’dir.

Deryadaki damlalar birligi Allah'tir.

Allah'in bedenler boyutundaki tecellisi Rabb kelimesiyle
ifade edilir.

Yani Allah’in, bir viiciiddaki esma ad1 “Rabb”dir.

Tum viicidlardaki esmasi Hi'dur, Allah’tir.

Allah’in bir viiciddaki sahipligi Rabb’dir.

Onun icin, bir evin sahibine de “Rabbii’l dar” denir.

Bir malin, bir miilkiin, bir sermayenin sahibine de “Rab-
bii'l mal” denilir.

Rabbim kelimesi, efendim anlaminda da kullanilmistir.

Insanin bedeninin efendisi Allah’tir.

Insanin miirebbiyesi Allah’tir.

Miirebbiye kisinin bedenini terbiye eden, sekillendiren
demektir.

Allah, Rabb esmasiyla tiim varligin bedenine sekil verendir.

Bedendeki Allah’in efendi boyutu Rabb’dir.

Gonillerin efendisi ise, Muhammed nirudur.

Rabb, riba, rabita kelimeleri ayni kelime kokiinden gelir.

Rab: “&”

Riba: “L “

Rabaita: -L-\b

Riba kelimesi de Rabb kelimesinden gelir.

Rabb, riba inceligi ¢ok 6nemlidir.

68



Rib3, faiz diye ¢evrilemez.

Rabb kelimesi ile riba kelimesinin yazilimlarini incelersek,
“R1, D Be < “ harfleri ile yazildigini goriiyoruz.

Riba kelimesinin sonunda elif harfinin oldugunu gortiyoruz.

Riba kelimesinin geldigi kokeni inceledigimizde goriiyo-
ruz ki:

Ribady1 anlamamiz i¢in, Rabb kelimesinin anlamini dogru

anlamaliyiz.
Rabb;
Her bir varligin varlik boyutundaki sahiplik boyutu.
Bedeni olusturan, bedeni isleten, bedenin Zati.
Beden boyutundaki Allah’in isleyisi.
Viiclidlandiran, sekillendiren, bicimlendiren.

Terbiye eden, yani bedeni en ince bir bicimde sekillendi-
ren, anlamlarina gelir.

Rabb; rihtaki iifleyisle olusmaya baslayan rih+beden bo-
yutudur.

Viiclidun sekillenmesi, isleyis boyutudur.

Viictiddaki tiim tecelliler boyutudur.

Allah, butiinliik boyutudur.

Bu kelimenin asli boyutu “H{” dur.

Rabb; Allah’in varlik boyutundaki tecelliler boyutudur.

Soyle diisiinelim, bir tohumda Rabb esmasi gizlidir.

Ne zaman tohumdan aga¢ adim adim a¢iga ¢cikmaya baslar.

Iste Rabb esmasi orada tecelli eder.

Allah, Rabb esmasiyla, agaci sekillendirir, terbiye eder, is-
letir, sifatlandirir.

Iste, kisinin viiciidunu sekillendiren, yani kisiyi viictidlan-
diran ve her an o viicidda isleyisiyle kendini gosteren, viiciidu
tutan, Allah’'in kisideki ad1 Rabb’dir.

69



Her viiclidu tutan Allah’in viictid boyutundaki karsiligi

Rabb’dir.
Ta-Ha Shresinde, firavun ile Hazreti Misd’'nin konusma

konusu vardir.

Firavun, Mlisd’ya sorar: “Kale fe men Rabbikuma ya Miisa-Ya
Misa! Rabbim dedigin kimdir?”

Ta-Ha Stresi 49:

P -1 L R ST T
e LK) e

Kale fe men rabbikuma ya miisa
Kale fe men rabbi kuma : Dedj, sizin Rabbiniz kimdir,
Ya Misa : Ya Maisa,
Meali: “Firavun dedi ki: Ya M{isa! Rabbim dedigin kim-
dir, nedir?”
50-

o gk osats o “n @ 3 0% NI PRS-
i B4 oo n K ae all W 06

Kale rabbunellezi ata kulle sey’in halkahu summe heda

Kale rabbu na : Dedi, Rabbimiz, bizi viictidlandiran,

Ellezi ata : Ki o verdi, liitfetti, ihsan etti,

Ata kulle sey’in halka hu : Biitiin her seyi, halk eden, var eden,
yaratan,

: Sonra, hakikatlere ulastirandir,
tecellileriyle yol gosteren,

Summe heda

Meali: “Miisa dedi ki: Bizi viiciidlandirandir. Ki O’dur bi-
tiin her seyi tecellileriyle halk eden, sonra da tiim varliktaki
tecellileriyle yol gosteren.”

Iste inceledigimiz zaman anhyoruz ki Rabb; varhig1 olus-
turan, sekillendiren, varliktaki isleyisini yapan Allah’in, be-
denlerdeki karsiligidir.

Her varligi tutan Rabb’dir.

70



Rabbim denildigi zaman, bedenimizdeki bedenin Zatina
olan bir seslenistir.

Kisinin viicidunu sekillendiren, yani kisiyi viiciidlandiran
ve her an o viiclidda isleyisiyle kendini gosteren, viicidu tu-
tan, Allah'in kisideki ad1 Rabb’dir.

Her viiclidu tutan Allah’in viicid boyutundaki karsiligi
Rabb’dir.

Rabita; viicddaki tecellilerin birbirine baghhgi, ciimle
varligin birbirine olan baglilig1 boyutudur.

Rabia; dordiincti anlaminda kullanilmistir.

Onun icin bazi yerlerde ailede doérdiincii ¢ocuga “Rabia”
adi verilmistir.

Ciinkii Ibrahim makamlarindan dérdiinciisii “Rabb” dersidir.

Viiclid dersidir.

Vicid dersinde talebe, kendi viicidunu tutan Zat'in, Rabb
boyutuna, rububiyet boyutuna sahit olur.

Kendindeki Allah’in tecelli boyutuna sahit olur.

Rabia, rahimiyetten gelen dogusun tamamen beden ha-
line ¢iktig1 boyuttur.

Yani her ¢ocuk, rabia olarak dogar.

Miirebbiye; sekil veren, terbiye eden, viictidlandiran, hiicre
hiicre doku doku viiclidu sekillendiren demektir.

Riba ise; kendi viicidunun sahibini bilmeyip, viicdu Al-
lah’a nispet etmemek, kendine nispet etmenin durumudur.

Riba, Allah’a ait olan bedene, benim deme gafletidir.

Yani “ben benim” deyip, her tiirli sahsi ¢cikar pesinde kos-
maktir.

Rabb kelimesiyle baglantili, Rabbu’l dlemin kelimesini in-
celeyelim.

A

Kur’an’da “rabbu’l lemin” kelimesi 42 defa gecer.
“Allah, alemlerin rabbidir.”

71



Yéni Allah goriinen gériinmeyen tiim varlig1 viictidlandi-
randir, o viiciidlarda her an tecelli edendir.

“Rabbu’l dlemin” kelimesinde gecen dlem, tiim kainat, tiim
varlik, gériinen goériinmeyen her sey olarak kullanilmistir.

Alem, alamet kelimeleri ayni1 kokten gelir.

Her varlik yaraticinin alametidir.

Her varlik da bir alemdir.

Alem, Alim kelimesiyle de baglantihdir.

Tim alem, 4lim olan yani ilmin sahibi olan Allah’in ilmiyle
kendini gosterdigi yerdir.

Alem kelimesi Kur’an'da, bazi yerlerde biitiin herkes diye-
rek insanlar i¢in de kullanilmistir.

Tiim kainat i¢in de kullanilmistir.

Al-i Imran Siiresi 96: “inne evvele beytin vudia lin nasi lel-
lezl bi bekkete mubareken ve huden lil dlemin.”

Meali: “Dogrusu o, evini 6ncelikle insanlara hakikatleri
anlatmak icin yapti. Elbette ki o, onlar1 bir yerde toplayip,
kutsal olani anlatti ve o tiim herkes icin dogru yolu gosterdi.”

Bu ayette alem; “blitiin herkes” anlaminda kullanilmistir.

Al-i imran Stresi 97: “Fe innallahe ganiyyun anil alemin.”

Meali: “Muhakkak ki Allah kainattaki tiim degerlerin sa-
hibidir.”

Burada ise alem; kainat, tiim varlik, goriinen gériinmeyen
her sey anlaminda kullanilmistir.

Maide Siresi 28: “Le in besadte ileyye yedeke li taktuleni
ma ene bi basitin yediye ileyke li aktulek inni ehafulldhe rab-
bel dlemin.”

Meali: “Sen beni 6ldiirmek i¢in gelsen de, ben tiim varligi
viicidlandiran Allah’a saygimdan dolayi seni 6ldiirmek icin
gelmem.”

Burada “rabbel dlemin” tiim varlig1 viicidlandiran olarak
cevrilmistir.

72



Kur’an'da “dlemin” kelimesi 73 defa gecer.
Alemin cogul olup, tekili “alem”dir.

Insan tekildir, ama onun bedeninde bir alem gizlidir.
Insanlar ¢oguldur, ama tamami alemindir.

“El hamdu lillahi rabbil alemin.”

Biitiin insanlar bir alemdir.

Biitiin kdinat bir alemdir.

Goriinen goriinmeyen her sey alemdir.

Insan bir alemdir.

Insanda nice alemler gizlidir.

Insan viiciidu alem i¢re alemdir.

Biitlin kadinat dlem i¢cre alemdir.

Hakk dleminden geldi bu dlem

Alem i¢re dlemden geldi bu alem

Nice alemden siiziildii geldi Adem

Nice sirr1, nice alemi yiiklendi Adem

Tlm alemlerin sahibi Allah’tir.

Her varlikta Rabb ismiyle Riibubiyetini gosterir.
Nice alemlerin tek sahibidir.

Evvelden ahire sonsuzlugun sahibidir.

Zahiriyle batiniyla nice alemlerin sahibidir.

Hadid Siresi 3: “Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin

ve huve bi kulli seyin alim.”

Meaili: “Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur ve

O, biitiin her seydeki ilmin sahibidir.”

Iste Nas Stresinin ilk ayetinde; “Kul eizu rabbin nas-nas'in

Rabbine s1g1n” uyarisi ¢ok iyi anlasilmalidir.

Nas’'in Rabbi; insanin Rabbi, varliktaki tiim degerler de-

mektir.

Nas; insan olarak da ¢evrilir.

Insan ve beser arasindaki incelik iyi diisiiniilmelidir.

73



Hepimiz beseriz.

Ama hepimizin 6zii insan boyutudur.

insan, in, ins, nas, nis3, tns, linsiyet birbirine baglh keli-
melerdir.

Cin; ins’den uzak olan, aslini bilmeyen, 6ziinli bilmeyen,
insan makamina ermemis olan demektir.

Hepimiz beser olarak diinyaya geldik.

Yani toprak tasiyan bir beden olarak diinyaya geldik.

insan olarak dogulmaz, insan olunur.

Kisinin bedeni bir mektuptur.

Kisinin bedeninde Allah'in degerleri, Allah’'in kendi zat1
gizlidir.

Insan, kainata ait sistemin degerlerini tagur.

Insanin viictid boyutunda, beseri alemin ve Ulvi alemin
sirlar1 vardir.

Kim ki bedenini okur, 6ziuni anlarsa, o kimse insan ma-
kamina ulasacaktir.

insan, ten boyutunda kalirsa, 6zlinii géremezse, cin bo-
yutunda yasar.

Yani Allah’1 bilme suurundan uzak yasar.

Insan, can boyutuna ererse, insan boyutuna erisir.

Yani tiim varligin teninin de caninin da Zatini bilerek yasar.
Ya-Sin Stresi 1-2

1- Ey kendindeki 6zii anlayan!

2- Tiim kainat kitabina hakim olani anlayan.

Kim ki kendi 6ziinii anlarsa, tiim varliktaki 6zu de anlar.
Tlm varliga hakim olan Zat1 da anlar.

Kendi 6ziint anlayan, insan makamina ulasir.

Insan olan, varliin toprak cihetine degil, 6z cihetine bakar.

Tlm varlhigin geldigi 6z bilir.

74



Insan kelimesinin kékeninin nereden geldigi hakkinda bir-
¢ok bilgi vardir.

Arapca dense de bircok dilde rastlanir.

Arapgada; Ans, Ins.

Ibranicede; Enas.

Tiirkcede; Insan.

Dede Korkut'ta: “Oglanum, sen insansin, hayvanila musa-
hip olmagil” yazisi vardir. (Basat Destani)

Insan olma yolculugu, beserden hayvaniyete, hayvaniyet-
ten cinlige, cinlikten ins’lige, ins’likten insanliga olan idraki
bir yolculuktur.

Kim ki kendini bilmez iken bilir oldu.

Kendi 6ziinii bilen oldu.

Climle varliktaki 6z bildi.

Climle varligin birbiriyle yakinligini anladi.

Iste o insan makamina geldi, insan oldu.

Ins, iins, tinsiyet, ayni kokten gelen kelimelerdir

Yakinlik demektir.

Insan olan ciimle varhigin birbiriyle bagini anlar, yani ya-
kinligini anlar.

Bir bebek beser olarak dogar.

Icinde insanlik tohumunu tasir.

Giin gelir biiytidiigiinde, kainat kitabini okur, tiim kadinata
hakim olani anlar ve her varligin 6ziiniin tek 6z oldugunu an-
lar, iste o insan olur.

Insan olan tiim varhigin birbiriyle olan yakinhgini gayet
iyi anlamistir.

Tiim varligin birbiriyle kardes oldugunu iyi anlamistir.

Eger kisi kendi ailesinden gelen inang sisteminde kalir,
varlik kitabin1 okuyamazsa, o kimse insan makamina ulasa-
madan oliip gider.

75



Clinki insan bir 6zdir ve 6z de 6liimlii degildir.

Iste insan dliimsiizdiir.

Oliim denilen sey, kendini bilmezlikle ilgilidir.

Kendini bilmeyen, insan makamina gelemez, 6lim deni-
len sirr1 da bilemez.

Ve oliip gidecegini diisiiniir.

Insan makamina gelen, icindeki 6ziin Allah’a ait oldugunu
bilir, bir damla misali deryadan gelip deryaya gidecegini bilir.
Bakara Siiresi 156: “Inna lillahi ve inna ileyhi racitin.”

Meali: “Muhakkak ki ashimiz Allah’tir ve biz aslimiz olan
O’na donecegiz.”

Onun i¢in Y(nus Emre; “Oliirse tenler 6liir, canlar 6lesi de-
gil” diye muhtesem bir sekilde bu hakikati dile getirmistir.

Iste insan; kendi 6ziinii anlayandir.

Tim varhigin 6ziini anlayandir.

Tiim varhig1 tutan, Zat1 Mutlak olan Allah hakikatini an-
layandir.

Bunu anlayan da makamlarin en giizeli olan “Iinsan” ma-
kamina ulasandir.

Oziinii anlayan insan olur.

Insan olan islam olur.

Islam olan, ¢cevresine huzur sunar, sevgi sunar.

Hep dayanisma, yardim i¢indedir.

Hangi varliga bakarsa baksin o varlikla kardes oldugunu bilir.

Her varhigin ardinda olan 6ziin Hakk oldugunu bilir.

Hicbir zaman higbir varliga zerre kadar zarar veremez.

Hi¢cbir zaman diinyanin sanina, s6hretine, para, mal-miil-
kiine esir olmaz.

Hicbir zaman Allah’t unutmaz, hep i¢inde o sevgiyle yasar.
insan olan huzurludur, mutludur.

Neden diinyaya geldigini bilir ve ona gore yasar.

76



Bedeninin sahibini bilir ve hep sabir i¢inde, stikiir i¢inde,
tevazu icinde yasamaya gayret eder.

Iste nas, Allah’a ait olan deger demektir.

Tim varlik Allah'in degerleri ile sarihidir.

Rabbin nés; insanlarin Rabbi, insanlar: bedenlendiren,
bedenlerde olan Zat, bedenlerde her an tecellileri ile kendini
gosteren demektir.

Iste insan makamina gelen, her an her varligi tutan Rabbe
sig1inir, dayanir.

O suurla yasar.

77



2-

ol el

Melikin nds
Meliki : Melik, malik, sahib, hitkiimdar, tecellilerin sahibi,
El nas : Insanlar, kendindeki 6zii anlayan,

Meali 1: “Insanlardaki tiim tecellilerin sahibine.”

Meali 2: “Insanlarin sahibinin kim oldugunu bildir.”
Meali 3: “Insanlara, her yerin Malik'inin kim oldugunu agikla.”
Meali 4: “Bedenlerin Zatina siginmanin ne oldugunu agikla.”

Meali 5: “Her seyin Melik’inin kim oldugunu anlamalarini
insanlara hatirlat.”

Meali 6: “Melik’in nas hakikatini a¢ikla.”

Meali 7: “Insanlarin Melik’i Allah’tir.”

Allah her varhigin MeliK’idir.

Insanin sahibidir.

Insanin 6z varhigidir.

Insanin niirani yapisidir.

Tiim degerlerin Zatidir.

Burada gecen melik, Allah'in esmalarindan biridir.

Melik, melek, Malik, meleke, miilk, mal, malikhane, ayni
kokten gelen kelimelerdir.

Melik; Hikiimdar, Sultan, Malik olan, Sahibi, miilki idare
eden, malin miilkiin sahibi anlamlarina gelir.

Allah her seyin Melik’idir.
Allah, Melik oldugunu, her seyden gosterir.

Ciinki her varlik, O'nun kontroli altindadir, O'nun yo6ne-
timi altindadir.

78



Her varlikta; zikriyle, fiiliyle, sifatlariyla, zatiyla Melik ol-
dugunu ispat eder.

Melekler boyutunda da melik olan Allah’tir.

Mal, miilk boyutunda da, malin miilkiin y6neticisi, Melik
olan Allah’tir.

Cuma Stresi 1: “Yusebbihu lilldhi m3 fis semavati ve ma
fil ardil melikil kuddisil azizil hakim.”

Yusebbihu li Allah  : Tesbihat, ylizmek, tecellileri ile her yerde

olan, Allah
Ma fi es semavati : Goklerde olanlar, sema boyutu, ulvi boyut,
Ve ma fi el ard1 : Yerde olanlar, toprak, beden, diinya,
El meliki : Miilkiin sahibi, viictidlarin sahibi, Padisah,
Sultan,
El kuddiisi : Sifatlarin sahibi, mukaddes, kutsal, temiz

olan, degerler,

El azizi : Degerli, tiim degerlerin ytice sahibi,
isleyisin sahibi,
El hakimi : Hakim olan, varliga hakim olan, viicdlara

hakim olan,

Meali: “Goklerde olanlar ve yerde olanlar; viicdlarin sa-
hibi, sifatlarin sahibi, tiim varliktaki isleyisin sahibi olan, tiim
varliga hakim olan Allah'in tecellilerini gosterir.”

Melik ismi, bir tilkenin hiikiimdari olarak da kullanilir.

Kur’an'da bunu birkag ayette goériiyoruz.

Yisuf Stiresi 43: “Ve kale el melik” “Hiikiimdar dedi ki:”

Yisuf Siresi 43- “Meali: Hiilkiimdar: Ben yedi ciliz inegin
yedi besili inegi yedigini ve yedi yesil basak ve yedi kuru ba-
sak gordim. Ey ileri gelenler! Eger sizler riiya tabir edenler-
denseniz, benim riiyami agiklayin, dedi.”

Yasuf Siresi 50: “Meali: Hiikkiimdar: Onu bana getirin, dedi.”

Yisuf Stresi 72: “Meali: Dediler ki: Hiiklimdar'in su kabi
kayip.”

Bakara Stiresi 247: “Talut Melik-Hiikiimdar Talut.”

79



Allah malik ismiyle, bir varliga sahip olandir.

Melik ismiyle ise, hem bir varlig1 ve hem de tiim varligi
yonetendir.

Aradaki ince fark sudur.

Malin sahibi olan bir kisiyi diisiinelim.

O kisi o mali baskasina kiralamis olsun.

Kiralayan kisi malin sahibi degildir.

Malin asil sahibi, o0 malin yoneticisi, idare edeni, kiralik
verendir.

Simdi tim Kainatin, tiim varligin sahibi olan Allah1 dii-
slinelim.

Allah, bir varligin hem sahibidir, hem yoneticisi, hem idare
edenidir.

iste Allah, sifatlariyla varligin sahibidir, Zatiyla ise hii-
kiimdaridir.

Allah, “El Melik” esmasiyla tiim Evren’i yonetir.

Tim Evren’in tek Hiikkiimdar: Allah’tir.

Insanin viicidunun da tek Hiikiimdar1 Allah’tir.

Allah’in kullari, O’na ait olan sifatlaridir.

Allah tiim Evren'’i, sifatlariyla yonetir.

Insan viicidu sifatlar sehridir, o sifatlar sehrinde Mevsif
olan, Melik olan, sifatlarin Zat1 olan Allah’tir.

Insan bu suurda yasamalidir.

Hangi varliga bakarsa baksin, o varligin Hiiklimdar’'inin, o
varlikta her an tecellileriyle, o varligi yonettigini gérebilmelidir.

Secde sirri, Melik olanadir.

Tlm sifatlar, her an Zat boyutuna secde halindedir.

Nahl Stiresi 49: “Ve lilldhi yescudu ma fis semavati ve ma
fil ard1 min dabbetin vel meldiketu ve hum 13 yestekbir{in.”

Meali: “Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa, biitiin varlik-
lar ve biitlin kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.”

Nasil ki bir tilke Hiikiimdarinin huzuruna varanlar, ona
saygiyla egilir.

80



Iste Alemdeki tiim sifatlar, Zat boyutuna secde halindedir.

Bunu gorenler, yani secde sirrina erenler, teslimiyet ve te-
vekkiil icindedirler.

Her varligin her an Allah’a secde halinde olmas;, birlik, bii-
tiinliik, beraberlik boyutuna isaret eder.

Insanin viicidundaki hiicrelerin, birlik icinde oldugu gibi,
bu alemde béyledir.

“El Melik” esmasinin hakikatine eren kimseler:

Malikil Miilk sahibinin Allah oldugunu bilirler.

Her varligin Melik’ini varligin kendinde gortirler.

Melik olanin kiirsiisiinii varligin kendinde goriirler.

Tim alemin Melik’i olan Allah’a teslimiyet icindedirler.

Her varligin hakimiyetinin Melik olan Allah’a ait oldugu-
nun suuruyla yasarlar.

Cevresinde olan makam sahiplerine, makamlarindan do-
lay1 sayg1 duyarlar, onlari asla yiice gormezler, onlara el pence
divan durmazlar.

Toplumda aciz gibi goriilen kimselere de, bir makamda
olanlara da ayni saygiy1 gosterirler.

Clinki bilirler ki, her viicidun Melik’i Allah’tir.

Cevresinde olan herkese, dlemlerin Hiikiimdari olan Al-
lah’t hatirlatirlar.

Iste bu boliimde gecen, “Melik’in nas” ayetiyle insan kendi
bedeninin Hiitkiimdarini unutmamalidir.

Kendi bedenini yoneten Sultani iyi tanimaldir.

Ve O’na teslimiyet icinde olmalidir.

Allah her seyin Melik’idir, Hiikiimdar’idir.

Insan kendi viictid varhginda hiikiimleriyle kendine hakim
olan Sultana her an secde suuruyla yasamaldir.

Iste siginmanin, dayanmanin ulviyeti budur.

81



3-

ol )

[1Ghin nés
[14hi : El HG: kudretli, yaratici, var eden, Zati ile saran,
El nias : Insanlar,

Meali 1: “Insanlar1 Zat1 ultihiyetiyle sarana.”

Meali 2: “Insanlarin bedenlerindeki kudret sahibi Allah’tir.”
Meali 3: “Insanlara, ilahi kudrete siginmay1 anlat.”

Meali 4: “Allah, insanlar1 ulviyetiyle yaratandir.”

Meali 5: “Insanlara bedenlerin Zatinin kim oldugunu an-
lamalarini 6giitle.”

Meali 6: “Insanlar ilahi bir yaraticinin tecellisidir.”
Meali 7: “Allah, insanlar1 nliruyla kusatmistir.”

Burada gecen ilah kelimesi ile Allah kelimesinin yazilimi
aynidir.

Allah kelimesinin, asli yazilim1 “El HG” dur.

Kur’an’da Allah «Jp kelimesi, “El HQ” olarak yazilir, sedde
ile Allah diye okunulur.

ibranicede, Stimer dilinde “H(-0” demektir.

ibranicede “Hii E1” kelimesi, goriinen goriinmeyen her sey-
deki tek kudret O’dur, anlamindadir.

Yani Allah dedigimiz sey, “giiciin kudretin sahibi O’dur”
demektir.

Ibranicede “Hi El” kelimesi, Arapgaya “El Hi” seklinde gecer.

Ve zamanla Allah diye okunur.

Kur’an’da Allah her varliktaki kudret diye tanimlanir.

Miilk Stresi 1: “Ve huve ala kulli seyin kadir.”

82



Meali: “O biitiin her seydeki kudrettir.”

Al-i Imran Stiresi 29 : “Ve Allah ala kulli seyin kadir.”

Meali: “Ve Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Tim kainat1 hareket ettiren, tiim kainati isleten bir kud-
ret vardir.

Bir atomda, bir ¢icekte, bir bocekte, bir agacta, her seyde
bir kudret vardir.

Tiim kainatta, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik sistemin
bir isleyisi vardir.

Bu isleyisi yapan bir kudret vardir.

Iste asil olan, bu kudreti anlamaya ¢alismaktir.

Bunu anlamanin kapisi da insanin kendi viictidudur.

Insanin, aradigi tiim sorularin cevabi da kendinde gizlidir.

Onun icin Hazreti Muhammed: “Kendini bilen Rabbini bilir.”

Hazreti Isa: “Ben O’yum.”

Hazreti Mlisa: “Ben O'nu kendimde gérdiim” demistir.

Iste insan Allah hakikatine kendi viiciid varhiginda sahit
olmalidir.

Insan, El H boyutudur.

Insan kendini Allah’tan ayr1 gérmemelidir.

Insan kendini asla Allah sanmamalidur.

Hazreti Is4; “Ben O’'yum” dedigi yer Allah’a ait rithullah
boyutudur.

Allah hakikatine erisilebilmenin boyutu O’na ait olan ma-
kamlari gormekle miimkiin olacaktir.

Allah’in ullihiyeti, nQiraniyeti, rihaniyeti, nefsler boyutu
vardir.

Nefsler boyutu bedenler boyutudur.

Bedenlerdeki tecelliler boyutudur.

Allah insani ultihiyetinden halk etmistir.

Allah insani nlraniyetiyle sarmistir.

83



Allah insani, rithundan ifleyip sekillendirmistir.

Nefsler boyutunda yasam sunmustur.

Nefs insanin 6z varhigidir.

Nefs, rithun elbise giymis viiciid boyutudur.

Insanin viicid varhiginda Allah’in; ulthiyeti, niraniyeti,
rihaniyeti cem halindedir.

Insan kendi aslinin ne oldugunu anlamahdir.

Duygu ve diisiincelerini put haline getirmemelidir.

Kendini ilah etmemelidir.

Yani insan kendini Allah’in yerine koymamalidir.

Insan her varligin sahibini, varligin kendinde gérebilmelidir.

Hi¢bir varligi Allah’tan ayri1 sanmamalidir.

Her varlik Allah'in uliihiyetinden stiziiliip gelmistir.

Insan ilahi akisin ne oldugunu anlamalidir.

Agacin bir tohumdan siiziiliip geldigi gibi, her varlik ilahi
bir alemden yani Allah’in kendi 6zlinden siiziillip gelmistir.

Ama'daydi her sey.

Am3, karanlik bir alemdi.

0 karanlik alem higlik boyutu idi.

0 hiclik boyutunda heplik vardi.

Heplik, hiclik halinde idi.

Higlik boyutu, karanlik bir alem idi.

Onun i¢in bu boyuta “Ama” denildi.

Nasil ki agag, tohumun karanlik boyutunda gizliydi.

Her varlik da ama boyutunda gizliydi.

Orada varlik, varlik olarak degil, niir halinde idi.

Karanlik boyutta, 1s1k vardi.

Isik da karanliktaydi.

Isik heniliz dogmamisti.

Clinki 1518a yiiri denilmedi.

84



Isik her seyi getirecekti.

Giin geldi, Emr-i ilahi tecelli etti.

i1ahi akis basladi.

Ehadiyet kapilar1 agild1.

Bir olandan birler, bir bir a¢iga ¢ikmaya hazirlandi.
Her bir, bir kaderi tasidi.

Her birin, bir kader yazilimi vardi.

Bir, Ulviyeti tasidi.

Ulvi olan, agiga ¢ikacak olanda, ulviyetini gésterecek idi.
Iste “HQ” sirr1 bu idi.

Ulviyet nlira dontsti.

Nirundan nirlari yansitti.

Iste “Muhammed-Hamd” sirr1 bu idi.

Nirunda olanlar, niirun fitratini olusturdu.

Bu fitrat bir kadere gore belirlendi.

Kader “Nian ve Kalem” ile yazild1.

Agaclar, kuslar, cicekler, insan her sey bir kaderi tasidi.
Hepsi bir kadere gore sekil almaya hazirlandi.

Artik aci1ga ¢ikacak olanlar, kendinde olan kadere gore var-
lik elbisesi giymeye hazirlandi.

Belirlenenlere zaman ¢izildi ve bekleyis basladi.
Zamani gelenlere, bir bir yiirii emri verildi.
Nirunda olan fitratin irsaliyesi basladi.

Iste “Restil” sirr1 bu idi.

Restll, rth elbisesi giydi.

Aci1ga cikacak olana rih verildi.

Iste “Adem-isa” sirr1 bu idi.

Rih, Nef edildi, yani tflendi.

Nef, Nefese dondii.

Nefes, “Nefs” oldu.

85



Nefs, bedenler boyutuna yiiridi.
Iste “Nefs” sirr1 bu idi.
Tim nefisler, yani tim bedenler, tek nefisten halk edildi.

Her varlik kendi fitratinda yazili olan bir kadere gore se-
killendi.

Iste bu Kaderin tecellisi idi.

Varlik bir nebat olarak, adim adim goriindi.

Iste “Nebi” sirr1 bu idi.

Nebi, 6zde olanin bilgisini getirdi.

Oz agildi, 6zde olan zahire yiiridii.

Oz Hakk’in kendisi idi.

Hakk kendinden kendini Halk eyledi.

Agi18a cikan Halk, Hakk’in kendi idi.

Evvel O idi, Ahir O idi, Zahir O idi, Batin O idi.

Hadid Stresi 3: “Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin.”
Her sey O’ndan geldi.

O’nun kendi goruntiisi idi.

O’nun kendi ulviyeti idi.

Her sey O’'nun ul(hiyetiyle sarildi.

Her sey O’nun kendi tezahiiri idi.

Iste insan bu nazarla bakmali ve her an Allah’a siginmalidur.

Kendini asla ilah edinmemeli, hi¢ oldugunu anlamali ve bu
suurda yasamalidir.

Insan Allah’tan geldigini, O’ndan ayr1 olmadigini ve O’'na
donecegini unutmamalidir.

Ecel denen hakikatin ne oldugunu bilmeli.

Oliimiin bir son degil O’'na déniis oldugunu unutmadan
yasamalidir.

Nasil ki buz erir aslh olan suya doner.
Buz suyun beden bulmus boyutudur.

Insanin da 6zii Allah’tir.

86



O’ndan ayr1 degildir.
Beden bulmus boyutu, 6ziin elbise giymis boyutudur.

Buz eriyip asli olan suya dondiigii gibi, insan da ecel dedi-
gimiz tecelli ile asli olan Allah’a riicli eder.

Iste insan bu hakikati asla unutmamali ve yasaminda her
daim Allah’a tevekkiil ve teslimiyet icinde olmalidir.

Iste Allah’a siginmak hakikati de budur.

87



4-

Min gserril vesvdsil hannds

Min serri : Serrinden, kotilik,

El vesvasi : Obsesif, takintili, vesveseler, saplanti, kusku,
asilsiz olan, 6ziinden uzaklasmak,

El hannasi : Vesvese veren, geri ¢eken, sinsilik, gizli, cehalete
ceken,

Meali 1: “Sinsiligin, vesvesenin serrinden.”

Meali 2: “Cehaletin takintilari ile hareket etmekten Allah’a
siginarak kurtul.”

Meali 3: “Seytanin vesvesesi, zanlar, asli olmayan seyler,
serlere yol acar.”

Meali 4: “Vesveselerden kurtularak, Allah'in hakikatle-
rini ara.”

Meali 5: “Hakikatten uzaklastiran her seyin serrinden, Al-
lah’a siginarak kurtul.”

Meali 6: “Allah’a tevekkiil icinde olan kimse, vesveseden,
zandan kurtulur.”

Meali 7: “Asli olmayan seylerin meydana getirdigi sikinti-
lardan, ancak Allah’in hakikatlerine siginarak kurtulabilirsin.”

Vesvese, kisinin ben egosuna diistiigii durumdur.

Allah’tan kopuk olan her duygu ve diislince ben egosun-
dan gelir.

Vesvese u»‘y-njl‘ kelimesini incelersek, orada iki kelime-
nin yan yana yazilimi vardir.

Biri ves, “El ves” kelimesi, “V, vav” ve “Sin” harfleri ile ya-
zilir, burada “Elif” yoktur.

88



[kinci ves'de ise, “Elif” harfi vardir.

Her iki kelimeyi dikkatlice inceleyelim.

Elif, her varlig1 tutan Allah'in zatina isarettir.

Sin, her bedenin 6zline, kendine isarettir.
Bedenlerimizin Han’i, Sultan1 Allah’tir.

Bedenleri tutan Zat Allah’tir, bu da “Elif” harfi ile yazilmistur.

Bedene benim diyerek kendine nispet etmekten kaynak-
lanan, her duygu ve diisiince vesvesedir.

Vesvese kisiyi benlik duygusuna siiriikler.

Benlik kisiyi vesvese duygusuna stiriikler.

Ve kisi benlik duygusuyla hareket ettigi miiddetce, kendi
sahsi egosuyla yasar.

Ve kendi benlik kaygilarina distrtr.

Iste vesvese, i¢sel korku ve kaygilar tetikler.

Ben egosu Kkisiyi seytanlastirir.

Vesvese, seytani duygu ve diisiincelerden gelir.

Allah’tan uzaklastiran her duygu ve diisiince vesvese bo-
yutudur.

Batil seylerin vesvesesi insan1 Allah’tan uzaklastirir.
Vesveseler serri getirir.

Hakikat duygulari hayr getirir.

Hayir ve serr iyi anlasilmalhdir.

A'raf Stresi 20: “Fe vesvese lehumus seytan.”

Fe vesvese lehum : Boylece, sonra, vesvese, fisilti, onlara,

El seytan : Seytani haller, tiim koétiiluk halleri, kotiiliik
getiren duygu ve diislinceler,
Meali: “Onlara gelen vesveseler seytani alandan gelir.”

Bu ayette carpici bir sekilde belirtildigi gibi, vesvese alani
seytani alandir.

Ser alani da seytandan gelir.

89



4. ayette belirtilen “min serril vesvasil hannas” serlerin
geldigi yer, vesveseler boyutudur diye bildirilir.

Seytan da vesveseleri tetikler diye bildirilir.

Iste Kur’an’1 biitiinsel olarak inceledigimiz zaman, bam-
baska anlamlar karsimiza ¢ikiyor.

Demek ki seytani boyut ile vesveseler boyutunu birlikte
incelemek gerekir.

Adem’in ve esinin cennetten kovulma sirri, seytanin on-
lara vesvese vermesidir.

Eger ser Allah’tan diye inanirsak ve boyle bilgileri top-
luma aktarirsak, seytana ait olan serri Allah’a nispet etme
gafletine diiseriz.

Toplumda hayir ve serr Allah’tandir diye bilgiler aktarilir.

Kader boyle yorumlanir.

Amentii boyle yorumlanir.

Simdi amentii’yl inceleyelim.

Amentii'niin okunusu soyledir.

“Amentii billahi ve melaiketihi ve kiitiibih1 ve rusiilihi ve’l
yevmi’l-ahiri ve bi'l-kaderi hayrihi ve serrihi mine’llahi teala
ve'l-ba’sii ba'de’l mevti hakk. Eshedii en 13 ilahe illalldh ve es-
hedii enne Muhammeden abdiihi ve rasiliih.”

Yapilan ¢evrim sudur: “Ben Allah’'u Teald’ya, meleklerine,
kitablarina, peygamberlerine, ahiret gliniine, kadere; hayir ve
serrin Allah’u Teald'nin yaratmasiyla olduguna inandim. Ol-
diikten sonra dirilmek de haktir. Ben sehadet ederim ki, Al-
lah’u Teald’dan baska ilah yoktur ve yine sehadet ederim Ki,
Muhammed O’'nun kulu ve peygamberidir.”

Halk arasinda okunan amentiide, serrin Allah’tan oldu-
guna dair bilgi vardir.

Amentiide kader boliimiinde “Hayrihi ve serrihi mine’llahi
teald” “Hayir ve ser Allah’tandir” diye agiklama vardir.

90



Inan¢ boyutunun ¢ogu kesiminde, kader bahsinde “hayir
ser Allah’tandir” diye inanilir ve aktarilir.

Amenti inancina bagli olarak kaderi incelersek; kotiiliik-
lerin de Allah’in yazili bir kaderi sonucu oldugu anlasiliyor.

Amentiiyii ve Kur’an'daki amentiiyti dikkatlice inceleyelim.

Amenti inanc1 Hazreti Muhammed’den 6nce de var miydi?

Hayir ve ser Allah’tan midir?

Kur’an'da serrin yani kotiiliigiin Allah’tan olduguna dair
bir ayet var midir?

Halk arasinda bilinen, imanin sartlarinda gegen hayir ve
ser Allah’tandir s6zii dogru mudur?

Amentii'de gecen “Hayrihi ve serrihi mine’llahi teala-ha-
yir ve ser Allah’tandir” Kur’an’da var midir?

Halk arasinda bilinen ve inanilan, hayir ve ser Allah’tan-
dir inancit Kur’an’a goére dogru mudur?

Kotiiliikler Allah’tan midir, yoksa kisinin kendinden midir?

Kotiiliikler kendimizdeki vesveselerden midir?

Yoksa Allah’tan midir?

Oysa Kur’an'da, “serri-kotiiliigli kendinizde arayin” diye
bilgi vardir.

Neden bizlere hep kotiiliikler de Allah’tandir diye 6gretildi
ve bunun gercegi ne olabilir?

Amentii; kelime olarak “Iman ettim” demektir.

Halk arasinda amentii bahsinde; “bi’l-kaderi hayrihi ve
serrihi mine’llahi tedla”, “Kadere, hayir ve serrin Allah’tan ol-
duguna inandim” bilgisi vardir.

Amentii'de, serrin Allah’tan oldugu bildirilir ve halk’a boyle
sunulur ve halk boyle sunuldugundan dolay1 inanir.

Kur’an’a baktigimizda, orada serrin yani kotuliigiin Al-
lah’tan olduguna rastlamiyoruz.

91



Ve tam tersi kotiliigiin Allah’tan olmadigina, kendimiz-
den olduguna rasthyoruz.
Kur’an'da amentii, Bakara Stiresi 177. ayette gecer.

Bakara Siresi 177: “Men amene billahi vel yevmil dhiri vel
melaiketi vel kitabi ve el nebiyyin.”

Men amene bi Allah : Kim, iman etti, inandj, bir Allah

Ve el yevmi el ahir1 : Sonuna,

Ve el melaiketi : Her varliktaki Hakk’in gliciine, kuvvet,

Ve el kitabi : Kitab, her varligin Hakk'in bir kitdbi
olduguna,

Ve el nebiyyine : Nebilere, haber verenlere,

Meali: “Allah ile birlikte oldugunuza ve sonunuza ve her
varliktaki Hakk’in giiciine ve her varligin Hakk’in bir kitabi
olduguna ve Nebilere inanan kimse olmaktir.”

Bakara Stresi 177. ayeti dikkatlice inceledigimizde, orada
serrin Allah’tan olduguna dair herhangi bir kelime yoktur.

Buradan anlyoruz ki, halkin amentii diye bildigi ile Kur’an'da
sunulan amenti arasinda hayir ser farki vardir.

Kadere iman boéliimiinde, hayir ve ser Allah’tan yorumu
yapilmistir.

Bu inan¢ Mekkeli miusriklerin inancinda da varduir.

Kur’an'in diger boltimlerini inceledigimizde, hi¢bir yerinde
serrin yani kotiiliigiin Allah’tan olduguna rastlamiyoruz.

Tam tersi, serrin yani kotiiliigiin Allah’tan olmadigina sa-
hit oluyoruz.

Nisa Shresi 79: “Ma esabeke min hasenetin fe minallah ve
ma esabeke min seyyietin fe min nefsike.”

Meali: “Size isabet eden hayir Allah’tandir ve size isabet
eden kotiiliikler ise kendinizdendir.”

Al-i imran Stresi 165: “E ve lemma asabetkum musibe-
tun kad asabtum misleyha kultum enna haza kul huve min
indi enfusikum.”

92



Meali: “Size bir musibet isabet ettiginde, bu bize neden isa-
bet etti, dersiniz. De ki: Onun sebebini kendinizden arayin.”

Kaf Stiresi 29: “Ve ma ene bi zallamin lil abid.”

Meali: “Kullarim igin bir kotiiliik veren degilim.”

Mu'min Siaresi 31:”Ve mallahu yuridu zulmen lil ibad.”

Meali: “Allah kullari i¢in kotiiliigt irade eden degildir.”

Nisa Stresi 40: “Innallahe 14 yazlimu miskale zerreh.”

Meali: “Siiphesiz Allah zerre kadar kotilik vermez.”

Nisa Stresi 40. ayette ise ne kadar ince bir mesaj vardir.

“Allah zerre kadar kotiiliikk vermez.”

Yani, “zerre kadar da olsa kotiiliik Allah’tan gelmez” uya-
ris1 ¢ok dnemlidir!

Kur’an’in bizlere “kotiiliigii Allah’ta aramayin, kendinizde
arayin” ihtari vardir.

Peki, kotiiliik nereden gelir?

Niye bizlere yillarca kotiiliik Allah’tan gelir diye dgrettiler.

Kaderin agilimini, hayir da ser de Allah’tandir diye 6grettiler.

Kur’an, apacik kotiiliikleri kendinizde arayin diyor.

Kur’an inceledigimizde anliyoruz ki Allah’1 anlayan Kisi,
zerre kadar kotiiliik icinde olamaz.

Kisi kendini okudugunda, kainat1 okudugunda ve sonugta
Allah1 anladiginda egitimlerin en giizelini gérmiis olur ve Sa-
lih insan olur. Yani iyi insan olur.

Iyi insan olan zerre kadar kétiiliik diisiinmez, hep iyilik
distinir.

Allah insana; akil, kalb, suur, diisiinme, tefekkiir, feraset,
tercih etme, neyi yapip neyi yapmama karari ve bunun gibi
kabiliyetler vermistir.

Insan bu kabiliyetleri ggrmemezlikten gelemez.

93



Bu kabiliyetler; insanin egitimi i¢in, insanin hakikati anla-
masl i¢in ve insanin iyilik iginde olmasi i¢in, her insana bah-
sedilmis lutuflardir.

Insan aklini kaderi anlayabilmek i¢in kullanmalhdir.

Ve ser Allah’tan midir? Bunu ¢ok iyi ¢6zebilmelidir.

Insan, her varlikta her an olan isleyisi anlayabilmeli ve bu
isleyisin kader boyutu oldugunu diisiinmelidir.

Insan aklindaki batil bilgileri terk etmeli, yani asilsiz olan
bilgileri terk etmeli, ilm{ bir 6l¢ciliye baglh olarak, varligin va-
rolus hakikatlerine sahit olmalhdir.

Iste insana verilen akil, tefekkiir, sahitlik hakikatleri an-
layabilmek, kaderi ¢6zebilmek i¢indir.

Rad Stresi 11: “Lehu muakkibatun min beyni yedeyhi ve
min halfihl yahfezlinehu min emrillah innallahe 14 yugayyiru
ma bi kavmin hatta yugayyirQi ma bi enfusihim ve iza eradal-
lahu bi kavmin s@ien fe 1a meredde leh ve ma lehum min da-

nih1 min val.”

Lehu muakkibatun : Onun, takip, izleme, akibet, bir isin
durumu, sonu,

Min beyni yedey hi : Onlerinde, arasinda, giicleri, elleri
oniinde, giig, o,

Ve min halfi hi : Geride, ardinda, onun arkasindan,

Yahfez(in hu : Muhafaza, koruma, o,

Min emri Allah : Isleyis, hiikiim, Allah

inne Allah 13 yugayiru : Muhakkak Allah, yok, bozmak, degismez,

Ma bi kavmin : Sey, degil, ne, bir kavim de, kimseler,

Hatta yugayir : Hatta, bozma, degismek, degisim i¢inde
olan,

Ma bi enfusi him : Degil, sey, kendilerinde, nefslerinde,

Ve iza erade Alldh : Eger, ise, oldugunda, irade, dilek, Allah,

Bi kavmin suen : Kavim, kimse, topluluk, kotiiliik, fenalik,
sikinti,

94



Fe 1a meredde lehu : Artik, yok, hayirla ilgisi olmayan, ret,
kottlik, onu,

Ve ma lehum : Degil, yok, onlar,
Min diini hi : Ondan bagka, ona ait,
Min ve el : Bir giig, koruyan, dost, yardim, malik,

Meali: “Onlerinde ve arkalarinda var olan O giicii anla-
mak icin bakanlar, isleyisin Allah’a ait oldugunu anlayanlar,
hakikatlerle korunurlar. Muhakkak ki bir kavim; Allah’in ha-
kikatlerini anlamada bir degisim icinde olmazsa, hatta onlar
bu hakikatlerle kendilerini gelistiremezlerse ve iradenin Al-
lah’a ait oldugunu bilemezlerse, kotiiliiklerde olan bir kavim
olurlar. Bundan sonra onlarin hayirla bir ilgisi olmaz ve onlar
O’nun dostlugunu da anlayacak degillerdir.”

Ayette belirtildigi gibi, hakikatleri anlayan, varligin va-
rolusundaki irade ve kaderi ¢6zebilen, kotiiltiklerde olmaz.

Kisinin vesveselerden kurtulabilmesi ancak ve ancak ha-
kikate uymasi ile miimkiin olacaktur.

Kisi varlig1 anlayabilmek i¢in, ilm1 bir okuyus icinde olmalidir.

Kisi kendini okudugunda, kainat1 okudugunda ve sonugta
Allah’1 anladiginda Salih insan olur ve hep salih amel yapar.

Iste aileler cocuklarini bu suurla yetistirdiginde, iyi ¢o-
cuklar yetisecektir.

Onun i¢in aileden gelen edebi ve ilmi egitim ¢ok 6nemlidir.

Hazreti Muhammed onun igin: “Ben tertemiz sulblerden
geldim” diye sdylemistir.

Kader dedigimiz konuda, vehbiyet ve kesbiyet boyutlari
vardir.

Vehbiyet ve kesbiyet konularini ¢ok iyi arastirmaliyiz.

Vehbiyet; varolusun siireci, viicidun hiicre hiicre, doku
doku, organ organ bedenlenmesi boyutu.

Kesbiyet; sonradan aktarilan, sonradan ilave olan, sonra-
dan kodlanan boyut.

95



Buna atalardan aktarilan bilgiler, huylar, haller, diisiince-
ler, inanglar boyutu da diyebiliriz.

Vehbiyet, tohumun 6zii ise, kesbiyet tohumdan aciga ¢ikan
agacin o y1l ¢evre sartlarini yeni tohuma kaydetme boyutudur.

Tarihsel olarak arastirdigimizda anliyoruz ki “Hayir ve
ser Allah’tandir” inanc1 Hazreti Muhammed 6ncesi de vardir.

0 dénemde miisriklerin kader inanci béyleydi.

Nahl Siresi 35. ayette bu durum net bir sekilde agiklanir.

“Ortak kosan kimseler dediler ki: Eger Allah isteseydi, biz
ondan baska seylere kul olmazdik ve atalarimiz da olmazdi ve
biz kétiiliiklerde olmazdik. Iste onlardan éncekiler de béyle
dediler. “

Kur’an’1 inceledigimizde goriiyoruz ki, Mekkeli miisrik-
lerde de amentii inanci vardir.

Bu inang binlerce yildir siirtip gelen bir inangtir.

Nahl Stiresi 35. dyette bunu goriiyoruz: “Iste onlardan on-
cekiler de boyle dediler.”

Mekkeli miisriklerde de imanin sartlarina rastliyoruz.

Kur’an1 dikkatlice inceleyen her Kkisi buna rastlar.

Mekkeli miisriklerin amentii inancinin Kur’an'daki delilleri:

Allah’a inanmak:

Zuhruf Stresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas semavati
vel arda le yek@ilunne halakahunnel azizul alim.”

Meili: “Elbette onlara: Gokleri ve yeri kim yaratti, diye sor-
dugunda, elbette onlar: Aziz olan, alim olan yaratty, derler. “

Meleklere inanmak:

Furkan Saresi 7: “Ve kalti mali hazer resli yekulit tadme
ve yemsi fil esvak lev 14 unzile ileyhi melekun fe yek{ine me-
ahu nezira.”

Meali: “Dediler ki: Bu nasil bir Restil? Yemek yiyor, ¢arsi-
larda dolasiyor. Ona bir melek indirilseydi ya, bdylece onunla
beraber hakikatlere ¢agri yapip uyarsaydi olmaz miydi?”

96



Kitablara inanmak:

Nisa Siresi 153: “Yeseluke ehlul kitabi en tunezzile aley-
him kitdben mines semai.”

Meali: “Aktarilan soylentilerde kalanlar, senden gokten ki-
tap getirmeni isterler.”

Peygambere inanmak:

Furkan Stresi 7: “Ve kalti mali hazer resal.”

Meali: “Dediler ki: Bu nasil bir Resl?”

Zimer Siresi 71: “E lem ye’tikum rusulun minkum yet-
line aleykum ayati rabbikum ve yunziriinekum likae yevmi-
kum haza kald belad.”

Meili: “Rabbinizin dyetlerini apacik aciklayan ve sizin her
an bir birlik icinde oldugunuzu agiklayip uyaran bir Resil gel-
medi mi? Derler ki: Evet.”

Ahiret inanc1:

Furkan Shresi 8: “Ev yulka ileyhi kenzun ev tek{inu lehu
cennetun yekulu minha.”

Meali: “Ya da ona bir hazine verilseydi, ya da devamli ora-
dan beslenecegi cenneti.”

Miisriklerin kader inancinda, yapilan kotiiliiklerin Allah'in
bir yazgisi olarak inanilmasi vardir.

Nahl Siresi 35: “Ve kalellezine esreki lev sadallahu ma
abedna min dinihi min sey’in nahnu ve 1a abauna ve 14 har-
remna min diinihi min sey kezalike.”

Meali: “Ortak kosan kimseler dediler ki: Eger Allah iste-
seydi, biz ondan baska seylere kul olmazdik ve atalarimiz da
olmazdi ve biz kétiiliikklerde olmazdik. iste onlardan énceki-
ler de boyle dediler.”

Evet, dikkatlice arastirdigimizda goriiyoruz ki, amenti
inanci bugiinkii sekliyle birebir Hazreti Muhammed done-
minde de ve dncesinde de vardir.

97



Hazreti Idris’ten beri aktarilan; din, iman, Allah inanci
konusu zaman icinde baska yorumlar halinde karsimiza ¢ik-
maktadir.

En acis1 da kotiliiklerin Allah’tan geldigine inanilan bilgi-
ler, beyinlere ekilmektedir.

Ve toplumda ¢ogumuz, hayir ser Allah’tan diye inanmaktay1z.

Ozetle sunu anliyoruz ki; serri yani kétiiliigii kendimizde
aramaliyiz.

Din adina aktarilan bilgilere; ilim olarak, goniil olarak, sa-
hit olmadigimiz miiddetce, inancimiz sézde kalacaktir.

Iste Kur’an’i inceledigimiz zaman anliyoruz ki hakikatten
uzaklasmak vesveseleri getirecektir.

Vesveseler serlere kapi agacaktir.

Iste Allah'in hakikatlerine siginmak, vesveseleri yok ede-
cektir.

Batil ancak hakikatlerle yikilacaktir.

98



5-
SIS S RS Tl

Ellezi yuvesvisu fT sudiirin nds

Ellezi yuvesvisu : Ki o kimse, hangi, fisildiyor, fisildayan,
vesveseci
Fi suduri en nas : [¢ine, goniil, gonliine, insanlar

Meali 1: “Insanlarin génliine asilsiz, kétii, sinsi diisiinceyi
veren o batil seylerden.”

Meali 2: “Insanlarin génliine diisen vesveseler, hakikat-
ten uzaklastirir.”

Meali 3: “Insanlarin igindeki vesveseler, tefekkiiri engeller.”

Meali 4: “Akillar1 saran vesveseler, insanlarin saghkh dii-
stinmesini engeller.”

Meali 5: “Insanlarin gonliine vesveseler diisiiren kimse-
lerden olmayin.”

Meali 6: “Batil seylere inanan kimseler, insanlarin gon-
liine vesvese diisiirir.”

Meali 7: “Korkulara takilan kimseler, vesveseler icinde
olurlar.”

Insanlarin icine diisen vesveseler, kuruntular, kaygilar, hep
kendi ben egosuna aittir.

insanin kendini Allah’tan ayr1 sanmasi, onu benlik duru-
muna distlrecektir.

Insanin Allah’a teslimiyet icinde olamamasi, ben egosunu
getirecektir.

Ben egosu da vesveselere yol acacaktir.

Kur’an’da, insanin gonliine diisen vesvese seytanin vesve-
sesidir diye bildirilir.

99



Ta-Ha Stiresi 120: “Fe vesvese ileyhis seytanu kale ya ademu
hel edulluke ala seceretil huldi ve mulkin 1a yebla.”

Fe vesvese ileyhi : Boylece, vesvese, fisilti, ona,

El seytan : Seytani haller, kotiiliik ¢ikar halleri,

Kale ya ademu : Dedi, ey Adem,

Hel edullu-ke ala : Sana gostereyim, haber vereyim,

Ala secereti el huldi  : Agag, soy, asalet, sonsuz, ebedi devam
edecek,

Ve mulkin : Saltanat, milk,

Layebla : Sona ermeyecek, titkkenmeyen, baki olan,

Meali: “Fakat seytani halleri ona vesvese verdi. Dedi ki: Ey
Adem! Ebedi devam edecek olan ve tiikenmeyecek olan salta-
nati sana gostereyim mi?”

Burada belirtilen seytanin sundugu saltanat, kisinin kendi
egosuna baglh benlik duygusudur.

Ciinki saltanat, Sultana aittir.

Sultan, Kainatin sahibi Allah’tir.

Beden bir saltanattir, bu saltanatin Sultani Allah’tir.

Kisi Allah’a ait olan bedene benim derse, kendine nispet
ederse, iste bu kendi seytaninin ona verdigi vesvesedir.

Bu vesveseden gelen duygular, kisinin hep kendi ¢ikarina,
kendi egosuna yoneliktir.

Kaf Siiresi 16. ayette de ¢ok giizel bir uyari vardir.

Kaf Siiresi 16: “Ve lekad halaknel insane ve nalemu ma tu-

”

vesvisu bihi nefsuh ve nahnu akrebu ileyhi min hablil veridi.

Ve lekad halak na : Gergek su ki, halkettik, yarattik, biz,
kendimiz,

El insan : Insany, 6z tasiyan, bilinen,

Ve nalemu : Biz, ilmin sahibi, ilmiyle var eden,

Ma tuvesvisu : Ne, sey, vesvese, yanlis yersiz diislince,

Bi hi nefsu hu : Onun, nefsi, kendi, onun kendine,

100



Ve nahnu akrebu ileyhi : Biz, yakinlik, yakin, ona,

Min habili el verid : Damar, can damari, sah damari,

Meili: “Gergek su ki, insan1 kendimizden halk ettik. Ilmin
sahibi biziz. Ondaki vesvese olan seyler onun kendindendir.
Biz ona sah damarindan daha yakinz.”

Burada da gegen vesvese kelimesini inceledigimizde anl-
yoruz Ki, bize sah damarindan yakin olan Allah hakikatinden
uzaklastigimiz an, ben egosuna ait vesvese icine diisiiyoruz.

Allah insani, kendinden halk etmistir.

Ve Allah her an insanin kendisindedir.

Insan “nahnu akrebu ileyhi min hablil verid-biz ona sah
damarindan yakiniz” ayetinin hakikatini hi¢ unutmamalidir.

Yoksa kendine ait olmayan bedene, benim deme gafletine
diiserek, benlik icine diiser.

Iste 0 zaman ayette belirtildigi gibi; “ma tuvesvisu bihi
nefsuh-vesvese onun kendindendir” durumuna siirtiklenir.

Insan higbir zaman bedeninin sahibi olan Allah hakikatin-
den uzaklagsmamalidir.

Insan ben egosuna diistiigii an, Tevhid suurundan uzaklagir.

Ben egosuna diistligli an onun i¢cinden ona benlik duygu-
lar1 akar.

Iste vesvese denilen sey, benlik duygularindan gelen ic-
sel seslerdir.

Iste benlik duygusu seytani duygudur.

Seytanina teslim olan, kibir i¢ine diiser.

Ekber olan Allah’1 unutur.

Kendini ylice géormeye, baskasina hor bakmaya baslar.

Allah’1 unutmadan O’na siginarak yani O’na tevekkiil icinde
yasayan seytanina esir olmayacaktir.

Insan her seyin sahibinin Allah oldugunu unutmadan ya-
samalidir.

101



Eger ona nasip olan emanet bedeni ya da mal miilkii ken-
dine nispet eder gururlanmaya baslarsa, kibrin icine diiser.

Ve her seyin sahibinin Allah oldugunu unutur.

Maliyla, milkiiyle, makamiyla, evlatlariyla gururlanmaya
baslayan insan, igindeki vesvese ile gizli kibre siiriiklenebilir.

Gururlanmanin 6l¢iisii kactig1 an kibre diiseriz.

Ve gururlandigimiz seylerin sahibinin Allah oldugunu
unuturuz.

Kibrin basladig1 yer gururlanmaktir.

Gurur, “garur” kelimesinden gelir.

Garur; kendini aldatmak, kendine benlik isnat etmek, kendi
aslini anlamayip aldanmak demektir.

Gurur; kendindeki Hakk’tan kopmak demektir.

Kibir; Halk’1 kiicimsemek, kendini yiice gérmek anla-
mina gelir.

Kisi, suur olarak kendindeki Hakk’tan koptugu zaman,
kendine varlik isnat eder ve kisi kendini begenmeye, kendini
farkli gormeye baglar.

Iste bu durumda i¢sel vesveseler baslar.

Bu vesveseler her varligin sahibinin Allah oldugunun su-
urundan uzaklastirir.

Iste, kisinin kendini begenmesi, kendini évmesi gurur-
lanmaktir.

Kendini begenen, kendini éven kisi, gitgide kendini var-
liktan istiin géormeye, ylce gormeye ve varligi kiigiik gor-
meye baslar.

Kendini buiyiik goriip, varligi kiigiik gorme duygusu, kibir
icinde yasamaya yol acar.

Yani, kibrin ilk olusmaya basladig1 yer gururlanmaktir.

Kisi her varlikta olan Hakk’i anlamaktan uzaklastig1 an,
her varligi ayri ayri bir form olarak goriir.

Ve boylece tiim varlig1 tutan Hakk suurundan uzaklasir.

Kendi viicidunu kendine nispet eder, mali, miilki, ma-
kami, kendine nispet eder.

102



Ve sonucta maliyla, makamiyla, meslegiyle, 6viiniir, bi-
yiklenir.

Yani gururlanmak kisinin kendini begenmesi, kibirlen-
mek ise karsisindakini kii¢iik gérmesi ile ilgili bir durumdur.

Kisi climle varligin sahibini bilemedigi an, her varligi ayri
ayr1 degerlendirme icine girer.

Her varlig1 ayr1 ayri1 gordiigiinde, kendi viicid varligini da
kendine nispet eder ve ben benim demeye baslar.

Ben benim diyen Kkisi, kendi varligini farkli goriir ve ken-
dini begenmeye baslar.

Iste boylece kendini begenen kisi, bir gururlanma icine girer.

Gururlanma igine giren kisi, kendini varliktan ayirir ve
kendi vasiflarini begenmeye baslar ve bdylece gururlanma
icine girer.

Ve kendine ait gérdiigli, maliyla, miilkiiyle, makamiyla, ev-
latlariyla, 6viinme igine girer.

Iste bu duruma gururlanma denir.

Yani gururlanma kendini begenme durumudur.

Her seyin sahibinin Allah oldugunu unutma duygusudur.

Kendini begenen kisinin bir sonraki diisecegi durum, ki-
bir durumudur.

Kibir de, karsisindaki kisileri ya da varligi kii¢tik gormek
kendini bliylik gormek durumudur.

Kibrin olusma yeri, kisinin kendi aklinda edindigi putlaridir.

Kisinin edindigi bu putlar, kisinin kendini farkli géster-
meye, kendini istiin géstermeye yol agar.

Kisinin kendine nispet ettigi her sey, onun putu olur.

Oysa her seyin tek sahibi vardir, o da Allah'tir.

Iste insanin icine gelen tiim vesveseler, Allah’1 unutup ben
egosuna diismekle gelir.

Allah’a s1iginmak, vesveselerden kurtulmaya ¢aredir.

103



6-
Gl 53550 e

Minel cinneti ven nds

Min el cinneti : Ne dedigini bilmeyen, aklini cehalete esir
eden,
Ve en nis : Insanlar,

Meali 1: “Insanlarin aklini esir alan tiim o cehalet halle-
rinden.”

Meali 2: “Ne dedigini bilmeyen insan, hakikatten uzak
olan kimsedir.”

Meali 3: “Vesveseler insani cinnet hiline siiriikler.”

Meali 4: “Insan, i¢cindeki seytanin vesveselerinden kur-
tulmahdir.”

Meali 5: “Cinnete diisen insan, hemen Allah’a siginmahdir.”

Meali 6: “Batil seylerin cinnetinden kurtulmak isteyen in-
san, Allah’in hakikatlerine sarilmalidir.”

Meali 7: “Ofkenin, kibrin cinneti insani Allah’tan uzak-
lastirir.”

Bu boliimde gegen cinnet kelimesi, cin kelimesinden gelir.

Cin nedir?

Cinnet nedir?

Kur’ani anlamda cin nasil agiklanir?

Toplumda ti¢ harfliler denen, cin kelimesinin tasidig ger-
cek anlam nedir?

Tim toplumlarda; hi¢cbir zaman gérmedigi, ama var oldu-
guna inandig, hayalinde var ettigi seylere inananlar her za-
man olmustur.

104



Korkulara kodlanan beyin, farkl1 kimyasal dalgalanma-
lar meydana getirir.

Haliisinasyon dedigimiz, yani bir seyleri gordiigiinii iddia
edenlerin, toplumu etkiledigi bir gercektir.

Halilisinasyon dedigimiz olay; beynin, farkli duygularin et-
kisiyle, kimyasal salinimlarla meydana getirdigi goriintiilerdir.

Iste cin gériiyorum diyenler; kiiciik yasta cinler korkusuyla
beyne kodlanan bilgilerin etkisiyle ve bu korkularin beyinde
salgiladig1 kimyasallar sayesinde, bazi goriintiiler gérmesidir.

Cin gordim diyenler aslinda, kendi beyinlerinde olusan
dalgalanmalarin etkisinde olan kisilerdir.

Peki, dinf anlamda cin nedir?

Kur’an olciisiiyle cin denilen nedir?

Din alaninda ortaya konan her kelime, muhakkak ki bir
anlam tasir.

Bu kelimeler, kamil kisiler tarafindan ortaya konmustur.

Bu kisiler, kendi viicGdlarini, varlig, kdinat1 okuyan, ince-
leyen derin diisiinen kisilerdi.

Elbette “Cin” kelimesi de bir anlam ifade eden bir kelime
olarak aciklanmistir.

Ama ylzyillar gectikce, cogu kelimelerde oldugu gibi bu
kelimenin de ici bosaltilmis, baska anlamlar yiiklenmistir.

Cin diye ayr1 varliklar var midir?

Gergekten cinler musallat olur mu, ¢carpar mi?

Bu korkular neden topluma yayilr.?

Toplumda hep, cin carpmis, cinler musallat olmus gibi kor-
kulara yol acan sozler soylenir durur.

Cinler, hamamda, miizik ¢alinan yerlerde eglence yerlerinde,
resim ve heykel bulunan yerlerde bulunurlar, diye séylenir.

Saglar1 uzun olur, gozleri patlak olur, boynuzlar: vardir,
ayaklari terstir, kimi ¢ok zayif olur, kimi ¢ok iri olur gibi on-
larca asilsiz seyler soylenir.

105



Kedilerin gozlerinde perde yoktur, onlar cinleri gortirler
diye ash olmayan seyler anlatilir durur.

Ve bu asilsiz sozlerle, toplumda cinci hoca denilen kisiler;
dini, Allah1, Kur’an’, alet ederek toplumdan para kopariyorlar
ve insanlarin hakikatlerden uzaklasmalarina sebep oluyorlar.

Cin kelimesinin tasidig: gercek anlam nedir?

C’in, In, Ins, Uns, Unsiyet, Insan.

Cin “ ua “kelimesi “ & ¢ “ Cim ve Nun harfleri ile yazilir.

“« o«

Can*“ u\é “kelimesi u | z “ Cim, Elif, Nun harfleri ile yazilir.

Cin, can, canan, cinnet, cenin, cinni, ecnebi, clinne, cenne,
cennet, cenabet, cins, cinsiyet, ciccin, ayn1 kokten gelen keli-
melerdir.

Kelimelerin her birini anlam olarak incelersek:

Cin; yabanci, bilinmeyen, bilmeyen, tanimayan, ortilii, ta-
nimlanamayan, kendindeki canin farkinda olmayan, kendi as-
lin1 bilmeyen, Allah suurundan uzak olan demektir.

Can; can tasiyan, canli, hareketli olan, kendindeki canin
farkinda olan demektir.

Cinnet; bilinmeyen bir seyden etkilenmek, 6fkelenmek,
hiddetlenmek, cin tutma, delilik, ¢ilginlik demektir.

Cinnet durumuna diisen kisinin bu durumunu goérenler,
onun hakkinda “cinnet geciriyor” derler.

Ciinki diger kisiler o kisinin neden 6fke, hiddet, isyan ha-
line diistiiglinl bilemedikleri i¢in bu sozii kullanirlar.

Cinni; yabanciya mahsus, yabanci olan, bilinmeyen bir yer-
den geldi, bilmeyen biri demektir.

Cenin; heniiz dogmamis, rahimdeki ortiili ¢ocuk, goriin-
meyen bebek demektir.

Ecnebi; yabanci kisi, bilinmeyen kisi, kendi aslina yabanci
demektir.

106



Hazreti Stileyman, tapinagini cinlere yaptirmis demek,
diger tilkelerden gelen ecnebilere yani yabancilara yaptirmis
demektir.

Clinne, Cenne; “cenne hu” ve “ecenne hu” onu orttii, onu
gizledi, demektir.

Cennet; bahge ile ¢oli ortti, sikintiyi, 1zdirabr huzur ile
orttli demektir.

Cenabet; temizligi kirlilikle orttii, her yerin sahibini anla-
maktan distii demektir.

Cenabet cenab kelimesinden gelir.

Cenab; her yeri saran, her yeri kusatan, her yerde yticeli-
gini gosteren, her seye Zati ile yakin olan, ¢cevreleyen, kusa-
tan demektir.

Iste cenabet; her seyi kusatan Allah suurundan uzakla-
san demektir.

Yakinhig terk edip uzaklasan demektir.

Cins, ebna-yi cins: insanlar, bilinmezlikten bilinmeye ulasti,
inse ulast1 demektir.

Cinsiyet; bilinmeyen dlemden bir kimlikle ortaya ¢ikmak,
aslindan gelisi ile ilgili, bir cins ile ilgili olma durumu demektir.

Siccin; karanlikla ortiili, karanlikta kalma, bilemedigi
seyde takili kalma, asl olmayan seye inanma

Cin, Ins’in (insanin) karsit1 bir kelimedir.

Cin; bilinmeyen, kendini bilmeyen, taninmayan, tanimayan

Ins; bilinen, taninan, kendini bilen anlaminda kullanilir.

Toplumumuzda bilinen, “In misin, cin misin” s6zii; “Tani-
dig1m misin, tanimadigim misin, bilen misin bilmeyen misin?”
anlaminda kullanilir.

Zariyat 56: “Cinne vel ins.”

“Ve ma halaktul cinne vel inse illa li yabudiin”

Meali: “Tanidiklarinizi ve tanimadiklarinizi, ancak beni
bilsinler ve kulluklarini anlasinlar diye yarattim.”

107



Ecnebi kelimesi cin kelimesinden gelir, yabanci olan de-
mektir.

Eski devirlerde, bilinmeyen bir hastaliga kapilan Kkisiye,
icinde cin var denilmistir.

Yani, bilinmeyen bir hastaliga kapildi demektir.

Allah’t bilmeyen her Kkisi cin diye adlandirilmigstir.

Yani kendine yabanci olan demektir.

Allah’1 bilemeyen Kkisi, kendine yabancidir, yani cindir, yani
aslin1 bilmiyordur.

Cin boyutunda kalan kisi de, varligin aslinin ne oldugunu
bilmiyordur, varligin stiret boyutunda kalan, i¢ dleminin ne
oldugunun suurundan uzak olandir.

Cin boyutunda kalandan iblis hasil olacaktir.

Iblisin geldigi yer cin boyutudur, seytanin geldigi yer ib-
lis boyutudur.

Cin boyutunda kalan esya boyutunda kalan, esyanin ha-
kikatini bilmeyendir.

Toplumda ti¢ harfliler diyerek, beyinlere korku salan kisi-
ler de cin boyutunda kalan kimselerdir.

Beyinlere boyle korkular salan kimseler de korkulara sa-
rili kimselerdir.

Yok cinler boyle, yok cinler séyle diye korkulara dayal an-
latan kimseler, beyinlere korkular salan kimselerdir.

Kisinin sahit olmadigi bir seyi gérmiis gibi anlatmasj, bil-
hassa ¢ocuklara en biiyiik zuliimdiir.

Cocuklara verilen korku, beynin diisiince sisteminin dniinde
en buyiik engeldir.

Korku kisiyi gercegi diisinmekten uzaklastirir.

Korkusuzca arastiran her kisi, hakikatleri en ince deta-
yina kadar anlayacaktir.

Ama korku; diisiinmenin, arastirmanin, anlamanin dniinde
en buyiik engeldir.

108



Kur’an'da gecen “Cin Stresi” diye bilinen “Bilinmeyenler,
Yabancilar” Stiresi'nde sunulan hakikat:

Mardin Nusaybin'den bir grup gen¢ Hazreti Muhammed’e
geliyorlar ve onun anlattiklarini can kulagiyla dinliyorlar.

Bu kisiler kendi din adamlar1 diye bilinen kesimin, anlat-
tiklar1 seylerden tatmin olmamislardir ve ¢ok rahatsiz olmus
bir gruptur.

Bu kisiler baska bir yerden geldiklerinden dolay1, bunlar
yabanci, bunlar bilinmeyen kimseler olduklarindan dolay:
“Cin-bilinmeyenler-yabancilar” adiyla aniliyor.

Cin-Bilinmeyenler Stresi:

1- Bilinmeyenlerden bir grup, hakikatleri dinlemek i¢in
ortaya ¢iktilar. Sonra da dediler: Biz okunan seylerden hay-
ret verici seyler dinledik.

2- Yol gostericinin bilgisinin erdemliligine, onun anlattig:
hakikatlere ve bizi viicidlandiranin bir olduguna, ortak kos-
mamamiz gerektigine inandik.

Evet, cok dikkatlice inceledigimiz zaman anliyoruz ki cin:

Bilinmeyen, yabanci, anlamina gelen bir kelimedir

Bu bir varlik da olabilir, bir kisi de olabilir, bir topluluk da
olabilir, bir diisiince de olabilir, bir grup da olabilir.

Eskiden bilemedikleri her seye “cin” derlerdi.

Bildikleri tanidiklar1 seylere “Ins” derlerdi.

Bir kdye bir grup veya bir kisi gelse koyliiler o kisiyi ya
da o grubu tanimadiklarindan dolay1 niyetlerini bilmedikle-
rinden dolay1 o kimselere “cin” derlerdi, yani yabancilar, yani
tanimiyoruz.

Sonra onlari tanidiklarinda niyetlerini bildiklerinde “ins”
yani “tanind1 bilindi” anlaminda soz séylerlerdi.

Kiltiiriimiizde “ne cin fikirlisin” diye bir s6z vardir.

Yani bilinmedik fikirleri agiga ¢ikariyorsun anlaminda
bir sozdiir.

109



“Hazreti Siileyman sarayini cinlere yaptirdi” denilen sey,
sarayinl uzaktan gelen yabancilara yaptirdi anlamindadir.

Iste cin; bilinmeyen, tanimlanamayan, yabanci anlaminda
ifade edilmistir.

Icte sakli olan diisiinceye de, gériinmeyen bilinmeyen mik-
roskobik bir canliya cin denilmistir.

Eski devirlerde bir kisi bilinmeyen bir hastaliga kapildi-
ginda cin ¢arpmis denilirmis.

Yani bilinmeyen bir hastalik anlaminda ifade edilirmis.

Ins ise; bilenen, taninan, bilindi, tanindi anlaminda kullanilir.

Yéni cin; bilinmeyen, yabanci

Ins ise; bilinen anlaminda kullanilan bir kelimedir.

Toplum arasinda, yok ii¢ harfliler ¢arpt1 yok soyle oldu,
bunlar hep hurafelerden gelen korkulardir.

Kiigiikken cocuklarin beyinlerine sokulan korku igerikli
her tiirlii anlatim, o ¢ocuk biiytidiigiinde dahi, bilingalt1 kor-
kulari, o bedeni hiikmii altina alabiliyor.

Korku; kisinin korktugu sey, kisinin aklina geldiginde baslar.

Iste bu aklina gelen sey, bilingaltina yerlestirilmis anlati-
lan seylerden kaynaklanir.

Liitfen ¢ocuklarimiza korku vermeyelim.

Lutfen ¢ocuklarimizi koruyalim.

Liitfen kiiciiciik beyinlere, asli olmayan seyler anlatip, bir
omir kaygilara, duygusal ¢okiintiilere sebep olan korkular
koymayalim.

Iste cinnet kelimesi vesveselerle baglantilidir.

Bu boliimde gegen “minel cinneti ven nas”; insanlari cin-
nete siiriikleyen vesveselerden uzak durulmalidir uyarisidir.

Cinnete siiriikleyen vesveselerden Allah’a siginilmalhidir.

Oziinii ashin1 bilmedigimiz ilme dayali olmayan seylerden
Allah’a siginarak kurtulabiliriz.

110



[lim ve edeb iizere yiiriiyen kimseler, Allah’in korumasi
altina girerler.

Kendilerinin fani, Allah'in baki oldugunu unutmayan kim-
seler huzur icinde olacaklardir.

Allah’a teslimiyet icinde olan kimseler, EGizu makaminin
suuruyla yasayan kimselerdir.

Iste Eizu hakikati iyi anlasilmaldir.

Allah’a siginmanin ne oldugu ¢ok iyi anlasilmalidir.

Simdi Nas Siresini biitiinliik icinde okuyalim.

Nas Stresi:

“Insanlarin aklini esir alan tiim o cehalet hallerinden, in-
sanlarin gonliine asilsiz, koti, sinsi diisiinceyi veren o batil
seylerden, sinsiligin, vesvesenin serrinden kurtulmayi; insan-
lar1 Zat-1 ulGhiyetiyle sarana, insanlardaki tiim tecellilerin sa-
hibine, insanlar1 viicidlandirana siginmay1 anlat.”

111



EUZU-ALLAHA SIGINMAK

Feladk ve Nas Strelerinden gelen mesajlar1 anlamak i¢in ke-
lime kelime inceledik.

Elizu boyutunun ne oldugunu anlamaya calistik.

Allah’a siginmanin ilmi ve edebi boyutunun ne oldugunu
anlamaya gayret gosterdik.

Anladik ki Allah’a siginmak, O’nu tanimanin, O’na sahit ol-
manin sonucu gercgeklesiyormus.

Simdi Allah’a siginmanin ne oldugunu Kur’an ol¢isii ile
anlamaya calisalim.

Inang¢ gruplarinda, Allah’a siginma durumu, mii'minlerin
baslarina bir sey gelmesinden korktuklari zaman, baslarina ser
gelmemesi icin, Allah’a siginilmasi gerektigi seklinde anlatilir.

Oysa Allah’a siginmak, kisinin korkulari, kendi ¢ikari icin
midir?

Kur’an'da bir¢ok yerde siginma ayeti vardir.

Bunlardan biri “Eizu” kelimesiyle belirtilir.

Meryem Stresi 18. dyette Hazreti Meryem’in Rahmana si1-
ginma duasi vardir.

Burada “Efizu” kelimesi gecer.

Meryem Stresi 18:
5"3’...} . AN L. 0@ ¢ s % ¢ % Y%

Kalet inni elizu bir rahmani minke in kunte tekiyya

Kalet inni elizu : Dedi, siiphesiz ben, siginirim, sigindim,

112



Bi rahman minke : Rahmetiyle sarana, her yeri nuruyla saran,
senden,

in kunte tekiy : Eger, takva sahibi, fenalardan sakinan,

Meali: “Meryem gelene dedi ki: Ben senden, her yeri ni-
ruyla sarana siginirim, eger sen de fenalardan sakinan biriy-
sen Oyle ol.”

Burada bizlere Meryem'’in iizerinden sunulan hakikat;
“hangi durumda olursak olalim, her zaman Allah’a siginma
icinde olalim” mesajidir.

Burada Rahmana siginmak olarak gecen “Eizu bi Rah-
man”; her yeri tecellileri ile saran Allah’in rahman boyutuna
isaret edilmistir.

Rahman boyutunu kisaca inceleyelim.

Rahman; rahim boyutunun Halkiyete ¢ikisidir, viiciid bo-
yutu, tecelliler boyutu, Halk boyutudur.

Rahman sirri; rahim’de ne varsa, zaman dilimi i¢cinde bir
bir agiga cikar, stiziiliip agiga ¢ikan her varlikta, rahimde Al-
lah’a ait olan hakikatler a¢iga ¢ikarak, kendini gosterir.

Yani tohum rahim ise, tohumdan a¢iga ¢ikan aga¢ boyutu
rahman boyutudur.

Rahman boyutunda, tohumun 6ziinde ne varsa agagta tiim
isaretleri ile o vardir.

Rahim boyutundan a¢iga ¢ikanlar, rahman boyutunda
kendini gosterir.

Kur’an’da bash basina “Rahman Siresi” vardir.

Rahman Siresi 1: “El Rahman.”

1-Biitiin varligi nliruyla sarandir.

3.ayette; “Halak el insan-insan1 Halk edendir” agiklamasiyla,
Allah’in rahman boyutunun, insan olduguna isaret edilmistir.

Insan denilen bir makamdir.

Insanin beseri boyutu degil, ins boyutu insandr.

113



Bu makama gelen, rahim ve rahman boyutlarinin sirrina
erer ve rahmet makamina geger.

Rahman boyutu, Muhammed boyutudur.

Enbiya Shresi 107: “Ve ma erselnake illa rahmeten lil alemin.”

Meali: “Seni dlemlere rahmet olmaktan baska bir sey icin
gondermedik.”

Rahmet makamina eren, her varliktaki rahimiyet ve rah-
maniyet boyutunun akisiyla birlesir.

Ve o Kisi, cevresine hep rahmet lizere davranir.

Rahmet lizere olmak, rahim ve rahman boyutlarini gor-
mekle miimkiin olur.

Rahmet lizere olmak, bu dlemin rahim’den yani bir 6zden
geldigini anlamak ve a¢iga ¢ikan her seyin, o 6zde olanla sa-
rili oldugunu anlamaktir.

Iste Meryem Siiresinde gecen “Rahmana siginmak-Edizu bi
Rahman” her yeri sifatlariyla saran, sifatlarin sahibi olan Al-
lah’a siginmaktir.

Aciga cikan her sey Allah’in kendinden a¢iga ¢ikmistir.

Goriinen her sey Allah’'in kendi halkiyetidir.

Acgi18a ¢ikan her sey rahman boyutudur.

Rahman boyutu, nlir boyutudur.

Her varligin Allah’in niiruyla sarili oldugu boyuttur.

Her varligin Allah’in sifatlariyla sarili oldugu boyuttur.

Iste bunu anlayan, rahman boyutunun sirrina erer.

Al-i Imran Stresi 107: “Ve emme ellezine ebyaddat vuctihu
hum fe f1 rahmetillah hum ftha halidtn.”

Meali: “Hakikatleri anlamis olanlarin yiizlerinde huzur
vardir. Oyle ki onlar Allah'in rahmetini i¢clerinde hissederler,
onlar devamli o hdlde hareket ederler.”

iste Rahmana siginmak, Allah’in sifatlarindaki rahmetine
siginmaktir.

114



Mi’'min kimseler, merhamet makamina ermis kimselerdir.

Iste onlar rahmet ehlidirler.

Onlar her an Allah’a si8inarak yasarlar.

Rahmet sahibi kimseler, Allah’in rahmetine ulasmis kim-
selerdir.

Allah’'in rahmetini, rahim ve rahman boyutunu gorenler
hisseder.

Biitiin varliga bir gozle bakabilmek, rahmet boyutudur.

Allah’in, varligin beseri cihetini saran esmasi “Rahman”
esmasidir.

Beseri cihetteki niteliklerden bahsederken, “Rahman” es-
masi dile getirilir.

Isra Stiresi 110: “Ister Allah deyin, ister Rahman deyin, ne
derseniz deyin, varligi nitelikleriyle giizelce sekillendiren O'dur.”

Bu ayette isaret edildigi gibi, Allah’in varligin isleyis bo-
yutundaki esmas1 “Rahman”dir.

Clinki Allah, tiim varligl rahmetiyle sarmistir, yani tiim
sifatlariyla kusatmistir.

Iste bu suurla baktigimizda, her varlik Allah ile birlikte-
dir, Allah’a s1iginmis bir vaziyettedir.

Rahman boyutunu anlamak, varligin isleyisi ve varligin
sifatlar boyutunu anlamakla mimkiindir.

Allah, her varligi nitelikleriyle yani sifatlariyla ihata eder.

Rahman boyutu; o niteliklerdeki hikmetler, himmetler bo-
yutudur.

Furkan Siresi 60. ayet bunu ac¢iklar.

Furkan Stresi 60: “Ve iza kile lehumuscudi lir rahmani
kall ve mer rahmanu e nescudu li ma temuruna ve zadehum

nufara.”
Ve iza kile lehum : Oldugunda, dendiginde, onlara,
E secede : Teslim olun, secde,

115



Li el rahmani : Rahman, tiim varlig1 nuruyla saran,

KAl ve ma el : Dediler, Rahman nedir?

rahman

E nescudu : Secde mi edelim, teslim mi olalim?

Li ma temuru na : Bize emrettigin sey, soylemek, isleyisini
bilmiyoruz,

Ve zade hum : Eklendj, ilave, arttirdl, daha da, onlar,

Nufiir : Nefret, kacinma, isteksiz,

Meali: “Onlara, Rahman’a her seyinizle teslim olun denil-
digi zaman, dediler ki: Rahman da nedir? Biz isleyisini bilme-
digimiz sey icin mi teslim olalim? Onlar daha da kagindilar.”

Bu ayette belirtildigi gibi, varligin isleyis ve sifatlar boyu-
tundaki Allah’in esmasi1 “Rahman”dir.

Bu ayette “Rahman’a secde edin”, ya da teslim olun denil-
mesinin inceligi cok dnemlidir.

Eger secde Allah’a ise, Rahman’a secde nedir?

Burada Rahméan'dan maksat nedir?

Kur’an'da:

Meleklere “Adem’e secde edin” denilmesindeki hikmet nedir?

Allah’a secde sirr1 nedir?

Réabb’e secde sirr1 nedir?

Rahman’a secde sirr1 nedir?

Adem’e secde sirr1 nedir?

Kapidan secde ederek girmekteki hikmet nedir?

On bir yildizin, Giines’in ve Ay’in Y@suf’a secdesi nedir?

Allah’in rahman boyutu, varlik boyutundaki isleyis, sifat-
lar boyutudur.

Rahman’a secde, Allah’in tiim varhiktaki isleyisine, sifatla-
rina sahit olmak ve bir teslimiyet icinde olmaktir.

Allah’'in rth boyutundaki esmasi “Rahim”dir.

116



Allah’in varliktaki sifatlar yoniindeki, yani varligin niirla
sarili boyutundaki esmasi “Rahman”dir.

Rahman, halk boyutu, rahim Hakk boyutunun esmasidir.

Halk’ta Hakk’a secde sirri, Rahman boyutunun sirridir.

Kisi “Ya Rahim Allah” esmasini, goniilden diyebilirse, o kisi
varligin geldigi boyuta kapilar acabilir.

Kisi, rahim esmasini, goniil diliyle tiim viiciduna sesle-
nirse, manevi alana kapilar agar.

Kisi, rahman esmasini, goniil diliyle kendi viiciduna ve var-
liga seslenirse, varlik boyutunda sahitlige, kesfetmeye, varl-
g1n tecellilerini anlamaya kapi acar.

Her ikisinin de gonilde acilimi, rahmete, sefkate, koru-
maya kapi agar.

Allah her varlikta, ayetleriyle yani isaretleriyle kendini
gosterir.

Varolus, rahimden rahmana olan bir akistir.

Varolusu idrak edebilmek, rahmandan rahimiyete olan
bir yolculuktur.

Yani agiga ¢ikmis olan agaci incelemek, agacin geldigi 6z
olan tohuma iletir.

“El Rahman” esmasinin a¢ilimi, varliktaki Allah’in isleyis
tecellileridir.

Varhiktaki, zikir, fiil, sifat, zat tecellileri, rahmaniyet bo-
yutudur.

Kisinin gonliinde rahman esmasinin idraki tecelli ederse,
kisi climle varlikta Hakk’in isleyisiyle hemhal olur.

O kisi her an Allah’a dayanarak yani siginarak yasar.

“El Rahman” esmasi gonliinde tecelli eden kimse:

Her an Efizu makaminin hakikati ile yasar.

Her ne durumda olursa olsun, Allah’t unutmaz, O’na si-
gint1 halindedir.

117



Varliktaki fiil, sifat, Zat tecellilerinin akisina sahit olmustur.
Her zaman varliga Hakk nazariyla bakar.

Halk boyutunun sirrina vakif olmustur.

Halk’ta Hakk’a nazar etme zevkine ermistir.

iste Meryem Stiresindeki Rahmana siginmak hakikati budur.
Baska bir ayette Rabbe siginmak hakikati belirtilir.

Hid Stresi 47: “Kale rabbi inni elizu bike en eseleke ma

leyse 11 bih{ ilm ve illa tagfirli ve terhamni ekun minel hasirin.”

Kale rabbi inni eizu bike  : Dedi, Rabbim, elbette, sana siginirim,

En esele ke : Senden istemekten, sual etmek,
sorgulamak,

Ma leyse li bihi ilm : Olmayan sey, benim, i¢in, onun
hakkinda, ilim,

Ve illa tagfir I : Aksi halde, baska, magfiret et, bana,

Ve terham ni : Bana rahmet et,

Ekun min el hésirin : Yoksa, ben olurum, hiisrana ugrayan,
kaybeden,

Meali: “Nih dedi ki: Rabbim! Bir ilim tasimayan seyi is-
temekten sana siginirim. Magfiretini anlamayanlardan olur-
sam ve bendeki rahmetini anlayamazsam, ben kaybedenler-
den olurum.”

Burada gecen Eiizu bi Rabbike-Rabbe siginmak hakikati
de iyi anlasilmalhdir.

Rabb, yukarida da belirtildigi gibi, her varlig1 viicidlan-
diran, varhg fiili, sifati, zat1 ile kusatan Allah’in varliktaki
karsihigidir.

Iste Rabbe siginmak, bedenlerin sahibine siginmaktur.

Bedenlerin sahibi de Allah’tir.

Bedenlerdeki Allah’in boyutu Rabb boyutudur.

Hid Stresi 47. ayette ¢ok giizel bir hakikat agiklanir.

“Bir ilim tasimayan seyi istemekten Rabbe siginmak.”

118



Alim, Allah’in ilim boyutunun esmasidir.
ilim bedenler boyutunun yaratihsindaki sifatlardan biridir.

[lim; varligin kendinde olan, varhgin varolus sisteminin
satir satir yazili olan ilahi yazilimin isaretleridir.

Fizik, Kimya, Biyoloji, Matematik, o ilmin boyutlaridir.
Varolusu anlamak i¢in ilim sarttir.

Ilim kisiyi sahit olmaya gétiiriir.

Sahit olmak, varligin 6zlinde olan isaretlerle miimkiindiir.

Ezanda giinde 20 defa okunan “Eshedd” sahit olmaya isa-
ret eder.

Isra Shresi 36: “Ve 12 takfu ma leyse leke bihf ilm.”

Meali: “Bir ilim ifade etmeyen seylerin ardina diismeyin.”

Varligin, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik ve Matematiksel bo-
yutu varolusu anlamanin ilimsel boyutudur.

ilim ifade etmeyen seyler, hurafeler boyutudur, ash olma-
yan seyler boyutudur.

ilim muhakkak ki, ispata gotiiriir.

Onun icin Kur’an, ilim lizere olmay1 tavsiye eder.

Hacc Stresi 8: “Ve minen nasi men yucadilu fillahi bi gayri
ilmin.”

Meali: “ilim olmadan, Allah hakkinda konusan kimseler,
bir tartisma i¢indedirler.”

[lim olmadan hakikat bulunmaz.

[lim olmadan sahitlik olmaz.

Sahit olmadan eminlik yani mi'minlik yani iman gelismez.

Bilgi, ilim demek degildir.

[lim varhgin éziinde olan, varolusun yazilimi olan varh-
g1n gercekleridir.

Bilgi ise, bir konu ile ilgili, ama kitaplardan ama dillerden
akan sozlerdir.

Bilgiler, ilme dayali olmalidir, varlikta karsiligi bulunmalidir.

119



Asli var midir yok mudur, bilmek gereklidir, diisiintilmesi
gereklidir.

Allah hakkinda bilgiler sunanlar, kendi inang¢larini dogru
kabul ederek, kendi inanglarina ¢ekmek isterler.

Emirler yasaklar sunarlar.

Inang boyutunda sadece aktarilan bilgilere inanmak vardir.
ilimde ise sahit olmak vardir.

Varligin 6ziinden varolusa ait bir ilim akar.

Iste Rabbe s1iginmak, Allah’in ilmine siginarak bedenlerin
nasil yaratildigini anlamanin yolunu agar.

Bakara Stiresi 67. ayette ise Allah'a siginmaktan bahsedilir.

Bakara Siresi 67: “Ve iz kidle miisa li kavmihi innalldhe
yemurukum en tezbehi bakaraten kald e tettehizuna huzuva
kale elizu billahi en ekline minel cahilin.”

Ve iz kale mGsa li kavm hi : Demisti, M{is3, kavmine,

inne Allah : Muhakkak, Allah

Yemuru kum : Isleyis, hiikiim, yetki, siz,

En tezbeh : Kesmenizi, yok etmek,

Bakaret : Inek, eski adetler, eski tapinma,
arinmak icin batili terk etmek,

Kald tettehizu nd huzuv : Dediler, ediniyorsun, biz, alay,
Onemsememe,

Kale elizu bi Allah : Dedj, s1iginmak, Allah’a

En ekiine min el cahilin : Olmak, o halde olmak, cahillik,
bilgisizlik,

Meali: “Miisa kavmine: Allah, sizin viicid varhiginizda her
an isleyendir, eski cehalet hallerinizdeki o tapinmalarinizi yok
edin, dedi. Dediler ki: Bizimle alay m1 ediyorsun. Dedi ki: Bil-
gisizlikten Allah’a siginirim.”

Burada gecen Allah’a siginmak; bilmedigimiz seyin ilmi
hakikatini Allah’ta aramaktir.

120



Allah’a siginmak 6ncelikle ona ilmi olarak sahit olma ha-
kikatidir.

Allah’a sahit olmak, mii'minlige kap1 agacaktir.

Yani Allah’tan emin olmaya kap1 agacaktir.

Allah’a siginmak, gonliinde her an Allah’a dayanmaktir.

Allah’a dayanmanin inceligi, layikiyla Allah hakikatine
erismekle mimkiindiir.

Nasil ki bir bebek anne babasina dayanir, onlarin kuca-
gindan inmek istemez.

Iste Allah hakikatine eren kimse de her varlikta Allah’a
sahit olmus kisidir.

Nereye donerse donstin Allah’in vechine nazar eden kimsedir.

Iste bu kimseler mii'min kimselerdir.

Mii'min kimse, gonliinde her an Allah duygusunu tasiyan
kimsedir.

“Yerlere goklere sigmadim, mii'min kulumun gonliine s18-
dim” s6zii, bunu anlatmak i¢in séylenmistir.

Bu soziin Hazreti Muhammed'e ait oldugu bildirilir.

“Gonliine s1igmak” kelimesi iyi anlasilmalidir.

Mii'min kimsenin, duygusu, diisiincesi, idraki hep Allah’a
yoneliktir.

Mi’'min kimse gonliine diinya ¢ikarini degil, Allah’in ulvi-
yetini sigdirmistir.

Onun icin o kimse, her an Allah’a siginarak yasar.

Siginmak, sigmak birbirine bagh kelimelerdir.

Siginmak, Kur’an’da “Istiaze, Elizu, Ma4za” kelimesiyle be-
lirtilir.

Maaza Allah, “Allah’a siginirim, Allah korusun” demektir.

Elizu bi Allah, Allah’a siginirim demektir.

Efizu bir Rabbike, Rabbe siginmak demektir.

Elizu bir Rahman, Rahmana siginmak denmektir.

121



“Efizi billdhi minesseytanirracim” sozi, tiim seytani duygu
ve dustincelerden Allah’a siginirim demektir.
Her tiirlii olumsuz duyguda Allah’a siginmaliy1z.

Aklimiza gelen, fitnelik, fesatlik, hasetlik duygusundan he-
men Allah’a siginmaliyiz.

Diistligimiiz gurur, kibir, baskasina hor bakmak gibi duy-
gudan hemen Allah’a si§inmaliyiz.

Icimize gelen her tiirlii sikinti, keder, {iziintii duygularin-
dan hemen Allah’a siginmaliyiz.

Icimize gelen, her tiirlii seytani duygudan hemen Allah’a
siginmaliy1z.

Felak ve Nas Sirelerinin ana mesaji bunlardir.

Fussilet Stresi 36: “Ve imma yenzeganneke mines seytani
nezgun festeiz billdh innehu huves semiul alim.”

Ve imma yenzeganne ke  : Eger, fisilty, vesvese gelirse, diirti, sen,

Min el seytan : Seytani hallerden, kotii hallerden,

Nezgun : Saldiry, hiicum,

Fe isteiz bi Allah : Hemen, s181n, Allah’a

inne hu huve : Muhakkak, o, ondan,

El semiu el alim : Isitmek, ilmiyle var edendir, ilmin
sahibi,

Meali: “Eger saldirma gibi seytani haller seni diirtecek
olursa, hemen Allah’a s1g1in. Muhakkak ki O isittirendir, ilmin
sahibi olandir.”

Ayette belirtildigi gibi, icimize gelen her tiirlii seytani
duygu ve diisiinceden Allah’a siginmaliyiz.

Seytani duygu diisiince bizi Allah’tan uzaklastirir.

Bunlar nedir dersek?

Aklimiza gelen her tirli boliciilik, yargilama, ayrimci-
lik, kendimizi iistiin gorme, baskasini hor gérme gibi duygu
ve disiinceler seytani alandir.

122



Her kim bdyle duygu ve diisiinceleri dost edinirse, ken-
dine yazik etmistir.

Nisa Stresi 76: “Fe katila evliya el seytan.”

Meadli: “Seytani evliya edinen kimse, kendine yazik etmistir.”
Allah1 birakip seytani evliya edinmek, seytanlasmaktir.
Seytan, esya ayni kokten gelen kelimelerdir.

Seytan; varligin esya boyutunda kalip, kendi ¢ikarinin pe-
sinde kosup, varligin 6ziinii gorememekle kisinin distigi za-
limlesme durumudur.

Seytan, “sa-ta-na” kelimesinden gelir.

Uzaklasan demektir.

Yani varligin esya boyutunda kalip, varligin 6ziini gor-
mekten uzaklasmak demektir.

Yani varligin stretinde kalan 6ziinii géoremeyen demektir.

Kendi cikari i¢in zalimlige diisen, Hakk’tan hakikatten
uzaklasan demektir.

Seytan diye ayr1 bir varlik yoktur, seytanlasmis kimse vardir.
Seytanlasmis kimseyi nasil taniriz?
Kur’an, en gilizel cevabi veriyor.

Miicadele Stresi 19: “Bolen, ayrimcilik yapan seytandir,
seytan boliicti olan, ayrimci olandir.”

Miicadele Siiresi 19: “Istahveze aleyhimus seytanu fe ensa-
hum zikrallah ulaike hizbus seytan ela inne hizbesseytani hu-
mul hasirn.”

Meali: “Seytani halleri onlarin akillarini esir aldi. Boylece
onlar Allah1 anmaktan uzaklastilar. iste seytani hallerde ka-
lan bolendir, bolen ancak seytani hallerde kalandir. Onlar kay-
bedenlerdir.”

Ayette muhtesem bir sekilde seytanin kim oldugu belirtiliyor.
Kim boliiciiliik icinde ise, ayrimcilik icinde ise o seytandir.

Seytan bolendir, boliicli olan seytandir.

123



Kim insanlary; firkalara, gruplara bélip, kendi yolunu tis-
tiin goriiyorsa, baskalarina hor bakiyorsa...

Her kim insanlary; dinlerine, inanglarina, ibadetlerine gore
ayiriyor, kendi inancini iistiin goriiyorsa...

Her kim insanlari; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine
gore ayirip, kendi milletini, kendi rengini tistiin gortyorsa...

Insanlari; bizden, bizden degil diyerek bir ayrimcilik icinde
oluyorsa...

Her tiirlii ayrimcilik icinde olmak, Allah’a siginmak degil,
kendi ¢ikarlarina siginmanin adidir.

Iste “Istiaze” kelimesi, kendi egosunda kaldigini, kendi ¢1-
karina hizmet ettigini anlayip, hemen egosundan siyrilarak
Allah’a siginmanin adidir.

EGzu; Allah’in zatina siginmak demektir.

[stiaze; sifatlardan Allah’in zitina siginmak demektir.

Maaza; kotiiliige yol agacak her tiirli duygu ve diisiince-
den ve kibirden Allah’a siginmak demektir.

Insanin tek diismani vardir.

0 da kendi seytanidir.

Insan kendini seytanlastiran, tiim duygu ve diisiinceleri
anlamali ve onlardan kurtulmalidir.

Fatir Shiresi 6: “Innes seytane lekum aduvvun fettehizihu
aduvva innema yed hizbehu li yekiin(i min ashabis seir.”

Meali: “Stiphesiz seytani halleriniz sizin diismaninizdir.
Bundan sonra o héallerinizi diisman edinin. O seytani halle-
riniz sizi, sadece otekilestirmenin cehaletine sahip olmaniza
yol acar, boylelikle béliinmeye gotiirir.”

Insan, icindeki kotiiliige yol agacak duygularinin kendini
seytanlastiran alan oldugunu anlamalidir.

Ve insan kendindeki seytani duygularin onun en biiyiik
diismani oldugunu bilmelidir.

Yani insanin diismani, insanin kendi seytanidir.

124



Insanin kendi seytanini teslim alacagi yer, Allah’a sahitlik
alani ve O’na siginmasidir.

Insan her varhgi bir ilim kitabi ve sahitlik kitabi bilmelidir.

Nahl Sthresi 98: “Fe iza kare’tel kurane festeiz billahi mi-

nes seytanir racim.”

Fe iza karete : 0 zaman, artik, okundugunda, okunup duran,
El kur’an : Okunan sey, varlik kitabi, kainat kitabs,

Fe iste1z bi Allah : Boylece, hemen, sigin, Allah

Min el seytan : Seytan, seytani haller, kotiiliik halleri,

El racimi : Taslanmis, kovulmus, uzaklasmis,

Meali: “Tim kainat kitdbindan okunan seyleri anla, sey-
tani hallerden uzaklasarak Allah’a sigin.”

Ayette belirtildigi gibi, varhgin isleyisini ve bunu yapani
anlayan, Allah hakikatine erecektir.

Ve boylece Allah’a siginacak, kendi icindeki seytani diir-
tiilere esir olmayacaktir.

Insan, benlige, kibre, gurura kap1 acan her duygudan Al-
lah’a siginarak kurtulabilir.

Nahl Stresi 99: “Inne hu leyse lehu sultanun alellezine

amen ve ald rabbihim yetevekkellin.”

inne hu leyse : Muhakkak, o, degil, yok,

Lehu sultan : Onun, Hiikkiimdar, Sultan, delil, hakim olan,
yOneten,

Ala ellezine : Onlarin lizerinde, icin, iman edenler,

amenu

Ve ala Rabb him : Uzerine, Rab, onlar, viictidlandiran, onlar,

Yetevekkelun : Tevekkiil, tam teslim olma,

Meali: “Muhakkak ki o seytani hallerin, iman edenlerin
lizerine ve onlar1 viicidlandirana tam teslimiyet icinde olan-

lara bir hakimiyeti yoktur.”

125



Tevekkiil icinde olmak, Allah’a her seyiyle teslim olmakla
mimkiindtr.

Tevekkiil Allah’a si§inmanin ana isaretidir.

Tevekkil, Allah’t vekil edinmektir.

Yani bedeninde her an tecelli edenin, Allah oldugunun su-
uruyla yasamaktir.

Seytani duygu ve diisiinceler, tevekkiil icinde olanlarda
olmaz.

Tevekkiil icinde olanlarin, duygu ve diisiinceleri hep rah-
manidir.

Onlarin icine ufacik bir seytani vesvese gelse, onlar hemen
bedenin sahibi olan Rabbe siginirlar.

Bedenin Rabbi Allah’tir.

Allah’'in bir bedendeki esmasinin karsiligi Rabb’dir.

Rabbim Allah demek, bedenimin sahibi Allah demektir.

Mii'mindn Stresi 97-98:

97-

BN 358 G 82125

Ve kul rabbi etizu bike min hemezdtis seyatin

Ve kul Rabbim : De, Rabbim,
EGzu bike : Siginirim, sana,
Min hemezati el seytan : Vesvese, seytani haller,

Meali: “De ki: Rabbim! Seytani hallerin vesvesesinden
sana siginirim.”
98-

P TR T S
Gsrans O &) el el
Ve elizu bike rabbi en yahduriin

Ve elizu bike rabbi : Sana s1ginirim, Rabbim,

126



En yahduri-ni : Katilma, devam eden, o hallerde
bulunmak,

Meali: “Rabbim! O hallerde bulunmaktan da sana siginirim.”

Iste bu béliimde belirtildigi gibi, seytani duygularin ves-
vesesi insani esir alabilir.

Insanin seytanin esaretinden kurtulmasi, Allah’a olan kul-
luk suuruna erismekle miimkiin olacaktir.

A'raf Stresi 200: “Ve imma yenzeganneke mines seytani
nezgun festeiz billdh innehu semiun alim.”

Ve imma yenzeganne ke  : Ama, fakat, 6neri, diislince, bir hale
surikleme, sen,

Min es seytani : Seytani halleriniz, kotiiliik halleri,
Nezgun : Cikarma, diirti,

Fe isteiz bi Allah : 0 zaman, hemen s1g81n, Allah
inne-hu semiun alimun : Muhakkak ki o, isitme, ilmin sahibi,

Meali: “Seytani halleriniz, sizi hakikatlerden ¢ikaran bir
hale siiriiklediginde, hemen Allah’a siginin. Muhakkak ki O
isittirendir, ilmin sahibidir.”

Seytanlasan insan, hakikatten uzaklasacaktir.

Rahmanlasan insan ise, hakikatlerle hareket edecektir.

Hakikat her varlikta olan Allah’in nitelikleri, tecellileridir.

Her varlik Allah’'in nitelikleri-sifatlari ile sarilidir.

A'raf Stresi 201: “Innellezinettekav iz messehum taifun

mines seytani tezekker fe izahum mubsirtn.”

inne ellezine ittekav : Muhakkak, o kimseler, takva,
fenalardan sakinan,

{zA messe-hum : Temas, diirtii, onlara dokundugu
zaman,

Taifun min el seytani : Dénmek, dolasmak, seytani haller,

Tezekkerii : Tezekkiir ederler, hakikatleri
hatirlarlar,

127



Fe iza-hum mubsirun : Boylece, o0 zaman onlar, dogru goriis,
kavrayis, dikkat,

Meali: “Muhakkak ki fenalardan sakinan Allah’a ortak kos-
mayan kimselere, seytani hallerden bir hal isabet etmesi du-
rumunda, hemen hakikatleri hatirlarlar, béylece onlar dik-
katli olurlar.”

insan kendi viicidunda her an tecelli eden Allah’1 unut-
mamalidir.

Insan kendine sah damarindan yakin olan Allah'in, her ne-
feste kendini hatirlattigini unutmamaldir.

Iste insan Allah’a siginmali, O’na giivenmeli, O'nun ekbe-
riyetine dayanmalidir.

Kur’an’da Nas ve Felak Stresi Allah’a siginmay1 hatirlatir.

Yani O’na intibak icinde olmali, O’'ndan ayri olmadigini bi-
lerek yasamalidir.

Iste insan her an Allah’a siginarak yasamaldir.
Her tiirlil olayin ardinda hikmetler aramalidir.

Karamsarlik, kaygi, 6fke, hiddetini Allah’a siginarak yen-
melidir.

Allah’t dost edinmelidir.

Allah’t unutup, insanlar1 kendine evliya edinmemelidir.
Evliya kelimesini iyi anlamalidir.

“Allah’tan gayri evliya edinmeyin” ayetini iyi anlamahdir.
Kur’an'da Allah1 dost edinin ayetleri vardir.

O’nun dostluguna siginin ayetleri vardir.

Allah’t dost edinmenin ulviyetine erismek gerekir.
Velimiz, evliyamiz Allah olsun.

O’na tevekkiil icinde olalim

Gonlimiizi O’'na rabita edelim.

Her an O’na baglilik icinde olalim.

Basimiza ne gelirse gelsin, sabredelim ve gerekli dersi alalim.

128



Kur’an'da “Allah’1 dost edinenlere, korku yoktur, kaygi, ka-
ramsarlik yoktur” diye bildirilir.

Yinus Siresi 62: “E 14 inne evllya Allah 1a havfun aleyhim
ve 1a hum yahzenun.”

E la inne evliya Allah  : Yoktur, muhakkak, elbette, dost, evliya,
Allah

La havfun aleyhim : Korku yoktur, tedirginlik, onlara,

Ve 1a hum yahzenline : Yok, onlara, mahzun, tizgiin, kederli,

Meali: “Allah’in evliyaligina-dostluguna siginanlara korku
yoktur, mahzun olmak yoktur.”

Ancak mii'min olanlar Allah’1 dost edinme makamina eris-
mislerdir.

Mi’'min kimse, Allah’'in dostlugunu anlar ve hep o dost-
luk iizere olur.

Onun kalbi huzur icindedir.

0 olumsuz olaylar karsisinda sabirhidir, isyan etmez.

O giiler yiizliidiir, dilinden hep hakikatler, hep gtizel soz-
ler dokiiliir.

Biri ona kotii davransa, o ona kétii davranmaz.

Ihtiyaci olana iyilik iizere kosar.

Allah’t dost edinen, ilahi huzura ermis kimsedir.

Lakin Allah’'in dostlugunu anlamayan kimse ise diinyay1,
cikarini, makami, dost edinen kimsedir, huzur, husu, sabir
icinde degildir.

Onlar kendi ¢ikarlarini dost edinirler, Allah’in dostlugunu
anlayamazlar ve onlar hallerini degistirmedikleri miiddetce
hep o haller iizere yasarlar.

Allah1 dost edinenlerle dost olmak gergek dostluga eris-
mektir.

Allah’in dostluguna siginan higbir seyden korkmaz.

Hiiziinler kaygilar i¢ine diismez.

129



Diisse de ¢abuk cikar.

Allal’a karsi derin bir bag icinde olanlar, korkulara diismez.
Onlar mahzun olmazlar.

Mahzun, hiizlin kelimesinden gelir.

Kur’an'da belirtiliyor ki Allah’1 dost edinenler hiiziinlii ol-
mazlar.

Hiizln; Gziintd, kaygi, keder, karamsarlik, ice kapaniklik,
bosluga diismek demektir.

Nahl Stresi 87: “Ve elkav ilallahi yevme izinis seleme ve
dalle anhum ma kant yefterGn.”

Meali: “Her seyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an ba-
ris ve huzur icinde olanlardir. Uydurulmus seyler icinde ka-
lanlar ise hakikatlerden sapanlardir.”

Allah’a teslimiyetin ne oldugunu ¢ok iyi bilmeliyiz.

Anne babamizdan 6grendigimiz sekliyle ibadet ettik diye
Allah’a teslim olmus oluyor muyuz?

Allaha teslimiyet, namaz kilmakla, orug tutmakla gergek-
lesir mi?

Allah’a teslimiyette ilim, irfan, edep, sahitlik gerekir.

Sahit olmayan, Allah’a teslim olamaz.

Ezanda giinde 20 defa okunan “Eshedii-Sahit ol” hakika-
tine mutlaka ermeliyiz.

Allah’a kendimizde ve varlikta sahit olmaliy1z.

Allah’a sahit olmadan, teslimiyet ve tevekkiil olmaz.

Her varlik Allah’a agilan bir kapidir.

Her varlik bir tarikattir, yani Allah’a giden bir yoldur.

Yeter ki varligin olusumunu, isleyisini, niteliklerini bir bir
inceleyelim.

Yeter ki kendimizde ve varlikta sahit olalim.

Sahit olan, emin olur.

Emin olan Miisliiman olur.

130



Miisliiman her seyiyle Allah’a teslim olan demektir.

Miisliiman ilahi huzura erismis olanduir.

Miisliman kimse diistiigii kaygidan, hiiziinden hemen ¢1-
kan kimsedir.

Miisliman kimse, bir anlik da olsa sikintiya diisse, onun
Allah’a olan teslimiyeti onu o sikintidan hemen ¢ikarir.

Maneviyati gii¢lii olan, diistiigli bunalimdan hemen ¢ikabilir.

Maneviyati gii¢lii olana, yani Miislliman olana Allah yeter.

Maneviyati giiclii olan, her an Allah’in dostluguna siginir.

Allah’tir bizim dayanagimiz, yardim bulacagimiz, sigina-
g1miz, dostumuz.

Enfal Stresi 62: “Fe inne hasbekallah huvellezi eyyedeke
bi nasrihi.”

Meadli: “sana Allah yeter. Ki O’dur senin dayanagin, O’'dur
yardim bulacagin.”

AhKAf Shiresi 13: “Innellezine kald rabbunalldhu summes-
tekami fe 14 havfun aleyhim ve 14 hum yahzen(n.”

Meali: “Muhakkak ki bizi viicidlandiran Allah’tir diyen-
lere ve boylece dosdogru hareket edenlere, artik onlara korku
yoktur ve onlara limitsizlige diismek yoktur.”

Allah, her seyiyle teslimiyet icinde olan kimseyi, diistiigu
sikintidan hemen ¢ikarir.

Onlara korku, kaygi, iimitsizlik yoktur.

Evet, Kur’an1 dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki mii'min
olanlara korku, kaygi yoktur.

Mii'min basina gelen sikintilar1 giizelce diisiiniir, hikme-
tini anlamaya ¢alisir ve diistiigii sikintidan gerekli dersi alir.

Diistiigii sikintidan bunalima kaymaz, bilir ki basa gelen si-
kintilar, kisiyi olgunlastirir, hayat yolunda kisiye dersler verir.

Ey benim giizel kardesim.

Gel Allah’a sahit olalim, O’'na iman edelim.

131



O’na glivenelim.

O’na teslim olalim

O’na tevekkiil icinde olalim.

O bizim, canimizdir, tenimizdir, nefesimizdir.

O her an bizdedir.

0 bizim dayanagimizdir.

0 bizim yardim bulacagimizduir.

Unutma kardesim sakin unutma:

Mi'min Kkisi:

Sabirli olur.

Tefekkiir sahibi olur.

Teslimiyet sahibi olur.

Tevekkiil sahibi olur.

Her seyin hikmetini arar, asla isyan etmez.

Her seyden gelen bir mesaj oldugunu bilir, onu bulmak
icin bekler.

Tenezziil sahibi olur.

Her an Allah’a giivenir.

Her nefeste siikiir sahibi olur.

Sevgi dolu huzur dolu olur.

Sakin karamsar olma kardesim.

Sakin olumsuz diistinme kardesim.

Sakin limitsiz olma kardesim.

Sakin unutma kardesim, sakin unutma:

Allah’a iman, tim sikintilarin ilacidir.

Allah’a tevekkiil, tiim sikintilarin ilacidir.

Allah’a siikiir, tiim sikintilarin ilacidir.

Ve asla unutma Allah’a siginan kimse, O'na tevekkiil icinde
olan kimse, O’'nu unutmayan kimse, diinyalik kaygilar i¢inde
olmaz.

132



ALLAH’I DOST EDINMEK

Allah1 dost edinmek, Allah’a siginmanin boyutudur.

Allah’in dostlugunu ¢ok iyi anlamaliyiz.

Allah’'in dostlugunu birakip, kibrimizi, ¢ikarimizi dost
edinmemeliyiz.

Kur’an’da bazi dyetlerde Allah’t dost edinmekten bahsedilir.

Allah’in “El Veli-El Evliya” esmalari, Allah’1t dost edinmek
ile ilgilidir.

Veli, velayet, evliya, vali, velid, valide, evlad, ayn1 kokten
gelen kelimelerdir.

Veli; dost olan, yakin olan, yaninda olan, kontrol eden, yar-
dimci olan, nimet veren, huzur veren, anlamlarindadir.

Veli, her an viicidumuzda bize dostlugunu gosterir, o da
ancak Allah’tir.

Viicidumuzun isleyisini yapar, bizi besler, sular, uyutur, dii-
sliindiiriir, sahit eder, liit(flarini sunar, her an bize yardimci olur.

Iste tiim bunlar1 yapan Allah’tir.

Allah bizi veli esmasiyla kusatir, dostlugunu her an gosterir.

Kur’an'da, bir¢ok yerde “Allah’tan baskasini veli, evliya
edinmeyin” ayeti vardir.

Allah’1 dost edinme makami ancak ve ancak mi'minlik ma-
kamina erisenlere nasip olacaktir.

Al-1 imran Stresi 68: “Ve Allah veliyyul muminin.”

Meali: “Mi'minler Allah’in dostluguna erismislerdir.”

Al-i Imran Stresi 122: “Ve Allah veliyyuhuma ve alallahi
fel yetevekkelil mumintin.”

133



Meali: “Mi’'minler Allah’a tevekkiil icinde olanlardir, onlar
Allah’1 dost edinirler.”

Iste mi'min kimseler; Allah’a sahit olan, O'nun dostluguna
siginan, O’'na teslimiyet icinde olanlardir.

Onlar Allah’tan bagka dost olamiyacagini bilen kimselerdir.

Kehf Siiresi 17: “Men yehdillahu fe huvel muhted ve men
yudlil fe len tecide lehu veliyyen mursida.”

Meali: “Allah’a yol bulan kimse, iste o dogru yolu bulan
kimsedir ve hakikatlerden sapan kimse ise, onun icin yine
de Allah’tan baska dogru yolu gosteren bir dost bulamazsin.”

Bakara Stresi 107: “Ve ma lekum min dénillahi min ve-
liyyin ve la nasir.”

Meali: “Ve size Allah’tan baska bir dost ve yardimci da
yoktur.”

Zumer Siresi 3: “Vellezinettehaz{i min dlinih{ evliya.”

Meali: “O’'ndan baska evliya edinenler.”

Maide Siiresi 55: “innema veliyyu-kum Allah.”

Meali: “Siz ancak Allah’1 dost edinin.”

Sura Siresi 6: “Vellezinettehaz(i min dinihi evliyallahu
hafizun aleyhim ve ma ente aleyhim bi vekil.”

Meali 1: “Allah’t birakip da baskalarini evliya edinen kim-
seler ise, kendilerini koruyani bilemezler ve sen onlara vekil
olacak degilsin.”

Meali 2: “Allah’t birakip baskasini evliya-dost edindiler, be-
denlerini sifatlariyla koruyanin Allah oldugunu bilemezler ve
sen onlara Allah’in vekaletini anlatamazsin.”

Shra Siresi 9: “Em ittehazl min dnih{ evliyae fallahu hu-
vel vellyyu ve huve yuhyil mevta ve huve ala kulli seyin kadir.”

Meali: “Yoksa O’'ndan baska dostlar mi1 edindiler? Oysa Al-
lah, O’dur dost olan ve O’dur hayat veren, 6liimii sunan ve O
biitiin her seydeki kudrettir.”

134



Kisi, Allah'in dostlugunu unutmamalidir, Allah’t dost edin-
melidir.

A'raf Stiresi 196: “Inne veliy Allah ellezi nezzelel kitabe ve
huve yetevelles salihin.”

Meali: “Muhakkak ki her varligin bir kitab olarak sunul-
dugunu anlayan kimseler, Allah’1 dost edinirler ve salih kim-
selerden olup, sorumluluk sahibidirler.”

Veli kavramini ¢ok iyi anlamaliyiz.

Allah’in dostlugu nedir?

Bunu ¢ok iyi anlamaliy1z ve varlik boyutunda buna sahit
olmaliyiz.

Soyle diisiinelim: Uyudugumuz zaman, bedenimizde nefes
alip vermeyi devam ettiren, kdlbimi attirmay1 devam ettiren,
hiicrelerimizi ¢calistiran, bedenimizdeki sindirimi ve bosaltimi
yapan kimdir? Elbette Allah’tir.

Allah’tan bagka bu isleyisi yapan var midir? Elbette yoktur.

Bize bizden yakin olup, dostlugunu her an gosteren Al-
lah'in dostlugunu birakip, diinya malini miulkiint, sanini séh-
retini dost edinmemeliyiz.

Allah’in varliktaki dostlugunu anlayan, her varliga dostca
davranir.

Allaht dost edinenler birbirine dosttur, arkadastir.

Allah’t dost edinenler ¢evresine dost¢ca davranirlar.

Allah, dostlugunu herkese sunar, inkdr edene de, iman
edene de sunar.

Allah, her insana “Sendeyim ya kulum, sendeyim ya kulum,
beni anla, beni tan1 ya kulum” diye onun bedeninden seslenir.

Insanin nefes alip vermesi, kalbinin atmasi, goziiniin gor-
mesi, kulaginin duymasi, tiim viicidunun her an calisip dur-
masi Allah’in dostlugu degil midir?

Bir kisi inkar icinde olsa da Allah dostlugunu yine de on-
dan eksik etmez, ona da her nefeste, tiim viicidundan seslenir.

135



Inkar icinde olan kimse, Allah’in dostlugunu anlamadan
yasar.

iman eden kimse ise, her an Allah’in dostlugu lizere yasar.

Onun kalbi huzur i¢indedir, sabirhdir, giiler yiizlidiir, di-
linden hep hakikatler hep giizel sozler dokiiliir.

Biri ona kotiiliik yapsa, o iyilikle karsilik verir.

Allah’ dost edinen kimse, hep huzur, husu, sabir igindedir.

Diinya ¢ikarina, egosuna, mala miilke esir olan kimse ise,
Allah’in dostlugunu idrak edemeyen kimsedir.

0 kimse bu duygular icinde oldugu miiddetce, ilahi hu-
zura eremez.

Sabir icinde degildir, isyan i¢cindedir.

0 kimse kendi c¢ikarlarini dost edinir.

Diinya c¢ikari pesinde kosar durur.

0 kimse hallerini degistirmedigi miiddetce, hep o haller
uzere yasar.

Iste Allah’t dost edinmenin ne oldugu iyi bilinmelidir.

Allah1 birakip kulunu evliya edinmek, Kur’an élgiistiyle
dogru degildir.

Evliya, velinin ¢oguludur.

Yani bir varlikta Allah veliligini gosteriyorsa, ctimle var-
likta evliyaligini gosterir.

“EL Veli” esmasi gonliinde tecelli eden Kkisi:

Her an Allah’a siginma icinde yasar.

Gonliinden Allah duygusunu hig eksik etmez.

Hep bu duyguya dayanarak yasar.

Allah’1 dost edinen kisidir, o kisinin gonlii hep huzur husu
icindedir.

Allah’1 dost edinen, climle varlikta O’nun dostlugunu go-
riir ve bundan dolay1 her varliga dost¢a davranir.

0 kisi kimseye zarar veremez.

136



Kimseye hor bakamaz.

Kendini biiytik géremez.

O kisi, ask makamina erer, [slim makamina erer, Miislii-
man olarak yasar.

Dost diye Allah’a sarilan, kusa da, karincaya da, agaca da,
cicege de, climle varliga da dost diye sarilir.

Ciinkili climle varhig nitelikleriyle saran, varliga dostlu-
gunu sunan Allah’tir.

Bu suurla yasayan kimseler, dostluk makaminin duygusu
ile yasarlar

Dostluk makaminda bulusanlar birbirine dost olurlar.

Dost dostu i¢in kosar, onun derdine ¢are arar.

Allah'in dostlugunda fenafillah makamina erenler, vefali-
dirlar, sadiktirlar.

Onlar Halk’a Hakk nazariyla bakarlar.
Allah’a dost olanlarin kalbi, hep baskalarinin derdi icin atar.

Allah’in dostluguna erenler, rabita makaminin suuruyla
yasarlar.

Onlar bedendeki hiicrelerin kenetlendigi gibi birbirlerine
kenetlenirler.

Allah’1 dost edinenler, her varliga sevgi icinde davranirlar.

Clinki Allah varligin 6zidir.

Allah’1 dost edinenlerin gonlii sevgiyle kusatilmistir.

Allah dostlugunu her varliktan gosterir.

Alip verdigimiz her nefes O'nun dostlugunun en giizel gos-
tergesidir.

Alip verdigimiz her nefeste O bizde oldugunu hissettirir.

Insan her zaman suur icinde olmaly, alip verdigi her nefe-
sin rithaniyetiyle yasamalidir.

Allah dostlugunu hi¢bir varliktan eksik etmez.

Insan miisrik de olsa ona da dostlugunu her nefeste gosterir.

137



Allah’ta kin, kizginlik, darginlik olmaz.

Duha Sdresi 3: “Ma veddeake rabbuke ve ma kala.”

Meali: “Seni viicGdlandiran senden ayri degildir ve kiz-
masi, darilmasi yoktur.”

Iste Allah her varhgy, vell esmasiyla kusatir.

Her varhiga dostlugunu gosterir.

Her varligi ayakta tutar, onu isletir.

Mii'min olan bu hakikati anlar ve Allah'in dostluguna siginir.

Allah’1 dost edinen kimse hep huzur, husu, sabir i¢cindedir.

Allah'in dostlugunu anlamayan kimse ise kendi seytanini
dost edinir.

0 kimse, diinyay1, cikarini, makami, dost edinen kimsedir.

0 kimse gercek huzur, husu icinde olamaz.

Sabir, tevekkiil, siginma icinde olamaz.

Oyle kimseler kendi ¢ikarlarini dost edinirler.

Allah’in dostlugunu anlayamazlar ve onlar hallerini degis-
tirmedikleri miiddetge hep o haller lizere yasarlar

Onlar Kur’an’'da da belirtildigi gibi, seytani dost edinirler.

Nisa Stresi 76: “Fe katila evliya el seytan.”

Meali: “Seytani dost-evliya edinen kimse, kendine yazik
etmistir.”

Allah’1 birakip seytani dost-evliya edinmek, kendi seyta-
nina esir olmaktir, kendi seytanina siginmaktir.

Yukarida da belirtildigi gibi, seytan diye ayr1 bir varlik
yoktur.

Zalimlesmis kimselere seytan denilmistir.

Seytanlasmis kimse yasantisi ile kendini belli eder.

Kur’an, en giizel cevab1 veriyor.

0 kimseler Miicadele Stresi 19. ayette agiklandigi gibi, cev-
resinde boliiciiliik, ayrimcilik icinde olur.

138



Miicadele Siiresi 19: “Hizbus seytan ela inne hizbessey-
tani humul hasir(n.”

“Bolen, ayrimcilik yapan, ayristiran seytandir, seytan bo-
liicii olan, ayrimci, ayristirici olandir.”

Ayette belirtildigi gibi;

“Istahveze aleyhimus seytanu-seytan onlarin aklini esir alir.

“Fe ensahum zikrallah- Allah’t anmaktan, Allah’a sigin-
maktan uzaklastirir.”

Ayette muhtesem bir sekilde her tiirlii ayrimcilik iginde
olmanin, seytanlasma oldugu bildirilir.

Iste Kur’an’in muhtesem bir sekilde belirttigi gibi:

Her tiirli ayrimcilik...

Her tiirlii boliiculik...

Kendini buiyiik gortip, bagkalarini hor gérmek...

Varligin esya boyutunu gortip, 6ziinii gorememek, seytanlasmaktir.

Iste seytanlasan kimse Allah’in dostlugunu anlayamaz.

Allah’in dostlugunu anlayamayan kimse, Allah’a siginma-
nin ne oldugunu bilemez.

Allah'in dostlugu makamina erisen kimse, her daim Al-
lah’a dayanarak yasar.

“Allahu vellyyullezine amen.”

Kur’an'da, mi’'minlik makamina eren kimselerin, Allah’i
veli-dost edinen kimseler oldugu bildirilir.

Bakara Stresi 257: “Allahu vellyyullezine amend, yuhri-
cuhum minez zulumati ilen ndr vellezine kefer(i evliyauhu-
mut tagltu yuhricinehum minen niri ilaz zulumat ulaike as-
habun nar hum ftha halidin.”

Meali: “Allah’t dost edinen kimseler iman etmis kimseler-
dir. Onlar cehaletin karanligindan ilmin aydinhgina ¢ikarilir-
lar. Hakikatleri gormemezlikten gelen kimseler ise; batil olan
seyleri evliya edinirler, onlar ilmin aydinligini birakip cehaletin

139



karanligina dalarlar. Iste onlar yakip yikici hallere sahiptir-
ler, devamli o hallerin i¢cindedirler.”

Burada da muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi, iman ehli
Allah’in dostluguna siginmis kimsedir.

Taght boyutunda yasayanlar ise, hakikatlerden uzaklas-
mis, kendi edindikleri putlar1 dost edinmis kimselerdir.

Ve ellezine kefer(i evliyduhumut tagitu-hakikatten uzak
olan kimseler, kendi ¢ikarlarini put edinirler.

Taght alani iyi anlasilmalidir.

Kur’an'da taght kelimesi bazi dyetlerde gecer.

Ziimer Stresi 17: “Vellezinecteneb(it taglite en yabudiha
ve enabl ilallahi lehumul busra fe bessir 1ibad.”

Meali: “Batil olan seylere kul olmaktan sakinanlara ve Al-
lah’a yonelenlere, hakikatleri bilmenin sevinci vardir, artik on-
lar kullugu anlamanin sevincindedirler.”

Nisa Shresi 76: “Ellezine amen( yukatiline fi sebilillah vel-
lezine kefer(i yukatilline fi sebilit tagiti fe katila evliyaes sey-
tan inne keydes seytani kane daifa.”

Meali : “iman edenler, Allah yolunda hakikatleri anlamalk,
anlatmak icin gayret gosterirler. Hakikatleri gormemezlikten
gelip ortenler ise, Allah’a kul oldugunu zannedip kendi zanla-
rini ilah edinme yolunda olurlar, sonra da seytani halleri dost
edinip kendilerine yazik ederler. Elbette seytani hallerde olan-
larin hileleri zayiftir.”

Kur’ant inceledigimizde tagit:

Batil olan seylere inanmak...

Zanlarimizi ilah edinmek...

Cikarlarimizi ilah edinmek...

Aslini bilmedigimiz seylere gore hareket etmek...

Hevamiza gore hayal ettigimiz ilahlara inanmak...

Allah’t birakip baskasina yiicelik vermek, ondan medet
ummak...

140



Kendi ¢ikarlarimizi put edinmek...

Olumsuz duygu ve diisiincelerimizi put edinmek...
Bilmisligi, inadi, tartismay1 put edinmek...

Iste tagit alaninda kisinin sahsi egosu vardir.

Kisi sahsi egosunu dost edinirse, egosu onun putu olur.
Seytanini dost edinirse, o seytan onun putu olur.

Ilmi degerler ile batil alan iyi anlasilmalidir.

Allah hakikatini bilen, tiim sorularin cevabini Allah’ta arar.

Bilir ki aradig: tiim sorularin cevabi Allah’in hakikatle-
rinde vardir.

Allah’in hakikatleri kainattaki her varlik kitdbinda vardir.

Varlik kitdbinin ilim dolu sayfalarinda sonsuz hakikat-
ler vardir.

Kisinin kendi viicd kitabinda Allah’in hakikatleri vardir.

Hem varlik kitdbi hem kisinin kendi viictd kitabi, Allah’'in
canli iki kitabidir.

Allah’in Kur’an’da “Oku” diye bildirdigi bu iki kitabtir.

Kur’an’da bizlere, asli olmayan seylere inanmamamiz tav-
siye edilir.

Batil olan seylerin, zanna dayali seylerin, uydurma olan
seylerin, ¢cikara dayali inanmalarin hep tagit oldugu belirtilir.

Ayette ne giizel belirtilmis: “Onlar ilmin aydinhgini bira-
kip cehaletin karanligina dalarlar. iste onlar yakip yikici hal-
lere sahiptirler, devamli o hallerin i¢cindedirler.”

Evet, taglt halinde olan kisiler, hep cehaletin karanligindadirlar.

Iste o halde olan kisiler, hem kendileri hem de ¢evresinde
olan kimseleri batila siirekler ve zarar verici hallerde olurlar.

Kur’an1iyice inceledigimizde, zanna dayali ilahlar, ¢cikari-
miza gore putlar edinmememizi tavsiye eder.

Kur’an, batil olan seyleri ilah edinmemizi, hep tagit alani
olarak adlandirilir.

141



Kisinin sahit olmadig1 bir Tanr1 inanci bile tagit alani olabilir.
Kur’an bize “hevasini ilah edineni gérdiin mii?” der.

Yani “kendi zannina gore yarattigi Tanri’ya inanani gor-
diin mii?” der.

Simdi sormak gerekir.

Acaba bizler, kendi zanlarimiza gore hayal ettigimiz Tan-
rr'lara mi inaniyoruz?

Yoksa kainati ve bizleri var edene mi inaniyoruz?

Acaba toplum olarak bizler hep “taght” inancinda miy1z?

Iste eger bizler; asli olmayan, batil olan, kendi zanlarimiza
gore var ettigimiz ilahlara inaniyorsak bu “tagat” inancidir.

Iste eger bizler; ibadetlerimizi ¢ikara dayal yapiyorsak,
bu “taght” inancidir.

Iste eger bizler; yok kadinlarin ¢ogu cehennemliktir, cen-
nette erkege onlarca bakire, dul verilecektir inanci gibi ash
olmayan seylere inaniyorsak, bu “tagit” inancidir.

Iste bizler; dini terimlerin aslini bilmeden inaniyorsak ve
ona gore hareket ediyorsak, bu “tagit” inancidir.

Taglt inancinda inanglar kavgasi vardir.

Cemaat, tarikat, mezhep boliinmeleri vardir.

Tagit inancinda Tanr1'lar kavgasi, cikarlar kavgasi vardir.

Taglt inancinda yargilama, 6teleme, hor gorme, kafir ilan
etme vardir.

Taglt inanci, seytani dost edinme inancidir.

Hakikatten uzak olan, Tevhidi suurdan uzak olan kimseler,
din, tarikat, cemaat, mezhep kavgasi icinde olurlar.

ROm Stresi 32. dyette bu durum c¢ok gtizel bir sekilde
aciklanir.

Rlm Siresi 32: “Minellezine ferraksi dinehum ve kani si-
yea kullu hizbin bima ledeyhim ferihiin.”

142



Min ellezine ferraki

Dine hum

Ve kan siyea

Kullu hizbin

Bima ledeyyim

Ferih(in

: O kimselerden, firka, bolmek, ayrilik,
partilesmek,

: Din, varligin yaratilis yasalari, onlar,

: Tarikat mezhep cemaatlere ayrilmak, firka
firka olmak,

: Biitlin hepsi, grup, firka, boliinmek,

: Kendinde olan, her ztimre kendi
inanclariyla,

: Sevinme, simarma, azma, avunup 6viindi,

Meali: “Onlar dini bolen kimselerden oldular ve biitlin hepsi

tarikatlara, mezheplere, cemaatlere béliindiiler. Her zlimre

kendi inanglariyla avunup 6vindi.”

Iste tagiit inanc1 kendi edindigi ilahlarin esaretinde olma

durumudur.

Din Allah’a aittir.

Tim varlik Allah’a rabita halindedir.
Hepimizi yaratan ve her an hepimizde tecelli eden Allah’tir.

Bu suura erisen tagiit inancindan kurtulur.

Kur’an iyice inceledigimizde anliyoruz ki tagit inancy;

Asli olmayan seylere inanmak...

Kavga icinde olmak, tartisma icinde olmak...

Kendini ylice gormek, baskasina hor bakmak...

Cikarlarini put edinmek...

Kendi egosunu put edinmek...

Edindigi putlara tapmak...

Ofkesine esir olmak ve ona gore hareket etmek...

Allah’t birakip zanna gore inang iginde olmak...

Allah’in hakikatlerini birakip ilmi delilleri olmayan batil

seylere inanmak...

Allah’r birakip birilerini ytice bilmek, onlardan medet um-

mak...

143



Allah inancini alet edip hep ¢ikar iizere hareket etmek...

Allah’a kul olmayip, hep batil seylere kulluk yapmak, ma-
kam- mevki, san-sohrete kulluk yapmak, kullugunu hep sahsi
cikarlara gore yapmak, hep tagit inancidir.

Taglt inancinda hep zanlara gore hareket etmek, hep ¢1-
karlara gore hareket etmek vardir.

Allah’1 layikiyla bilmeden hareket etmek vardir.

Anlatilanlara, okuduklarimiza inaniyorsak ve bunlarin as-
lin1 bilmiyorsak hep bunlar “tagt” inancidir.

Iste Allah’1 lay1ikiyla bilmeden, O'nu dost edinemeyiz.

Kendi ¢ikarimizi dost ediniriz, bunu da Allah’a siginmak
zannederiz.

Iste mi'minlik makamina eren kimse Allah’'in dostluguna
siginan kimsedir.

Allah’1 dost edineni dost edinmek, gergek dostu bulmaktir.

Allah’1 dost edinen kisiyi bulmak, arayista olan Kisiyi nice
hakikatlere eristirecektir.

Maide Stresi 55: “Innema veliyyukumullahu ve restluhu
vellezine dmenullezine yukimines salate ve yutilinez zekate
ve hum rakitin.”

Meali: “Siz ancak Allah’1 dost edinin. O restil'e ve iman eden
kimselere uyun. O kimseler her an Hakk’a baghlik suuruyla ha-
reket ederler ve temizlenme icinde olup kendilerindekini pay-
lasirlar ve onlar sifatlarinin idrakindedirler.”

A'Taf Stresi 196:"Inne veliyyiyallahullezi nezzelel kitabe
ve huve yetevelles salihin.”

Meali: “Muhakkak ki her varligin bir kitab olarak sunul-
dugunu anlayan kimseler, Allah’1 dost edinirler ve Salih kim-

selerden olup, sorumluluk sahibidirler.”

144



Casiye Stresi 19: “Innehum len yugn anke minallahi seya
ve innez zalimine baduhum evliyau bad vallahu veliyyul mut-
tekin.”

Meali: “Onlarin Allah hakkindaki soyledikleri seylerde sana
asla bir fayda yoktur. Siiphesiz zalimlerden bazilar1 bazilari-
nin dostlaridir. Fakat fenalardan sakinanlar, sirk kosmayan-
lar ise Allah’1 dost edinirler.”

145



SON DEGERLENDiRME

Feldk ve Nas Siirelerini kelime kelime incelemeye ¢alistik.
EfGzu hakikatinin ne oldugunu anlamaya calistik.

Allah’a siginmanin ne oldugunu dncelikle anlamaya ve daha
sonra da anlatmaya gayret gosterdik.

Anladigimizi kaleme almaya gayret gosterdik.

Bu siirelerde insanliga sunulan hakikatleri anlamaya ve
anlatmaya gayret gosterdik.

Anladik ki Allah’a siginmaktan maksat, O’'nu layikiyla ta-
nimak, O'na teslimiyet icinde yasamakmais.

Allah hakikatini hi¢ unutmadan hareket etmek ve edeb
icinde olmakmuis.

Feldk ve Nas Siirelerinde gecen ¢ok sarsici mesajlar sun-
larmis;

Tim kotuliikleri terk etmek...

Yalanlarin yalan oldugunu anlamak ve onlar1 terk etmek...

Fesatlig1, hasetligi terk etmek...

Vesveseleri terk etmek...

Sinsiligi, kibri, hor bakmay1 terk etmek...

Yiice olan, ulvi olan, alemlerin Rabbi olan Allah’a si1gin-
mak imis.

Evet, si§inmanin asli manasi Allah’a arif olmak ve O’na tes-
limiyet icinde olmakmus.

Insan zayif, aciz bir varliktir.

Ama insan Allah'in kudretiyle donatildigini anladiginda,
nasil bir gii¢ icinde oldugunu anlar.

146



Insan éliimli bir varliktir.
Ama 6zilinde baki olan Allah1 anladiginda 6limsiiz oldu-
gunu anlar.

Insan bir kuldur.

Ama Allah deryasinin bir kuludur.

Insan acziyetini hi¢ unutmadan yagamalidur.

Asla kibir icine diismemelidir.

Kendini bedenlendiren Allah’t hi¢ unutmadan yasamalhdir.
Insan kendini asla hi¢bir varliktan iistiin gormemelidir.

Her varligin 6ziinde Allah’in zat1 oldugunu unutmadan ya-
samalidir.

Insan tevazil ve tenezziil icinde olmalidir.
Her varliga Hakk nazari ile bakmaldir.
Hakk’ca davranmalidir.

Iste Yunus Emre bu zevkle;

“Sen sana ne sanirsan

Ayruga da onu san

Dort kitabin manasi

Budur eger var ise” diye soylemistir.

Yani sen de Hakk’tan ayr1 degilsin.
Gordiigiin her varlik da Hakk’tan ayri degil.
Hakk’in kendi 6z boyutusun.

Iste insan bunu bilmeli.

Her an Allah’a s1gint1 icinde yasamalidir.
Tevazl makaminda durmalidir.

Tevazl makaminda duran kimse, kendini diger varliktan
asla tistiin gébrmez.

Kendisi de diger yaratilan varlik da bir varliktir ve Al-
lah’in kuludur.

Bir esek de, bir at da, bir ayrik otu da bir insan gibi bir
kuldur.

147



Insan makamina gelen kisi baktig1 her varlikta kendini goriir.
Yiirtirken bastigi tasin bile kendisi gibi bir kul oldugunu bilir.
Ki her giin i¢ctigi o suda tastaki mineraller vardir.

O mineraller olmasa insan yasayamaz.

O mineraller insan bedeninin yap1 taslar1 ve bedeni isle-
ten taslaridir

Iste tevazli makaminda yasayan kisi, Allah’a siginma duy-
gusuyla yasar, Allah’t unutmadan yasar.

Iste o kisi ilahi bir huzurun igindedir.

Kisi Allah’1 layikiyla idrak ettiginde;

Her an O’na teslimiyet icinde yasar.

O’na tevekKkiil icinde yasar.

O’na secde icinde yasar.

O’na tevazu i¢inde yasar.

O’na tenezzll i¢inde yasar.

Iste bu Elizu sirridir.

Elizu makamj, her an Allah’a secde i¢inde yasamanin ma-
kamidir.

Allah’tan ayr1 olmadigini bilen, kendine kisisel kimlik is-
nat etmez.

Her an Allah’in kimligiyle yasar.

Iste kendi bedeninin sahibi olan Allah’a rabita iginde ya-
sayan, O'nun kimligiyle yasar.

Elzu boyutunda yasayan kimse, cennetin hissiyle yasar.

Onun tiim bedeni ilahi huzura gark olmustur.

Efizu makaminin hissiyle yasayan kisiye Allah’in litfu, o
kisinin her an huzur icinde olmasidir.

Iste kisi, Eizu makaminin suuruyla yasarsa;
Allah’in ulviyetinin yaninda kendine benlik isnat etmez.

Allah’a ait olan sifatlar1 kendine isnat etmez.

148



Rabbi olan yani onu viicidlandiran yani yaraticisi olan Al-
lah’a karsi hi¢bir zaman isyan i¢cinde olmaz.

Allah’in yarattig1 varlig1 tanimaya gayret eder.

Ve her varliga Hakk 0l¢iisiiyle davranir.

Allah’in “Oku” ayetini; kendini okumak, varlig1 okumak,
kainat1 okumak olarak anlar.

Son nefesine kadar bunu yerine getirmeye calisir.

Hi¢ kimseyi ve hi¢bir varlig1 asla kii¢iik gérmez.

Her varliga saygi icinde davranir.

Az ile yetinir, elindekilerle mutlu olur.

Kendini ve ailesini 6vmez, baskasini ve ailesini kotiilemez.

Kisilerin inanglarina, ibadetlerine saygi gosterir, kendi
inancini ve ibadetini digerlerinden biiytik gormez.

Geldigi makamda adalet lizere davranir.

Herkezin hakkini gézetir, kurumunu da goézetir ve onu ya-
satmaya, gelistirmeye gayret eder.

Kimsenin hakkini yemez, malini ¢almaz.

Kimsenin ardindan c¢ekistirmez, onu kiiciik gérmez, top-
lumda kotiilemez.

Clinkii Elizu makaminin suuruyla yasayan kimseye gore,
artik kimse yoktur.

Her kimsenin varlig1 Allah’in ulviyetidir.

Iste EGizu makami, her an Allah’a rabita icinde olmaktur.

Insan Elizu makamindan diistiigii an;

Benlik i¢ine diiser.

Kibir icine diiser.

Senlik benlik kavgasi icine diiser.

iste bu durumda tenezziilii unutur.

Tenezziil her varligin Allah’tan siiziiliip gelmesidir.

Tenezziil, tenzil kelimesinden gelir.

Tenzil; inzal, nuzil, nazil ayni kokten gelen kelimelerdir.

149



Tenzil; parca parca agiga c¢ikis, hiicre hiicre acgiga ¢ikis,
gelme, indirilme, sunulma, bir dzden siiziiliip gelme demektir.

iste her varlik Allah’in kendi éziinden adim adim siizii-
liip gelmistir.

Yani tenezziil etmistir.

Elizu makami, bu tenezziili gérmektir.

Elizu makaminda duran tenezziil icinde yasar.

Tenezzll; inmek, sunmak, aciga ¢ikarmak, yliziinii goster-
mek, seviyesini bilmek, diismek, alcak goniillii olmak, varlikta
Hakk’1 gérmek, tevazii ile davranmak, kulluk makaminda dur-
mak, yukaridan asagiya inmek anlamlarina gelir.

Tenzil makamini anlayan, tenezziil sahibi olur.

Tenzil makami; her varligin bir 6zden geldigini anlama
makamidir.

Ag1ga ¢ikan her varligin, tiim degerlerin yiice sahibine, tim
varlig1 6ziinden var edene ait oldugunu anlama makamaidir.

Iste tenezziil makamina gelen tevazi i¢inde olur.

Tevazu icinde olmak; kendisinin de her varlik gibi Allah’'in
kulu oldugunu bilmenin suurunda yasamaktir.

Her varlik Allah'in kuludur.

Biri digerinden ytice degildir.

Yiice olan, Hamd sahibi olan, tiim varligin sahibi olan, tim
varliktaki sifatlarin sahibi olan yalnizca ve yalnizca Allah’tir.

Hic¢bir varlik da O’'ndan asla ayr1 degildir.

Tim varlik, tiim alem Allah’in zat1 ile kusatilmistir.

Tlm varlik her an Allah’a baghdir.

O’na secde halindedir.

R’ad Siiresi 15: “Ve lillahi yescudu men fis semavati vel ardi

tavan ve kerhen ve zilaluhum bil guduvvi vel asal.”

150



Meali: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, her an her se-
yiyle, onlarin golgeleri dahil, sabah, aksam hi¢ durmadan Al-
lah’a secde ederler.”

Nahl Siiresi 48, 49:

48- “Onlar, Allah’in halkettigi seylerin goélgelerinin dahi
saga sola donerek, Allah’a secde ettiklerini ve tiim var olan-
larin bir biitiinlik icinde oldugunu bakip da gérmezler mi?”

49- “Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa, biitiin varliklar
ve biitlin kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anlayan-
larda kibirlilik yoktur.”

Rahman Stresi 6: “Ve el necmu ves seceru yescudan.”

Meali: “Yildizlar ve agaclar her an secde halindedirler.”

Iste EQizu makamy, secdenin hakikatidir.

Tim varligin her an Allah’a baglilik icinde oldugunu go-
rebilmektir.

Iste Elizu makaminda durmanin hakikati de budur.

Elizu makami, secde makamidir.

Iste secdenin hakikatini de, kendi viiciidumuzu dikkatlice
okursak anlariz.

Viicidumuza baktigimizda goriiyoruz ki, viicidumuzdaki
sonsuz hiicre, viichidumuza bir émiir baghlik icinde, yani secde
icindedir.

Viicidumuz ten boyutuyla ve can boyutuyla bir biitlin-
liik i¢indedir.

Tenimiz canimiza bagli bir haldedir.

Viicidumuzdaki, kulagimiz, goziimiiz, elimiz, ayagimiz,
tiim organlarimiz her an viicidumuza bagl bir haldedir.

Victidumuzdaki, tiim atomlar, tiim hiicreler, tiim dokular,
tiim organlar, birbirine bagh oldugu gibi, hepsi de her an bir
viiclida bagh bir haldedir.

Yani viicGidumuzda ne varsa, hepsi tek viiclida secde ha-
lindedir.

151



Yani viichdumuzdaki her hticre viicidumuza Elizu halindedir.

Iste bu kainatta da durum aynidur.

Goriinen goriinmeyen tiim varlik, varligin 6z olan Allah’a
her an bagh bir haldedir, secde halindedir.

Iste bizler, varhgin yaratilisin1 ve varhgin her an bir 6ze
bagli oldugunu anlamaya baslarsak secde sirr1 kendini ag-
maya bashyor.

Kendimizde ve varlikta isleyen sistem, bir birlik icindedir.

Insan, varhigin varolus ve isleyis sistemini ve birligini iyi
anlamaldir.

Kendi viicidumuzu var eden biz degiliz ve viichdumuzda
olan her an isleyisi yapan da biz degiliz.

Eger kendi enflis dlemimize doniip, viicid varligimizi ve
oradaki isleyisi idrak edersek, oradaki bir biitiinligii ve sis-
temin birbirine bagliligini anlariz.

Secdenin hakikatini de, kendi viichdumuzdaki isleyiste
goruruz.

Ve anliyoruz Kki:

Secde; viiclidun tiim sisteminin viicida secde halinde ol-
dugu gibi, bu climle alem de, geldigi 6ze secde halindedir.

Secde; tiim varligin bir birlik icinde bir olma durumudur.

Secde; yaratilanin ve yaratanin birbirinden ayri1 olmadigi
sirridir.

Secde; her varliktan varligin sahibinin kendini izhar ey-
leme sirridir.

Secde; Semme Vechullah sirridir.

Secde; damlanin deryadan ayri olmadigi, bir oldugu sirridir.

Secde; varligin stiret boyutuyla bir gélge olmasi, golgenin
sahibini gostermesidir.

Secde suuruna gelen kisi, Elizu makamina erer.

152



Kendi varliginin sahibinin Allah oldugunu bilir, kendine
varlik isnat etmez, her an Allah’a bagh oldugunu bilir ve her
an bu suurda yasar.

Anlar ki kendinde ve her varlikta, nefes alip veren, fiiliyle
fail olan, sifatlariyla mevsif olan, Zatiyla her an viiciidu tu-
tan Allah’tir.

Anlar ki bu alem bir 6zden gelir ve her an o 6ze baghdir
yani secde halindedir.

Anlar ki, zerreden kiirreye her sey Allah’a secde halindedir.

Iste Elizu makamina eren Kkisi;

Hakk ile Hakk oldugunun suuruyla yasar.

Damlanin deryadan ayri olmadigini bilir.

Tim varligin Allah’a secde icinde oldugunu goriir.

Her an Allah’a teslimiyet icinde yasar.

Gonliinii her an Allah’a rabita eder.

Semme VechAllah makaminin suuruyla yasar.

Iste bu kitabimizda Eizu makaminin ne oldugunu anla-
maya calistik.

Allah’a siginmanin hakikatine ermeye calistik.

Hatamiz eksigimiz elbette coktur.

Gonliimiiz izin verdigi kadar anlamaya ¢alistik.

Anladigimiz1 yazmaya ¢alistik.

Hatamiz eksigimiz i¢in affola.

Gonliintizden Allah sevgisi hi¢ eksik olmasin.

Gonliintizden sadakat, samimiyet hi¢ eksik olmasin.

Gonlliinlizden merhamet hig¢ eksik olmasin.

Ilimden, irfandan edebden hi¢ kopmayalim.

Her diaim ilme sarilalim, ilim {izere hareket edelim.

Hakk nazariyla bakmaktan hi¢ vazge¢meyelim.

Sevgi, saygl, merhamet, tevazi icinde olalim.

Sevgiyle, huzurla, ilaht askla kalin...

153



Gonliiniiz her daim ask i¢inde olsun...
Gonllniliz her daim ilah{i heyecan icinde olsun...
Gonliniiz her daim secde i¢inde olsun...
Gonliiniiz her daim Efizu icinde olsun...
Ismail Dinger
19-01-2025

154



