
İHLÂS SÛRESİ 
TEFSİR

İsmail Dinçer 





3

İÇİNDEKİLER

ÖNSÖZ | 5

RİYÂ VE ŞİRK | 9

KUR’ÂN’DA İHLÂS ÂYETLERİ | 25

İHLÂS SÛRESİ | 38

EDEP VE HİLM | 107

MELEKLERİN AŞKI | 119

SAMİMİYET | 129

SON DEĞERLENDİRME | 134





5

ÖNSÖZ

İhlâs, İhlâs, İhlâs…
Tevhîdin sırrı Ehâdiyet…
İhlâsın kaynağı Ehâdiyet…
Ehâdiyet sırrı İhlâs…
Cümle âlem Ehâdiyetten geldi…
Ehâdiyetle sarıldı…
Ehâdiyete aktı…
Her şey Ehâdiyetten tecelli etti…
Ehâdiyet bir olanın sırrı idi…
O bir olan Allah idi…
Ehâdiyet nûruna aktı…
Allah’ın nûruyla boyanmak…
O’nun nûrundan nûrlanmak…
O nûrla sarılmak, sarmalamak…
Gönlünde, rûhunda, bedeninde, tüm hücrelerinde o 

nûru hissetmek…
O nûrla aşk makamına erişmek…
Meleklerin aşkına erişmek… 
Meleklerin secdesine erişmek…
O aşkla İhlâslanmak…
O nûrla İhlâslanmak… 



6

İhlâsla, samimiyetle davranmak…

Sadakatle, içten, her şeyinle elini uzatmak… 

Şefkatli, merhametli olmak…

Sevindirmek, tebessüm ettirmek…

Beklentisiz koşmak…

Umut olmak için koşmak…

Çare olmak için koşmak…

Birinin derdini içinde hissetmek… 

Birinin derdini derdin bilmek, onun derdine çare ol-
mak için koşmak… 

İnsanların, varlığın huzuru için, hayrı için koşmak…

Nasıl bir duygu İhlâs…

Nasıl ulvî bir duygu…

Tüm varlık Allah’ın nûrundan süzülüp geldi…

O’nun nûruyla kuşatıldı…

Nûrundan bizleri yarattı…

Bizleri nûruyla kuşattı…

İhlâs makamı nedir?

Muhlis kimse kimdir?

İhlâs makamına erenlerin yaşantısı nasıldır?

İçimiz dışımız ihlâs içinde mi?

İhlâs gönlümüzde tecelli etti mi?

Bu kitabımızda İhlâs Sûresinin tefsirini yapmaya gay-
ret göstereceğiz. 

İhlâs Sûresi, Ehâd ile başlar Ehâd ile biter.

Bu bile bu sûrenin derinliğini ifade eder.

İhlâs Sûresi, tüm Kur’ân’ın vermek istediği mesajı dört 
âyette toplar. 



7

Allah’ın tekliğini, hiçbir şeye muhtaç olmamasını, doğ-
muş ya da doğurmuş olmamasını ve birliğiyle tek olduğunu.

İhlâs Sûresi Tevhîd şuurunun temelini oluşturur.
Tevhîd, Allah’ın birliğinin ne olduğunu bilmektir.
Tevhîd, tüm varlığı tutan ilâhi kudretin tek olduğunu 

görebilmektir.
Her insan Allah hakikatinin ne olduğunu bilmek için 

düşünmelidir.
Bu âlem ve kendisi nasıl yaratıldı diye ince ince ilmî 

olarak düşünmeli, akletmelidir.
İnsan kendini bilme yolunda, bir edep içinde ilmî ha-

reket etmeli ve kendi gerçeğine erişmek için tefekkür 
içinde olmalıdır. 

Bu sûre, şöyle bir olaydan sonra tecelli etti diye bilinir.
Bazı kimselerin Hazreti Muhammed’in yanına gelerek; 

“Allah’ı bize tarif eder misin, yiyip içer mi, çoluk çocuğu 
var mı, doğmuş mudur, doğurmuş mudur, O’nu nasıl bili-
riz? Tarif et ki sana inanalım” diye sormaları üzere Haz-
reti Muhammed bu sûreyi okumuştur. 

Bu sûrede Allah’ın zâtının birliği bildirilir. 
Cümle âlemde tekliği bildirilir.
Allah zâtıyla birdir.
Sıfatlarıyla tektir. 
Allah’a şahitlik makamına ermek, kişinin kendinde ve 

her varlıkta O’na ait nitelikleri anlamakla mümkündür.
Bir şeyi tarif etmek, ancak O’nu bilen kişilere mahsustur.
Konusuna vâkıf olan kişi, vâkıf olduğu şeyi anlatabi-

lir, tanıtabilir.
Şahit olmadığımız bir şeyi anlatmak mümkün değildir.
Şahit olmadığımız şeyi anlatmaya kalkmak, zanlarla 

hareket etmektir.



8

O’nun için Allah’a olan şahitlik, O’nun tanımak demektir.
İnsan şahit olmadığı bir şeyi bilemez, anlatamaz.
İhlâslı olmanın ölçüsü, Tevhîdî şuura erişmekle müm-

kündür.
İhlâs makamı ehâdiyet sırrında gizlidir.
Onun için İhlâs Sûresi ehâd ile başlar, ehâd ile biter.
İki ehâd arasında tecelli eden İhlâs Sûresi, İhlâslı ol-

manın sırrını barındırır. 
İhlâs “h,l,s” kelime kökünden gelir.
Hâlis olmak, her varlığın özünün Allah olduğunu bilip, 

o şuurla hareket etmektir.
İhlâslı olmak, riyâ ve şirk günahından kurtulmakla 

mümkündür.
İşte bu kitabımızda, “İhlâs makamına nasıl erişiriz?”
“Riyâ ve şirkten nasıl kurtuluruz?” konularını incele-

yeceğiz.
Toplum olarak birbirimize; samimi, dürüst, sadık dav-

ranmak ihlâslı olmakla mümkündür. 
Bu kitabımızda hatamız, eksiğimiz, gafletimiz olursa 

Rabbim affetsin.
1-09-2024

İsmail Dinçer



9

RİYÂ VE ŞİRK

İhlâs makamına erişmek…
Her şeyin özünün bir öz olduğunu görebilmek…
Ehâdiyetin nûrunu giyinmek…
İşte tüm bunlar riyâ ve şirkten kurtulmakla mümkün.
İhlâslı olmanın yolu, iblislikten ve şeytanlıktan kur-

tulmakla mümkün.
Yâni varlığın sûretinde kalmamak ve her türlü kötü-

lük yapmaktan uzak durmakla mümkündür. 
İhlâslı olmanın yolu, riyâ ve şirkten kurtulmaktan geçer.
İhlâs makamına giden yolda, kişi kendi iblisini, şeyta-

nını yenmek durumundadır.
Riyâ nedir bilelim.
Şirk koşmak nedir bilelim.
İblislik, şeytanlık nedir bilelim.
Riyâ yolunu terk edelim.
Şirk yolunu terk edelim.
Kendimizde kalmayalım.
Kendi özümüzle özlenelim.
Hepimizin bir öz olduğunu idrâk edelim.
Riyâda kalmayalım.
Kimseye gösteriş içinde olmayalım.



10

Bilelim ki riyâ yapmak haramdır.
Bilelim ki riyâ hâlinde olmak Allah’a olan bir isyandır.
Riyâdan kurtulalım.
Şirkten kurtulalım.
Riyânın ne olduğunu iyi bilelim.
Şirk koşmanın ne olduğunu iyi bilelim.
Yıllarca gittiğimiz inanç gruplarında ihlâslı olmak ke-

limesini duyduk.
Ama hakikati nedir bilemedik.
Namaz kılmayı, oruç tutmayı ihlâs diye öğrendik.
Namazı kılarken, başkalarını namazsız görerek saldırdık.
Kendimiz oruç tuttuk, ama başkasını oruçsuz gördük 

ve hor baktık.
Ve bunu ihlâs zannettik.
Bir inanç grubunda kaldık, oraya uymayı, oranın ku-

rallarına uymayı, ihlâs zannettik.
Oysa İhlâslı olmak, ehâdiyet duygusuna erişmekte giz-

liydi.
Her varlığa ihlâs içinde bakmakta gizliydi.
Bilmeden riyâya düştük, bilemedik.
Bilmeden şirke düştük bilemedik.
Bilmeden iblis durumuna düştük, şeytanlaştık bilemedik.
Riyâ, re’y kelime kökünden gelir. 
Re’y görmek demektir.
Riyâ-riâ; görsünler diye gösteriş içinde olmak demektir.
Yâni kendini göstermek için hareket etmek demektir.
Ben egosuyla yaşamak demektir.
Senlik benlik içinde kalmak demektir.
Mâûn Sûresi 6: “Ellezîne hum yurâûn.”



11

Meâli 1: “O kimseler riyâ içindedirler.”
Meâli 2: “O kimseler gösteriş için hareket ederler.”
Meâli 3: “O kimseler benliklerine sarılı hareket ederler.”
Riyâ:
Gösteriş içinde olmak.
Kendini göstermek için hareket etmek.
Kendine iyi desinler diye iyilik yapmak.
Başkaları beğensin diye hareket etmek.
Toplumda itibar kazanmak için hareket etmek.
Çıkar sağlamak amacıyla hareket etmek.
İkiyüzlülük içinde olmak.
Biliyor desinler, âlim desinler diye öğrenmek ve ko-

nuşmak.
İbadetlerini birilerine “ben ibadet ediyorum” ispatı 

içinde yapmak.
İbadetlerini Allah için değil de yaşadığı toplumda din-

dar kişi desinler diye yapmak.
İbadetlerinde şekilde kalmak, mânâsına ermeden gös-

teriş içinde olmak.
Kur’ân okumayı biliyor desinler diye, Arapça öğrenmek.
Güzel Kur’ân okuyor desinler diye, Kur’ân okumayı 

öğrenmek.
İhtiyacı olanlara, gösteriş içinde iyilik yapmak.
Birilerine iyilik yaparken, onlara fakirlik içindeymiş 

hissini vermek.
Birilerini küçük görerek iyilik yapmak.
Birilerini fakir görerek iyilik yapmak.
İyilik yaparken birilerini utandırmak.
Giysileriyle gösteriş içinde olmak.
Giysileriyle birilerini utandırmak.



12

Giysileriyle hava atmak.
Edindiği mal, mülk, araçlarla gösteriş içinde olmak.
Edindiği meslek ile gösteriş içinde olmak.
Mesleğini öncelikle hizmet için değil de para için yapmak.
Hazreti Muhammed: “Sol elinin verdiğini sağ eli duy-

mayacak şekilde gizlice iyilik yapan kimselerden olun.” 
(Müslim Zekât 30)

Hazreti Muhammed’den aktarılan başka bir bilgi şöyledir.
“Kıyamet günü hesabı ilk görülecek kişi, şehit düşmüş 

bir kimse olup huzura getirilir. Allah Teâlâ’nın ona ver-
diği nimetleri hatırlatılır, o da hatırlar ve bunlara kavuş-
tuğunu itiraf eder. 

Ona denilir: Peki, bunlara karşılık ne yaptın? 
- Şehit düşünceye kadar Allah’ın uğruna cihad ettim, 

diye cevap verir.
Ona bildirilir: Yalan söylüyorsun. Sen, “babayiğit adam” 

desinler diye savaştın.
Sonra emrolunur da o kişi yüzüstü cehenneme atılır. 
Bu defa ilim öğrenmiş, öğretmiş ve Kur‘an okumuş bir 

kişi huzura getirilir. 
Ona da Allah’ın verdiği nimetler hatırlatılır. 
O da hatırlar ve itiraf eder. 
Ona da: Peki, bu nimetlere karşılık ne yaptın? diye so-

rulur.
- İlim öğrendim, öğrettim ve Allah rızâsı için Kur’an 

okudum, cevabını verir.
- Ona da denilir: Yalan söylüyorsun. Sen “âlim” desinler 

diye ilim öğrendin, “ne güzel okuyor” desinler diye Kur’ân 
okudun. Bunlar da senin hakkında söylendi.

Sonra emrolunur o da yüzüstü cehenneme atılır.



13

Daha sonra Allah’ın kendisine her çeşit mal ve imkân 
verdiği bir kişi getirilir. 

Allah’ın verdiği nimetler ona da hatırlatılır. 
O kişi de hatırlar ve itiraf eder.
Ona da denilir: Peki ya sen bu nimetlere karşılık ne 

yaptın? 
O kişi de: Allah’ın verilmesini bildirdiği, razı olduğu 

şeyleri hiçbir yerden esirgemedim, sadece Allah rızâsını 
kazanmak için verdim, harcadım, der.

Ona de denilir: Yalan söylüyorsun. Hâlbuki sen, bütün 
yaptıklarını” ne cömert adam” desinler diye yaptın. Bu da 
senin için zaten söylendi, buyurur. 

Emrolunur o da yüzüstü cehenneme atılır.” (Müslim, 
İmâre 152)

İşte buradan anlıyoruz ki kişi kendine, paye çıkarmak 
için bir şey yapmamalıdır. 

Yaptıklarıyla gurura düşmemeli, kibre düşmemelidir.
Kişi gösteriş peşinde olmamalıdır.
Gel kardeşim!
Riyâ içinde olmayalım.
Kimseyi utandırmayalım.
Yaptığımız iyilikleri kimseye hissettirmeden yapalım.
İhtiyaç sahiplerini utandırmadan hareket edelim.
Kendimizi hiç ön plana koymadan yardım edelim.
Edindiğimiz mal, mülk, araçlarla hava atmayalım, gös-

teriş yapmayalım.
Lüks giysiler giyerek gösteriş içinde olmayalım.
Gel kardeşim!
İbadetlerimizde riyâ içinde olmayalım.
İbadetlerin şeklinde kalmayalım, mânâsına erelim.



14

Dindar görünmek için ibadet etmeyelim.
Ne dindar kişi desinler diye ibadet etmeyelim.
İbadetlerimizde gösteriş içinde olmayalım.
Gel kardeşim!
Konuşurken hava atmayalım.
Biliyor desinler diye konuşmayalım.
İlmin sahibinin Allah olduğunu bilerek konuşalım.
Tevâzû içinde konuşalım.
Başkalarını cahil görmeyelim.
Ey kardeşim!
Bilelim ki en tehlikeli şirk, günah riyâdır.
Bilelim ki riyâ, kibir içinde olmaktır.
Bilelim ki riyâ içinde olan, hakikatlere eremeyecektir.
Allah’a şahit olamayacaktır.
Asla insan makamına eremeyecektir.
Asla İslam makamına eremeyecektir.
Gel kardeşim!
İhlâslı olalım.
Hâlisane olalım.
Samimi olalım.
“Allah rızası nedir?” lâyıkıyla anlayalım, lâyıkıyla uyalım.
Asla riyâ-gösteriş içinde olmayalım.
Bakara Sûresi 224: “Ve lâ tecalûllâhe urdaten li eymâ-

nikum en teberrû ve tettekû ve tuslihû beynen nâs val-
lâhu semîun alîm.”

Meâli: “Kendinizi; erdemlilik içinde noksansız görüp, 
bir gösteriş içinde Allah’ın yerine koymayın, fenalardan sa-
kının Allah’a ortak koşmayın, insanlar arasında uzlaşmacı 
olun, işittirenin ve ilmin sahibi olanın Allah olduğunu bilin.” 



15

Gel kardeşim!
Kur’ân’ı duyalım.
Asla riyâ içinde olmayalım.
Hiç kimseye gösteriş yapmayalım, caka satmayalım.
Hiç unutmayalım, biz hiçbir şeyin yaratıcısı değiliz.
Bir atomu, bir hücreyi yaratan değiliz.
Varlığı şekillendiren değiliz.
İnsan tevâzûlu olmalı.
İnsan alçak gönüllü olmalı.
İnsan haddini bilmeli ve asla riyâ içinde olmamalı.
Gel kardeşim şirk nedir iyi bilelim.
İhlâsın önündeki engellerden birinin de şirk oldu-

ğunu iyi bilelim.
Şirke düşmekten korkalım ve dikkatli olalım.
Lokman Sûresi 13: “Lâ tuşrik-şirk koşma.”
“Lâ tuşrik billâh inneş şirke le zulmun azîm.”
Meâli 1: “Allah’a ortak koşmak, muhakkak ki şirk, bü-

yük zulümdür.”
Meâli 2: “Allah’ın ulvîyetinin yanında ben de varım deme, 

muhakkak ki bu kendine yaptığın en büyük zulümdür.”
Düşün, anne rahmine nasıl düştün?
Düşün, hücre hücre, doku doku, organ organ nasıl be-

denlendin?
Bedenin nasıl var oldu?
Bedenin nasıl şekillendi?
Gözlerin, kulakların, burnun, dilin, dişlerin, ellerin, 

ayakların, nice organların, hücrelerin nasıl şekillendi?
Bedenini var eden, şekillendiren sen misin?
Bedeninde her an olan işleyişi yapan sen misin?



16

Bedenindeki kudretin sahibi sen misin?
Bedenindeki sıfatların sahibi sen misin?
Tüm bunları düşün, var eden misin, var edilen misin?
Allah’a ait olan vücûduna benim deme.
Allah’a ait olan sıfatları kendine nispet etme.
Bedenini sen var etmedin.
Bedenini sen şekillendirmedin.
Bir gün gelecek öleceksin.
Bedenin yaşlanıp gidecek.
Ellerinin ayaklarının gücü azalacak, gençlik yılların-

daki o gücün olmayacak.
Gözlerin eskisi gibi göremeyecek, kulakların eskisi 

gibi duyamayacak.
Var etmediğin, işleyişini senin yapmadığın, sıfatların 

sahibi olmadığın bir bedene benim demen ne kadar bü-
yük bir gaflettir.

Gel bu gafletten kurtul.
Gel, sana ait olmayan bir bedene, benim deme gafle-

tine düşme.
Düşme ki şirk koşma, yâni ortak koşma.
“Ortak koşmak nedir?” Gel düşünelim.
Yoksa bilmeden de olsa müşrik durumuna mı düşüyoruz?
Allah’a ortak koşmanın ne olduğunu doğru bir an-

lamda biliyor muyuz?
Ortak koşmak, “hem ben varım hem Allah var” demektir.
Allah’a ait olan nitelikleri kendine ya da başkasına nis-

pet etmektir.
İkilikte kalmaktır, benlik içinde olmaktır.
Allah’a ait olanı kendine ya da bir başkasına nispet 

etmektir. 



17

Allah’ın ulviyetinin yanında “ben de varım” deme gaf-
letidir.

Allah’a ait olan sıfatları kendine nispet etmektir. 
Kendini hayat sahibi sanmaktır.
Kendini ilim sahibi, kudret sahibi sanmaktır.
Müşrik, şerik, ortak koşmak demektir.
Müşrik; “şe-ri-ke, şirk” kelime kökünden gelmektedir. 
Şerike ortak olmak demektir. 
Senin de var benim de var anlamındadır. 
“Şirket” de bu kökten gelir. 
Yâni ortaklık. 
Yâni Müşrik; ortak koşan anlamında kullanılır.
Yâni Allah’a ortak çıkaran anlamındadır.
Yâni Allah’a ait olan vasıfları ama kendimize ama bir 

başkasına isnat etmektir.
Yâni, Allah’ın yarattığı bir kula ya da kendimize ulûhi-

yet isnat edilmesidir.
Müşrik, Allah’ı reddeden demek değildir.
Müşrik, Allah’a inanır, O’nun varlıktaki tecellilerine inanır.
Müşrik ibadetlerini yapar, namazını kılar, orucunu tutar.
Ama müşrik Allah’a ortak koşar.
Allah’ın ulviyetinin yanında kendine varlık nispet eder, 

“Allah var bende de varım” zannıyla yaşar ve müşrik du-
rumuna düşer.

Kur’ân’da, müşriklerin Allah’a inandıkları birçok yerde 
belirtilir. 

Zümer Sûresi 38: “Ve le in seeltehum men halakas se-
mavati vel arda le yekulu Allah.”

Meali: “Eğer onlara; gökleri ve yeri kim yarattı? diye 
sorsan, elbette Allah derler.”



18

Zuhruf Sûresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas 
semâvâti vel arda le yekûlunne halakahunnel azîzul Allah.”

Meali: “Doğrusu onlara; gökleri ve yerleri kim yarattı? 
diye sorulduğunda, elbette varlığın yüce sahibi, ilmin sa-
hibi olan Allah onları yarattı, derler.” 

Ankebût Sûresi 63: “Ve le in seeltehum men nezzele 
mines semâi mâen fe ahyâ bihil arda min badi mevtihâ le 
yekûlunnallâh kulil hamdu lillâh bel ekseruhum lâ yakılûn.”

Meâli: “Eğer onlara; gökten yağmuru indiren, böylece 
topraktan hayat veren, sonra da oradan nutfeler çıkaran 
kimdir, diye sorsan, elbette Allah derler.” 

Kur’ân incelendiği zaman görülecektir ki, müşriklerin 
de Allah inancı vardır.

Yine Kur’ân incelendiği zaman görülecektir ki, müş-
riklik kişinin kendine yaptığı bir zulümdür.

Lokman Sûresi 13: “Ve iz kâle lukmânu libnihî ve huve 
yaızuhu yâ buneyye lâ tuşrik billâh inneş şirke le zulmun 
azîm.”

Meâli: “Lokman oğluna öğüt verip, şöyle demişti: Ey 
oğlum, Allah’ın yanında kendine varlık isnat edip şirk 
koşma. Doğrusu şirk koşmak elbette kendine yaptığın bü-
yük bir zulümdür.”

Müşriklik durumuna düşen kişi, benlik içinde kalır, 
kendine varlık nispet eder, bedeninin sahibi olan Allah’a 
teslimiyet içinde olamaz. 

Müşriklik kişiyi:
Allah’a teslimiyetten uzaklaştırır, kibir içine düşürür. 
Senin de var benim de var gafletine düşürür.
Allah’a ait vasıfları ama kendine ama başkasına is-

nat ettirir.
Kesrette bırakır, vahdete eriştirmez.



19

Varlığın sûret boyutunda bırakır, sîretine erdirmez.
“Sen sensin, ben benim” gafletinde yaşatır.
İşte bu durum iblislik durumudur.
Kur’ân’da 11 âyette iblis kelimesi geçer. 
İblislik, varlığın sûretinde kalıp, yâni toprak boyutunda 

kalıp, toprağın özü olan cânı göremeyendir.
Yâni teni görüp cânı göremeyendir. 
Sad Sûresi 74: “İllâ iblîs istekbere ve kâne minel kâfirîn.” 
Meâli: “Ancak, varlığın sûretinde kalıp sîretini görme-

yen ise bir teslimiyet içinde olmaz, kibirlilik içinde ka-
lır ve hakikatleri görmemezlikten gelip örtenlerden olur.” 

İblis; varlığın dış elbisesinde kalan, sûrette kalan yâni 
toprak boyutunda kalan, üflenen rûh boyutuna ulaşama-
yan demektir.

Yâni varlığa baktığında, varlığın dış yüzünde kalan, var-
lığı tutan içyüzündeki cân idrakinden uzak olan demektir.

Yâni teni görüp cânı göremeyen demektir. 
Tüm sûret vücûdlarını tutan Allah’tır. 
Eğer biz, sûretleri görür sûretleri tutan sîreti göre-

mezsek, yâni toprağı görür, toprağın ardında olanı göre-
mezsek, yâni teni görüp cânı göremezsek, bizde iblislik 
hâli açığa çıkar.

İşte iblis; varlığın dış elbise boyutunda kalan, yâni var-
lığın toprak boyutunda kalan demektir. 

İhlâs makamına giden yolda, kendi iblisimizi iblislik-
ten doğan şeytanımızı yenmek mecburiyetindeyiz. 

İnsanı iblis yapan, şeytan yapan düştüğü kibri idi.
İnsanı şeytanlaştıran, kendini daha hayırlı sanması idi.
İblis hep şöyle söyledi:
“Ben ondan hayırlıyım.”



20

“Ben ondan üstünüm.”

“Ben ondan yüceyim.”

“Ene hayrun minhu-ben ondan hayırlıyım” Sâd Sûresi 76 

İblis böyle duygularla şeytanlaştı.

İnsan böyle duygularla şeytanlaştı, zalimleşti.

Benim inancım, benim ibadetim, benim ibadethanem 
onlardan daha üstün, diyenler kendi gibi olmayanları dış-
ladı, hor gördü.

İnsan yaratılan diğer varlıklardan daha üstün, daha 
yüce olabilir mi?

Bir kişinin inancı diğerinden daha yüce olabilir mi?

Hepimiz aynı Allah’ın yarattığı kullar değil miyiz?

Yunus Emre’miz ne güzel söylemiş.

“Sen kendine ne sanırsan ayrığa da onu san.”

“Yetmiş iki millete Hakk nazarıyla bak.”

Tüm varlığa Hakk nazarıyla bakamayıp, varlığın sû-
retinde kalmak ve kendine üstünlük çıkarmak, kişiyi iblis 
durumuna düşürür.

İblis durumuna düşen, kendini, inancını, milletini, cin-
siyetini üstün görür.

Evet, iblis hep böyle zannetti, böyle düşündü, böyle 
söyledi.

İblisi iblis yapan şey “Ene hayrun minhu-ben ondan 
hayırlıyım” (Sâd Sûresi 76) demesi ve kendini üstün gör-
mesiydi.

İblis “Ben ondan hayırlıyım” dedi.

“Halakte hu min tîn-O bir toprak” dedi.

Bu âyeti çok iyi tefekkür etmeliyiz.



21

Her kim, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan ya 
da bir insandan daha hayırlı görüyorsa, o kişi büyük bir 
kibrin içine düşmüştür.

Kendini diğer bir kimseden daha hayırlı görmek, daha 
değerli görmek, daha yüce görmek kibirdir. 

Kibir kişiyi şeytanlaştırır.

Kibir kişiyi Hakk şuurundan uzaklaştırır.

Varlığın toprak boyutunda kalan iblisleşir.

İblis olan Hakk şuurundan uzaklaşır ve şeytanlaşır.

Şeytanlaşan kişi zalimleşir, kendine ve çevresine zu-
lüm eder.

Kur’ân’da hem iblis hem şeytan kelimeleri vardır.

Toplumda iblis ve şeytan aynı olarak kabul edilir.

Şeytanın geldiği yer iblis boyutudur.

İblis, libas boyutunda kalan, özü göremeyen demektir.

Libas, dış elbise demektir.

Varlığın dış elbisesi topraktır.

Her kim toprak gördü, toprağın özünü göremedi, o ib-
lis durumuna düştü.

İblis durumuna düşen varlığın eşya boyutunda kalır 
ve git gide şeytanlaşır.

Şeytan “şa-ta-na” kelimesinden gelir. 

Şa-ta-na yâni şeytan; uzaklaşan yâni Hakk’tan uzak 
olan demektir.

Şeytanlaşan kişi, hep kibir içindedir, kendini üstün gö-
rür, kendi otoritesi için her şeyi yapar.

Hep kendi çıkarı için, yakar, yıkar, dağıtır, zulüm eder.

İblisin oğlu şeytandır diyebiliriz.

İblislik hâli şeytanlığı doğurur.



22

Şeytan varlığın eşya boyutunda kalır ve kendi şahsi çı-
karı, otoritesi için yakar, yıkar, zulüm eder.

İblislik toprak boyutunda kalmaktır, varlığın aslını gö-
rememektir, özü görememektir.

Şeytanlık ise, zalimleşmek, gaddarlaşmak, kötülük 
yapmaktır.

Kur’ân’da belirtildiği gibi, Âdem’e secde etmeyen iblistir.

Âdem’den maksat, üflenen rûh boyutudur.

Kişi, varlığın sûretinde kalır, varlığın özünü yâni Hakk 
boyutunu göremezse, iblis durumuna düşer.

İblis, varlığın toprak boyutunda kaldı, üflenen rûh ha-
kikatine eremedi.

İblis, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan hayırlı 
gördü, kibirlendi ve iblis durumuna düştü.

Bakara Sûresi 34: “İllâ iblîs ebâ vestekbere ve kâne 
minel kâfirîn.” 

Meâli: “Kibirlenen iblistir ve onun kibri onu kâfir eder.”

Kişi yaratılan her bir varlığın Hakk ile bağını göremezse, 
çokluk boyutunda kalır, çokluğu tutan tekliği göremez.

İşte iblislik hâline düşen, toprak boyutunda kalır, top-
rağın hakikatini göremez.

Yaratılan her varlık, Allah’ın kendi özünden süzülüp 
gelmiştir.

Allah, her varlığı kendi zâtıyla kuşatır.

Varlık Allah’tan, Allah varlıktan ayrı değildir.

Allah her insana şah damarından yakındır. Kâf Sûresi 16

Birimize az yakın, diğerine çok yakın değildir.

Herkese aynı derecede yakındır, hatta yakından daha 
yakındır.



23

İnsan, bu şuurla bakmalı, varlığın toprak boyutunda 
kalmamalıdır.

Her kim, kendini yaratılan bir varlıktan hayırlı görü-
yorsa, büyük bir kibrin içine düşmüştür.

İblis “Ene hayrun minhu-Ben ondan hayırlıyım” dedi.
Onun kendini hayırlı görmesi, onu kibre düşürdü, onun 

kibri onu şeytanlaştırdı.
Her kim kendini yaratılan herhangi bir varlıktan; ha-

yırlı, üstün, daha değerli görüyorsa, o iblistir, o şeytanlaşır.
İblislik, şeytanlık, riyâyı getirir, şirki getirir.
Riyâ, şirk, Tevhîd hakikatinden uzaklaştırır.
Her varlığı tutan kudreti görmekten uzaklaştırır.
Riyâ, şirk, iblislik durumuna düşen, varlığın kesret bo-

yutunda kalır, kesreti tutan ilâhi kudreti görmekten uzak-
laştırır.

Önemli olan kesreti tutan vahdete erebilmektir.
Önemli olan her varlığın yaratıcısının Allah olduğunu 

görebilmektir.
Önemli olan her varlığa Hakk nazarıyla bakabilmektir.
Bir ağaçta yüzlerce, binlerce yaprak vardır, ama tüm 

yapraklar dallar bir gövdeye bağlıdır.
İşte yüzlerce, binlerce varlık olsa da hepsi Allah’a bağlıdır.
Varlığı ayrı ayrı görmek, onları tutan ilâhi kudreti gö-

rememek kişiyi müşriklik durumuna düşürür.
Müşriklik durumuna düşen kişi:
Allah hakikatine erememiştir.
Müminlik makamına gelememiştir.
Kendine şah damarından yakın olan Allah’a şahit ola-

mamıştır. 
Varlığı ayrı Allah’ı ayrı zanneder.



24

Kendini ayrı, Allah’ı ayrı zanneder.
Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet eder.
Kendini mal mülk sahibi görür, mülkün sahibinin Al-

lah olduğunu göremez.
Kendini hayat sahibi görür, kendinde hay olan diri olan 

Allah’ı göremez.
Kendini güçlü görür, kendindeki ve tüm hücrelerindeki 

gücün sahibinin Allah olduğunu göremez.
Kendini irade sahibi görür, varlığı var etmede ve şe-

killendirmede irade sahibinin Allah olduğunu göremez.
İnsan müşriklik nedir iyi bilmelidir.
İnsan kendini bilmeli, varoluşunu düşünmelidir.
Varoluşunu düşünerek, var ediciye şahit olmalıdır.
Kendi bedeninde; fâil olanı yâni işleyeni, mevsûf olan 

yâni sıfatların sahibini, mevcûd olan yâni bedenini tutan 
Zâtı anlamalı ve O’na teslimiyet içinde olmalıdır.

Gel kardeşim!
Şirk koşmayalım.
Müşrik durumuna düşmeyelim.
Allah senden ayrı değildir, Allah’ı ayrı kendini ayrı sanma.
Nasıl ki tüm hücrelerin bedeninden ayrı değilse, sen 

de Allah’tan ayrı değilsin.
Gel bu şuura eriş, Allah’a ortak koşma. 
Gel kardeşim! 
İhlâslı olmanın o ulvî duygusuna erişelim.
Bu duygunun önünde engel olan, riyâ ve şirkin ne ol-

duğunu anlayalım ve bu duygulardan kurtulalım.
Ve yaşantımızı İhlâs içinde geçirelim.
İşte İhlâs makamına giden yolda, iblislik, şeytanlık, riyâ, 

şirk koşma gibi duygu ve düşünceleri yenmeliyiz.



25

KUR’ÂN’DA İHLÂS ÂYETLERİ

İhlâs kelimesi, hulûs, halâs, hâlis kelimeleri ile bağ-
lantılıdır.

İnsanın duygularının, düşüncelerinin Allah’ın nûruyla 
nurlanması demektir.

İnsanın hallerinin, davranışlarının; saf, tertemiz, içten, 
samimi olması demektir.

Hâlis olmak, tüm benlik kirlerinden kurtulmak demektir.
Hâlis olmak, Allah’ın zâtında fâni olmak, O’nun ulviye-

tinde bekâ bulmaktır. 
Allah’ın ulvîyetinde, kendi varlığından geçmek, tüm 

egolardan arınmak, saflaşmak, tertemiz olmaktır.
Onlar her türlü benlikten halâs olmuşlardır.
Onlar Allah’ın ulviyetinde varlıklarından geçmişlerdir.
Onlar Allah’ın sıfatlarına, zâtına şahit olmuşlardır.
Onlar nereye dönerlerse dönsünler, Allah’ın vechine 

nazar ederler.
İhlâs, Tevhîd hakikatine erişmekle mümkündür.
İhlâs makamına erişmek, bir gönül yolculuğu ile müm-

kündür.
Tenden câna olan yolculuk Allah’a teslimiyeti getirir.
Halk’ta Hakk’a nazar etmeyi getirir.
İhlâs makamına erenler, gönül ehli olmuşlardır.



26

Onların gönüllerinden nazar eden Hakk’ın kendisidir.
Hakk nazarıyla Halk’a bakmak İhlâs makamının lütfûdur.
Bakara Sûresi 139:

وننَاَ فيِ اللهِّ وَهوَُ رَبُّناَ وَرَبُّكُمْ وَلنَاَ أعَْمَالنُاَ  قلُْ أتَحَُآجُّ
وَلكَُمْ أعَْمَالكُُمْ وَنحَْنُ لهَُ مُخْلصُِونَ

Kul e tuhâccûnenâ fîllâhi ve huve rabbunâ ve rabbu-
kum ve lenâ âmâlunâ ve lekum amâlukum ve nahnu lehu 
muhlisûn

Kul e 
tuhâccûne nâ

: Söyle, anlat, mücadele mi, gayret, biz, 

Fi Allah : Hakkında, için, Allah,
Ve huve rabbu 
nâ 

: O, rabbimiz, bedenimizin sahibi, 

Ve rabbu kum : Sizin Rabbiniz, bedeninizin sahibi,
Ve lenâ âmelu 
nâ

: Bizim, amellerimiz, yaptıklarımız, 

Ve lekum 
amâlu-kum

: Sizin amelleriniz, yaptıklarınız, 

Ve nahnu lehu 
muhlisûn

: Biz, ona, ihlâs sahibi, içten, tüm içtenliğiyle 
bağlı olan, samimi, sadık, 

Meâli: “De ki: Allah hakkında bizimle mücadeleye mi 
giriyorsunuz? O bizi de vücûdlandırandır ve sizi de vücûd-
landırandır. Bizim yaptıklarımız bize ve sizin yaptıklarınız 
size. Biz O’na tüm içtenliğimizle bağlıyız.”

Bu bölümde belirtildiği gibi, İhlâs sahibi olan, tüm vü-
cûdların sahibini bilendir. 

“Allah ve huve rabbunâ ve rabbukum-bizim de rabbi-
miz, sizin de rabbiniz aynı Allah’tır.” 

Allah’ın, bir vücûddaki karşılığı “Rabb” esmâsıdır.
Yâni bir vücûdun sahibine Rabb denir.



27

Tüm vücûdların sahibine Allah denir. 
Tüm âlemlerin sahibi Allah’tır, Allah’ın bir vücûddaki 

sahipliği Rabb’dır. 
Onun için, bir evin sahibine de “Rabbü’l dâr” denir.
Bir malın, bir mülkün, bir sermayenin sahibine de 

“Rabbü’l mâl” denilir.
Rabbim kelimesi, efendim anlamında da kullanılmıştır.
İnsanın bedeninin efendisi Allah’tır, bedendeki Allah’ın 

efendi boyutu Rabb’dır.
İşte ihlâs sahibi tüm bedenlerin sahibinin Allah oldu-

ğunu bilen ve bu şuurla yaşayandır.
İhlâs sahibi, bedenlere baktığında bedenlerin özünde 

Allah’a nazar eder.
Ve her varlığa Hakk nazarıyla yaklaşır.
Allah, Rabbil âlemindir, yâni her bir varlığı var eden 

ve şekillendirendir.
Her varlığın Rabbi yâni Hükümdarı yâni Efendisi Allah’tır.
İhlâs sahibi, varlığın sûretinde kalmaz.
Sûretlerin ardında Hakk’a nazar eder. 
Onun için varlığa baktığında, tüm varlığın sahibi Al-

lah’tır nazarıyla bakar.
Ve bu şuurdan kopmaz.
Yaşantısında samimi, içtendir.
Varlığın sûretinde kalmak, iblisliği getirir.
İblislik, sûrette kalmak, özü görememektir.
İhlâs ise özü görmek, sûrette kalmamaktır.
Sûreti sîretten ayırmadan birlik gözüyle bakabilmektir.
İşte ihlâslı olmak iblislikten kurtulmakla mümkündür.



28

Şimdi içinde ihlâs kelimesi geçen başka bir âyeti in-
celeyelim

Meryem Sûresi 51:

وَاذْكُرْ فيِ الْكِتاَبِ مُوسَى إنَِّهُ كَانَ مُخْلصًَا 
وَكَانَ رَسُولاً نَّبيِاًّ

Vezkur fîl kitâbi mûsâ innehu kâne muhlesan ve kâne 
resûlen nebiyyâ

Ve uzkur : Zikret, an, 
Fi el kitab Mûsâ : Kitâbın içinde, ilâhi sözler, Mûsâ,
İnne hu kâne : Şüphesiz, o, oldu, 
Muhlisan : İhlâs sahibi, tüm özüyle bağlanan, 

samimi, içten olan
Ve kâne resûl : Oldu, resûl, hakikatleri gösteren, 
Nebiy : Nebî, haberci, bildiren, haber veren, 

Meâli: “İlâhi sözlerle Mûsâ’yı da an. Şüphesiz o, tüm 
özüyle bağlananlardan oldu ve hakikatleri haber veren, 
hakikatleri gösteren oldu.” 

Nice Kâmil insan hakikat yolunda büyük mücadele-
ler verdi.

Öncelikle kendileri Allah’a şahit olmak ve O’na her 
şeyleriyle teslim olmanın ilmî, edebî yolunda nice ma-
kamlar gördüler.

Allah’a tüm özleriyle teslim oldular.
Ve Halk’a hakikatleri anlatmak için çırpındılar.
İşte âyette belirtildiği gibi Mûsâ bunlardan biriydi.
Mûsâ’nın içine, hakikatin ne olduğunu anlamanın ateşi 

düştü.
Mûsâ, Allah’ın ne olduğunu anlamak istedi.
Allah’ı görmek istedi.



29

O’nu tanımak, bilmek istedi.
A’râf Sûresinde bu durum açıklanır.
141- Siz firavun ailesine karşı Bizde necat bulmuştu-

nuz. O sizlere kötü sıkıntılar veriyor, oğullarınızı öldürü-
yor ve kadınlarınızı bırakıyordu. Bunlarda sizin için çok 
dikkatli düşünmeler vardır. 

142- Mûsâ tecellilerimizi anlamak için, karanlıktan ge-
çip belli bir ahenk içinde kaldı ve o Bizi anlamayı kısım kı-
sım tamamladı. Böylece o Rabbini anlamak için Rabbine 
döndü, belirlenen o makamları tamamladı. Mûsâ, kardeşi 
Hârûn’a: Kavmim içinde benim yerime geç ve onları ıslah 
etmeye devam et ve sakın ikilik çıkaranlara uyma, dedi. 

Âyette belirtildiği gibi Mûsâ; “Rabbi erinî enzur iley-
ke-Rabbim! Seni görmek istiyorum” dedi.

Mûsâ’ya bildirildi; “Len terânî-beni göremezsin.”
Rabbi Mûsâ’ya Mûsâ’dan seslendi.
“Hem Mûsâ var hem Allah var olarak düşünme, sen 

varsın bir de ben olarak düşünme, karşıma geçip beni gör-
mek diye bir şey yok.”

“İkilik yok, hem sen var hem ben var yok.”
“Beni kendinde bulacaksın, kendinde göreceksin.”
“Beni gördüğün an, sen yok olacaksın, Bende görün-

mez olacaksın.”
“Benim ulviyetimde yokluğunu bileceksin.”
“İşte bu makama ermen için, firavun ailesinden kur-

tulman gerek.”
“Kendindeki tüm firavunî duygu ve düşüncelerini terk 

etmen gerek.”
Evet, Rabbi Mûsâ’ya bildirdi:
“Önce firavunluğunu yen, kendi içinde olan nice zu-

lüm getiren, kibir getiren, duygu ve düşünceni ıslah et.”



30

Evet, Mûsâ ve firavun mücadelesi, kişinin kendi için-
deki kibirden kurtulma mücadelesi olarak bilinmelidir.

Mûsâ, kendi kibrini yenme mücadelesinde firavun ile 
mücadele etmiştir.

Mûsâ’nın nalınları ve asâsını terk etmesi, düştüğü ki-
birsel alanı terk etme mücadelesinin başlangıcıdır.

Mûsâ, İlm-i Ledün yolunda;
Düştüğü kibri anladı…
Kendini ve ailesini nasıl yüce gördüğünü anladı…
İnsanları nasıl küçümsediğini anladı…
İnsanlara nasıl hor baktığını anladı…
İnsanlara nasıl zulüm edildiğini anladı…
Firavunun sarayında nasıl şatafat içinde büyüdüğünü 

anladı…
İnsanlar aç susuz iken, kendisinin nasıl bir bolluk içinde 

yaşadığını anladı…
Piramitler yaptırma uğruna, insanların nasıl zulüm 

gördüğünü anladı…
İçinde filizlenen Mûsâ filizi, Mûsâ’yı firavunluktan kur-

taracaktı.
Mûsâ’nın mücadelesi, firavunluğu terk etmekti, yâni 

düştüğü kibri anlamak, o kibirden kurtulmaktı.
Mûsâ, firavunun sarayında nice bilgiler yüklenmişti.
Bu yüklendiği bilgiler ona kibir getirmişti.
Kendini üstün görmeyi, başkalarını küçük görmeyi 

getirmişti.
Mûsâ, kibir getiren yüklendiği bilgilerin mânâsını bil-

mediğini anlamıştı.
Mûsâ nice şeyler bildiğini, ama Allah’ı bilemediğini 

anlamıştı.



31

Mûsâ’nın içine bir ateş düşmüştü.

Görmeliydi, şahit olmalıydı, kâlbi mutmain olmalıydı.

Peki, nasıl görecekti, nasıl şahit olacaktı?

Mûsâ’ya; “Bizi bilen birini bul” diye bildirildi.

Mûsâ, Allah’ı bilmek için, bir bileni bulması gerekti-
ğini anlamıştı.

Mûsâ’nın Hızır arayışı, kişinin bir Mürşid’i aramasıdır.

Hızır’dan maksat “tüm hazeratta her an hazır ve nazır 
olan Allah’tır” şuuruyla hareket eden kimsedir.

Mûsa “Mecmeal Bahreyn”de Hızır’ı buldu.

Hızır, Mürşid-i Kâmil idi.

Mûsâ, Hızır’a teslim olarak, hakikat yoluna intisap etti.

Ve nice makamlar görerek Allah hakikatini anladı, tüm 
varlığıyla Allah’a teslim oldu.

Ve âyette belirtildiği gibi “Şüphesiz o, tüm özüyle bağ-
lananlardan oldu” Muhlislerden oldu.

Yâni ihlâs sahibi oldu.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim. 

Sâd Sûresi 46: 

إنَِّا أخَْلصَْناَهمُ بخَِالصَِةٍ ذِكْرَى الدَّارِ
İnnâ ahlasnâhum bi hâlisatin zikred dâr

İnnâ ahlasnâ hum : Muhakkak biz, ihlâs, içten samimi, tüm 
özüyle bağlı,

Bi hâlisat : Hâlis, saf, dosdoğru çalışan, özüne 
erişen, her ameli hak için, 

Zikre : Anmak, anlatmak, 



32

El dâr : Yurt, bulundukları yer, memleket, her 
yer,

Meâli: “Doğrusu onlar tüm içtenlikleriyle Bize bağlıy-
dılar. Amelleri hep hakikatler üzereydi. Bulundukları yer-
lerde hep hakikatleri anarlardı.” 

Bu bölümde iki defa ihlâs “Ahlâs ve hâlisat” kelimesi 
geçer.

Bu bölümde geçen, bir önceki âyette belirtilen “İbrâ-
him, İshâk ve Yâkûb”dur.

45: “Kullarımız, İbrâhim’i, İshâk’ı ve Yâkûb’u da an. 
Onlar da gücün sahibini bilenlerdendi ve hakikatleri id-
rak edenlerdendi.” 

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.
Beyyine Sûresi 5: “Ve mâ umirû illâ li ya’budûllâhe 

muhlisîne lehud dîne hunefâe ve yukîmûs salâte ve yu’tûz 
zekâte ve zâlike dînul kayyimeh.”

Ve mâ umirû : Şey, ne, değil, emr, iş, hüküm, hükme 
uymazlar, 

İlla li yabudû 
Allâh 

: Ancak, Allah’a kul olmaktan başka,

Muhlisîne : Muhlis, hâlis, samimi, içten, tüm özüyle 
bağlı olan,

Lehu el dine : Ona, din, varoluş yasaları, 
Hunefâe : Hani�lik, Tevhîd üzere, birlik, tek olan 

Hân’a tâbi olmak, 
Ve yukîmû el 
salâte

: Her an salât üzere olmak, Hakk’a 
bağlılık durumu, birlik içinde olmak, 
iletişim içinde olmak, 

Ve yutû ez zekâte : Firasetle temizlenmek, kendinde olanı 
paylaşmak, 



33

Ve zâlike dine : İşte bu, işte onlar, din, varlığın yaratılış 
yasaları, 

El kayyimet : Diri, ayakta tutan, doğru, varlığı diri 
tutan sürüp giden, 

Meâli: “Onlar Allah’a kul olmaktan başka hükme uymazlar. 
En içten davranışlar içindedirler. Dinin O’na ait olduğunu 
bilirler, Tevhîd şuurundadırlar. Her an Hakk’a bağlılık şu-
uru ile hareket ederler. Firâsetle temizlenirler, kendinde 
olanı paylaşırlar. İşte bu onların; varlığın yaratılış yasala-
rını, varlığı diri tutan sürüp gideni bilmelerinden dolayıdır.” 

Burada da ihlâs sahiplerinin, içten davranışlar sergile-
dikleri, Tevhîd şuuru üzere oldukları, her an Hakk’a bağ-
lılık üzere hareket ettikleri, firâsetle temizlendikleri, pay-
laşımcı oldukları bildirilir. 

Onlar dinin hakikatini bilirler ve dosdoğru hareket 
ederler.

Şimdi başka bir âyete geçelim. 
Hacc Sûresi 37: “Len yenâlellâhe luhûmuhâ ve lâ 

dimâuhâ ve lâkin yenâluhut takvâ minkum kezâlike sah-
harahâ lekum li tukebbirûllâhe alâ mâ hedâkum ve beş-
şiril muhsinîn.”

Len yenâle Allah : Değil, ulaşmak, kazanmak, 
ulaşamazlar, Allah 

Lahm hâ : Et, içi, üzeri, sûret, ten, 
Ve lâ damâu-hâ : Yok, kan, kan dökücü, zarar, tuzak, 

hile, çaresiz, 
Ve lâkin yenâlu hu : Lâkin, ancak, ona ulaşır, ihsan, 

armağan, 
El takvâ : Fenalardan sakınmak, 
Minkum : Sizden,



34

Kezâlike : İşte böyle, 
Sahhara hâ lekum : Düzenlenen, yayılan, mutlu, sizin, 
Li tukebbirû Allâh : Yüce olanı anlayın, ulu, Allah, 
Ala mâ hedâ kum : Üzerine, için olan, şey, ne, size yol 

gösterilir, 
Ve beşşir : Müjdeler, sevindirme, ümit vermek, 
El muhsinîn : Tüm özüyle Allah’a bağlı olanlar, 

Meâli: “O sûretlerde kalanlar Allah’ın hakikatlerine ula-
şamazlar ve zararlı hâllerini yok edemezler. Ancak sizden, 
fenalardan sakınanlar Allah’ın hakikatlerine ulaşırlar. İşte 
sizin düzenlenen bedenlerinizde Allah’ın yüceliğini anla-
yın. Bütün her şey size yol gösterir ve tüm özüyle Allah’a 
bağlı olanlar için müjdeler vardır.” 

Başka bir âyeti inceleyelim.

Saffat Sûresinde ihlâs kelimesi altı yerde geçer.

Saffat Sûresi 74-128-160-169: 

إلاَِّ عِباَدَ اللَّهِ الْمُخْلصَِينَ
İllâ ibâdallâhil muhlasîn

İllâ ibâde Allah : Ancak, Allah’a kulluk eden, 
El muhlasîn : İhlâs sahibi, Tüm özüyle bağlı olan, 

içten, samimi olan,

Meâli: “Ancak tüm özüyle Allah’ın kulu olduğunu an-
layanlar başka.”

Âyeti geniş bir şekilde inceleyelim. 

Saffat Sûresi: 

68- Sonra doğrusu onlar; elbette benlik içinde olup, 
kendine varlık isnat etmenin cehaletinde döner dururlar. 



35

69- Doğrusu onlar atalarını hakikatlerden sapmış bir 
halde buldular.

70- Böylece onlar da onların izlerinden gittiler. 

71- Doğrusu onlardan öncekilerin çoğu da hakikatler-
den sapmışlardı. 

72- Doğrusu onların içinden de hakikatlerimizi açık-
layıp uyaranlar açığa çıktı. 

73- Hakikatler açıklandığı halde hakikatlere uymayan-
ların akıbetleri nasıl oldu bir bak. 

74- Ancak tüm özüyle Allah’ın kulu olduğunu anla-
yanlar başka. 

75- Doğrusu Nûh bize yöneldi, sonra da Bize güzelce 
icabet eden oldu. 

76- O ve onun ailesi; büyük sıkıntılardan geçip, Bizde 
selamet buldular. 

İşte bu bölümde de belirtildiği gibi, tüm özüyle Al-
lah’ın kulu olduğunu anlayanlar, ihlâs sahibi kimselerdir. 

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Saffat Sûresi 128:

إلاَِّ عِباَدَ اللَّهِ الْمُخْلصَِينَ
İllâ ibâdallâhil muhlasîn

İllâ abid Allah : Başka, sadece, kulluk, kul olan, Allaha 
kul olan, 

El muhlasîn : Tüm özüyle, içten samimi, 

Meâli: “Tüm özüyle Allah’a kul olanlar ise başka.”

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim



36

Yûnus Sûresi 22: “Huvellezî yuseyyirukum fîl berri vel 
bahr hattâ izâ kuntum fîl fulk ve cereyne bihim bi rîhin 
tayyibetin ve ferihû bihâ câethâ rîhun âsifun ve câehumul 
mevcu min kulli mekânin ve zannû ennehum uhîta bihim 
deavûllâhe muhlisîne lehud dîn le in enceytenâ min hâ-
zihî le nekûnenne mineş şâkirîn.”

Meâli: “Her varlığı nimetleriyle saranı anlamanız ve 
bilge kişilerden olmanız için, sizi gezdiren ki O’dur. Terte-
miz duygularla o hakikatleri anlamak için çalışın ve devamlı 
hakikatlerle yol alın ve ulaştığınız o hakikatlerle ferahla-
yın. Tüm özüyle Allah’a, O’nun dinine yönelenler, muhak-
kak ki onlar bütün her şeyi ihata edenin Allah olduğunu 
anlarlar ve bütün mekânlardan bir titreşim onlara gelir. 
Elbette Bizi anlayanlar necat bulurlar, elbette nimetlerin 
sahibinin Biz olduğunu bilip teslim olanlardan olurlar.”

Burada da geçen muhlis kelimesi, tüm özüyle Allah’a 
bağlılık olarak işaret edilmiştir. 

İnsan kendi bedenine bakmalı ve onun nasıl yaratıldı-
ğını anlamaya çalışmalıdır.

Kendi bedeninin işleyişini tefekkür etmelidir.
İnsan şunu bilmelidir ki bedeninin işleyişini yapan 

kendisi değildir.
Bedeninin zaman yolculuğunda akıp gitmesinde muk-

tedir olan değildir.
Kâlbinin atmasında, kanının dolaşmasında, hiçbir hüc-

renin çalışmasında muktedir olan değildir.
Bedeninde olan hiçbir hücrenin çalışmasında mukte-

dir olan değildir.
İşte insan bunları çok iyi düşünmeli, kendine şah da-

marından yakın olan Allah’ı bilmeli.
Ve O’na her şeyiyle, tüm özüyle teslimiyet içinde ol-

malıdır.



37

Ve ihlâs makamına erişmeli ve ihlâs içinde olmalıdır.
Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, ihlâs makamı, 

Allah’a tüm varlığıyla teslim olma makamıdır.
Peki, Allah’a tüm özümüzle nasıl teslim oluruz?
İşte bu sır İhlâs Sûresinde yatıyor.
Ehâd ile başlayan, Ehâd ile biten İhlâs Sûresi, İhlâs ma-

kamına erişmenin sırrını barındırıyor.
İhlâs Sûresi ehâd ile başlar ehâd ile biter.
Bu, hakikatin muhteşem bir sunumudur.
Allah’ın ehâdiyetini anlamak insan olan hepimize farzdır.
Zâtına mahsus ehâdiyeti ve sıfatlarına mahsus ehâdi-

yeti iyi anlaşılmalıdır.
Şimdi İhlâs Sûresini inceleyelim. 



38

İHLÂS SÛRESİ

1-

قلُْ هوَُ اللَّهُ أحََدٌ
Kul huvallâhu ehâd

Kul huve Allah : De, anlat, söyle, o, Allah 
Ehâdun : Bir, tek, tek olan,

Meâli 1: “Anlat: Allah’ın tekliğini.”

Meâli 2: “Allah’ın birliğinden bahset.”

Meâli 3: Allah’ın sıfatlarının birliğini açıkla.”

Meâli 4: “O Allah’tır, tüm âlemi birliğiyle kuşatmıştır.”

Meâli 5: “Allah her şeyde birliğini gösterir.”

Meâli 6: “De ki: Allah O’dur ki her şeyden tekliğini 
gösterir.”

Meâli 7: “Arayıp soranlara açıkla; Allah tektir, birdir, 
her şeyde var olan O’dur.” 

Hep Allah kelimesini duyduk.

Her sohbette devamlı Allah sözünü duyduk.

Ama “Allah nedir?” bilemedik.

“O’na şahit olmak nedir?” bilemedik.

O’na olan teslimiyeti bilemedik.



39

“Kul hû Allah ehâd-O Allah’tır ki birdir” diye okuduk, 
ama birliği nasıl bilinir, bilemedik.

Toplumda hep Allah dedik, ama “Allah’a şâhitlik ne-
dir?” bilemedik.

Allah’a nerede, nasıl şahit olunur bilemedik.
Ezanda her gün 20 defa okunan “Eşhedü-şâhit ol” sö-

zünü duyduk.
Şahitliğin yolu nedir, yöntemi nasıldır bilemedik.
Allah dedik inandık, fakat kendisini göremedik.
“Görünür mü görünmez mi?” onu dahi bilemedik.
Allah’a kendi vücûd varlığımızda şahit olmayı öğre-

nemedik. 
Allah’ı Allah ile tanımayı bilemedik.
Allah bize; “size şah damarınızdan yakınım” diye bil-

dirdi, bizler O’nu göklerde bir yerlerde sandık.
Allah’a olan yolculuk, kendi içsel boyutumuza idi, seyr-i 

sulûk yapmak nedir, öğrenemedik. 
Miracın sırrı, tenden câna olan ilmî, idrâkî yolculuktu, 

göklere çıkılıyor sandık.
Miraç, kendi vücûd şehrimizde nice hakikate erişmekti, 

nasıl olur öğrenemedik.
Allah’a sadece inandık, O’na şahit olmadık.
Her inanç kendine göre bir Allah’a inandı.
İnandığı Allah ile kendi gibi inanmayana saldırdı.
Her inancın inandığı Allah farklı mıydı?
Neydi Allah denilen?
Neydi şâhitlik makamı?
Allah dedik inandık.
Sözünü duyduk, özü ne bilmedik.
Var mı yok mu anlamadık.



40

Allah dediğimiz nedir?
Var mıdır, yok mudur?
Varsa nerededir?
Peki yoksa, Allah denilen nedir?
Bedensel bir boyut mudur, bir güç müdür, beyaz bu-

lut misali bir nûr mudur?
Şekli, şemâli var mıdır?
Bizim gibi biri midir?
Bir şeye benzer mi?
Hiçbir şeye benzemez mi?
Yoksa her şeye benzer mi?
O’nu biz mi var ettik, biz mi isimlendirdik?
Korkularımız, ihtiyaçlarımız, sonucu sığınacağımız bir 

güç mü hayal ettik?
O mu bizi var etti, biz mi O’nu var ettik?
Bizi var eden kimdir, varsa O’nu var eden kimdir?
Bu evren nasıl var olmuştur?
Yoksa! Evren hep var mıydı?
Bu evren kendiliğinden mi olmuştur?
Biz nasıl var olduk?
Biz de hep var mıydık?
Biz de mi kendiliğinden oluştuk?
Bu Evreni de bizi de var eden midir?
O da var ise, O da var olmuş mudur?
Varsa O’nu kim var etmiştir?
Evet, neydi Allah?
Hiç görünmeyen midir?
Yoksa! Her an görünüp duran mıdır?
Gökte bir yerde midir?



41

Yoksa! Her an her varlıkta olan mıdır?

Varlığın dışında mıdır, içinde midir?

Varlığın içini de dışını da saran mıdır?

Şekli, şemâli, gözü, kulağı, bir vücûdu var mıdır?

Görür, işitir mi?

Görür işitirse, görmesi işitmesi nasıldır?

Kızması, öfkelenmesi olur mu?

O’nun da bizim gibi ihtiyaçları olur mu?

Gökte midir, yerde midir, nerededir?

Gökte ise, nerededir, evrenin içinde midir, dışında mıdır?

Yalnız başına mıdır?

Yanında yardımcıları var mıdır?

Evet, nedir Allah?

İyiliği de kötülüğü de veren miydi?

Şer gerçekten O’ndan mıydı?

Yoksa kötülükleri biz yaptık, O’nun üzerine mi attık?

Yaptığımız kötülükler nereden geliyordu? 

Her varlığa bir kader çizmiş ise, varlık da o kaderi mi 
oynuyordu?

Yaptığımız kötülükler de kaderin yazılımı mıydı?

Kader neydi?

Hâl ve davranışlarımız, amellerimiz, tercihlerimiz, ka-
rarlarımız, tembelliğimiz ya da çalışkanlığımız, hep onlar 
da kader miydi?

Küçük bir çocuğa yapılan zulmü, vahşice öldürülen ka-
dına yapılan zulmü de mi o yazmıştı?

Kötülüklerin kaynağı neydi, O muydu?

Kötülükler bizden miydi O’ndan mıydı?



42

O’na isnat ederek, dinler, peygamberler, kitaplar, cen-
netler, cehennemler, oluşturduğumuz muydu?

Yoksa! Bunların başka karşılıkları var mıydı?
Allah ismini sunan kimdi, O muydu?
Yoksa! Bu ismi insanoğlu mu koymuştu?
İnsanoğlu neyi gördü de Allah dedi?
Doğumlar, ölümler nedir?
Bu geliş bu gidiş nereyedir?
Bu varlıktaki işleyiş nedir?
Bu nasıl olmaktadır, bunu kim yapmaktadır?
Yoksa! Kendiliğinden mi olmaktadır?
Varlığın geldiği kaynak nedir?
Aktığı yer neresidir?
Varlık nasıl şekillendi?
Varlık nasıl sıfatlandı?
Varlık nasıl bedenlendi?
Varlıktaki hareketlilik neydi?
Haraketliliği yapan kuvvet neydi?
Zamandan önce zaman var mıydı?
Mekândan önce mekân var mıydı?
Bizden ayrı mıydı?
Her an bizimle miydi?
Görünen şu vücûdlarımız nasıl çalışmaktadır?
Kâlblerimiz nasıl atmaktadır?
Nefes alıp veren biz miyiz?
Kanımız her an nasıl vücûdumuzu dolaşmaktadır?
Hücrelerimiz her an nasıl bir işleyişle çalışmaktadır?
Bunlar hep nasıl olmaktadır?
Tesadüfen mi olmaktadır, yoksa bir güç mü yapmaktadır?



43

Kendi vücûdumuza neden hâkim değiliz, yaşlanmayı 
ölümü neden durduramıyoruz, akan zamana neden hük-
mümüz yok?

Kendi vücûdumuzda olan işleyişte bile, zerrece bizim 
yaptığımız bir şey yok.

Evet, neydi Allah?
Var mıydı, yok muydu, Allah dediğimiz neydi?
Neden kendini hiç göstermedi?
Yoksa! Hep gösterip duruyor da biz mi göremiyoruz?
Her inancın, inandığı Allah ayrı mıydı?
Müslümanın, Mûsevinin, İsevinin, Budistin vs Allah’ı 

ayrı mıydı?
Her inancın Allah’ı, o inançta olanı cennete alıyor, di-

ğerlerini kâfir sayıyor, onları cehenneme mi atıyordu?
Her inançta olana farklı bir kitap mı sunuyordu? 
Kur’ân, Müslümanların, İncil Hristiyanların, Tevrat Mû-

sevilerin miydi?
Kitaplar tüm insanlara ortak olarak değil de, bir gruba 

mı gelmişti?
Kendi gönderdiği kitabı koruyamamış, o kitap bozu-

lunca, onun yerine yeni bir kitap mı göndermişti?
Müslüman ülkede doğan bir çocuğa iltimas geçiyor, di-

ğerlerini kâfir mi yaratıyordu?
Ya da diğer inançta olanlara iltimas geçiyor, diğerle-

rini kâfir mi yaratıyordu?
Evet, neydi Allah?
Farklı dinler, inançlar, ibadetler, ibadethaneler sunan 

mıydı?
Yoksa! O’nun adına, farklı dinler, farklı inançlar, farklı 

ibadetler, farklı ibadethaneler kurduğumuz muydu?



44

Farklı inançta olanlara, farklı ibadetler öğreten miydi?
Kitap gönderen, sonra da onu bozulmuş deyip yeni bir 

kitap gönderen miydi?
Cennet, cehennem, huri, gılman sunan mıydı?
İmam, müftü, papaz, haham, gibi kurumlar sunan mıydı? 
Yoksa! O’nun adına bunları hep biz mi yaptık?
Kendi elçisi diyerek, insanlar arasından seçerek Resûl, 

Nebîler mi gönderdi?
Yoksa! Resûl, Nebî başka bir mânâ mı içeriyordu?
Erkeği, kadından üstün mü yarattı?
Birini diğerinden üstün mü kıldı?
Kendi yarattığı kullar arasında ayrımcılık mı yaptı?
Kimilerini seven, kimilerini sevmeyen miydi?
Yoksa! Tüm bunları, O’nun adına kendi inancını üstün 

görenler mi söyledi?
Evet, neydi Allah?
Kadını insan yerine koymayan mıydı?
Kadını dövün diyen O muydu?
Yoksa bu zulmü yapan, O’na iftira atan biz miydik?
Meâlleri buna göre yapan biz miydik?
Kadını, ikişer, üçer, dörder aldıran, cariye olarak su-

nan mıydı?
İstediğinde boşattıran, yerine yenisini aldıran, kadını 

eşya yerine koyan mıydı?
Kadınların çoğunu, cehennemlik ilan eden miydi? 
Cennette de erkeklere sayısız kadın, memeleri yeni 

çıkmış kızlar sunan mıydı?
Yoksa! Bunlar birilerinin uydurması mıydı? 
Evet, neydi Allah?
İstediğine hidâyet veren, istediğini saptıran mıydı?



45

İstediğine çocuk veren, istediğini kısır yapan mıydı?
Kimini zengin kılan, kimini fakir eden miydi?
Kiminin başını örttüren, kimini açık bıraktıran mıydı?
Kimini kâfir ilan edip, cihat adı altında kendi yarattığı 

kulların katline fetva veren miydi?
Bu kadar savaşı, gözyaşını, aç kalmaları, yoksulluğu, 

hırsızlığı, hak yemeyi, varlığa zulüm etmeyi, işkenceyi, vah-
şice öldürülmeleri, insanların mallarına mülklerine, ırzla-
rına çökmeyi O mu kader olarak sundu?

Yoksa! Bizler mi kaderi zalimce yorumladık?
Hep rahmetten bahseden bir Allah, ufacık bir çocuğa, 

zalimce öldürülen bir kadına rahmetini çok mu gördü?
Tüm bu zulümler neydi, nasıl yorumlanmalıydı?
Evet, neydi Allah?
Hep bize bilgiler verdiler, her inanç kendine göre yo-

rumladı.
Her inanç kendi inandığı Allah’ı anlattı.
Hep korkular verdiler, emirler verdiler.
Her inancının emirleri farklıydı.
Oysa hiç şâhit olmadık.
Hiç görmediğimiz bir Allah’a inandık.
Hiç aramadık, hiç sorgulamadık.
Hiç merak da etmedik.
İşte varlık ortadaydı, görünüyordu.
Vücûdumuz ortadaydı, görünüyordu.
Duygularımız vardı, ihtiyaçlarımız vardı.
Doğuş vardı, ölüm vardı.
Geliş gidiş vardı.
Neydi tüm bunlar?
Bu âlem nereye akıyordu?



46

Bu âlem ne sırlar saklıyordu?
Bu âlem nasıl bir âleme dönüşüyordu?
Hiç derinlemesine bakmadık, hiç anlamak için ince-

lemedik.
Neydi tüm bunlar?
Neydi bu görünen âlem?
Nasıl var olmuştu?
Tesadüfen mi oldu, bir güç mü var etti?
O güç âlemden ayrı mıydı, âlem ile aynı mıydı?
Evet, neydi Allah dediğimiz?
Varsa neredeydi, nasıldı, şekli şemâli var mıydı?
Görünen bu âlem O’nun kendisi miydi?
Yoksa! Bu âlemin dışında bir yerde miydi?
Kendinden kendini mi açığa çıkardı?
Nasıl bir boyutta, nasıl bir şekilde açığa çıkış oldu?
Görünen bu âlemi inkâr etmek mümkün müdür?
Peki, görünen bu âlemi anlarsak, neye Allah dendiğini 

anlayabilir miyiz?
Geçmiş zamanda yaşamış, o derin düşünen kâmil kişi-

ler bu âlemde neye şâhit oldular, neyi gördüler?
Evet, neydi Allah?
Yoksa! biz O muyuz?
Yoksa! O, biz mi?
Yoksa! O, hiçbir şey mi, O her şey mi?
Evet, neydi Allah?
İbrânîcede “El Hû” olarak kelâma döküldü.
Arapçaya “Allah” diye dönüştü?
“Hû” diye söylenmesi mi “Allah” diye söylenmesi mi 

daha doğruydu?



47

“Hu” da dense “Allah” da dense neydi Allah?
“Lâ”nın sırrı, “İllâ”nın sırrı neydi?
Bir varlık cihetinde miydi?
Yoksa tanımlanamaz bir şey miydi?
Âlemlerin içinde miydi, yoksa ayrı bir yerde miydi?
Hep dillerde söylendi, ama hangimizde şâhitlik oluştu?
Evet, insanoğlu hep bu soruların cevaplarını arar.
Lâkin saf düşünmenin, aramanın, sorgulamanın önüne 

geçtiler.
Soru sorma, dinden çıkarsın dediler.
Çocukken beyinlerimize hep Allah korkusu işlendi.
Çocukken beyinlerimize, Allah’ın rahmet dolu, sevgi dolu 

olduğu yerine, korkuya dayalı bir yaratıcı olduğu iması, Al-
lah’ı ve O’nun hakikatlerini anlamaktan bizleri uzaklaştırdı. 

Yakan, maymun eden, taş eden, azap veren bir Allah 
tasviri, korku duygusunu getirdi. 

Böylece din; anlaşılması gereken bir alan olmaktan çı-
kıp, sadece cehenneme gitmemek için yapılan, ibadetlere 
dayalı bir alan olarak sunuldu.

Dinin gerçeğini anlamaktan uzaklaşan bizler, Allah’ı 
anlamaktan uzaklaştık.

Cehennem korkusu ön planda oldu. 
Oysa Kur’ân, düşünen, akleden, şahit olan, Sâlih insan 

olma durumunu sunuyordu.
Çocukken, anne babamıza; “neden namaz kılıyoruz, ne-

den oruç tutuyoruz” gibi sorulara cevap; “Allah böyle em-
retti, sorma yap” sözleri bizi anlamaktan, düşünmekten, 
hikmetlere erişmekten uzaklaştırdı. 

Çocukken hangimiz; “anne, baba Allah ne, Allah nerde, 
ben O’nu görebilir miyim?” diye sormadık ki.



48

Sorgulama ne kadar önemliydi.
Sorgulama, araştırma Kur’ân’ın en temel öğüdüydü.
“Soru sorma dinden çıkarsın” diye korkutanlara cevabı, 

Kur’ân veriyordu; “korkma, sorgula, araştır, hakikati anla.”
“Allah hakkında sorma, din hakkında sorma” diye kor-

kuttular.
Oysa Kur’ân; “Allah’a şahit olun, Allah’ı lâyıkıyla idrak 

edin” diye bildiriyordu.
Korku, anlamayı engelleyen duyguydu.
Oysa düşünmenin, anlamanın yolu sormaktan geçer.
Kur’ân’da onlarca; “yeselune” sorarlar, araştırırlar 

âyetleri vardır.
Öğrenmenin yolu soru sormaktan geçer.
Anlamanın yolu soru sormaktan geçer.
Tanımak, anlamak, idrak etmek için soru sormak gerekir.
Çocuk küçük yaşta, gördüğü nesneleri öğrenmek için 

“Anne bu ne, baba bu ne” diye sorular sorar.
İnsan, eşyanın hakikatine erişmek için soru sorar, 

araştırır.
İnsan, varoluşu ve var edeni anlamak için, soru sorup 

araştırmalıdır.
“Yeselune ke-sana sorarlar” Bakara Sûresi 189-215-

217-219-220-222-273
Nisâ Sûresi 32: “Ve iselû Allah min fadli hi.”

Ve iselû : Sormak, sorgulamak, isteyin, araştırın, 
Allah min fadli hi : Allah, lütuf, hakikatleri, değer, o 

Meâli: “Allah’ı ve O’nun hakikatlerini, değerlerini an-
lamak için sorup araştırın.”

Âyette ne güzel belirtilmiştir.
Her zaman sorgulama, araştırma içinde olunmalıdır. 



49

Hakikati anlamanın yolu da budur.

En saf gönülle bakmak ve anlamak için sormak, araş-
tırmak gerekir.

Sorup araştırmak, irfâniyeti, aydınlanmayı getirir.

Sormamak, araştırmamak ise, gafleti, karanlığı getirir.

Kur’ân’da onlarca âyette sorgulama tavsiye edilir, adeta 
emredilir. 

A’râf Sûresi 163: “Veselhum anil karyetilletî.”

Vesel hum : Sormak, sorgulamak, onlar, 
An el karyeti 
elletî

: Bulundukları o yerlerde, makamlarda, 

Meâli: “Onlar bulundukları yerlerde hakikati anlamak 
için sorup araştırsınlar.”

İnsan nerede olursa olsun, anlamak için sorup araş-
tırmalıdır.

İbrâhîm Sûresi 34: “Ve âtâkum min kulli mâ seeltumû hû.”

Ve âtâ kum : Verdi, sundu, size, 

Min kulli : Hepsi, tümü, bütün her şey, bütün 
varlık, 

Mâ seeltumû hû : Sorduğunuz, aradığınız, istediğiniz şey,

Meâli: “Bütün varlıkta, soru sorup aradığınız hakikat-
lerin cevabı vardır.” 

Aradığımız tüm soruların cevabı, varlık kitâbında vardır.

Yeter ki insan yönünü varlığa döndürsün.

Korkusuzca, yargısız baksın, araştırsın.

Mü’minûn Sûresi 113: “Fe eselil âddîn.”

Fe isel : Artık, sor, araştır, iste, 
El âddîn : Adet, sayan, miktar, yıl, kaç yıl, yaşamın yılı, 



50

Meâli: “Artık kaç yıl yaşarsanız yaşayın hakikatleri so-
rup araştırın.” 

Âyette ne güzel belirtilmiş, bir ömür sormaktan araş-
tırmaktan vazgeçmemeliyiz.

İnsan soru sorarken bir edep içinde sormalı, yargıla-
mak için, eksik gedik aramak için, bilmişlik taslamak için 
asla sorgulamamalıyız.

Bakara Sûresi 273: “Lâ yeselûnen nâse ilhâfâ.” 

Lâ yeselûne el nâs : Yok, sormak, istemek, aramak, insanlar, 
İlhâfâ : Rahatsız ederek, bilmiş bir halde, 

kendini bilmez, gizli, 

Meâli: “İnsanları rahatsız edecek şekilde, bilmişlik tas-
layıp soru sormayın.”

Ne güzel belirtilmiş, bilmişlik içinde olmayın.

İnsanlara soru sorarken, onlarda eksik arama niye-
tiyle soru sormayın.

İnsanları tartmak için soru sormayın.

İnsanlara bilmiyormuş muamelesi yapmayın.

Kendinizi de biliyorum sanarak, bilgiçlik taslamak için 
sormayın.

Bildim dediğiniz şeyi bilmiyor olabilirsiniz.

Karşınızdaki kimse sizden daha ilimsel biliyor olabilir.

Tevâzû, tenezzül içinde araştırın.

Kur’ân’ın bu öğütleri muhteşemdir. 

Merak, öğrenme isteği, tanıma isteği, iletişim kurma 
isteğidir.

Bir şeyi öğrenmek için soru sorulur.

Sorular sayesinde görünen varlığın oluşumunu, şekil-
lenmesini, tanımını, ne işe yaradığını anlarız. 



51

Sorular sayesinde, düşünmeye, araştırmaya, anlamaya 
kapılar açarız.

Sorular sayesinde, bir olayın içyüzünü öğrenmeye ka-
pılar açarız.

Bilmediğiniz bir şeyi anlamak için sorular sorulur. 
Ama korku, sorgulamanın, anlamanın önündeki en bü-

yük engeldir.
Hakikati anlamanın yolu korkulardan kurtulmaktır.
Korkuyla sarılı bir beyin, tefekkür içinde olamaz.
Korkuyla sarılı bir beyin, hakikati araştırmaktan uzaklaşır.
Korkuyla sarılı bir beyin, Allah hakikati nedir bilemez.
Korkuyla sarılı bir beyin, korkutulan alana kilitlenir.
Saf düşünceye erişemez.
Çocukken beyinlerimize Allah adına, din adına nice 

korkular ekildi.
Çocukken Allah korkusu ile büyütüldük.
Allah çarpar…
Allah taş eder…
Allah cehennemde yakar…
Allah aşağılık maymunlar yapar…
Allah rezil rüsva eder…
Allah gökten başına yıldırım atar…
Allah intikam alır…
Allah yerle yeksan eder…
Allah öldürür…
Allah kahreder…
Allah belanı verir…
Allah cezanı verir…
Allah kör eder, sağır eder, Allah hor hâkir yapar…



52

Cehennemde yanarsın…
Şeytan çarpar…
Cinler çarpar…
Hep böyle sözlerle büyütüldük.
Korkutulduk.
Saf düşünmenin duygusunu kapadık.
Beyinlerimize korku verilerek, hakikatleri düşünmek-

ten uzaklaştırıldık.
Kelimelerin asli anlamları nedir diye sorgulamaktan 

uzaklaştırıldık.
Sorguladığımızda; “dinden çıkarsın, kâfir olursun, ce-

hennemde yanarsın” sözleriyle korkular saldılar.
Düşünmeyi, araştırmayı dinden çıkmak saydılar.
Hem korkularla düşünmeyi engellediler, hem de sor-

mayın dinden çıkarsınız dediler.
Oysa sormadan, düşünmeden, araştırmadan dinin ha-

kikati öğrenilebilir mi?
Sormadan, düşünmeden, Allah hakikatinin ne olup ol-

madığı öğrenilebilir mi?
Amaç yaratılışı bilmekti.
Amaç yaratıcının ne olduğunu bilmekti.
Bunun için sormak, araştırmak gerekiyordu.
Dinden çıkarsın, kâfir olursun diye verilen korkularla 

düşünmekten, araştırmaktan uzaklaştırıldık.
Kur’ân’ı lâyıkıyla anlayanlar, asla korku içinde olmazlar.
Allah’ı lâyıkıyla idrak edenler, asla korku içinde olmazlar.
Mü’minlik makamına erenler, İslâm’la şereflenenler, 

Müslüman olarak yaşayanlar, asla korku içinde olmazlar. 
Allah hakikatini anlamanın yolu öncelikle korkular-

dan kurtulmaktır.



53

Yoksa kendi hevâmıza, zannımıza göre var ettiğimiz 
bir Allah inancı içinde oluruz.

Bu durum Kur’ân’da çok güzel belirtilmiştir.
Furkân Sûresi 43: “E raeyte men ittehaze ilâhe hu hevâ.”
Câsiye Sûresi 23: “E fe raeyte men ittehaze ilâhe hu hevâ.”

E raeyte : Gördün mü, anladın mı? 
Men ittehaze : Kim, kimse, edinen, sarılan,
İlâhe hu : İlâh, sığındığı, o, 
Hevâ hu : Hevâ, ego içinde, kendi çıkarında, 

haktan düşmek,

Meâli: “Hevâsını ilah edinen kimseyi gördün mü?” 
Kendi hevâsına, zannına göre var ettiği bir ilâha tap-

mak, sığınmak.
Ve inandığı ilahla, kendi gibi inanmayana saldırmak, 

onu cehennemlik görmek. 
Bizler hangi Allah’a iman ettik?
Hevâmıza göre inandığımız bir Allah’a mı, yoksa kendi-

mizde ve her varlıkta şâhit olduğumuz ilâhi bir kudrete mi?
Hevâ; hava kelimesinden gelir, boşluk, boş olan, iki şe-

yin arasındaki uzaklık, batıl olan, aslı olmayan şeye yönel-
mek, düşmek, kişinin bâtıl olan, zarar vermeye yönelik is-
tekleri gibi anlamlara gelir. 

Hevâsını tanrı edinmek; kendi yetiştiği aileden gelen 
bilgilere dayalı olarak zannına göre oluşturduğu hayali bir 
tanrıya inanmak anlamındadır. 

Her inanç kendi atalarından miras kalan bir tanrıya 
inanır.

Hangi Allah’a inanıyoruz, çok iyi düşünmemiz gerekir. 
Anne babamızdan miras olarak öğrendiğimiz, asla şâ-

hit olmadığımız bir Allah’a mı?



54

Yoksa kendimizde ve her varlıkta şâhit olduğumuz son-
suz güç olan bir Allah’a mı? 

Kur’ân buna en güzel cevabı veriyor.

Zuhruf Sûresi 22:

ةٍ وَإنَِّا عَلىَ  بلَْ قاَلوُا إنَِّا وَجَدْناَ آباَءناَ عَلىَ أمَُّ
هْتدَُونَ آثاَرِهِم مُّ

Bel kâlû innâ vecednâ âbâenâ alâ ummetin ve innâ alâ 
âsârihim muhtedûn

Bel kâlû innâ 
vecednâ

: Hayır, bilakis, dediler, biz bulduk,

Âbâe nâ alâ 
ummetin

: Atalarımız, bir yol, inanç üzerine, 

Ve innâ alâ 
âsârihim 

: Biz, iz üzere, işaret, gösterge, adet, 
onlar,

Muhtedûn : Gösterilen yol üzere olan, yolunda olan, 

Meâli: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarımızı bir inancın 
yolu üzerine bulduk ve biz onların gösterdikleri yol üzere, 
onların âdetleri üzere oluruz.”

Âyette belirttiği gibi, ne yazık ki, atalarımızdan miras 
gelen bir inancın getirdiği bir tanrıya inanıyoruz. 

Annem babam, Allah’a inan dedi, ben inandım.

Ama önemli olan O’na şâhit olmaktı.

Ama bizlere şâhitlik nasıl olacak öğretilmedi.

Onun için Hazreti Muhammed, bu hassasiyeti çok iyi 
bildiğinden dolayı, ezanda günde 20 defa “eşhedü-şâhit 
ol” sözünü insanlığa duyurdu.

Hepimiz, aileden gelen, zannımıza, hevâmıza göre inan-
dığımız, hiç şâhit olmadığımız bir Allah’a inandık, yöneldik.



55

Her çocuk, hangi ailede doğmuşsa, inancı da o ailenin 
inancına göre oluyor. 

Tanrı inancı, din inancı, ibadetleri, cennet cehennem 
yorumları oraya kimin gireceği hep aileden gelen inanç 
mirasına göre oluyor. 

Tanrı adına, din adına yaptığı yorumlar hep aileden 
gelen inanca göre oluyor.

Ve tabi ki bu inanç, diğer farklı olan inançlara uymu-
yor, çünkü her çocuk hangi ailede doğmuşsa inancı da ona 
göre oluyor.

İşte kişi, kendi hayalinde kendi hevâsına göre inandığı 
tanrıyı yok etmeden, kendine dönmeden, kendini ve var-
lığı okumadan Allah hakikatine ulaşamıyor. 

Aileden gelen miras olarak öğrendiğimiz tanrı inancı-
mızı, yâni kendi hevâmıza göre var olduğunu düşündüğü-
müz tanrıyı yok etmeliyiz.

Yoksa Allah denilen ilâhî güçle hiç tanışamayız.

Her inanç, inandığı tanrıyı kendi yanında görür.

O tanrıya, kendi inancında olanları destekler, onları 
cennete alır, diğerlerini cehenneme atar diye inanır. 

Her inanç, kendini seçilmiş, farklı görür. 

Yalnızca kendi inanç grubunda olanların, gerçek iman 
edenler olduğuna inanır. 

Kişi hakikati arıyorsa; ailesinden gelen hevâya dayalı, 
zanna dayalı bir tanrı inancını, din inancını, ibadet inan-
cını bir kenara bırakmalı ve hakikatin ne olduğunu araş-
tırmalıdır. 

İnsan, din adına anlatılan bâtıl şeylere yâni aslı olma-
yan şeylere yâni hurâfelere yönelmemelidir.

Yâni hevâsına göre hareket etmemelidir. 



56

İnsanları inançlarına göre, cinsiyetlerine göre, meslek-
lerine göre, renklerine göre, milletlerine göre ayırma dö-
nemini bitirmelidir.

İnsanlar birbirlerini; dinsiz, cehennemlik, kâfir gibi 
görme zulümlerini bitirmelidir. 

İnsanlar dinin hakikatinin, Allah hakikatinin ne oldu-
ğunu lâyıkıyla anlamaya çalışmalıdır. 

İnsan inancın ve imanın ne olduğunu anlamalıdır.
Dini, inançla karıştırmamalıdır.
İnanç bir şeye inanmanın adıdır.
İman, şahit olmakla oluşan eminliğin, müminliğin adıdır.
İnsan dinin hakikatini anlarsa, Allah’a şahit olursa, mü-

minlerden olacaktır.
Din, varlığın yaratılış yasaları idi, yönümüzü varlığın 

ilâhi oluş ve işleyiş yasalarına döndüremedik.
Korkulara düşürüldük, hakikati araştırmayı günah sandık.
Allah korkusu beyinlerimize ekildi.
Peki, Allah’tan korkmalı mıyız?
Allah’tan kimler korkar?
Allah sevgisi mi, Allah korkusu mu?
Kur’ân muhteşem cevaplar veriyor. 
Haşr Sûresi 13: 

نَ اللَّهِ  لأَنَتمُْ أشََدُّ رَهْبةًَ فيِ صُدُورِهِم مِّ
ذَلكَِ بأِنََّهمُْ قوَْمٌ لاَّ يفَْقهَوُنَ

Le entum eşeddu rehbeten fî sudûrihim minAllahi, zâ-
like bi ennehum kavmun lâ yefkahûn

Le entum eşeddu : Elbette, siz, sizden, şiddetli, daha 
fazla, 



57

Rehbeten : Korku, yılmak, çekinmek, titremek, 
Fî sudûri him min 
Allah 

: Kâlblerinde, gönüllerinde, 
içlerinde, Allah’a karşı, 

Zâlike bi enne hum : İşte, bu, oldu, onlar, 
Kavmun : Kimseler, insanlar, topluluklar, 
Lâ ye�kahûne : Yok, anlamak, idrak, bilmek, 

anlayamayan, 

Meâli: “Elbette sizlerden; içlerinde Allah’a karşı şid-
detli bir korku taşıyanlar, işte onlar Allah’ı anlayamayan 
kimselerdir.” 

Evet, âyet bizlere muhteşem bir bilgi sunuyor: “İçle-
rinde Allah’a karşı şiddetli bir korku taşıyanlar, işte onlar 
Allah’ı anlayamayan kimselerdir.”

Demek ki hakikati anlayamayan kimselerin içlerindeki 
taşıdıkları korkular, hakikati araştırmaya engel olmuştur.

Allah korkusu ile büyütülen bizlere hep; “sorgulama, 
araştırma, sadece inan, yoksa cehennemde yanarsın” tel-
kinleri edildi.

Hep bizleri Allah korkusuyla büyüttüler.
Allah azabından bahsettiler. 
Dini anlatanlar da Kur’ân’da, Allah’tan korkun âyetleri 

vardır diyerek bizlere hep Allah korkusundan bahsettiler.
Kur’ân’da “İttekû Allah” âyetlerini, Allah’tan korkun 

diye meâl ettiler.
İttekû, takva kelimesinden geliyordu.
“Takva nedir?” düşünmedik, araştırmadık, böyle olunca 

da takvanın ne olduğunu anlayamadık.
Oysa takva; fenalardan sakınmak, Allah’a ortak koş-

mamak anlamıyla meâle daha uygun düşer. 
Oysa takva; Allah’ı lâyıkıyla anlamak, O’na şâhit olmak 

ve O’na tam teslim olmaktı, anlayamadık.



58

Takva asla, Allah’tan korkmak değildir.
Haşr Sûresi bizlere; Allah’ı anlayamayan kimselerin 

korku içinde olduğunu belirtir. 
Allah’ı lâyıkıyla bilen ve her an Allah’a teslimiyet içinde 

yaşayan kişinin içinde, Allah korkusu olmaz, teslimiyet olur.
Allah’ı lâyıkıyla bilen kişinin içinde her an Allah sev-

gisi vardır.
Gönlünde Allah sevgisi olan bir kimse, korkusuzca ha-

kikatlere erişmek için sorup araştırır.
Korku mu hakikati araştırmaya kapı açar?
Yoksa, sevgi mi hakikati araştırmaya kapı açar?
Sevgi her türlü kapıyı açar.
Gönlünde Allah sevgisi olan kimse, korkuya, kaygıya, 

karamsarlığa düşmez.
Allah sevgisini içinde hisseden insan, zerre kadar kö-

tülük içinde olmaz.,
Kötülük içinde olmayan kimsenin içinde de Allah kor-

kusu olmaz.
Her insan Allah hakikatini düşünmelidir.
Allah, El Hû, görünmeyen kudret, güç, kudret, O.
Allah kelimesini, bir esmâ olarak görmek yerine, tüm 

esmâların geldiği öz olarak görmek daha uygun düşer.
Allah kelimesinin, asli yazılımı “El Hû”dur.
Kur’ân’da Allah kelimesi “ ” “El Hû” olarak yazılır, 

şedde ile Allah diye okunulur.
İbrânicede, Sümer dilinde “Hû” “O” demektir. 
İbrânicede “Hû El” kelimesi, görünen görünmeyen her 

şeydeki tek kudret “O”dur, anlamındadır.
El; güç, kuvvet, kudret, hareketlilik demektir.
Hû; O, Zât, kendisi demektir.



59

Bu kelimeyi, ilk ortaya kim koydu bilemiyoruz.
Hazreti İbrâhim zamanında, Hazreti İbrâhim’in bu ke-

limeyi ortaya koymuş olabileceğini düşünüyoruz.
Hazreti İbrâhim öncesi de bu kelime olabilir. 
Hazreti Âdem’in ya da Hazreti İdris’in bu kelimeyi in-

sanlığa sunmuş olma ihtimali yüksektir.
“Hû” kelimesi, İbrâniceden Arapçaya geçmiş ve “Allah” 

olarak isimlendirilmiştir.
“Hû” isim değildir, sadece “O” demektir.
Allah’ın ismi olmaz, varlığın ismi olur, varlığa isim konur.
Hazreti İbrâhîm ile aynı dönemde yaşayan toplumu 

onunla alay etmiş, “Onun Tanrı’sının adı yok, O sadece 
‘Hû’ diyor” yâni “O” diyor demişlerdir.

Hû da dense, Allah da dense, önemli olan neyi anla-
dığımız, neyi düşündüğümüz, neye şahit olduğumuzdur.

Onun için Allah kelimesini, bir esmâ olarak görmek ye-
rine, tüm esmâların geldiği kaynak olarak görmek, daha 
uygun düşer.

“Hû” yâni “O” demek, anlam yönünden daha uygundur.
Çünkü “Hû” isim değildir.
“Hû” yâni “O” gizli zamirdir.
Hatta toplumumuzda, birinden bahsederken, “Kim o” 

diye sorarız.
Anlatan da hatırlayamayınca, “İşte o, işte o” diye ha-

tırlamaya çalışır.
“İşte o kim, ismi ne?” diye sorarız.
O, bir esmâ, bir isim değildir.
Allah bir esmâ değildir, bir isim değildir.
İsim varlığı belirtmek için, bir tanımlamadır.
İsim, açığa çıkmış, şekillenmiş varlığa konur.



60

Varlık, var edilmiş, var olmuş olan demektir.
Allah var edilmiş, var olmuş değildir.
Varlık kelimesi, “Var” kelime kökünden gelir.
Var, varlık, var edilmiş olan, var olan, aynı kökten ge-

len kelimelerdir.
Anlıyoruz ki var kelimesi, var edilmiş olan ile, yâni 

varlık ile alakalıdır.
İşte varlık kelimesi de, var kelimesinden gelir.
Kâinatta var olan, var olmuş olan her şeye; varlık denir.
Taşa, kuşa, ağaca, insana vs hep varlık denir.
Ve taşın, kuşun, ağacın içyapısında olan atomdan hüc-

reye, tüm sisteme varlık denir.
Varlık, var edilmiş olandır, yaratılmış olandır. 
Yâni bir tohumdan ağacın açığa çıkışı gibi, varlık açığa 

çıkmış olandır.
Peki, o zaman, “Allah var mı?” diye sormak doğru mudur?
Allah’a isim koymak doğru mudur?
Ya da “Allah vardır” diye cevap vermek doğru mudur?
Eğer soruyu böyle sorarsak; Allah’ı, varlık yerine koy-

muş oluruz. 
Yâni Allah’ı varlık seviyesine indirmiş oluruz, var edil-

miş bir varlık yerine koymuş oluruz. 
Ve ardından da biri “Allah’ı kim var etti? Ya da Allah 

nasıl var oldu?” diye sorma hakkına sahip olur. 
Onun için “Allah var mıdır?” diye sormak ya da “Allah 

vardır” diye cevap vermek, Allah hakikatini bilmemekle 
alakalıdır. 

Allah vardır demek, Allah bir isimdir demek, Allah’ı 
varlık yerine koymaktır.

Allah varlık değildir, yaratılmış değildir, var olan değildir.



61

Varlık, var olandır, yaratılmış olandır.
Varlığın ismi olur, varlığa isim konur.
İşte, var mı diye sormak ancak ve ancak yaratılmış 

olanla alakalıdır, yâni eşya, nesne varlık ile alakalıdır.
Çünkü varlık, “var-var olmuş” kelime kökünden gelir.
Allah’ı varlık boyutuna indirgemek doğru değildir. 
Çünkü Allah, var olmuş değildir.
Var olmuş olana, varlık denir.
Onun için “Allah var mı?” diye sormamız doğru bir 

yaklaşım değildir.
Allah hakikatini bilmediğimizden dolayı, düştüğümüz 

durumdur bu.
“Allah var mı?” diye sormak yerine, Allah denilen ne-

dir? Diye sormak daha uygun düşer.
Allah vardır dersek, Allah’ı varlık vasfına indirmiş olu-

ruz ve bu durumda, bir gaflet içine düşmüş oluruz.
“Allah denilen nedir?” diye sorarsak, sorunun cevabı-

nın olduğu yer olan, varlık boyutunu incelemeye ve anla-
maya kapı açarız. 

Allah vardır dersek, karşımızdaki kişi “peki Allah’ı kim 
yarattı, Allah nasıl yaratıldı?” diye sorma hakkına sahiptir.

Peki, hayati soru burada gizli; “Allah nedir?”
“Allah nedir?” diye sormak da ne kadar doğrudur, ayrı 

bir konudur.
Hazreti Muhammed’e biri geliyor ve bu soruyu soruyor:
“Ya Muhammed; Allah nedir, ben onu nasıl bilirim?”
Hazreti Muhammed diyor ki: “Men arefe nefsehu fe-

kad arefe Râbbehu.” 
Yâni “Kendini bilen kimse Râbbini bilir, yâni kendini 

bilen kimse, kendini var edeni bilir.”



62

Kur’ân; Allah vardır, inanın diye başlamaz. 
Kur’ân “Oku” diye başlar.
Yâni, kendini, varlığı incele, gözlemle, analiz et ve anla.
Varoluşu anlamaya çalış.
Bu görünen varlığı kimse inkâr edemez, asıl olan bu 

görünen varlığın varoluşunu ve var edeni anlamaya ça-
lışmaktır. 

Kur’ân’da muhteşem âyetler vardır. 
Mülk Sûresi 1: “Ve huve alâ kulli şeyin kadîr.” 
Meâli: “O bütün her şeydeki kudrettir.” 
Âl-i İmrân Sûresi 29 : “Ve Allâh alâ kulli şeyin kadîr.” 
Meâli: “Ve Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
Tüm kâinatı hareket ettiren, tüm kâinatı işleten bir 

kudret vardır. 
Kuantum Fiziği dediğimiz; molekül, atom ve atom altı 

parçacıkları ve daha ötesini hareket ettiren bir kudret vardır.
Bu kudreti anlamaya çalışmak, “Allah nedir?” sorusu-

nun cevabının olduğu yerdir.
Tüm kâinatta Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik siste-

min bir işleyişi vardır.
Bu işleyişi yapan bir kudret vardır. 
İşte asıl olan, bu kudreti anlamaya çalışmaktır.
Hareketliliği, hareketlilik durumuna getiren tanımla-

namaz bir kudret vardır.
Kudreti de kudret yapan bir kuvve vardır.
İşte yaşamın varoluş sırrı buradadır.
Allah hakikatini anlamanın yeri burasıdır.
Bunu anlamanın kapısı da insanın kendi vücûdudur. 
Aradığı tüm soruların cevabı da insanın kendinde gizlidir.



63

Onun için Hazreti Muhammed: “Kendini bilen Râb-
bini bilir”

Hazreti İsâ: “Ben O’yum” 
Hazreti Mûsâ: “Ben O’nu kendimde gördüm” demiştir. 
İşte, “Allah var mı? diye sormak, ya da “Evet var” diye 

tartışmaya girmek doğru değildir. 
Çünkü Allah; varlık değildir, var olmuş değildir.
O akılla anlaşılmaz, düşüncelere sığmaz 
Gözle görülmez, kelimelerle anlatılmaz.
O’nun şekli olmaz, menzili yoktur. 
Doğmuş değildir, doğurmuş değildir.
Hayy olandır, Kayyûm olandır.
Bâkî olandır, Ulvî olandır.
Esmâlardan ilk sıraya konulan Allah esmâsı, tüm es-

mâların geldiği özdür.
Dil ile Allah esmâsının lafzını söylemenin, elbette hiç-

bir mahzûru yoktur.
Lâkin asıl olan, Allah hakikatine kendinde şahit ola-

bilmektir.
Bize şah damarımızdan yakın olan Allah hakikatini iyi 

idrâk etmeliyiz.
Allah’ın bir vücûddaki, esmâsal boyutu “Râb” esmâsıdır.
Allah’tan bir dilekte bulunacağımız zaman, kendi vü-

cûdumuza olan sesleniş “Ya Râbbim” seslenişidir.
Râb, bir vücûddaki, Allah’a ait olan, “Zikir-Fiil-Sıfat-Zât” 

tecellileridir.
Allah cemi bir esmâdır, tüm esmâların cemidir.
Râb ise, bir vücûddaki Allah’a ait olan tecelliler bo-

yutudur.
Yâni derya Allah esmâsı ise, damla Râb esmâsıdır.



64

“El hamdu lillâhi Râbbil âlemîn” burada hem Allah, 
hem Râb kelimesi geçer.

Bunun meâli: “Allah; tüm varlığı vücûdlandırandır, tüm 
niteliklerin sahibidir” anlamındadır. 

Yâni her varlıkta, her an olmakta olan faaliyeti yapan 
Allah’tır. 

“Râbbim” derken, kendimizdeki Allah boyutuna ses-
leniriz.

Fakat bu sesleniş öyle bir sesleniştir ki, her varlığı tu-
tan, tek Zât olan Allah’a kapı açan bir sesleniştir.

İşte Allah’tan bir istekte bulunacağımız zaman “Ya Râb-
bim” diyerek başlamak daha uygundur.

Çünkü Allah, cem boyutudur, sadece “O”dur.
“İllâ Hû” sırrı da budur.
Kişi bir işe koyulacağı zaman ise, “Bismillah” demesi 

daha uygun düşer.
Çünkü, kişinin çalışma boyutu, Allah’a ait olan sünne-

tullah boyutudur.
Kişi bedenindeki işleyişle amellerini yapar.
Kişi bir amel yapacağı zaman, onu kendi vücûdundaki 

Allah’a ait olan işleyişle yapar.
Ve bir şey elde edeceği zaman varlığın kendinde olan 

değerlerle yapar.
Mesela, tarlada çalışacağı zaman; toprak, çapa, pulluk, 

kazma, gibi eşyalar kullanır.
Mutfakta yemek yapacağı zaman; sebze, yağ, tuz, ten-

cere, ateş, kullanır.
Bunların hepsinde Allah’ın tecellileri vardır. 
Onun için bir işe başlanacağı zaman “Bismillah” de-

mesi uygundur.



65

Her varlıkta, Allah’ın tecellilerinin olduğunu bilerek 
işe başlamak, rahmet getirir, şifa getirir.

Kişi gurura, kibre kapılmaz, tevâzû içinde çalışır.
Bilir ki her lütûf Allah’tandır, Allah’a aittir.
Kişi Allah’tan geldiğini, Allah’a döndüğünü unutma-

malıdır.
Allah her varlıktan, farklı farklı yüzünü göstermektedir.
Hadîd Sûresi 3. âyette: “Hû el zâhir” âyeti bu hakikate 

işaret eder.
İşte kişi, ne yaparsa yapsın, “Bismillah” diyerek başla-

malı, “Bismillah” diyerek bitirmelidir.
Bir öğrenci dersine başlamadan önce, “Bismillah” di-

yerek başlamalı, “Bismillah” diyerek ara vermelidir.
Çünkü, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji, Allah’ın var-

lıktan her an akan ilmidir. 
O ilim asla kişiye ait değildir.
O ilmi kişi kendine nispet edemez. 
İlim Allah’a ait, Allah’ın sıfatlarından biridir.
Keşfedilen her şey Allah’a aittir.
Kişi bunu unutmadan yaşamalıdır.
“Bismillah” demeyi hiç unutmamalıdır.
Kişi, bilmelidir ki, cümle vücûdlarda her an işleyen 

Allah’tır.
Kâlbleri attıran, hücreleri çalıştıran, nefes aldırıp ver-

diren, Allah’tır.
Allah, cümle âlemin sahibidir.
Cümle vücûdların sahibidir.
Ehâdiyet makamı, İlm-i Tevhîd makamlarında son ma-

kamdır.
Ehâdiyet, birliğin boyutudur.



66

Allah cümle âlemde ehâdiyetini, her bir varlıkta vahî-
diyetini gösterir.

Derya birdir, yâni ehâdiyettir.
Deryanın damlaları tek tektir yâni vahîdiyettir.
Her bir su damlası tektir.
Tüm su damlaları ise birlik içinde birleşir.
Talebe ilk dersten başlayarak, kademe kademe ehâ-

diyet makamına gelinceye kadar, kendinde ve varlıkta Al-
lah’a şahit olur.

Ehâdiyet; her varlığı tutan vücûdun tek ve bir olan Al-
lah’ın mevcûdiyetinin kendini gösterdiği makamdır.

Allah birliğini zâtında, tekliğini sıfatlarında gösterir.
Vahdet-i vücûd makamının ne olduğunu çok dikkat-

lice düşünmeliyiz.
Vahdet-i vücûd, Vahdet-i şuhûd, Vahdet-i mevcûd, Vâ-

cibü’l vücûd ne demektir?
Vahdet ne demektir?
Vücûd ne demektir?
Tek vücûd ne demektir?
”Lâ mevcûda İllâ Hû” ne demektir?
O’ndan başka vücûd yoktur.
O’ndan başka mevcûd yoktur.
Bunun mânâsına nasıl ulaşabiliriz?
Görünen bu âlem, bir ağacın bir tohumdan gelmesi 

gibi bir özden gelmiştir.
Kesret gibi görünen bu âlem aslında tek vücûddur.
Ağaçta binlerce yaprak olsa da, dallar, çiçekler, mey-

veler olsa da hepsi tek ağaçtadır.
İşte varlık dediğimiz boyut, tek vücûddan gelmiştir ve 

tek vücûd tarafından tutulmaktadır.



67

Aynı, kendi bedenimizdeki sonsuz hücrenin tek be-
dende bir olduğu gibi.

Ehâd, Vahdet, Ehâdiyyet, Tevhîd, aynı kökten gelen 
kelimelerdir.

Vahdet-i vücûd sırrı, vahdet-i şuhûd mânâsına ulaşıl-
dığında açılır. 

Yâni her varlıktaki birliğe şahit olmak, bizi bir vü-
cûda götürür. 

Vahdet-i vücûd, demek vücûdun birliği, tekliği anla-
mında kullanılır. 

Görünen varlığın sûretlerine Hakk’ın vücûdu denmez. 

Hakk’ın vücûdunda değişme yoktur. 

Bu gördüğümüz sûretlerde ise değişme ve kaybolma 
vardır. 

Bugün var görünen bedenler yarın yok olup gider. 

Fakat, bu sûret vücûdlarını tutan vücûd Hakk’ındır. 

İşte vücûdu mutlak O’dur.

Yâni tüm sûret bedenlerini tutan vücûd tek vücûddur.

O da Zât-ı Mutlak olan Allah’ın kendisidir.

Vücûd dediğimizde bedenlerimizi değil, bedenlerimizi 
tutan kuvveyi anlamalıyız.

Tüm bedenleri tutan kuvve tek kuvvedir, işte o da vü-
cûd sırrıdır.

Yâni vücûd, sûret bedenler değil, sûret bedenleri tu-
tan sîret boyutudur. 

Tüm sûret bedenleri tutan boyuta vücûd diyoruz.

O vücûd da Hakk’ın vücûdudur.

Hakk’ın vücûdundan gayrı vücûd yoktur.

Yâni kâinatta iki tane Allah yoktur.



68

Vâcibü’l vücûd; Allah’ın kendi özünden kendini zahire 
çıkarması, görünen varlığın O’nun vücûduna bağlı olma 
zorunluluğudur. 

Zahirde görünen varlık bedenler her an O’na icabet eder. 
Yâni damlanın deryaya bağlı olma zorunluluğu.
Damla deryaya her an icabet eder.
Nisâ Sûresi 85: “Ve kânallâhu alâ kulli şeyin mukîtâ.”
Meâli: “Allah bütün her şeyi sarıp kuşatandır.” 
Fetih Sûresi 21: “Ve uhrâ lem takdirû aleyhâ kad ehâtal-

lâhu bihâ ve kânallâhu alâ kulli şeyin kadîrâ.”
Meâli: “Allah bütün her şeyi ihata edendir, bütün her 

şey O’nun takdirinden başka bir şey değildir ve Allah bü-
tün her şeydeki kudrettir.”

Bakara Sûresi 255: ”Vesia kursiyyu hu el semâvâti ve 
arda.”

Meâli: “O’nun kürsüsü; gökleri ve yeri, her şeyi ku-
şatmıştır.”

Vücûdun tekliği nedir, dediğimizde karşımıza idrak 
edilmesi, tefekkür edilmesi gereken bir beden çıkar.

Vahdet-i vücûd konusunu anlamak için kişi, yaratılış 
ve yaratan konusunu idrak etmesi, bu kâinatın yaratılışını 
iyi okuması gerekir.

Bunu okumak, insanın kendi bedenine dönmesiyle olur.
Yûnus Emre, bu zevki dile getirmiştir.
Severim ben seni cândan içeri
Yolum vardır bu erkândan içeri. 
Beni bende demen bende değilim
Bir ben vardır bende benden içeri. 
Nereye bakar isem dopdolusun 
Seni nere koyam benden içeri. 



69

Vahdet-i vücûd; bu görünen sûret boyutuna yâni taşa, 
toprağa, bitkiye, hayvana atfedilmez.

Vahdet-i vücûd; tüm vücûdları tutan tek vücûd hakikatidir.
Buradaki anlam, varlığı var eden özü anlamaya çalış-

maktır.
Ki bu öz hiçbir varlıktan ayrı değildir.
Vahdet-i vücûdun mânâsına ulaşmak, her bir varlığın 

özünde, o varlığı var eden vücûd sahibinin olduğunu an-
lamaktır. 

Varlık kendini var etmedi, varlık bir özden yaratıldı.
İşte bu öz, vahdet-i vücûd meselesinin mânâsıdır.
Vahdet-i vücûd konusu, dini araştıran birçok kişi tara-

fından, iyi anlaşılmadığından dolayı reddedilir.
Ve Muhyiddin İbnü’l-Arabî’ye hoş bakmazlar, hatta daha 

ileri gidip onu kâfirlikle, zındıklıkla suçlarlar.
Bu konu, “İlm-i Tevhîd” eğitimi görülmeden idrak edi-

lemez.
Bu eğitimi görenlerin de söylediği sözleri anlamak 

için, bizler de onlar gibi, kendi bedenlerimizin ve varlığın 
bedenlerinin oluşmasını ve işleyişini tefekkür etmeliyiz. 

Yâni Tıp eğitimi alanın sözünü, Tıp eğitimi alanın an-
layacağı gibi. 

Kısacası, Vahdet-i vücûd sırrına ulaşmak; aşk ile baş-
layan, ilmî bir tefekkür ile devam eden, varlığın yaratılış 
hakikatine erişmek ve yaratıcıyı tanımak ve oradan, Tev-
hîde ermekle mümkündür.

İşte;
Vahdet-i vücûd: 
Sûret bedenlerini tutan tek vücûd,
Deryanın birliği,
Sûretsiz boyut,



70

Zât boyutu,
Tüm bedenleri tutan tek vücûd boyutudur.
Vâcibü’l vücûd: 
Damlanın deryaya bağlı olma durumu, 
Yâni damlanın deryaya her an icabet etme zorunluluğudur.
Yâni bizim vücûdlarımız, O’nun vücûduna mecburdur.
Yâni damla deryaya mecburdur. 
Vahdet-i şuhûd: 
Damlanın kendinde deryaya şahit olması. 
Damlanın deryadan bir damla olduğuna şehâdet etmesi.
Kişinin kendinde ve her varlıkta tek olan Zâta şahit 

olması. 
Yâni, Allah’ın muhammed boyutundan kendine şahit-

lik etmesi.
Allah’ın kendisinin kendinde kendine şahitlik etmesi. 
Âl-i İmrân Sûresi 18: “Şehid Allâhu ennehû lâ ilâhe 

illâ huve.”
Vahdet-i mevcûd:
Görünen âlemin, yâni tüm varlığın tek vücûdda bir ol-

ması.
Kesretin birliği.
Var olan varlığın birliği.
İşte “Lâ mevcûda İllâ Hû-O’ndan başka mevcûd yok-

tur” demektir.
Buradaki mevcûd; varlığı tutan Zât’ın mevcûdiyetidir.
İşte O da tek Zat’tır. 
Talebe önce, sûretleri tutan tek Zâta şahit olur.
Sonra sûretlerin de O’ndan ayrı olmadığını zevk eder.
Ve böylece görünen görünmeyen âlemin sadece “O” 

olduğuna erer.



71

Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel 
bâtın”

Evvel O’dur.
Âhir O’dur.
Zâhir O’dur.
Bâtın O’dur.
Her kim: O’nun evvel boyutunun, âhir boyutunun, zâ-

hir boyutunun, bâtın boyutunun, mânâsına erdi.
İşte O; Vahdet-i vücûd, Vâcibü’l vücûd, Vahdet-i şuhûd, 

Vahdet-i mevcûd sırrına erdi.
İşte O kimse her şeyin özünün, aslının Allah olduğuna 

şahit oldu.
Her şeyin kaynağı, özü, aslı Allah’tır, makamında kendi 

varlığından geçti.
Allah’ta bâki oldu.
Tüm varlığın geldiği kaynak Allah’ın ulvîyetidir. 
Ulvî sistem varlığın açığa çıkmadan önceki nûranî bo-

yuttur.
“Kanallahu ve lem yekûn meahu şey’a!”
Kane: Kaynak, aslı, anı, menbaı, özü anlamlarına gelir. 
”Allah kaynaktır, özdür, hiçbir şey O’ndan ayrı değildir.”
Tüm varlığın geldiği kaynak, öz, Allah’tır.
Tüm mahlukâtın geldiği kaynak, Allah’ın kendisidir.
Eşyanın hakikati O’dur.
Eşya O’ndan gelir, O’nunla vardır, O’nunla tutulur, O’na 

döner.
Eşyanın hakikatini anlayan, Allah hakikatini anlayacaktır.
İşte, “Allah nedir, Allah nerededir, neye Allah denir?” 

sorularının cevabı, insanın kendi vücûdunda ve varlığın 
vücûdunda gizlidir.



72

İnsan, kendi vücûdundaki işlevselliği, hareketliliği dü-
şünmelidir.

İnsan, her varlığı saran ilâhi kudreti anlamaya çalış-
malıdır.

İnsan, geldiği özü, kaynağı düşünmeli, anlamaya ça-
lışmalıdır.

Hûd Sûresi 4: 

إلِىَ اللهِّ مَرْجِعُكُمْ وَهوَُ عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ
İlâllâhi merciu kum ve huve alâ kulli şeyin kadîr

İlâ Allah merciu kum : Allah’tır, dönülecek yer, merkez, 
kaynak, siz, 

Ve huve alâ kulli 
şeyin 

: O, bütün her şeydeki, 

Kadîr : Kudret, güç, her şeye muktedir olan, 

Meâli: “Kaynağınız ancak Allah’tır ve O bütün her şey-
deki kudrettir.” 

Âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi, hepimi-
zin geldiği kaynak Allah’tır.

Allah hakikatinin cevabını arayacağımız yer, âyette be-
lirtildiği gibi “alâ kulli şeyin kadîr” varlığın kendinde olan 
kudret boyutudur. 

Anlıyoruz ki Allah denilen, bütün her şeydeki kudrettir.
Bakara Sûresi 20-106-109-148: “İnne Allah alâ kulli 

şeyin kadîr.”

İnne Allah : Muhakkak, Allah, 
Alâ kullu şeyin kadîr : Bütün her şey, kudret, güç

Meâli: Muhakkak ki Allah, bütün her şeydeki kudrettir. 
Maide Sûresi 17-19-40: “Ve Allah alâ kulli şeyin kadir.”
Meâli: “Allah bütün her şeydeki kudrettir.”



73

Mâide Sûresi 120:

مَاوَاتِ وَالأرَْضِ وَمَا فيِهِنَّ وَهوَُ  للِهِّ مُلْكُ السَّ
عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ

Lillâhi mulkus semâvâti vel ardı ve mâ fîhin ve huve 
alâ kulli şeyin kadîr

Li Allah mulku : Allah, mülkü, sahip, hükümdar, idare 
eden, 

El semâvât ve el 
ardı

: Gökler, ulvî âlem, arz, yeryüzü, yer,

Ve mâ �î hinne : Şey, değil, ne, içinde, onda, orada, 
Ve huve alâ kulli şey 
kadîr

: O, bütün her şeydeki kudret,

Meâli: “Göklerdeki ve yerdeki her şeyin sahibi Allah’tır 
ve O bütün her şeydeki kudrettir.” 

İşte insan, Allah hakikatini, varlığın kendinde olan kud-
retin tecellisinde aramalıdır.

Varlığın varoluşunu araştıran kişi, mutlaka hakikate 
erişecektir.

Varlık, belli bir kudretin tecellisi ile var olmuştur, şe-
killenmiştir, bedenlenmiştir.

Ve o kudret, bedenlenen her varlıkta ve varlığın işle-
yişinde kendini ispat eder.

Varlığın özünde olan kudreti, yâni gücü, kuvveti kimse 
inkâr edemez.

Varlığın kendinde olan hareketlilik, bir kudret saye-
sinde olmaktadır.

Doğada hiçbir şey, yâni hiçbir varlık, durağan değildir.
Durağan gibi görünen her bir varlık, özünde bir ha-

reketlilik taşır.



74

Varlığın atomik yapısı, bir hareketlilik içindedir. 
Varlığı oluşturan atomlar ve atom altı parçacıklardır.
Bu parçacıklar da parçacıklardan oluşur.
Bu alt parçacıklara, şimdilik “kuarklar” denilmiştir. 
Kuarkların da alt parçacıkları vardır ve henüz keşfedil-

memiş nice alt âlemde mikro zerreler, parçacıklar vardır.
Tüm bunların hepsi bir hareketlilik halindedir.
Bu hareketlilik, bir kudretin tecellisidir.
Evrende durağan bir şey yoktur.
Her şey ama sukün olarak ama hareke olarak, bir kud-

retin tecellisidir, her şey bir hareketlilik içindedir.
Bu kudret, varlığın, Evrenin hareketliliğini oluşturur.
Hareketliliği yapan kudret, nice hareketliliğin oluşu-

muna kapılar açar.
Hareketliliği oluşturan kudret, kendi özünden nice var-

lığın açığa çıkışına kapılar açar.
Rahîmiyette ne varsa rahmâniyete o çıkar.
Aynen bir tohumdan açığa çıkan ağacın, zaman içinde 

adım adım şekillenmesi gibi…
İşte âyette belirtildiği gibi; “Allah alâ kulli şeyin kadir” 

Allah hakikatine ancak ve ancak, varlığın kendinde ve tüm 
âlemde olan kudreti anladığımız zaman erişebiliriz.

Her varlıkta bir kudret vardır, her şeyde bir kudretin 
bir akışı vardır.

Varlık bir kudret denizinin içinde akar gider.
Her varlık o kudretin şekillenmesidir.
Hiçbir şey yoktur ki, o kudret deryasının içinde olmasın. 
İnsan dönüp kendi vücûduna baktığında, nefes alıp 

vermesi de, kâlbinin atması da, her hücrenin çalışması da 
o kudretin göstergesidir.



75

Kişinin bu kudreti inkâr etmesi mümkün değildir.
Allah’ı lâyıkıyla anlamak, varlıkta olan kudreti anla-

makla mümkündür. 
Allah’ın subûtî sıfatlarından biri “Kudret” sıfatıdır. 
Kudret sıfatı, tüm sıfatların işleyişinde vardır. 
İnsan, vücûdunda olan kudreti, yâni gücü anlamaya ça-

lışmalı, o gücü o kudreti asla kendine nispet etmemelidir. 
İnsan, kendindeki kudretin sahibini anlar, O’na tesli-

miyet içinde yaşarsa, mü’minlerden olur, Sâlih kimse olur.
Bütün varlık, Allah’ın rahîmiyet boyutundan açığa çık-

mıştır.
Bakara Sûresi 163: “Ve ilâhukum ilâhun vâhid lâ ilâhe 

illâ huver rahmânûr rahîm.”
Meâli: “Sizi var eden, tek var edicidir, O’ndan başka var 

eden yoktur. O tüm varlığı özünden var edendir, tüm var-
lığı rahmetiyle sarandır.”

Allah, her varlıkta tekliğini gösterir.
Allah, fiiliyle tektir, O’ndan başka işleyen yoktur.
Allah, sıfatlarıyla tektir, O’ndan başka sıfat sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla tektir, O’ndan başka vücûd sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla ehâddır, sıfatlarıyla vâhiddir. 
Allah, zâtıyla da tekliğini gösterir, sıfatlarıyla da tek-

liğini gösterir.
Cümle vücûdları tutan tek zât Allah’tır.
Her bir sıfatıyla varlığı ihâta eden Allah’tır.
Her varlıkta Allah’ın hayy sıfatı vardır, tüm varlıktaki 

hayy sıfatı tek sıfattır.
Allah, hayydır, kayyûmdur.
O’ndan başka hayat sahibi yoktur, O’ndan başka kud-

ret sahibi yoktur.



76

Âl-i İmrân Sûresi 2:

اللهُّ لا إلِهََ إلاَِّ هوَُ الْحَيُّ الْقيَُّومُ
Allahu lâ ilâhe illâ huvel hayyul kayyûm 

Allah lâ ilâhe illâ 
huve

: Allah, ilah, güç, yok, ancak, o vardır, 

El hayyu : Diri olan, hayy olan, varlıkta olan, 
hayat, 

El kayyûm : Diriliği ile sürüp giden, diriliğiyle tutan, 

Meâli 1: “Allah’tan başka güç yoktur, O’ndan gayrısı yok-
tur, diri olandır, varlığı diri tutan sürüp gidendir.” 

Meâli 2: “Allah, edindiğiniz ilâhları yok edin, sadece 
O’na yönelin, O her varlıkta diri olandır, O her varlıkta sü-
rüp gidendir.”

Meâli 3: “Allah, O’ndan başkası yoktur, sadece O var-
dır, O her yerde diri olandır, O her varlığa hâkim olandır.” 

Hayy; diri olan, canlı olan, ölümsüz olan demektir.
Varlığın ardında varlığı tutan, varlıkta hayy olan tüm 

kâinatın tek sahibi olan, tüm vücûdları tutan zât ancak 
Allah’tır.

Hayy, hayat, hayret, ihya, muhyi, hayal, haydi, aynı kök-
ten gelen kelimelerdir.

Bu kelimelerin aslı “Hû”dur.
Her varlık “Hayy” sıfatıyla yaşam bulur ve yaşamını 

devam ettirir.
Her varlıkta olan dirilik “Hayy” olan Allah’a mahsustur. 
Mü’min Sûresi: 65: “Huvel hayyu lâ ilâhe illâ huve fe-

dûhu muhlisîne lehud dîn el hamdu lillâhi Rabbil âlemîn.”
Meâli: “Diri olan O’dur, O’ndan başka diri olan yoktur. 

Bundan sonra tüm içtenliğinizle O’na yönelin. Din O’na 



77

aittir. Bütün tecelliler, bütün varlığı vücûdlandıran Allah’a 
mahsustur.” 

Kişinin vücûdundaki diriliğin sahibi, Allah’tır.
Kişi, vücûdunu kendine nispet etmemelidir.
Ve bilmelidir ki, tüm vücûdların tek sahibi vardır, O 

da Allah’tır.
Hayy esmâsı, Allah’ın sıfat-ı subûtiyesindendir. 
Sıfat-ı Subûtiye: Hayat, ilim, irade, semi, basar, kudret, 

kelâm ve bunların kaynağı olan Tekvin. 
Cümle varlık, hayy olandan açığa çıkar ve hayy olanla 

hareket eder.
Âlemde cansız diye bir şey yoktur, her varlık Allah’ın 

hayy sıfatıyla diridir, canlıdır.
Teslimiyet ve tevekkül, hayy olan Allah’adır. 
Kişi, yaşamında, her varlığı hayy sıfatıyla ayakta tuta-

nın Allah olduğunu unutmadan yaşamalıdır.
Kişi, hangi varlığa bakarsa baksın, onda hayy olanın 

Allah olduğunu bilmelidir.
Allah’ın varlıktaki hayy sıfatının varlığa hâkim olması, 

kayyûm sıfatı ile alâkalıdır.
Kayyûm sıfatı “Hayy” sıfatının varlıktaki sürüp giden 

boyutudur. 
Kıyam, kayyûm, kıyame, ikame, aynı kökten gelen ke-

limelerdir.
Allah kayyûm esmasıyla, her varlığı ayakta tutar, kont-

rol eder.
Allah varlığı, işleyişiyle ve nitelikleriyle ayakta tutar, 

kontrol eder.
İşte bu kayyûm esmasının tecellisidir. 
Kayyûm esmâsı, her varlıktaki ikâme boyutudur. 



78

İkâme, her varlıkta olan işleyiş boyutudur.
Tüm varlıkta fiiliyle fâil olan Allah’tır. 
İkâme kelimesi, kıyam-kayyûm kelimesinden gelir.
Kıyâm’ı incelediğimiz zaman; varlığı ayakta tutanın, 

varlığın vücûdunu tecellileri ile tutanın Allah olduğunu 
anlıyoruz.

Varlığın beşeri vücûdunun ayakta durması, Allah’ın 
kayyûm boyutu iledir.

İnsanın namazda ayakta durması da kıyam-kayyûm 
kelimesiyle anılır. 

Namazda ayakta durma, yâni kıyam etme, Allah’ın var-
lığı kayyûm esmasıyla ayakta tutmasına işaret edilir.

Her varlık, kayyûm esmâsıyla ayakta durur ve sürüp 
gider.

Her varlığı hayy esmâsıyla ve kayyûm esmâsıyla ihâta 
eden Allah’tır.

Her varlığı kontrol eden Allah’tır.
Her varlıkta her an işleyen Allah’tır.
Her varlığı sıfatlarıyla kuşatan Allah’tır.
Her varlık Allah’ın hâkimiyetini gösterir.
Fiiliyle fâil olan Allah’tır.
Namazda kıyâmda durmanın hikmeti şudur:
“Allah’ım! Benim vücûdumu ve her varlığın vücûdunu 

her an ayakta tutan sensin.” 
“Allah’ım! Her varlıkta her an fiilinle fâil olan sensin” 

idrâkidir.
Hiçbir varlık kendi vücûdunu tutamaz, o vücûdun 

özünde olan kudret, vücûdu ayakta tutar.
Toplumda, bir şirket için “Kayyûm atandı” sözü de 

“Kayyûm” kelimesinden gelir. 



79

Kayyûm atandı sözü, “Devletin kontrolüne geçti” de-
mektir.

İşte her varlığı her an ikame eden, yâni kontrol eden 
Allah’ın “El Kayyûm” esmâsıdır.

Allah her varlıkta, tüm esmalarıyla yüceliğini gösterir.
Her varlıkta yüce olan Allah’tır, Allah yüceliğini varlık-

taki tecellileri ile gösterir.
Açığa çıkan her varlık, içiyle dışıyla Allah’ın tezahürüdür. 
Her varlığın çeşit çeşit olması, her varlığın vücûdunda 

bir işleyişin olması, Allah’ın kendine mahsus tecellileridir. 
Hiçbir varlık kendini var edemez, kendine şekil vere-

mez, kendi vücûdunda olan işleyişi yapamaz.
İnsan kendi vücûdunu var edemez, kendi vücûdunu 

şekillendiremez, kendi vücûdunda olan sıfatların sahibi 
değildir.

İşte insan bunları çok iyi düşünmeli ve kendi vücûdun-
daki bir kudretin işleyişini anlamaya çalışmalıdır.

İnsan Allah’a, öncelikle kendinde şâhit olmalı ve O’nun 
her varlıkta olduğunu idrak edebilmelidir.

Kur’ân göklerde bir yerde Allah olduğundan bahsetmez.
Her şeyin özünde olan, her şeyi içiyle dışıyla saran bir 

Allah’tan bahseder. 
Tüm kâmil insanlar bizlere; “O’nu göklerde bir yerde 

aramayın, kendinizde arayın” diye öğütler vermişlerdir. 
Varlığı incelemeyi, varlığın birbiriyle bağını anlamayı 

tavsiye etmişlerdir.
Kur’ân’da bu çok güzel belirtilir.
Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”
Meâli: “Ve Biz ona şahdamarından daha yakınız.”
İnsan, kendine şah damarından yakın olan Allah’ı, kendi 

vücûd şehrinde aramalıdır.



80

Kur’ân’ın tamamı, Allah hakikatine nasıl erişileceğini 
her âyetinde açıklar. 

İsrâ Sûresi 14: “İkra kitâbek kefâ bi nefsikel yevme 
aleyke hasîbâ.”

Meâli: “Oku, kendini tanımak için kendi vücûd kita-
bın sana yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini an-
lama içinde ol.” 

Bakara Sûresi:
47: “Sizlere, Beni ve tüm varlığı anlayacak şuuru verdik.”
67: “Allah, sizin vücûd varlığınızda her an işleyendir, 

eski cehalet hallerinizdeki o tapınmalarınızı yok edin.”
98: “Ve aklını, Allah’ı idrak etmek ve sevgiyle varlığı 

anlamak için değil de düşmanlık içinde kullanırsa, mu-
hakkak ki o hakikatleri görmemezlikten gelip örtendir, Al-
lah’ı anlayamadığından dolayı halleri düşmanlık üzeredir.” 

Tüm Resûl, Nebî dediğimiz kâmil insanlar, hep varlığı 
okumayı, incelemeyi ve varlığın birbiriyle bağını anlama-
mızı tavsiye etmişlerdir. 

İşte, “Allah nedir, nerededir?” sorusunun cevabı kişinin 
kendi varlığında ve varlığın sisteminde gizlidir.

Eğer duyduklarımızda ve okuduğumuz kitaplarda ka-
lırsak, varlığı incelemezsek, varoluşu ve var edeni düşün-
mezsek, “Allah nedir?” sorusunun cevabını bulamayız.

Ey kardeşim!
“Allah nedir?” sorusunun cevabını mı arıyorsun?
“Allah var mı?” diye bir arayış içinde misin?
“Allah nerede?” diye sorguluyor musun?
“Allah var mı yok mu?” diye merak mı ediyorsun?
Bakacağın yer kendi vücûdundaki kudrettir.
Bakacağın yer her varlıktaki inkâr edilemez kuvvet, 

kudrettir.



81

Bakacağın yer tüm âlemi saran muhteşem kudretin 
kendisidir.

Bakacağın yer bütün mülktür.
Bakacağın yer, kendi bedenindeki ve varlığın bedenin-

deki işleyiştir.
Bedeninde fâil olan O’dur.
Tüm varlıkta fiiliyle fâil olan O’dur. 
Bakara Sûresi 253: “Ve lâkin Allah yefalu mâ yurîd.”

Ve lâkin Allah yefalu : Lâkin, ama, fakat, Allah, fâil olan, 
işleyen, yapan,

Mâ yurîdu : Şey, ne, değil, irade, istek, 

Meâli: “Her varlığın işleyişinde fâil olan Allah’tır, var 
olan her şey O’nun iradesindendir.” 

Nisâ Sûresi 47: “Ve kâne emrullâhi mefûlâ.”

Ve kâne emr Allah : Oldu, iş, hüküm, işleyiş, Allah, 
Mefâil : Fâil olan, yapılan, işleyen, 

Meâli: “Tüm varlığın işleyişinde fâil olan Allah’tır.”
İşte insan, varlıktaki işleyişi ve işleyişi yapan işleyiciyi 

anladığında, fiil fâil hakikatini anlayacaktır. 
Tüm kâinat bir fiil’in hareket alanıdır, her varlık fiil’in 

dalgalanması ile hareket eder.
Tüm varlık fâil’in fiil’idir.
Fiil, fâil aynı anda aynıdır.
Fiil fâil’dir, fâil fiil’dir. 
Kişi kendi bedeninde kendi fiil’inin sahibi değildir.
Yâni kişi kendi bedeninin işleyişinde asla ve asla muk-

tedir olan değildir.
Çünkü kişi, vücûdunda olan atomdan hücreye, hücre-

den dokuya, dokudan bedene kadar olan tüm işleyişi ya-
pan değildir. 



82

Bu işleyişi yapan fâil’dir.
Fâil’in vücûdun işleyişi boyutundaki durumu fiil’dir.
Fâil’in fiil boyutundaki adı fiil’dir.
Fiilin fâil boyutundaki adı fâil’dir.
İşte bu kâinat bir fail’in fiil’idir.
Fâil kendi aslîyetini fiil’iyle ispat eder. 
Fiil, fâil’in kendini, fiil’iyle ispat etmesidir.
Fiil’i yapan kimdir, fâil’dir.
Ortada bir fiil varsa, bu fâil’in kendini açığa çıkarma-

sıdır, kendini fiil’iyle ispat etmesidir. 
Her varlıkta inkâr edilemeyecek olan bir fiil yâni bir 

işleyiş vardır.
Bu işleyişi yapan, hiçbir varlığın kendisi değildir.
Bu işleyişi her varlığın kendi enfûsî boyutunda yapan 

fâil’in kendisidir. 
Eğer kişi, fiil ve fâil hakikatini anlarsa, yaratılışın ha-

kikatine de ârif olur.
Ve böylelikle varlığın işleyişinde Allah hakikatine erişir.
Âyette belirtildiği gibi her varlıkta fâil olan, yâni işle-

yen Allah’tır.
Her varlıkta fiilin sahibi, sıfatların sahibi Allah’tır.
Onun için, Allah hakikatini kişi öncelikle kendinde 

bulmalıdır.
O bize şah damarımızdan yakındır. Kâf Sûresi 16
O bütün her şeyi ihâta eden muhteşem kudrettir. Nisâ 

Sûresi 126
O bütün her şeydeki kudrettir. Mülk Sûresi 1
İnsanın aradığı tüm soruların cevabı, varlığın kendinde 

olan sistemdedir. 
İnsanın Allah’a şâhit olacağı yer kendi vücûdudur.



83

Allah’a şâhit olacağı yer varlığın özüdür.
İşte ehâdiyet, tüm varlığın özünün tekliğidir.
Bir talebe, bir Mürşid-i Kâmilden aldığı İlm-i Tevhîd 

eğitimiyle, Allah’ın ehâdiyetinin ne olduğunu anlar.
İlm-i Tevhîd eğitimi, fenâ ve bekâ makamlarından oluşur.
Fenâ makamlarında; varlıkta Zâkir olan, Fâil olan, Mev-

sûf olan, Mevcûd olan Allah’a şahit olunur.
Bekâ meratiplerinde ise; rûhun, nûrun, ulvîyetin, ehâ-

diyetin zevkine erilir.
Ve bu yolda talebe, fenâ makamlarında Allah’ın zâtında 

fâni olur, bekâ makamlarında Allah’ın ulviyetinde bekâ bulur.
Böylelikle ehâdiyetin sırrına vâkıf olur.
Ve nereye dönerse dönsün, Allah’ın birliğine nazar eder. 
Ve o birliğin şuuruyla hareket eder. 
2-

مَدُ اللَّهُ الصَّ
Allah el samed

Allah : Allah, her varlıkta tecelli eden kudret, 
El samedu : Tüm her şey O’ndan, tüm varlığın ihtiyacı 

O’ndan, 

Meâli 1: “Allah sameddir.”
Meâli 2: “Allah hiçbir şeye muhtaç değildir.”
Meâli 3: “Var olan her şey Allah’a muhtaçtır.”
Meâli 4: “Allah var olan her şeyin efendisidir.”
Meâli 5: “Her varlık her an Allah’a yöneliktir, O’na bağ-

lıdır.”
Meâli 6: “Her şeyin kaynağı Allah’tır, O’nun kaynağı 

yoktur.”
Meâli 7: “Allah muhtaç olan değildir, muhtaç olunandır.”



84

Allah ulvîdir.

Ulviyetinden nûr boyutu akar.

Yaratılan her varlık O’nun nûrunu taşır.

Nasıl ki Güneş, hiçbir şeye ihtiyaç duymadan kendi 
enerjisinden ışığını yansıtır.

Allah da sameddir, hiçbir şeye ihtiyac duymaz.

Samed kelimesi şu anlamda ifade edilmiştir. 

Samed, sam, som, samid, samd, aynı kökten gelen ke-
limelerdir.

Samed; muhtaç olmayan, lütuf sağlayan, efendi, yöne-
lik, bağlı, pek yüksek, öz olan, dâim, saf, katışıksız, karış-
mış değil, gibi anlamlara gelir.

Bir topluluğun, kavmin, milletin yöneticisine, efendi-
sine “samedü’l-kavm” denilir. 

Bir anlamı; kudretli, yöneten, değerli, şerefli demektir.

Diğer bir anlamı; eksiği olmayan, her şeyi olan, tam 
olan, boşluğu olmayan, nüfuz edilmez şey demektir. 

Türkçe’de “som” diye ifade edilen kelimenin kökeni 
“samed” kelimesidir.

Som; katışıksız, dolu olan, yekpare olan, bütün olan, 
eksiksiz olan, ilavesiz olan demektir. 

Som altın, som gümüş diye kullanılan kelime bura-
dan gelir. 

Allah somdur, yâni katışıksızdır, yekparedir, dürr-i yek-
tadır, eksiksizdir, tamdır.

Yâni, Allah sameddir. 

Allah hiçbir şeye muhtaç değildir. 

Burada hiçbir şey nedir iyi anlaşılmalıdır.

Allah’tan gayrı bir şey yoksa, hiçbir şey nedir o zaman?



85

Samed boyutunu anlayabilmek için, Allah’ın zâtı ve sı-
fatları boyutunu iyi idrak etmeliyiz.

Allah zâtı itibariyle hiçbir şeye muhtaç değildir.
Ama sıfatları Allah’ın zâtından gelen lütuflara muhtaçtır.
Allah’ın sıfatları, Allah’ın zâtına muhtaçtır.
Cümle varlığı Allah’ın sıfatlarının tecellisi görürsek, 

her bir sıfat diğer bir sıfata muhtaçtır. 
Cümle varlık, yâni cümle sıfat, bir şeylere muhtaçtır, 

ama Allah’ın zâtı hiçbir şeye muhtaç değildir. 
Allah sameddir, insan ise muhtaçtır.
İnsan Allah’ın sıfatlarını taşıyan bir beşeri varlıktır.
İnsan, nefes almaya, yemeğe, içmeye, uyumaya muhtaçtır.
Allah ise, yemeğe, içmeye, uyumaya muhtaç değildir.
Allah’ın acıkması, susaması olmaz.
Allah’ın uyuması uyuklaması yoktur.
Bakara Sûresi 255: “Lâ tehuzu hu sinetun.”
Meâli: “O’nun yaşı olmaz, uyuması olmaz.”

Lâ tehuzu hu : Onun olmaz, çekmek, kabul etmez, 
Sinetun : Sene, yıl, yaş, uyuklama hâli,

Allah’ın yaşı yoktur, uyuması yoktur, uyuklaması yoktur.
Bakara Sûresi 255. âyetin tam meâli:
Bakara Sûresi 255: “Allâhu lâ ilâhe illâ huvel hayyul kay-

yûm, lâ te’huzuhu sinetun ve lâ nevm lehu mâ fîs semâvâti 
ve mâ fil ard, menzellezî yeşfeu indehû illâ bi iznih ya’lemu 
mâ beyne eydîhim ve mâ halfehum ve lâ yuhîtûne bi şey’in 
min ilmihî illâ bi mâ şâe, vesia kursiyyuhus semâvâti vel 
arda ve lâ yeûduhu hıfzuhumâ ve huvel aliyyul azîm.”

Meâli: “Allah’tan başka güç yoktur. Diri olandır. Varlığı 
ayakta tutan, sürüp giden diriliğin sahibidir. O’nun yaşı ol-
maz, uyuması olmaz. Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa 



86

her şeyin sahibidir. Ki O’dur şefaat eden. Bütün her şeyin 
varoluşu O’ndandır, O’nun yetkisindedir. Geçmişteki var 
olan şeyler, gelecekteki var olacak şeyler hep O’nun ilmiy-
ledir. O’nun ilmi olmadan hiçbir şey kavranamaz. Her şey 
O’nun isteğiyle var olur. O’nun kürsüsü; gökleri ve yeri, 
her şeyi kuşatmıştır. O, bütün her şeyi muhafaza edendir, 
O’na zorluk yoktur ve O, ilmiyle yüce olandır, varlığın var-
oluşunda karar sahibidir.” 

Âyette belirtildiği gibi, tüm âlemdeki tek güç Allah’tır.
Tüm varlığın kaynağı Allah’tır ve O hiçbir şeye muh-

taç değildir.
Her bir varlık, diğer bir varlığa muhtaçtır.
Ve tüm varlık Allah’a muhtaçtır.
Kullar, lütuflarıyla ihtiyaçlarını gideren Allah’a muhtaçdır. 
Allah ihtiyaçları giderendir, işte bu samed boyutudur.
Tüm varlık, Allah’ın samed boyutuna dönüktür. 
“Samede samdehu” kelimesi, “İhtiyaçları için, ona yö-

neldi” demektir. 
Nasıl ki insan su içmek için suya yönelir, yemek yemek 

için yemeğe yönelir.
Tüm varlık da, ihtiyaçlarını gidereceği varlıktaki nite-

liklere yönelir.
Allah varlıktaki tecellileriyle, varlığı birbirine muh-

taç eyler. 
Tüm varlığı kendi lütûflarına muhtaç eyler. 
Allah sameddir, yâni hiçbir şeye muhtaç değildir, var-

lık ise Allah’ın nimetlerine, lütûflarına muhtaçtır.
Allah’ta eksik kusur yoktur, ama kullarında muhtaç-

lık vardır. 
İnsan korunmaya muhtaçtır.
Ama Allah korunmaya, himaye edilmeye muhtaç değildir.



87

Mü’minûn Sûresi 88:

قلُْ مَن بيِدَِهِ مَلكَُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهوَُ يجُِيرُ 
وَلاَ يجَُارُ عَليَْهِ إنِ كُنتمُْ تعَْلمَُونَ

Kul men bi yedihî melekûtu kulli şeyin ve huve yucîru 
ve lâ yucâru aleyhi in kuntum talemûn

Kul men bi yedi 
hi

: Anlat, kim, elinde, gücün sahibi, 
tasarrufunda, 

Melekûtu kulli 
şeyin

: Yönetim, idare, sahip olan, bütün her 
şeyin, 

Ve huve yuciru : O, korur, himaye,
Ve lâ yucâru 
aleyhi

: Korunmaya ihtiyacı olmaz, onun,

İn kuntum 
talemûne

: Eğer, siz biliyorsunuz,

Meâli: “De ki: Eğer biliyorsanız söyleyin: Bütün her 
şeyi idare eden güç ve bütün her şeyi himaye eden ve hi-
mayeye muhtaç olmayan kimdir?” 

Allah’ın hiçbir şeye ihtiyacı yoktur.

Allah özdür, saftır, tertemizdir, katışıksızdır, yâni Allah 
sameddir, hiçbir şeye muhtaç değildir. 

Allah’ın el samed esması bu hakikate işaret eder.

“El Samed” gönüllerinde tecelli etmiş olanlar:

Saf tertemiz bakışlara sahiptirler.

Varlığın öz boyutuna bakarlar, Hakk’tan gayrı bir şey 
görmezler.

Onlar Allah’a dayanırlar, bir kula minnet etmezler, güç-
lüdürler.

Asla kendilerini aciz hissetmezler.



88

El Samed hakikati gönüllerinde tecelli edenler, her şeyi 
Allah’tan beklerler.

Allah’ı unutmazlar.
Başkalarına gidip yalvarmazlar.
Çok çalışkandırlar.
Üretkendirler.
Her an Allah’a dayanırlar.
İhtiyacı olana koşarlar.
Şöyle dua ederler; Allah’ım! Sen noksansızsın, kusur-

suzsun, hiçbir şeye muhtaç değilsin, biz ise muhtacız, eksi-
ğiz, kusurluyuz, aciziz, bu şuurdan kopmamıza izin verme 
ya Râbbi.” 

3-

لمَْ يلَدِْ وَلمَْ يوُلدَْ
Lem yelid ve lem yûled

Lem yelid : Değil, doğmak, doğmuş olmaması,
Ve lem yûled : Değil, doğurmak, doğurmuş olmaması, 

Meâli 1: “Doğmuş olmamasını ve doğurmuş olmamasını.” 
Meâli 2: “O’nun babasının, annesinin olmamasını, O’nun 

çocuk yapmamasını.”
Meâli 3: “Tüm varlığın O’nun özünden geldiğini, başka 

bir yerden gelmediğini.”
Meâli 4: “O’ndan başka bir kaynak olmadığını.”
Meâli 5: “Tüm bedenler O’ndan süzülüp gelmiştir, O 

hiçbir yerden gelmiş değildir.”
Meâli 6: “O’ndan başka hiçbir şey olmadığını.”
Meâli 7: “O’nun yaratılan olmadığını, Halk olan her şe-

yin O’nun kendisi olduğunu.” 
Allah yaratılmış değildir.



89

O tüm yaratılan varlığın kaynağıdır.
Cümle âlem O’nun kendinden açığa çıkmıştır, O’nun 

kendisidir.
Nasıl ki ağaç tohumun özünden süzülüp gelir.
İşte bu âlem de Allah’ın kendi özü olan rahîmiyet bo-

yutundan süzülür gelir.
Kaynak O’dur, gelen O’dur, giden O’dur.
Kaynak Zâtıdır, gelenler sıfatıdır, gidenler sıfatların-

dan Zâtına akar.
Şöyle düşünelim.
Kaynak denizdir, denizden gelen damlalar denizin 

kendisidir.
Damlalar buhardan buluta, buluttan yağmura dönü-

şür, yine denize karışır.
İşte deniz Zâtına işarettir, damlalar sıfatlarına işarettir.
Bu duygu bazı Kâmil insanların ilâhilerinde yazıya dö-

külmüştür.
Edip Harabi-Ahmet Edip 1853-1917 
“Kendiden var oldu bu eşya ile arzu semâ
Anladım ki bir tabiattan ibarettir Hûdâ”
Tüm âlem Allah’ın kendi özünden açığa çıkmıştır ve 

O’nun kendi zâhiri görüntüsüdür.
Görünen varlık bir özden zâhire çıktı.
O öz O’nun kendisidir, zâhire çıkan da O’nun kendisidir.
Tohumdan ağacın açığa çıkışı gibi.
Allah doğurulmamıştır.
O’nun anne babası yoktur.
Her şey O’nun aslından başka bir şey değildir.
Açığa çıkan ağaç için, tohum onu doğurdu demek ne 

kadar doğru olabilir?



90

Şöyle denilmesi daha doğrudur; tohumda olan ken-
dini zâhir eyledi.

Yâni özde ne varsa, açığa çıkan o idi.
Ağacın evveli tohumun kendisidir.
Tohumun zâhiri açığa çıkan ağacın kendisidir.
Tüm âlem Allah’ın evvelinden geldi.
O evvelsizdi, yâni öncesi yoktu.
Tüm âlem O’nun âhirine aktı, O’nun âhiri yoktu.
Evvel de O idi.
Âhir de O idi.
Buz eridi suya aktı.
Su eridi, buhara aktı, buluta ağdı.
Bulut eridi, suya aktı.
Her şey O’nun kendi tecellisi idi.
Herşey O’nun kendi zâhiri idi.
Hadîd Sûresi 3: “Hû el zâhiri-zâhir O’dur-görünen O’dur.”
Görünen O’dur, yâni zâhir olan Allah’tır.
Allah zâhirdir, yâni görünür ne demektir?
Allah hangi boyutuyla görünür?
Allah, insanın kendinden ve her varlıktan her an apa-

çık görünür.
Bir tohumu düşünelim; tohumun içinde ağaç vardır, 

ama görünmez.
Tohum yarılıp, filizden ağaca akış başlayınca, tohumun 

içindeki zâhire çıkmış olur.
İşte, Allah’ta kendinde idi, kendinden kendini zâhire 

çıkardı.
Bu görünen âlem, O’nun apaçık zâhire çıkmış boyutudur.
Fakat bu görünene Allah demek, Allah’ı görünene ka-

yıt etmek demektir. 



91

Allah’ın, evvel yönü, âhir yönü, zâhir yönü ve bâtın 
yönü vardır.

Bu dört boyutu anlamak, Allah hakikatine ermektir.
Bu görünen âlem O’nun “El Zâhir” esmâsının tecellisidir.
Bu âlem; görünen, görünmeyen, evvel, âhir yönüyle 

O’ndan başka bir şey değildir.
Varlığın sûret boyutu, O’nun zâhir boyutudur.
Zâhir boyutunda her an bir değişim vardır.
İşte Allah «El Zâhir» esmâsıyla her an görünmektedir, 

her an tecelli etmektedir.
O’nun zâhir boyutuna; beşer denilir, sûret denilir, Dünya 

denilir, Evren denilir, tecelliler boyutu denilir.
Zâhir boyutunun içinde, bâtın boyutu vardır.
Bu boyutlar evvelden âhire her an akar durur.
İşte özden açığa çıkmış boyuta zâhir boyutu denir.
Tohumun özünden açığa çıkana ağaç denildiği gibi.
Allah “El zâhir” esmâsıyla kendini zâhir eyler. 
Allah “El zâhir” esmâsıyla kendini aşikâr eyler. 
Allah “El zâhir” esmâsıyla kendinde olanı ifşâ eyler. 
Zâtından sıfatlarına, sıfatlarından zâtına gören de O’dur, 

görülende O’dur.
Varlık aynasından görünen O’dur. 
Aynaya yansıyan da O’dur.
Varlık bir ayna misali hep O’nu gösterir. 
Gizli hazine idi, zâhir olmak istedi 
Allah kendi özünden, kendini Halk eyledi.
Beşer denen âlemde, zâhir oldu göründü.
Kendinde ne var ise, onu aşikâr eyledi.
İnsan zâhiri gördüğünde özünü de görmelidir.



92

Görünenin ne olduğunu idrak etmelidir. 
Görenin ne olduğunu anlamalıdır. 
İnsan kendi bedenini tutan O ilâhi kudreti tanımalıdır. 
İnsan, varlığın beşer yönünde kalmamalıdır.
Beşerin özünü görmelidir. 
Sûretlerin ayrımcılığında olmamalıdır. 
Sûretleri tutan Hakk’ın zâtını görmelidir.
Dünya çıkarına esir olmamalıdır.
Birlik bilincinde yaşamalıdır.
Aşkın nûruna erişmeli, o nûrla varlığa bakmalıdır.
Aşkın ışığında yürümeli, karanlığa düşmemelidir. 
Allah’ın vechînin, tüm varlıktan yansıdığını bilmelidir. 
Bazı inanç toplulukları, talebelerine Dünya cifedir diye 

bahsediyorlar. 
Bu yaklaşım hiç doğru değildir.
Dünya yâni varlık sistemi, Allah’ın tecelli tezâhürüdür.
Dünyaya cife diyenler, varlık yüzünden Hakk’ın vechîni 

görselerdi, bayılıp düşerlerdi.
Sûretin ardını görenler, Hakk’ın zâtında fâni oldular.
Hakk’ta fâni olanlar, Hakk’a gark oldular.
Hakk’ı bilmek isteyen, görünen varlığı bir kapı bildi.
O kapıdan Hakk’ın şehrine girdi.
O şehrin Sultanına teslim oldu.
Hakk’ı bilmek isteyen, kendi ten kapısından, beden 

şehrine girdi.
Yûsuf gibi, Kenân diyarından Mısır şehrine adım attı. 
Beden şehrinden içeri adım atan, anladı ki beden de 

Hakk’ın zâhiri idi.
Bildi ki ten cândan ayrı değil.



93

Ten elbisesi de cân elbisesi de Hakk’ın kendi idi.
Varlık bir perde olsa da, o perde de Hakk’ın nûru idi.
Hakk’ın kendi zâhir boyutu idi.
Zâhir olan bizzat Hakk’ın kendisidir.
Zâhire ibretle bak.
Görünen nedir? Bir düşün!
Görünen ne olabilir? Bir düşün!
Seni tutan, varlığı tutan ne olabilir? Bir düşün!
Sakın kalma sûret boyutunda.
Varlığın özünü gör.
Sakın dünyanın hevesine, çıkarına düşüp kendine zu-

lüm etme.
Dünya hevesi seni dünyaya esir eder.
Aşk-ı ilâhî’ye ulaşırsan Dünya’ya aşkla bakarsın.
Çünkü bilirsin ki Allah vechîni, varlık öz yüzünden 

gösterir.
Dünya cifedir diyenler, varlık yüzünden Hakk’ın ve-

chîni görselerdi, bayılıp düşerlerdi.
Sûretin ardını görenler, hep kendilerinden geçtiler.
Kendi vücûdunu ve varlığın vücûdunu tutana teslim 

olanlar, O’na gark oldular.
Hakk’ı bilmek istersen, görünen varlığı bir kapı bil, gir 

o kapıdan içeri.
Hakk’ı bilmek istersen, dön kendine beden kapından 

gir içeri. 
İçeri adım atan, bilir ki zâhir de O’dur.
Bilir ki ten cândan ayrı değildir.
Ten elbisesi de cân elbisesi de O’dur.
Perde görme varlığı, bil ki perde de O’dur.
Senin yolunu kesen, bil ki senin kendinsin. 



94

Bil ki hevânda kalmandır.

Bil ki kibrinde kalmandır.

Bil ki kendini varlıktan ayrı görmendir.

Düştüğün kibri anla ve dön.

Düştüğün riyâ durumunu anla ve dön.

Düştüğün şirk durumunu anla ve dön.

Kendine nispet ettiğin o zanlarından kurtul. 

Kalma sûret boyutunda, sûretin ardına bak.

Vücûdunun sahibini vücûdunda gör.

Kendinde Hakk’ı gören, her varlıkta görmez mi hiç!

Kendinde Hakk’a gark olan, her varlıkta Hakk’a gark 
olmaz mı hiç!

Öyle bir aşkı hisset ki, vücûdunu unut.

Öyle bir aşkı hisset ki, dünya hevesinden kurtul.

Öyle bir aşkı hisset ki her baktığın yer O’nun vechî olsun.

Dünya bir bahçe her varlık bir gül olsun.

Her varlıktan gelen koku, O’nun kokusu olsun.

Bil ki, sende ve cümle varlıkta olan O’dur.

Varlıktan zâhir olan O’dur.

Aşk’ı gönlünde hissedersen, cümle âlem bir pazar 
olur sana.

Bilirsin ki, pazar da O’dur, pazarcı da O’dur.

Sen bir saraysın, vücûd sarayının sultanı O’dur.

Saray da O’dur, sarayın sultanı da O’dur.

Zâhir olan hep O’dur.

Her yeri saran, her yerden kendini gösteren O’dur.

Uzakta değil hep görünen O’dur.

Bir yerde gizli değil, her an aşikâr olan O’dur.



95

İşte “Lem yelid ve lem yûled” sırrı, her şeyin aslının 
Hakk’ın kendisi olduğudur.

O’nu doğuran yoktur, O’nun doğurduğu yoktur.
Hiçbir şey O’ndan ayrı değildir.
Her şey O’nun kendisidir.
O’nun geldiği bir kaynak yoktur, O kaynağın kendisidir.
O’nun çocuğu yoktur, tüm çocuklar O’nun kendisidir. 
O doğmuş değildir, eşi olan değildir, babası olan değildir.
Cin-Bilmeyen-Bilinmeyen-Tanımlanamayan Sûresi 3:

وَأنََّهُ تعََالىَ جَدُّ رَبِّناَ مَا اتَّخَذَ صَاحِبةًَ وَلاَ وَلدًَا
Ve ennehu teâlâ ceddu rabbinâ mettehaze sâhıbeten 

ve lâ veledâ

Ve enne hu : Ve onun, 
Teâlâ : Her şeye gücü yeten, çok yüce, tecellilerin 

sahibi, 
Ceddu : Büyük baba, ata, soy, şanı, azameti, büyük, 

soy, aslımız, 
Rabbi nâ : Rabbimiz, bizi vücûdlandıran, 
Mâ ittehaze : Edinmedi, çekilmek, uzak olmak, 
Sâhibeten : Sahibe, eş, mülkiyetin sahibi, bir şeyin sahibi,
Ve lâ veleden : Çocuğu yok, oğul edinmedi, çocuğu olmadığı, 

Meâli: “Bizi vücûdlandıranın aslımız olduğuna, O’nun 
her şeye gücü yeten olduğuna, çocuk edinmekten, eşi ol-
masından uzak olduğuna inandık.” 

Cin Sûresinde geçen bu âyet, Allah’ın çocuğu olmadı-
ğına ve eşi olmadığına işaret eder.

Cin Sûresini ve cin kelimesini inceleyelim.
Cin kelimesinin taşıdığı anlamı anlamaya çalışalım.
C’in, İn, İns, Üns, Ünsiyet, İnsan.



96

Cin “ ” kelimesi “ ” Cim ve Nun harfleri ile yazılır.
Cân “ ” kelimesi “ “ “ Cim, Elif, Nun harfleri ile 

yazılır.
Cin, Cân, Cânan, Cinnet, Cenin, Cinni, Ecnebi, Cünne, 

Cenne, Cennet, Cenâbet, Cins, Cinsiyet, Siccin, aynı kök-
ten gelen kelimelerdir. 

Kelimelerin her birini anlam olarak incelersek:
Cin; yabancı, bilinmeyen, bilmeyen, tanımayan, örtülü, 

tanımlanamayan, kendindeki cânın farkında olmayan, kendi 
aslını bilmeyen, Allah şuurundan uzak olan. 

Cân; cân taşıyan, cânlı, kendindeki cânın farkında olan.
Cinnet; bilinmeyen bir şeyden etkilenmek, öfkelenmek, 

hiddetlenmek, cin tutma, delilik, çılgınlık.
Cinnet durumuna düşen kişinin bu durumunu gören-

ler, onun hakkında “cinnet geçiriyor” derler. 
Yâni bilinmeyen bir duygunun, bir hâlin içine düştü 

demektir. 
Çünkü diğer kişiler o kişinin neden öfke, hiddet, isyan 

haline düştüğünü bilemedikleri için bu sözü kullanırlar. 
Cinni; yabancıya mahsus, yabancı olan, bilinmeyen bir 

yerden geldi, anlamında kullanılır.
Cenin; henüz doğmamış, rahimdeki örtülü çocuk, gö-

rünmeyen bebek. 
Ecnebi; yabancı kişi, kendi aslına yabancı. 
Hazreti Süleyman, tapınağını cinlere yaptırmış demek, 

diğer ülkelerden gelen ecnebilere yâni yabancılara yaptır-
mış demektir.

Cünne, Cenne; cenne hu” ve “ecenne hu” onu örttü, 
onu gizledi, demektir.

Cennet; bahçe ile çölü örttü, sıkıntıyı, ızdırabı huzur 
ile örttü demektir. 



97

Cenabet; temizliği kirlilikle örttü.
Cins; ebnâ-yi cins: insanlar, bilinmezlikten bilinmeye 

ulaştı. İnse ulaştı.
Cinsiyet; bilinmeyen âlemden bir kimlikle ortaya çık-

mak, aslından gelişi ile ilgili, bir cins ile ilgili olma durumu. 
Siccin; karanlıkla örtülü, karanlıkta kalma, bilemediği 

şeyde takılı kalma, aslı olmayan şeye inanma. 
Cin, İns’in (insanın) karşıtı bir kelimedir.
Cin; bilinmeyen, kendini bilmeyen, tanınmayan, tanı-

mayan.
İns; bilinen, tanınan, kendini bilen anlamında kullanılır. 
Toplumumuzda bilinen, “İn misin, cin misin?” “tanıdı-

ğım mısın, tanımadığım mısın?” anlamında kullanılan ke-
lime buradan gelir.

Zâriyât Sûresi 56: “cinne vel ins.”
“Ve mâ halaktul cinne vel inse illâ li yabudûn.”
Meâli: “Tanıdıklarınızı ve tanımadıklarınızı, ancak beni 

bilsinler ve kulluklarını anlasınlar diye yarattım.” 
Ecnebi kelimesi cin kelimesinden gelir, yabancı olan 

demektir.
Eski devirlerde, bilinmeyen bir hastalığa kapılan ki-

şiye, içinde cin var denilmiştir.
Yâni, bilinmeyen bir hastalığa kapıldı demektir.
Allah’ı bilmeyen her kişi cin diye adlandırılmıştır. 
Yâni kendine yabancı olan demektir.
Allah’ı bilemeyen kişi, kendine yabancıdır, yâni cindir, 

yâni aslını bilmiyordur.
Cin boyutunda kalan kişi de, varlığın sûret boyutunda 

kalır, sîretini göremez.
Yâni eşya boyutunda kalır, eşyanın hakikatine eremez.



98

Kişinin şahit olmadığı bir şeyi görmüş gibi anlatması, 
bilhassa çocuklara en büyük zulümdür.

Çocuklara verilen korku, beynin düşünce sisteminin 
önünde en büyük engeldir.

Korku kişiyi gerçeği düşünmekten uzaklaştırır.
Korkusuzca araştıran her kişi, hakikatleri en ince de-

tayına kadar anlar.
Ama korku; düşünmenin, araştırmanın, anlamanın 

önünde en büyük engeldir.
Kur’ân’da geçen “Cin Sûresi” diye bilinen “Bilinmeyen-

ler, Yabancılar” Sûresinde sunulan hakikat:
Mardin Nusaybin’den bir grup genç Hazreti Muham-

med’e geliyorlar ve O’nun anlattıklarını cân kulağıyla din-
liyorlar.

Bu kişiler kendi din adamları diye bilinen kesimin, an-
lattıkları şeylerden tatmin olmamışlardır ve çok rahatsız 
olmuş bir gruptur.

Bu kişiler başka bir yerden geldiklerinden dolayı, bun-
lar yabancı, bunlar bilinmeyen kimseler olduklarından do-
layı “Cin-bilinmeyenler-yabancılar” adıyla anılıyor.

1- Bilinmeyenlerden bir grup, hakikatleri dinlemek 
için ortaya çıktılar. Sonrada dediler: Biz okunan şeyler-
den hayret verici şeyler dinledik. 

2- Yol göstericinin bilgisinin erdemliliğine, onun an-
lattığı hakikatlere ve bizi vücûdlandıranın bir olduğuna, 
ortak koşmamamız gerektiğine inandık. 

Evet, çok dikkatlice incelediğimiz zaman anlıyoruz ki cin:
Bilinmeyen, yabancı, anlamına gelen bir kelimedir
Bu bir varlık ta olabilir, bir kişi de olabilir, bir toplu-

luk ta olabilir, bir düşünce de olabilir, bir grup da olabilir
Eskiden bilemedikleri her şeye “cin” derlerdi.



99

Bildikleri tanıdıkları şeylere “İns” derlerdi.
Bir köye bir grup veya bir kişi gelse köylüler o kişiyi 

ya da o grubu tanımadıklarından dolayı niyetlerini bilme-
diklerinden dolayı o kimselere “cin” derlerdi, yâni yaban-
cılar, yâni tanımıyoruz.

Sonra onları tanıdıklarında niyetlerini bildiklerinde 
“ins” yâni “tanındı bilindi” anlamında söz söylerlerdi.

Kültürümüzde “ne cin fikirlisin” diye bir söz vardır. 
Yâni bilinmedik fikirleri açığa çıkarıyorsun anlamında 

bir sözdür. 
“Hazreti Süleyman sarayını cinlere yaptırdı” denilen şey, 

sarayını uzaktan gelen yabancılara yaptırdı anlamındadır. 
İşte cin; bilinmeyen, bilemeyen, aslına ermeyen, ta-

nımlanamayan, yabancı anlamında kullanılır.
Bu ister bir insan olsun, ister bir düşünce olsun, ister 

mikroskobik bir canlı olsun vs...
İns ise; bilinen, tanınan, bilindi, tanındı anlamında 

kullanılır. 
Yâni cin; bilinmeyen, yabancı 
İns ise; bilinen, unsiyet bulan, insan olan, insan Maka-

mına eren, değerlere erişen, değerler taşıyan anlamında 
kullanılan bir kelimedir.

Toplum arasında, yok üç harfliler çarptı yok şöyle oldu, 
bunlar hep hurafelerden gelen korkulardır.

Küçükken çocukların beyinlerine sokulan korku içe-
rikli her türlü anlatım, o çocuk büyüdüğünde dahi, beyne 
ekilen korkular, o bedeni hükmü altına alabiliyor, 

Korku; kişinin korktuğu şey, kişinin aklına geldiğinde 
başlar. 

İşte bu aklına gelen şey, beyne yerleştirilmiş anlatılan 
bilgilerden kaynaklanır. 



100

Çocuklarımızın beyinlerine böyle bilgiler ekerek, on-
ları korkuya sürüklüyoruz.

Ve böylece onların hakikati anlama yolunu kapatıyoruz. 

İşte bu sûrede de belirtildiği gibi, Allah’a çocuk isnat 
etmek doğru değildir.

O’na eş isnat etmek, O’na ana baba isnat etmek doğru 
değildir.

Bu Kur’ân’da bazı sûrelerde de belirtilir.

Mü’minûn Sûresi:

91: “Allah çocuk edinmemiştir ve onunla beraber bir 
ilah olmadı. Öyle olsaydı, bütün ilahlar birbirlerine yara-
tılan varlık hakkında yücelik taslarlardı. Allah; noksan sı-
fattan münezzehtir, hiçbir şekilde vasfedilemez.” 

92: “Görünmeyen bilinmeyen âlemi var edendir ve 
her an her yerde hazır olandır. Ortak koştukları şeyler-
den yüce olandır.” 

“KânâAllah ve lem yekûn meâ hû şe’a”

“Allah kaynaktır, özdür, hiçbir şey O’ndan ayrı değildir.”

“Allah vardı ve O’nunla beraber bir şey yok idi!” 

Kâne; kaynak, aslı, anı, menbâı demektir. 

O, kendinden kendini halk eyledi.

Kendinden olan kendini zâhir eyledi.

O’ndan gayrı hiçbir şey yoktur.

Var olan her şey O’nun kendi tecellisidir.

Hadîd Sûresi 3: “Hû el zâhiri-Zâhir O’dur-Görünen O’dur.”

İlla Hû, sadece O’dur.



101

Âmâda gizliydi, tecelli etti. 
Kendinden kendini, ayân eyledi.
İrâde eyledi, zâhir göründü.
Nice nice sırrı, inzâl eyledi.
O’ndan geldi her şey, O’na yürüdü.
Kendinden kendini, devrân eyledi.
Enfûste resûl’dü, sırrı taşıdı.
Rûhundan üfledi, ifşâ eyledi.
Âfâkta nebî’ydi, hakkı bildirdi.
Her yerde kendini, beyân eyledi.
Enfûsten âfâka, tecelli etti.
Kendinden kendine, seyrân eyledi.

4-

وَلمَْ يكَُن لَّهُ كُفوًُا أحََدٌ
Ve lem yekûn lehu kufuven ehâd

Ve lem yekûn : Değil, olmaz,
Lehu kufuven : O’nun, denk, eş, 
Ehâdun : Tek, bir,

Meâli 1: “Tekliğinde O’nun denginin olmamasını.”
Meâli 2: “O’nun eşi benzeri olmaz, bir olandır.”
Meâli 3: “O birdir, O’nun dengi yoktur.”
Meâli 4: “O her şeyde birliğini gösterir, hiçbir şey O’na 

benzemez.” 
Meâli 5: “O’nun birliğinin dışında başka bir şey yoktur.”
Meâli 6: “O Zâtıyla tek olandır, O’ndan başka Zât yoktur.”



102

Meâli 7: “Hiçbir şey O’na eş, denk tutulamaz.”
Ehâd, Vâhid aynı kelime kökünden gelir.
Ehâd, Vâhid, Vâhdet, Tevhîd, Ehâdiyet, Vâhdaniyet, aynı 

kökten gelen kelimelerdir.
Vâhid; bir olan, ikincisi olmayan, tek olan, her şeyde 

tekliğini gösteren demektir. 
Bakara Sûresi 163: “Ve ilâhukum ilâhun vâhid lâ ilâhe 

illâ huver rahmânûr rahîm.”
Meâli: “Sizi var eden, tek var edicidir, O’ndan başka var 

eden yoktur. O tüm varlığı özünden var edendir, tüm var-
lığı rahmetiyle sarandır.”

Allah her varlıkta tekliğini gösterir.
Allah fiiliyle tektir, O’ndan başka işleyen yoktur.
Allah sıfatlarıyla tektir, O’ndan başka sıfat sahibi yoktur.
Allah zâtıyla tektir, O’ndan başka vücûd sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla ehâddır, sıfatlarıyla vâhiddir. 
Allah zâtıyla da tekliğini gösterir, sıfatlarıyla da tekli-

ğini gösterir.
Cümle vücûdları tutan tek zât Allah’tır.
Her bir sıfatıyla varlığı ihâta eden Allah’tır.
Her varlıkta Allah’ın hayy sıfatı vardır, tüm varlıktaki 

hayy sıfatı tek sıfattır.
O’ndan başka hayat sahibi yoktur.
Allah tüm âlemleri ehâdiyetiyle ihâta eder.
Allah’ın ehâd esmâsından, vâhid esmâsı tecelli eder.
Kâinat; Bir’den çıkan birlerden oluşmuştur.
Kâinat birdir, her varlık o birliği gösterir.
Deniz birdir, denizden gelen damlalar denizin göstergesidir.
Deniz ehâddır, damlalar vâhiddir.
Damla denizden ayrı değildir.



103

Cümle varlık, birden gelen biri gösteren, biri taşıyan 
Hakk’ın kendi birliğidir.

Eski düşünürler sayıları, bir ve birden çıkan birler üze-
rine yazmışlardır.

I : “Bir” Kâinatın birlik sırrı, bütünlüğü.
II: “İki” İki adet bir, birden gelen bir.
III: “Üç” Üç adet yan yana bir.
IV: “Dört” İki birin 45 derece yazılımı, soluna konan bir.
V: “Beş” İki birin 45 derece yazılımı.
....
X : “On” İki birin çapraz yazılımı. 
Her varlık kendi içinde muhteşem sayısal sistemle oluş-

muştur ve hepsi de bir’den gelen birlik kombinasyonudur.
Rakamlar kâinatın oluşmasında temel sistemdir. 
İnsan vücûdu, atomlarından hücresine, hücresinden 

dokusuna, dokusundan organlarına matematiksel bir sis-
temdir.

Bir atomun bile rakamsal olarak, eksik olması ya da 
fazla olması vücûdun oluşmasına engeldir.

Kâinatın, rakam, üçgen, cebir boyutunu okuyan, var-
oluşun sırlarını ve var edeni anlayacaktır.

İşte, her varlık “Vâhid” boyutundan gelen birliği gös-
teren bir açılımdır.

Allah vâhiddir, her varlıkta tekliğini gösterir.
Allah’ın vâhid olduğunu anlamanın yolu, Tevhîd şuurudur.
Tevhîd şuuruna ermenin yolu da, İlm-i Tevhîd dersleridir.
İlm-i Tevhîd dersleri, bir Mürşid-i Kâmil’den tebliğ bu-

larak öğrenilir.
Yûnus Emre, Taptuk Emre’nin kapısına, Tevhîd haki-

katini öğrenmeye gitmiştir.



104

Mürşid-i Kâmil, talebe hazır olduğunda Tevhîd ders-
lerini telkin eder.

Talebenin hazır olması, aklını ve gönlünü temizleyip 
edep bulmasıyla mümkün olur.

“Edeple gelen lütûf bulur” sözü bunun için söylenmiştir.
Tevhîd dersleri, Allah’ın birliğini öğrenmenin dersleridir.
Bu dersler makam makam ilerlemekle olur. 
Ehâd hakikatine eren kimse;
Her varlığa birlik gözüyle bakar.
Allah’ın ulviyetinin yanında, kendine varlık nisbet etmez.
Varlığın evvelinin de, âhirinin de, zâhirinin de, bâtını-

nın da Allah olduğunun şuuruyla hareket eder. 
Yûnus Emre’mizin dediği gibi, yetmiş iki millete bir 

gözle bakar.
Bu kişiler, toplumda hep birliği oluşturmak üzere mü-

cadele ederler.
Nasıl ki bir insanın dünyada aynısıyla ikincisi yoktur.
Allah’ın da ikincisi yoktur.
Allah, varlıktaki tüm tecellileriyle, nitelikleriyle, bir-

liğini gösterir.
Rad Sûresi 16: “De ki: Gökleri ve yeri düzenleyen kim-

dir? De ki: Allah’tır. De ki: Kendine ait bir gücü olmayan, 
bir faydası ve koruyuculuğu da olmayan zanna dayalı şey-
lere yönelip O’ndan başka evliya mı edinirsiniz? De ki: Ha-
kikati görmeyenle, hakikati gören hiçbir olabilir mi? Ya da 
cehaletin karanlığında giden ile hakikatlerin aydınlığında 
giden bir olabilir mi? Yoksa Allah’a ortak koştukları şey-
ler O’nun halkettiği gibi bir şey mi halketmiş, kendileri-
nin yaratılışına benzer bir şey mi yaratmış. De ki: Allah 
bütün her şeyi halk edendir ve O birdir, her şeydeki hâki-
miyet O’nundur.”



105

Fâtır Sûresi 1: “Allah; varlıktaki tüm niteliklerin sa-
hibi, göklerde ve yerdeki her varlığı var eden, her varlık-
taki gücün sahibidir. Her varlıkta, her tarafta yüceliğini 
gösterir. Varlığı belli bir süreçte, birlik üzere vücûdlandı-
rır. Ne irade ederse onu halk eder ve çoğaltır. Muhakkak 
ki Allah bütün her şeydeki kudrettir.” 

Tegâbûn Sûresi: 
1- Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa her şey Allah’ın 

tecellilerini gösterir. Bütün her şey O’nun yönetimindedir 
ve varlıktaki tüm nitelikler O’na aittir ve O bütün her şey-
deki kudrettir. 

2- Ki O’dur sizi halk eden. Kiminiz hakikatleri görme-
mezlikten gelip örtersiniz ve kiminiz de inanırsınız. Allah 
yaptığınız şeylerden size hakikatleri gösterir. 

3- Gökleri ve yeri hakk ile halk etti ve sizi şekillen-
dirdi, güzel bir şekilde sıfatlandırdı ve dönüp varacağı-
nız yer O’nadır. 

4- Göklerde ve yerde ne varsa O’nun ilmiyledir. Görün-
meyen şeyler ve ortaya çıkan şeyler O’nun ilmiyledir ve Al-
lah ilmiyle var edendir, gönüllerin sahibidir.

Mülk Sûresi: 
1- O Zâtıyla yüce olandır, tüm kâinat O’nun yönetimin-

dedir ve O bütün her şeydeki kudrettir
2- Ki O’dur halk eden, hayat veren ve sınırlayan. Siz 

hakikatleri anlama içinde olun. Sizden hanginiz hakikat-
leri anlarsa güzel amellerde olur. O tüm değerlerin yüce 
sahibidir, mağfiret edendir. 

3- Ki O’dur sizleri belli merhalelerle bir yücelik içinde 
halk eden. Rahmetiyle yaratmasında bir eşitsizlik göre-
mezsin. Haydi, çevir döndür bakışlarını, bir yarık bir çat-
lak görüyor musun?



106

4- Sonra tekrar tekrar bakışlarını döndür, incele, ba-
kışlarını kendine çevir, acizliğini ve hiçbir şeyin sahibinin 
sen olmadığını anla. 

5- Yerde ve gökte ne varsa, nûrumuzu yansıtır bir halde 
sıfatlandırdık ve var olan her şeyi Biz düzenledik. Şeytani 
haller içinde olan kimse, o hakikatleri anlamaktan uzak-
tır. Bizi anlayamayıp ötekileştirmenin cehaletinde kalan-
lara sıkıntılar vardır.



107

EDEP VE HİLM

İhlâs makamına eren, hilim sahibi olur, edeb sahibi olur.
İhlâs makamına eren, tevâzû sahibi olur, tenezzül sa-

hibi olur.
Her varlıkta Allah’ın birliğine şahit olan ve o şehâdetin 

nazarıyla bakan, hilm sahibidir, edeb sahibidir.
Nûr Sûresi 59: “ ” Hilm sahibi ol.
Gel kardeşim!
Gel hilm sahibi ol.
Gel edeb sahibi ol.
Gel gönül ehli ol.
Gel hâl-hilm ehli ol.
Gel her varlığa tevâzû içinde davran, tenezzül içinde 

davran. 
Varlığa baktığında ardında Hakk’ı gör.
Gel Halk’ta Hakk’a nazar et.
Bil ki edeb Halk’ta Hakk’a nazar etmektir.
Varlığın ardında Hakk’ı görmektir.
Ne yaparsan yap, hilm içinde yap.
Hep edeb içinde ol.
Hilm sahibi olmak yumuşak huylu olmaktır.
Hilm sahibi olan öfkesini anında yutar.



108

Hilm sahibi olan dilini tutar.
Kırıcı sözler asla etmez.
Öfke, kin, nefret içinde olmaz.
Davranışları sevgi ve saygı içindedir.
Hilm sahibi olan her şeyin hikmetini arar.
Her olayın ardında bir yol vardır, o yolu ve o yolun ne-

reye gideceğini görür.
Hilm sahibi olan hayrın ardını da görür, şerrin ardını 

da görür.
Hilm sahibi olan, tahammül eder, sabır eder.
Akışın nereye gittiğini bilir.
Hakk’ın tecellilerini takip eder.
Hilm sahibi olan güçlüdür, asla zayıf değildir.
O Allah’ın kudretiyle güçlenmiştir.
Her olayda güçlü duruşunu sergiler.
Her olayı güçlü bir karakterle analiz eder.
Hilm sahibi olan, duyguların kökenine inendir.
Duygularının nereden geldiğini bilendir.
Duygularını kontrol edebilendir.
Olumlu ya da olumsuz her duygunun nereden kaynak-

landığını görebilendir.
Hilm sahibi sabır makamına erendir.
Hilm sahibi, hikmetleri takip eder.
Hızır, hilm sahibi idi.
Onun için Mûsâ’ya; “sabra ermek istersen, her şeyin 

içyüzünü gör, hikmetine er” dedi. Kehf Sûresi 68
Hilm sahibi olan, her şeyin içyüzünü görendir, hikme-

tine erendir.
Hilm ve edep sahibi olmak, Allah’a tevekkül içinde ol-

maktır.



109

Allah’a teslimiyet içinde olmaktır.
Her an her yerde Allah’ı unutmadan, O’nun ulvî duy-

gusunun içinde yaşamaktır.
Yaratılan her varlıkta Allah’ı görebilmektir. 
İşte İhlâslı olmak bunlara kapı açar.
Hilm sahibi olan çevresindeki insanlara güçlü olmayı 

öğretir.
Karamsarlıkları, kaygıları bitirir.
Kabulsüzlüğü kabule döndürür
Umutsuzluğu umuda döndürür.
İnsanlara amaç, hedef içinde olmayı öğretir.
“Niçin yaratıldık, yaratılış amacımız nedir?” bunu bul-

mayı öğretir.
Allah hakikatine erdirir.
Hilm sahibi olan, Halîm kimsedir.
Yumuşak huyludur.
Kâmil kimsedir.
Onun gönlünde rahmet, şefkat, iyi huyluluk tecelli et-

miştir.
O kimseyi yargılamaz, kimseyi hor görmez, kimseyle 

alay etmez, kimsenin eksiğini, gediğini aramaz.
O ara bozmaz, ara yapar, küstürmez, barıştırır.
O herkese hayır üzere yardım eder.
Şerre asla kapı açmaz.
Onda, Allah’ın halîm esması tecelli etmiştir.
Allah halîmdir. (Bakara Sûresi 225)
Bakara Sûresi 225: “Lâ yuâhızukumullâhu bil lagvi fî 

eymânikum ve lâkin yuâhızukum bi mâ kesebet kulûbu-
kum vallâhu gafûrun halîm.”



110

Meâli: “Allah hakkında boş lüzumsuz sözler edinme-
yin. Siz mükemmeli arama içinde olun ve kalb sahibi ol-
mak için hakikatlere sarılın ve tertemiz lütufları sunanın, 
güzel halleri sunanın Allah olduğunu bilin.” 

Allah, her şeyi en uygun, en biçimli bir şekilde halk 
etmiştir.

Her şeyi en ince noktasına kadar, haline kadar var et-
miştir.

Her varlık kendi haline uygun bir şekilde halk edilmiştir.
Allah, halîm esmasıyla varlığın halini düzenlemiştir.
İşte, Allah’ın halîm esmasını görebilen, halîm kimsedir.
Onun için her varlığa iyi davranır.
Hiçbir varlığa zarar vermez.
Her varlığa, o varlığın fıtratına göre davranır.
Halîm esmâsıyla, Halîl esmâsı iç içedir. 
Her ikisi de “Hâl-Hûl” kelime kökünden gelir, kişinin 

hâl ve davranışları, bu kelime köküyle bağlantılıdır. 
Halîm, Allah’ın varlığı ince ince nakış nakış süslemesidir.
Halîl, Allah’ın her varlıktan, veli ve evliya esmâsıyla 

dostluğunu göstermesidir, varlığın içini de dışını da ku-
şatmasıdır.

Nisâ Sûresi 12: “Ve Allâh alîm halîm.” 
Meâli: “Ve Allah, alîmdir, halîmdir.”
Allah tüm varlığı; “Alîm” esmâsıyla yâni ilmiyle açığa 

çıkarır ve “Halîm” esmâsıyla, yâni ince ince, nakış nakış, 
tüm güzelliklerini göstererek şekillendirir. 

Toplum indinde halîm kelimesi; yumuşak huylu, tevâzûlü, 
saygıyla davranan, kimseyi kırmayan, öfkelenmeyen, hâl ve 
davranışlarıyla İslâm şuurunu gösteren, gibi anlamlara gelir.

Kişinin bu hâllerde olabilmesi için, kişinin gönlünde Al-
lah’ın “El Halîm” ve “El Halîl” esmâları tecelli etmesi gerekir.



111

“El Halîl” esmâsı gönüllerde, her varlıkta Allah’ın dost-
luğuna şahit olarak ve Allah’ı dost edinerek tecelli eder.

“El Halîm” esmâsı ise, varlığın nasıl, ince ince, nakış na-
kış, süslenmiş olduğuna şahit olunarak tecelli eder. 

Allah her varlığı, ilmiyle ince ince nakış nakış oluşturmuştur. 

İşte, ince ince nakış nakış oluşturulmuş âlem, Allah’ın 
tüm esmâlarının akışıyla oluşmuştur. 

İhlâs makamına eren kimse, Halîm olur, Halîl olur.

O kimse, Allah’ı dost edinir, her yerde O’nun dostlu-
ğuna sığınır.

O bedenlerin dış yüzüne bakmaz, içyüzüne bakar, orada 
Hakk’a nazar eder.

Ve ardından tenlerin cânların bir cân olduğunun na-
zarıyla bakar ve her varlığa bu şuurla davranır.

Kim, Allah’ı veli, evliya edinirse, Allah o kimseyi ya-
şantısında “El Halîm” esmâsıyla, “El Halîl” esmâsıyla ku-
şatır, o kişinin hâlleri, iyi huylar ve dostluklar üzere olur. 

Âl-i İmrân Sûresi 68: “Vallâhu veliyyul muminîn.”

Meâli: “Mü’minler Allah’ı dost edinirler.” 

Mâide Sûresi 55: “İnnemâ veliyyu kum Allah.”

Meali: “Siz ancak Allah’ı dost edinin.”

Allah’ı dost edinen, cümle varlığa dost gözüyle bakar.

Halîm esmâsı ve Halîl esmâsı her ikisi birden tecelli 
etmeye başlar.

Nisâ Sûresi 125: “Ve ıttehaz Allâh İbrâhîme halîlâ.” 

Meâli: “İbrahîm, içten samimi olarak tüm her şeyiyle 
Allah’a sarıldı.”

İbrâhîm Allah’ı dost edindi.

İbrâhîm, Allah’ın nice hakikat kapılarını bir lütufla açtı. 



112

Nisâ Sûresi 125: “Varlığın yaratılış yasalarını anlamaya 
çalışan, yüzünü Allah’a döndüren ve iyiliklerde olup, ba-
rış ve huzur üzere olan ve İbrâhîm’in düzenlediği ilkelere 
tâbi olan, onun hakikati aradığı gibi arayan, Tevhîd üzere 
olan ve İbrâhîm gibi içten samimi olarak tüm her şeyiyle 
Allah’a sarılan o kimseden, daha güzel olan kimdir.”

Allah’ı dost edinenlerin gönüllerinde “El Halîm” ve “El 
Halîl” esmâsı tecelli eder.

Onların, hâl ve davranışlarının nasıl olduğuna “Haşr 
Sûresi” çok güzel açıklama getirir. 

Kendi ihtiyacı olsa bile ihtiyacı olana yardım edenlerdir.
Bulundukları yerden hakikatler için arayışa çıkanlardır.
Kendi varlıklarından geçenlerdir.
Hakikatlerin değerlerini arayanlardır.
Allah’ın, varlığı yaratmadaki inceliklerini arayanlardır.
Allah’ın rızasını arayanlardır.
Allah’ın ve resûl’ünün yardımını arayanlardır.
Hakikatleri makam edinenlerdir.
Bir yerden bir yere taşınan kimselere sevgiyle yakla-

şanlardır.
Cimrilik etmeyenlerdir.
Kıskançlık etmeyenlerdir.
Kardeşleri için mağfiret dilerler.
Kardeşleri için iman bakımından, kendilerinden daha 

idrâkli olmalarını dilerler.
Kâlblerinde asla hasetlik taşımazlar.
İşte, Müslüman kişi, gönlünde, “El Halîl” ve “El Halîm” 

esmâlarının tecelli ettiği kişidir.
İşte Müslüman kişi, İhlâs makamına erişmiş kimsedir.
O hilm sahibidir, edeb sahibidir.



113

Ve onun yaşantısı İslâm şuuruyla olur ve ona Müslü-
man kimse denir. 

O kimseler çevrelerine hep güzel örnek olurlar.
Ahzâb Sûresi 21. âyette “Usvetun hasenetun” belirtil-

diği gibi, diğer insanlara güzel örnekler oluştururlar. 
Halîl esmâsıyla; dostlukları bâkîdir, güvenilir kimse-

lerdir, dostum denilebilecek kimselerdir.
Halîm esmâsıyla; yumuşak huylu, dili tatlı, güleryüzlü, 

gönül okşayan, sıkıntıları çözen halleri vardır.
İhlâs sahibi tevâzû ve tenezzüllü olur.
Tevâzû kelime olarak; “tawāḍ u-ˁ ” kelimesin-

den gelir. 
“Waḍ -ˁ ” koyma, aşağı indirme, bırakma, anlam-

larına gelir.
Dilimizde de alçakgönüllü olmak yâni saygılı davran-

mak, gururlanmamak, kibirlenmemek, varlıkla kendini bir 
görmek gibi anlamlarda karşımıza çıkar. 

Fâtır Sûresi 28: “Muhakkak ki hakikatlerin bilgisine 
ulaşıp kulluğunu bilen o kimseler, Allah’a karşı tevâzû için-
dedirler. Muhakkak ki Allah tüm değerlerin yüce sahibi-
dir, bağışlayandır.” 

Furkân Sûresi 63: “Tüm varlıktan Hakk’tır yansıyan 
şuurunda olup kulluğunu anlayanlar, yeryüzünde tevâzûlu 
bir hâlde yürürler.”

Hicr Sûresi 85: “Gökleri ve yeri ve onlarda olan her 
şeyi, hakikatlerden başka bir şey için yaratmadık. Muhak-
kak ki o ecel vaktiniz elbette gelecektir. Artık alçak gönüllü 
ve iyilikler içinde olun.”

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki varlığın varoluşunu 
ve var edeni anladığımızda tevâzû makamına ulaşıyoruz.

Çünkü her varlığın Allah ile bağını görüyoruz.



114

Her varlığın Allah’ın hakikatlerini yansıttığını anlayan 
kişi tevâzû içinde olur. 

Varlığı yaratan ve bir arada tutan Allah’tır.
Kişi varlığın yaratılışını anladığında kendinin de bir 

varlık olduğunu anlar.
Ve kendini hiçbir varlıktan üstün görmez.
Ama gizli ama aşikâr bir kibir içinde olmaz. 
İşte bu durum tevâzûdur.
Yunus Emre’nin dediği gibi “sen sana ne sanırsan Ay-

ruğa da onu san.” 
Yâni tevâzû makamına ulaşan kişi kendini diğer var-

lıktan asla üstün görmez.
Kendisi de diğer yaratılan varlık da bir varlıktır ve Al-

lah’ın kuludur.
Bir eşek de, bir at da, bir ayrık otu da insan gibi bir 

kuldur. 
İnsan makamına gelen kişi baktığı her varlıkta ken-

dini görür.
Yürürken bastığı taşın bile kendisi gibi bir kul oldu-

ğunu bilir.
Ki her gün içtiği o suda taştaki mineraller vardır. 
O mineraller olmasa insan yaşayamaz.
İşte İhlâs makamına ulaşan kimseye tevâzû nasip olur.
İşte, kişi Allah’ı lâyıkıyla idrak ettiğinde O’na karşı 

tevâzû içinde olur. 
Allah’ı lâyıkıyla idrak eden kişinin bedeninde huzur 

kanalları açılır ve tüm bedenini bir huzur hissiyatı sarar.
Tevâzû makamına ulaşan kişiye Allah’ın lûtfu, o kişi-

nin her an huzur içinde olmasıdır. 
İhlâslı kimse, huzur makamına erişir.



115

İşte kişi, Allah’a karşı tevâzû içinde olduğunda:
Benlik senlik gafletinden kurtulur.
Her baktığı varlığın Allah’tan ayrı olmadığını bilir.
Allah’ın varlığının yanında kendine varlık isnat etmez.
Allah’a ait olan sıfatları kendine isnat etmez. 
Rabbi olan yâni onu vücûdlandıran yâni yaratıcısı olan 

Allah’a karşı hiçbir zaman isyan içinde olmaz. 
Allah’ın yarattığı varlığı tanımaya gayret eder. 
Ve her varlığa hakk ölçüsüyle davranır. 
Allah’ın “Oku” ayetini; kendini okumak, varlığı oku-

mak, kâinatı okumak olarak anlar ve son nefesine kadar 
bunu yerine getirmeye çalışır. 

Hiç kimseyi ve hiçbir varlığı asla küçük görmez.
Her varlığa saygı içinde davranır. 
Kimsenin hakkını yemez, malını çalmaz.
Kimsenin ardından çekiştirmez, onu küçük görmez, 

toplumda kötülemez.
Az ile yetinir, elindekilerle mutlu olur.
Kendini ve ailesini övmez, başkasını ve ailesini kötü-

lemez. 
Kişilerin inançlarına, ibadetlerine saygı gösterir.
Kendi inancını ve ibadetini diğerlerinden büyük görmez.
Geldiği makamda adalet üzere davranır.
Kimsenin hakkını yemez.
İşte İhlâslı kişi, tevâzû içinde yaşar.
Herkese tenezzül içinde davranır, her varlığa tenez-

zülle davranır. 
Tenezzül; inmek, seviyesini bilmek, düşmek, alçakgö-

nüllü olmak, karşısındakinin seviyesine göre tevâzû ile ko-
nuşmak anlamlarına gelir. 



116

Kendi egosundan kurtulmak, kulluk makamına ulaş-
mak, yukarıdan aşağıya inmek tenezzüldür.

Tenzil makamını anlayan, tenezzül sahibi olur.
Tenzil makamı; her varlığın bir özden geldiğini anla-

mak demektir.
Açığa çıkan her varlığın, tüm değerlerin yüce sahi-

binden, tüm varlığı özünden var edene ait olduğunu an-
lamak demektir.

İşte İhlâslı olan; tenzil makamının şuuruna ulaşmıştır.
Yâni kendisinin de her varlığın da nereden geldiğini bilir.
Yâni her varlığın Allah’ın kendi özünden süzülüp gel-

diğini bilir.
Ve tüm varlığın birbiriyle olan bağını görür. 
İhlâs sahibi, tüm varlığın bir olandan, bir bir süzülüp 

geldiğine şahit olmuştur.
Tenezzül içinde olan, hangi varlığın yanında olursa 

olsun, onun da kendisi gibi Allah’ın kulu olduğunu bilir.
Ve asla kendini büyük görmez, hiçbir varlığı da kü-

çük görmez. 
Her varlık Allah’ın kuludur. 
Biri diğerinden yüce değildir.
Yüce olan, Hamd sahibi olan, tüm varlığın sahibi olan, 

tüm varlıktaki sıfatların sahibi olan yalnızca ve yalnızca 
Allah’tır. 

İşte İhlâs sahibi, tenezzül içinde yaşar.
İhlâs sahibi;
Kendi varlığını Allah’ın ulviyetinde fâni etmiştir.
Dünya menfaatinden geçmiştir.
Benliğini, öfkesini, hiddetini yutmuştur.
Kimseye zerre kadar zarar veremez.



117

Çünkü artık kimse diye bir şey yoktur.

Her şey Hakk’ın kendisidir.

Her şey bir olanın tecellisidir. 

O insan makamına erişmiştir

O insan makamında ihlâs içinde yaşar. 

O’nun tevâzûsu, tenezzülü hiç bitmez.

Gece gündüz Allah’ın hakikatlerini anlama gayretindedir.

Ve anladığını gönlü uygun kişilere anlatma derdindedir.

Hakikatleri sunacağı kişi bir saygı içinde anlamak is-
teyen kişidir. 

Ve hakikatleri anlatırken, kişilerin seviyesine göre, on-
ların anlayacağı bir şekilde anlatır. 

Hakikatleri sunarken bilmişlik havasına asla girmez, 
çünkü bilir ki ilmin sahibi Allah’tır.

Bilmediğini bilmiyorum der.

Her kişinin kültürüne, inancına, ibadetine saygı duyar.

Çünkü bilir ki onların sahibi Allah’tır.

Kâlbleri attıran Allah’tır.

Vücûdlarda ki işleyişi yapan Allah’tır.

İşte İhlâs makamına eren kişi; 

Her an kul olduğunun şuuruyla hareket eder.

Varlığın sûret boyutuna bakmaz.

Sûretleri tutan sîret boyutuna bakar. 

İşte o mü’min olmuştur. 

Yâni Allah’tan, O’nun birliğinden ve her varlığın O’nun 
kulu olduğundan emin olmuştur. 

Tenzil makamını anlayan, tenezzül sahibi olmuştur.

Tenezzül sahibi; 



118

Alçak gönüllüdür, saygılıdır, sevgi doludur, yardım se-
verdir. 

Hep kul şuuruyla hareket eder, toprağa, çiçeğe, kuşa, 
yâni tüm varlığa saygılıdır. 

Allah’ın hakikatlerini anlamak isteyene, bildiği kadar, 
tevâzû içinde anlatmaya çalışır.

Tenzil makamına gelen, varlığın geldiği kaynağı ve ora-
dan varlığın varoluşunu, açığa çıkışını seyreder.

Tenezzül, kendi varlığından Allah’ın ulviyetine inmek-
tir, inzâl etmektir.

Gel kardeşim!
Hilm sahibi, edeb sahibi olalım.
Allah’ı lâyıkıyla bilelim.
Lâyıkıyla O’na teslim olalım, tevekkül sahibi olalım.
Kendi benliğimizden çıkalım, O’nun ulviyetine karışalım.
Her varlığın ardında O’nu görelim.
Hilm içinde, edeb içinde hareket edelim.
Gönül ehli olalım.
Hâl ehli olalım.
Yaşantımızda bunu gösterelim.
Gel kardeşim!
Tevâzû, tenezzül sahibi olalım.
Varlığa baktığımızda kendimiz gibi onların da aynı ya-

ratan tarafından yaratılmış olduğunu görelim.
Her varlığa Hakk’el yakîn bakalım. 
Her varlığa aşkla bakalım.
Her varlığa ihlâs içinde davranalım.
Bilelim ki aşk melekleşmektir.
Bilelim ki aşk ihlâstır. 
Bilelim ki ihlâs, meleklerin aşkı makamına ermektir.



119

MELEKLERİN AŞKI

Aşk, meleklerin secdesi idi.
Melekler aşka secde etti.
Âdem, Allah’ın aşkı idi.
Melekler Âdeme secde etti.
Cânın gıdası aşk idi.
Cân aşksız olmaz idi.
Tenin gıdası aşk idi.
Ten cânsız, aşksız olmaz idi.
İblis akılda kaldı, Âdeme secde etmedi.
İhlâs nedir bilmedi, secdenin sırrına ermedi.
Melekler aşkta kaldı, Âdeme secde etti.
İhlâs makamına erdi, dâim secdede kaldı.
Akıl, aşka secde etmediği müddetçe, gönül melekleş-

mez idi.
Akıl sûreti görür. 
Gönül gözü sîreti görür.
Gönül gözü, aşkla açılacak idi. 
Aşkla bakan gönül, cânı görecek idi.
Akıl, zanlarda kalmış melek idi 
Akıl temizlenirse, melek olacak idi.
İblis, iblis olmadan bir melek idi



120

Sûret görüp, sûrette kaldı.
Özü göremeyince iblis oldu.
Akıl kâlbe, kâlb gönüle rabıta olmalı idi.
Ve cân ile cânlanmalı idi.
Melek aşkla melek oldu.
Allah aşkı ilk yarattı.
Melekleri aşkından yarattı.
Her melek Allah’ın aşkını taşıdı.
Aşk melekleri oldu.
Âdem rûh idi.
Melekler o rûhun cânları idi.
Rûhtan cânlanan, aşkla cânlanacak idi.
Tende kalan, oradan beslenen, iblis olacak idi.
Aşk, muhabbete kapı açacak idi.
Muhabbet, Muhammed’in duygusu idi.
Tenler cânlar, aşkla muhabbet eder idi.
Aşka sarılan, muhabbete erecek idi.
Ten ile cânın birliği, aşk birliği idi.
Onların muhabbeti, zevki ilâhiyi getirecek idi.
Aşk, birliğin duygusu idi.
Aşkta ikilik yok idi.
Aşk, ikiliği bir eden idi.
Muhammed her an, Allah’a rabıta halinde idi.
Allah, aşka erişen gönüle, muhabbeti lütfedecek idi.
Her hücre aşkla muhabbet eder idi.
Bu muhabbeti duyan; insan olacak idi, melek olacak idi.
İşte ilahi huzur böyle tecelli edecek idi.
Ya Muhammed! Sen aşksın.
Ben o aşktan süzülmüş bir kulum.



121

Senin meleklerinden bir meleğim.
Son nefesime kadar senin yoluna layık olayım.
Her an Allah’a rabıta içinde olayım.
Gönlüm ilâhi secdeden kalkmasın.
Dâim secdede kalayım.
Yâ Muhammed! Senin Allah’a olan aşkına lâyık olayım.
Aşkla, tenler cânlar bir oldu.
Tenler eridi rûh oldu.
Cân tenleri sarmaladı, melekler boyutuna götürdü.
Tenlerin bâtını melekler idi.
Âdem’e secde eden melekler, rûhun melekleri idi.
Makam-ı Cem sırrı, tenlerden meleklere geçiş idi.
Tenlerin nûra dönüşü idi.
Aşk tecelli-i Zâtta filizlendi.
O aşk bedeni yaktı bitirdi.
Allah’ın vücûdunda beden gömüldü, meleğe döndürüldü.
Cân boyutunda, melek cân oldu.
Tecelli-i Zâtta filizlenen aşk, Muhammed boyutunda 

meyveye dönüştü.
Muhammed aşk meleği idi.
Tüm resûl, nebîler Muhammed meleğinde cem idi.
İhlâs ile Muhammed nûruna bağlı idi.
Her kim Zât makamında aşkla bedenden geçti.
Makam-ı Cem’de melek oldu, Âdem’e secde etti.
Âdem, rûhun sırrı idi.
Rûh, Allah’ın kendisi idi.
Adem’e secde meleklik sırrı idi.
Makam-ı Cem’de batında olan meleğin adı Muham-

med idi.



122

Bir üst meratipte doğacak olan Muhammed meleği idi.
“Melekler geldiler saf saf,
Muhammed meleğini eylediler tavaf”
Halk, Muhammed sırrı idi.
Hakk, Allah sırrı idi.
Her ikisi de bir idi.
Her ikisi de melekler idi.
Halk Hakk’ın zâhire çıkmış, meleklik boyutu idi.
Kendi nûrundan halk eylediği Halk’ın adı Muhammed idi.
Muhammed ile Allah bir idi.
Hakk ile Halk bir idi.
Damla ile derya bir idi.
Halk, Allah’ın melekleri idi.
Halk, Allah’ın halk boyutundaki adı idi.
Allah’ın halk boyutundaki adı Muhammed idi.
İşte Allah, melek elbisesi giymiş olarak Halk’a çıktı.
Halk’taki adına kul dendi, Muhammed dendi.
Meleklik makamından nazar ettiren aşk idi.
O makamdan aşkla nazar eden, Muhammed idi.
Muhammed’in nazarı meleklere idi.
İşte her kim, Muhammed makamı ile müşerref kılındı...
Muhammed meleğinin nûr elbisesini giyindi.
Ve o nereye bakarsa baksın, melekleri gördü.
O nûr ile nûrlanan, Muhammedî şuura erişti.
Muhammedî zevkle koşan, meleklere koştu.
Her geleni melek olarak gördü.
Tenlerde kalmadı, tenlerin ardında melekleri gördü.
Onlara secde etti, onlara koştu.
Her bedenin ardında, masum melekler yatar idi.



123

Onlara koşulmalı idi.
İşte tam burada “Nasr Makamı” tecelli etti.
Melekler cân oldu, Muhammed onlara “cânım” diye 

seslendi.
İşte tenler cânlandı, melek oldu.
Tüm zevki ilâhi, melekler boyutundan gelen lütuf idi.
“Cânım, meleğim” diye seslenmek, Muhammed mer-

tebesinin zevki ilâhisi idi.
Hakk, Halk’tan seslendi.
Bu sesleniş, Muhammed dilinden idi.
Hakk, Halk kelâmından “cânlarım” diye seslendi.
Allah rûhundan üfledi, melekler elbise giydi.
Melek cânlandı, câna dönüştü.
Cân tene yürüdü, beşer elbisesi giydi.
Tüm bunlar aşk ile oldu.
Nûr bebek, bir melek olarak dünyaya geldi.
Nûr bebek, aşkın cemâlinden, aşkın celâline yürüdü 
Yâni vahdetten kesrete geldi.
Cemâl, Allah’ın vahdet boyutundan yansıyan güzelliği idi.
Celâl, Allah’ın kesret boyutundan yansıyan güzelliği idi.
Cemâl cennetinden gelen bebeği, ailesi cennetten dü-

şürdü.
Sûretler gösterdi, eşyada bıraktı.
Bebek en saf bir şekilde “bu ne diye” sordu.
Ona varlığın eşya boyutu tarif edildi.
Ve bebek melek olarak geldi, iblis elbisesi giydi.
Âdeme secde etmeyen melek bu idi.
Cennetten düşen melek bu idi.
İblis toprak boyutunda, eşya boyutunda kaldı.



124

Eşyanın meleklik boyutunu göremedi
“O toprak, ben ondan hayırlıyım” dedi.
Ve onun sınavı başladı.
İblislikten kurtulmak için, bir melek bulmak gerekli idi.
Aşk meleğine tutunmak gerekli idi
Unuttuğu aslını bilmesi gerekli idi.
İşte İlm-i Tevhîd yolu, tekrar meleklik boyutuna olan, 

ulvî bir yolculuk idi.
Tenden câna olan, bir yürüyüş idi.
Tenden câna olan bir miraç idi.
Aşkın yolculuğu idi.
Yûsuf’un Kenân diyarından, Mısır şehrine yürüyüş 

sırrı bu idi.
Ten ne zaman melek olduğunu anladı…
Tekrar ona cân lütufları verildi.
Gönül bostana döndü, şenlendi.
Her türlü himmet çiçeği açtı.
Aşk ile rengârenk boyandı.
Meleklerin misk-i amber kokusu her yeri sardı.
İşte Allah’ın boyası bu idi.
O meleklerin boyası idi.
“Sıbgate Allah sıbgate” sırrı bu idi.
Her yerden gelen koku Allah’ın kokusu idi.
Allah kendi kokusunu, melekler boyutundan sundu.
Beden aslına döndü melekleşti. 
Melekler aşk ile semâ etti.
Aşk meleklik boyutundan gelen, ilâhi bir lütuf idi.
Aşkla açılır cümle kapılar.
Aşığa sunulur tüm lütûflar. 



125

Aşkla secde eder tüm melekler.
Aşktan doğar tüm güzellikler.
Melekler aşkla melek oldu.
Meleklerin aşkı gönüllerde tecelli etti.
Allah mü’minin gönlüne, aşkla nüzul etti.
Aşk Allah idi.
Allah aşk idi.
Aşkla var ettin Âdemi.
Aşkın sardı tüm âlemi.
Meleklerin secdesi bu idi.
Meleklerin aşkı Allah’a idi.
Meleklerin secde sırrı aşk idi.
Aşk secdenin sırrı idi.
Aşk secdede yok oluş idi.
Aşk “Lâ” sırrı idi.
Kendinden geçmek, cânda kaybolmak idi. 
Meleklerin aşkı, cân idi.
Cânı tutan melekler idi.
Melekler o cânda secde halinde idi.
Aşk, cânın kâbesi idi.
Aşk kâbe olacak idi.
Aşka yönelmek, kâbeye yönelmek idi.
Zemzem kâbeden akacak idi.
Kâbeden akan zemzem aşk idi.
Eyyûb’ün yıkandığı onu paklayan zemzem, aşk idi. 
Aşk gönlün ışığı idi.
O ışık Allah’ın nûru idi.
Nûr aşkın doğduğu yer idi.
Işık sonsuza aktı.



126

Aşk, tüm varlığı ışığa dönüştürdü.
Aşk, zamanı kendine secde ettirdi.
Madde üç elbisesiz olanın elbisesinden doğdu.
Adına beşer dendi.
Hava meleğinin elbisesi yok idi.
Su meleğinin elbisesi de yok idi.
Ateş meleğinin elbisesi de yok idi.
Bu üç elbisesiz melek aşkla birleşti.
Âdemoğlu denen bebek doğdu. 
Işığın içinde akan aşk, bu bebeği getirdi.
Aşkın nûrundan doğan bebek, aşkı içinde taşıdı.
Aşka eren her an yeniden doğdu.
Yeniden doğan, aşkın melekleri idi.
Meleklerin aşkı melekler idi.
Aşk rûhun nefesi idi.
Aşk nûrun ışığı idi.
Rûhun nefesi, nûrun ışığı, gönül olacak idi.
Aşk o gönülde tecelli edecek idi.
O gönüldeki aşk tüm âleme akacak idi.
Aşk o gönülün ışığı idi.
O ışık meleklerin aşkı idi.
Aşk Mecnunu Mecnun yaptı.
Mecnunun aşkı Leyla idi.
Leyla aşk idi.
Mecnun aşkı kıble edindi.
Mecnunun kıblesi Leyla idi.
Mecnun her dâim Leyla’ya döndü.
Leyla her yerden Mecnuna göründü.
Her yer Mecnunun kıblesi oldu.



127

Her şey aşk ile doldu.
Mecnun nereye dönerse dönsün, döndüğü her yer 

aşk oldu.
Her yerden Leyla görünür oldu.
Her yer Leyla oldu.
Aşk, Mecnunu Leyla yaptı.
Mecnundan Leyla göründü.
Aşk melekleri Leyla’yı tavaf etti.
Aşkın lütfû olan zemzem, o gönülden kaynayacak idi.
O gönülden zemzem akacak idi.
Aşkın zemzem sırrı bu idi.
Aşkın gönülden gönüle akışı, zemzemin akışı idi.
Açığa çıkış, aşkın zemzemi ile olacak idi. 
Zemzem sırrı açıldı.
Zemzem gönülden gönüle aktı.
Gönül, zemzemin lütfû ile ayna oldu.
Gönül gönüle baktı, bakan bakılan aşk oldu.
Aşkın zemzeminden sarhoş olanlar, cân sarhoşu ola-

caklar idi.
Cân sarhoşu olanlar, nice câna karışacaklar idi.
Tenlerin cânların bir cân olduğunu görecekler idi.
Aşkla akıp, aşka akacaklar idi.
Aşkla câna erenler, cândan inciler saçacaklar idi.
İnciler nûr elbisesi ile halka çıkacaklar idi.
Her inci dürr-i yektadan gelen bir cân idi.
Her varlık bir cân idi.
Tüm cânlar bir cân idi.
Bedenden geçmek, câna karışmak idi.
Bedenden geçene, cânın ihramı giydirildi.



128

O ihram, Allah’ın nûru idi.
Cân nûr ile nûrlandı.
O nûr aşkın nûru idi.
Câna vuslat edenler, bir cân oldular.
Tenden geçtiler, câna erdiler.
Tenden geçen İsâ olacak idi.
İsâ olanlar, Muhammed’in nûruna erecek idi. 
İsâ sevginin makamı idi.
Muhammed aşkın makamı idi.
Sevgiden aşka akanlar, aşktan aşka aktılar.
O aşka akanlar, aşkta gark oldular.
Aşkın sırrı ehâdiyet idi.
Aşkın sırrı İhlâs idi.
Aşkın sırrı sadakat idi.
Aşkın sırrı samimiyet idi.



129

SAMİMİYET

İhlâslı insan samimidir.

Samimi insan ihlâslıdır.

Samimiyet, içi dışı bir olmaktır.

Samimiyet, karşısındaki kişinin vücûdunda Allah’ın ol-
duğunu bilerek hareket etmektir.

Samimiyet, gönlünde ilâhi aşkı taşımaktır.

O aşk ile davranmaktır.

Nasıl ki ilâhi aşk sarmalar, kuşatır, samimiyet de çev-
resinde olan her şeyi sarmalatır, kuşattırır. 

Samimiyet, Tevhîd şuuruyla hareket etmektir.

Samimiyet, Zâtıyla bir olan, sıfatlarıyla tek olan Allah’a 
bağlılık içinde yaşamaktır.

Her varlığın sahibinin Allah olduğunu bilerek hare-
ket etmektir.

Samimiyet, karşısındaki kişide Allah’a nazar ederek 
hareket etmektir.

Samimiyet, her varlığı kuşatan Allah’a şahit olmak, o 
şuhûdla yaşamaktır.

İnsan Allah’a samimi olursa, çevresine de samimi olur.

Kendine samimi olmayan kimse, başkasına samimi 
olamaz.



130

Başkasına samimi olmayan kimse, kendine samimi 
değildir.

Gel kardeşim!
Samimiyet nedir bilelim.
Vefâ nedir bilelim.
Sadakat nedir bilelim.
İlâhi aşk nedir hissedelim.
Birbirimize samimi olalım.
Birbirimize sadık olalım.
Birbirimize vefâlı olalım.
Birbirimize içten davranalım.
Birbirimize huzur verelim.
Samimiyet, gönlünü Allah’a rabıta eden kimselerde 

tecelli eder.
Samimiyet; vefâdır, ihlâstır, sadakattir, sarılmaktır, 

kopmamaktır.
Samimiyet; içten davranmaktır, kâlben davranmaktır. 
Samimiyet; Allah aşkıyla sarılmaktır, eş olmaktır, dost 

olmaktır.
Samimiyet; menfaat beklemeden koşmaktır, gönül-

lere şifa olmaktır.
Samimiyet; niyetin hâlisane olmasıdır, niyetin Allah rı-

zası için olmasıdır.
Samimiyet; için dışın bir olmasıdır, ten ile cân gibi ol-

maktır.
Samimiyet; her zaman Allah aşkına dayalı hareket et-

mektir.
Allah’a sadakatin ne olduğunu bilenler, samimiyet ma-

kamına ererler.
Allah’a sadık olan; vefalı olandır, samimi olandır. 



131

“Ulâikellezîne sadakû-Onlar sadıktırlar, samimidirler.” 
Bakara Sûresi 177

İşte onlar, tüm içtenlikleri ile Allah’a bağlanırlar.
Onlar Muhsin olanlardır.
Onlar İhlâs sahibi olanlardır.
Onlar vefâlı olanlardır. 
Onlar iyi kimselerdir.
“Min hayrin yuveffe-Vefâlı olan kimseler iyi kimseler-

dir.” Bakara Sûresi 272
Onların dostluğu hâlisanedir.
Onlar en içten davranırlar.
Samimiyetleri kâlbendir.
Çünkü onların kâlbi Allah aşkıyla kuşatılmıştır. 
“Ahlâsnâ hum bi hâlisatin-Onlar ihlâslıdırlar, hâlistir-

ler.” Sad Sûresi 46
Allah’ın aşkına erişenin kâlbi, kâlbi selimdir, samimidir.
“Kâlbi selim-samimi, dürüst kâlb” Şuâra Sûresi 89
Samimiyet ve sadakat makamına erişmeyenler kendi-

lerine samimi olamazlar.
Kendilerine samimi olmayanlar, sadık ve samimi ol-

mayan kimseleri bulurlar.
Âyette ne güzel belirtilmiş.
“Ve lâ sadîkın hamîm-Sadakatleri, samimiyetleri yok-

tur.” Şuâra Sûresi 101
Gel kardeşim!
Samimi olalım.
Vefâlı olalım, sadık olalım, ihlâslı olalım.
Birbirimize samimiyetle davranalım. 
Birbirimize içten davranalım.
Gönülden davranalım.



132

Allah aşkıyla davranalım.

Her varlığı içiyle dışıyla Allah’ın kuşattığını bilelim, 
ona göre davranalım.

Varlığa olan saygının Allah’a olduğunu bilelim.

Varlığa eğilmenin Allah’a eğilmek olduğunu bilelim. 

Çok güzel bir hikâye vardır.

Allah, Hazreti Mûsâ’ya bildirdi.

Açtım doyurdun mu?

Hasta idim koştun mu, baktın mı?

Susuz idim, su verdin mi?

Derdim vardı, geldin mi, derdime çare oldun mu?

Mûsâ seslendi, Yâ Rabbi!

Sen aç olur musun?

Sen hasta olur musun?

Sen susuz kalır mısın?

Sen dertli olur musun?

Allah bildirdi, Yâ Mûsâ!

Bir kulum aç ise, ben açımdır.

Bir kulum hasta ise, ben hastayımdır.

Bir kulum susuz ise, ben susuzumdur.

Bir kulum dertli ise, ben dertliyimdir.

Bir kulumu doyurur isen, beni doyurursun.

Hasta bir kuluma koşar isen, bana koşmuş olursun.

Bir kuluma su verirsen, bana su verirsin.

Dertli bir kulumun derdine çare olur isen, bana çare 
olursun.

Birine umut olursan, bana umut olursun.

Birini sevindirirsen, beni sevindirmiş olursun



133

Yâ Mûsâ, birine yardım edersen bana yardım etmiş 
olursun.

Yâ Musâ! Hep beni ararsın.
Ben dertlilerin gönlündeyim.
Ben mazlumların yanındayım.
Ben çaresizlerin içindeyim.
Yâ Mûsa!
Beni, dertlilerin, mazlumların, çaresizlerin, umutsuz-

ların kâlbinde ara
Beni, gözyaşı dökenlerin gözyaşında ara.
Beni kırık kâlblerde ara.
Çık kendinden, o gariblere gel Yâ Mûsa!
İşte hikâyede de belirtildiği gibi, ihlâslı olmak, samimi 

olmak, varlığın ardında Allah’ın olduğunu bilmek ve ona 
göre hareket etmektir. 



134

SON DEĞERLENDİRME

Bu kitabımızda Allah’ın birliğini anlamaya çalıştık.
İhlâslı olmanın ne demek olduğunu idrak etmeye gay-

ret gösterdik.
Ehâdiyet sırrına vâkıf olmaya gayret gösterdik.
O’nun birliğinin her varlıkta kendini nasıl gösterdiğini 

görmeye çalıştık.
Anladık ki O’ndan gayrı bir şey yoktur.
Her varlıkta tecelli eden O’dur.
Sıfatlarıyla göründüğünü, tüm varlığı Zâtıyla ihâta et-

tiğini idrâk etmeye çalıştık.
İhlâs Sûresinin neden ehâd ile başladığını neden ehâd 

ile bittiğini çözmeye çalıştık.
Anladık ki cümle âlem, görünen boyutu ile de görün-

meyen boyutu ile de O imiş.
Cümle âlem O’nun rahîmiyetinden süzülüp gelmiş.
Süzülüp gelen her şeyde rahmâniyetini göstermiş.
Kendinden Halk eyledi âlemi.
Görünen O’nun kendi idi.
O “EVVEL” idi.
O’nun evveli yok idi.
O evvelsiz idi.



135

O’ndan gayrı hiçbir şey yok idi.
Kaynak O idi.
Tüm âlem nûrani bir hâlde O’nda idi.
Tüm varlık O’nda bir nûr hâlinde idi.
Tüm varlık O’nun nûrundan süzüldü geldi.
İşte “Evvel” sırrı bu idi.
O “ÂHİR” idi.
Her şey O’ndan geldi, O’na aktı.
Her şeyin aslı O idi, O’na döndü.
Buz eridi, kar eridi, dolu eridi suya döndü.
Buzun, karın, dolunun aslı su idi. 
Damla O’ndan geldi, O’na döndü.
Yeni nice damlalar gelişe hazırlandı.
İşte “Âhir” sırrı bu idi.
O “ZÂHİR” idi.
Görünen her şey O’nun tezâhürü idi.
Görünen O’nun kendi idi.
Âşikâr olan O’nun kendi idi.
Her yerden vechîni-yüzünü gösteren O idi.
Kendinden halk eyledi cümle halkı.
Beşer elbisesi giyindi.
Çeşit çeşit göründü.
Çeşit çeşit elbiseye büründü.
Görünen çiçekler, böcekler, hayvanlar insanlar, nice 

mahlukât O idi.
Tohumdan açığa çıkan ağaç gibi, kendini âşikâr eyledi.
İşte “Zâhir” sırrı bu idi.
O “BÂTIN” idi.
Görünenin içinde görünmeyen O idi.



136

Her şeyin özü O idi.
Sûretlerin ardı O idi.
O şah damarından yakın idi.
İpek böceği misali, kendinden çıkardığı kozaya ken-

dini gizledi.
Koza varlığın kendi idi.
Görünen varlığın içyüzü O idi.
İşte “Bâtın” sırrı bu idi.
Şöyle düşünelim.
Kaynak denizdir, denizden gelen damlalar denizin 

kendisidir.
Damlalar buhardan buluta, buluttan yağmura dönü-

şür, yine denize karışır.
İşte deniz Zâtına işarettir.
Damlalar sıfatlarına işarettir.
Damlalar denizden, deniz damlalardan ayrı değildir.
Zâtı sıfatlarından ayrı değildir.
Kaynak O idi, açığa çıkan O idi, akıp giden O idi, gö-

rünmeyen O idi.
Cümle varlık sıfatlarının yüzü idi.
Varlığın özü Zâtının yüzü idi.
İşte Evvel O idi, Âhir O idi, Zâhir O idi, Bâtın O idi. 
Her yerden yüzünü gösteren O idi.
Tüm yüzlerden görünen yüz O idi.
İşte ehâdiyet sırrı bu idi.
İşte ihlâs Sûresinin ehâd ile başlamasının, ehâd ile bit-

mesinin sırrı bu idi.
Bakara Sûresi 115: “Fe eynemâ tuvellû fe semme ve-

chullah.”



137

Meâli: “Nereye dönersen dön, her yerden vechîni-yü-
zünü gösteren Allah’tır.” 

Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel 
bâtın.”

Meâli: Evvel O’dur, Âhir O’dur, Zâhir O’dur, Bâtın O’dur.”
Fetih Sûresi 21: “Ve uhrâ lem takdirû aleyhâ kad ehâtal-

lâhu bihâ ve kânallâhu alâ kulli şeyin kadîrâ.”
Meâli: “Allah bütün her şeyi ihata edendir, bütün her 

şey O’nun takdirinden başka bir şey değildir ve Allah bü-
tün her şeydeki kudrettir.”

Talak Sûresi 12: “Allâhullezî halaka seba semâvâtin 
ve minel ardı mislehunn yetenezzelul emru beynehunne 
li ta’lemû ennallâhe alâ kulli şey’in kadîrun ve ennallâhe 
kad ehâta bi kulli şey’in ilmâ.”

Meâli: “Allah O dur ki, gökleri ve yeri ve onlardaki her 
şeyi bir yücelik içinde var edendir. Tüm varlıkta işleyi-
şiyle her an kendini gösterendir. Bilin ki Allah, bütün her 
şeydeki kudrettir ve muhakkak ki Allah bütün her şeyi il-
miyle ihata edendir.” 

Hadîd Sûresi 4: “Huvellezî halakas semâvâti vel arda-
fisitteti eyyâmin summestevâ alel arş, a’lemu mâ yelicu fîl 
ardı ve mâ yahrucu minhâ ve mâ yenzilu mines semâi ve 
mâ ya’rucu fîhâ ve huve meakum eyne mâ kuntum, val-
lâhu bi mâ ta’melûne basîr.”

Meâli: “Ki O’dur yerleri ve gökleri, bir intizam bir gü-
zellik içinde yaratan, bütün her yeri saran. Yerin içine ne 
girer, ondan ne çıkar, gökten ne iner, oraya ne yükselir, her 
şey O’nun ilmiyledir. Nerede olursanız olun O sizinle bera-
berdir ve Allah yaptığınız şeylerden her an hakikatlerini 
incelikleriyle gösterir.” 

Hadîd Sûresi 5: “Lehu mulkus semâvâti vel ard ve ilâl-
lâhi turceul umûr.”



138

Meâli: “Göklerin ve yerin hükümranlığı O’nundur ve 
tüm varlıkta her an işleyen Allah’tır.”

Bakara Sûresi 284: “Lillâhi mâ fîs semâvâti ve mâ fîl 
ard ve in tubdû mâ fî enfusikum ev tuhfûhu yuhâsibkum 
bihillâh fe yagfiru limen yeşâu ve yuazzibu men yeşâu val-
lâhu alâ kulli şeyin kadîr.”

Meâli: “Göklerde olanlar ve yerde olanlar, sizin gör-
düğünüz ve görmediğiniz şeyler Allah’ındır. Kendinizdeki 
Allah’ın hakikatlerini en ince ayrıntısına kadar düşünün. 
Artık isteyen kimse mağfiret bulur ve isteyen kimse de sı-
kıntılarda kalır. Allah bütün her şeydeki kudrettir.”

Bakara Sûresi 255: “Allâhu lâ ilâhe illâ huvel hayyul kay-
yûm, lâ te’huzuhu sinetun ve lâ nevm lehu mâ fîs semâvâti 
ve mâ fil ard, menzellezî yeşfeu indehû illâ bi iznih ya’lemu 
mâ beyne eydîhim ve mâ halfehum ve lâ yuhîtûne bi şey’in 
min ilmihî illâ bi mâ şâe, vesia kursiyyuhus semâvâti vel 
arda ve lâ yeûduhu hıfzuhumâ ve huvel aliyyul azîm.”

Meâli: “Allah’tan başka güç yoktur. Diri olandır. Varlığı 
ayakta tutan, sürüp giden diriliğin sahibidir. O’nun yaşı ol-
maz, uyuması olmaz. Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa 
her şeyin sahibidir. Ki O’dur şefaat eden. Bütün her şeyin 
varoluşu O’ndandır, O’nun yetkisindedir. Geçmişteki var 
olan şeyler, gelecekteki var olacak şeyler hep O’nun ilmiy-
ledir. O’nun ilmi olmadan hiçbir şey kavranamaz. Her şey 
O’nun isteğiyle var olur. O’nun kürsüsü; gökleri ve yeri, 
her şeyi kuşatmıştır. O, bütün her şeyi muhafaza edendir, 
O’na zorluk yoktur ve O, ilmiyle yüce olandır, varlığın var-
oluşunda karar sahibidir.” 

İşte ihlâslı olmak, ehâdiyet makamının zevkiyle ya-
şamaktır.

Her şeyin evvelinin, âhirinin, zâhirinin, bâtının Allah 
olduğunu hiç unutmamak ve bu şuurda yaşamaktır.



139

Baktığımız her varlığa Hakk nazarıyla bakmak, hakça 
davranmaktır.

İhlâslı olmak, Allah’ın birliğinin şuuruyla hareket et-
mektir.

Hiçbir ayrımcılık içinde olmadan, her yerden vechîni 
gösteren Allah’a nazar etmenin ulvî duygusuyla hareket 
etmektir.

Önemli olan her şeyden Allah’ın tecelli ettiğini göre-
bilmektir. 

Varlığın sûretinde kalmamak, özünü görebilmektir. 
İhlâs Sûresini gönlümüz izin verdiği kadar yazmaya, 

kaleme almaya çalıştık.
Eksiğimiz hatamız olmuşsa affola.

Zâtıyla bir olan, sıfatlarıyla tek olan Allah’ı hiç unut-
mayalım.

Her an O’na dayanalım.
Her an O’na tevekkül içinde olalım.
Her yerde O’na nazar edelim.
Cümle varlığa Hakk nazarıyla bakalım.
Tenlerin de cânların da Hakk olduğunu bilelim. 
Her varlığın beşer elbisesi giymiş O’nun kendisi oldu-

ğunu unutmayalım.
Hiçbir varlıktan saygımızı, sevgimizi eksik etmeyelim.
Ölümlü olduğumuzu unutmayalım.
Ölümün bir son değil, O’na dönmek, O’na karışmak ol-

duğunu unutmayalım.
Nasıl ki buz eridiğinde aslı olan suya döner, işte insan 

da aslı olan Allah’a döner.



140

Gönlünüzden ilâhi aşk hiç eksik olmasın.
Gönlünüzden ehâdiyet şuuru eksik olmasın
Yaşantınızdan birlik şuuru eksik olmasın.
Gönlünüz her dâim ilâhi heyecan içinde olsun.
Yüzünüzden tebessüm, samimiyet, ihlâs hiç eksik ol-

masın.
Yaşantınızdan ihlâs hiç eksik olmasın.
Gönlünüz her dâim ilâhi huzur içinde olsun.
Yaşamın bize bir armağan olduğunu unutmayalım. 
İlim ve edeb içinde yaşayanlardan olalım. 
Birbirimize yardım edenlerden olalım.
Birbirimize umut olalım, moral olalım.
Birbirimize huzur verenlerden olalım.
Birbirimize cennet olalım.
Rahmeti, şefkati, sevgiyi, saygıyı, hissettirenlerden olalım.
Hayatınız her dâim ihlâs içinde olsun.
Tüm davranışlarınız ihlâs içinde olsun.
Sevgiyle, huzurla, aşkla, ihlâsla kalın.

İsmail Dinçer


