IHLAS SURESI
TEFSIR

Ismail Dincer

y






ICINDEKILER

ONSOZ | 5
RIYA VE SIRK | g
KUR'AN'DA THLAS AYETLERI | 25
IHLAS SURESI | 38
EDEP VE HILM | 107
MELEKLERIN ASKI | 11
SAMIMIYET | 129
SON DEGERLENDIRME | 134







ONSOZ

Ihlas, ihlas, Thlas...

Tevhidin sirr1 Ehadiyet...
[hlasin kaynagi Ehadiyet...
Ehadiyet sirri Thlas...

Climle alem Ehadiyetten geldi...
Ehadiyetle sarildu...

Ehadiyete akti...

Her sey Ehadiyetten tecelli etti...
Ehadiyet bir olanin sirr1 idi...

O bir olan Allah idi...

Ehadiyet nliruna akti...

Allah’in nlruyla boyanmak...
O’nun nirundan nirlanmak...

O nirla sarilmak, sarmalamak...

Gonliinde, rithunda, bedeninde, tiim hiicrelerinde o
niru hissetmek...

O nlrla ask makamina erismek...
Meleklerin askina erismek...
Meleklerin secdesine erismek...
0 askla Ihlaslanmak...

O nirla hlaslanmak...

S
e R o>
% O

N\ \Y»z:




P e
,(\;—' \ ‘{
% 6 .

1 \Y&

Ihlasla, samimiyetle davranmak...
Sadakatle, icten, her seyinle elini uzatmak...
Sefkatli, merhametli olmak...

Sevindirmek, tebessim ettirmek...
Beklentisiz kosmak...

Umut olmak icin kosmak...

Care olmak icin kosmak...

Birinin derdini icinde hissetmek...

Birinin derdini derdin bilmek, onun derdine care ol-
mak icin kosmak...

Insanlarin, varligin huzuru igin, hayr i¢in kosmak...
Nasil bir duygu Ihlas...

Nasil ulvi bir duygu...

Tim varlik Allah’in niirundan stizilip geldi...
O’nun ndruyla kusatildi...

Nlrundan bizleri yarattu...

Bizleri nlruyla kusatti...

Thlas makami nedir?

Mubhlis kimse kimdir?

fhlas makamina erenlerin yasantis1 nasildir?
Icimiz disimiz ihlas icinde mi?

[hlas gonliimiizde tecelli etti mi?

Bu kitabimizda Ihlas Siiresinin tefsirini yapmaya gay-
ret gosterecegiz.

Ihlas Siresi, Ehad ile baslar Ehad ile biter.
Bu bile bu sfirenin derinligini ifade eder.

[hlas Stresi, tiim Kur’an’in vermek istedigi mesaji dért
dyette toplar.



Allah’in tekligini, hi¢cbir seye muhta¢ olmamasini, dog-
mus ya da dogurmus olmamasini ve birligiyle tek oldugunu.

ihlas Stiresi Tevhid suurunun temelini olusturur.
Tevhid, Allah'in birliginin ne oldugunu bilmektir.

Tevhid, tiim varlig1 tutan ilahi kudretin tek oldugunu
gorebilmektir.

Her insan Allah hakikatinin ne oldugunu bilmek i¢in
diistinmelidir.

Bu dlem ve kendisi nasil yaratildi diye ince ince ilmi
olarak diisiinmeli, akletmelidir.

Insan kendini bilme yolunda, bir edep i¢inde ilmi ha-
reket etmeli ve kendi gercegine erismek icin tefekkiir
icinde olmalidir.

Bu siire, soyle bir olaydan sonra tecelli etti diye bilinir.

Bazi kimselerin Hazreti Muhammed'’in yanina gelerek;
“Allah’t bize tarif eder misin, yiyip icer mi, ¢oluk ¢ocugu
var m1, dogmus mudur, dogurmus mudur, O’nu nasil bili-
riz? Tarif et ki sana inanalim” diye sormalar1 lizere Haz-
reti Muhammed bu stireyi okumustur.

Bu slirede Allah’in zatinin birligi bildirilir.
Climle alemde tekligi bildirilir.

Allah zatiyla birdir.

Sifatlariyla tektir.

Allah’a sahitlik makamina ermek, kisinin kendinde ve
her varlikta O’na ait nitelikleri anlamakla mimkiindiir.

Bir seyi tarif etmek, ancak O’nu bilen kisilere mahsustur.

Konusuna vakif olan kisi, vakif oldugu seyi anlatabi-
lir, tanitabilir.

Sahit olmadigimiz bir seyi anlatmak miimkiin degildir.

Sahit olmadigimiz seyi anlatmaya kalkmak, zanlarla
hareket etmektir.




O’nun icin Allah’a olan sahitlik, O'nun tanimak demektir.
Insan sahit olmadig bir seyi bilemez, anlatamaz.

[hlash olmanin 6l¢iisii, Tevhidi suura erismekle miim-
kiindiir.

[hlas makami ehadiyet sirrinda gizlidir.
Onun icin ihlas Stresi ehad ile baslar, ehad ile biter.

iki ehad arasinda tecelli eden ihlas Siresi, Thlash ol-
manin sirrini barindirir.

fhlas “h,1,s” kelime kokiinden gelir.
Halis olmak, her varligin 6ziintin Allah oldugunu bilip,
o suurla hareket etmektir.

[hlash olmak, riya ve sirk giinahindan kurtulmakla
mimkindiir.

Iste bu kitabimizda, “ihlds makamina nasil erisiriz?”

“Riya ve sirkten nasil kurtuluruz?” konularini incele-
yecegiz.

Toplum olarak birbirimize; samimi, diiriist, sadik dav-
ranmak ihlash olmakla miimkiindir.

Bu kitabimizda hatamiz, eksigimiz, gafletimiz olursa
Rabbim affetsin.

1-09-2024

Ismail Dinger



RiYA VE SiRK

fhlas makamina erismek...

Her seyin 0ziiniin bir 6z oldugunu goérebilmek...
Ehadiyetin nirunu giyinmek...

Iste tiim bunlar riya ve sirkten kurtulmakla miimkiin.

fhlash olmanin yolu, iblislikten ve seytanliktan kur-
tulmakla miimkiin.

Yani varligin stretinde kalmamak ve her tiirlii koti-
liilk yapmaktan uzak durmakla miimkiindiir.

fhlasli olmanin yolu, riya ve sirkten kurtulmaktan gecer.

fhlas makamina giden yolda, kisi kendi iblisini, seyta-
nin1 yenmek durumundadir.

Riya nedir bilelim.

Sirk kosmak nedir bilelim.

Iblislik, seytanlik nedir bilelim.

Riya yolunu terk edelim.

Sirk yolunu terk edelim.

Kendimizde kalmayalim.

Kendi 6zlimiizle 6zlenelim.

Hepimizin bir 6z oldugunu idrak edelim.

Riyada kalmayalim.

Kimseye gosteris icinde olmayalim.




Bilelim ki riya yapmak haramdir.

Bilelim ki riya halinde olmak Allah’a olan bir isyandir.
Riyadan kurtulalim.

Sirkten kurtulalim.

Riyanin ne oldugunu iyi bilelim.

Sirk kosmanin ne oldugunu iyi bilelim.

Yillarca gittigimiz inang gruplarinda ihlasl olmak ke-
limesini duyduk.

Ama hakikati nedir bilemedik.
Namaz kilmayi, orug tutmayi ihlas diye 6grendik.
Namazi kilarken, baskalarini namazsiz gorerek saldirdik.

Kendimiz orug tuttuk, ama baskasini orugsuz gordiik
ve hor baktik.

Ve bunu ihlas zannettik.

Bir inan¢ grubunda kaldik, oraya uymayi, oranin ku-
rallarina uymayy, ihlas zannettik.

Oysa [hlash olmak, ehadiyet duygusuna erismekte giz-
liydi.

Her varliga ihlas icinde bakmakta gizliydi.

Bilmeden riyaya diistiik, bilemedik.

Bilmeden sirke diistlik bilemedik.

Bilmeden iblis durumuna dustiik, seytanlastik bilemedik.

Riy3, re’y kelime kokiinden gelir.

Re’y gormek demektir.

Riya-ria; gorsiinler diye gosteris icinde olmak demektir.

Yani kendini gostermek i¢in hareket etmek demektir.

Ben egosuyla yasamak demektir.

Senlik benlik icinde kalmak demektir.

Matn Saresi 6: “Ellezine hum yuratn.”



Meali 1: “O kimseler riya icindedirler”

Meali 2: “O kimseler gosteris icin hareket ederler”

Meali 3: “O kimseler benliklerine sarili hareket ederler”

Riya:

Gosteris icinde olmak.

Kendini gostermek icin hareket etmek.

Kendine iyi desinler diye iyilik yapmak.

Bagkalar1 begensin diye hareket etmek.

Toplumda itibar kazanmak i¢in hareket etmek.

Cikar saglamak amaciyla hareket etmek.

Ikiytizliiliik iginde olmak.

Biliyor desinler, dlim desinler diye 6grenmek ve ko-
nusmak.

Ibadetlerini birilerine “ben ibadet ediyorum” ispati
icinde yapmak.

ibadetlerini Allah i¢in degil de yasadig: toplumda din-
dar Kkisi desinler diye yapmak.

Ibadetlerinde sekilde kalmak, manasina ermeden gos-
teris icinde olmak.

Kur’an okumayn biliyor desinler diye, Arapga 6grenmek.

Glzel Kur’an okuyor desinler diye, Kur'an okumay1
o0grenmek.

Ihtiyac1 olanlara, gosteris icinde iyilik yapmak.

Birilerine iyilik yaparken, onlara fakirlik i¢cindeymis
hissini vermek.

Birilerini kiiciik gorerek iyilik yapmak.

Birilerini fakir gorerek iyilik yapmak.

lyilik yaparken birilerini utandirmak.

Giysileriyle gosteris icinde olmak.

Giysileriyle birilerini utandirmak.




12

Giysileriyle hava atmak.

Edindigi mal, miilk, ara¢larla gosteris icinde olmak.
Edindigi meslek ile gosteris icinde olmak.

Meslegini oncelikle hizmet i¢in degil de para i¢in yapmak.
Hazreti Muhammed: “Sol elinin verdigini sag eli duy-

mayacak sekilde gizlice iyilik yapan kimselerden olun.”
(Mislim Zekat 30)

Hazreti Muhammed’den aktarilan bagka bir bilgi soyledir.

“Kiyamet giinii hesab ilk goriilecek Kisi, sehit diismiis
bir kimse olup huzura getirilir. Allah Tedla'nin ona ver-
digi nimetleri hatirlatili; o da hatirlar ve bunlara kavus-
tugunu itiraf eder.

Ona denilir: Peki, bunlara karsilik ne yaptin?

- Sehit diistinceye kadar Allah’in ugruna cihad ettim,
diye cevap verir.

Ona bildirilir: Yalan soyliiyorsun. Sen, “babayigit adam”
desinler diye savastin.

Sonra emrolunur da o kisi ylizlstii cehenneme atilir.

Bu defa ilim 6grenmis, 6gretmis ve Kur‘an okumus bir
kisi huzura getirilir.

Ona da Allah’in verdigi nimetler hatirlatilir.

O da hatirlar ve itiraf eder.

Ona da: Peki, bu nimetlere karsilik ne yaptin? diye so-
rulur.

- llim égrendim, dgrettim ve Allah rizasi icin Kur’an
okudum, cevabini verir.

- Ona da denilir: Yalan séyliiyorsun. Sen “alim” desinler
diye ilim 6grendin, “ne giizel okuyor” desinler diye Kur’an
okudun. Bunlar da senin hakkinda séylendi.

Sonra emrolunur o da yiiziistii cehenneme atilir.



Daha sonra Allah’in kendisine her c¢esit mal ve imkan
verdigi bir Kkisi getirilir.

Allah’in verdigi nimetler ona da hatirlatilir.

O kisi de hatirlar ve itiraf eder.

Ona da denilir: Peki ya sen bu nimetlere karsilik ne
yaptin?

O kisi de: Allah’in verilmesini bildirdigi, raz1 oldugu
seyleri hi¢bir yerden esirgemedim, sadece Allah rizasin
kazanmak icin verdim, harcadim, der.

Ona de denilir: Yalan soyliiyorsun. Halbuki sen, biitiin
yaptiklarini” ne comert adam” desinler diye yaptin. Bu da
senin icin zaten soylendi, buyurur.

Emrolunur o da yiiziistii cehenneme atilir” (Mislim,
Imare 152)

Iste buradan anlyoruz ki kisi kendine, paye ¢ikarmak
icin bir sey yapmamaldir.

Yaptiklariyla gurura diismemeli, kibre diismemelidir.

Kisi gosteris pesinde olmamalidir.

Gel kardesim!

Riya i¢cinde olmayalim.

Kimseyi utandirmayalim.

Yaptigimiz iyilikleri kimseye hissettirmeden yapalim.

Ihtiyag sahiplerini utandirmadan hareket edelim.

Kendimizi hi¢ 6n plana koymadan yardim edelim.

Edindigimiz mal, miilk, araglarla hava atmayalim, gos-
teris yapmayalim.

Liks giysiler giyerek gosteris icinde olmayalim.
Gel kardesim!
Ibadetlerimizde riya i¢cinde olmayahm.

Ibadetlerin seklinde kalmayalim, manasina erelim.




Dindar goriinmek icin ibadet etmeyelim.

Ne dindar Kkisi desinler diye ibadet etmeyelim.
ibadetlerimizde gésteris icinde olmayalim.

Gel kardesim!

Konusurken hava atmayalim.

Biliyor desinler diye konusmayalim.

[Imin sahibinin Allah oldugunu bilerek konusalim.
Tevazi icinde konusalim.

Baskalarini cahil gormeyelim.

Ey kardesim!

Bilelim ki en tehlikeli sirk, giinah riyadir.

Bilelim ki riya, kibir i¢inde olmaktir.

Bilelim ki riya i¢cinde olan, hakikatlere eremeyecektir.
Allah’a sahit olamayacaktir.

Asla insan makamina eremeyecektir.

Asla Islam makamina eremeyecektir.

Gel kardesim!

Thlash olahm.

Halisane olalim.

Samimi olalim.

“Allah rizas1 nedir?” layikiyla anlayalim, layikiyla uyalim.
Asla riya-gosteris icinde olmayalim.

Bakara Siiresi 224: “Ve 1a tecalilllahe urdaten li eyma-
nikum en teberra ve tettek( ve tuslih@i beynen nas val-
lahu semiun alim.”

Meili: “Kendinizi; erdemlilik icinde noksansiz goriip,
bir gosteris icinde Allah’in yerine koymayin, fenalardan sa-
kinin Allah’a ortak kogmayin, insanlar arasinda uzlasmaci
olun, isittirenin ve ilmin sahibi olanin Allah oldugunu bilin.



Gel kardesim!

Kur’an’t duyalim.

Asla riya icinde olmayalim.

Hi¢ kimseye gosteris yapmayalim, caka satmayalim.

Hi¢ unutmayalim, biz hi¢bir seyin yaraticisi degiliz.

Bir atomu, bir hiicreyi yaratan degiliz.

Varlig1 sekillendiren degiliz.

Insan tevazdlu olmali.

Insan al¢ak géniillii olmal.

Insan haddini bilmeli ve asla riya icinde olmamali.

Gel kardesim sirk nedir iyi bilelim.

[hlasin 6niindeki engellerden birinin de sirk oldu-
gunu iyi bilelim.

Sirke diismekten korkalim ve dikkatli olalim.

Lokman Stresi 13: “La tusrik-sirk kosma.”

“La tusrik billah innes sirke le zulmun azim.”

Meali 1: “Allah’a ortak kosmak, muhakkak ki sirk, bii-
yuk zulimdir”

Meali 2: “Allah’in ulviyetinin yaninda ben de varim deme,
muhakkak ki bu kendine yaptigin en biiyiik zuliimdiir.”

Diislin, anne rahmine nasil diistiin?

Diislin, hiicre hiicre, doku doku, organ organ nasil be-
denlendin?

Bedenin nasil var oldu?
Bedenin nasil sekillendi?

Gozlerin, kulaklarin, burnun, dilin, dislerin, ellerin,
ayaklarin, nice organlarin, hiicrelerin nasil sekillendi?

Bedenini var eden, sekillendiren sen misin?

Bedeninde her an olan isleyisi yapan sen misin?




Bedenindeki kudretin sahibi sen misin?

Bedenindeki sifatlarin sahibi sen misin?

Tiim bunlari diisiin, var eden misin, var edilen misin?
Allah’a ait olan viiciduna benim deme.

Allah’a ait olan sifatlar1 kendine nispet etme.
Bedenini sen var etmedin.

Bedenini sen sekillendirmedin.

Bir giin gelecek 6leceksin.

Bedenin yaslanip gidecek.

Ellerinin ayaklarinin giicii azalacak, genclik yillarin-
daki o giiciin olmayacak.

Gozlerin eskisi gibi goremeyecek, kulaklarin eskisi
gibi duyamayacak.

Var etmedigin, isleyisini senin yapmadigin, sifatlarin
sahibi olmadigin bir bedene benim demen ne kadar bii-
yuk bir gaflettir.

Gel bu gafletten kurtul.

Gel, sana ait olmayan bir bedene, benim deme gafle-
tine diisme.

Diisme ki sirk kosma, yani ortak kosma.
“Ortak kosmak nedir?” Gel diistinelim.
Yoksa bilmeden de olsa miisrik durumuna mi diigiiyoruz?

Allah’a ortak kosmanin ne oldugunu dogru bir an-
lamda biliyor muyuz?

Ortak kosmak, “hem ben varim hem Allah var” demektir.

Allah’a ait olan nitelikleri kendine ya da bagkasina nis-
pet etmektir.

Ikilikte kalmaktir, benlik icinde olmaktir.

Allah’a ait olan1 kendine ya da bir baskasina nispet
etmektir.



Allah’in ulviyetinin yaninda “ben de varim” deme gaf-
letidir.

Allah’a ait olan sifatlari kendine nispet etmektir.
Kendini hayat sahibi sanmaktir.

Kendini ilim sahibi, kudret sahibi sanmaktir.
Miisrik, serik, ortak kosmak demektir.

Miisrik; “se-ri-Ke, sirk” kelime kokiinden gelmektedir.
Serike ortak olmak demektir.

Senin de var benim de var anlamindadir.
“Sirket” de bu kokten gelir.

Yani ortaklik.

Yani Miusrik; ortak kosan anlaminda kullanilir.
Yani Allah’a ortak ¢ikaran anlamindadir.

Yani Allah’a ait olan vasiflar1 ama kendimize ama bir
baskasina isnat etmektir.

Yani, Allah'in yarattig1 bir kula ya da kendimize ulthi-
yet isnat edilmesidir.

Miisrik, Allah'1 reddeden demek degildir.

Miisrik, Allah’a inanir, O'nun varliktaki tecellilerine inanir.

Miisrik ibadetlerini yapar, namazini kilar, orucunu tutar.

Ama misrik Allah’a ortak kosar.

Allah’in ulviyetinin yaninda kendine varlik nispet eder,
“Allah var bende de varim” zanniyla yasar ve musrik du-
rumuna diiser.

Kur’an’da, miisriklerin Allah’a inandiklari bir¢ok yerde
belirtilir.

Zumer Stresi 38: “Ve le in seeltehum men halakas se-
mavati vel arda le yekulu Allah.”

Meali: “Eger onlara; gokleri ve yeri kim yaratt1? diye
sorsan, elbette Allah derler”




Zuhruf Siresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas
semavati vel arda le yekllunne halakahunnel azizul Allah.”

Meali: “Dogrusu onlara; gokleri ve yerleri kim yaratti1?
diye soruldugunda, elbette varligin yiice sahibi, ilmin sa-
hibi olan Allah onlari yaratti, derler”

Ankebiit Shresi 63: “Ve le in seeltehum men nezzele
mines semai maen fe ahya bihil arda min badi mevtiha le
yekilunnallah kulil hamdu lilldh bel ekseruhum 13 yakiliin.”

Meali: “Eger onlara; gokten yagmuru indiren, boylece
topraktan hayat veren, sonra da oradan nutfeler ¢ikaran
kimdir, diye sorsan, elbette Allah derler”

Kur’an incelendigi zaman goriilecektir ki, miisriklerin
de Allah inanci vardir.

Yine Kur’an incelendigi zaman goriilecektir ki, miis-
riklik kisinin kendine yaptig1 bir zulimdiir.

Lokman Siresi 13: “Ve iz kale lukmanu libnihi ve huve
yaizuhu ya buneyye 14 tusrik billah innes sirke le zulmun
azim.”

Meali: “Lokman ogluna 6giit verip, soyle demisti: Ey
oglum, Allah’in yaninda kendine varlik isnat edip sirk
kosma. Dogrusu sirk kosmak elbette kendine yaptigin bii-
yuk bir zulimdiir”

Misriklik durumuna diisen kisi, benlik i¢cinde kalir,
kendine varlik nispet eder, bedeninin sahibi olan Allah’a
teslimiyet icinde olamaz.

Misriklik Kisiyi:

Allah’a teslimiyetten uzaklastirir, kibir icine disiiriir.

Senin de var benim de var gafletine diisiiriir.

Allah’a ait vasiflar1 ama kendine ama baskasina is-
nat ettirir.

Kesrette birakir, vahdete eristirmez.



Varligin siiret boyutunda birakir, siretine erdirmez.

“Sen sensin, ben benim” gafletinde yasatir.

Iste bu durum iblislik durumudur.

Kur'an’da 11 ayette iblis kelimesi gecer.

Iblislik, varligin stiretinde kalip, yani toprak boyutunda
kalip, topragin 6zl olan cani1 géremeyendir.

Yani teni goriip cani goremeyendir.

Sad Stresi 74: “l14 iblis istekbere ve kAne minel kafirin.”

Meali: “Ancak, varligin stiretinde kalip siretini gérme-
yen ise bir teslimiyet icinde olmaz, kibirlilik icinde ka-
lir ve hakikatleri gormemezlikten gelip 6rtenlerden olur”

Iblis; varligin dis elbisesinde kalan, siirette kalan yani
toprak boyutunda kalan, iflenen riih boyutuna ulasama-
yan demektir.

Yani varliga baktiginda, varligin dis ytiziinde kalan, var-
181 tutan igyiiziindeki can idrakinden uzak olan demektir.

Yani teni goriip cani1 géremeyen demektir.

Tim stiret viicidlarini tutan Allah'tir.

Eger biz, sliretleri goriir stretleri tutan sireti gore-
mezsek, yani topragl gorir, topragin ardinda olani gore-
mezsek, yani teni goriip cani géremezsek, bizde iblislik
hali agiga cikar.

Iste iblis; varhigin dis elbise boyutunda kalan, yani var-
ligin toprak boyutunda kalan demektir.

[hlas makamina giden yolda, kendi iblisimizi iblislik-
ten dogan seytanimizi yenmek mecburiyetindeyiz.

Insan1 iblis yapan, seytan yapan diistiigii kibri idi.

Insan1 seytanlastiran, kendini daha hayirli sanmas idi.

iblis hep séyle séyledi:

“Ben ondan hayirliyim.”




“Ben ondan tistiiniim.”

“Ben ondan yliceyim.”

“Ene hayrun minhu-ben ondan hayirliyim” Sad Stiresi 76
Iblis bdyle duygularla seytanlastu.

Insan béyle duygularla seytanlasti, zalimlesti.

Benim inancim, benim ibadetim, benim ibadethanem
onlardan daha iistiin, diyenler kendi gibi olmayanlar: dis-

lady, hor gordii.

Insan yaratilan diger varliklardan daha iistiin, daha

ylce olabilir mi?

Bir kisinin inanc1 digerinden daha ytice olabilir mi?

s \ Hepimiz ayni1 Allah'in yarattigi kullar degil miyiz?
20 Yunus Emre’miz ne giizel séylemis.
4 i

g “Sen kendine ne sanirsan ayriga da onu san.”

“Yetmis iki millete Hakk nazariyla bak.”

Tim varliga Hakk nazariyla bakamayip, varligin si-
retinde kalmak ve kendine iistiinliik ¢cikarmak, kisiyi iblis
durumuna diisirur.

iblis durumuna diisen, kendini, inancini, milletini, cin-
siyetini Ustin gorur.

Evet, iblis hep bdyle zannetti, boyle diistindii, boyle
soyledi.

iblisi iblis yapan sey “Ene hayrun minhu-ben ondan
hayirliyim” (Sad Siresi 76) demesi ve kendini listiin gor-
mesiydi.

iblis “Ben ondan hayirhyim” dedi.

“Halakte hu min tin-O bir toprak” dedi.

Bu ayeti ¢ok iyi tefekkiir etmeliyiz.




Her kim, kendini yaratilan herhangi bir varliktan ya
da bir insandan daha hayirh goériiyorsa, o kisi biiyiik bir
kibrin icine diismiistiir.

Kendini diger bir kimseden daha hayirl gormek, daha
degerli gormek, daha ytice gérmek kibirdir.

Kibir Kisiyi seytanlastirir.

Kibir kisiyi Hakk suurundan uzaklastirir.

Varligin toprak boyutunda kalan iblislesir.

iblis olan Hakk suurundan uzaklasir ve seytanlasir.

Seytanlasan Kkisi zalimlesir, kendine ve ¢evresine zu-

lim eder.

Kur’an’da hem iblis hem seytan kelimeleri vardir.

Toplumda iblis ve seytan ayni olarak kabul edilir.

Seytanin geldigi yer iblis boyutudur.

Iblis, libas boyutunda kalan, 6zii géremeyen demektir.

Libas, dis elbise demektir.

Varligin dis elbisesi topraktir.

Her kim toprak gordi, topragin 6ziinli géremedi, o ib-
lis durumuna dustii.

iblis durumuna diisen varligin esya boyutunda kalir
ve git gide seytanlasir.

Seytan “sa-ta-na” kelimesinden gelir.

Sa-ta-na yani seytan; uzaklasan yani Hakk’tan uzak
olan demektir.

Seytanlasan Kkisi, hep kibir icindedir, kendini tstiin go-
riir, kendi otoritesi icin her seyi yapar.

Hep kendi ¢ikari icin, yakar, yikar, dagitir, zuliim eder.

Iblisin oglu seytandir diyebiliriz.

Iblislik hali seytanhg dogurur.

o

21

v



Seytan varligin esya boyutunda kalir ve kendi sahsi ¢1-
kari, otoritesi i¢in yakar, yikar, zuliim eder.

Iblislik toprak boyutunda kalmaktir, varhgin ashni go-
rememektir, 6zi gorememektir.

Seytanlik ise, zalimlesmek, gaddarlasmak, kotiiltiik
yapmaktir.

Kur'an’da belirtildigi gibi, Adem’e secde etmeyen iblistir.
Adem’den maksat, iiflenen rith boyutudur.

Kisi, varligin stretinde kalir, varligin 6ziinii yani Hakk
boyutunu géremezse, iblis durumuna diiser.

iblis, varligin toprak boyutunda kaldj, iiflenen riih ha-
kikatine eremedi.

iblis, kendini yaratilan herhangi bir varliktan hayirh
gordd, kibirlendi ve iblis durumuna diistii.

Bakara Siresi 34: “ill4 iblis eba vestekbere ve kine
minel kafirin.”
Meali: “Kibirlenen iblistir ve onun kibri onu kafir eder”

Kisi yaratilan her bir varligin Hakk ile bagini géremezse,
¢okluk boyutunda kalir, coklugu tutan tekligi géremez.

Iste iblislik haline diisen, toprak boyutunda kalir, top-
ragin hakikatini géremez.

Yaratilan her varlik, Allah’in kendi 6ziinden siiziiliip
gelmistir.

Allah, her varlig1 kendi zatiyla kusatir.

Varlik Allah’tan, Allah varliktan ayr1 degildir.

Allah her insana sah damarindan yakindir. Kaf Stiresi 16

Birimize az yakin, digerine ¢ok yakin degildir.

Herkese ayni derecede yakindir, hatta yakindan daha
yakindir.



Insan, bu suurla bakmali, varligin toprak boyutunda
kalmamalhdir.

Her kim, kendini yaratilan bir varliktan hayirh gori-
yorsa, bilyiik bir kibrin icine diismiistiir.
iblis “Ene hayrun minhu-Ben ondan hayirliyim” dedi.

Onun kendini hayirh gérmesi, onu kibre diistirdii, onun
kibri onu seytanlastird.

Her kim kendini yaratilan herhangi bir varliktan; ha-
yirly, Gistiin, daha degerli goriiyorsa, o iblistir, o seytanlasir.

Iblislik, seytanlik, riyay: getirir, sirki getirir.

Riy3, sirk, Tevhid hakikatinden uzaklastirir.

Her varligl tutan kudreti gormekten uzaklastirir.

Riy3, sirk, iblislik durumuna diisen, varligin kesret bo-
yutunda kalir, kesreti tutan ilahi kudreti gérmekten uzak-
lastirir.

Onemli olan Kesreti tutan vahdete erebilmektir.

Onemli olan her varhigin yaraticisinin Allah oldugunu
gorebilmektir.

Onemli olan her varhga Hakk nazariyla bakabilmektir.

Bir agacta yiizlerce, binlerce yaprak vardir, ama tiim
yapraklar dallar bir gévdeye baghdir.

Iste yiizlerce, binlerce varlik olsa da hepsi Allah’a baghdir.

Varligi ayr1 ayr1 gérmek, onlari tutan ilahi kudreti go-
rememek kisiyi miisriklik durumuna diisiirir.

Misriklik durumuna diisen Kkisi:
Allah hakikatine erememistir.
Miiminlik makamina gelememistir.

Kendine sah damarindan yakin olan Allah’a sahit ola-
mamistir.

Varhigi ayr1 Allah’'1 ayr1 zanneder.




Kendini ayri, Allah’1 ayr1 zanneder.
Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet eder.

Kendini mal miilk sahibi goriir, miilkiin sahibinin Al-
lah oldugunu géremez.

Kendini hayat sahibi goriir, kendinde hay olan diri olan
Allah1 goremez.

Kendini gli¢lii goriir, kendindeki ve tiim hiicrelerindeki
giiclin sahibinin Allah oldugunu géremez.

Kendini irade sahibi goriir, varhigi var etmede ve se-
killendirmede irade sahibinin Allah oldugunu géremez.

Insan miisriklik nedir iyi bilmelidir.
Insan kendini bilmeli, varolusunu diisiinmelidir.
Varolusunu diisiinerek, var ediciye sahit olmalidir.

Kendi bedeninde; fail olani yani isleyeni, mevsif olan
yani sifatlarin sahibini, mevc(id olan yani bedenini tutan
Zat1 anlamali ve O’na teslimiyet icinde olmalidir.

Gel kardesim!

Sirk kosmayalim.

Miisrik durumuna diismeyelim.

Allah senden ayr1 degildir, Allah1 ayr1 kendini ayr1 sanma.

Nasil ki tiim hiicrelerin bedeninden ayr degilse, sen
de Allah’tan ayri degilsin.

Gel bu suura eris, Allah’a ortak kosma.
Gel kardesim!
[hlasli olmanin o ulvi duygusuna eriselim.

Bu duygunun 6niinde engel olan, riya ve sirkin ne ol-
dugunu anlayalim ve bu duygulardan kurtulalim.

Ve yasantimizi Thlas icinde gecirelim.
Iste ihlas makamina giden yolda, iblislik, seytanlik, riya,
sirk kosma gibi duygu ve diisiinceleri yenmeliyiz.



KUR’AN’DA iHLAS AYETLERI

ihlas kelimesi, hulis, halas, hilis kelimeleri ile bag-
lantilidir.

Insanin duygularinin, diisiincelerinin Allah’in ntiruyla
nurlanmasi demektir.

insanin hallerinin, davranislarinin; saf, tertemiz, igten,
samimi olmasi demektir.

Halis olmak, tiim benlik kirlerinden kurtulmak demektir.

Halis olmak, Allah’in zatinda fani olmak, O’nun ulviye-
tinde beka bulmaktir.

Allah’in ulviyetinde, kendi varligindan ge¢mek, tiim
egolardan arinmak, saflasmak, tertemiz olmaktir.

Onlar her tiirli benlikten halas olmuslardir.
Onlar Allah’in ulviyetinde varliklarindan ge¢mislerdir.
Onlar Allah'in sifatlarina, zatina sahit olmuslardir.

Onlar nereye donerlerse donsiinler, Allah’in vechine
nazar ederler.

Ihlas, Tevhid hakikatine erismekle miimkiindiir.

fhlas makamina erismek, bir goniil yolculugu ile miim-
kiindiir.

Tenden cana olan yolculuk Allah’a teslimiyeti getirir.
Halk’ta Hakk’a nazar etmeyi getirir.

{hlas makamina erenler, goniil ehli olmuslardir.

o

25

v



Onlarin goniillerinden nazar eden Hakk’in kendisidir.
Hakk nazariyla Halk’a bakmak ihlas makaminin liitfidur.
Bakara Stresi 139:

Gllae | Ul 2&0)5 G shg all L AL 8
Gsaldn 41 FAT eﬁu&i ;533

Kul e tuhacclinena fillahi ve huve rabbuna ve rabbu-
kum ve lend A4maluna ve lekum amalukum ve nahnu lehu

muhlistin
Kul e : Soyle, anlat, miicadele mi, gayret, biz,
tuhaccline na
Fi Allah : Hakkinda, i¢in, Allah,

Ve huve rabbu : O, rabbimiz, bedenimizin sahibi,

na

Ve rabbu kum : Sizin Rabbiniz, bedeninizin sahibi,

Ve lena amelu  : Bizim, amellerimiz, yaptiklarimiz,

na

Ve lekum : Sizin amelleriniz, yaptiklariniz,
amalu-kum

Ve nahnu lehu : Biz, ona, ihlas sahibi, icten, tiim ictenligiyle
mubhlisiin bagl olan, samimi, sadik,

Meali: “De ki: Allah hakkinda bizimle miicadeleye mi
giriyorsunuz? O bizi de viicdlandirandir ve sizi de viiciid-
landirandir. Bizim yaptiklarimiz bize ve sizin yaptiklariniz
size. Biz O’na tiim i¢tenligimizle baghyiz.”

Bu béliimde belirtildigi gibi, ihlas sahibi olan, tiim vii-
clQdlarin sahibini bilendir.

“Allah ve huve rabbuna ve rabbukum-bizim de rabbi-
miz, sizin de rabbiniz ayn1 Allah'tir”

Allah’in, bir viiciddaki karsilig1 “Rabb” esmasidir.

Yani bir viiciidun sahibine Rabb denir.



Tiim viicidlarin sahibine Allah denir.

Tim alemlerin sahibi Allah’tir, Allah’in bir viictiddaki
sahipligi Rabb’dir.

Onun igin, bir evin sahibine de “Rabbii’l dar” denir.

Bir malin, bir miilkiin, bir sermayenin sahibine de
“Rabbii’l mal” denilir.

Rabbim kelimesi, efendim anlaminda da kullanilmistir.

insanin bedeninin efendisi Allah’ti, bedendeki Allah’'in
efendi boyutu Rabb’dir.

Iste ihlas sahibi tiim bedenlerin sahibinin Allah oldu-
gunu bilen ve bu suurla yasayandir.

[hlas sahibi, bedenlere baktiginda bedenlerin 6ziinde
Allah’a nazar eder.

Ve her varliga Hakk nazariyla yaklasir.

Allah, Rabbil dlemindir, yani her bir varlig1 var eden
ve sekillendirendir.

Her varligin Rabbi yani Hiikiimdar1 yani Efendisi Allahtir
[hlas sahibi, varligin siiretinde kalmaz.
Stretlerin ardinda Hakk’a nazar eder.

Onun i¢in varliga baktiginda, tiim varligin sahibi Al-
lah’tir nazariyla bakar.

Ve bu suurdan kopmaz.

Yasantisinda samimi, ictendir.

Varhigin siiretinde kalmak, iblisligi getirir.

Iblislik, siirette kalmak, 6zii gorememektir.

[hlas ise 6zii gormek, siirette kalmamaktir.

Sireti siretten ayirmadan birlik goziiyle bakabilmektir.

Iste ihlash olmak iblislikten kurtulmakla miimkiindiir.




- 28

Simdi icinde ihlas kelimesi gecen baska bir ayeti in-
celeyelim

Meryem Stiresi 51:
Lalds (R4 Lgs QK 3 &1
G ¥ by 8

Vezkur fil kitdbi miisa innehu kdne muhlesan ve kane
resiilen nebiyya

Ve uzkur : Zikret, an,

Fi el kitab Miisa : Kitabin i¢inde, ilahi sozler, Miis3,

Inne hu kine : Siiphesiz, o, oldu,

Muhlisan : [hlas sahibi, tiim Oziiyle baglanan,
samimi, icten olan

Ve kéne resil : Oldu, restl, hakikatleri gosteren,

Nebiy : Nebi, haberci, bildiren, haber veren,

Meali: “I1ahi sozlerle M{is&’y1 da an. Siiphesiz o, tiim
oziiyle baglananlardan oldu ve hakikatleri haber veren,
hakikatleri gosteren oldu.”

Nice Kamil insan hakikat yolunda biiyiik miicadele-
ler verdi.

Oncelikle kendileri Allah’a sahit olmak ve O’na her
seyleriyle teslim olmanin ilmi, edebi yolunda nice ma-
kamlar gordiiler.

Allah’a tiim 6zleriyle teslim oldular.

Ve Halk’a hakikatleri anlatmak icin ¢irpindilar.

Iste ayette belirtildigi gibi M{isa bunlardan biriydi.

Miisd'nin i¢ine, hakikatin ne oldugunu anlamanin atesi
diisti.

Misa, Allah’in ne oldugunu anlamak istedi.

Allah’t gérmek istedi.



O’nu tanimak, bilmek istedi.

Araf Stiresinde bu durum agiklanir.

141- Siz firavun ailesine kars1 Bizde necat bulmustu-
nuz. O sizlere kotii sikintilar veriyor, ogullariniz1 6ldiiri-
yor ve kadinlarinizi birakiyordu. Bunlarda sizin i¢in ¢ok
dikkatli diistinmeler vardir.

142- Msa tecellilerimizi anlamak i¢in, karanliktan ge-
¢ip belli bir ahenk i¢inde kald1 ve o Bizi anlamay1 kisim ki-
sim tamamladi. Boylece o Rabbini anlamak i¢in Rabbine
dondi, belirlenen o makamlar: tamamladi. Miisa, kardesi
Harln’a: Kavmim i¢cinde benim yerime geg¢ ve onlar1 1slah
etmeye devam et ve sakin ikilik ¢ikaranlara uyma, dedi.

Ayette belirtildigi gibi M{isa; “Rabbi erini enzur iley-
ke-Rabbim! Seni gérmek istiyorum” dedi.

Misa’ya bildirildi; “Len terani-beni goremezsin.”

Rabbi Mlsa'ya Miisd’dan seslendi.

“Hem Misa var hem Allah var olarak diisiinme, sen
varsin bir de ben olarak diistinme, karsima gecip beni gor-
mek diye bir sey yok.”

“Ikilik yok, hem sen var hem ben var yok.”

“Beni kendinde bulacaksin, kendinde goreceksin.”

“Beni gordiiglin an, sen yok olacaksin, Bende goriin-
mez olacaksin.”

“Benim ulviyetimde yoklugunu bileceksin.”

“Iste bu makama ermen igin, firavun ailesinden kur-
tulman gerek.”

“Kendindeki tiim firavuni duygu ve diisiincelerini terk
etmen gerek.”

Evet, Rabbi Miisd’ya bildirdi:

“Once firavunlugunu yen, kendi i¢cinde olan nice zu-
ltim getiren, kibir getiren, duygu ve diislinceni 1slah et.”




Evet, Miisa ve firavun miicadelesi, kisinin kendi icin-
deki kibirden kurtulma miicadelesi olarak bilinmelidir.

Mis3, kendi kibrini yenme miicadelesinde firavun ile
miicadele etmistir.

Misad'nin nalinlar1 ve asasini terk etmesi, diisttigi ki-
birsel alani terk etme miicadelesinin baslangicidir.

Miis4, [lm-i Lediin yolunda;

Diistiigl kibri anladu...

Kendini ve ailesini nasil ytlice gordiigiini anladu...
Insanlar1 nasil kiiciimsedigini anladh...

Insanlara nasil hor baktigini anladi...

Insanlara nasil zuliim edildigini anlad...

Firavunun sarayinda nasil satafat icinde bliytidiigtinti
anladi...

Insanlar ag susuz iken, kendisinin nasil bir bolluk icinde
yasadigini anladz...

Piramitler yaptirma ugruna, insanlarin nasil zuliim
gordligiini anladi...

I¢inde filizlenen Msa filizi, Misd'y1 firavunluktan kur-
taracakt.

Misd'nin miicadelesi, firavunlugu terk etmekti, yani
diisttigli kibri anlamak, o kibirden kurtulmakti.

Mis4, firavunun sarayinda nice bilgiler yiiklenmisti.

Bu ytiklendigi bilgiler ona kibir getirmisti.

Kendini tistiin géormeyi, baskalarin kiiciik gérmeyi
getirmigti.

Mis4, kibir getiren ytiklendigi bilgilerin manasini bil-
medigini anlamisti.

Misa nice seyler bildigini, ama Allah’t bilemedigini
anlamisti.



M{sa'nin icine bir ates diismiisti.

Gormeliydi, sahit olmaliydi, kdlbi mutmain olmaliydi.

Peki, nasil gorecekti, nasil sahit olacakt1?

Misa’ya; “Bizi bilen birini bul” diye bildirildi.

Mis3a, Allah’t bilmek ic¢in, bir bileni bulmasi gerekti-
gini anlamisti.

Misa'nin Hizir arayisy, kisinin bir Miirsid’i aramasidir.

Hizir'dan maksat “tiim hazeratta her an hazir ve nazir
olan Allah’tir” suuruyla hareket eden kimsedir.

Misa “Mecmeal Bahreyn”de Hizir'1 buldu.
Hizir, Mirsid-i Kamil idi.

Miisa, Hizir’a teslim olarak, hakikat yoluna intisap etti.

Ve nice makamlar gorerek Allah hakikatini anladi, tiim

varligiyla Allah’a teslim oldu.

Ve ayette belirtildigi gibi “Siiphesiz o, tiim 6ziiyle bag-

lananlardan oldu” Muhlislerden oldu.

Yani ihlas sahibi oldu.

Simdi bagka bir ayeti inceleyelim.

Sad Stresi 46:

DA SR ALalls, AL G

inna ahlasnihum bi hailisatin zikred dar

Inna ahlasna hum

Bi halisat

Zikre

: Muhakkak biz, ihlas, igten samimi, tim
oziiyle bagl,

: Halis, saf, dosdogru ¢alisan, 6ziine
erisen, her ameli hak icin,

: Anmak, anlatmak,




El dar : Yurt, bulunduklari yer, memleket, her
yer,

Meali: “Dogrusu onlar tiim i¢tenlikleriyle Bize baghy-
dilar. Amelleri hep hakikatler tizereydi. Bulunduklari yer-
lerde hep hakikatleri anarlardi.”

Bu boliimde iki defa ihlas “Ahlas ve halisat” kelimesi
gecer.

Bu béliimde gegen, bir énceki ayette belirtilen “Ibra-
him, Ishak ve Yakab”dur.

45: “Kullarimiz, ibrahim’i, Ishak’1 ve Yak{b'u da an.
Onlar da giiclin sahibini bilenlerdendi ve hakikatleri id-
rak edenlerdendi.”

Simdi bagka bir ayeti inceleyelim.

Beyyine Siresi 5: “Ve ma umir( illa li ya’budillahe
mubhlisine lehud dine hunefae ve yukimis salate ve yu'tliz
zekate ve zalike dinul kayyimeh.”

Ve ma umirQ : Sey, ne, degil, emr, is, hiikiim, hiitkme
uymazlar,

fllali yabudii : Ancak, Allah’a kul olmaktan baska,

Allah

Mubhlisine : Mubhlis, halis, samimi, i¢ten, tim 6ziiyle
bagli olan,

Lehu el dine : Ona, din, varolus yasalari,

Hunefie : Haniflik, Tevhid tizere, birlik, tek olan

Han’a tabi olmak,

Ve yukim1 el : Her an salat tizere olmak, Hakk’a

salate baglilik durumu, birlik icinde olmak,
iletisim i¢cinde olmak,

Ve yutll ez zekate : Firasetle temizlenmek, kendinde olani
paylasmak,



Ve zalike dine : [ste by, iste onlar, din, varhigin yaratilis
yasalari,
El kayyimet : Diri, ayakta tutan, dogru, varlig1 diri
tutan siiriip giden,
Meadli: “Onlar Allah’a kul olmaktan baska hitkme uymazlar.
En i¢cten davranislar i¢cindedirler. Dinin O’na ait oldugunu
bilirler, Tevhid suurundadirlar. Her an Hakk’a baglilik su-
uru ile hareket ederler. Firasetle temizlenirler, kendinde
olani paylasirlar. Iste bu onlarin; varhgin yaratihis yasala-
rini, varhigi diri tutan siiriip gideni bilmelerinden dolayidir”
Burada da ihlas sahiplerinin, i¢ten davranislar sergile-
dikleri, Tevhid suuru iizere olduklari, her an Hakk’a bag-
lilik tizere hareket ettikleri, firdsetle temizlendikleri, pay-
lasimci olduklar: bildirilir.

Onlar dinin hakikatini bilirler ve dosdogru hareket
ederler.

Simdi bagka bir dyete gecelim.

Hacc Saresi 37: “Len yenalellahe luhtimuha ve 1a
dimauha ve lakin yenaluhut takva minkum kezalike sah-
haraha lekum li tukebbir(lldhe ala ma hedakum ve bes-
siril muhsinin.”

Len yenale Allah : Degil, ulasmak, kazanmak,
ulasamazlar, Allah

Lahm ha : Et, igi, lizeri, slret, ten,

Ve 1 damau-ha : Yok, kan, kan dokiict, zarar, tuzak,

hile, ¢aresiz,

Ve lakin yenalu hu  : Lakin, ancak, ona ulasir, ihsan,
armagan,

El takva : Fenalardan sakinmak,

Minkum : Sizden,

R4




Kezalike : Iste boyle,
Sahhara ha lekum  : Diizenlenen, yayilan, mutly, sizin,

Li tukebbir® Alldh  : Yiice olani anlayin, ulu, Allah,

Ala ma heda kum : Uzerine, icin olan, sey, ne, size yol
gosterilir,

Ve bessir : Mijdeler, sevindirme, timit vermek,

El muhsinin : Tlim 6ziiyle Allah’a bagh olanlar,

Meali: “O sirretlerde kalanlar Allah'in hakikatlerine ula-
samazlar ve zararli hallerini yok edemezler. Ancak sizden,
fenalardan sakinanlar Allah’in hakikatlerine ulasirlar. iste
sizin diizenlenen bedenlerinizde Allah’in yiiceligini anla-
yin. Biitiin her sey size yol gésterir ve tiim 6ziiyle Allah’a
bagh olanlar i¢in mijdeler vardir”

Baska bir ayeti inceleyelim.
Saffat Stiresinde ihlas kelimesi alt1 yerde geger.
Saffat Stresi 74-128-160-169:

Craldal) all) Je V)
{114 ibadallahil muhlasin

il1a ibade Allah : Ancak, Allah’a kulluk eden,

El muhlasin : 1hlas sahibi, Tiim 6ziiyle bagh olan,
icten, samimi olan,

Meali: “Ancak tim o6ziiyle Allah'in kulu oldugunu an-
layanlar baska.”

Ayeti genis bir sekilde inceleyelim.

Saffat Stiresi:

68- Sonra dogrusu onlar; elbette benlik icinde olup,
kendine varlik isnat etmenin cehaletinde doner dururlar.



69- Dogrusu onlar atalarini hakikatlerden sapmis bir
halde buldular.

70- Boylece onlar da onlarin izlerinden gittiler.

71- Dogrusu onlardan 6ncekilerin ¢ogu da hakikatler-
den sapmislardi.

72- Dogrusu onlarin icinden de hakikatlerimizi a¢ik-
lay1p uyaranlar a¢iga ¢ikt.

73- Hakikatler agiklandigl halde hakikatlere uymayan-
larin akibetleri nasil oldu bir bak.

74- Ancak tiim 6ziyle Allah’in kulu oldugunu anla-
yanlar baska.

75- Dogrusu Niih bize yoneldi, sonra da Bize giizelce
icabet eden oldu.

76- 0 ve onun ailesi; biiyiik sikintilardan gecip, Bizde
selamet buldular.

Iste bu béliimde de belirtildigi gibi, tiim &ziiyle Al-
lah’in kulu oldugunu anlayanlar, ihlas sahibi kimselerdir.

Simdi bagka bir ayeti inceleyelim.
Saffat Stiresi 128:

Cpmaldal) all) 3e V)

{112 ibadallahil muhlasin

il1a abid Allah : Baska, sadece, kulluk, kul olan, Allaha
kul olan,
El muhlasin : Tiim 6ziiyle, icten samimi,

Meali: “Tim 6ziiyle Allah’a kul olanlar ise baska.”

Simdi baska bir ayeti inceleyelim




Yinus Stresi 22: “Huvellezi yuseyyirukum fil berri vel
bahr hatta iza kuntum fil fulk ve cereyne bihim bi rthin
tayyibetin ve ferih@i biha caetha rihun asifun ve caehumul
mevcu min kulli mekanin ve zannii ennehum uhita bihim
deaviillahe muhlisine lehud din le in enceytend min ha-
zihi le nekiinenne mines sakirin.”

Meali: “Her varligl nimetleriyle sarani anlamaniz ve
bilge kisilerden olmaniz i¢in, sizi gezdiren ki O’dur. Terte-
miz duygularla o hakikatleri anlamak i¢in ¢alisin ve devaml
hakikatlerle yol alin ve ulastiginiz o hakikatlerle ferahla-
yimn. Tiim o6ziiyle Allah’a, O’'nun dinine yonelenler, muhak-
kak ki onlar biitlin her seyi ihata edenin Allah oldugunu
anlarlar ve biitiin mekanlardan bir titresim onlara gelir.
Elbette Bizi anlayanlar necat bulurlar, elbette nimetlerin
sahibinin Biz oldugunu bilip teslim olanlardan olurlar”

Burada da ge¢en mubhlis kelimesi, tiim 6zlyle Allah’a
baghlik olarak isaret edilmistir.

Insan kendi bedenine bakmali ve onun nasil yaratildi-
gin1 anlamaya ¢alismalidir.

Kendi bedeninin isleyisini tefekkiir etmelidir.

Insan sunu bilmelidir ki bedeninin isleyisini yapan
kendisi degildir.

Bedeninin zaman yolculugunda akip gitmesinde muk-
tedir olan degildir.

Kalbinin atmasinda, kaninin dolagsmasinda, hi¢bir hiic-
renin calismasinda muktedir olan degildir.

Bedeninde olan higbir hiicrenin calismasinda mukte-
dir olan degildir.

Iste insan bunlar ¢ok iyi diisiinmeli, kendine sah da-
marindan yakin olan Allah’t bilmeli.

Ve O’na her seyiyle, tiim 0zliyle teslimiyet i¢cinde ol-
malidir.



Ve ihlas makamina erismeli ve ihlas i¢inde olmalidir.

Kur’an’t inceledigimizde anliyoruz ki, ihlas makamy,
Allah’a tiim varligiyla teslim olma makamidir.

Peki, Allah’a tiim 6ziimiizle nasil teslim oluruz?

Iste bu sir hlas Siresinde yatiyor.

Ehad ile baslayan, Ehad ile biten ihlas Stiresi, [hlas ma-
kamina erismenin sirrini barindiriyor.

Ihlas Stresi ehad ile baslar ehad ile biter.

Bu, hakikatin muhtesem bir sunumudur.

Allah’'in ehadiyetini anlamak insan olan hepimize farzdir:

Zatina mahsus ehadiyeti ve sifatlarina mahsus ehadi-
yeti iyi anlasilmalidir.

Simdi Ihlas Siresini inceleyelim.

/)

7




IHLAS SURESI

sy h o

Kul huvalldhu ehad

& 38 T Kul huve Allah : De, anlat, soyle, o, Allah
\ X Ehadun : Bir, tek, tek olan,

Meali 1: “Anlat: Allah'in tekligini.”

Meali 2: “Allah’in birliginden bahset.”

Meali 3: Allah'in sifatlarinin birligini agikla.”

Meali 4: “O Allah'tir, tiim alemi birligiyle kusatmistir.”

Meali 5: “Allah her seyde birligini gosterir”

Meali 6: “De ki: Allah O’dur ki her seyden tekligini
gosterir”

Meali 7: “Arayip soranlara agikla; Allah tektir, birdir,

her seyde var olan O’dur”
Hep Allah kelimesini duyduk.
Her sohbette devamli Allah s6ziinii duyduk.
Ama “Allah nedir?” bilemedik.
“O’na sahit olmak nedir?” bilemedik.

O’na olan teslimiyeti bilemedik.




“Kul hii Allah ehad-0 Allah’tir ki birdir” diye okuduk,
ama birligi nasil bilinir, bilemedik.

Toplumda hep Allah dedik, ama “Allah’a sahitlik ne-
dir?” bilemedik.

Allah’a nerede, nasil sahit olunur bilemedik.

Ezanda her giin 20 defa okunan “Eshedii-sahit ol” s6-
zini duyduk.

Sahitligin yolu nedir, yontemi nasildir bilemedik.
Allah dedik inandik, fakat kendisini géremedik.
“Goriiniir mi goriinmez mi?” onu dahi bilemedik.

Allah’a kendi viic(id varligimizda sahit olmay1 6gre-
nemedik.

Allah’t Allah ile tanimay1 bilemedik.

Allah bize; “size sah damarinizdan yakinim” diye bil-
dirdi, bizler O’'nu goklerde bir yerlerde sandik.

Allah’a olan yolculuk, kendi i¢sel boyutumuza idi, seyr-i
suliik yapmak nedir, 6grenemedik.

Miracin sirri, tenden cana olan ilmf, idraki yolculuktu,
goklere ¢ikiliyor sandik.

Mirag, kendi viiclid sehrimizde nice hakikate erismekti,
nasil olur 6grenemedik.

Allah’a sadece inandik, O’'na sahit olmadik.

Her inang¢ kendine gore bir Allah’a inand.
Inandig1 Allah ile kendi gibi inanmayana saldirdi.
Her inancin inandig1 Allah farkli miydi?

Neydi Allah denilen?

Neydi sahitlik makami?

Allah dedik inandik.

Soziini duyduk, 6zii ne bilmedik.

Var m1 yok mu anlamadik.

o

39

v



Allah dedigimiz nedir?

Var midir, yok mudur?

Varsa nerededir?

Peki yoksa, Allah denilen nedir?

Bedensel bir boyut mudur, bir gii¢c miidiir, beyaz bu-
lut misali bir nr mudur?

Sekli, semali var midir?

Bizim gibi biri midir?

Bir seye benzer mi?

Hig¢bir seye benzemez mi?

Yoksa her seye benzer mi?

O’nu biz mi var ettik, biz mi isimlendirdik?

Korkularimiz, ihtiyaclarimiz, sonucu siginacagimiz bir
giic mu hayal ettik?

O mu bizi var etti, biz mi O’nu var ettik?

Bizi var eden kimdir, varsa O’nu var eden kimdir?

Bu evren nasil var olmustur?

Yoksa! Evren hep var miyd1?

Bu evren kendiliginden mi olmustur?

Biz nasil var olduk?

Biz de hep var miydik?

Biz de mi kendiliginden olustuk?

Bu Evreni de bizi de var eden midir?

O da var ise, O da var olmus mudur?

Varsa O’'nu kim var etmistir?

Evet, neydi Allah?

Hi¢ goériinmeyen midir?

Yoksa! Her an goriiniip duran midir?

Gokte bir yerde midir?



Yoksa! Her an her varlikta olan midir?

Varlhigin disinda midir, icinde midir?

Varligin icini de disini da saran midir?

Sekli, semali, gozii, kulagi, bir viicidu var midir?
Gorur, isitir mi?

Gorlr isitirse, gormesi isitmesi nasildir?

Kizmasi, ofkelenmesi olur mu?

O’nun da bizim gibi ihtiyaclar1 olur mu?

Gokte midir, yerde midir, nerededir?

Gokte ise, nerededir, evrenin icinde midir;, disinda midir?

Yalniz basina midir?

Yaninda yardimcilar: var midir? M,

Evet, nedir Allah? % M

Iyiligi de kotiiliigii de veren miydi?

Ser gercekten O'ndan miydi?

Yoksa kotiiliikleri biz yaptik, O'nun lizerine mi attik?

Yaptigimiz kotuliikler nereden geliyordu?

Her varhiga bir kader cizmis ise, varlik da o kaderi mi
oynuyordu?

Yaptigimiz kotiliikler de kaderin yazilimi miyd1?

Kader neydi?

Hal ve davranislarimiz, amellerimiz, tercihlerimiz, ka-
rarlarimiz, tembelligimiz ya da ¢aliskanligimiz, hep onlar
da kader miydi?

Kii¢iik bir cocuga yapilan zulmij, vahsice 6ldiirtilen ka-
dina yapilan zulmii de mi o yazmist1?

Kotiliiklerin kaynagi neydi, O muydu?
Kotiiltikler bizden miydi O’'ndan miydi?




O’na isnat ederek, dinler, peygamberler, kitaplar, cen-
netler, cehennemler, olusturdugumuz muydu?

Yoksa! Bunlarin baska karsiliklar1 var miydi?
Allah ismini sunan kimdi, O muydu?

Yoksa! Bu ismi insanoglu mu koymustu?
Insanoglu neyi gordii de Allah dedi?
Dogumlar, 6liimler nedir?

Bu gelis bu gidis nereyedir?

Bu varliktaki isleyis nedir?

Bu nasil olmaktadir, bunu kim yapmaktadir?
Yoksa! Kendiliginden mi olmaktadir?

Varligin geldigi kaynak nedir?

Aktig1 yer neresidir?

Varlik nasil sekillendi?

Varlik nasil sifatlandi?

Varlik nasil bedenlendi?

Varliktaki hareketlilik neydi?

Haraketliligi yapan kuvvet neydi?

Zamandan 6nce zaman var miydi?

Mekandan dnce mekan var miydi?

Bizden ayr1 miydi1?

Her an bizimle miydi?

Gorinen su viicidlarimiz nasil ¢alismaktadir?
Kalblerimiz nasil atmaktadir?

Nefes alip veren biz miyiz?

Kanimiz her an nasil viichidumuzu dolasmaktadir?
Hiicrelerimiz her an nasil bir isleyisle ¢calismaktadir?
Bunlar hep nasil olmaktadir?

Tesadiifen mi olmaktadir, yoksa bir gii¢ mii yapmaktadir?



Kendi viicidumuza neden hakim degiliz, yaslanmay1
6liimili neden durduramiyoruz, akan zamana neden htik-
miimiz yok?

Kendi viiciidumuzda olan isleyiste bile, zerrece bizim
yaptigimiz bir sey yok.

Evet, neydi Allah?

Var miydi, yok muydu, Allah dedigimiz neydi?

Neden kendini hi¢ gostermedi?

Yoksa! Hep gosterip duruyor da biz mi géremiyoruz?

Her inancin, inandig1 Allah ayr1 miydi?

Miisliimanin, M{sevinin, isevinin, Budistin vs Allah’1
ayr1 miydi?

Her inancin Allah’y, o inangta olani cennete aliyor, di-
gerlerini kafir sayiyor, onlari cehenneme mi atiyordu?

Her inancta olana farkli bir kitap mi1 sunuyordu?

Kur’an, Miisliimanlarin, incil Hristiyanlarin, Tevrat M-
sevilerin miydi?

Kitaplar tiim insanlara ortak olarak degil de, bir gruba
m1 gelmisti?

Kendi gonderdigi kitab1 koruyamamis, o kitap bozu-
lunca, onun yerine yeni bir kitap m1 gondermisti?

Miisliiman tilkede dogan bir ¢ocuga iltimas geciyor, di-
gerlerini kafir mi yaratiyordu?

Ya da diger inancta olanlara iltimas gegiyor, digerle-
rini kéfir mi yaratiyordu?

Evet, neydi Allah?

Farkl dinler, inanglar, ibadetler, ibadethaneler sunan
miydi?

Yoksa! O’'nun adina, farkli dinler, farkli inanglar, farkl
ibadetler, farkli ibadethaneler kurdugumuz muydu?




Ny Y

194 W

) )
Pl
f

Farkli inangta olanlara, farkli ibadetler 6greten miydi?

Kitap gonderen, sonra da onu bozulmus deyip yeni bir
kitap gonderen miydi?

Cennet, cehennem, huri, gilman sunan miydi?
Imam, miiftii, papaz, haham, gibi kurumlar sunan miydi?
Yoksa! O'nun adina bunlari hep biz mi yaptik?

Kendi elcisi diyerek, insanlar arasindan secgerek Resil,
Nebiler mi génderdi?

Yoksa! Restl, Nebi baska bir mana mi igeriyordu?

Erkegi, kadindan iistiin mii yaratt1?

Birini digerinden iistiin mi kild1?

Kendi yarattig1 kullar arasinda ayrimcilik m1 yapti?

Kimilerini seven, kimilerini sevmeyen miydi?

Yoksa! Tim bunlari, O’'nun adina kendi inancini tistiin
gorenler mi soyledi?

Evet, neydi Allah?

Kadini insan yerine koymayan miydi?

Kadini doviin diyen O muydu?

Yoksa bu zulmii yapan, O’na iftira atan biz miydik?

Mealleri buna gore yapan biz miydik?

Kadiny, ikiser, tiger, dérder aldiran, cariye olarak su-
nan miydi?

Istediginde bosattiran, yerine yenisini aldiran, kadini
esya yerine koyan miydi?

Kadinlarin ¢ogunu, cehennemlik ilan eden miydi?

Cennette de erkeklere sayisiz kadin, memeleri yeni
¢ikmis kizlar sunan miydi?

Yoksa! Bunlar birilerinin uydurmasi miydi?
Evet, neydi Allah?

Istedigine hidayet veren, istedigini saptiran miyd1?



Istedigine ¢ocuk veren, istedigini kisir yapan miydi?
Kimini zengin kilan, kimini fakir eden miydi?
Kiminin basini 6rttiiren, kimini agik biraktiran miydi?

Kimini kafir ilan edip, cihat ad1 altinda kendi yarattigi
kullarin katline fetva veren miydi?

Bu kadar savasi, gozyasini, a¢ kalmalari, yoksullugu,
hirsizlig), hak yemeyi, varliga zuliim etmeyi, iskenceyi, vah-
sice oldiirtilmeleri, insanlarin mallarina milklerine, irzla-
rina ¢okmeyi O mu kader olarak sundu?

Yoksa! Bizler mi kaderi zalimce yorumladik?

Hep rahmetten bahseden bir Allah, ufacik bir ¢cocuga,
zalimce 6ldiiriilen bir kadina rahmetini ¢ok mu gérdi?

Tim bu zuliimler neydi, nasil yorumlanmaliydi?

Evet, neydi Allah?

Hep bize bilgiler verdiler, her inan¢ kendine gore yo-
rumladi.

Her inanc¢ kendi inandig1 Allah’1 anlatti.

Hep korkular verdiler, emirler verdiler.

Her inancinin emirleri farkliydi.

Oysa hic sahit olmadik.

Hi¢c gdrmedigimiz bir Allah’a inandik.

Hi¢c aramadik, hi¢ sorgulamadik.

Hi¢ merak da etmedik.

Iste varlik ortadaydi, gériiniiyordu.

Viichdumuz ortadaydi, goriiniiyordu.

Duygularimiz vardi, ihtiyaglarimiz vardu.

Dogus vardi, 61tim vardi.

Gelis gidis vardu.

Neydi tiim bunlar?

Bu alem nereye akiyordu?

* 45 *
N \Y;IA




Bu dlem ne sirlar sakliyordu?
Bu alem nasil bir aleme dontisiiyordu?

Hi¢ derinlemesine bakmadik, hi¢ anlamak i¢in ince-
lemedik.

Neydi tiim bunlar?

Neydi bu goriinen alem?

Nasil var olmustu?

Tesadiifen mi oldu, bir gii¢ mii var etti?

O giic dlemden ayr1 miydi, alem ile ayni miydi?

Evet, neydi Allah dedigimiz?

Varsa neredeydi, nasildy, sekli semali var miydi?

Gorinen bu dlem O’nun kendisi miydi?

Yoksa! Bu alemin disinda bir yerde miydi?

Kendinden kendini mi agiga ¢ikardi?

Nasil bir boyutta, nasil bir sekilde a¢iga ¢ikis oldu?

Gorlinen bu alemi inkar etmek miimkiin miidiir?

Peki, goriinen bu dlemi anlarsak, neye Allah dendigini
anlayabilir miyiz?

Ge¢mis zamanda yasamis, o derin diisiinen kamil kisi-
ler bu alemde neye sahit oldular, neyi gordiiler?

Evet, neydi Allah?

Yoksa! biz O muyuz?

Yoksa! O, biz mi?

Yoksa! O, hicbir sey mi, O her sey mi?

Evet, neydi Allah?

Ibranicede “El HO” olarak keldAma dokiildii.

Arapcaya “Allah” diye doniistii?

“H0” diye soylenmesi mi “Allah” diye sOylenmesi mi
daha dogruydu?



“Hu” da dense “Allah” da dense neydi Allah?

“L&”min sirr, “Il1a"nin sirr neydi?

Bir varlik cihetinde miydi?

Yoksa tanimlanamaz bir sey miydi?

Alemlerin icinde miydi, yoksa ayr1 bir yerde miydi?

Hep dillerde sdylendi, ama hangimizde sahitlik olustu?

Evet, insanoglu hep bu sorularin cevaplarini arar.

Lakin saf diisiinmenin, aramanin, sorgulamanin dniine
gectiler.

Soru sorma, dinden ¢ikarsin dediler.

Cocukken beyinlerimize hep Allah korkusu islendi.

Cocukken beyinlerimize, Allah'in rahmet dolu, sevgi dolu
oldugu yerine, korkuya dayal bir yaratici oldugu imasi, Al-
lah’1 ve O’'nun hakikatlerini anlamaktan bizleri uzaklastirdi.

Yakan, maymun eden, tas eden, azap veren bir Allah
tasviri, korku duygusunu getirdi.

Boylece din; anlasilmasi gereken bir alan olmaktan ¢1-
kip, sadece cehenneme gitmemek icin yapilan, ibadetlere
dayali bir alan olarak sunuldu.

Dinin gercegini anlamaktan uzaklasan bizler, Allah1
anlamaktan uzaklastik.

Cehennem korkusu 6n planda oldu.

Oysa Kur’an, diisiinen, akleden, sahit olan, Salih insan
olma durumunu sunuyordu.

Cocukken, anne babamiza; “neden namaz kiliyoruz, ne-
den orug tutuyoruz” gibi sorulara cevap; “Allah boyle em-
retti, sorma yap” sozleri bizi anlamaktan, diisiinmekten,
hikmetlere erismekten uzaklastird.

Cocukken hangimiz; “anne, baba Allah ne, Allah nerde,
ben O’'nu gorebilir miyim?” diye sormadik ki.




- 48

Sorgulama ne kadar énemliydi.
Sorgulama, arastirma Kur’an’in en temel 6giidiydii.

“Soru sorma dinden ¢ikarsin” diye korkutanlara cevabi,
Kur’an veriyordu; “korkma, sorgula, arastir, hakikati anla.”

“Allah hakkinda sorma, din hakkinda sorma” diye kor-
kuttular.

Oysa Kur’an; “Allah’a sahit olun, Allah’t layikiyla idrak
edin” diye bildiriyordu.

Korku, anlamay1 engelleyen duyguydu.

Oysa diistinmenin, anlamanin yolu sormaktan gecer.

Kur’an’da onlarca; “yeselune” sorarlar, arastirirlar
ayetleri vardir.

Ogrenmenin yolu soru sormaktan geger.

Anlamanin yolu soru sormaktan gecer.

Tanimak, anlamak, idrak etmek icin soru sormak gerekir.

Cocuk kiictik yasta, gordiigli nesneleri 6grenmek icin
“Anne bu ne, baba bu ne” diye sorular sorar.

Insan, esyanin hakikatine erismek icin soru sorar,
arastirir.

Insan, varolusu ve var edeni anlamak i¢in, soru sorup
arastirmalidir.

“Yeselune ke-sana sorarlar” Bakara Stresi 189-215-
217-219-220-222-273

Nisa Stresi 32: “Ve isel(i Allah min fadli hi.”

Ve isel : Sormak, sorgulamak, isteyin, arastirin,
Allah min fadli hi  : Allah, lituf, hakikatleri, deger, o

Meali: “Allah’1 ve O'nun hakikatlerini, degerlerini an-
lamak i¢in sorup arastirin.”
Ayette ne giizel belirtilmistir.

Her zaman sorgulama, arastirma i¢ginde olunmalidir.



Hakikati anlamanin yolu da budur.

En saf goniille bakmak ve anlamak icin sormak, aras-
tirmak gerekir.

Sorup arastirmak, irfaniyeti, aydinlanmay getirir.
Sormamak, arastirmamak ise, gafleti, karanlig1 getirir.

Kur’an’da onlarca ayette sorgulama tavsiye edilir, adeta
emredilir.

Araf Sliresi 163: “Veselhum anil karyetilleti.”

Vesel hum : Sormak, sorgulamak, onlar,
An el karyeti : Bulunduklari o yerlerde, makamlarda,
elletl

Meali: “Onlar bulunduklari yerlerde hakikati anlamak
icin sorup arastirsinlar”

Insan nerede olursa olsun, anlamak icin sorup aras-
tirmalidir.

{brahim Stresi 34: “Ve Atakum min kulli ma seeltumi hii”

Ve ata kum : Verdi, sundu, size,
Min kulli : Hepsi, tiimd, biitlin her sey, biitiin
varlik,

Ma seeltum hi  : Sordugunuz, aradiginiz, istediginiz sey,
Meali: “Biitiin varlikta, soru sorup aradiginiz hakikat-
lerin cevabi vardir”
Aradigimiz tiim sorularin cevabi, varlik kitabinda vardir.
Yeter ki insan yontnii varhiga dondtrsiin.
Korkusuzca, yargisiz baksin, arastirsin.
Mi'mindn Stresi 113: “Fe eselil addin.”

Fe isel : Artik, sor, arastir, iste,

El addin : Adet, sayan, miktar, y1l, kac y1l, yasamin yili,




Meali: “Artik kag y1l yasarsaniz yasayin hakikatleri so-
rup arastirin.”

Ayette ne giizel belirtilmis, bir dmiir sormaktan aras-
tirmaktan vazge¢memeliyiz.

Insan soru sorarken bir edep icinde sormal, yargila-
mak i¢in, eksik gedik aramak icin, bilmislik taslamak i¢in
asla sorgulamamaliy1z.

Bakara Stresi 273: “La yeselinen nase ilhafa.”

La yeselline el nds : Yok, sormak, istemek, aramak, insanlar,

ilhafa : Rahatsiz ederek, bilmis bir halde,
kendini bilmez, gizli,

Meali: “Insanlari rahatsiz edecek sekilde, bilmislik tas-
layip soru sormayin.”
Ne giizel belirtilmis, bilmislik i¢inde olmayin.

Insanlara soru sorarken, onlarda eksik arama niye-

tiyle soru sormayin.
Insanlari tartmak igin soru sormayin.
Insanlara bilmiyormus muamelesi yapmayn.

Kendinizi de biliyorum sanarak, bilgiclik taslamak i¢in
sormayin.

Bildim dediginiz seyi bilmiyor olabilirsiniz.

Karsinizdaki kimse sizden daha ilimsel biliyor olabilir.

Tevazi, tenezzil i¢cinde arastirin.

Kur’an'in bu 6giitleri muhtesemdir.

Merak, 6grenme istegi, tanima istegi, iletisim kurma
istegidir.

Bir seyi 6grenmek icin soru sorulur.

Sorular sayesinde goriinen varligin olusumunu, sekil-
lenmesini, tanimini, ne ise yaradigini anlariz.



Sorular sayesinde, diisiinmeye, arastirmaya, anlamaya
kapilar acariz.

Sorular sayesinde, bir olayin i¢cyiiziinii 6grenmeye ka-
pilar acariz.

Bilmediginiz bir seyi anlamak i¢in sorular sorulur.

Ama korku, sorgulamanin, anlamanin 6éniindeki en bii-
ylk engeldir.

Hakikati anlamanin yolu korkulardan kurtulmaktir.
Korkuyla sarili bir beyin, tefekkiir icinde olamaz.
Korkuyla sarili bir beyin, hakikati arastirmaktan uzaklasir:
Korkuyla saril1 bir beyin, Allah hakikati nedir bilemez.
Korkuyla sarili bir beyin, korkutulan alana kilitlenir.
Saf diislinceye erisemez.

Cocukken beyinlerimize Allah adina, din adina nice
korkular ekildi.

Cocukken Allah korkusu ile biiyiittildiik.
Allah carpar...

Allah tas eder...

Allah cehennemde yakar...

Allah asagilik maymunlar yapar...
Allah rezil riisva eder...

Allah gokten basina yildirim atar...
Allah intikam alir...

Allah yerle yeksan eder...

Allah éldirtr...

Allah kahreder...

Allah belani verir...

Allah cezani verir...

Allah kor eder, sagir eder, Allah hor hakir yapar...

o

51

v



- 52

Cehennemde yanarsin...

Seytan ¢arpar...

Cinler ¢arpar...

Hep boyle sozlerle biiyiitiildiik.
Korkutulduk.

Saf diistinmenin duygusunu kapadik.

Beyinlerimize korku verilerek, hakikatleri diistinmek-
ten uzaklastirildik.

Kelimelerin asli anlamlari nedir diye sorgulamaktan
uzaklastirildik.

Sorguladigimizda; “dinden ¢ikarsin, kafir olursun, ce-
hennemde yanarsin” sozleriyle korkular saldilar.

Diislinmeyi, arastirmay1 dinden ¢ikmak saydilar.

Hem korkularla diisiinmeyi engellediler, hem de sor-
mayin dinden c¢ikarsiniz dediler.

Oysa sormadan, diislinmeden, arastirmadan dinin ha-
kikati 6grenilebilir mi?

Sormadan, diisinmeden, Allah hakikatinin ne olup ol-
madig1 6grenilebilir mi?

Amag yaratilis1 bilmekti.

Amag yaraticinin ne oldugunu bilmekti.

Bunun i¢cin sormak, arastirmak gerekiyordu.

Dinden ¢ikarsin, kafir olursun diye verilen korkularla
diisiinmekten, arastirmaktan uzaklastirildik.

Kur’an'i layikiyla anlayanlar, asla korku i¢inde olmazlar.
Allah'1 1ay1kiyla idrak edenler; asla korku icinde olmazlar.
Mii’minlik makamina erenler, islam’la sereflenenler,
Misliiman olarak yasayanlar, asla korku icinde olmazlar.

Allah hakikatini anlamanin yolu 6ncelikle korkular-
dan kurtulmaktir.



Yoksa kendi hevamiza, zannimiza goére var ettigimiz
bir Allah inanci i¢ginde oluruz.

Bu durum Kur’an’da ¢ok giizel belirtilmistir.
Furkan Siiresi 43: “E raeyte men ittehaze ildhe hu heva.

Casiye Shresi 23: “E fe raeyte men ittehaze ilahe hu heva”

E raeyte : Gordiin mu, anladin m1?

Men ittehaze : Kim, kimse, edinen, sarilan,

lahe hu : [1ah, sigindigy, o,

Heva hu : Heva, ego icinde, kendi ¢ikarinda,
haktan diismek,

Meali: “Hevasini ilah edinen kimseyi gordiin mii?”

Kendi hevasina, zannina gore var ettigi bir ildha tap-
mak, siginmak.

Ve inandig1 ilahla, kendi gibi inanmayana saldirmak,
onu cehennemlik gérmek.

Bizler hangi Allah’a iman ettik?

Hevamiza gore inandigimiz bir Allah’a mi, yoksa kendi-
mizde ve her varlikta sahit oldugumuz ilahi bir kudrete mi?

Heva; hava kelimesinden gelir, bosluk, bos olan, iki se-
yin arasindaki uzaklik, batil olan, asli olmayan seye yonel-
mek, diismek, kisinin batil olan, zarar vermeye yonelik is-
tekleri gibi anlamlara gelir.

Hevasini tanr1 edinmek; kendi yetistigi aileden gelen
bilgilere dayal olarak zannina gére olusturdugu hayali bir
tanriya inanmak anlamindadir.

Her inang¢ kendi atalarindan miras kalan bir tanriya
inanir.

Hangi Allah’a inaniyoruz, ¢ok iyi diistinmemiz gerekir.

Anne babamizdan miras olarak 6grendigimiz, asla sa-
hit olmadigimiz bir Allah’a m1?




Yoksa kendimizde ve her varlkta sahit oldugumuz son-
suz gii¢ olan bir Allah’a m1?
Kur’an buna en giizel cevabi veriyor.

Zuhruf Stresi 22:

2

e G5 4l e Gl Gy Uy 506 o)
O sigh aa U

Bel kalii inna vecedna abaena ala ummetin ve inné ala

asarihim muhtediin

Bel kil inna : Hayir, bilakis, dediler, biz bulduk,
vecedna

Abae naala : Atalarimiz, bir yol, inang tizerine,
ummetin

Ve inni ala : Biz, iz lizere, isaret, gosterge, adet,
asarihim onlar,

Muhtediin : Gosterilen yol lizere olan, yolunda olan,

Meali: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarimizi bir inancin
yolu {lizerine bulduk ve biz onlarin gosterdikleri yol {izere,

onlarin adetleri tizere oluruz.”

Ayette belirttigi gibi, ne yazik ki, atalarimizdan miras

gelen bir inancin getirdigi bir tanriya inaniyoruz.
Annem babam, Allah’a inan dedi, ben inandim.
Ama 6nemli olan O’na sahit olmakti.
Ama bizlere sahitlik nasil olacak 6gretilmedi.

Onun icin Hazreti Muhammed, bu hassasiyeti ¢ok iyi
bildiginden dolayi, ezanda glinde 20 defa “eshedii-sahit

ol” s6ziinii insanliga duyurdu.

Hepimiz, aileden gelen, zannimiza, hevamiza gore inan-

digimiz, hig¢ sahit olmadigimiz bir Allah’a inandik, yoneldik.



Her ¢ocuk, hangi ailede dogmussa, inanci da o ailenin
inancina gore oluyor.

Tanr1 inanci, din inanci, ibadetleri, cennet cehennem
yorumlari oraya kimin girecegi hep aileden gelen inang
mirasina gore oluyor.

Tanr1 adina, din adina yaptig1 yorumlar hep aileden
gelen inanca gore oluyor.

Ve tabi ki bu inang, diger farkli olan inanglara uymu-
yor, ¢iinki her ¢ocuk hangi ailede dogmussa inanci da ona
gore oluyor.

Iste kisi, kendi hayalinde kendi hevasina gore inandig1
tanriy1 yok etmeden, kendine dénmeden, kendini ve var-
1g1 okumadan Allah hakikatine ulasamiyor.

Aileden gelen miras olarak 6grendigimiz tanri inanci-
mizl, yani kendi hevamiza goére var oldugunu diistindigi-
miiz tanriy1 yok etmeliyiz.

Yoksa Allah denilen ilahi giicle hi¢ tanisamayiz.

Her inang, inandig tanriy1 kendi yaninda goriir.

O tanriya, kendi inancinda olanlar1 destekler, onlari
cennete alir, digerlerini cehenneme atar diye inanir.

Her inang, kendini secilmis, farkl gortir.

Yalnizca kendi inang grubunda olanlarin, gercek iman
edenler olduguna inanir.

Kisi hakikati ariyorsa; ailesinden gelen hevaya dayal,
zanna dayal bir tanri inancini, din inancini, ibadet inan-
cin1 bir kenara birakmali ve hakikatin ne oldugunu aras-
tirmahdir.

Insan, din adina anlatilan batil seylere yani ash olma-

yan seylere yani hurafelere yonelmemelidir.

Yéni hevasina gore hareket etmemelidir.




Insanlari inanglarina gére, cinsiyetlerine gore, meslek-

lerine gore, renklerine gore, milletlerine gére ayirma do-
nemini bitirmelidir.

insanlar birbirlerini; dinsiz, cehennemlik, Kafir gibi

gorme zullimlerini bitirmelidir.

Insanlar dinin hakikatinin, Allah hakikatinin ne oldu-

gunu layikiyla anlamaya ¢alismalhidir.

Insan inancin ve imanin ne oldugunu anlamahdir.
Dini, inang¢la karistirmamahdir.

Inang bir seye inanmanin adidir.

Iman, sahit olmakla olusan eminligin, miiminligin adidir.

Insan dinin hakikatini anlarsa, Allah’a sahit olursa, mii-

minlerden olacaktir.

Din, varhigin yaratilis yasalari idi, yoniimiizi varhigin

ilahi olus ve isleyis yasalarina déndiiremedik.

Korkulara diigiirtildiik, hakikati aragtirmayi giinah sandik.
Allah korkusu beyinlerimize ekildi.

Peki, Allah’tan korkmali miy1z?

Allah’tan kimler korkar?

Allah sevgisi mi, Allah korkusu mu?

Kur’an muhtesem cevaplar veriyor.

Hasr Siresi 13:
Al 3 pa sl 3 485 A3 20
O 568 ¥ a3 e@—’l-’ i

Le entum eseddu rehbeten fi sudtrihim minAllahi, za-

like bi ennehum kavmun Ia yefkahtin

Le entum eseddu : Elbette, siz, sizden, siddetli, daha

fazla,



Rehbeten : Korku, yilmak, cekinmek, titremek,

F1 sud(iri him min : Kalblerinde, goniillerinde,

Allah iclerinde, Allah’a kars,

Zalike bi enne hum : Iste, bu, oldu, onlar,

Kavmun : Kimseler, insanlar, topluluklar,

La yefkahline : Yok, anlamalk, idrak, bilmek,
anlayamayan,

Meali: “Elbette sizlerden; i¢lerinde Allah’a karsi sid-
detli bir korku tasiyanlar, iste onlar Allah’t anlayamayan
kimselerdir.”

Evet, ayet bizlere muhtesem bir bilgi sunuyor: “igle-
rinde Allah’a kars1 siddetli bir korku tasiyanlar, iste onlar
Allah’1 anlayamayan kimselerdir”

Demek ki hakikati anlayamayan kimselerin i¢lerindeki
tasidiklar1 korkular, hakikati arastirmaya engel olmustur.

Allah korkusu ile biiyiitiilen bizlere hep; “sorgulama,
arastirma, sadece inan, yoksa cehennemde yanarsin” tel-
Kinleri edildi.

Hep bizleri Allah korkusuyla biiytittiiler.

Allah azabindan bahsettiler.

Dini anlatanlar da Kur’an’da, Allah’tan korkun ayetleri
vardir diyerek bizlere hep Allah korkusundan bahsettiler.

Kur’an’da “ittek Allah” dyetlerini, Allah’tan korkun
diye meal ettiler.

Ittekd, takva kelimesinden geliyordu.

“Takva nedir?” diistinmedik, arastirmadik, boyle olunca
da takvanin ne oldugunu anlayamadik.

Oysa takva; fenalardan sakinmak, Allah’a ortak kos-
mamak anlamiyla medale daha uygun diiser.

Oysa takva; Allah’1 layikiyla anlamak, O’'na sahit olmak
ve O'na tam teslim olmakti, anlayamadik.




- 58

Takva asla, Allah’tan korkmak degildir.

Hasr Siresi bizlere; Allah’1 anlayamayan kimselerin
korku icinde oldugunu belirtir.

Allah’1 layikiyla bilen ve her an Allah’a teslimiyet icinde
yasayan Kisinin icinde, Allah korkusu olmaz, teslimiyet olur.

Allah’1 layikiyla bilen kisinin i¢cinde her an Allah sev-
gisi vardir.

Gonliinde Allah sevgisi olan bir kimse, korkusuzca ha-
kikatlere erismek i¢in sorup arastirir.

Korku mu hakikati arastirmaya kapi agar?

Yoksa, sevgi mi hakikati arastirmaya kap1 acar?

Sevgi her tirli kapiy1 acar.

Gonliinde Allah sevgisi olan kimse, korkuya, kaygiya,
karamsarliga diismez.

Allah sevgisini icinde hisseden insan, zerre kadar ko-
tiilik icinde olmaz.,

Kotiiliik icinde olmayan kimsenin icinde de Allah kor-
kusu olmaz.

Her insan Allah hakikatini diistinmelidir.
Allah, El H{;, gériinmeyen kudret, gii¢, kudret, O.

Allah kelimesini, bir esma olarak gérmek yerine, tim
esmalarin geldigi 6z olarak gérmek daha uygun diiser.

Allah kelimesinin, asli yazilimi “El H0”dur.

Kur'an’da Allah kelimesi “4l” “El Hi” olarak yazilir,
sedde ile Allah diye okunulur.

ibranicede, Stimer dilinde “H{” “0O” demektir.

ibranicede “Ha E1” kelimesi, goriinen gériinmeyen her
seydeki tek kudret “O”dur, anlamindadir.

El; giic, kuvvet, kudret, hareketlilik demektir.
HG; O, Zat, kendisi demektir.



Bu kelimeyi, ilk ortaya kim koydu bilemiyoruz.

Hazreti ibrahim zamaninda, Hazreti ibrahim’in bu ke-
limeyi ortaya koymus olabilecegini diisiiniiyoruz.

Hazreti [brahim éncesi de bu kelime olabilir.

Hazreti Adem'’in ya da Hazreti Idris’in bu kelimeyi in-
sanliga sunmus olma ihtimali ytiksektir.

“H{” kelimesi, Ibraniceden Arapcaya gecmis ve “Allah”
olarak isimlendirilmistir.

“H{” isim degildir, sadece “O” demektir.

Allah'in ismi olmaz, varligin ismi olur, varliga isim konur.

Hazreti Ibrahim ile ayn1 dénemde yasayan toplumu
onunla alay etmis, “Onun Tanr1’sinin adi yok, O sadece
‘H{’" diyor” yani “O” diyor demislerdir.

H{ da dense, Allah da dense, dnemli olan neyi anla-
digimiz, neyi diistindiigiimiiz, neye sahit oldugumuzdur.

Onun i¢in Allah kelimesini, bir esma olarak gérmek ye-
rine, tim esmalarin geldigi kaynak olarak gérmek, daha
uygun diiser.

“HQ” yani “O” demek, anlam yoniinden daha uygundur.

Clinkd “HG” isim degildir.

“H{” yani “0” gizli zamirdir.

Hatta toplumumuzda, birinden bahsederken, “Kim o”
diye sorariz.

Anlatan da hatirlayamayinca, “Iste o, iste 0” diye ha-
tirlamaya ¢alisir.

“Iste o kim, ismi ne?” diye sorariz.

O, bir esm3, bir isim degildir.

Allah bir esma degildir, bir isim degildir.
Isim varligi belirtmek igin, bir tanimlamadir.

Isim, agiga cikmus, sekillenmis varhga konur.




Varlik, var edilmis, var olmus olan demektir.
Allah var edilmis, var olmus degildir.
Varlik kelimesi, “Var” kelime kokiinden gelir.

Var, varlik, var edilmis olan, var olan, ayni kokten ge-
len kelimelerdir.

Anliyoruz ki var kelimesi, var edilmis olan ile, yani
varlik ile alakalidir.

Iste varlik kelimesi de, var kelimesinden gelir.
Kainatta var olan, var olmus olan her seye; varlik denir.
Tasa, kusa, agaca, insana vs hep varlik denir.

Ve tasin, kusun, agacin i¢gyapisinda olan atomdan hiic-
reye, tiim sisteme varlik denir.

Varlik, var edilmis olandir, yaratilmis olandir.

Yani bir tohumdan agacin a¢iga c¢ikisi gibi, varlik aciga
¢ikmis olandir.

Peki, o zaman, “Allah var m1?” diye sormak dogru mudur?

Allah’a isim koymak dogru mudur?

Ya da “Allah vardir” diye cevap vermek dogru mudur?

Eger soruyu boyle sorarsak; Allah’y, varlik yerine koy-

mus oluruz.

Yani Allah’1 varlik seviyesine indirmis oluruz, var edil-
mis bir varlik yerine koymus oluruz.

Ve ardindan da biri “Allah’t kim var etti? Ya da Allah
nasil var oldu?” diye sorma hakkina sahip olur.

Onun i¢in “Allah var midir?” diye sormak ya da “Allah
vardir” diye cevap vermek, Allah hakikatini bilmemekle
alakahdir.

Allah vardir demek, Allah bir isimdir demek, Allah’t
varlik yerine koymaktir.

Allah varlik degildir, yaratilmis degildir, var olan degildir.



Varlik, var olandir, yaratilmis olandir.
Varligin ismi olur, varliga isim konur.

Iste, var m1 diye sormak ancak ve ancak yaratilmis
olanla alakaldir, yani esya, nesne varlik ile alakalidir.

Cunki varlik, “var-var olmus” kelime kokiinden gelir.

Allah’t varlik boyutuna indirgemek dogru degildir.

Clinki Allah, var olmus degildir.

Var olmus olana, varlik denir.

Onun i¢in “Allah var mi1?” diye sormamiz dogru bir
yaklasim degildir.

Allah hakikatini bilmedigimizden dolay, diistiigiimiiz
durumdur bu.

“Allah var m1?” diye sormak yerine, Allah denilen ne-
dir? Diye sormak daha uygun diiser.

Allah vardir dersek, Allah’1 varlik vasfina indirmis olu-
ruz ve bu durumda, bir gaflet icine diismiis oluruz.

“Allah denilen nedir?” diye sorarsak, sorunun cevabi-
nin oldugu yer olan, varlik boyutunu incelemeye ve anla-
maya kapi acariz.

Allah vardir dersek, karsimizdaki kisi “peki Allah’1 kim
yaratt, Allah nasil yaratild1?” diye sorma hakkina sahiptir.

Peki, hayati soru burada gizli; “Allah nedir?”

“Allah nedir?” diye sormak da ne kadar dogrudur, ayr1
bir konudur.

Hazreti Muhammed’e biri geliyor ve bu soruyu soruyor:

“Ya Muhammed; Allah nedir, ben onu nasil bilirim?”

Hazreti Muhammed diyor ki: “Men arefe nefsehu fe-
kad arefe Rabbehu.”

Yani “Kendini bilen kimse Rabbini bilir, yani kendini
bilen kimse, kendini var edeni bilir”




Kur’an; Allah vardir, inanin diye baslamaz.

Kur’an “Oku” diye baslar.

Yani, kendini, varligi incele, gbzlemle, analiz et ve anla.

Varolusu anlamaya calis.

Bu gortinen varligl kimse inkar edemez, asil olan bu
gorlinen varligin varolusunu ve var edeni anlamaya ¢a-
lismaktir.

Kur’an’da muhtesem ayetler vardir.

Miilk Siresi 1: “Ve huve ala kulli seyin kadir”

Meili: “O biitlin her seydeki kudrettir.”

Al-i imran Stresi 29 : “Ve Allah ala kulli seyin kadir”

Meali: “Ve Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Tim kainati hareket ettiren, tiim kainati isleten bir

kudret vardir.

Kuantum Fizigi dedigimiz; molekiil, atom ve atom alt1
parcaciklar1 ve daha 6tesini hareket ettiren bir kudret vardir.

Bu kudreti anlamaya ¢alismak, “Allah nedir?” sorusu-
nun cevabinin oldugu yerdir.

Tiim kainatta Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik siste-
min bir isleyisi vardir.

Bu isleyisi yapan bir kudret vardir.

Iste asil olan, bu kudreti anlamaya ¢alismaktir.

Hareketliligi, hareketlilik durumuna getiren tanimla-
namaz bir kudret vardir.

Kudreti de kudret yapan bir kuvve vardir.

Iste yasamin varolus sirr1 buradadir.

Allah hakikatini anlamanin yeri burasidir.

Bunu anlamanin kapisi da insanin kendi viiciidudur.

Aradig tiim sorularin cevabi da insanin kendinde gizlidir.



Onun i¢in Hazreti Muhammed: “Kendini bilen Rab-
bini bilir”

Hazreti isa: “Ben O’yum”

Hazreti Miisa: “Ben O'nu kendimde gérdiim” demistir.

Iste, “Allah var m1? diye sormak, ya da “Evet var” diye
tartismaya girmek dogru degildir.

Cunki Allah; varlik degildir, var olmus degildir.

O akilla anlasilmaz, diisiincelere sigmaz

Gozle goriilmez, kelimelerle anlatilmaz.

O’nun sekli olmaz, menzili yoktur.

Dogmus degildir, dogurmus degildir.

Hayy olandir, Kayy(im olandir.

Baki olandir, Ulvi olandir.

Esmalardan ilk siraya konulan Allah esmasi, tiim es-
malarin geldigi 6zdir.

Dil ile Allah esmasinin lafzini s6ylemenin, elbette hic-
bir mahziiru yoktur.

Lakin asil olan, Allah hakikatine kendinde sahit ola-
bilmektir.

Bize sah damarimizdan yakin olan Allah hakikatini iyi
idrak etmeliyiz.
Allah’in bir viiciddaki, esmasal boyutu “Rab” esmasidir.

Allah’tan bir dilekte bulunacagimiz zaman, kendi vii-
cidumuza olan seslenis “Ya Rabbim” seslenisidir.

Rab, bir viiciddaki, Allah’a ait olan, “Zikir-Fiil-Sifat-Zat”
tecellileridir.
Allah cemi bir esmadir, tim esmalarin cemidir.

Rab ise, bir viiciiddaki Allah’a ait olan tecelliler bo-
yutudur.

Yani derya Allah esmasi ise, damla Rab esmasidir.




“El hamdu lilldhi Rabbil alemin” burada hem Allah,
hem Rab kelimesi gecer.

Bunun meali: “Allah; tiim varlig1 viicidlandirandir, tim
niteliklerin sahibidir” anlamindadir.

Yani her varlikta, her an olmakta olan faaliyeti yapan
Allah’tir.

“Rabbim” derken, kendimizdeki Allah boyutuna ses-
leniriz.

Fakat bu seslenis oyle bir seslenistir ki, her varlig: tu-
tan, tek Zat olan Allah’a kap1 acan bir seslenistir.

Iste Allah’tan bir istekte bulunacagimiz zaman “Ya Rab-
bim” diyerek baslamak daha uygundur.

Clinki Allah, cem boyutudur, sadece “O”dur.
“illa HQ” sirr1 da budur.

Kisi bir ise koyulacagi zaman ise, “Bismillah” demesi
daha uygun diiser.

Clinkd, kisinin ¢calisma boyutu, Allah’a ait olan siinne-
tullah boyutudur.

Kisi bedenindeki isleyisle amellerini yapar.

Kisi bir amel yapacagi zaman, onu kendi viicidundaki
Allah’a ait olan isleyisle yapar.

Ve bir sey elde edecegi zaman varligin kendinde olan
degerlerle yapar.

Mesela, tarlada calisacagl zaman; toprak, ¢apa, pulluk,
kazma, gibi esyalar kullanir.

Mutfakta yemek yapacagi zaman; sebze, yag, tuz, ten-
cere, ates, kullanir.

Bunlarin hepsinde Allah’in tecellileri vardir.

Onun i¢in bir ise baslanacagl zaman “Bismillah” de-
mesi uygundur.



Her varlikta, Allah'in tecellilerinin oldugunu bilerek
ise baslamak, rahmet getirir, sifa getirir.

Kisi gurura, kibre kapilmaz, tevazi i¢inde calisir.

Bilir ki her lutGf Allah’tandir, Allah’a aittir.

Kisi Allah’tan geldigini, Allah’a déndiigiinii unutma-
malidir.

Allah her varliktan, farkl farkl yiiziinti gostermektedir.

Hadid Siresi 3. ayette: “Hi el zahir” ayeti bu hakikate
isaret eder.

Iste kisi, ne yaparsa yapsin, “Bismillah” diyerek basla-
mali, “Bismillah” diyerek bitirmelidir.

Bir 6grenci dersine baslamadan 6nce, “Bismillah” di-
yerek baslamali, “Bismillah” diyerek ara vermelidir.

Clnki, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji, Allah’in var-
liktan her an akan ilmidir.

0 ilim asla kisiye ait degildir.

O ilmi kisi kendine nispet edemez.

ilim Allah’a ait, Allah’in sifatlarindan biridir.

Kesfedilen her sey Allah’a aittir.

Kisi bunu unutmadan yasamahdir.

“Bismillah” demeyi hi¢ unutmamalhdir.

Kisi, bilmelidir ki, cimle viicidlarda her an isleyen
Allah’tir.

Kalbleri attiran, hiicreleri calistiran, nefes aldirip ver-
diren, Allah’tir.

Allah, ciimle dlemin sahibidir.
Ciimle viictidlarin sahibidir.

Ehadiyet makam, {lm-i Tevhid makamlarinda son ma-
kamdir.

Ehadiyet, birligin boyutudur.




Allah ctimle alemde ehadiyetini, her bir varlikta vahi-
diyetini gosterir.

Derya birdir, yani ehadiyettir.

Deryanin damlalari tek tektir yani vahidiyettir.

Her bir su damlasi tektir.

Tiim su damlalar ise birlik icinde birlesir.

Talebe ilk dersten baslayarak, kademe kademe eha-
diyet makamina gelinceye kadar, kendinde ve varlikta Al-
lah’a sahit olur.

Ehadiyet; her varligi tutan viicdun tek ve bir olan Al-
lah’in mevcidiyetinin kendini gosterdigi makamdir.

Allah birligini zatinda, tekligini sifatlarinda gosterir.

Vahdet-i viicid makaminin ne oldugunu ¢ok dikkat-
lice diistinmeliyiz.

‘_:“;z; Vahdet-i viiclid, Vahdet-i suhiid, Vahdet-i mevcid, Va-

cibii’l viiciid ne demektir?

Vahdet ne demektir?

Viicid ne demektir?

Tek viic(d ne demektir?

”La mevciida {114 HQ” ne demektir?

O’ndan bagka viiciid yoktur.

O’ndan baska mevciid yoktur.

Bunun manasina nasil ulasabiliriz?

Goriinen bu alem, bir agacin bir tohumdan gelmesi
gibi bir 6zden gelmistir.

Kesret gibi goriinen bu alem aslinda tek viiciddur.

Agacta binlerce yaprak olsa da, dallar, ¢igekler, mey-
veler olsa da hepsi tek agactadir.

Iste varlik dedigimiz boyut, tek viiciiddan gelmistir ve
tek viicld tarafindan tutulmaktadir.



Ayni, kendi bedenimizdeki sonsuz hiicrenin tek be-
dende bir oldugu gibi.

Ehad, Vahdet, Ehadiyyet, Tevhid, ayn1 kokten gelen
kelimelerdir.

Vahdet-i viiclid sirr1, vahdet-i suhid manasina ulasil-
diginda acilir.

Yani her varliktaki birlige sahit olmak, bizi bir vii-
clida gotiirir.

Vahdet-i viiclid, demek viicidun birligi, tekligi anla-
minda kullanilir.

Goriinen varligin siiretlerine Hakk’in viicidu denmez.

Hakk’in viicidunda degisme yoktur.

Bu gordiiglimiiz siretlerde ise degisme ve kaybolma
vardir.

Bugiin var goriinen bedenler yarin yok olup gider.
Fakat, bu slret viiclidlarini tutan vicitd Hakk'indir.
Iste viicidu mutlak O’dur.

Yani tiim s{ret bedenlerini tutan viicid tek viiciddur.
O da Zat-1 Mutlak olan Allah’'in kendisidir.

Viiclid dedigimizde bedenlerimizi degil, bedenlerimizi
tutan kuvveyi anlamalyiz.

Tiim bedenleri tutan kuvve tek kuvvedir, iste o da vii-
cld sirridir.

Yani viicd, shret bedenler degil, stiret bedenleri tu-
tan siret boyutudur.

Tiim siiret bedenleri tutan boyuta viiciid diyoruz.
0O viictid da Hakk'in viiclidudur.
Hakk’in viicidundan gayri viiciid yoktur.

Yani kainatta iki tane Allah yoktur.




VAacibi’l viictid; Allah’in kendi 6ziinden kendini zahire
cikarmasi, goriinen varligin O’nun viiciduna bagh olma
zorunlulugudur.

Zahirde goriinen varlik bedenler her an O’'na icabet eder.
Yani damlanin deryaya bagh olma zorunlulugu.
Damla deryaya her an icabet eder.

Nisa Siresi 85: “Ve kanalldhu ala kulli seyin mukita.”
Meali: “Allah biitiin her seyi sarip kusatandir”

Fetih Stiresi 21: “Ve uhra lem takdir(i aleyha kad ehatal-
lahu biha ve kanallahu ala kulli seyin kadira.”

Meali: “Allah biitiin her seyi ihata edendir, biittin her
sey O’'nun takdirinden baska bir sey degildir ve Allah bii-
tiin her seydeki kudrettir”

Bakara Stresi 255: "Vesia kursiyyu hu el semavati ve
arda.”

Meali: “O’'nun Kkiirsiisii; gokleri ve yeri, her seyi ku-
satmistir”

Viiclidun tekligi nedir, dedigimizde karsimiza idrak
edilmesi, tefekkiir edilmesi gereken bir beden ¢ikar.

Vahdet-i viicid konusunu anlamak i¢in kisi, yaratilis
ve yaratan konusunu idrak etmesi, bu kainatin yaratilisini
iyi okumasi gerekir.

Bunu okumak, insanin kendi bedenine dénmesiyle olur.
Yinus Emre, bu zevki dile getirmistir.

Severim ben seni candan igeri

Yolum vardir bu erkdndan igeri.

Beni bende demen bende degilim

Bir ben vardir bende benden igeri.

Nereye bakar isem dopdolusun

Seni nere koyam benden iceri.



Vahdet-i viiclid; bu goriinen siiret boyutuna yani tasa,
topraga, bitkiye, hayvana atfedilmez.
Vahdet-i viiclid; tiim viictidlar tutan tek viictid hakikatidir.

Buradaki anlam, varlig1 var eden 6zii anlamaya ¢alis-
maktir.

Ki bu 6z hicbir varliktan ayr1 degildir.

Vahdet-i viichidun manasina ulasmak, her bir varligin
oziinde, o varlig1 var eden viicid sahibinin oldugunu an-
lamaktir.

Varlik kendini var etmedi, varlik bir 6zden yaratildi.

Iste bu 6z, vahdet-i viiciid meselesinin manasidir.

Vahdet-i viicid konusu, dini arastiran bir¢ok kisi tara-
findan, iyi anlasilmadigindan dolay: reddedilir.

Ve Muhyiddin Ibnii’l-Arabi’ye hos bakmazlar, hatta daha
ileri gidip onu kafirlikle, zindiklikla suclarlar.

Bu konu, “Ilm-i Tevhid” egitimi goriilmeden idrak edi-
lemez.

Bu egitimi gorenlerin de sdyledigi sozleri anlamak
icin, bizler de onlar gibi, kendi bedenlerimizin ve varligin
bedenlerinin olusmasini ve isleyisini tefekkiir etmeliyiz.

Yani Tip egitimi alanin séziind, Tip egitimi alanin an-
layacag gibi.

Kisacasi, Vahdet-i viiciid sirrina ulasmak; ask ile bas-
layan, ilmi bir tefekkiir ile devam eden, varligin yaratilis
hakikatine erismek ve yaraticiy1 tanimak ve oradan, Tev-
hide ermekle miimkiindiir.

Iste;

Vahdet-i viicid:

Siret bedenlerini tutan tek viicld,

Deryanin birligi,

Siretsiz boyut,




Zat boyutu,

Tiim bedenleri tutan tek viicid boyutudur.

Vacibi'l viicid:

Damlanin deryaya bagh olma durumu,

Yani damlanin deryaya her an icabet etme zorunlulugudur.
Yani bizim viicidlarimiz, O'nun viiciduna mecburdur.
Yani damla deryaya mecburdur.

Vahdet-i suhtid:

Damlanin kendinde deryaya sahit olmasi.

Damlanin deryadan bir damla olduguna sehadet etmesi.

Kisinin kendinde ve her varlikta tek olan Zata sahit
olmasi.

Yani, Allah'in muhammed boyutundan kendine sahit-
lik etmesi.

Allah’'in kendisinin kendinde kendine sahitlik etmesi.

Al-i imran Stresi 18: “Sehid Allahu enneh 14 ilahe
illa huve.”

Vahdet-i mevcid:

Goriinen alemin, yani tiim varligin tek viictidda bir ol-
masl.

Kesretin birligi.

Var olan varligin birligi.

Iste “La mevciida 1114 H(-O'ndan baska mevciid yok-
tur” demektir.

Buradaki mevciid; varlig1 tutan Zat'in mevcidiyetidir.

Iste O da tek Zat'tir.

Talebe Once, siiretleri tutan tek Zata sahit olur.

Sonra siiretlerin de O'ndan ayri olmadigini zevk eder.

Ve boylece gorlinen goriinmeyen alemin sadece “0”
olduguna erer.



Hadid Siresi 3: “Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel
batin”

Evvel O’'dur.
Ahir 0’dur.

Zahir O’dur.
Batin O’dur.

Her kim: O'nun evvel boyutunun, ahir boyutunun, za-
hir boyutunun, batin boyutunun, manasina erdi.

Iste O; Vahdet-i viiclid, VAcibii’l viicQid, Vahdet-i suhiid,
Vahdet-i mevcid sirrina erdi.

Iste O kimse her seyin 6ziiniin, aslinin Allah olduguna
sahit oldu.

Her seyin kaynagi, 6zii, ash Allah’ti, makaminda kendi
varligindan gecti.

Allah’ta baki oldu.

Tim varhigin geldigi kaynak Allah’'in ulviyetidir.

Ulvi sistem varligin agiga ¢ikmadan 6nceki niirani bo-
yuttur.

“Kanallahu ve lem yek(in meahu sey’a!”

Kane: Kaynak, asli, ani, menbai, 6zii anlamlarina gelir.

"Allah kaynaktir, 6zdiir, hicbir sey O’'ndan ayr1 degildir”

Tiim varligin geldigi kaynak, 6z, Allah'tir.

Tiim mahlukatin geldigi kaynak, Allah’'in kendisidir.

Esyanin hakikati O’dur.

Esya O’'ndan gelir, O'nunla vardir, O’'nunla tutulur, O'na
doner.

Esyanin hakikatini anlayan, Allah hakikatini anlayacaktir.

Iste, “Allah nedir, Allah nerededir, neye Allah denir?”
sorularinin cevabi, insanin kendi viicidunda ve varligin
viiciidunda gizlidir.




Insan, kendi viicidundaki islevselligi, hareketliligi dii-
stinmelidir.

Insan, her varhg saran ilahi kudreti anlamaya calis-
malidir.

Insan, geldigi 6zii, kaynag diisiinmeli, anlamaya ca-
lismalidir.
H{d Stresi 4:

B n o Th #y2 T 5 L o Es e % 3
D el pi IS Slo s aSana alll Y
I1al1ahi merciu kum ve huve ala kulli seyin kadir

i1a Allah merciu kum : Allah’tir, déniilecek yer, merkez,

kaynak, siz,
Ve huve ala kulli : O, biitlin her seydeki,
seyin
Kadir : Kudret, glic, her seye muktedir olan,

Meali: “Kaynaginiz ancak Allah’tir ve O biitiin her sey-
deki kudrettir”

Ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi, hepimi-
zin geldigi kaynak Allah’'tir.

Allah hakikatinin cevabini arayacagimiz yer, ayette be-
lirtildigi gibi “ala kulli seyin kadir” varligin kendinde olan
kudret boyutudur.

Anlyoruz ki Allah denilen, biitiin her seydeki kudrettir.
Bakara Stiresi 20-106-109-148: “Inne Allah ala kulli
seyin kadir”

inne Allah : Muhakkak, Allah,

Ala kullu seyin kadir : Biitlin her sey, kudret, gii¢
Meali: Muhakkak ki Allah, biitiin her seydeki kudrettir.
Maide Stresi 17-19-40: “Ve Allah ala kulli seyin kadir”
Meili: “Allah bitin her seydeki kudrettir”



Maide Stiresi 120:
A5 Gead ey (LW Ll s ol

PANAN

Lillahi mulkus semavati vel ardi ve ma fihin ve huve
ala kulli seyin kadir

Li Allah mulku : Allah, miilkd, sahip, hiikiimdar, idare
eden,

El semavat ve el : Gokler, ulvi dlem, arz, yeryiizi, yer,

ardi

Ve ma fi hinne : Sey, degil, ne, icinde, onda, orada,

Ve huve ala kulli sey : O, biitiin her seydeki kudret,
kadir

Meali: “Goklerdeki ve yerdeki her seyin sahibi Allahtir
ve O biitiin her seydeki kudrettir”

Iste insan, Allah hakikatini, varligin kendinde olan kud-
retin tecellisinde aramahdir.

Varligin varolusunu arastiran kisi, mutlaka hakikate
erisecektir.

Varlik, belli bir kudretin tecellisi ile var olmustur, se-
killenmistir, bedenlenmistir.

Ve o kudret, bedenlenen her varlikta ve varhigin isle-
yisinde kendini ispat eder.

Varligin 6ziinde olan kudreti, yani giicii, kuvveti kimse
inkar edemez.

Varligin kendinde olan hareketlilik, bir kudret saye-
sinde olmaktadir.

Dogada hicbir sey, yani hicbir varlik, duragan degildir.
Duragan gibi gortinen her bir varlik, 6ziinde bir ha-
reketlilik tasir.

“4




Varligin atomik yapisi, bir hareketlilik icindedir.
Varlig1 olusturan atomlar ve atom alt1 parcaciklardir.
Bu parcaciklar da parcaciklardan olusur.

Bu alt par¢aciklara, simdilik “kuarklar” denilmistir.

Kuarklarin da alt parcaciklari vardir ve heniiz kesfedil-
memis nice alt alemde mikro zerreler, par¢aciklar vardir.

Tim bunlarin hepsi bir hareketlilik halindedir.
Bu hareketlilik, bir kudretin tecellisidir.
Evrende duragan bir sey yoktur.

Her sey ama sukiin olarak ama hareke olarak, bir kud-
retin tecellisidir, her sey bir hareketlilik icindedir.

Bu kudret, varligin, Evrenin hareketliligini olusturur.

Hareketliligi yapan kudret, nice hareketliligin olusu-
muna kapilar acar.

Hareketliligi olusturan kudret, kendi 6ziinden nice var-
Iigin agiga cikisina kapilar agar.
Rahimiyette ne varsa rahmaniyete o cikar.

Aynen bir tohumdan a¢iga ¢ikan agacin, zaman icinde
adim adim sekillenmesi gibi...

Iste ayette belirtildigi gibi; “Allah ala kulli seyin kadir”
Allah hakikatine ancak ve ancak, varligin kendinde ve tiim
dlemde olan kudreti anladigimiz zaman erisebiliriz.

Her varlikta bir kudret vardir, her seyde bir kudretin
bir akisi vardir.

Varlik bir kudret denizinin i¢inde akar gider.
Her varlik o kudretin sekillenmesidir.
Higbir sey yoktur ki, o kudret deryasinin icinde olmasin.

Insan déniip kendi viiciduna baktiginda, nefes alip
vermesi de, kilbinin atmasi da, her hiicrenin calismasi da
o kudretin gostergesidir.



Kisinin bu kudreti inkar etmesi miimkiin degildir.

Allah’t 1ayikiyla anlamak, varlikta olan kudreti anla-
makla miimkiindir.

Allah’in subiiti sifatlarindan biri “Kudret” sifatidir.
Kudret sifati, tiim sifatlarin isleyisinde vardir.

Insan, viiciidunda olan kudreti, yani giicii anlamaya ¢a-
lismaly, o glicli o kudreti asla kendine nispet etmemelidir.

insan, kendindeki kudretin sahibini anlar, 0’na tesli-
miyet icinde yasarsa, mii'minlerden olur, Salih kimse olur.

Biitiin varlik, Allah’in rahimiyet boyutundan aciga ¢ik-
mistir.

Bakara Siiresi 163: “Ve ildhukum ildhun vahid 14 ildhe

illda huver rahman(r rahim.”

Meali: “Sizi var eden, tek var edicidir, O’'ndan baska var
eden yoktur. O tiim varlig1 6ziinden var edendir, tiim var-
lig1 rahmetiyle sarandir”

Allah, her varlikta tekligini gosterir.

Allah, fiiliyle tektir, O’'ndan baska isleyen yoktur.

Allah, sifatlariyla tektir, 0'ndan bagka sifat sahibi yoktur.

Allah, zatiyla tektir, O'ndan baska viiclid sahibi yoktur.

Allah, zatiyla ehaddir, sifatlariyla vahiddir.

Allah, zatiyla da tekligini gosterir, sifatlariyla da tek-
ligini gosterir.

Climle viictdlar tutan tek zat Allah’tir.

Her bir sifatiyla varligi ihata eden Allah'tir.

Her varlikta Allah’in hayy sifati vardir, tiim varliktaki
hayy sifat1 tek sifattir.

Allah, hayydir, kayy(imdur.

O’ndan baska hayat sahibi yoktur, O’'ndan baska kud-
ret sahibi yoktur.




Al-i Imran Stresi 2:
4ol AT 5h 1l y Al

Allahu 1a ilahe illa huvel hayyul kayyim

Allah 14 ilhe illa : Allah, ilah, giig, yok, ancak, o vardir,
huve

El hayyu : Diri olan, hayy olan, varlikta olan,
hayat,
El kayy(m : Diriligi ile siirtip giden, diriligiyle tutan,

Meali 1: “Allah’tan bagka gii¢ yoktur, O'ndan gayrisi yok-
tur, diri olandir, varhig diri tutan siirlip gidendir”

Meali 2: “Allah, edindiginiz ilahlar1 yok edin, sadece
O’na yonelin, O her varlikta diri olandir, O her varlikta sii-
riip gidendir”

Meali 3: “Allah, O’'ndan baskasi1 yoktur, sadece O var-
dir, O her yerde diri olandir, O her varliga hakim olandir”

Hayy; diri olan, canli olan, 6liimsiiz olan demektir.

Varligin ardinda varligi tutan, varlikta hayy olan tiim
kainatin tek sahibi olan, tiim viictidlar:1 tutan zat ancak
Allabh’tir.

Hayy, hayat, hayret, ihya, muhyi, hayal, haydi, ayn1 kok-
ten gelen kelimelerdir.
Bu kelimelerin ash “HG”dur.

Her varlik “Hayy” sifatiyla yasam bulur ve yasamini

devam ettirir.
Her varlikta olan dirilik “Hayy” olan Allah’a mahsustur.

Mi'min Stresi: 65: “Huvel hayyu 1a ilahe illa huve fe-
dhu mubhlisine lehud din el hamdu lillahi Rabbil 4lemin.”

Meali: “Diri olan O’dur, O'ndan baska diri olan yoktur.
Bundan sonra tiim ictenliginizle O’na yonelin. Din O'na



aittir. Biitiin tecelliler, biitiin varlig1 viicidlandiran Allah’a
mahsustur”

Kisinin viicidundaki diriligin sahibi, Allah’tir.
Kisi, viicidunu kendine nispet etmemelidir.

Ve bilmelidir ki, tim viicidlarin tek sahibi vardir, O
da Allah’tir.

Hayy esmasi, Allah’in sifat-1 subfitiyesindendir.
Sifat-1 Subfitiye: Hayat, ilim, irade, semi, basar, kudret,
keldm ve bunlarin kaynagi olan Tekvin.

Climle varlik, hayy olandan a¢iga cikar ve hayy olanla
hareket eder.

Alemde cansiz diye bir sey yoktur, her varlik Allah’in
hayy sifatiyla diridir, canhdir.

Teslimiyet ve tevekkiil, hayy olan Allah’adir.

Kisi, yasaminda, her varlig1 hayy sifatiyla ayakta tuta-
nin Allah oldugunu unutmadan yasamalidir.

Kisi, hangi varliga bakarsa baksin, onda hayy olanin
Allah oldugunu bilmelidir.

Allah’'in varliktaki hayy sifatinin varliga hakim olmasi,
kayy(m sifat1 ile aldkalidir.

Kayylm sifat1 “Hayy” sifatinin varliktaki siiriip giden
boyutudur.

Kiyam, kayy(m, kiyame, ikame, ayn1 kokten gelen ke-
limelerdir.

Allah kayy(im esmasiyla, her varligi ayakta tutar, kont-
rol eder.

Allah varligy, isleyisiyle ve nitelikleriyle ayakta tutar,
kontrol eder.

Iste bu kayy(im esmasinin tecellisidir.

Kayy(lm esmasi, her varliktaki ikime boyutudur.




Ikdme, her varlikta olan isleyis boyutudur.
Tim varlikta fiiliyle fail olan Allah’tir.
Ikame kelimesi, kiyam-kayytim kelimesinden gelir.

Kiyam'1 inceledigimiz zaman; varlig1 ayakta tutanin,
varligin viicidunu tecellileri ile tutanin Allah oldugunu
anliyoruz.

Varligin beseri viicidunun ayakta durmasi, Allah'in
kayy(m boyutu iledir.

Insanin namazda ayakta durmasi da kiyam-kayy(im
kelimesiyle anilir.

Namazda ayakta durma, yani kiyam etme, Allah’in var-
1ig1 kayy(im esmasiyla ayakta tutmasina isaret edilir.

Her varlik, kayyim esmasiyla ayakta durur ve siirtip
gider.

Her varlig1 hayy esmasiyla ve kayy(im esmasiyla ihata
eden Allah'tir.

Her varligi kontrol eden Allah’'tir.

Her varlikta her an isleyen Allah’tir.

Her varhig sifatlariyla kusatan Allah’tir.

Her varlik Allah’in hakimiyetini gosterir.

Fiiliyle fail olan Allah’'tir.

Namazda kiydmda durmanin hikmeti sudur:

“Allah’im! Benim viicidumu ve her varligin viicidunu
her an ayakta tutan sensin.”

“Allah’im! Her varlikta her an fiilinle fail olan sensin”
idrakidir.

Higbir varlik kendi viiciidunu tutamaz, o viicGdun
ozilinde olan kudret, viicidu ayakta tutar.

Toplumda, bir sirket i¢in “Kayylm atandi” sézii de
“Kayy(im” kelimesinden gelir.



Kayylim atandi sozii, “Devletin kontroliine gecti” de-
mekKtir.

Iste her varlig1 her an ikame eden, yani kontrol eden
Allah’in “El Kayy(m” esmasidir.

Allah her varlikta, tiim esmalariyla yiiceligini gosterir.

Her varlikta ytice olan Allah'tir; Allah yiiceligini varlik-
taki tecellileri ile gosterir.

Agi18a cikan her varlik, iciyle disiyla Allah’in tezahiiriidiir.

Her varligin cesit ¢esit olmasi, her varligin viicidunda
bir isleyisin olmasi, Allah’in kendine mahsus tecellileridir.

Hicbir varlik kendini var edemez, kendine sekil vere-
mez, kendi viicidunda olan isleyisi yapamaz.

insan kendi viicidunu var edemez, kendi viicidunu
sekillendiremez, kendi viicidunda olan sifatlarin sahibi
degildir.

Iste insan bunlari ¢ok iyi diistinmeli ve kendi viiclidun-
daki bir kudretin isleyisini anlamaya ¢alismalidir.

insan Allah’a, 6ncelikle kendinde sahit olmali ve O'nun
her varlikta oldugunu idrak edebilmelidir.

Kur’an goklerde bir yerde Allah oldugundan bahsetmez.
Her seyin 6ziinde olan, her seyi i¢iyle disiyla saran bir
Allah’tan bahseder.

Tiim kamil insanlar bizlere; “O’nu goklerde bir yerde
aramayin, kendinizde arayin” diye 6giitler vermislerdir.

Varlig1 incelemeyi, varligin birbiriyle bagini anlamay1
tavsiye etmislerdir.

Kur’an’da bu ¢ok giizel belirtilir.
Kaf Siiresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”
Meali: “Ve Biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”

Insan, kendine sah damarindan yakin olan Allah’y, kendi
viicd sehrinde aramalhdir.




Kur’an'in tamami, Allah hakikatine nasil erisilecegini
her ayetinde agiklar.

Isra Stresi 14: “Ikra kitabek kefa bi nefsikel yevme
aleyke hasiba.”

Meali: “Oku, kendini tanmimak i¢in kendi viiciid Kkita-
bin sana yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini an-
lama iginde ol”

Bakara Stresi:
47: “Sizlere, Beni ve tiim varligl anlayacak suuru verdik.”

67: “Allah, sizin viicid varliginizda her an isleyendir,
eski cehalet hallerinizdeki o tapinmalarinizi yok edin.”

98: “Ve aklini, Allah’t idrak etmek ve sevgiyle varligi
anlamak icin degil de diismanlik i¢inde kullanirsa, mu-
hakkak ki o hakikatleri gormemezlikten gelip 6rtendir, Al-
lah’t anlayamadigindan dolayi halleri diismanlik tizeredir.”

Tiim Resfl, Nebi dedigimiz kamil insanlar, hep varligi
okumaysi, incelemeyi ve varligin birbiriyle bagini anlama-
miz1 tavsiye etmislerdir.

i§te, “Allah nedir, nerededir?” sorusunun cevabi kisinin
kendi varliginda ve varligin sisteminde gizlidir.

Eger duyduklarimizda ve okudugumuz kitaplarda ka-
lirsak, varlig1 incelemezsek, varolusu ve var edeni diisiin-
mezsek, “Allah nedir?” sorusunun cevabini bulamayiz.

Ey kardesim!

“Allah nedir?” sorusunun cevabini mi1 ariyorsun?
“Allah var m1?” diye bir arayis icinde misin?
“Allah nerede?” diye sorguluyor musun?

“Allah var m1 yok mu?” diye merak mi ediyorsun?
Bakacagin yer kendi viiciidundaki kudrettir.

Bakacagin yer her varliktaki inkar edilemez kuvvet,
kudrettir.



Bakacagin yer tiim alemi saran muhtesem kudretin
kendisidir.

Bakacagin yer biitiin miilktiir.
Bakacagin yer, kendi bedenindeki ve varligin bedenin-
deki isleyistir.
Bedeninde fail olan O’'dur.
Tiim varlikta fiiliyle fail olan O’dur.
Bakara Stresi 253: “Ve lakin Allah yefalu ma yurid.”
Ve lakin Allah yefalu : Lakin, ama, fakat, Allah, fail olan,
isleyen, yapan,
Ma yuridu : Sey, ne, degil, irade, istek,
Meali: “Her varligin isleyisinde fail olan Allah'tir, var
olan her sey O'nun iradesindendir”
Nisa Shresi 47: “Ve kane emrulldhi mef{ila.”
Ve kane emr Allah  : Oldu, is, hiikiim, isleyis, Allah,
Mefail : Fail olan, yapilan, isleyen,
Meali: “Tim varligin isleyisinde fail olan Allah'tir”
Iste insan, varliktaki isleyisi ve isleyisi yapan isleyiciyi
anladiginda, fiil fail hakikatini anlayacaktir.

Tium kainat bir fiil'in hareket alanidir, her varlik fiil’'in
dalgalanmasi ile hareket eder.

Ttm varlik fail'in fiil'idir.

Fiil, fail ayn1 anda aynidir.

Fiil fail'dir, fail fiil'dir.

Kisi kendi bedeninde kendi fiil'inin sahibi degildir.

Yani kisi kendi bedeninin isleyisinde asla ve asla muk-
tedir olan degildir.

Ctinkii kisi, viicidunda olan atomdan hiicreye, hiicre-
den dokuya, dokudan bedene kadar olan tiim isleyisi ya-
pan degildir.




{a

82

W o

Bu isleyisi yapan fail'dir.

Fail'in viicGdun isleyisi boyutundaki durumu fiil’dir.

Fail'in fiil boyutundaki ad fiil'dir.

Fiilin fail boyutundaki adi fail'dir.

Iste bu kainat bir fail’'in fiil'idir.

Fail kendi asliyetini fiil'iyle ispat eder.

Fiil, fail'in kendini, fiil'iyle ispat etmesidir.

Fiil'i yapan kimdir, fail'dir.

Ortada bir fiil varsa, bu fail'in kendini a¢iga ¢ikarma-
sidir, kendini fiil'iyle ispat etmesidir.

Her varlikta inkar edilemeyecek olan bir fiil yani bir
isleyis vardir.

Bu isleyisi yapan, hi¢bir varligin kendisi degildir.

Bu isleyisi her varligin kendi enfiis1 boyutunda yapan
fail'in kendisidir.

Eger Kkisi, fiil ve fail hakikatini anlarsa, yaratilisin ha-
kikatine de arif olur.

Ve boylelikle varligin isleyisinde Allah hakikatine erisir.

Ayette belirtildigi gibi her varlikta fail olan, yani isle-
yen Allah’tir.

Her varlikta fiilin sahibi, sifatlarin sahibi Allah’'tir.

Onun igin, Allah hakikatini kisi 6ncelikle kendinde
bulmalidir.

0 bize sah damarimizdan yakindir. Kaf Stresi 16

O biitiin her seyi ihata eden muhtesem kudrettir. Nisa
Stresi 126

O biitiin her seydeki kudrettir. Miilk Stresi 1

insanin aradig1 tim sorularin cevabi, varligin kendinde
olan sistemdedir.

Insanin Allah’a sahit olacag yer kendi viicidudur.



Allah’a sahit olacagi yer varligin 6zidiir.

Iste ehadiyet, tiim varhigin éziiniin tekligidir.

Bir talebe, bir Miirsid-i KAmilden aldig1 ilm-i Tevhid
egitimiyle, Allah’in ehadiyetinin ne oldugunu anlar.

{Im-i Tevhid egitimi, fena ve bekd makamlarindan olusur.

Fena makamlarinda; varlikta Zakir olan, Fail olan, Mev-
stf olan, Mevcid olan Allah’a sahit olunur.

Beka meratiplerinde ise; riihun, nlirun, ulviyetin, eha-
diyetin zevkine erilir.

Ve bu yolda talebe, fend makamlarinda Allah'm zatinda
fani olur, beka makamlarinda Allah’in ulviyetinde beka bulur.

Boylelikle ehadiyetin sirrina vakif olur.
Ve nereye donerse donsiin, Allah’in birligine nazar eder.

Ve o birligin suuruyla hareket eder.

2-
s 3 %
.J:ua.“ :\ﬂ\
Allah el samed
Allah : Allah, her varlikta tecelli eden kudret,
El samedu : Tim her sey O’'ndan, tiim varligin ihtiyaci

O’ndan,

Meali 1: “Allah sameddir”

Meali 2: “Allah hi¢bir seye muhtag degildir”
Meali 3: “Var olan her sey Allah’a muhtactir”
Meali 4: “Allah var olan her seyin efendisidir”

Meali 5: “Her varlik her an Allah’a yoneliktir, O'na bag-
hdir”

Meali 6: “Her seyin kaynagi Allah'ti, O’'nun kaynagi
yoktur”
Meali 7: “Allah muhtac olan degildir, muhtag olunandir”




Allah ulvidir.
Ulviyetinden niir boyutu akar.
Yaratilan her varlik O'nun néirunu tasir.

Nasil ki Glines, hi¢bir seye ihtiya¢c duymadan kendi
enerjisinden 151g1n1 yansitir.

Allah da sameddir, hi¢bir seye ihtiyac duymaz.
Samed kelimesi su anlamda ifade edilmistir.

Samed, sam, som, samid, samd, ayni1 kdkten gelen ke-
limelerdir.

Samed; muhtag¢ olmayan, liituf saglayan, efendi, yone-
lik, bagly, pek yiiksek, 6z olan, daim, saf, katisiksiz, karis-
mis degil, gibi anlamlara gelir.

Bir toplulugun, kavmin, milletin yoneticisine, efendi-
sine “samedii’l-kavm” denilir.

Bir anlami; kudretli, yoneten, degerli, serefli demektir.

Diger bir anlami; eksigi olmayan, her seyi olan, tam
olan, boslugu olmayan, niifuz edilmez sey demektir.

Tiirkge’de “som” diye ifade edilen kelimenin kdkeni
“samed” kelimesidir.

Som; katisiksiz, dolu olan, yekpare olan, biitiin olan,
eksiksiz olan, ilavesiz olan demektir.

Som altin, som giimis diye kullanilan kelime bura-
dan gelir.

Allah somdur, yani katisiksizdir, yekparedir, diirr-i yek-
tadir, eksiksizdir, tamdir.

Yani, Allah sameddir.
Allah hicbir seye muhtag degildir.
Burada hicbir sey nedir iyi anlasilmalidir.

Allah’tan gayr bir sey yoksa, hi¢bir sey nedir o zaman?



Samed boyutunu anlayabilmek i¢in, Allah’in zat1 ve s1-
fatlar1 boyutunu iyi idrak etmeliyiz.

Allah zati itibariyle hicbir seye muhtac degildir.
Ama sifatlar1 Allah'in zatindan gelen liituflara muhtactir.
Allah'in sifatlari, Allah’in zatina muhtactir.

Ciimle varligi Allah’in sifatlarinin tecellisi goriirsek,
her bir sifat diger bir sifata muhtagtir.

Climle varlik, yani ciimle sifat, bir seylere muhtactir,
ama Allah'in zat1 hi¢bir seye muhtag degildir.

Allah sameddir, insan ise muhtactir.
Insan Allah’in sifatlarini tagiyan bir beseri varhiktir.
Insan, nefes almaya, yemege, icmeye, uyumaya muhtagtir.
Allah ise, yemege, icmeye, uyumaya muhtac degildir.
Allah’in acikmasi, susamasi olmaz.
Allah’in uyumasi uyuklamasi yoktur.
Bakara Stresi 255: “La tehuzu hu sinetun.”
Meali: “O’'nun yasi olmaz, uyumasi olmaz.”
La tehuzu hu : Onun olmaz, cekmek, kabul etmez,
Sinetun : Sene, y1, yas, uyuklama hali,
Allah’in yas1 yoktur, uyumasi yoktur, uyuklamasi yoktur.
Bakara Stresi 255. dyetin tam meali:
Bakara Stresi 255: “Allahu 1a ilahe illa huvel hayyul kay-

ylm, la te’huzuhu sinetun ve 14 nevm lehu ma fis semavati
ve ma fil ard, menzellezl yesfeu indehi illd bi iznih ya’'lemu
ma beyne eydihim ve ma halfehum ve 14 yuhitiine bi sey’in
min ilmih{ illd bi ma sae, vesia kursiyyuhus semavati vel
arda ve 1a yeliduhu hifzuhuma ve huvel aliyyul azim.”
Meali: “Allah’tan bagka gii¢ yoktur. Diri olandir. Varlig
ayakta tutan, siiriip giden diriligin sahibidir. O'nun yasi ol-
maz, uyumasi olmaz. Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa




her seyin sahibidir. Ki O’dur sefaat eden. Biitlin her seyin
varolusu O’'ndandir, O’'nun yetkisindedir. Gegmisteki var
olan seyler, gelecekteki var olacak seyler hep O’nun ilmiy-
ledir. O’'nun ilmi olmadan hi¢bir sey kavranamaz. Her sey
O’nun istegiyle var olur. O'nun kurstsi; gokleri ve yeri,
her seyi kusatmistir. O, biitiin her seyi muhafaza edendir,
O’na zorluk yoktur ve O, ilmiyle ytice olandir, varhigin var-
olusunda karar sahibidir”

Ayette belirtildigi gibi, tiim alemdeki tek giic Allah’tir.

Tim varligin kaynag Allah’tir ve O hig¢bir seye muh-
tac degildir.

Her bir varlik, diger bir varliga muhtactir.

Ve tiim varlik Allah’a muhtactir.

Kullar, lituflariyla ihtiyaglarini gideren Allah’a muhtagdir:

Allah ihtiyaclari giderendir, iste bu samed boyutudur.

Tim varlik, Allah’in samed boyutuna doéntktiir.

“Samede samdehu” kelimesi, “Ihtiyaglar i¢in, ona yo-
neldi” demektir.

Nasil ki insan su icmek icin suya yonelir, yemek yemek
icin yemege yonelir.

Tiim varlik da, ihtiyaglarini giderecegi varliktaki nite-
liklere yonelir.

Allah varliktaki tecellileriyle, varligi birbirine muh-
tac eyler.

Tim varligi kendi litGflarina muhtag eyler.

Allah sameddir, yani hi¢bir seye muhtag degildir, var-
lik ise Allah’in nimetlerine, liitiflarina muhtactir.

Allah’ta eksik kusur yoktur, ama kullarinda muhtac-
ik vardir.

Insan korunmaya muhtagtir.

Ama Allah korunmaya, himaye edilmeye muhtag degildir.



Mii’'min(n Siresi 88:
Ty /‘. }’/ P L. 0 -
D 385 0 08 Sl oy (a8
OIS B ) e Ha3 Y

Kul men bi yedihi melekitu kulli seyin ve huve yuciru

ve 14 yucaru aleyhi in kuntum talemin

Kul men bi yedi : Anlat, kim, elinde, giiciin sahibi,

hi tasarrufunda,

Melektu kulli : Yonetim, idare, sahip olan, biitiin her
seyin seyin,

Ve huve yuciru : 0, korur, himaye,

Ve l1a yucaru : Korunmaya ihtiyaci olmaz, onun,
aleyhi

In kuntum : Eger, siz biliyorsunuz,

talemiine

Meali: “De ki: Eger biliyorsaniz soyleyin: Biitlin her
seyi idare eden gii¢ ve biitiin her seyi himaye eden ve hi-
mayeye muhta¢ olmayan kimdir?”

Allah’in higbir seye ihtiyaci yoktur.

Allah 6zdtr, saftir, tertemizdir, katisiksizdir, yani Allah
sameddir, hi¢bir seye muhtag degildir.

Allah'in el samed esmasi bu hakikate isaret eder.

“El Samed” gontllerinde tecelli etmis olanlar:

Saf tertemiz bakislara sahiptirler.

Varligin 6z boyutuna bakarlar, Hakk’tan gayri bir sey

gormezler.

Onlar Allah’a dayanirlar, bir kula minnet etmezler, giic-

ladirler.

Asla kendilerini aciz hissetmezler.




P
{a *‘{
. 88
g \Y&

El Samed hakikati goniillerinde tecelli edenler, her seyi
Allah’tan beklerler.

Allah’t unutmazlar.

Baskalarina gidip yalvarmazlar.
Cok caliskandirlar.
Uretkendirler.

Her an Allah’a dayanirlar.
Ihtiyac1 olana kosarlar.

Soyle dua ederler; Allah'im! Sen noksansizsin, kusur-
suzsun, hi¢cbir seye muhtag degilsin, biz ise muhtaciz, eksi-
giz, kusurluyuz, aciziz, bu suurdan kopmamiza izin verme
ya Rabbi.”

3-

Ash Al 3k A
Lem yelid ve lem yftled
Lem yelid : Degil, dogmak, dogmus olmamasi,
Ve lem yliled : Degil, dogurmak, dogurmus olmamasi,
Medli 1: “Dogmus olmamasini ve dogurmus olmamasini.”

Meili 2: “O’nun babasinin, annesinin olmamasini, O’'nun
¢ocuk yapmamasini.”

Meali 3: “Tiim varligin O’nun 6zlinden geldigini, baska
bir yerden gelmedigini.”

Meali 4: “O’'ndan baska bir kaynak olmadigini.”

Meali 5: “Tiim bedenler O’'ndan stziiliip gelmistir, O
hi¢bir yerden gelmis degildir”

Meali 6: “O’'ndan baska hicbir sey olmadigini.”

Meili 7: “O’nun yaratilan olmadigini, Halk olan her se-
yin O’'nun kendisi oldugunu.”

Allah yaratilmis degildir.



O tiim yaratilan varligin kaynagidir.

Climle alem O’nun kendinden agiga ¢ikmistir, O'nun
kendisidir.

Nasil ki aga¢ tohumun 6zilinden siiziiliip gelir.

Iste bu alem de Allah’in kendi 6zii olan rahimiyet bo-
yutundan stzilir gelir.

Kaynak O’dur, gelen O’dur, giden O’dur.

Kaynak Zatidir, gelenler sifatidir, gidenler sifatlarin-
dan Zatina akar.

Soyle disiinelim.
Kaynak denizdir, denizden gelen damlalar denizin
kendisidir.

Damlalar buhardan buluta, buluttan yagmura dénii-
slr, yine denize karisir.

Iste deniz Zatina isarettir, damlalar sifatlarina isarettir.

Bu duygu bazi Kamil insanlarin ilahilerinde yaziya do-
kilmustir.

Edip Harabi-Ahmet Edip 1853-1917

“Kendiden var oldu bu esya ile arzu sema

Anladim ki bir tabiattan ibarettir Hida”

Tiim alem Allah'in kendi 6ziinden agiga ¢ikmistir ve
O’nun kendi zahiri goriintisidir.

Gorlnen varlik bir 6zden zahire ¢ikti.

0 0z O’'nun kendisidir, zahire ¢ikan da O'nun kendisidir.

Tohumdan agacin a¢iga ¢ikisi gibi.

Allah dogurulmamistir.

O’nun anne babasi yoktur.

Her sey O’'nun aslindan baska bir sey degildir.

Aci18a ¢ikan agac icin, tohum onu dogurdu demek ne
kadar dogru olabilir?




Soyle denilmesi daha dogrudur; tohumda olan ken-
dini zahir eyledi.

Yani 6zde ne varsa, agiga ¢ikan o idi.

Agacin evveli tohumun kendisidir.

Tohumun zahiri agiga ¢ikan agacin kendisidir.

Tim alem Allah’in evvelinden geldi.

0 evvelsizdi, yani dncesi yoktu.

Tim alem O’nun ahirine akti, O’'nun dhiri yoktu.

Evvel de O idi.

Ahir de 0 idi.

Buz eridi suya akti.

Su eridi, buhara akti, buluta agdi.

Bulut eridi, suya akti.

Her sey O'nun kendi tecellisi idi.

Hersey O’'nun kendi zahiri idi.

Hadid Stresi 3: “H{ el zahiri-zahir O’dur-goriinen O0’dur”

Gorlnen O’dur, yani zahir olan Allah’tir.

Allah zahirdir, yani gériiniir ne demektir?

Allah hangi boyutuyla gériiniir?

Allah, insanin kendinden ve her varliktan her an apa-
¢1k gorinir.

Bir tohumu diisiinelim; tohumun i¢inde agag¢ vardir,
ama goriinmez.

Tohum yarilip, filizden agaca akis baslayinca, tohumun
icindeki zahire ¢ikmis olur.

Iste, Allah’'ta kendinde idi, kendinden kendini zahire
cikardu.

Bu goriinen alem, O'nun apagik zahire ¢ikmis boyutudur.

Fakat bu goriinene Allah demek, Allah’1 goriinene ka-
y1t etmek demektir.



Allah’'in, evvel yoni, ahir yont, zahir yoni ve batin
yoni vardir.

Bu dort boyutu anlamak, Allah hakikatine ermektir.

Bu gortinen dlem O'nun “El Zahir” esmasinin tecellisidir.

Bu alem; goriinen, goriinmeyen, evvel, ahir yoniiyle
O’ndan baska bir sey degildir.

Varligin stiret boyutu, O’'nun zahir boyutudur.

Zahir boyutunda her an bir degisim vardir.

Iste Allah «El Zahir» esmasiyla her an gériinmektedir,
her an tecelli etmektedir.

O’nun zahir boyutuna; beser denilir, sliret denilir, Diinya
denilir, Evren denilir, tecelliler boyutu denilir.

Zahir boyutunun i¢inde, batin boyutu vardir.

Bu boyutlar evvelden ahire her an akar durur.

Iste 6zden agiga ¢cikmis boyuta zahir boyutu denir.

Tohumun 6ziinden agiga ¢ikana aga¢ denildigi gibi.

Allah “El zahir” esmasiyla kendini zahir eyler.

Allah “El zahir” esmasiyla kendini asikar eyler.

Allah “El zahir” esmasiyla kendinde olani ifsa eyler.

Zatindan sifatlarina, sifatlarindan zatina géren de O’'dur,
gorilende O’dur.

Varlik aynasindan goériinen O’dur.

Aynaya yansiyan da O’'dur.

Varlik bir ayna misali hep O’nu gosterir.
Gizli hazine idi, zahir olmak istedi

Allah kendi 6ziinden, kendini Halk eyledi.
Beser denen dlemde, zdhir oldu goériindii.
Kendinde ne var ise, onu asikar eyledi.

Insan zahiri gordiigiinde 6ziinii de gérmelidir.

2 g
& {{ k‘ <
zx 91 ¥

N \Y;IA




VAN
e\
Phe

=
,(\f—"

&y
% 92 ¢
\YQ:

e L

Gorlinenin ne oldugunu idrak etmelidir.

Gorenin ne oldugunu anlamahdir.

Insan kendi bedenini tutan O ilahi kudreti tanimahdir.
Insan, varhgin beser yoéniinde kalmamahdir.

Beserin 0ziinii gérmelidir.

Stretlerin ayrimciliginda olmamalhidir.

Stretleri tutan Hakk'in zatin1 gérmelidir.

Diinya ¢ikarina esir olmamalidir.

Birlik bilincinde yasamalhdir.

Askin nliruna erismeli, o niirla varliga bakmaldir.
Askin 1s181nda yliriimeli, karanliga diismemelidir.
Allah’in vechinin, tiim varliktan yansidigini bilmelidir.

Bazi inang topluluklari, talebelerine Diinya cifedir diye

bahsediyorlar.

Bu yaklasim hi¢ dogru degildir.
Diinya yani varlik sistemi, Allah'in tecelli tezahiiridiir.

Diinyaya cife diyenler, varlik yiiziinden Hakk’in vechini

gorselerdi, bayilip diiserlerdi.

Siretin ardini gorenler, Hakk'in zatinda fani oldular.
Hakk’ta fani olanlar, Hakk’a gark oldular.

Hakk’1 bilmek isteyen, goriinen varlig1 bir kapi bildi.
O kapidan Hakk’in sehrine girdi.

O sehrin Sultanina teslim oldu.

Hakk’1 bilmek isteyen, kendi ten kapisindan, beden

sehrine girdi.

Yisuf gibi, Kenan diyarindan Misir sehrine adim attu.

Beden sehrinden iceri adim atan, anladi ki beden de

Hakk’in zahiri idi.

Bildi ki ten candan ayr1 degil.



Ten elbisesi de can elbisesi de Hakk'in kendi idi.
Varlik bir perde olsa da, o perde de Hakk'in niiru idi.
Hakk’in kendi zahir boyutu idi.

Zahir olan bizzat Hakk'in kendisidir.

Zahire ibretle bak.

Gorlinen nedir? Bir diistin!

Gorilinen ne olabilir? Bir disiin!

Seni tutan, varlig1 tutan ne olabilir? Bir diisiin!

Sakin kalma stiret boyutunda.

Varligin 6ziinii gor.

Sakin diinyanin hevesine, ¢ikarina diisiip kendine zu-
lim etme.

Diinya hevesi seni diinyaya esir eder.
Ask-1ilahi’ye ulasirsan Diinya'ya askla bakarsin.

Ciinki bilirsin ki Allah vechini, varlik 6z ytliziinden
gosterir.

Diinya cifedir diyenler, varlik yiiziinden Hakk’in ve-
chini gorselerdi, bayilip diiserlerdi.

Siretin ardini gorenler, hep kendilerinden gectiler.

Kendi viicidunu ve varligin viiciidunu tutana teslim
olanlar, O'na gark oldular.

Hakk’i bilmek istersen, goriinen varligi bir kapi bil, gir
o kapidan iceri.

Hakk’1 bilmek istersen, don kendine beden kapindan
gir iceri.

Iceri adim atan, bilir ki zahir de O’dur.

Bilir ki ten candan ayr1 degildir.

Ten elbisesi de can elbisesi de O’dur.

Perde gorme varligy, bil ki perde de O’dur.

Senin yolunu kesen, bil ki senin kendinsin.




Bil ki hevanda kalmandir.

Bil ki kibrinde kalmandir.

Bil ki kendini varliktan ayr1 gérmendir.

Diistiiglin kibri anla ve don.

Diistiiglin riya durumunu anla ve don.

Diistiiglin sirk durumunu anla ve don.

Kendine nispet ettigin o zanlarindan kurtul.

Kalma stliret boyutunda, siiretin ardina bak.
ViicGdunun sahibini viiciidunda gor.

Kendinde Hakk’i goren, her varlikta gormez mi hic!

Kendinde Hakk’a gark olan, her varlikta Hakk’a gark

olmaz mi hig!
Oyle bir aski hisset ki, viicdunu unut.
Oyle bir aski hisset ki, diinya hevesinden kurtul.
Oyle bir aski hisset ki her baktigin yer O’nun vechi olsun.
Diinya bir bahge her varlik bir giil olsun.
Her varliktan gelen koku, O’nun kokusu olsun.
Bil ki, sende ve ciimle varlikta olan O’dur.
Varliktan zahir olan O’dur.

Ask’1 gonliinde hissedersen, ciimle dlem bir pazar

olur sana.
Bilirsin ki, pazar da O’dur, pazarci da O’dur.
Sen bir saraysin, viiclid sarayinin sultani O’dur.
Saray da O’dur, sarayin sultani da O’dur.
Zahir olan hep O’dur.
Her yeri saran, her yerden kendini gdsteren O’dur.
Uzakta degil hep gorlinen O’dur.

Bir yerde gizli degil, her an asikar olan O’'dur.



Iste “Lem yelid ve lem yiled” sirr, her seyin ashnin
Hakk’in kendisi oldugudur.

O’nu doguran yoktur, O'nun dogurdugu yoktur.
Hig¢bir sey O’'ndan ayr1 degildir.

Her sey O’'nun kendisidir.

O’nun geldigi bir kaynak yoktur, O kaynagin kendisidir.
O’nun ¢ocugu yoktur, tiim ¢ocuklar O’nun kendisidir.
0 dogmus degildir, esi olan degildir, babasi olan degildir.

Cin-Bilmeyen-Bilinmeyen-Tanimlanamayan Siresi 3:

E &

130 ¥y daalla 345 L 85 A S Ay

O

Ve ennehu tedla ceddu rabbini mettehaze sihibeten
ve 13 veleda

Ve enne hu : Ve onun,

Teala : Her seye giicli yeten, ¢cok ytice, tecellilerin
sahibi,

Ceddu : Bliylik baba, ata, soy, sani, azameti, biiyik,
soy, aslimiz,

Rabbi na : Rabbimiz, bizi viicidlandiran,

Ma ittehaze  : Edinmedi, cekilmek, uzak olmak,

Sahibeten : Sahibe, es, miilkiyetin sahibi, bir seyin sahibi,

Ve la veleden : Cocugu yok, ogul edinmedi, cocugu olmadigy,

Meali: “Bizi viicidlandiranin aslimiz olduguna, O'nun
her seye giicii yeten olduguna, ¢ocuk edinmekten, esi ol-
masindan uzak olduguna inandik.”

Cin Stresinde gegen bu ayet, Allah'in ¢ocugu olmadi-
gina ve esi olmadigina isaret eder.

Cin Siresini ve cin kelimesini inceleyelim.
Cin kelimesinin tasidig1 anlami anlamaya ¢alisalim.

C'in, In, Ins, Uns, Unsiyet, insan.




Cin “0>” kelimesi “O ¢” Cim ve Nun harfleri ile yazihr.

“« «

Can u\A kelimesi u ‘ z"“ Cim, Elif, Nun harfleri ile

yazilir.

Cin, Can, Canan, Cinnet, Cenin, Cinni, Ecnebi, Ciinne,
Cenne, Cennet, Cenabet, Cins, Cinsiyet, Siccin, ayn1 kok-
ten gelen kelimelerdir.

Kelimelerin her birini anlam olarak incelersek:

Cin; yabanci, bilinmeyen, bilmeyen, tanimayan, ortiild,
tanimlanamayan, kendindeki canin farkinda olmayan, kendi
aslini bilmeyen, Allah suurundan uzak olan.

Can; can tasiyan, canli, kendindeki canin farkinda olan.

Cinnet; bilinmeyen bir seyden etkilenmek, 6fkelenmek,
hiddetlenmek, cin tutma, delilik, ¢ilginlik.

Cinnet durumuna diisen kisinin bu durumunu goéren-
ler, onun hakkinda “cinnet gegiriyor” derler.

Yani bilinmeyen bir duygunun, bir halin icine diisti
demektir.

Clinkii diger kisiler o kisinin neden 6fke, hiddet, isyan
haline distiiglint bilemedikleri i¢in bu sozii kullanirlar.

Cinni; yabanciya mahsus, yabanci olan, bilinmeyen bir
yerden geldi, anlaminda kullanilir.

Cenin; henliz dogmamis, rahimdeki ortiilii cocuk, go-
riinmeyen bebek.

Ecnebi; yabanci kisi, kendi aslina yabancu.

Hazreti Siileyman, tapinagini cinlere yaptirmis demek,
diger tlilkelerden gelen ecnebilere yani yabancilara yaptir-
mis demektir.

Ciinne, Cenne; cenne hu” ve “ecenne hu” onu orttq,
onu gizledi, demektir.

Cennet; bahce ile ¢oli orttd, sikintiy, 1zdirab1 huzur
ile orttii demektir.



Cenabet; temizligi kirlilikle ortti.

Cins; ebna-yi cins: insanlar, bilinmezlikten bilinmeye
ulasti. Inse ulasti.

Cinsiyet; bilinmeyen dlemden bir kimlikle ortaya ¢ik-
mak, aslindan gelisi ile ilgili, bir cins ile ilgili olma durumu.

Siccin; karanlikla ortiilii, karanlikta kalma, bilemedigi
seyde takili kalma, asli olmayan seye inanma.

Cin, Ins’in (insanin) karsit1 bir kelimedir.

Cin; bilinmeyen, kendini bilmeyen, taninmayan, tani-
mayan.

ins; bilinen, taninan, kendini bilen anlaminda kullanilir:

Toplumumuzda bilinen, “In misin, cin misin?” “tanidi-
g1m misin, tanimadigim misin?” anlaminda kullanilan ke-
lime buradan gelir.

Zariyat Siiresi 56: “cinne vel ins.”
“Ve ma halaktul cinne vel inse illa li yabud{n.”

Meali: “Tanidiklarinmizi ve tanimadiklarinizi, ancak beni
bilsinler ve kulluklarini anlasinlar diye yarattim.”

Ecnebi kelimesi cin kelimesinden gelir, yabanci olan
demektir.

Eski devirlerde, bilinmeyen bir hastaliga kapilan ki-
siye, icinde cin var denilmistir.

Yani, bilinmeyen bir hastaliga kapildi1 demektir.

Allah’1 bilmeyen her Kkisi cin diye adlandirilmistir.

Yani kendine yabanci olan demektir.

Allah’1 bilemeyen kisi, kendine yabancidir, yani cindir,
yani aslini bilmiyordur.

Cin boyutunda kalan kisi de, varligin stiret boyutunda
kalir, siretini géoremez.

Yani esya boyutunda kalir, esyanin hakikatine eremez.




Kisinin sahit olmadig1 bir seyi gérmiis gibi anlatmas,
bilhassa cocuklara en biiytik zulimdiir.

Cocuklara verilen korku, beynin diislince sisteminin
oniinde en biiyiik engeldir.

Korku Kkisiyi gercegi diisiinmekten uzaklastirir.

Korkusuzca arastiran her Kkisi, hakikatleri en ince de-
tayina kadar anlar.

Ama korku; diisinmenin, arastirmanin, anlamanin
oniinde en biiyiik engeldir.

Kur’an’da gecen “Cin Stresi” diye bilinen “Bilinmeyen-
ler, Yabancilar” Stiresinde sunulan hakikat:

Mardin Nusaybin’den bir grup gen¢ Hazreti Muham-
med’e geliyorlar ve O’'nun anlattiklarini can kulagiyla din-
liyorlar.

Bu kisiler kendi din adamlar1 diye bilinen kesimin, an-
lattiklar1 seylerden tatmin olmamislardir ve ¢ok rahatsiz
olmus bir gruptur.

Bu Kkisiler baska bir yerden geldiklerinden dolay, bun-
lar yabanci, bunlar bilinmeyen kimseler olduklarindan do-
lay1 “Cin-bilinmeyenler-yabancilar” adiyla aniliyor.

1- Bilinmeyenlerden bir grup, hakikatleri dinlemek
icin ortaya c¢iktilar. Sonrada dediler: Biz okunan seyler-
den hayret verici seyler dinledik.

2- Yol gostericinin bilgisinin erdemliligine, onun an-
lattig1 hakikatlere ve bizi viicGdlandiranin bir olduguna,
ortak kosmamamiz gerektigine inandik.

Evet, cok dikkatlice inceledigimiz zaman anliyoruz ki cin:

Bilinmeyen, yabanci, anlamina gelen bir kelimedir

Bu bir varlik ta olabilir, bir kisi de olabilir, bir toplu-
luk ta olabilir, bir diisiince de olabilir, bir grup da olabilir

Eskiden bilemedikleri her seye “cin” derlerdi.



Bildikleri tanidiklar seylere “Ins” derlerdi.

Bir kdye bir grup veya bir kisi gelse koyliiler o kisiyi
ya da o grubu tanimadiklarindan dolay niyetlerini bilme-
diklerinden dolay1 o kimselere “cin” derlerdi, yani yaban-
cilar, yani tanimiyoruz.

Sonra onlari tanidiklarinda niyetlerini bildiklerinde
“ins” yani “tanindi bilindi” anlaminda s6z soylerlerdi.

Kiiltiirtimiizde “ne cin fikirlisin” diye bir s6z vardir.

Yani bilinmedik fikirleri agiga ¢ikariyorsun anlaminda
bir sozdiir.

“Hazreti Siileyman sarayini cinlere yaptirdi” denilen sey,
sarayini uzaktan gelen yabancilara yaptirdi anlamindadir.

i§te cin; bilinmeyen, bilemeyen, aslina ermeyen, ta-
nimlanamayan, yabanci anlaminda kullanilir.

Bu ister bir insan olsun, ister bir diisiince olsun, ister
mikroskobik bir canli olsun vs...

ins ise; bilinen, taninan, bilindi, tanind1 anlaminda
kullanihr.

Yani cin; bilinmeyen, yabanci

Ins ise; bilinen, unsiyet bulan, insan olan, insan Maka-
mina eren, degerlere erisen, degerler tasiyan anlaminda
kullanilan bir kelimedir.

Toplum arasinda, yok ti¢ harfliler carpti yok soyle oldu,
bunlar hep hurafelerden gelen korkulardir.

Kiiciikken ¢ocuklarin beyinlerine sokulan korku ice-
rikli her tiirlii anlatim, o ¢ocuk biiyiidiigiinde dahi, beyne
ekilen korkular, o bedeni hiitkmii altina alabiliyor,

Korku; kisinin korktugu sey, kisinin aklina geldiginde
baslar.

Iste bu aklina gelen sey, beyne yerlestirilmis anlatilan
bilgilerden kaynaklanir.




Cocuklarimizin beyinlerine boyle bilgiler ekerek, on-

lar1 korkuya siirtikliiyoruz.
Ve boylece onlarin hakikati anlama yolunu kapatiyoruz.

Iste bu stirede de belirtildigi gibi, Allah’a ¢ocuk isnat
etmek dogru degildir.

O’na es isnat etmek, O'na ana baba isnat etmek dogru
degildir.

Bu Kur’an’'da bazi stirelerde de belirtilir.

Mi'min@n Sdresi:

91: “Allah ¢ocuk edinmemistir ve onunla beraber bir
ilah olmadi. Oyle olsaydj, biitiin ilahlar birbirlerine yara-
tilan varlik hakkinda yticelik taslarlardi. Allah; noksan si-

fattan miinezzehtir, hicbir sekilde vasfedilemez.”

92: “Goriinmeyen bilinmeyen alemi var edendir ve
her an her yerde hazir olandir. Ortak kostuklar: seyler-

den ylice olandir”
“KanaAllah ve lem yek{in mea hii se’a”
“Allah kaynaktir, 6zdiir, hi¢bir sey O’'ndan ayr1 degildir”
“Allah vardi ve O'nunla beraber bir sey yok idi!”
Kane; kaynak, asli, ani, menbai demektir.
0, kendinden kendini halk eyledi.
Kendinden olan kendini zahir eyledi.
O’ndan gayri hicbir sey yoktur.
Var olan her sey O'nun kendi tecellisidir.
Hadid Stiresi 3: “Hu el zahiri-Zahir O’dur-Goériinen O’dur”

illa H{, sadece O’dur.




Amada gizliydi, tecelli etti.
Kendinden kendini, ayan eyledi.
IrAde eyledi, zahir goriindii.

Nice nice sirri, inzal eyledi.
O’ndan geldi her sey, O’na yiirtdu.
Kendinden kendini, devran eyledi.
Enfiste restl’di, sirr1 tasidi.
Réhundan {ifledi, ifsa eyledi.
Afakta nebi’ydi, hakk: bildirdi.
Her yerde kendini, beyan eyledi.
Enfiisten afaka, tecelli etti.

Kendinden kendine, seyran eyledi.

Ak &y

Ve lem yekiin lehu kufuven ehad

Ve lem yekiin : Degil, olmaz,
Lehu kufuven : 0’'nun, denk, es,
Ehadun : Tek, bir,

Meali 1: “Tekliginde O’nun denginin olmamasin1.”

Meali 2: “O’'nun esi benzeri olmaz, bir olandir”

Meali 3: “O birdir, O'nun dengi yoktur.”

Meali 4: “O her seyde birligini gosterir, hicbir sey O’'na
benzemez.”

Meali 5: “O’nun birliginin disinda baska bir sey yoktur”

Meali 6: “O Zatiyla tek olandir, O'ndan baska Zat yoktur””




Meali 7: “Hicbir sey O’'na es, denk tutulamaz.”

Ehad, Vahid ayni kelime kokiinden gelir.

Ehad, Vahid, Vahdet, Tevhid, Ehadiyet, Vahdaniyet, ayni
kokten gelen kelimelerdir.

Vahid; bir olan, ikincisi olmayan, tek olan, her seyde
tekligini gosteren demektir.

Bakara Stiiresi 163: “Ve ilahukum ildhun vahid 14 ilahe

illa huver rahman(r rahim.”

Meali: “Sizi var eden, tek var edicidir, O'ndan baska var
eden yoktur. O tiim varlig1 6ziinden var edendir, tiim var-
lig1 rahmetiyle sarandir”

Allah her varlikta tekligini gosterir.

Allah fiiliyle tektir, O'ndan baska isleyen yoktur.

Allah sifatlariyla tektir, O'ndan bagka sifat sahibi yoktur.

Allah zatiyla tektir, 0’'ndan baska viiclid sahibi yoktur.

Allah, zatiyla ehaddir, sifatlariyla vahiddir.

Allah zatiyla da tekligini gosterir, sifatlariyla da tekli-
gini gosterir.

Climle viictidlar tutan tek zat Allah’tir.

Her bir sifatiyla varligi ihata eden Allah'tir.

Her varlikta Allah’in hayy sifati vardir, tiim varliktaki
hayy sifati tek sifattir.

O’ndan bagka hayat sahibi yoktur.

Allah tiim alemleri ehadiyetiyle ihata eder.

Allah’in ehad esmasindan, vahid esmas tecelli eder.
Kainat; Bir'den ¢ikan birlerden olusmustur.

Kainat birdir, her varlik o birligi gosterir.

Deniz birdir, denizden gelen damlalar denizin gostergesidir:
Deniz ehaddir, damlalar vahiddir.

Damla denizden ayr1 degildir.



Ctimle varlik, birden gelen biri gdsteren, biri tasiyan
Hakk’in kendi birligidir.

Eski diistintirler sayilari, bir ve birden ¢ikan birler tize-
rine yazmiglardir.

[ : “Bir” Kdinatin birlik sirri, biitiinligi.

II: “Iki” Iki adet bir, birden gelen bir.

I1I: “U¢” Ug adet yan yana bir.

IV: “Dort” iki birin 45 derece yazilimi, soluna konan bir.

V: “Bes” iki birin 45 derece yazilim.

X : “On” iki birin ¢apraz yazilimi.

Her varlik kendi icinde muhtesem sayisal sistemle olus-
mustur ve hepsi de bir’den gelen birlik kombinasyonudur.

Rakamlar kdinatin olusmasinda temel sistemdir.

insan viic(idu, atomlarindan hiicresine, hiicresinden
dokusuna, dokusundan organlarina matematiksel bir sis-
temdir.

Bir atomun bile rakamsal olarak, eksik olmasi ya da
fazla olmasi viiclidun olusmasina engeldir.

Kainatin, rakam, tiggen, cebir boyutunu okuyan, var-
olusun sirlarini ve var edeni anlayacaktir.

Iste, her varlik “Vahid” boyutundan gelen birligi gos-
teren bir agilimdir.

Allah vahiddir, her varlikta tekligini gosterir.

Allah'in vahid oldugunu anlamanin yolu, Tevhid suurudur.

Tevhid suuruna ermenin yolu da, ilm-i Tevhid dersleridir.

[Im-i Tevhid dersleri, bir Miirsid-i KAmil’den teblig bu-
larak 6grenilir.

Ylnus Emre, Taptuk Emre’nin kapisina, Tevhid haki-
katini 6grenmeye gitmistir.




Miirsid-i Kamil, talebe hazir oldugunda Tevhid ders-
lerini telkin eder.

Talebenin hazir olmasi, aklini1 ve gonliini temizleyip
edep bulmasiyla miimkiin olur.

“Edeple gelen liitaf bulur” s6zli bunun i¢in sdylenmistir.

Tevhid dersleri, Allah'in birligini 6grenmenin dersleridir.

Bu dersler makam makam ilerlemekle olur.

Ehad hakikatine eren kimse;

Her varliga birlik goziiyle bakar.

Allah’in ulviyetinin yaninda, kendine varlik nisbet etmez.

Varligin evvelinin de, ahirinin de, zahirinin de, batini-
nin da Allah oldugunun suuruyla hareket eder.

Yinus Emre’'mizin dedigi gibi, yetmis iki millete bir
gozle bakar.

Bu kisiler, toplumda hep birligi olusturmak tizere mii-
cadele ederler.

Nasil ki bir insanin diinyada aynisiyla ikincisi yoktur.

Allah'in da ikincisi yoktur.

Allah, varhiktaki tiim tecellileriyle, nitelikleriyle, bir-
ligini gosterir.

Rad Siresi 16: “De ki: Gokleri ve yeri diizenleyen kim-
dir? De ki: Allah’'tir. De ki: Kendine ait bir giicli olmayan,
bir faydasi ve koruyuculugu da olmayan zanna dayali sey-
lere yonelip O’'ndan baska evliya mi1 edinirsiniz? De ki: Ha-
kikati gormeyenle, hakikati géren hi¢bir olabilir mi? Ya da
cehaletin karanliginda giden ile hakikatlerin aydinhiginda
giden bir olabilir mi? Yoksa Allah’a ortak kostuklar1 sey-
ler O'nun halkettigi gibi bir sey mi halketmis, kendileri-
nin yaratilisina benzer bir sey mi yaratmis. De ki: Allah
biitlin her seyi halk edendir ve O birdir, her seydeki haki-
miyet O'nundur”



Fatir Stresi 1: “Allah; varhktaki tim niteliklerin sa-
hibi, goklerde ve yerdeki her varligi var eden, her varlik-
taki giiclin sahibidir. Her varlikta, her tarafta yticeligini
gosterir. Varlig1 belli bir siirecte, birlik tizere viictidlandi-
rir. Ne irade ederse onu halk eder ve ¢ogaltir. Muhakkak
ki Allah biitiin her seydeki kudrettir”

Tegablin Siresi:

1- Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa her sey Allah'in
tecellilerini gosterir. Biitlin her sey O’'nun yonetimindedir

ve varliktaki tiim nitelikler O’na aittir ve O biitiin her sey-
deki kudrettir.

2- Ki O’dur sizi halk eden. Kiminiz hakikatleri gorme-
mezlikten gelip ortersiniz ve kiminiz de inanirsiniz. Allah
yaptiginiz seylerden size hakikatleri gosterir.

3- Gokleri ve yeri hakk ile halk etti ve sizi sekillen-
dirdi, giizel bir sekilde sifatlandirdi ve dontip varacagi-
niz yer O'nadir.

4- Goklerde ve yerde ne varsa O’nun ilmiyledir. Goriin-
meyen seyler ve ortaya ¢ikan seyler O’'nun ilmiyledir ve Al-
lah ilmiyle var edendir, goniillerin sahibidir.

Miilk Stresi:

1- O Zatiyla ytlice olandir, ttim kainat O'nun yonetimin-
dedir ve O biitiin her seydeki kudrettir

2- Ki O’dur halk eden, hayat veren ve sinirlayan. Siz
hakikatleri anlama icinde olun. Sizden hanginiz hakikat-
leri anlarsa giizel amellerde olur. O tiim degerlerin yiice
sahibidir, magfiret edendir.

3- Ki O’dur sizleri belli merhalelerle bir yiicelik icinde
halk eden. Rahmetiyle yaratmasinda bir esitsizlik gore-
mezsin. Haydi, ¢evir dondiir bakislarini, bir yarik bir cat-
lak goriiyor musun?




4- Sonra tekrar tekrar bakislarini1 dondiir, incele, ba-
kislarini kendine cevir, acizligini ve hicbir seyin sahibinin
sen olmadigini anla.

5- Yerde ve gokte ne varsa, niirumuzu yansitir bir halde
sifatlandirdik ve var olan her seyi Biz diizenledik. Seytani
haller icinde olan kimse, o hakikatleri anlamaktan uzak-
tir. Bizi anlayamayip 6tekilestirmenin cehaletinde kalan-
lara sikintilar vardir.



EDEP VE HiLM

ihl4s makamina eren, hilim sahibi olur, edeb sahibi olur.

ihlas makamina eren, tevaz{ sahibi olur, tenezziil sa-

hibi olur.

Her varlikta Allah’in birligine sahit olan ve o sehadetin

nazariyla bakan, hilm sahibidir, edeb sahibidir.

Nir Siresi 59: (A’;J\ Hilm sahibi ol.
Gel kardesim!

Gel hilm sahibi ol.

Gel edeb sahibi ol.

Gel goniil ehli ol.

Gel hal-hilm ehli ol.

Gel her varliga tevazi icinde davran, tenezziil icinde

davran.

Varliga baktiginda ardinda Hakk’1 gor.

Gel Halk’'ta Hakk’a nazar et.

Bil ki edeb Halk’ta Hakk’a nazar etmektir.
Varligin ardinda Hakk’i gérmektir.

Ne yaparsan yap, hilm i¢inde yap.

Hep edeb icinde ol.

Hilm sahibi olmak yumusak huylu olmaktir.

Hilm sahibi olan 6fkesini aninda yutar.




Hilm sahibi olan dilini tutar.

Kiric sozler asla etmez.

Ofke, kin, nefret icinde olmaz.

Davranislari sevgi ve saygi icindedir.

Hilm sahibi olan her seyin hikmetini arar.

Her olayin ardinda bir yol vardir, o yolu ve o yolun ne-
reye gidecegini gorir.

Hilm sahibi olan hayrin ardin1 da goriir, serrin ardini
da gorir.

Hilm sahibi olan, tahammiil eder, sabir eder.

Akisin nereye gittigini bilir.

Hakk’in tecellilerini takip eder.

Hilm sahibi olan gii¢lidiir, asla zayif degildir.

O Allah’in kudretiyle gliclenmistir.

Her olayda gii¢lii durusunu sergiler.

Her olay1 gli¢lii bir karakterle analiz eder.

Hilm sahibi olan, duygularin kdkenine inendir.

Duygularinin nereden geldigini bilendir.

Duygularini kontrol edebilendir.

Olumlu ya da olumsuz her duygunun nereden kaynak-
landigini goérebilendir.

Hilm sahibi sabir makamina erendir.

Hilm sahibi, hikmetleri takip eder.

Hizir, hilm sahibi idi.

Onun i¢cin Miisd’ya; “sabra ermek istersen, her seyin
icylizlinl gor, hikmetine er” dedi. Kehf Siiresi 68

Hilm sahibi olan, her seyin i¢yiiziinii gérendir, hikme-
tine erendir.

Hilm ve edep sahibi olmak, Allah’a tevekkiil icinde ol-
maktir.



Allah’a teslimiyet icinde olmaktir.

Her an her yerde Allah’1t unutmadan, O’'nun ulvi duy-
gusunun icinde yasamaktir.

Yaratilan her varlikta Allah’1 goérebilmektir.

Iste Thlash olmak bunlara kapi acar.

Hilm sahibi olan ¢evresindeki insanlara gii¢lii olmay1
Ogretir.

Karamsarliklari, kaygilar bitirir.

Kabulsiizligi kabule dondiiriir

Umutsuzlugu umuda dondiirir.

Insanlara amag, hedef icinde olmay1 6gretir.

“Nicin yaratildik, yaratilis amacimiz nedir?” bunu bul-
may1 ogretir.

Allah hakikatine erdirir.

Hilm sahibi olan, Halim kimsedir.

Yumusak huyludur.

Kamil kimsedir.

Onun gonliinde rahmet, sefkat, iyi huyluluk tecelli et-
mistir.

O kimseyi yargilamaz, kimseyi hor géormez, kimseyle
alay etmez, kimsenin eksigini, gedigini aramaz.

0 ara bozmaz, ara yapar, kiistiirmez, baristirir.

O herkese hayir iizere yardim eder.

Serre asla kap1 agmaz.

Onda, Allah’in halim esmasi tecelli etmistir.

Allah halimdir. (Bakara Stresi 225)

Bakara Siresi 225: “La yuahizukumullahu bil lagvi fi
eymanikum ve lakin yudhizukum bi ma kesebet kuliibu-
kum valldhu gaf@irun halim.”




Meali: “Allah hakkinda bos lizumsuz sozler edinme-
yin. Siz miikemmeli arama i¢inde olun ve kalb sahibi ol-
mak i¢in hakikatlere sarilin ve tertemiz liituflar1 sunanin,
giizel halleri sunanin Allah oldugunu bilin.”

Allah, her seyi en uygun, en bi¢imli bir sekilde halk
etmistir.

Her seyi en ince noktasina kadar, haline kadar var et-
mistir.

Her varlik kendi haline uygun bir sekilde halk edilmistir.

Allah, halim esmasiyla varligin halini diizenlemistir.

iste, Allah’in halim esmasini gorebilen, halim kimsedir.

Onun i¢in her varliga iyi davranir.

Hicbir varliga zarar vermez.

Her varliga, o varligin fitratina gore davranir.

Halim esmasiyla, Halil esmasi i¢ icedir.

Her ikisi de “Hal-Hal” kelime koékiinden gelir, kisinin
hal ve davranislari, bu kelime kokiiyle baglantihidir.

Halim, Allah"in varlig1 ince ince nakis nakis siislemesidir.

Halil, Allah’in her varliktan, veli ve evliya esmasiyla
dostlugunu gostermesidir, varligin icini de disini da ku-
satmasidir.

Nisa Siresi 12: “Ve Allah alim halim.”

Meali: “Ve Allah, alimdir, halimdir”

A

Allah tiim varligy; “Alim” esmasiyla yani ilmiyle aciga
cikarir ve “Halim” esmasiyla, yani ince ince, nakis nakis,
tlim glizelliklerini gostererek sekillendirir.

Toplum indinde halim kelimesi; yumusak huylu, tevazili,
saygiyla davranan, kimseyi kirmayan, 6fkelenmeyen, hal ve
davranislariyla Islam suurunu gosteren, gibi anlamlara gelir.

Kisinin bu hallerde olabilmesi i¢in, kisinin gonliinde Al-
lah’in “El Halim” ve “El Halil” esmalar1 tecelli etmesi gerekir.



“El Halil” esmasi goniillerde, her varlikta Allah'in dost-
luguna sahit olarak ve Allah’t dost edinerek tecelli eder.

“El Hallm” esmasi ise, varligin nasil, ince ince, nakis na-
kis, slislenmis olduguna sahit olunarak tecelli eder.

Allah her varlig, ilmiyle ince ince nakis nakis olusturmustur.

Iste, ince ince nakis nakis olusturulmus alem, Allah’'in
tlim esmalarinin akisiyla olusmustur.

{hlas makamina eren kimse, Halim olur, Halil olur.

O kimse, Allah'1 dost edinir, her yerde O’'nun dostlu-
guna s1g1nir.

O bedenlerin dis yiiziine bakmaz, i¢yiiziine bakar, orada
Hakk’a nazar eder.

Ve ardindan tenlerin canlarin bir can oldugunun na-

zariyla bakar ve her varliga bu suurla davranir.

Kim, Allah’1 veli, evliya edinirse, Allah o kimseyi ya-

AN

santisinda “El Hallm” esmasiyla, “El Halil” esmasiyla ku-

satir, o kisinin halleri, iyi huylar ve dostluklar tizere olur.
Al-i imran Stiresi 68: “Vallahu veliyyul muminin.”
Meali: “Mii’'minler Allah’t dost edinirler”
Maide Stresi 55: “innema veliyyu kum Allah.”
Meali: “Siz ancak Allah1 dost edinin.”
Allah’1 dost edinen, ciimle varliga dost goziiyle bakar.

Halim esmasi1 ve Halil esmasi her ikisi birden tecelli
etmeye baslar.

Nisa Siresi 125: “Ve 1ttehaz Allah ibrahime halila”

Meali: “Ibrahim, icten samimi olarak tiim her seyiyle
Allah’a sarildi”

Ibrahim Allah’1 dost edindi.
Ibrahim, Allah’in nice hakikat kapilarini bir liitufla agti.




Nisa Stresi 125: “Varligin yaratilis yasalarini anlamaya
calisan, yiiziinii Allah’a dondiiren ve iyiliklerde olup, ba-
ris ve huzur iizere olan ve Ibrahim’in diizenledigi ilkelere
tabi olan, onun hakikati aradigi gibi arayan, Tevhid lizere
olan ve ibrahim gibi icten samimi olarak tiim her seyiyle
Allah’a sarilan o kimseden, daha giizel olan kimdir”

Allah’1 dost edinenlerin goniillerinde “El Halim” ve “El
Halil” esmasi tecelli eder.

Onlarin, hal ve davranislarinin nasil olduguna “Hasr
Stiresi” ¢ok giizel agiklama getirir.

Kendi ihtiyaci olsa bile ihtiyaci olana yardim edenlerdir.
Bulunduklar1 yerden hakikatler i¢in arayisa ¢ikanlardir.
Kendi varliklarindan gecenlerdir.

Hakikatlerin degerlerini arayanlardir.

Allah’in, varhigl yaratmadaki inceliklerini arayanlardir.
Allah’in rizasini arayanlardir.

Allah’'in ve res@l’tiniin yardimini arayanlardir.
Hakikatleri makam edinenlerdir.

Bir yerden bir yere tasinan kimselere sevgiyle yakla-
sanlardir.

Cimrilik etmeyenlerdir.
Kiskanglik etmeyenlerdir.
Kardesleri icin magfiret dilerler.

Kardesleri i¢cin iman bakimindan, kendilerinden daha
idrakli olmalarini dilerler.

Kalblerinde asla hasetlik tasimazlar.

Iste, Miisliiman kisi, génliinde, “El Halil” ve “El Halim”
esmalarinin tecelli ettigi kisidir.

Iste Miisliiman kisi, Thlas makamina erismis kimsedir.

O hilm sahibidir, edeb sahibidir.



Ve onun yagantisi Islam suuruyla olur ve ona Miislii-
man Kimse denir.

O kimseler cevrelerine hep giizel 6rnek olurlar.

Ahzab Siresi 21. ayette “Usvetun hasenetun” belirtil-
digi gibi, diger insanlara giizel 6rnekler olustururlar.

Halil esmasiyla; dostluklar1 bakidir, glivenilir kimse-
lerdir, dostum denilebilecek kimselerdir.

Halim esmasiyla; yumusak huylu, dili tatl, giileryiizlg,
goniil oksayan, sikintilari ¢ézen halleri vardir.

fhlas sahibi tevazi ve tenezziillii olur.

Tevazil kelime olarak; “tawadu- @'A‘ #” kelimesin-
den gelir.

“Wad-* =" koyma, asag1 indirme, birakma, anlam-
larina gelir.

Dilimizde de alcakgoniillii olmak yani saygili davran-
mak, gururlanmamalk, kibirlenmemek, varlikla kendini bir
gormek gibi anlamlarda karsimiza ¢ikar.

Fatir Stresi 28: “Muhakkak ki hakikatlerin bilgisine
ulasip kullugunu bilen o kimseler, Allah’a kars1 tevazi icin-
dedirler. Muhakkak ki Allah tiim degerlerin yiice sahibi-
dir, bagislayandir”

Furkan Stresi 63: “Tim varliktan Hakk’tir yansiyan
suurunda olup kullugunu anlayanlar, yerytziinde tevazilu
bir halde ytriirler”

Hicr Stresi 85: “Gokleri ve yeri ve onlarda olan her
seyi, hakikatlerden baska bir sey icin yaratmadik. Muhak-
kak ki o ecel vaktiniz elbette gelecektir. Artik algak gontilli
ve iyilikler icinde olun.”

Kur’an’ inceledigimizde anliyoruz ki varligin varolusunu
ve var edeni anladigimizda tevaz{i makamina ulasiyoruz.

Clnki her varligin Allah ile bagini goriiyoruz.




Her varligin Allah'in hakikatlerini yansittigini anlayan
kisi tevazi icinde olur.
Varlig1 yaratan ve bir arada tutan Allah'tir.

Kisi varligin yaratilisini anladiginda kendinin de bir
varlik oldugunu anlar.

Ve kendini hi¢bir varliktan iistiin gérmez.
Ama gizli ama asikar bir kibir icinde olmaz.
Iste bu durum tevazidur.

Yunus Emre’nin dedigi gibi “sen sana ne sanirsan Ay-
ruga da onu san.”

Yani tevazli makamina ulasan kisi kendini diger var-
liktan asla tistiin gérmez.

Kendisi de diger yaratilan varlik da bir varliktir ve Al-
lah’in kuludur.

Bir esek de, bir at da, bir ayrik otu da insan gibi bir
kuldur.

Insan makamina gelen kisi baktig1 her varlikta ken-
dini gorir.

Yirtirken bastig1 tasin bile kendisi gibi bir kul oldu-
gunu bilir.

Ki her gilin ictigi o suda tastaki mineraller vardir.

O mineraller olmasa insan yasayamaz.

Iste Ihlas makamina ulasan kimseye tevazii nasip olur.

Iste, kisi Allah’1 layikiyla idrak ettiginde O’na karsi
tevazl icinde olur.

Allah1 layikiyla idrak eden kisinin bedeninde huzur
kanallar1 agilir ve tiim bedenini bir huzur hissiyati sarar.

Tevazli makamina ulasan kisiye Allah’in litfu, o kisi-
nin her an huzur i¢cinde olmasidir.

[hlaslh kimse, huzur makamina erisir.



Iste kisi, Allah’a kars: tevazi icinde oldugunda:
Benlik senlik gafletinden kurtulur.

Her baktig1 varligin Allah’tan ayr1 olmadigini bilir.
Allah’in varliginin yaninda kendine varlik isnat etmez.
Allah’a ait olan sifatlari kendine isnat etmez.

Rabbi olan yani onu viiclidlandiran yani yaraticisi olan
Allah’a kars1 hi¢cbir zaman isyan icinde olmaz.

Allah’in yarattigl varligl tanimaya gayret eder.

Ve her varliga hakk ol¢tisiiyle davranir.

Allah’in “Oku” ayetini; kendini okumak, varlig1 oku-
mak, kainati okumak olarak anlar ve son nefesine kadar
bunu yerine getirmeye calisir.

Hi¢ kimseyi ve hi¢bir varlig1 asla kii¢iik gérmez.

Her varliga saygi icinde davranir.

Kimsenin hakkini yemez, malini ¢almaz.

Kimsenin ardindan ¢ekistirmez, onu kii¢iik gérmez,
toplumda kotiilemez.

Az ile yetinir, elindekilerle mutlu olur.

Kendini ve ailesini 6vmez, baskasini ve ailesini kotii-
lemez.

Kisilerin inan¢larina, ibadetlerine sayg: gosterir.

Kendi inancini ve ibadetini digerlerinden biiyiik gormez.

Geldigi makamda adalet tizere davranir.

Kimsenin hakkini yemez.

Iste Thlash kisi, tevazi icinde yasar.

Herkese tenezzil icinde davranir, her varliga tenez-
zlille davranir.

Tenezziil; inmek, seviyesini bilmek, diismek, algakgo-
nillii olmak, karsisindakinin seviyesine gore tevazi ile ko-
nusmak anlamlarina gelir.




Kendi egosundan kurtulmak, kulluk makamina ulas-
mak, yukaridan asagiya inmek tenezziildir.

Tenzil makamini anlayan, tenezziil sahibi olur.

Tenzil makami; her varligin bir 6zden geldigini anla-
mak demektir.

Aci1ga cikan her varligin, tiim degerlerin yiice sahi-
binden, tiim varhigl 6ziinden var edene ait oldugunu an-
lamak demektir.

Iste ihlash olan; tenzil makaminin suuruna ulagsmistir.

Yani kendisinin de her varligin da nereden geldigini bilir.

Yani her varligin Allah’in kendi 6ziinden siiziiliip gel-
digini bilir.

Ve tiim varligin birbiriyle olan bagini gorir.

[hlas sahibi, tiim varhgin bir olandan, bir bir siiziiliip
geldigine sahit olmustur.

Tenezziil icinde olan, hangi varligin yaninda olursa
olsun, onun da kendisi gibi Allah’in kulu oldugunu bilir.

Ve asla kendini biiylik géormez, hicbir varlig1 da ki-
clik gobrmez.

Her varlik Allah’'in kuludur.

Biri digerinden yiice degildir.

Yiice olan, Hamd sahibi olan, tiim varligin sahibi olan,

tlim varhktaki sifatlarin sahibi olan yalnizca ve yalnizca
Allab’tir.

Iste 1hlas sahibi, tenezziil icinde yasar.

ihlas sahibi;

Kendi varligini Allah’'in ulviyetinde fani etmistir.
Diinya menfaatinden ge¢mistir.

Benligini, 6fkesini, hiddetini yutmustur.

Kimseye zerre kadar zarar veremez.



Cunki artik kimse diye bir sey yoktur.

Her sey Hakk’in kendisidir.

Her sey bir olanin tecellisidir.

0 insan makamina erismistir

O insan makaminda ihlas icinde yasar.

O’nun tevazilsu, tenezzill hi¢ bitmez.

Gece giindiiz Allah’'in hakikatlerini anlama gayretindedir.

Ve anladigini génlii uygun kisilere anlatma derdindedir.

Hakikatleri sunacagi kisi bir saygi icinde anlamak is-
teyen Kkisidir.

Ve hakikatleri anlatirken, Kisilerin seviyesine gore, on-
larin anlayacag bir sekilde anlatir.

Hakikatleri sunarken bilmislik havasina asla girmez,
¢linkii bilir ki ilmin sahibi Allah'tir.

Bilmedigini bilmiyorum der.

Her kisinin kiiltiiriine, inancina, ibadetine saygi duyar.
Clinki bilir ki onlarin sahibi Allah’'tir.

Kalbleri attiran Allah’tir.

Viicdlarda Kki isleyisi yapan Allah’tir.

Iste Thlas makamina eren Kkisi;

Her an kul oldugunun suuruyla hareket eder.
Varligin siiret boyutuna bakmaz.

Siretleri tutan siret boyutuna bakar.

Iste o mii'min olmustur.

Yani Allah’tan, O'nun birliginden ve her varligin O'nun

kulu oldugundan emin olmustur.
Tenzil makamini anlayan, tenezziil sahibi olmustur.

Tenezziil sahibi;




{a

118

W o

Alcak goniilliidiir, saygilidir, sevgi doludur, yardim se-
verdir.

Hep kul suuruyla hareket eder, topraga, cicege, kusa,
yani tiim varhga saygilidir.

Allah'in hakikatlerini anlamak isteyene, bildigi kadar,
tevazi i¢cinde anlatmaya ¢alisir.

Tenzil makamina gelen, varligin geldigi kaynagi ve ora-
dan varligin varolusunu, a¢iga c¢ikisini seyreder.

Tenezziil, kendi varligindan Allah’in ulviyetine inmek-
tir, inzal etmektir.

Gel kardesim!

Hilm sahibi, edeb sahibi olalim.

Allah’1 layikiyla bilelim.

Layikiyla O’na teslim olalim, tevekkil sahibi olalim.
Kendi benligimizden ¢ikalim, O’nun ulviyetine karigalim.
Her varligin ardinda O’nu gérelim.

Hilm icinde, edeb icinde hareket edelim.

Gontl ehli olalim.

Hal ehli olalim.

Yasantimizda bunu gosterelim.

Gel kardesim!

Tevaz(, tenezzil sahibi olalim.

Varliga baktigimizda kendimiz gibi onlarin da ayni ya-
ratan tarafindan yaratilmis oldugunu gorelim.

Her varliga Hakk’el yakin bakalim.
Her varliga askla bakalim.

Her varliga ihlas icinde davranalim.
Bilelim ki ask meleklesmektir.
Bilelim ki agk ihlastir.

Bilelim ki ihlas, meleklerin agki makamina ermektir.



MELEKLERIN ASKI

Ask, meleklerin secdesi idi.

Melekler aska secde etti.

Adem, Allah’in aski idi.

Melekler Ademe secde etti.

Canin gidasi ask idi.

Can asksiz olmaz idi.

Tenin gidasi ask idi.

Ten cansiz, asksiz olmaz idi.

iblis akilda kaldi, Ademe secde etmedi.
[hlas nedir bilmedi, secdenin sirrina ermedi.
Melekler askta kaldi, Ademe secde etti.
ihlas makamina erdi, diaim secdede kaldu.

Akil, aska secde etmedigi miiddetce, goniil melekles-

mez idi.

Akil stireti gortr.

Goniil gozii sireti gorir.

Goniil gozi, askla agilacak idi.
Askla bakan gontil, cani gorecek idi.
Akil, zanlarda kalmis melek idi

AKkil temizlenirse, melek olacak idi.

iblis, iblis olmadan bir melek idi




{a

120

W o

Siret goriip, strette kald1.

Ozii goremeyince iblis oldu.

Akl kalbe, kalb goniile rabita olmali idi.

Ve can ile canlanmali idi.

Melek askla melek oldu.

Allah aski ilk yarattu.

Melekleri agkindan yaratti.

Her melek Allah'in agkini tasidi.

Ask melekleri oldu.

Adem riih idi.

Melekler o rihun canlari idi.

Rihtan canlanan, askla canlanacak idi.

Tende kalan, oradan beslenen, iblis olacak idi.
Ask, muhabbete kap1 acacak idi.

Muhabbet, Muhammed’in duygusu idi.

Tenler canlar, askla muhabbet eder idi.

Aska sarilan, muhabbete erecek idi.

Ten ile canin birligi, ask birligi idi.

Onlarin muhabbeti, zevki ilahiyi getirecek idi.
Ask, birligin duygusu idi.

Askta ikilik yok idi.

Ask, ikiligi bir eden idi.

Muhammed her an, Allah’a rabita halinde idi.
Allah, agka erisen goniile, muhabbeti liitfedecek idi.
Her hiicre askla muhabbet eder idi.

Bu muhabbeti duyan; insan olacak idi, melek olacak idi.
Iste ilahi huzur béyle tecelli edecek idi.

Ya Muhammed! Sen asksin.

Ben o asktan silizlilmiis bir kulum.



Senin meleklerinden bir melegim.

Son nefesime kadar senin yoluna layik olayim.

Her an Allah’a rabita icinde olayim.

GOnliim ilahi secdeden kalkmasin.

Daim secdede kalayim.

Ya Muhammed! Senin Allah’a olan agkina layik olayim.
AsKla, tenler canlar bir oldu.

Tenler eridi rith oldu.

Can tenleri sarmaladi, melekler boyutuna gotiirdii.
Tenlerin batini melekler idi.

Adem’e secde eden melekler, rithun melekleri idi.
Makam-1 Cem sirr}, tenlerden meleklere gecis idi.
Tenlerin niira dontisi idi.

Ask tecelli-i Zatta filizlendi.

0 ask bedeni yakt1 bitirdi.

Allah'in viicidunda beden gomiildii, melege dondiirtldi.
Can boyutunda, melek can oldu.

Tecelli-i Zatta filizlenen ask, Muhammed boyutunda

meyveye donlistii.

Muhammed ask melegi idi.

Tiim resl, nebiler Muhammed meleginde cem idi.
[hlas ile Muhammed niiruna bagh idi.

Her kim Zat makaminda askla bedenden gegti.
Makam-1 Cem’de melek oldu, Adem’e secde etti.
Adem, rithun sirri idi.

Rih, Allah'in kendisi idi.

Adem’e secde meleklik sirr idi.

Makam-1 Cem’de batinda olan melegin adi Muham-

med idi.




{a

122

W o

Bir ist meratipte dogacak olan Muhammed melegi idi.
“Melekler geldiler saf saf,

Muhammed melegini eylediler tavaf”

Halk, Muhammed sirr1 idi.

Hakk, Allah sirr idi.

Her ikisi de bir idi.

Her ikisi de melekler idi.

Halk Hakk’in zahire ¢ikmis, meleklik boyutu idi.
Kendi nirundan halk eyledigi Halk'in adi Muhammed idi.
Muhammed ile Allah bir idi.

Hakk ile Halk bir idi.

Damla ile derya bir idi.

Halk, Allah’'in melekleri idi.

Halk, Allah'in halk boyutundaki adi idi.

Allah’in halk boyutundaki adi Muhammed idi.

Iste Allah, melek elbisesi giymis olarak Halk’a ¢ikt1.
Halk’taki adina kul dendi, Muhammed dendi.
Meleklik makamindan nazar ettiren ask idi.

0 makamdan askla nazar eden, Muhammed idi.
Muhammed’in nazari meleklere idi.

Iste her kim, Muhammed makami ile miiserref kilindh...
Muhammed meleginin nir elbisesini giyindi.

Ve o nereye bakarsa baksin, melekleri gord.

O nfr ile ntrlanan, Muhammedi suura eristi.
Muhammedi zevkle kosan, meleklere kostu.

Her geleni melek olarak gordii.

Tenlerde kalmadi, tenlerin ardinda melekleri gordii.
Onlara secde etti, onlara kostu.

Her bedenin ardinda, masum melekler yatar idi.



Onlara kosulmali idi.
Iste tam burada “Nasr Makami” tecelli etti.

Melekler can oldu, Muhammed onlara “camim” diye

seslendi.

Iste tenler canlandi, melek oldu.
Tim zevki ilahi, melekler boyutundan gelen liituf idi.

“Canim, melegim” diye seslenmek, Muhammed mer-

tebesinin zevki ilahisi idi.

Hakk, Halk’tan seslendi.

Bu seslenis, Muhammed dilinden idi.

Hakk, Halk kelamindan “canlarim” diye seslendi.
Allah rithundan iifledi, melekler elbise giydi.

Melek canlandi, cana donitsti.

Can tene yliridd, beser elbisesi giydi.

Tim bunlar ask ile oldu.

Nir bebek, bir melek olarak diinyaya geldi.

Nir bebek, agskin cemalinden, agkin celaline yiiradi
Yani vahdetten kesrete geldi.

Cemal, Allah’in vahdet boyutundan yansiyan giizelligi idi.
Celal, Allah’in kesret boyutundan yansiyan gtizelligi idi.

Cemal cennetinden gelen bebegi, ailesi cennetten dii-

strdi.

Siaretler gosterdi, esyada birakti.

Bebek en saf bir sekilde “bu ne diye” sordu.
Ona varligin esya boyutu tarif edildi.

Ve bebek melek olarak geldi, iblis elbisesi giydi.
Ademe secde etmeyen melek bu idi.

Cennetten diisen melek bu idi.

iblis toprak boyutunda, esya boyutunda kaldu.




Esyanin meleklik boyutunu géremedi

“O toprak, ben ondan hayirliyim” dedi.

Ve onun sinavi basladi.

iblislikten kurtulmak icin, bir melek bulmak gerekli idi.
Ask melegine tutunmak gerekli idi

Unuttugu ashini bilmesi gerekli idi.

Iste ilm-i Tevhid yolu, tekrar meleklik boyutuna olan,
ulvi bir yolculuk idi.

Tenden cana olan, bir yiirtyis idi.
Tenden cana olan bir mirag idi.

Askin yolculugu idi.

Yasuf'un Kenan diyarindan, Misir sehrine ylruyis
=Y sirr1 bu idi.

& R o=
124

Ten ne zaman melek oldugunu anladi...

Tekrar ona can lituflar verildi.

Goniil bostana dondii, senlendi.

Her tiirli himmet cigegi actu.

Ask ile rengarenk boyandi.

Meleklerin misk-i amber kokusu her yeri sardu.
Iste Allah’in boyasi bu idi.

O meleklerin boyasi idi.

“Sibgate Allah sibgate” sirr1 bu idi.

Her yerden gelen koku Allah’in kokusu idi.

Allah kendi kokusunu, melekler boyutundan sundu.
Beden aslina dondii meleklesti.

Melekler ask ile sema etti.

Ask meleklik boyutundan gelen, ilahi bir lituf idi.
Askla acilir ciimle kapilar.

Asiga sunulur tiim lutaflar.




Askla secde eder tiim melekler.
Asktan dogar tiim glizellikler.
Melekler askla melek oldu.
Meleklerin aski gontillerde tecelli etti.
Allah mi’'minin gonliine, askla niizul etti.
Ask Allah idi.

Allah ask idi.

Askla var ettin Ademi.

Askin sard1 tim alemi.

Meleklerin secdesi bu idi.

Meleklerin aski Allah’a idi.

Meleklerin secde sirr1 ask idi.

Ask secdenin sirri idi.

Ask secdede yok olus idi.

Ask “La” sirn idi.

Kendinden ge¢mek, canda kaybolmak idi.
Meleklerin agki, can idi.

Cani tutan melekler idi.

Melekler o cianda secde halinde idi.

Ask, canin kabesi idi.

Ask kabe olacak idi.

Aska yonelmek, kdbeye yonelmek idi.
Zemzem kabeden akacak idi.

Kabeden akan zemzem ask idi.

Eyylb’iin yikandig1 onu paklayan zemzem, ask idi.
Ask gonliin 15181 idi.

0 151k Allah’in niiru idi.

Nir askin dogdugu yer idi.

Isik sonsuza akti.




{a

126

W o

Ask, tiim varlig1 1s18a doniistiirdii.

Ask, zamani kendine secde ettirdi.

Madde ti¢ elbisesiz olanin elbisesinden dogdu.
Adina beser dendi.

Hava meleginin elbisesi yok idi.

Su meleginin elbisesi de yok idi.

Ates meleginin elbisesi de yok idi.

Bu ii¢ elbisesiz melek askla birlesti.
Ademoglu denen bebek dogdu.

[s181n icinde akan ask, bu bebegi getirdi.
Askin niirundan dogan bebek, aski i¢cinde tasidi.
Aska eren her an yeniden dogdu.

Yeniden dogan, askin melekleri idi.
Meleklerin aski melekler idi.

Ask rithun nefesi idi.

Ask nlrun 15181 idi.

Rihun nefesi, nirun 15181, goniil olacak idi.
Ask o gontilde tecelli edecek idi.

O goniildeki ask tiim aleme akacak idi.
Ask o goniiliin 15181 idi.

0 151k meleklerin aski idi.

Ask Mecnunu Mecnun yapt.

Mecnunun aski Leyla idi.

Leyla ask idi.

Mecnun aski kible edindi.

Mecnunun kiblesi Leyla idi.

Mecnun her daim Leyla’ya dondii.

Leyla her yerden Mecnuna gortndil.

Her yer Mecnunun kiblesi oldu.



Her sey ask ile doldu.

Mecnun nereye donerse donsiin, dondiigli her yer

ask oldu.

Her yerden Leyla gortntr oldu.

Her yer Leyla oldu.

Ask, Mecnunu Leyla yapti.

Mecnundan Leyla gorindii.

Ask melekleri Leyla'y1 tavaf etti.

Askin litf olan zemzem, o goniilden kaynayacak idi.
O goniilden zemzem akacak idi.

Askin zemzem sirr1 bu idi.

Askin goniilden gontle akisi, zemzemin akisi idi.
Acg18a cikis, agkin zemzemi ile olacak idi.
Zemzem sirr1 agildi.

Zemzem gontlden goniile aktu.

GOniil, zemzemin liitf ile ayna oldu.

Goniil goniile bakti, bakan bakilan ask oldu.

Askin zemzeminden sarhos olanlar, can sarhosu ola-

caklar idi.

Can sarhosu olanlar, nice cana karisacaklar idi.
Tenlerin canlarin bir can oldugunu gorecekler idi.
Askla akip, aska akacaklar idi.

Askla cana erenler, cindan inciler sagacaklar idi.
Inciler nir elbisesi ile halka ¢ikacaklar idi.

Her inci diirr-i yektadan gelen bir can idi.

Her varlik bir can idi.

Tim canlar bir can idi.

Bedenden ge¢mek, cana karismak idi.

Bedenden gecene, canin ihrami giydirildi.




O ihram, Allah’in niru idi.

Can ntr ile ntrlandi.

O nlr askin niru idi.

Cana vuslat edenler, bir can oldular.
Tenden gectiler, cana erdiler.

Tenden gegen [sa olacak idi.

isa olanlar, Muhammed’in niiruna erecek idi.
Isa sevginin makamu idi.

Muhammed askin makami idi.

Sevgiden agka akanlar, agktan agka aktilar.
O aska akanlar, askta gark oldular.

Askin sirr1 ehadiyet idi.

Askin sirni ihlas idi.

Askin sirr1 sadakat idi.

Askin sirr1 samimiyet idi.



SAMIMIYET

fhlash insan samimidir.
Samimi insan ihlashdir.
Samimiyet, ici dis1 bir olmaktir.

Samimiyet, karsisindaki kisinin viiciidunda Allah’'in ol-
dugunu bilerek hareket etmektir.

Samimiyet, gonliinde ilahi aski tasimaktir.
0 agk ile davranmaktir.

Nasil ki ildhi ask sarmalar, kusatir, samimiyet de ¢ev-
resinde olan her seyi sarmalatir, kusattirir.

Samimiyet, Tevhid suuruyla hareket etmektir.

Samimiyet, Zatiyla bir olan, sifatlariyla tek olan Allah’a
baghlik icinde yasamaktir.

Her varligin sahibinin Allah oldugunu bilerek hare-
ket etmektir.

Samimiyet, karsisindaki kiside Allah’a nazar ederek
hareket etmektir.

Samimiyet, her varlig1 kusatan Allah’a sahit olmak, o
suhlidla yasamaktir.

Insan Allah’a samimi olursa, cevresine de samimi olur.

Kendine samimi olmayan kimse, baskasina samimi

olamaz.




Baskasina samimi olmayan kimse, kendine samimi
degildir.

Gel kardesim!

Samimiyet nedir bilelim.

Vefa nedir bilelim.

Sadakat nedir bilelim.

i1ahi ask nedir hissedelim.

Birbirimize samimi olalim.

Birbirimize sadik olalim.

Birbirimize vefal olalim.

Birbirimize i¢ten davranalim.

Birbirimize huzur verelim.

Samimiyet, gonliinii Allah’a rabita eden kimselerde
tecelli eder.

Samimiyet; vefadir, ihlastir, sadakattir, sarilmaktir,
kopmamaktir.

Samimiyet; icten davranmaktir, kdlben davranmaktir.

Samimiyet; Allah askiyla sarilmaktir, es olmaktir, dost
olmaktir.

Samimiyet; menfaat beklemeden kosmaktir, goniil-
lere sifa olmaktir.

Samimiyet; niyetin halisane olmasidir, niyetin Allah r1-
zasl i¢in olmasidir.

Samimiyet; icin disin bir olmasidir, ten ile can gibi ol-
maktir.

Samimiyet; her zaman Allah askina dayali hareket et-
mektir.

Allah’a sadakatin ne oldugunu bilenler, samimiyet ma-
kamina ererler.

Allah’a sadik olan; vefali olandir, samimi olandir.



“Ulaikellezine sadakii-Onlar sadiktirlar, samimidirler”
Bakara Stresi 177

Iste onlar, tiim ictenlikleri ile Allah’a baglanirlar.
Onlar Muhsin olanlardir.

Onlar ihlas sahibi olanlardr.

Onlar vefal olanlardir.

Onlar iyi kimselerdir.

“Min hayrin yuveffe-Vefali olan kimseler iyi kimseler-
dir” Bakara Siresi 272

Onlarin dostlugu halisanedir.

Onlar en i¢ten davranirlar.

Samimiyetleri kdlbendir.

Clinkii onlarin kalbi Allah agkiyla kusatilmistir.

“Ahlasna hum bi halisatin-Onlar ihlashdirlar, halistir-
ler” Sad Siresi 46

Allah’in askina erisenin kalbi, kalbi selimdir, samimidir.

“Kalbi selim-samimi, diiriist kdlb” Suara Stresi 89

Samimiyet ve sadakat makamina erismeyenler kendi-
lerine samimi olamazlar.

Kendilerine samimi olmayanlar, sadik ve samimi ol-
mayan kimseleri bulurlar.

Ayette ne giizel belirtilmis.

“Ve 14 sadikin hamim-Sadakatleri, samimiyetleri yok-
tur” Suara Stresi 101

Gel kardesim!

Samimi olalim.

Vefal olalim, sadik olalim, ihlash olalim.
Birbirimize samimiyetle davranalim.
Birbirimize i¢ten davranalim.

Gonulden davranalim.




Allah agkiyla davranalim.
Her varhig iciyle disiyla Allah’in kusattigini bilelim,

ona gore davranalim.
Varliga olan sayginin Allah’a oldugunu bilelim.
Varliga egilmenin Allah’a egilmek oldugunu bilelim.
Cok glizel bir hikdye vardir.
Allah, Hazreti Misd’ya bildirdi.
Actim doyurdun mu?
Hasta idim kostun mu, baktin m1?

Susuz idim, su verdin mi?

Derdim vardi, geldin mi, derdime ¢are oldun mu?
Miisa seslendi, Ya Rabbi!
Sen a¢ olur musun?

Sen hasta olur musun?

Sen susuz kalir misin?

Sen dertli olur musun?

Allah bildirdi, Ya Misa!

Bir kulum ag ise, ben acimdir.

Bir kulum hasta ise, ben hastayimdir.

Bir kulum susuz ise, ben susuzumdur.

Bir kulum dertli ise, ben dertliyimdir.

Bir kulumu doyurur isen, beni doyurursun.

Hasta bir kuluma kosar isen, bana kosmus olursun.
Bir kuluma su verirsen, bana su verirsin.

Dertli bir kulumun derdine care olur isen, bana gare

olursun.
Birine umut olursan, bana umut olursun.

Birini sevindirirsen, beni sevindirmis olursun




Ya Mis4, birine yardim edersen bana yardim etmis
olursun.

Ya Musa! Hep beni ararsin.

Ben dertlilerin gonliindeyim.

Ben mazlumlarin yanindayim.

Ben caresizlerin icindeyim.

Ya Misa!

Beni, dertlilerin, mazlumlarin, ¢aresizlerin, umutsuz-
larin kalbinde ara

Beni, gozyas1 dokenlerin gozyasinda ara.

Beni kirik kalblerde ara.

Cik kendinden, o gariblere gel Ya Misa!

Iste hikayede de belirtildigi gibi, ihlash olmak, samimi
olmak, varligin ardinda Allah’in oldugunu bilmek ve ona
gore hareket etmektir.




{a

134

W o

SON DEGERLENDIRME

Bu kitabimizda Allah’in birligini anlamaya ¢alistik.

[hlash olmanin ne demek oldugunu idrak etmeye gay-
ret gosterdik.

Ehadiyet sirrina vakif olmaya gayret gosterdik.

O’nun birliginin her varlikta kendini nasil gosterdigini
gormeye calistik.

Anladik ki O'ndan gayr1 bir sey yoktur.

Her varlikta tecelli eden O’dur.

Sifatlariyla goriindiigiinii, tim varlig1 Zatiyla ihata et-
tigini idrak etmeye calistik.

ihlas Stiresinin neden ehad ile bagladigini neden ehad
ile bittigini ¢c6zmeye calistik.

Anladik ki ciimle alem, gériinen boyutu ile de goriin-
meyen boyutu ile de O imis.

Climle alem O’nun rahimiyetinden siiziiltip gelmis.

Siiziilip gelen her seyde rahmaniyetini gdstermis.

Kendinden Halk eyledi alemi.

Goriinen O'nun kendi idi.

0 “EVVEL" idi.

O’nun evveli yok idi.

0 evvelsiz idi.



O’ndan gayr1 hicbir sey yok idi.

Kaynak O idi.

Tiim alem nfrani bir hilde O’'nda idi.

Tiim varlik O’nda bir nir halinde idi.

Tiim varlik O’'nun niirundan stiztildi geldi.

Iste “Evvel” sirr1 bu idi.

0 “AHIR” idi.

Her sey O'ndan geldi, O’'na akti.

Her seyin ash O idi, O’'na dondii.

Buz eridi, kar eridi, dolu eridi suya dondii.

Buzun, karin, dolunun asli su idi.

Damla O’ndan geldi, O’'na dondii.

Yeni nice damlalar gelise hazirlandi.

iste “Ahir” sirr1 bu idi.

0 “ZAHIR” idi.

Gorlnen her sey O'nun tezahiirii idi.

Goriinen O'nun kendi idi.

Asikar olan 0’nun kendi idi.

Her yerden vechini-yiizlint gosteren O idi.

Kendinden halk eyledi ctimle halki.

Beser elbisesi giyindi.

Cesit cesit gortndi.

Cesit cesit elbiseye bliriindii.

Gortinen ¢icekler, bocekler, hayvanlar insanlar, nice
mahlukat O idi.

Tohumdan agiga ¢ikan agac gibi, kendini asikar eyledi.

Iste “Zahir” sirr1 bu idi.

0 “BATIN” idi.

Goriinenin icinde goériinmeyen O idi.




Her seyin 6z O idi.

Saretlerin ardi O idi.

O sah damarindan yakin idi.

Ipek bocegi misali, kendinden ¢ikardig1 kozaya ken-
dini gizledi.

Koza varligin kendi idi.

Goriinen varhigin igytizi O idi.

Iste “Batin” sirr1 bu idi.

Soyle disiinelim.

Kaynak denizdir, denizden gelen damlalar denizin
kendisidir.

Damlalar buhardan buluta, buluttan yagmura donii-
sur, yine denize karisir.

Iste deniz Zatina isarettir.

Damlalar sifatlarina isarettir.

Damlalar denizden, deniz damlalardan ayr1 degildir.

Zat1 sifatlarindan ayri degildir.

Kaynak O idi, agiga ¢ikan O idi, akip giden O idi, go-
riinmeyen O idi.

Climle varlik sifatlarinin yiizi idi.

Varligin 6zii Zatinin yiizi idi.

iste Evvel O idi, Ahir O idi, Zahir O idi, Batin O idi.

Her yerden yiiziinii gésteren O idi.

Tim ytzlerden goriinen yiiz O idi.

Iste ehadiyet sirr1 bu idi.

Iste ihlas Stiresinin ehad ile baslamasinin, ehad ile bit-
mesinin sirr1 bu idi.

Bakara Siiresi 115: “Fe eynema tuvelli fe semme ve-
chullah.”



Meali: “Nereye donersen don, her yerden vechini-yii-
zlnl gosteren Allah'tir”

Hadid Siresi 3: “Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel
batin.”

Meali: Evvel O’dur, Ahir 0’dur, Zahir 0’dur, Batin 0’dur”
Fetih Siiresi 21: “Ve uhra lem takdir(i aleyha kad ehatal-
lahu biha ve kanallahu ala kulli seyin kadira.”

Meali: “Allah biitiin her seyi ihata edendir, biitiin her
sey O'nun takdirinden bagska bir sey degildir ve Allah bii-
tiin her seydeki kudrettir”

Talak Stresi 12: “Allahullezi halaka seba semavatin
ve minel ard1 mislehunn yetenezzelul emru beynehunne
li ta’lem ennallahe ala kulli sey’in kadirun ve ennalldhe
kad ehata bi kulli sey’in ilma.”

Meali: “Allah O dur ki, gokleri ve yeri ve onlardaki her
seyi bir ylcelik i¢cinde var edendir. Tiim varlikta isleyi-
siyle her an kendini gosterendir. Bilin ki Allah, biitiin her
seydeki kudrettir ve muhakkak ki Allah biitlin her seyi il-
miyle ihata edendir”

Hadid Siresi 4: “Huvellezi halakas semavati vel arda-
fisitteti eyyamin summesteva alel ars, a'lemu ma yelicu fil
ard1 ve ma yahrucu minha ve ma yenzilu mines semai ve
ma ya'rucu fiha ve huve meakum eyne ma kuntum, val-
lahu bi ma ta’'mel(ine basir”

Meali: “Ki O’dur yerleri ve gokleri, bir intizam bir gii-
zellik icinde yaratan, biitiin her yeri saran. Yerin icine ne
girer, ondan ne ¢ikar, gokten ne iner, oraya ne yiikselir, her
sey O’'nun ilmiyledir. Nerede olursaniz olun O sizinle bera-
berdir ve Allah yaptiginiz seylerden her an hakikatlerini
incelikleriyle gosterir”

Hadid Siresi 5: “Lehu mulkus semavati vel ard ve ilal-
l1ahi turceul umir”




Meali: “Goklerin ve yerin hiikiimranligi O'nundur ve
tlim varlikta her an isleyen Allah’tir”

Bakara Siresi 284: “Lillahi ma fis semavati ve ma fil
ard ve in tubd@ ma fi enfusikum ev tuhfiihu yuhasibkum
bihillah fe yagfiru limen yesau ve yuazzibu men yesau val-
lahu ala kulli seyin kadir”

Meali: “Goklerde olanlar ve yerde olanlar, sizin gor-
diigiiniiz ve gérmediginiz seyler Allah'indir. Kendinizdeki
Allah’in hakikatlerini en ince ayrintisina kadar diisiintin.
Artik isteyen kimse magfiret bulur ve isteyen kimse de si-
kintilarda kalir. Allah biitlin her seydeki kudrettir”

Bakara Stresi 255: “Allahu 1a ilahe illa huvel hayyul kay-
ylm, 14 te’huzuhu sinetun ve 1a nevm lehu ma fis semavati
ve ma fil ard, menzellezl yesfeu indehi illd bi iznih ya'lemu
ma beyne eydithim ve ma halfehum ve 13 yuhit{ine bi sey’in
min ilmih{ illa bi ma sae, vesia kursiyyuhus semavati vel
arda ve 1a yeliduhu hifzuhuma ve huvel aliyyul azim.”

Meali: “Allah’tan baska gii¢ yoktur. Diri olandir. Varlig
ayakta tutan, siiriip giden diriligin sahibidir. O'nun yasi ol-
maz, uyumasi olmaz. Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa
her seyin sahibidir. Ki O’dur sefaat eden. Biitiin her seyin
varolusu O’'ndandir, O’'nun yetkisindedir. Gegmisteki var
olan seyler, gelecekteki var olacak seyler hep O’nun ilmiy-
ledir. O’'nun ilmi olmadan hi¢bir sey kavranamaz. Her sey
O’nun istegiyle var olur. O'nun kiurstsi; gokleri ve yeri,
her seyi kusatmistir. O, biitiin her seyi muhafaza edendir,
O’na zorluk yoktur ve O, ilmiyle ytice olandir, varligin var-
olusunda karar sahibidir”

Iste ihlashi olmak, ehAdiyet makaminin zevkiyle ya-
samaktir.

Her seyin evvelinin, ahirinin, zahirinin, batinin Allah
oldugunu hi¢ unutmamak ve bu suurda yasamaktir.



Baktigimiz her varliga Hakk nazariyla bakmak, hakca
davranmaktir.

fhlash olmak, Allah’'in birliginin suuruyla hareket et-
mekKktir.

Hicbir ayrimcilik icinde olmadan, her yerden vechini
gosteren Allah’a nazar etmenin ulvl duygusuyla hareket
etmektir.

Onemli olan her seyden Allah’in tecelli ettigini gére-
bilmektir.

Varligin siiretinde kalmamak, 6ziinii gorebilmektir.

[hlas Stresini gonliimiiz izin verdigi kadar yazmaya,
kaleme almaya calistik.

Eksigimiz hatamiz olmussa affola.

Zatiyla bir olan, sifatlariyla tek olan Allah1 hi¢ unut-
mayalim.

Her an O’na dayanalim.

Her an O’na tevekkiil icinde olalim.

Her yerde O’na nazar edelim.

Climle varliga Hakk nazariyla bakalim.
Tenlerin de canlarin da Hakk oldugunu bilelim.

Her varligin beser elbisesi giymis O’nun kendisi oldu-
gunu unutmayalim.

Hicbir varliktan saygimizi, sevgimizi eksik etmeyelim.

Oliimlii oldugumuzu unutmayalim.

Oliimiin bir son degil, O'na donmek, O’na karismak ol-
dugunu unutmayalim.

Nasil ki buz eridiginde asl olan suya ddner, iste insan
da asl olan Allah’a doner.




Gonliintizden ilahi ask hi¢ eksik olmasin.
Gonliintizden ehadiyet suuru eksik olmasin
Yasantinizdan birlik suuru eksik olmasin.
Gonliiniiz her daim ilahi heyecan i¢inde olsun.

Yiiziiniizden tebessliim, samimiyet, ihlas hi¢ eksik ol-
masin.

Yasantinizdan ihlas hic¢ eksik olmasin.

Gonliiniz her daim ilahi huzur icinde olsun.
Yasamin bize bir armagan oldugunu unutmayalim.
ilim ve edeb i¢inde yasayanlardan olalim.
Birbirimize yardim edenlerden olalim.

Birbirimize umut olalim, moral olalim.
Birbirimize huzur verenlerden olalim.

Birbirimize cennet olalim.

Rahmeti, sefkati, sevgiyi, saygiyl, hissettirenlerden olalim.
Hayatiniz her daim ihlas i¢inde olsun.

Tim davranislariniz ihlas icinde olsun.

Sevgiyle, huzurla, askla, ihlasla kalin.

Ismail Dinger



