
KÂFİRÛN SÛRESİ 
TEFSİR

İsmail Dinçer 





3

içindekiler

ÖNSÖZ / 5

KÂFİRLİK NEDİR / 9

AKLINI GÖNLÜNÜ TEMİZLE / 31

KÂFİRÛN SÛRESİ / 44

KUR’ÂN’DA KÂFİR ÂYETLERİNDEN ÖRNEKLER  / 98

KİMSEYİ KÂFİR GÖRME / 120

TÖVBE / 132

NİYAZ-NÂDÂ / 141

SON DEĞERLENDİRME / 144





5

ÖNSÖZ

Kâfir kelimesini toplumda hep duyarız.
Ve bu kelimeyi daha çok olumsuz anlamda kullanırız.
Oysa bu kelimenin olumlu yönleri de vardır.
Allah’a ait yönü de vardır.
Kâmil insanlar yönü de vardır.
Doğadaki yönü de vardır.
İşte bu kitabımızda kâfir kelimesini ve Kâfirûn Sûresini 

inceleyeceğiz. 
Kâfirlik nedir?
Kâfirliğin toplumda kullanılan anlamı nedir?
Kâfirliğin Kur’ân’a göre anlamı nedir?
Kâfir kelimesinin birçok anlamı vardır.
Kâfir, kâfur, küfür, kefere, kefaret, tekfir nedir?
Kâfir kelimesinin Kur’ân’a göre açılımı nedir?
Kur’ân’da geçen kâfur kokusu nedir?
Birilerini kâfir ilan ederek, beyinlere hep düşmanlık em-

poze ettik.
Birbirimizi anlamayı değil, birbirimize saldırmayı akıl-

lara kazıdık.
Kâfir diyerek ötekileştirdik.
Birbirimizi hor gördük.
Birbirimizi tanımaya, anlamaya çalışmadık.
Oysa Kur’ân’da ne güzel bir sesleniş vardı.
Hucurât Sûresi 13: “Yâ eyyuhen nâsu innâ halaknâkum min 

zekerin ve unsâ ve cealnâkum şuûben ve kabâile li teârefû.”



6

Meâli: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir kadından ya-
rattık ve halklar halinde, kabileler halinde çoğalttık, birbiri-
nizi tanımanız ve birbirinize yardım etmeniz için.”

İşte Kur’ân’dan gelen sesleniş, birbirimizi anlamak ve bir-
birimize yardım etmek içindi.

Ne güzel bir öğüt.
Birbirinizi anlamak için hareket edin.
Birbirinizin, geleneklerini, inançlarını, ibadetlerini, hayata 

bakışlarını anlamak için gayret gösterin.
Peki, biz bu öğüde uyduk mu?
Bu öğüdü cân kulağıyla duyduk mu?
Maalesef duymadık.
Birbirimizi anlamak yerine, birbirimizi kâfir ilan ettik.
İnkârcı ilan ettik, cehennemlik ilan ettik.
Bizim gibi inanmıyorsa hor baktık, inançsız gördük.
Beyinlere hep yargılar içeren bilgiler ektik.
Varlığın ilmî değerlerine yönelmeyi beyinlere ekmedik.
Birbirimizin inancını yargıladık, kâfir ilan ettik.
Bizim gibi inanmıyorsa, öteledik, dışladık, hatta öldürül-

meli dedik.
Kâfirleri, müşrikleri öldürün diye meâller yaptık. 
Toplumların birbirine kaynaşması yerine, ayrışmasını 

sağladık.
Kâfir kelimesini hep kötü bir şey diye öğrettik.
Başka anlamları var mı araştırmadık.
İşte bu kitabımızda kâfir kelimesini inceleyeceğiz. 
Kâfirûn Sûresinin tefsirini yapmaya çalışacağız. 
Toplumda “kâfir” kelimesini hep duyarız.
Ama bu kelimenin aslı nedir, araştırmadık.
Toplumda hangi anlamlarda kullanılır.
Kur’ân’da hangi anlamlarda kullanılır, araştırmadık.



7

Kâfirliği, dinsizlik, imansızlık saydık.
Bizim gibi inanmayanları hep kâfirlikle suçladık.
Bizim gibi ibadet etmeyenlere kâfir dedik. 
Onları cehennemlik ilan ettik.
Kâfirliği, Allah’ı inkâr etmek diye öğrendik ve öyle öğrettik.
Oysa her inanç grubu, ailesinden, toplumundan öğrendiği 

şekliyle Allah’a yöneliyordu.
Aileden ne gördüyse ona göre ibadet ediyordu.
Her çocuk bir ailede doğuyordu.
Ve doğduğu ailenin inancı neyse ona göre yetişiyordu.
Bilgileri ona göre yükleniyordu.
Bilgilerden gelen duygu ve düşünceleri ona göre oluşuyordu.
“Senin inancın yanlış, benimkisi doğru” demek doğru ola-

bilir mi?
“Senin ibadetin yanlış, benimkisi doğru” demek vicdani 

olabilir mi?
İnsanları kâfir ilan edip, saldırmak, onları yok etmeye ça-

lışmak zalimlik değil midir?
İlle de herkes benim gibi inanmak mecburiyetinde midir?
İlle de benim gibi ibadet etmek mecburiyetinde midir?
Farklı inançlar olması kötü bir şey midir?
İnançların farklı bakış açılarının olması kötü bir şey ola-

bilir mi?
Neden, inançlar hep birbirine saldırır?
Neden, akıllarda hep öteki görme vardır?
Neden, inançlar birbirine kâfir olarak bakar?
Neden çocuklarımızın beyinlerine hor görmeyi, dışlamayı 

ekeriz?
Kâfir dediğimiz an, neden akıllara hemen bizim gibi inan-

mayanlar gelir?
Oysa bu kelimenin farklı anlamları da vardır.



8

Kelimenin öz anlamı örtmek demektir.
Çiftçinin toprağa tohumu ekmesi, üstünü örtmesi de kâ-

firliktir.
Bir şeyi saklamak, üstünü örtmek de kâfirliktir.
Bir şeyi gizlemek de kâfirliktir. 
Dilini tutmak da kâfirliktir.
Sırları saklamak da kâfirliktir.
Sırları açmamak da kâfirliktir.
Kadının saçı da başı örttüğünden dolayı kâfir olarak ni-

telenir. 
Kâmil insanların hakikatleri açmaması da kâfirliktir.
Allah’ın günahlarımızı rahmetiyle örtmesi de bizi affet-

mesi de kâfirlik olarak belirtilir.
Toplumda beyinlerimize hep kâfirliği olumsuz olarak öğ-

rettiler.
Dinsizlik, din dışı, inkâr, cehennemlik olarak öğrettiler.
İşte bu kitabımızda kâfirliğin ne olduğunu inceleyeceğiz.
Kâfirûn Sûresinin tefsirini yapmaya gayret göstereceğiz.
Hatamız eksiğimiz olursa affola.
Gönlümüzün samimiyetinden kimse şüphe etmesin.
Aldığımız eğitimin bize verdiği idrak ve anlayışın yanında, 

her bir kelimenin anlamını araştırarak Kâfirûn Sûresini açık-
lamaya gayret göstereceğiz.

Ne anladıysak, onu anlatmaya gayret göstereceğiz. 

İsmail Dinçer
1-11-2024



9

KÂFİRLİK NEDİR

Kâfirlik nedir iyi anlamalıyız?

Bu kelimeyi iyice araştırmalıyız?

Bu kelimenin birçok anlamı vardır.

Kâfir kelimesi toplumda farklı, Kur’ân’da farklı anlam-
larda kullanılır.

Toplumda kâfir kelimesi; inkâr eden, Allah’a inanmayan, 
Allah’a isyan eden, reddeden, putperest, cehennemlik, Müslü-
man olmayan, mezhebi olmayan, başka inançta olan anlam-
larında kullanılmıştır.

Bir kişinin başka bir kişiye, inancından dolayı kâfir de-
mesi doğru olabilir mi?

Bir kişinin başka bir kişiye, ibadetinden dolayı kâfir de-
mesi doğru olabilir mi?

Bir insana; dinsiz, cehennemlik, kâfir denilmemesi gerekir.

İnsanları inançlarından dolayı hor görmeye hakkımız yoktur.

Herkes kendi inancına göre hareket eder.

Önemli olan insanın toplumda kimseye zarar vermemesidir.

İnsanlar inançlarıyla yargılanmamalıdır.

İnsanların Allah’a nasıl inanacağı onların gönüllerine bı-
rakılmalıdır.

İşte kâfirlik nedir çok iyi bilmeliyiz.

Birilerine kâfir derken, kendimiz zalim durumuna düş-
memeliyiz.

Kâfirlik nedir?



10

İman boyutunda kâfirlik nedir?

Allah boyutunda kâfirlik nedir?

Kâmil insan boyutunda kâfirlik nedir?

Varlık boyutunda kâfirlik nedir?

İman boyutunda kâfir durumuna düşenler, müminlik ma-
kamına erişebilirler mi?

Kâfir kimsenin imanı var mıdır?

Kâfir kimse Allah’a tevekkül içinde olabilir mi?

Kâfir kimse Allah’a şahit olabilir mi?

Bu kelimenin olumlu ve olumsuz anlamları vardır.

Bunları dikkatlice inceleyelim.

Önce kâfir kelimesini inceleyelim.

Kâfir kelimesi Kur’ân’da türevleriyle 150’ye yakın yerde 
geçer.

Kâfir “ ” “  “; örten, görmezden gelen, hakikatin 
bilgilerini kendi inanç bilgileri ile örten anlamlarına da gelir. 

Kâfir kelimesi birçok anlama gelir.

Aslında kelimenin asıl anlamı örtmektir.

Gündüzü örten geceye, Güneşi örten buluta, toprağın üze-
rini örten küle de kâfir denilmiştir.

Kâmil insanın hakikatleri herkese açmaması, örtmesi de 
kâfirliktir.

Ama buradaki kâfirlik, sırları herkese açmamaktır.

Şükür içinde olmayıp, nankörlük içinde olmak da “müker-
ref-kâfir” olarak adlandırılmıştır. 

İki kişinin arasındaki özeli örtmek, olumlu yönde kâfirliktir.

Özellerini birilerine anlatması, ifşa etmesi, kâfirliği boz-
maktır.

“Mahremiyetini açma, ört” sözü bunun için söylenmiştir. 



11

Kişinin kendi cehâletiyle, Allah’ın ilmini örtmesi de kâ-
firliktir.

Meyveyi örten kabuğa da kâfur denilmiştir.
Hatta kâfur kokusu da vardır.
Kâfur ağacı da vardır.
Kâfur kokusu, ter kokusunu örttüğünden dolayı buna da 

kâfir denilir.
Zaten parfümün sıkılmasından ana maksat, insanın üze-

rindeki ter kokusunun, kötü kokunun örtülmesidir.
Kur’ân’da kâfur kokusunun, hakikat kokusu olduğu bildirilir.
Bu ne demektir?
Mânânın kokusunun, benliğin kokusunu örtmesidir.

Kâfûrâ kelimesinin geçtiği âyeti inceleyelim.

İnsan-Zaman Sûresi 5:

إنَِّ الْبَْرَارَ يشَْرَبوُنَ مِن كَأسٍْ كَانَ مِزَاجُهاَ كَافوُرًا
İnnel ebrâra yeşrebûne min ke’sin kâne mizâcuhâ kâfûrâ

İnne el ebrâra : Muhakkak, hakikatler üzere hareket eden, 
sadıklar, 

Yeşrebûne : İçecekler, ilmin tadılması, hissetmesi,
Min ke’sin : Gönül kapları, içi dolu kadeh, bardak, kupa, 
Kâne mizâcu hâ : Oldu, mizaçları, rûh hali, içine katılan şeyin 

hâlini alma,
Kâfûrân : Kâfur olan, beyaz olan, güzel koku, hakikatin 

kokusu, mânâ kokusu,

Meâli: “Muhakkak ki hakikatlere bağlanıp dosdoğru ha-
reket edenler, hakikatin kokusunu gönüllerinde hissederler.”

İşte bu bölümde geçen, “kâfuran” kelimesi; mânânın ko-
kusunun; benliği, enaniyeti örtmesi demektir. 

Kâmil insan talebesine, talebesi dünya çıkarına esir oldu-
ğunda; “evlâdım dünya kokuyorsun, kâfur kokusu kok” der.



12

Yâni “dünyaya fazla düşme, mânâ üzere ol” demek istemiştir.

Yâni “mânâ kokusuyla, dünya kokusunun üzerini ört” de-
mek istemiştir. 

İşte kâfur kokusu, hakikatin, mânânın kokusu olarak ad-
landırılmıştır. 

İnsan, dünya çıkarına esir olmamalıdır.

Dünya malına, mülküne, şanına, şöhretine, parasına, ma-
kamına esir olmamalıdır.

İnsan, kendisini Allah’tan koparan her türlü duygu ve dü-
şünceden uzak durmalıdır.

Hakikati, çıkarları için örtmemelidir.

Hazreti Muhammed öncesi de, kâfir kelimesi kullanılıyordu. 

Ve şu anlamlarda ifâde ediliyordu; örtmek, gizlemek, uzak-
laşmak, geri durmak, nankörlük etmek, Hakk’ı inkâr etmek. 

Kâfir kelimesi; bir şeyin üzerinin örtülmesi, bir şeyi bir şeyle 
kapatmak, bir şeyin saklanması anlamlarında kullanılmıştır. 

Herhangi bir şeyin etrafı ya da üzeri örtülürek gizlendi-
ğinde, ‘ : keferahü’’ kelimesi kullanılmıştır. 

Çiftçinin, tohumu toprağa ekip üstünü örtmesi de kâfir ke-
limesiyle adlandırılır.

Kişinin, kendine sunulan hakikat bilgilerini, inandığı inanç-
tan gelen bâtıl bilgilerle örtmesi de kâfir kelimesiyle adlandırılır. 

Yâni Kâmil bir insan, Allah’ın varlıktaki ilminden akan bilgi-
leri birine sunduğunda, kişi kendi yargılayıcı inancını ön plana 
koyar, Kâmil insanın sunduğu bilgileri örter, görmezden gelir.

İşte bu da kâfirlik olarak adlandırılmıştır.

Allah’ın ulviyetinin yanında, kendine varlık isnat etmek 
de kâfirlik, müşriklik olarak adlandırılır.

Yâni Allah’a ait olan vücûda benim diyerek, gaflet içinde 
Allah’a ait olanı örtmek de kâfirlik olarak adlandırılmıştır.



13

Kâfir, inkâr eden demek değildir, örten demektir.

İnkâr “münkir” kelimesi ile bağlantılıdır.

Kâfir kelimesi “Ke-Fe-Re” kelime kökünden gelir. 

Anlam olarak da; gizlemek, saklamak, örtmek, korumak 
anlamlarına gelir. 

Bir şeyi saklamak, söylememek de kâfirliktir.

Her şeyi herkese açmamak, susmak da kâfirliktir.

Toprağın üstünü örten kar da kâfir olarak adlandırılır.

Kur’ân’da kâfirlik Allah’a ait bir esma olarak da sunulur. 

Allah’ın kâfir esması; günahları rahmetiyle örten, kulunun 
günahlarını örten, örtücü olan, anlamlarında da ifade edilir.

Varlığın sûret boyutu, Allah’ın zâtının örtüsüdür olarak 
da ifade edilir. 

Kefâret kelimesi de kâfir kelimesiyle bağlantılıdır. 

Kefâret, günahdan arınmak, işlenen günahın örtülmesi 
için yapılan bağıştır.

Kur’ân’da kefâret kelimesi geçer.

Mâide Sûresi 45: 

Fe huve keffâratun lehu : Artık o, arınma, temizlenme, onu,

Ayrıca sırların örtülmesi, özel bilgilerin saklanması da kâ-
fir kelimesi ile bağlantılıdır.

Bazen Kâmil kişiler, her bilgiyi her yerde açmamışlar, ört-
müşlerdir.

Onların hakikatleri ehli olmayana açmamaları, örtmeleri 
de kâfirlik olarak ifade edilir.

Kâfir kelimesinin Allah ile bağı, Kur’ân’da şöyle geçmektedir.

Allah, rahmetiyle, kullarının günahlarını örtmesi, kâfir ke-
limesiyle belirtilmiştir.



14

Kur’ân’da geçen, Allah’a ait olan “El Kâfir” boyutu, kulla-
rın günahlarının örtülmesidir.

İlk anda okuyucuya bu tespit ters gelebilir.

Çünkü kâfirliği hep dinsizlik ve inkâr olarak öğrendik.

Başka anlamları olacağı öğretilmedi.

Ama Kur’ân’ı inceleyince, bambaşka anlamlar ifade etti-
ğini görüyoruz.

Kur’ân’da, Allah’ın kâfirlik esması bazı yerlerde şöyle geçer. 

Şimdi bununla ilgili âyetleri inceleyelim.

Bakara Sûresi 271: “Ve yukeffiru ankum min seyyiâtikum.” 

Ve yukeffiru ankum : Örter, örtülür, sizin, 
Min seyyiâti-kum : Fenalarınız, günahlarınızdan, 

Meâli: “Sizin günahlarınızı sizde örteriz.”

Âyette görüldüğü gibi, insan günaha düşebilir.

Allah rahmetiyle bizim günahlarımızı örter.

İşte Allah’ın bizim günahlarımızı, rahmetiyle örtmesi 
Kur’ân’da “yukeffiri-kâfir” kelimesiyle belirtilir. 

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Mâide Sûresi 12: “Ve akradtumullâhe kardan hasenen le 
ukeffirenne ankum seyyiâtikum.”

Ve akradtumu Allah : Borcunu ödeme, Allah 
Kardan hasenen : Güzelce, güzel borç,
Le ukeffirenne ankum : Elbette, mutlaka, örtmek, sizden,
Seyyiâti kum : Günahlarınız, fenalarınız,



15

Meâli: “Allah’a olan varlık borcunuzu güzel bir şekilde öder-
seniz, elbette sizin fenalarınız-günahlarınız örtülür.”

Burada da görüldüğü gibi, her kim Allah’a olan varlık bor-
cunu güzelce öderse, yâni kendine nispet ettiği vücûdun sa-
hibinin Allah olduğunu bilir, teslimiyet içinde olursa, onun da 
günahları örtülür.

Varlık borcunu ödeme konusunu açarsak. 

İnsan bilmezlikle, yaratmadığı ve işleyişinde zerre kadar 
muktedir olmadığı bedene, benim deme gafletine düşer.

İşte insan, kendine ait olmayan bedeni, sahibi olan Allah’a 
teslim etmeli, varlık borcunu güzelce ödemelidir. 

İnsan benlik günahına düştüğünü anlamalıdır. 

Ve bu günahtan kurtulmak için, varlığın sahibinin Allah 
olduğunu bilmeli ve vücûdu O’na teslim etmelidir. 

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Mâide Sûresi 65: “Ve ittekav le keffer nâ anhum seyyiâti him.” 

Ve ittekav : Fenalardan sakınma ortak koşmama, takva 
sahibi, 

Le kefer nâ anhum : Elbette örtmek, biz, onların, kendilerinde, 
Seyyiât him : Günahlar, fenalar, hatalar, kötülük, onlar,

Meâli: “Takva sahiplerinin elbette günahlarını onlarda ör-
teriz.”

Burada da belirtildiği gibi takva sahiplerinin günahları, 
Allah’ın rahmetiyle örtülür.

Takva, Allah’a ait olan bedeni kendine nispet etmemektir.

Takva, Allah’ın ulviyetinin yanında benlik durumuna düş-
memektir.



16

İşte Allah’ın ulviyetinin yanında kendine varlık nispet et-
meyen kimse, düştüğü günahlardan sıyrılır.

Allah o kimsenin günahlarını “Kâfir” esmasıyla örter.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Tegâbün Sûresi 9: “Ve men yû’min billâhi ve ya’mel sâli-
han yukeffir anhu seyyiâtihî.”

Ve men yumin bi Allah : Kim, kimse, iman eder, iman eden, 
Allah’a 

Ve yamel sâlihan : Salih amel, dosdoğru Hakk yolunda 
çalışanlar,

Yukeffir an hu : Örter, örtülür, onun, ondan, 
Seyyiati hi : Günahlarını, hataları, fenaları,

Meâli: “Kim Allah’a iman eder ve dosdoğru hakk yolunda 
çalışanlardan olursa, onların günahları örtülür.”

Burada da belirtildiği gibi, her kim Allah’a iman eder, Sâ-
lih amellerde olursa, onun da günahları Allah’ın “kâfir” es-
masıyla örtülür.

Önemli olan benlik günahından kurtulmaktır.

Benlik günahından kurtulmak, kendi bedeninin sahibinin 
Allah’a ait olduğunu bilmek, O’na teslimiyet içinde olmaktır.

Ve toplumda her dâim Sâlih âmellerde olmak, insanların 
hayrı için koşmaktır.

Her insan günaha düşebilir.

Önemli olan Allah’ın rahmetine sığınmaktır.

Ve o rahmetin örtüsüyle günahlarını örtmek ve o günah-
lara bir daha düşmemektir.



17

Şimdi, Allah’ın günahları örtmesi ile ilgili, yâni kâfir es-
masıyla ilgili başka bir âyeti inceleyelim.

Talâk Sûresi 5: “Ve men yettekıllâhe yukeffir anhu sey-
yiâtihî.”

Ve men yetteki Allah : Kim, takva, fenalara düşmekten sakınan, 
Allah 

Yukeffir anhu : Örter, örtülür, onun, 
Seyyiâti hî : Günahları, fenaları, kötülük, hata, 

yanlışları, 

Meâli: “Kim Allah’a karşı günaha düşmekten sakınırsa, 
onun günahları örtülür.”

Burada da takva sahiplerinin günahlarının örtüleceği be-
lirtilir.

Allah’a karşı günaha düşmekten sakınmak, şirkten uzak 
durmaktır.

İnsan, kibir günahına düşmekten sakınmalıdır.

Ekber olan Allah’tır, insan kendine asla yücelik vermemelidir.

Kişi, kendini yüce, başkasını hor görmemelidir. 

Kişinin kendini yaratılan herhangi bir varlıktan yüce gör-
mesi, kibirdir.

Kibir ve şirk en büyük günahtır.

Kişi, her şeyin sahibinin Allah olduğunu bilmeli, kendine 
varlık nispet etmemelidir.

Kişi, ekber olanın Allah olduğunu bilmeli, ama kendine 
ama birine ama yaratılan herhangi bir varlığa, asla yücelik 
vermemelidir.

Şimdi diğer âyetleri inceleyelim.

Tahrîm Sûresi 8: “Yukeffire ankum seyyiâti kum.” 



18

En yukeffire : Örtmesi, kefaret, saklamak, gizlemek,
Ankum seyyiâti kum : Sizin, kötülükleriniz, günahlarınız, bütün 

fenalarınız,

Meâli: “Allah sizdeki günahları sizde örter.”

Enfâl Sûresi 29: “Yukeffir ankum seyyiâti kum.” 

En yukeffire : Örtmesi, kefaret, saklamak, 
Ankum seyyiâti kum : Sizin, kötülükleriniz, günahlarınız, bütün 

fenalarınız,

Meâli: “Allah sizdeki günahları sizde örter.”

Meâlin tamamı: “Ey iman edenler! Eğer fenalardan sakı-
nır, Allah’a ortak koşmazsanız, siz hakk ve batılı anlayanlar-
dan olursunuz ve sizin fenalarınız sizde örtülür, size mağfi-
ret edenin ve bütün lütûfların yüce sahibinin Allah olduğunu 
anlarsınız.” 

Nisâ Sûresi 31: “Nukeffir ankum seyyiâtikum.” 

Meâli: “Sizin günahlarınızı sizde örteriz.”

Meâlin tamamı 31: “Eğer siz, size yasaklanmış olan o ki-
birlilik hallerinden kaçınırsanız, sizin fenalarınızı örteriz ve 
sizi asil makamlara dâhil ederiz.” 

Zümer Sûresi 35: “Li yukeffir Allah anhum esve ellezî amilû.” 

Meâli: “Allah onların kötü amellerini onlarda örter.”

Li yukeffira Allah anhum : Örtsün, örter, kaybolur, kurtulur, 
Allah, onlardan,

Esvee ellezi amilu : Kötü, fena, yaptıkları, amelleri, 

Kul zayıftır, günahlar işleyebilir, hatalar yapabilir.

Allah, kulunu düştüğü günahtan kurtarmak için, merha-
met boyutundan bir his sunar ve kulunun günahını örter.

Kulu tekrar hayata bağlar ve kulun yaratılış gayesini bul-
masını ve ona göre yaşamasının önünü açar.



19

Kişinin Allah’ın rahmetini hissetmesi, o günaha bir daha 
dönmemesinin kapısını açar.

Allah, günah işleyen kulunun günahını, onun vücûdunda 
rahmetiyle örter.

Eğer kul, işlediği günahtan çıkamazsa, kendi psikolojisi 
açısından çok büyük tehlikelere kayabilir. 

İşte Allah’ın “El Kâfir” esmâsı, kulun günahının onda ör-
tülme boyutudur. 

Buradaki örtü Allah’ın rahmet örtüsüdür. 

Yâni günahların, rahmet ile örtülmesidir. 

Kur’ân’da yukarıda da belirtildiği gibi birçok yerde bu çok 
güzel açıklanmıştır. 

“Yukeffir ankum seyyiâti kum-sizin günahlarınızı sizde 
örtücüdür.”

Bu muhteşem bir hakikattir, Allah’ın rahmetinin ne kadar 
geniş olduğunun da ispatıdır. 

“El Kâfir” esmâsı gönüllerinde tecelli edenler:

Sûretlerin ardında sîret yolculuğu yaparlar.

Allah’ın sırlarını örterler, ancak yetim olana, samimi bir 
arayış içinde olana açarlar. 

Her bilgiyi her yerde açmazlar, dillerini tutarlar.

Onlar birilerinin sırlarını örterler, kimseye ifşâ etmezler.

Onlar asılsız şeyleri, Allah’ın ilmiyle örterler. 

Onlar kendilerine yapılan hataları, affederek örterler ve 
kişiyi utandıracak bir söz etmezler. 

“El Kâfir” esmâsını kimse çekmek istemez.

Oysa, nasıl ki Allah bizim günahlarımızı bizde örtüyorsa, 
rahmetini hissettiriyorsa, bizler de çevremizde olan kimsele-
rin özel sırlarını, hatalarını, örtmeliyiz. 



20

Kişinin hatasını kişiye gösterirken bile, bir rahmet hisset-
tirerek söylemeliyiz. 

“El Kâfir” esmâsının hususiyetinde durmak, Kâmil insa-
nın duruşudur.

Kâmil insan kâfir esmasının hassasiyeti ile;

Dilini tutar, her şeyi konuşmaz. 

İnsanlar özel sırlarını onlara anlatınca, Kâmil insanlar bu 
sırları örterler.

İnsanların özel sırlarını unutmak için dua ederler.

Örtücü olmayı, sırdaş olmayı arzu ederler.

Bir sırrı saklamanın en güzel yolu, o sırrı unutmaktır.

“Allah’ım! Kardeşimizin bana açtığı, ama kendine ait, ama 
başkasına ait olan sırrı, “El Kâfir” esmanla bana unuttur ya 
Râbbi” diye dua ederler.

Ayrıca Kâmil insanlar Allah’ın hakikatlerini ehli olmayana 
açmazlar, örterler.

Ne zamanki aklı ve gönlü uygun olan gelir.

İşte o zaman örtüyü kaldırırlar.

Müddessir ve Müzzemmil hakikatinde bu açıklanır.

Müzzemmil Sûresi 1….6: 

1- Ey bildiği hakikatleri söylemekten çekinen! 

2- Tevazu içinde geleni karşıla, cehaletin karanlığında olana 
yavaş yavaş hakikatleri anlat. 

3- O cehaleti bitirmek için yavaş yavaş hakikatlerle yol göster. 

4- Kâinat kitabını düşüne düşüne, orada yazılan hakikat-
leri anlama içinde anlayışını arttırarak oku. 

5- Muhakkak ki Biz sana mana dolu sözler naklediyoruz.

6- Muhakkak ki cehaletin karanlığından uyanmak kolay 
değildir. Doğru olan ise budur. 



21

Müddessir Sûresi 1…..10: 

1- Ey bildiği hakikatleri saklayıp söyleyemeyen!

2- Tevazu içinde geleni karşıla, sonra hakikatleri açıkla-
yıp uyar. 

3- Râbbinin yüce tecellilerinden bahset. 

4- 5- Tertemiz hallerle hareket et ve fena hallerden uzak dur.

6- Gönülsüz davranma, karşılık bekleme. 

7- Râbbinin hakikatlerini anlatmak için sabırlı ol.

8- Öyle ki, içinizde nefes aldırıp verdiren o gücü tanıtın-
caya kadar. 

9- Her an her yerde yetkili olanı anlatmak zor bir süreçtir. 

10- Hakikatleri görmemezlikten gelip örtenlere hakikat-
leri anlatmak kolay değildir. 

İşte Kur’ân’ı incelediğimiz zaman, kâfir kelimesinin bam-
başka anlamları da vardır.

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman, bizim gibi inanmayanları 
kâfir ilan etmek doğru değildir.

Kimsenin inancını alaya almaya hakkımız yoktur.

Kimseyi topluma kâfir olarak göstermeye hakkımız yoktur.

Hucurât Sûresi 11: “Ey iman edenler! Bir kimse bir kim-
seyle alay etmesin, belki de o alay edilenler daha hayırlıdır. 
Birbirinizin ayıbını aramayın. Birbirinize kötü isimler, kötü 
lakaplar takıp çağırmayın.”

Hucurât Sûresi 12: “Bazınız bazınızın arkasından çekiş-
tirmesin, dedikodusunu yapmasın, gizli yönlerini, hatalarını 
araştırmasın. Sizlerden biriniz ölü kardeşinizin etini yemek 
ister mi? İşte tiksindiniz.”

Toplumda kâfirlik şeytanlık olarak da görülmüştür.



22

Kâfir kelimesinin diğer bir anlamını incelediğimizde, şey-
tanlaşmaya giden yolda, hakikatleri görmezden gelerek düş-
tüğümüz durumdur.

Bu durum, kendimize benlik isnat ederek, gitgide zalim-
leşmeye ve böylece şeytanlaşmaya bizi kaydırır.

Şeytanlaşmanın bir yolu da kâfirlikten geçer.

Şeytan sadece kendi kibri, gururu, çıkarı için yaşar.

Çevresine zulüm eder.

Kâfirdir yâni varlığın dış örtüsünde kalandır.

Varlığın özünü göremeyendir.

Zalimsen şeytan sensin.

Çevrene kötülük yapıyorsan şeytan sensin.

Fitnelik, fesatlık, hasetlik, kıskançlık içindeysen...

Kendini yüce görüyorsan, başkalarına hor bakıyorsan...

Kul hakkı yiyorsan, aldatıyorsan, çıkarın için zulüm edi-
yorsan...

Şeytan sensin, başka şeytan arama.

Şeytan senin düşmanın.

Zalimsen sen kendine düşmansın.

Sen de kibir varsa, zalimlik varsa, fitnelik, fesatlık varsa, 
hor görme varsa, çıkarın için yaklaşma varsa, bölücülük, ay-
rımcılık, yargılama varsa, kendine başka düşman arama, se-
nin düşmanın kendinsin.

Sen kendindeki şeytanı bul.

İşte o senin düşmanın.

“El şeytân lekum aduv-şeytan sizin düşmanınız.”

Kâfir durumuna düşen kişi, gitgide hakikatten uzaklaşır, 
büyük bir kibrin içine düşerek şeytanlaşır.

Dışarıda ayrı bir varlık olarak şeytan arama.



23

Zalimleşmiş kişide şeytanı ara.

Sen etrafına zulüm ediyorsan, kendinin şeytan olduğunu 
anla.

Şeytanı, kendi içindeki tüm zalimlik getiren bilgilerde, duy-
gularda, düşüncelerde, eylemlerde ara.

Şeytan, tüm kötülüklerin adıdır.

Seni Hakk’tan koparan her duygunun, düşüncenin adıdır.

Seni Hakk’tan uzaklaştıran her şey kâfirlik örtüsüdür.

Şeytanlık zulüm getiren her eylemin adıdır.

Kibir, gurur, küçük görme, kendini yüce görme gibi duy-
guların mı var?

Kibirle mi davranıyorsun?

Başkalarına hor mu bakıyorsun?

Yaratılan herhangi bir varlığı küçük mü görüyorsun?

Nisâ Sûresi 120: “şeytânu illâ gurûrâ- şeytan gurur içinde, 
kibir içinde olandır.”

İşte kibir içindeysen, başkalarına hor bakıyorsan, şeytan 
sensin, başka şeytan arama.

Birileri hakkında kötülük mü düşünüyorsun? 

Birilerine zulüm mü ediyorsun?

Kendini, inancını, ibadetini üstün mü görüyorsun?

Kendi çıkarın için başkalarını aldatıyor musun?

Allah diyerek, kitap diyerek, din diyerek kendi çıkarın için 
başkalarını kandırıyor musun?

Fâtır Sûresi 5: “Ve lâ yegurrennekum bi Allâh el garûr.”

Meâli : “Dikkat edin, aldatıcılar sizi Allah diyerek aldat-
masın.”



24

Aldatan, suistimal eden, çıkarı için yaklaşan, süslü söz-
lerle karşındakini kandırmaya çalışan, başkasının hakkını yi-
yen biri misin?

İşte aldatıyorsan, çıkarın için suistimal ediyorsan, çıkarın 
için süslü sözler ediyorsan, başka şeytan arama, şeytan sensin.

Başkalarını Allah diyerek, cehennem diyerek korkutuyor 
musun?

Beyinlere korkular mı aşılıyorsun?

Din adına korkular mı salıyorsun?

Allah sevgisinden değil de, korkulardan mı bahsediyorsun?

“El şeytânu yuhavvifu-korkutan şeytandır.” Âl-i İmrân Sû-
resi 175

İşte beyinlere korku, karamsarlık, umutsuzluk ekiyorsan, 
başka şeytan arama şeytan sensin.

Kendin gibi inananlarla buluşup, başka inançta olanlarla 
alay mı ediyorsun?

Onların inançlarını, ibadetlerini, ibadethanelerini hor mu 
görüyorsun?

Kendini cennetlik, onları cehennemlik mi görüyorsun?

Senin gibi ibadet etmeyene, senin gibi giyinmeyene hor 
mu bakıyorsun?

Bakara Sûresi 14: “Ve izâ lekûllezîne âmenû kâlû âmennâ 
ve izâ halev ilâ şeyâtînihim kâlû innâ meakum innemâ nahnu 
mustehziûn.”

Meâli: “İman edenlerle karşılaştıklarında, biz de iman et-
tik, derler ve kendileri gibi şeytani hallerde olanlarla beraber 
olduklarında, biz onları önemsemedik sadece alay ettik, derler.” 

İşte alay ediyorsan, hor görüyorsan, zarar veriyorsan, başka 
şeytan arama şeytan sensin.

Başkalarının haklarını yiyip onları yoksul mu bırakıyorsun?



25

Fakir kimselerle alay mı ediyorsun? 

Kendini üstün, yüce mi görüyorsun?

Bir benlik içinde mi hareket ediyorsun?

Bakara Sûresi 268: “El şeytânu yeidukumul fakra ve ye-
murukumbil fahşâi.”

Meâli: “Şeytani halleriniz size yoksulluk korkusu verir ve 
sizi, kendini büyük görme hallerine sürükler.”

İşte bunlar sende varsa, başka şeytan arama şeytan sensin.

Kendini yüce görüp, başkalarını küçük mü görüyorsun?

Kendini daha hayırlı mı sanıyorsun?

İnsanları dış yapısına göre mi yargılıyorsun?

Ben ondan hayırlıyım hissiyle mi yaşıyorsun?

Kendini, inancını, yolunu kutsal görüp, başkalarını küçük 
mü görüyorsun?

“Ene hayrun minhu-ben ondan hayırlıyım” Sâd Sûresi 76 

İşte kendini yüce görüyorsan, başka şeytan arama şey-
tan sensin.

Riya-gösteriş içinde misin?

Etrafına hava mı atıyorsun?

Malikül mülk olan Allah’ı unutup, malı mülkü kendine nis-
pet edip, şımarma içinde misin?

İhtiyacı olanlara yardım ederken gösteriş içinde mi yapı-
yorsun?

Nisâ Sûresi 38: “Riae, men yekûn el şeytânu.”

Meâli: “Riya-gösteriş içinde olan şeytandır.”

İşte riyâ içindeysen, başka şeytan arama şeytan sensin.

İşte hakikati görmezden gelen kimse kâfir durumuna düş-
müştür.



26

Allah’ın ulviyetinin yanında, ben egosuna düşen kişi, kâ-
fir durumuna düşmüştür.

Kâfir durumuna düşen Tevhîd şuurundan uzaklaşır.

Senlik benlik kavgasına düşer.

O biz olmanın duygusuna erişemez.

İnsanları yargılar, öteler, kendini yüce görür.

İnsanların arasını açıyor musun?

Bölücülük yapıyor musun?

İnsanları birbirine kışkırtıyor musun?

İnsanları gruplara ayırıp bölüyor musun?

İnsanların arasına husumet sokuyor musun?

Yâni toplumda zalimlik yapıyor musun?

Mücadele Suresi 19: “hizbu el şeytân-bölen, ayrıştıran, 
gruplaştıran şeytandır.”

İşte bölüyorsan, ara açıyorsan, düşmanlık ekiyorsan, başka 
şeytan arama şeytan sensin.

Birilerinin içine azdırma, sapma, öfke, kin, nefret duygu-
larını mı sokuyorsun?

Hakk’ı bırakıp kendi zanlarını, çıkarlarını ilâh mı ediniyorsun?

Kendine putlar mı ediniyorsun?

Kâfir durumuna düşen, tağut alanına düşmüştür.

Nisâ Sûresi 60-76: “El tağut, el şeytan, tağut içinde olan 
şeytandır.”

İşte kendini ilâh ediniyorsan, kendi çıkarın için zulüm edi-
yorsan, başka şeytan arama şeytan sensin.

Kin, nefret, öfke, intikam içinde misin?

Birilerinin aklına, birileri hakkında kin, nefret, öfke mi 
ekiyorsun?

Kıskançlık, hasetlik, fesatlık içinde misin?



27

Birilerinin aklına, birileri hakkında kıskançlık, hasetlik, 
fesatlık mı ekiyorsun?

Ve bunları ekerek Allah’ı anlamaktan mı uzaklaştırıyorsun?

Haksız kazanç, hırsızlık, mala çökme içinde misin?

Mâide 91: “El şeytan, adâvete vel bagdâe fîl hamri vel 
meysiri.”

“İnnemâ yurîduş şeytânu en yûkia beynekumul adâvete 
vel bagdâe fîl hamri vel meysiri ve yasuddekum an zikrillâhi 
ve anis salâh fe hel entum muntehûn.”

Meâli: “Şeytani hallere istek duymanız; aklınızın çalışma-
sına engel olan her şeyi ve kumarı, haksız kazancı ve sizlerin 
arasına düşmanlığı ve nefreti sokar. Sizi Allah’ı anlamaktan 
ve anlatmaktan ve her an O’na bağlı olma şuurundan uzak tu-
tar. Artık siz o hallerden kaçınmaz mısınız?” 

İşte kin, nefret, öfke, intikam içindeysen, başka şeytan 
arama şeytan sensin.

İşte ey kardeşim!

Bak kendine, kendini muhasebe et.

İçinde zalimlik duygusu var mı?

Başkalarına karşı hor bakma var mı?

Kendini yüce görme var mı?

İnancını, ibadetini, başka inançlarda olandan büyük mü 
görüyorsun?

Dedikodu, çekiştirme içinde misin?

Başkalarının hakkına giriyor musun?

Çevrene karşı zalimlik ediyor musun?

Fitnelik, hasetlik, fesatlık, kıskançlık duyguların var mı?

Tertemiz çocukların beyinlerine ayrımcılık ekiyor musun?

Beyinlere Allah’tan uzaklaştıran bilgiler ekiyor musun?



28

İşte bunları yapıyorsan, başka şeytan arama.
Şeytan sensin.
İşte görüldüğü gibi, kâfirliğin bir durumu da bizi şeytan-

laştıran duygu ve düşüncelere kaymaktır.
İnsanı şeytanlaştıran duyguların başında kibir gelir.
Kibir insanı kâfirleştirir.
Yâni şahitlik yolunda hakikatleri anlamaya örtü olur, 

perde olur.
Bu Zümer Sûresinde izah edilir.
Zümer Sûresi 59: “Vestekberte ve kunte minel kâfirîn.”

Ve istekberte : Kibirlendin, büyüklük tasladın, kendini yüce 
görmek,

Ve kunte min el 
kâfirîne

: Oldun, hakikatleri görmemezlikten gelip 
örten,

Meâli 1: “Hakikati görmezden gelme duygusu, insanı kibre 
düşürebilir.”

Meâli 2: “Kâfirlik duygusu, kibre düşmeye sebep olur.”
Meâli 3: “Kendi varlığında kalıp, Allah’ı görmezden gelme 

duygusu, kişiyi kibre düşürür.”
Kibir, kendini yüce görmenin başkasına hor bakmanın 

duygusudur.
Kibir, ekber olan Allah’ın yüceliğini görememe duygusudur.
Her varlıkta yüce olan Allah’tır.
Allah yüceliğini kendine ait olan sıfatlarla gösterir. 
Her varlık O’nun sıfatları ile kuşatılmıştır.
İnsan bunu görebilmeli ve teslimiyet içinde olmalıdır.
Bunu göremeyen insan, kendini varlıktan ayrı görerek, bir 

kibrin içine düşer.
Kibir, Allah’ın ekberiyetini görememektir.
Kibir kişinin aklını gönlünü perdeler.
Ve kişiyi kâfir durumuna düşürür.



29

Kibir, başkasına hor baktıran bir duygudur. 
Bu hor bakma duygusu Allah’ı anlamaya bir örtüdür.
İşte kibir kişideki kâfirliği getirir. 
Şimdi de kâfir ile settar kelimelerini inceleyelim.
Settâr kelimesi “Setr” kelime kökünden gelir. 
Set; bir şeyin örtüsüdür, önünü kapatmaktır, set çekmek-

tir, perdesidir. 
Setr, tesettür, sutur, setera, sûret aynı kökten gelen keli-

melerdir.
Varlığın dış örtüsü, nûr örtüsü Allah’ın “El Settâr” esmâsı 

boyutudur.
Ayrıca, insanların tenlerini kapatmak için giydikleri örtü-

lere de settâr denilmiştir.
Setr-i avret kelimesi de buradan gelir, avret yerlerinin ör-

tülmesi demektir. 
Kehf Sûresi 90: “Setr”
Meâli: “Güneşin doğduğu yere ulaştığında, orada o nûru 

bir kavmin üzerine doğuyor buldu. Onlara o nûrdan başka 
bir örtü sunmadık.” 

İşte, cân boyutunun örtüsü, ten boyutudur. 
Varlığın sûret boyutu, setr boyutudur. 
Bayanların başörtülerine de tesettür denilmiştir.
Fakat, Allah’ın varlıktaki “El Settâr” esmâsı bayanların 

baş örtüsü değil, varlığın ten boyutu, nûr boyutu örtüsüdür.
Allah, rûhundan üfleyerek açığa çıkardığı varlığı, beşer 

boyutuyla yâni toprak boyutuyla, dış bir elbiseyle örter, işte 
bu settâr boyutudur.

Kişinin ten boyutu “El Settâr” esmâsının boyutudur. 
Varlık bir elbisedir, o elbisenin içinde elbisenin sahibi gizlidir.
Kur’ân’da geçen, Zülkarneyn kıssasında, Zülkarneyn’in ye-

cüc ve mecüce set yapması âyeti vardır.



30

Her ne kadar setr, “t” ile yazılsa da sed “d” ile yazılsa da 
benzer anlamlar taşırlar. 

“Setri avret” kelimesi vardır.
Avret yerlerinin örtülmesi anlamına da gelir.
Allah’ın değerlerinin ehli olmayana örtülmesi anlamına 

da gelir.
Kişinin Allah ile arasına benliğini, kibrini koyması da, Al-

lah ile arasına sed çekmesidir, perde çekmesidir.
Kur’ân buna “Gışâvet” der.
Gişavet; perde, sis, buğu, gözü kara olmak, görememek, 

gaflet perdesi gibi benzer anlamlara gelir. 
Birçok müellif, gaffar kelimesini settar olarak çevirmiştir.
Oysa her ikisinin farklı anlamları vardır.
Gaffar mağfiret ile alâkalıdır, settar ise varlığın örtüsü ile 

alâkalıdır, bir şeyin örtülmesi ile alakalıdır.
Kâfir kelimesi, insanın hakikatten uzaklaşması anlamına 

da gelir. 
İnsanın Allah’ın hakikatlerine, duygu ve düşünceleri ile set 

çekmesi durumu da vardır.
İşte iki kelime birbirine yakın anlamlar taşısa da farklı 

değerler içerir.
Hakikatlere erişmenin yolu çocuk saflığına erişmektir.
Aklı ve gönlü kirli olanlar, temiz düşünemeyecektir.
Aklımız ve gönlümüz, bâtıl alanın bilgileriyle, kibirsel ala-

nın duyguları ile sarılmışsa, kirlilik içindedir.
İşte bu kirlerden kurtulmadan, kâfirlikten kurtulmak 

mümkün değildir.
Allah’ı layıkıyla anlamak mümkün değildir.
Allah’a tevekkül içinde olmak mümkün değildir.
İşte bunun için aklımızı ve gönlümüzü temizlemeliyiz.



31

AKLINI GÖNLÜNÜ TEMİZLE

Bizi Allah’tan uzaklaştıran her bilgiden, her duygu ve dü-
şünceden arınmalıyız.

Aklımızı esir alan, her türlü bâtıl alandan kurtulmalıyız.

Bizi kibre düşüren her duygu ve düşünceden uzaklaşmalıyız.

Hakikate erişmenin yolu, aklımızı ve gönlümüzü temiz-
lemektir.

Hakikati örten her türlü zandan kurtulmalıyız.

Yâni bizi kâfir durumuna düşüren, yâni hakikatin yolunu 
örttüren, bizi mâneviyattan uzaklaştıran her türlü bilgi, duygu, 
düşünceden temizlenmeliyiz.

Allah’a şahit olmanın yolu, tertemiz bir akıl ve gönül ge-
rektirir.

İnsan, kendi vücûd şehrinde, vücûdun sırlarına ermek is-
tiyorsa, temiz bir akıl ile beden şehrine girmelidir. 

Kâfir bir akıl, yâni benlik kibriyle örtülü bir akıl hakikat-
lerin önüne perdedir. 

Ey kardeşim!

Hakikatlere şahit olmak istersen…

Varlıktan her an akan mesajları duymak istersen…

Uzakları yakın etmek istersen…

Kendinin ve görünen âlemin gerçeğini keşfetmek istersen…
Kendi vücûd evinin işleyişine şahit olmak istersen, yâni 

fiil fâil hakikatini idrak etmek istersen…

Kendi vücûd kitabını okumak istersen…



32

Geldiğin yer, yaşadığın yer ve gittiğin yeri anlamak istersen… 

Allah hakikatine ermek istersen…

Kendi vücûdunda Resûl Nebî boyutlarını görmek istersen…

Kendi vücûdunda nice nice hakikatlere şahit olmak istersen… 

Nice mucizelere şahit olmak istersen…

Şunları yapma.

Dilini tut. 

Kimsenin dedikodusunu yapma, arkasından çekiştirme. 

Kimseyi hor görme, kötüleme, alay etme, hiçbir varlığı kü-
çük görme. 

Kimsenin özelini, gizli yönlerini, hatalarını araştırma, 
ayıbını arama.

Kimsenin inancına, ibadetine, kültürüne, cinsiyetine, mil-
letine, rengine, laf etme.

Kendini tanı, çevrene yardımcı ol.

(Hucurât Sûresi) 

Asla kibirlenme.

Asla övünme, büyüklenme, kendi inancını diğerlerinden 
büyük görme. 

Bilgili olmadığın şeyler hakkında asla konuşma.

Anne babana, yakınlarına, çevrene, herkese iyi davran.

İnsanlara suratını asma, böbürlenme.

Hep tevâzu içinde ol, edepli ol, öfkelenme.

Asla kimseyi aldatma, yalan söyleme.

(Lokmân Sûresi)

Asla kul hakkı yeme, asla çalıp çırpma.

Verdiğin sözü yerine getir.

Gösteriş peşinde olma, makam, şan şöhret peşinde olma.



33

Kan dökme, kimseye asla zulmetme.

Kötülük için yardımlaşma, iyilik üzere yardımlaş.

Sıkıntılar, kederler verme. 

Gereğinden fazla yeme, içme.

Bedenine zarar verecek şeyler içinde olma.

(Mâide Sûresi)

Kul hakkı yeme,

Kendi çıkarın için başkasına zarar verme.

Boş hayaller peşinde koşma.

Kulaktan dolma bilgilerle hareket etme, aslı olmayan şey-
lere itibar etme.

Varlığın dış yüzünde kalma.

İkilikte kalma.

Bıkkınlık, karamsarlık, ümitsizlik içinde olma.

Kendi zannında var ettiğin ilâha sığınma.

(Hicr Sûresi)

Kibirli olma.

Riyakâr olma.

Gösteriş içinde olma.

İkilik çıkarma.

Sakın kötülük yapma.

Hainlik yapma.

(Enfâl Sûresi)

Eğer bunları yapabilirsen bekle bekle bekle.

Hak ettiğin hakikate mutlaka kavuşacaksın.

Lâyık olduğun şeye ve lâyık olduğun yere muhakkak ki 
kavuşacaksın. 

Eğer bunları yapabilirsen bekle bekle bekle.



34

Çocuk saflığında bir gönüle ulaştığında, ilim sana kapı-
lar açacaktır.

Gönül kirliliğin temizlendiği zaman, edep sana lütuflar 
sunacaktır.

Bil ki anneden doğan çocuk en saflığıyla tertemiz bir gö-
nüle sahiptir.

O bebekte hiç ayrımcılık yoktur.

Gurur kibir yoktur.

Yalan nedir bilmez.

Dedikodu hiç bilmez.

İnanç ayrımı, millet ayrımı, renk ayrımı, cinsiyet ayrımı 
yoktur.

Onun gönlü tertemizdir.

En saf haliyle eşyayı anlamak için bakar.

Bil ki sana engel olan şeyler, senin kendi takıntılarındır.

Hâlâ geçmişte yaşadığın bir şeye olan öfken varsa.

Hâlâ geçmişte yaşadığın aldanma ya da aldatmalara ta-
kılıp kalmışsan. 

Hâlâ geçmişte olan şeylere ahların vahların varsa. 

Hâlâ geçmişte yaşıyorsan, geleceğe bakamıyorsan. 

Hâlâ dünyaya esir isen.

Hâlâ öfkene, hiddetine, kavgana, küçük görmene, kendini 
büyük görmene esir isen.

Hâlâ kendi inancını, ibadetini, ibadethaneni, milletini, bü-
yük görüyorsan, başkalarını kâfir görüyorsan.

Hâlâ ayrımcılıklar, ikilikler, dedikodular içinde isen.

Hâlâ ilimden, fenden, irfandan uzak bir halde yaşıyorsan, 
hurafelerle oyalanıyor, asılsız şeylere inanıyorsan.



35

Hâlâ kişileri makamlarına göre ayırıyorsan, çıkarın için 
kişilere yaklaşıyorsan.

Hâlâ yaratılan varlığa hor bakıyorsan, ayrımcılık içinde 
bakıyorsan. 

Hâlâ sevgi dediğin şey, senin çıkarın ise.

Bil ki sana engel olan senin kendi takıntılarındır.

Tüm bunları terk et.

Tüm bunlardan uzak dur.

Eğer bunları yapabilirsen, bekle bekle bekle.

Sabret ve bekle.

Bil ki ilim sana kapılar açacaktır.

Merak ettiğin tüm soruların cevapları zaman içinde sana 
gelecektir.

Cevaplar gelmeye başladığında huzur da gelecektir.

Cevaplar gelmeye başladığında eğer eski hallerinden bi-
rine dönersen, bil ki kapı kapanacaktır.

Döndüğün eski halden pişman olur, tövbe eder, samimi 
olursan bil ki kapılar tekrar açılacaktır.

Bil ki temiz, samimi gönül, hakikate açılan kapıdır.

Bil ki çocuk saflığını taşıyan gönül, nice lütuflara kapı açar.

Aklını ve gönlünü temizle ve bekle.

Sakın kimseyi hor görme, sakın kimseyi dışlama.

Hakikat her varlıkta Allah’a nazar edebilmektir.

Varlığın sûretinde kalmamak, kimseyi ötelememektir.

Bizi kâfirliğe düşüren duyguların başında ayrı görmek, 
öteki görmek gelir.

Ayrı görme kardeşim.

Bölme kardeşim, bölücülük yapma.

Öteki görme, hor bakma kardeşim.



36

İnsanları inançlarına göre ayırma.

İnsanları ibadetlerine göre ayırma.

Kendi inancını üstün görüp, başka inançlara hor bakma.

Kendi inancını büyük görüp, başkasının inancını, ibade-
tini hor görme.

Hiç kimsenin inancını, ibadetini yargılama.

Her insan, anne babasından ibadet etmeyi nasıl öğren-
diyse öyle yapar.

Bir kimsenin ibadeti diğerinden üstün değildir.

Her insan, Allah’a kendi inandığı şekilde niyaz eder.

İnsanların ibadethanelerine saldırma, saldırtma.

İnsanların inançlarına değil, bedenlerine bak.

Onları kim yarattı düşün.

Seni de beni de var eden Allah’tır.

Allah hepimize şah damarından yakındır.

Allah her an tüm vücûdlarda tecelli edendir.

İnsanların inançlarına ibadetlerine takılıp, bedenlerdeki 
Allah’ı görmekten uzaklaşma.

Kâfir durumuna düşme.

Ten örtüsünde kalıp, özü görmekten uzaklaşma.

Unutma kâfirliğin bir başka anlamı da tenlerde kalıp özü 
görememektir.

Onun için, insanları şu inançtan bu inançtan diyerek kü-
çük görme, tenler boyutunda kalma, hakikatten uzaklaşma.

Yaratılan her varlık, Allah’ın indinde O’nun kuludur.

Bir varlık diğerinden üstün değildir.

Her varlık kendi içinde değerler taşır.

O değerler Allah’ın değerleridir.



37

Bir değer, diğer değerden daha az ya da daha çok değerli 
diye adlandırılamaz.

Yaratılan hiçbir kimse, ya da topluluk diğerinden üstün 
değildir.

İnsan, yaratılan bir kuştan, bir karıncadan, bir ağaçtan bir 
çiçekten üstün değildir. 

En’âm Sûresi 38: “Ve mâ min dâbbetin fîl ardı ve lâ tâirin 
yatîru bi cenâhayhi illâ umemun emsâlukum.”

Meâli: “Yeryüzünde hiçbir varlık olmasın ki ve gökyü-
zünde kanatları ile uçan bir kuş yoktur ki, sizin gibi bir top-
luluk olmasın.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, her varlığın sahibi Allah’tır.

Senlik benlik içine girip, bölücülük yapma kardeşim.

Sohbet toplantılarında, tertemiz beyinlere ikilik, bölücü-
lük, ayrımcılık, ötekileştirme ekme.

İnsanları kışkırtma.

Tüm topluluklar ille de senin gibi mi ibadet edecekler, se-
nin gibi mi inanacaklar?

İlle de senin ibadetin mi doğru?

Başkalarının ibadetlerini hor görmek niye?

Başkalarının ibadetlerini Allah kabul etmiyor mu?

Allah kendine yönelmiş bir kulu geri mi çeviriyor?

Niye bu kabullenememe, niye bu ayrıştırma.

İnsanların Allah’a olan inançlarının farklılıklarını kötüleme.

Beyinlere bölücülük ekip, ibadethanelere saldırtma.

Kur’ân’ın şu muhteşem âyetini hiç unutma.

Mücâdele Sûresi 19: “Bölen, ayrımcılık yapan, kışkırtan 
şeytandır, şeytan bölücü olandır.”



38

Mücâdele Sûresi 19: “İstahveze aleyhimuş şeytânu fe ensâ-
hum zikrallâh ulâike hizbuş şeytân elâ inne hizbeşşeytâni hu-
mul hâsirûn.”

Meâli: “Şeytani halleri onların akıllarını esir aldı. Böylece 
onlar Allah’ı anmaktan uzaklaştılar. İşte şeytani hallerde ka-
lan bölendir, bölen ancak şeytani hallerde kalandır. Onlar kay-
bedenlerdir.”

Bölücülük yapma kardeşim.
İnsanları, ateist, deist, kâfir, dinsiz deyip bölme.
Şu inançtan bu inançtan deyip, akıllara bölücülük ekme.

Bil ki bu bölücülük, saldırılara yol açacaktır, zulme yol 
açacaktır.

Akıllara ekilen her türlü bölücülük kâfirlik duygusunu ge-
tirecektir.

Hakikatleri örttürecektir.
Hakikati aramaktan uzaklaştıracaktır.
Kimse kimseden üstün değildir.
Kimse kimseden daha değerli değildir.
Yaratılan her varlık kendi içinde değerler taşır.
Yaratılan her şeyden dersler alınır.
Bölücülük yapıp, birilerine zulüm kapılarını açma kardeşim.
Hazreti Muhammed ne güzel söylemiş:

“Ey insanlar! Rabbiniz birdir. Babanız da birdir. Hepiniz 
Âdem’in çocuklarısınız, Âdem ise topraktandır. Arabın Arap 
olmayana, Arap olmayanın da Arap üzerine üstünlüğü olma-
dığı gibi; kırmızı tenlinin siyah üzerine, siyahın da kırmızı 
tenli üzerinde bir üstünlüğü yoktur.” (Veda Hutbesi) 

Hiçbirimiz diğerinden üstün değiliz.
Hepimiz, Allah’a kendi öğrendiğimiz şekilde yönelir, O’na 

ibadet ederiz.



39

Allah’a samimi bir şekilde yönelen gönül namazın içindedir.

Hepimizi yaratan aynı Allah değil mi?

Hepimizi nitelikleriyle kuşatan aynı Allah değil mi?

Hepimiz O’ndan gelip O’na dönmüyor muyuz?

Yapma kardeşim.

İnsanları; fırkalara, gruplara bölme, kendi yolunu üstün 
görme, başkalarına hor bakma.

İnsanları; dinlerine, inançlarına, ibadetlerine göre ayırma, 
kendi inancını üstün görme.

İnsanları; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine göre ayırma, 
kendi milletini, kendi geleneklerini, kendi rengini üstün görme.

İnsanları; bizden, bizden değil diye ayırma.

Kendini cennetlik, başkasını cehennemlik görme.

Erkeği kadından üstün görme, kadını yok sayma.

Yaratılan her varlığa Hakk nazarıyla bak.

Yaratılan hiçbir varlığı küçük görme.

Seni Allah’tan uzaklaştıran her türlü duygudan uzaklaş.

Beynine bölücülük, ayrıştırma bilgileri ekilmesine izin verme.

Gittiğin toplantılarda anlatılan bilgilere dikkat et.

Ve asla unutma, Allah’ın indinde hepimiz biriz.

Ve asla unutma, gönülleri ancak O bilir.

İşte aklımızı ve gönlümüzü, kâfirliğe düşüren her türlü 
duygu ve düşünceden temizlemeliyiz.

Kâfirlikten kurtulmanın yolu, aklımızı ve gönlümüzü te-
mizlemekten geçer.

Bizi hakikate erişmekten uzaklaştıran her bilgi bizi kâ-
firliğe götürür.

Yâni hakikatleri örttürür.



40

İşte hakikatleri anlamaya perde olan her şey bizim putu-
muz olmuştur.

Bu putları kırmadan hakikatlere temas etmek mümkün 
değildir.

Onun için Vâkıa Sûresinde bu durum belirtilir.

Vâkıa Sûresi 79: “Lâ yemessuhû illel mutahherûn.”

Meâli: “Ancak tertemiz olanlardan başkası mânevi alana 
temas edemez.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, kâfirlikten kurtulmadan yâni, 
hakikati anlamaya engel olan örtüleri kaldırmadan hakikat-
lere temas edemeyiz.

Eğer aklımız ve gönlümüz temizlenmemişse, yâni kâfirlik-
ten kurtulmamışsak, aklımız ve gönlümüz perdeli olur, yâni 
örtülü olur, hakikatlere temas edemeyiz.

Bakara Sûresi 6: “İnnellezîne keferû sevâun aleyhim e en-
zertehum em lem tunzirhum lâ yuminûn.”

Meâli: “Muhakkak ki aklı ve gönlü örtülü kimselere, onlar-
daki hakikatlerle onları uyarıp anlatsan da ya da onları uya-
rıp anlatmasan da bir şey değişmez, inanmazlar.”

Âyette belirtildiği gibi, aklımız perdeli, örtülü olduğu müd-
detçe hakikatleri anlama yoluna düşemeyiz.

Kur’ân’da, “kâfiri kâlb” âyeti vardır.

Âl-i İmrân Sûresi 151: “Se nulkî fî kulûbillezîne keferûr 
rube bimâ eşrakû billâhi mâ lem yunezzil bihî sultân ve me’vâ-
humun nâr ve bise mesvez zâlimîn.”

Se nulki : Biz, salmak, vardır, bulmak, o halde kalmak, 
Fi kulûbi ellezine 
keferû 

: Kâlbleri, hakikatleri görmemezlikten gelip 
örtenler, 

Er rube : Korku, dehşet, tereddüt, 



41

Bi-mâ eşrakû bi 
Allah 

: Şeyler, ortak koşmaları sebebiyle, Allah, 

Mâ lem yunezzil 
bi-hî

: Şey, değil, ne, indirmek, sunmak, içinde, 
hakikatler,

Sultânen : Sultan, delil, hükümdar, hâkimiyet, 
Ve mevâ hum : Sığınağı, barınağı, bulunduğu yer, halleri, 

onlar, 
El nar : Nûr, ateş, yakıcılık, yakıp yıkıcı haller, 
Ve bise mesve : Ne kötü, bir hal, bir yer, 
El zalimin : Zalimler, kötülük yapanlar, 

Meâli: “Hakikatleri görmemezlikten gelip örtenlerin kâlb-
lerinde, bizi anlayamadıklarından dolayı bir korku vardır. Su-
nulan hakikatler ile ilgili delillere ulaşmaları olmaz, yönel-
dikleri şeylerle Allah’ın varlığının yanında kendilerine varlık 
isnad ederler ve onların bulunduğu yer ateştir ve zalimler için 
ne kötü bir hâldir.” 

Kâfir-i kâlb; idrak ve anlayışları örtülü olan, örtülmüş, 
hakikatleri örten, kendi bildiğinden vazgeçmeyen, ilme ka-
palı olan, benlikle örtülü kâlb, sûrette kalan kâlb, demektir.

Kâfir-i kâlb içinde olanlar, idrâk ve anlayışlarında bâtıl bil-
gilerle hareket edenlerdir.

Bâtıl bilgilerde kalıp, hakikatleri örtenlerin, akılları ve gö-
nülleri temizlenmediği müddetçe, hakikat yoluna girmeleri 
mümkün değildir

Bâtıl bilgilerde kalanlar, sunulan hakikatleri, kendi bildik-
leri bâtıl bilgileri önemsediklerinden dolayı, görmezden gelirler.

Bu durum kâfirlik boyutudur, hakikatleri anlamadan dü-
şünmeden örtüp geçmektir.

Kâfir kimseler, yâni hakikati görmemezlikten gelen kimse-
ler, kâfirliklerini bırakmadığı, kendi vücûdlarını anlamak için 
gayret göstermediği müddetçe, hidâyet bulamazlar.

Bakara Sûresi 264: “Ve Allah la yehdi el kavm el Kâfirûn.”



42

Meâli 1: “Kâfir kimseler, Allah’a yol bulamazlar.”

Meâli 2: “Hakikati görmezden gelen kimseler, Allah’ı anla-
manın yolunu bulamazlar.”

Şimdi Kâfirûn Sûresini inceleyelim.

Hazreti Muhammed yaşadığı topluma hakikatlerin bilgi-
lerini tebliğ etmiştir.

Ama atalardan gelen yargılayıcı bir inancın bilgilerine 
bağlı olanlar, Hazreti Muhammed’in tebliğini kendi bildikleri 
ile örtmüştür.

İşte hakikatin bilgilerini görmezden gelenlerin bu durum-
larından dolayı, onlara hakikati görmezden gelen anlamında 
“kâfir” denilmiştir. 

Kâfir kelimesinin bir anlamı da hakikati görmezden gelen-
ler, ilmi bilgileri bâtıl bilgilerle örtenler demektir.

Mekkenin ileri gelenlerinden Velid b. Muğire, As b. Vâil, 
Umeyye b.Halef gibi kişiler,

Hazreti Muhammed’e gelmişler. 

Ve şöyle tekliflerde bulunmuşlardır. 

“Ey Muhammed! Söylediklerini bırak, atalarımızdan öğ-
rendiğimiz inancı bizlere bırakmamızı söyleme.”

“Gel davanı bırak, seni Mekke’nin başkanı yapalım.” 

“Ya da, bir yıl biz senin dinine girelim, bir yıl da sen bi-
zim dinimize gir.”

“Eğer bunları kabul etmezsen, biz senin ilâhına tapalım. 
Sen de bizim ilâhlarımıza tap.

Böylece hayır hangisinde ise ona ulaşırız” gibi tekliflerde 
bulundular.

İşte bu olay üzerine Hazreti Muhammed bu sûreyi okumuştur.



43

Bu sûreyi, Mekkeli müşriklere sunulmuş olarak görmeyelim.
Kâfirlik nedir iyi bilelim.
Olumlu ve olumsuz yönlerini iyi araştıralım.
Ve bizi kâfirlik durumuna düşüren her bilgiyi, duyguyu, 

düşünceyi, iyi analiz edelim.
Bizi Allah’tan uzaklaştıran her şeyi iyi anlayalım.
Bizi Allah’tan uzaklaştıran her türlü zandan kurtulmaya 

çalışalım.
Bizi Allah’tan uzaklaştıran, kâfir durumuna getiren her 

türlü duygudan, düşünceden aklımızı gönlümüzü temizle-
meye çalışalım.

Kâfirûn Sûresinde kâfirlik kelimesi, olumsuz anlamda be-
lirtilmiştir.

Allah’ın ulviyetinin yanında, kendine varlık isnat etmenin, 
hakikatleri görmezden gelmenin durumu ortaya konulmuştur.

Şimdi sûreyi tefsir etmeye çalışalım.



44

KÂFİRÛN SÛRESİ

1-

قلُْ ياَ أيَُّهاَ الْكَافرُِونَ
Kul yâ eyyuhel kâfirûn

Kul ya eyyuha : De, anlat, açıkla, ey, 
El Kâfirûn : Hakikatleri örtmek, görmemezlikten 

gelmek, 

Meâli 1: “De ki: Ey hakikatleri görmemezlikten gelip ör-
tenler!”

Meâli 2: “Kâfirliğin ne olduğunu açıkla.”

Meâli 3: “Allah’a ait olan bedene benim deme gafletini açıkla.”

Meâli 4: “Allah’ın hakikatlerini görmezden gelmenin ne ol-
duğunu açıkla.”

Meâli 5: “Allah’ın ilmi sunulduğu halde, bâtıl bilgilerde kal-
manın ne olduğunu anlat.”

Meâli 6: “Benlik gafletine düşerek, Allah’ı görmezden gel-
menin ne olduğunu izah et.”

Meâli 7: “Benlik günahına düşerek, kendinde ve varlıkta 
Allah’a şahit olamamanın durumunu açıkla.” 

Yukarıda da incelediğimiz gibi kâfir kelimesinin bir karşı-
lığı da Allah’ın hakikat bilgilerini, bâtıl ile örtmektir.

Diğer bir karşılığı da Allah’a ait olan bedene, benim deme 
gafleti ile görmezden gelmektir. 

Âyette “kâfirliğin ne olduğunu açıkla” denilir.



45

Ya da “Ey hakikatleri görmemezlikten gelip örtenler” diye 
de meâl edilebilir. 

“Hakikati görmemezlikten gelmek nedir?” iyi anlamalıyız.

Hazreti Muhammed, yaşadığı topluma hakikatleri anlat-
mış, ama insanların çoğu atalarından gelen yargılayıcı inanç-
larda kalmışlar ve hakikat bilgilerini duymazdan gelmişlerdir.

Kendi bildiklerinden vazgeçmemişler, hakikatlerin üzerini 
kendi bildikleri ile örtmüşlerdir.

İşte bunun için onlara kâfir denilmiştir. 

Yâni kâfirlik, Hazreti Muhammed’in sunduğu bilgileri, kendi 
bildikleri ile örtenler anlamında belirtilmiştir.

Hazreti Muhammed onların takva ehli olmalarını tavsiye 
etmiştir.

Yâni Allah’ın ulviyetinin yanında kendine varlık nispet et-
memek.

Kâfirlikten kurtulmanın yolu takvaya erişmektir.

Takva, Allah hakikatine şahit olmaktır.

Hakikatlerin nice nimetleri takva ehline sunulur.

Takva kişiyi Allah’a teslim eder.

Nice lütuflar, nice sırlar muttaki olanlara sunulur.

Takva nedir çok iyi anlamak gerekir.

Varoluşu ve var edeni idrak etmek için, takva sahibi ol-
mak gerekir.

Her varlık bir yoldur, Hakk’a götürür.

Varlık yolundan Hakk’a erişenler takva sahibi olur.

Her varlık bir kitaptır, içinde Allah’ın hakikatleri vardır.

Varlık kitabının sayfalarını aralamak için, takva sahibi ol-
mak gerekir.

Allah sırrına ermek için, takva ehli olmak gerekir.



46

Peki, nedir takva?
Takva Allah korkusu mudur?
Takva sana öğretildiği gibi, Allah’tan korkmak değildir.
Korku kelimesi “havf”dır. 
Meâllerde takva kelimesi genellikle Allah’tan korkun diye 

çevrilir. 
Takva başka bir anlam taşır.
Havf başka bir anlam taşır. 
Takva kelimesini, Allah’tan korkun diye çevirmek Kur’ân’ın 

bütünlüğüne uygun düşmez.
Havf kelimesi şeytan kelimesi ile yan yana kullanılmıştır.
Âl-i İmrân Sûresî 175: “şeytânu yuhavvifu.” 
Meâli: “Korkutan şeytandır-korkuyu veren şeytandır.”
Şeytani hallerde olan korkutur.
Âl-i İmrân Sûresî 175: “İnnemâ zâlikumuş şeytânu yuhav-

vifu evliyâe hu fe lâ tehâfûhum ve hâfûni in kuntum muminîn.”
Meâli: “Şeytani hallerde olanlar ancak kendi dostlarını kor-

kuturlar. Artık o hallerde olanların korkutmalarına kanma-
yın ve eğer inananlardan iseniz Beni anlamamaktan korkun.” 

Takva sahiplerine “lâ havfun” korku yoktur. Zuhruf Sû-
resi 67-68

67: “El ehillâu yevme izin ba’duhum li badîn aduvvun il-
lel muttekîn.”

El ehillâu : Halil, uygunluk, dostluk, halleri, 
Yevme izin : Günleri, vakit, yetkili, 
Badu-hum li badın : Bazınız bazınıza, birbirlerinize, 
Aduvvun : Düşmanlık halinde olan, kötülük 

peşinde olan, 
İllâ : Ancak, başka, sadece,
El muttekine : Takva, fenalardan sakınmak Allah’a 

ortak koşmamak, 



47

Meâli: “Fenalara düşmekten, Allah’a ortak koşmaktan sa-
kınanların dışındakiler; birbirleriyle düşmanlık hallerindedir-
ler, günlerini o hallerle geçirirler.” 

68: “Yâ ibâdi lâ havfun aleykumul yevme ve lâ entum tah-
zenûn.”

Yâ ibâdi : Ey kullarım, kulluğunu anlayanlar, 
Lâ havfun aleykum : Korku yok, size,
El yevme : Gün, vakit, zaman, an,
Ve lâ entum tazenûn : Yok, siz, mahzun olma, üzülme, 

Meâli 1: “Ey Benim kulum olduğunu anlayanlar! Sizin için 
hiçbir zaman korku yoktur ve mahzun olmak da yoktur.” 

Meâli 2: Ey kulluk mertebesine gelenler, artık size korku 
yoktur ve mahzun olmak yoktur.”

Korku “havf” kelimesidir.

Takva ise; muttaki olmak, Allah’ın ulviyetinin yanında ken-
dine varlık nispet etmemektir.

Evet, takva Allah’tan korkmak değildir.

Takva; fenalardan sakınmaktır, kötülüklerden sakınmak-
tır, benlikten gururdan sakınmaktır, Allah’a ortak koşmamak-
tır, zerre kadar zarar vermekten sakınmaktır.

Takva kelimesi, kötü şeyden sakınmak mânâsına gelen it-
tikâ kelimesinden alınmıştır.

İttikâ kelimesinin kökeni “vikaye- ” kökünden ge-
lir diye bilinir. 

Vikaye; zarar verecek olan her şeyden sakınmak, korun-
mak demektir. 

Takvaya uyana “muttaki” denir.

“Takva-ittika-muttaki” aynı kökten gelen kelimelerdir. 

Kur’ân, cennete yâni ilâhî huzura ancak ve ancak takva 
sahiplerinin ulaşacağını belirtmiştir.



48

Âl-i İmrân sûresi 133: “Ve cennet ard hâ el semâvât ve el 
ardu uiddet lil muttekîn.”

Meâli: “Fenalardan sakınan, Allah’a ortak koşmayanlar için 
gökte ve yerde, huzur veren sonsuz hakikatler vardır.” 

Her varlık bir kitaptır.

Bu kitabın içinde yaratılış hakikatleri vardır.

Her varlık, Allah’ın “Hûdâ” esmasının, yâni yol gösterenin 
gösterdiği yoldur.

Varlıktan açılan kapı, insanı hakikatlere götürür.

Yeter ki insan takva üzere olsun, yâni fenalardan sakın-
sın, Allah’a ortak koşmasın.

İşte takva; fenalardan sakınmak, Allah’a ortak koşmamaktır. 

Allah’ın ulviyetinin yanında ben demekten sakınmaktır.

Allah’a ait olan bedene benim deme gafletine düşmemektir.

Yâni kâfir durumuna düşmekten sakınmaktır

Bakara Sûresi 2: “Zâlikel kitâbu lâ reybe fîhi huden lil 
muttekîn.”

Meâli: “İşte her varlık bir kitaptır. Onun içindeki hakikat-
lerde şüphe yoktur. Fenalardan sakınıp hakikatleri arayanlar 
için hakikatlere yol göstericidir.” 

Takva sahiplerine, nice mağfiretler vardır, nice yüce haki-
katlerin karşılığı vardır.

Hucurât Sûresi 3: “Li el takvâ lehum mağfiret ve ecrun azîm.”

Meâli: “Takva sahipleri için, mağfiret ve yüce karşılıklar 
vardır.”

Yeter ki biz, gönlümüzü ve aklımızı temizleyelim.

Anlıyoruz ki takva:

Kâfir durumuna düşmekten sakınmaktır.



49

Yâni bedenin sahibini bedende görmek, bedene benim de-
mekten sakınmaktır.

Allah’ın ulviyetinin yanında hiçliğini bilmektir, ben de va-
rım demekten sakınmaktır.

Kendine varlık isnat etmekten sakınmaktır.

Allah’a ortak koşmaktan sakınmaktır.

Aklımızdaki bâtıl bilgilerden sakınmak, temizlenmektir.

Kötülük içeren hislerden, düşüncelerden sakınmaktır.

Tüm fena hallerden sakınmaktır.

Fitnelikten, fesatlıktan, gıybetten, gururdan, kibirden sa-
kınmaktır.

Birileri hakkında dedikodu yapıp çekiştirmekten sakın-
maktır.

Zarar vermekten, yakıp yıkmaktan sakınmaktır.

Kötü düşünmekten, kötü söylemekten sakınmaktır. 

Yalan söylemekten, iftira atmaktan sakınmaktır.

İnsanların eksiğini aramaktan, alay etmekten, kötülemek-
ten sakınmaktır. 

İnsanları inançlarına göre ayırmaktan, örtülü örtüsüz de-
mekten, namazlı namazsız diye ayırmaktan sakınmaktır.

Birilerini küçük görmekten, kendini büyük görmekten, ya-
ratılan bir varlığa kerih bakmaktan sakınmaktır.

İnsanların mallarına, ırzlarına göz dikmekten sakınmaktır. 

Çalmaktan, çırpmaktan, kendine ait olmayanı gasp etmek-
ten, kul hakkına girmekten sakınmaktır.

Emanete ihanet etmekten sakınmaktır.

Kısacası her türlü zarar içinde olma hallerinden sakınmaktır.

Dünya perestlikten, eşya perestlikten, makam, şan, şöh-
ret perestlikten sakınmaktır.



50

İşte takva, bütün günahlardan uzak durmaktır, sakınmaktır. 
Bizi kâfirliğe düşürecek her türlü duygu düşünceden sa-

kınmaktır.
Yâni Allah’ın ilmini bâtıl bilgilerle örtmemektir. 
Takva ehli olana yâni zulüm açığa çıkaracak olan her bilgi, 

düşünce, eylemden uzak duranlara, hakikatler açılır.
Gönlü, aklı temiz olanlara, yâni takva sahiplerine nice lü-

tuflar sunulur.
Onlar varlığın varoluş sırlarına kavuşurlar.
A’râf Sûresi 96: “Ve ittekav le fetahnâ aleyhim berekâtin 

min el semâi ve el ardı.”
Meâli: “Takva ehli, yerlerin ve göklerin hakikatlerinden 

feyiz alır, her şeyin ortaya çıkışının Bize ait olduğunu anlar.”
Evet, takva: Mûsâ’nın nalınlarını çıkarması, değneğini bı-

rakması sırrıdır.
Takva, gönlünü ve aklını temizleyenlerin ulaştığı bir ma-

kamdır. 
Bu makama ulaşmadan sırlar kapısı açılmaz.
Allah hakikatine, ancak ve ancak muttaki olanlar erebilir.
İşte kâfirlik takva ehli olmaktan uzaklaşmaktır.
Kâfirlik hakikatleri görmezden gelmektir.
Bedene benim demekle, Allah’a ait olanı kendine nispet 

etmektir.



51

2-

لَ أعَْبدُُ مَا تعَْبدُُونَ
Lâ abudu mâ tabudûn

Lâ abudu : Yok, kulluk, kulu değilsiniz, kul olmayın,
Mâ tabudûn : Şey, ne, değil, taptıklarınızın, kul olduklarınız,

Meâli 1: “Taptığınız şeylere kul olmayın.”

Meâli 2: “Benliğinize kul olmayın, benliğinize tapmayın.”

Meâli 3: “Kâfirlik durumuna düşmeyin, putperest olmayın.”

Meâli 4: “Sizi Allah’tan koparan, duygu ve düşüncelerin 
kulu olmayın.”

Meâli 5: “Atalardan gelen yargılayıcı bilgilere kul olmayın, 
onlarla kimseyi hor görmeyin.”

Meâli 6: “Kul olduğunuz şeyleri anlayın, onlara tapınmayın.”

Meâli 7: “Zalimliğe kaydıran duygulara kulluk yapmayın, 
onlara tapınmayın.”

İnsan, kendini putperest yapan her bilgiyi gözden geçir-
melidir.

İnsan duygu ve düşüncelerini analiz etmelidir.

İnsan, kendini köle haline getiren her duygu ve düşünce-
nin ne olduğunu çok iyi anlamalıdır.

İnsan, kendini kâfir durumuna düşüren duyguları çok iyi 
bilmelidir.

Allah’ın kulu olduğumuzu unutup, nelere kul oluyoruz çok 
iyi analiz etmeliyiz.

Beynimizde nasıl putlar oluşturduk.

Ve onlara nasıl köle olduk.



52

Öfkemizin, nefretimizin kölesi mi olduk?

Dünya çıkarının kölesi mi olduk.

Paranın, malın, mülkün, kölesi mi olduk

Bunların hepsi bizim gizli putlarımız mı?

Hepimiz kendimizdeki putların etkisi altında hareket edi-
yor olabilir miyiz?

Bildiklerimizi, isteklerimizi, duygularımızı, makamları 
putlaştırıyor ve onların etkisi altında yaşıyor olabilir miyiz?

Atalarımızdan gelen inançları putlaştırıyor olabilir miyiz?

Duygularımıza esir olup onları putlaştırıp, başkalarına za-
rar veriyor olabilir miyiz?

Sevgiyle yaklaşmamızın altında başka amaçlar yatıyor 
olabilir mi?

Taşıdığımız kimlikleri başkalarına büyüklük taslamak için 
kullanıyor olabilir miyiz?

İstek ve duygularımızı çıkar uğruna, başkalarından yarar-
lanmak için put haline getirip tapıyor olabilir miyiz?

Hepimizde bulunan, “Lat, Menat, Uzza, Hubel” putlarını 
bir bir incelersek: 

El lat-El lah putu inancı:

El Lat-El Lah putu; atalarından gelen din, ibadet, Allah 
adına gelen bilgileri doğru bilmek ve bunları diğer inançlara 
göre kıyaslayıp, kendi inancını üstün görüp, kendi inancını 
put haline getirmektir. 

İnandığı ama şahit olmadığı Allah’ı put haline getirmektir.

Burada put haline gelen kişinin zannıdır.

Furkân Sûresi 43. âyette buna işaret edilir.

“E raeyte menittehaze ilâhehu hevâh.”

Meâli: “Hevâsını-zannını ilâh edinmeyi anladın değil mi?”



53

Kişi, atalarından miras olarak gelen bilgilere inanır, hevâ-
sına göre, aktarılan bilgilere göre zannınca inandığı Allah’ı 
put haline getirir. 

Kendi inancını üstün görür, kendi inandığı Allah’ı kendi 
yanında görür, diğer inançlarda olan kişileri cehenneme ata-
cağına ve onları cezalandıracağına inanır.

İnandığı Allah’ın, onu ayrı bir özellikte, ona üstünlük ver-
diğine inanır.

Müslüman olsun, Mûsevi olsun, İsevi olsun, kendinin özel 
yaratıldığına inanırsa, kendini diğerlerinden üstün görmeye 
başlar. 

İşte asıl yaratıcıya değil de, atalarından bir mirasla gelen 
hevâsına göre inandığı bir Allah’a inanır. 

İşte bu inanca “El Lat -El Lah” putu inancı denir.

Mü’minûn Sûresi 68: “E fe lem yeddebberûl kavle em câe-
hum mâ lem yeti âbâehumul evvelîn.”

Meâli: “Onlar hakikatlerin sözlerini hala düşünmezler mi? 
Yoksa onlara sunulan, önceki atalarından gelen aslı olmayan 
şeyleri yeterli mi görürler?” 

Menat-Mena-Men putu:

Menat- mena- men kelimesinin; mina, minna, men, menân, 
menun kelimesi ile bağlantılı olduğuna inanılır.

Şahsiyet, kimlik, kişi anlamlarına gelir.

Burada anlıyoruz ki, ama kendi şahsiyetini ama bazı şah-
siyetleri, kimlikleri daha yüce görüp ön plana çıkarmak “Me-
nat putu” meydana getirmektir. 

Her varlıktaki, o varlığı tutan ilâhi kimliğe “Zât” diyoruz.

Ve tüm varlığı tutan kimlik Allah’ın kimliğidir.

Menat’ın ölüm, kader tanrıçası olduğuna inanılır. 



54

Ölen kimseyi musalla taşından alıp ona binek olup, ahi-
rette, rehber olan, yol gösteren, yöneticilik, idarecilik yapan 
tanrıça olduğuna inanılır. 

İngilizcedeki “manager” kelimesi de buradan geliyor olabilir. 

İşte kişi;

Kendi millet kimliğini,

Kendi cinsiyet kimliğini, 

Kendi inanç kimliğini, 

Kendi aile kimliğini,

Kendi meslek kimliğini

Kendi toplum kimliğini,

Kendi mezhep, tarikat, cemaat kimliğini, üstün görürse, 
bu durumu ilâh edinmiş, put edinmiş demektir.

Ve kişi bu kimliklere göre kendini üstün görmeye başlarsa, 
kendi menat putunu oluşturmuş olur.

Ve artık bu putu yıkmadığı müddetçe bir ömür bu putun 
etkisi altında kendi kimliklerini, diğer kişilerden üstün görür.

Onun için Yûnus Emre; “72 Millete aynı gözle bakmayan, 
halka müderris olsa, Hakk’a asidir” der.

Yâni her varlığa Hakk’ın kimliğiyle bakmayan putperest-
tir demek istemiştir. 

Nisâ Sûresi 36: “İnnallâhe lâ yuhıbbu men kâne muhtâ-
len fehûrâ.”

Meâli: “Muhakkak ki kendini üstün gören, kibirlilik içinde 
olan kimselerde Allah sevgisi yoktur.”

Uzza-Aziz putu:

Uzza “El Aziz” kelimesinden gelir.

Aziz, yüce olan demektir. 



55

Kişi; mesleki alanda, inanç alanında, sosyal alanda, bilgi 
alanında, makam alanında ve diğer alanlarda kendini yüce gö-
rürse, kendi uzza putunu oluşturmuş olur. 

Cümle varlıkta aziz olan yâni tüm nitelikleriyle yüce olan 
Allah’tır.

Eğer kişi kendini, yaratılan diğer varlıktan yüce görmeye 
başlarsa kendi uzza putuna tapıyor demektir.

Allah’ın yüceliğinin yanında, aziz gördüğümüz, yüce gör-
düğümüz, evliya dediğimiz kişiler, uzza putumuz olabilir. 

Kendini efendi, şeyh, evliya, veli, mürşit gören her kişi ken-
dindeki uzza putuna bağlıdır.

Çünkü, aziz olan, yâni yüce olan, her varlıkta sonsuz nite-
likleriyle yüceliğini gösteren zâtı mutlak olan Allah’tır.

Allah’ın yüceliğini görmeyip, bir kulu yüce görme durumu, 
Allah’ın her varlıktaki yüce niteliklerini göremeyip, yalnızca 
bir kişiye ya da kişilere ya da mekana ya da eşyaya yücelik 
nispet etmek “Uzza” putçuluğudur.

Bir kişiye, bu kimse çok yüce demek, Allah’ın yüceliğinin 
yanında ona da yücelik nispet etmektir. İşte bu putperestliktir.

Vâkıa Sûresi 5: “Ve bussetil cibâlu bessâ.”
Meâli: “Kendini büyük görenler zarar verdikçe zarar verir.”
Hubel- Hub el putu:
Hub kelime olarak; sevgi, ilgi, alaka, güzel, hoş, iyi anlam-

larına gelir.
Mekkeli müşriklerin en önemli yüce gördüğü putlardan 

biri hubel putudur.
Bir kişiye asıl niyetini saklayıp, sevgiyle, iyilikle yaklaşıp 

asıl amacını gerçekleştirmek için olan davranış hubel putçu-
luğudur. 

Bir kişiye güler yüzlü, sevgi diliyle, iyi biriymiş gibi yaklaşıp, 
asıl niyetini en son ortaya koymanın adı hubel putçuluğudur. 



56

Bir kişi gerçek niyetini hiçbir zaman belli etmeden, sevgi 
içindeymiş gibi tatlı dille ikna edici yaklaşabilir, oysa kişinin 
asıl niyeti kendi çıkarıdır, kendi putuna hizmettir.

Sevgi içinde yaklaşanlara asıl niyetlerini bilmeden, asla 
kanmamalıyız.

Şeytani hallerde olan kişinin kandırmak için yaptığı en bü-
yük oyun sevgi oyunudur, tatlı dil oyunudur, güler yüz oyu-
nudur, gözyaşı oyunudur.

İşte kişi, kendi çıkarlarına yâni kendi egosuna göre edin-
diği putlara göre hareket ederse, kişinin edindiği putlar, lat 
putu, menat putu, uzza putu, hubel putudur. 

Âl-i İmrân Sûresi 185: “Ve mâl hâyâtud dunyâ illâ metâul 
gurûr.”

Meâli: “Dünya hayatının çıkarında olanlar ise, bir egodan 
başka bir şey elde edemezler.”

Tûr Sûresi 32: “Em temuruhum ahlâmuhum bi hâzâ em 
hum kavmun tâgûn.”

Meâli: “Yoksa onların akılları kendi hevâlarına göre mi ha-
reket ediyor? İşte onlar, kendi var ettikleri putlara tapıyorlar.” 

Anlıyoruz ki, putçuluk kişinin kendi çıkarları için sığın-
dığı kendi duygularıdır.

Bu dört put kişiyi esir alır.
Dördü de yok edilmediği müddetçe, kişi bu putlara esir 

olarak yaşar.
Bu dört puttan biri kalsa bile, o bir put diğer dört putu 

uyandırır.
İşte insan put edindiği şeylere tapınır.
Âyette bildirilir ki “Lâ abudu mâ tabudûn” bunlara tapın-

mayın, bunların kulu olmayın.



57

3-

وَلَ أنَتمُْ عَابدُِونَ مَا أعَْبدُُ
Ve lâ entum âbidûne mâ a’bud

Ve lâ entum : Yok, değil, değilsiniz, siz, 
Âbidûne : Kulluk, yöneldiğimiz şey,
Mâ abudu : Değil, şey, ne, kulluk, kul olamazsınız,

Meâli 1: “Kul olduğunuz şeylerin kulu değilsiniz.”

Meâli 2: “Allah’ı bırakıp, kulluk ettiğiniz şeyleri terk edin.”

Meâli 3: “Sizler Allah’ın kulusunuz, put edindiklerinizin 
değil.”

Meâli 4: “Kul edindiğiniz şeyleri iyi anlayın, onları terk edin.”

Meâli 5: “Put edindiğiniz şeylere köle olmayın.”

Meâli 6: “Sizi Allah’tan uzaklaştıran köle olduğunuz şey-
leri bırakın.”

Meâli 7: “Allah’ı bırakıp, çıkarınıza göre yöneldiğiniz her 
şey sizin köle olduğunuz şeydir, onları terk edin.”

İnsan, çıkarını köle edinir.

Çıkarı için yakar yıkar.

Çıkarını put edinmiştir.

İşte o put tağut alanıdır.

İnsan tağut alanını çok iyi bilmelidir.

Yoksa Allah’a olan kulluğumuzu anlayamayız, nice duygu-
larımızı put haline getiririz.

Tâğût, Kurân’da yaklaşık 8 âyette geçer.

Peki Kur’ân, tâğûtu nasıl tanımlar.



58

Bakara Sûresi 257: “Allâh velîyyullezîne âmenû, yuhricu-
hum minez zulumâti ilen nûr vellezîne keferû evliyâuhumut 
tâğûtu yuhricûnehum minen nûri ilâz zulumât ulâike ashâbun 
nâr hum fîhâ hâlidûn.”

Meâli: “Allah’ı dost edinen kimseler iman etmiş kimseler-
dir. Onlar cehaletin karanlığından ilmin aydınlığına çıkarılır-
lar. Hakikatleri görmemezlikten gelen kimseler ise; bâtıl olan 
şeyleri evliya edinirler, onlar ilmin aydınlığını bırakıp ceha-
letin karanlığına dalarlar. İşte onlar yakıp yakıcı hallere sa-
hiptirler, devamlı o hallerin içindedirler.”

Zümer Sûresi 17: “Vellezînectenebût tâğûte en yabudûhâ 
ve enâbû ilâllâhi lehumul buşrâ fe beşşir ıbâd.”

Meâli: “Bâtıl olan şeylere kul olmaktan sakınanlara ve Al-
lah’a yönelenlere, hakikatleri bilmenin sevinci vardır, artık on-
lar kulluğu anlamanın sevincindedirler.”

Nisâ Sûresi 76: “İman edenler, Allah yolunda hakikatleri 
anlamak, anlatmak için gayret gösterirler. Hakikatleri görme-
mezlikten gelip örtenler ise, Allah’a kul olduğunu zannedip 
kendi zanlarını ilah edinme yolunda olurlar, sonra da şeytani 
halleri dost edinip kendilerine yazık ederler. Elbette şeytani 
hallerde olanların hileleri zayıftır.”

Kur’ân’ı incelediğimizde tâğût:
Bâtıl olan şeylere inanmak. 
Zanlarımızı ilah edinmek.
Çıkarlarımızı ilah edinmek. 
Aslını bilmediğimiz şeylere göre hareket etmek.
Hevamıza göre hayal ettiğimiz ilahlara inanmak. 
Allah’ı bırakıp başkasına yücelik vermek, ondan medet 

ummak.
İşte tâğût alanı çok iyi bilinmelidir. 
Allah hakikatini bilen, tüm soruların cevabını Allah’ta arar.



59

Bilir ki aradığı tüm soruların cevabı Allah’ın hakikatle-
rinde vardır.

Allah’ın hakikatleri her varlıktan kendini gösterir.

İnsan kendi vücûdunu da okunacak bir kitâb bilmelidir.

Varlık kitâbını da okunacak kitâb bilmelidir.

Oku, incele, anla denilen kitâb, yayılmış varlık kitâbıdır.

Kur’ân, bizlere aslı olmayan şeylere inanmamamızı tav-
siye eder.

Bâtıl olan şeylerin, zanna dayalı şeylerin, uydurma olan 
şeylerin, çıkara dayalı inanmaların hep tâğût olduğunu belirtir.

Âyette ne güzel belirtilmiş: “Onlar ilmin aydınlığını bıra-
kıp cehaletin karanlığına dalarlar. İşte onlar yakıp yıkıcı hal-
lere sahiptirler, devamlı o hallerin içindedirler.”

Evet, tâğût halinde olan kişiler, hep cehaletin karanlığın-
dadırlar. 

İşte o halde olan kişiler, hem kendilerini hem de çevresinde 
olan kimseleri bâtıla sürükler ve zarar verici hallerde olurlar.

Kur’ân’ı iyice incelediğimizde, zanna dayalı ilahlar edin-
memiz, çıkarımıza göre Tanrı’ya inanmamız, bâtıl olan şeyleri 
ilah edinmemiz hep tâğût olarak adlandırılır.

Kur’ân’da “hevâsını ilah edineni gördün mü?” diye bildirilir.

Yâni “kendi zannına göre kendi yarattığı Tanrı’ya inananı 
gördün mü?” diye bildirilir. 

Şimdi sormak gerekir acaba bizler, kendi zanlarımıza göre 
hayal ettiğimiz Tanrı’lara mı inanıyoruz, yoksa kâinatı ve biz-
leri var edene mi inanıyoruz?

Acaba toplum olarak bizler hep “tâğût” inancında mıyız?

İşte eğer bizler; aslı olmayan, bâtıl olan, kendi zanlarımıza 
göre var ettiğimiz ilahlara inanıyorsak bu “tâğût” inancıdır.



60

İşte eğer bizler; ibadetlerimizi çıkara dayalı yapıyorsak, 
bu “tâğût” inancıdır.

İşte eğer bizler; yok kadınların çoğu cehennemliktir, cen-
nette erkeğe onlarca bakire, dul verilecektir inancı gibi aslı 
olmayan şeylere inanıyorsak, bu “tâğût” inancıdır.

İşte bizler; dini terimlerin aslını bilmeden inanıyorsak ve 
ona göre hareket ediyorsak bu “tâğût” inancıdır.

Tâğût inancında inançlar kavgası vardır. 

Cemaat, tarikat, mezhep bölünmeleri vardır. 

Tâğût inancında Tanrı’lar kavgası, çıkarlar kavgası vardır.

Mûsevliği din haline getirenlere; “cennete kim gidecek?” 
diye sorun.

Onlar da diyeceklerdir ki; “yalnızca Mûseviler girecek, İse-
viler ve Müslümanlar giremeyecek.”

İseviliği din haline getirenlere; “cennete kim gidecek?” 
diye sorun.

Onlar da diyeceklerdir ki; “yalnızca İsâ’ya tâbi olanlar gi-
recek.”

Müslümanlığı din haline getirenlere; “cennete kim gide-
cek?” diye sorun.

Onlar da diyeceklerdir ki; “yalnızca Hazreti Muhammed’e 
inanan, kelimeyi şahadet getiren Müslüman olanlar girecek, 
asla İseviler ve Mûseviler giremeyecek.”

İşte bu inanç, kendi inancını üstün görüp, başka inançlara 
hor bakmanın durumu olan “tâğût” inancıdır.

İşte inançlara ayrılıp, kendi inancını üstün görüp, başka 
inançlara hor bakmaya en güzel örnek, Rum Sûresi 32. âyette 
vardır.

“Minellezîne ferrakû dînehum ve kânû şiyeâ kullu hızbin 
bimâ ledeyhim ferihûn.”



61

Min ellezîne 
ferraku 

: O kimseler, fırka, bölmek, ayrılık, 
partileşmek, 

Dine hum : Din, varlığın yaratılış yasaları, onlar, 
Ve kanu şiyean : Tarikat mezhep cemaatlere ayrılmak, fırka 

fırka olmak,
Kullu hızbin : Bütün hepsi, grup, fırka, bölünmek, 
Bima ledeyyim : Kendinde olan, her zümre kendi inançlarıyla, 
Ferihûne : Sevinme, şımarma, azma, avunup övündü, 

Meâli: “Onlar dini bölen kimselerden oldular ve bütün hepsi 
tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bölündüler. Her zümre 
kendi inançlarıyla avunup övündü.” 

İşte insan kendi inancını da put haline getirebilir.

Başka inançlara hor bakabilir.

Bu durum da tâğût inancıdır.

Kur’ân’ı iyice incelediğimizde anlıyoruz ki, aslı olmayan 
şeylere inanmak ve ona göre hareket etmek, kendini yüce gör-
mek, başkasına hor bakmak “tâğût” inancıdır.

Tâğût inancında hep zanlara göre hareket etmek, hep çı-
karlara göre hareket etmek vardır.

Allah’ı layıkıyla bilmeden iman gelişmez.

İman ancak ve ancak varlıkta Allah’ın tecellilerine şahit 
olmakla mümkündür.

Aslı olmayan şeylere inanmakla Allah bilinmez.

Anlatılanlara, okuduklarımıza inanıyorsak ve bunların as-
lını bilmiyorsak hep bunlar “tâğût” inancıdır.

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki tâğût:

Allah’ı bırakıp zanna göre inanç içinde olmak

Allah’ın hakikatlerini bırakıp ilmi delilleri olmayan bâtıl 
şeylere inanmak.

Allah’ı bırakıp birilerini yüce bilmek, onlardan medet ummak



62

Allah inancını alet edip hep çıkar üzere hareket etmek.
Allah’a kul olmayıp, hep bâtıl şeylere kulluk yapmak, ma-

kam- mevki, şan-şöhrete kulluk yapmak, kulluğunu hep şahsi 
çıkarlara göre yapmak.

İnşallah tâğût haline düşmemeye dikkat ederiz.



63

4-

ا عَبدَتُّمْ وَلَ أنَاَ عَابدٌِ مَّ
Ve lâ ene âbidun mâ abedtum

Ve lâ ene abidun : Ben yokum, değilim, kullukta,
Mâ abedtum : Sizin kul olduğunuz, taptığınız, çıkarınıza 

göre yöneldiğiniz,

Meâli 1: “Sizin kul olduğunuz şeylere ben kul olmam.”

Meâli 2: “Çıkarlarınıza göre ilah edindiğiniz şeylerden 
ben uzağım.” 

Meâli 3: “Zanlarınıza göre tapındığınız şeylere ben yöne-
lecek değilim.”

Meâli 4: “Allah’ı bırakıp, ilah edindiğiniz şeylerden uzağım.”

Meâli 5: “Aslı olmayan, bir ilim taşımayan şeylere kulluk 
etmeyin.”

Meâli 6: “Tapındığınız şeyler, sizi kulluk mertebesinden 
uzaklaştırıyor, benim dünyamda onlar yok.”

Meâli 7: “Neye kulluk ettiğinizi bilin, ben Allah’a kul ol-
maktan vazgeçmem.”

İnsan neye kulluk ettiğini iyi anlamalıdır.

İnsanın değer verdiği nedir?

İnsanın sığındığı nedir?

İnsan neye yöneldiğini iyi bilmelidir.

Kulluk nedir iyi bilmelidir.

Neye, niçin yöneldiğini iyi anlamalıdır.

Allah’a kulluk nedir çok iyi düşünmelidir.



64

Allah’a yöneliyorum diyerek, öfkemize, nefretimize, çıka-
rımıza, egomuza yöneliyor olabilir miyiz? 

Allah’ı bırakıp ibadetlerimizi put haline getiriyor olabi-
lir miyiz?

İbadetlerimizi Allah için değil de kendi çıkarımız için ya-
pıyor olabilir miyiz? 

Niyazi Mısri bir ilâhisinden şöyle seslenir.

Gel ey sofî çıkar sofu kıl insâf

Ko sûret düzmeği kıl içini sâf

Riyâ ile bu ömr‐ü nâzenini

Nice bir sarf edip edersin isrâf

Kuru davâ mı sandın sen bu ilmi

Bu yola böylemi gittiler eşraf

Yâni, Niyazı Mısri der ki: 

Ey sofi sofuluk elbisesini çıkar

Şekil üzere, sûret üzere değildir kulluk

Gönlünü tertemiz eyle, 

Riya içinde olma, yâni şekil üzere gösteriş yapma 

İçindeki enaniyeti temizle

Allah’ı idrak et, kulluk sırrı Allah’ı bilmektir 

Sana verilen ömrü boşu boşuna geçirme 

Dava kuru sofulukta olmak değildir

Dava Allah’ı bilmek, her an O’nun kulu olduğunun şuu-
runa varmaktır 

Eşraf kuru sofuluk yapmadı, yâni kâmil insanlar hep te-
fekkür üzere, tezekkür üzere oldular, vakitlerini hep kâinat 
kitabını okumakla geçirdiler.



65

Niyazi Mısri; 

“İbadetlerimizi Allah için yapmalıyız.”

“İbadetlerimizde şekilde kalmamalıyız.

“Allah’ın kulu olduğumuzu bilmeliyiz”

“Kuru dava ile vakit geçirmemeliyiz” diyerek seslenmiştir.

Hacc Sûresinde Allah’a şekil üzere kulluk etmememiz, mânâ 
üzere olmamız bildirilir.

Âyeti inceleyelim: 

Hacc Sûresi 11: “Ve minen nâsi men yabudullâhe alâ harf 
fe in asâbehu hayrunıtmeenne bih ve in asâbethu fitnetunin-
kalebe alâ vechihî hasired dunyâ vel âhıreh zâlike huvel hus-
rânul mubîn.”

Ve min en nâsi : İnsanlardan, 

Men yabudu Allâh : Kim, kimse, kulluk eden, Allah, 

Alâ harfın : Karakter, şekil, şekil üzere, yan, ucu, kenarı, 
üslup 

Fe in asâbe hu 
hayrun

: Böylece, eğer, isabet ederse, o, hayır, iyilik

Itmeenne bihi : Tatmin olur, mutlu olur, onunla

Ve asabethu : İsabet, ona, kendine, 

Fitnetun : Fitne, deneme, sınama, sıkıntılı hal, müşkilli 
hâl,

İnkalebe ala vechi 
hi

: Başka bir hale girme, dönüşme, yüzü 

Hasire ed dunyâ : Hüsranda, kayıpta, zarar ziyan, 

Ve el âhırete : Âhiret, sonunda, bir şeyin sonu,

Zalike huve : Böylece, işte bu, o, 

El husrânu el 
mubin

: Kayıpta olan, hüsran, apaçık



66

Meâli: “İnsanlardan bazı kimseler Allah’a şekil üzere kulluk 
ederler. Kendine bir hayr isabet etse onunla memnun olur ve 
bir müşkil isabet etse yüzü başka bir hâle dönüşüverir. O, dün-
yada hüsrandadır ve böylece o sonunda da apaçık hüsrandadır.” 

Âyette belirtildiği gibi insanlardan bazıları “alâ harf” şe-
kil üzere kulluk ederler.

Şekil üzere kulluk ne demektir?

Anne babamızdan öğrendiğimiz ibadetlerin, beden ola-
rak yapılmasıdır.

Beden boyutunda kalıp mânâ üzere olamayışımızdır. 

Mesela namazın beden boyutunda kalıp, mânâsına ere-
meyişimizdir.

Namazda kıyam, rükû, secde vardır.

Bunlar bedensel boyutlar mıdır?

Yoksa mânâlar boyutu mudur?

Allah’a kulluk şekil cihetiyle değildir.

Kâlp cihetiyledir.

Mânâ üzeredir. 

Kimi vardır, sakal bırakır, uzun hırka giyer sanır ki bun-
lar din içindir.

Kimi vardır çok şey bilir, okuduğu kitaplar develer yükü-
dür, kendini âlim sanır. 

İnanç boyutlarında, bir sûrete, bir şekle bürünmekle Al-
lah’a kulluk edildi sanılır.

Şekli üzere ibadetle kurtulduk sanılır. 

Bir ömür şekil üzere kulluk yapılır.

Allah’a ârif olmak nedir bilinmez. 

Tüm toplumlarda ibadetler, cehenneme düşmemek, cen-
nete girmek için yapılır. 



67

Şekil üzere kullukta kalmak, Allah’a şahitlikten bizi uzak-
laştırır. 

İnsanların anne babaları hangi inançta ise, onlar da o 
inanç üzere olurlar. 

Kur’ân’da anne babadan öğrenilen inancın düşünülmesi 
tavsiye edilir.

İnsanı nasıl hallere düşürdüğü anlaşılsın diye öğütler sunulur. 
Bu konuda bazı âyetler şöyledir.
Zuhruf Sûresi 22: “Bel kâlû innâ vecednâ âbâenâ alâ um-

metin ve innâ alâ âsârihim muhtedûn.”
Meâli: “Bilakis dediler ki: Biz atalarımızı bir inancın yolu 

üzerine bulduk ve biz onların gösterdikleri yol üzere, onların 
adetleri üzere oluruz.”

Lokman Sûresi 21: “Ve izâ kîle lehumuttebiû mâ enzelal-
lâhu kâlû bel nettebiu mâ vecednâ aleyhi âbâenâ, e ve lev kâ-
neş şeytânu yedûhum ilâ azâbis saîr.”

Meâli: “Onlara: Allah’ın sunduğu şeylere uyun denildiği za-
man, derler ki: Atalarımızdan bulduğumuz inançlara tâbi olu-
ruz. Ya onlar şeytani hâllere uymuş, ötekileştirmenin cehale-
tinin sıkıntılarında kalmış olsalar bile mi?”

Bakara Sûresi 170: “Ve izâ kîle lehumuttebiû mâ enzelal-
lâhu kâlû bel nettebiu mâ elfeynâ aleyhi âbâenâ e ve lev kâne 
âbâuhum lâ yakılûne şeyen ve la yehtedûn.”

Meâli: “Onlara Allah’ın sunduğu şeylere tabi olun dendiği 
zaman, derler, hayır biz atalarımızı ne üzere bulduysak ona 
tabi oluruz, eğer ataları bir şeyi akıl etmiyorlar ve doğru yol 
üzere olmasalar da mı?” 

Görüldüğü gibi anne babadan gelen âdetler üzere ibadet 
ederiz.

Kur’ân bunların düşünülmesini ister.
Anne baba, evlatlarına cehennem korkusunu işler.



68

Cennete gidilmesi için ibadetler yapılmasını öğretir. 

Oysa cennet beklentisi, cehennem korkusu, Allah’a olan 
kulluğumuzun önündeki engellerden biridir.

Beynimize ekilen çıkarlar üzere ibadet etmenin bilgileri, 
bizi hakikati anlamaktan uzaklaştırır. 

Beynimizde neye dayanırız?

Kulluk ettiğimiz nedir?

Allah’a mı kulluk ediyoruz, yoksa çıkarlarımıza mı daya-
nıyoruz?

Anne babadan bulduğumuz inanç, bizi Allah’a mı yönlen-
dirdi?

Yoksa kendi belli bir inancın alanına mı yönlendirdi?

Anne babamdan öğrendiğim inancın bilgileri, hakikatin 
bilgilerini örttü mü?

Yâni bizi kâfir durumuna düşürdü mü?

Yoksa bir ilim yoluna yönlendirip, Allah’a şahit eyledi mi?

Annem babam Müslüman inancındaydı, ben de öyle oldum.

Annem babam Hıristiyan inancındaydı, ben de öyle oldum.

Annem babam Musevi inancındaydı, ben de öyle oldum.

Yetmedi:

Annem babam Sunnî idi, ben de Sunnî oldum.

Annem babam Aleviydi, ya da Bektaşi idi, ya da Câferi idi, 
ben de öyle oldum.

Yetmedi:

Annem babam, Hanefî, Malikî, Şafiî ya da Hanbelî idi, ben 
de öyle oldum. 

Yetmedi: 

Anne babamın; ibadeti, ibadethanesi, giysisi, kitabı neyse, 
benim de o oldu.



69

Yetmedi:

Anne babamın, tarikat’ı, cemâat’ı neyse, benim de o oldu. 

Yâni anne babam ne ise, ben öyle oldum.

Onlar da anne babasından ne gördüyse, öyle oldular.

Onlar da atalarının inancı üzere oldular.

Ve hepimiz, kendi inancımızı diğerlerinden üstün gördük.

Çünkü öyle öğrettiler.

Ve kendi inancımızda olanları iman sahibi, diğerlerini kâ-
fir gördük.

Çünkü öyle öğrettiler.

Ve kendi inancımızda olanları cennete gidecek, diğerlerini 
cehenneme gidecek diye öğrendik.

Çünkü öyle öğrettiler. 

Yâni hepimiz “fâhişe” olduk.

A’râf Sûresi 28. âyette “Ve izâ faalû fâhişeten” belirtildiği 
gibi bir “fâhşa” durumuna düştük.

Yâni kendimizi üstün gördük, benlik içine düştük, gurur 
içine düştük, haddi aştık, ben benim dedik, ille de benim inan-
cım doğru dedik.

Hepimiz, zannımızda kendi var ettiğimiz Tanrı’ya inandık.

O Tanrı’yla karşımızdaki kimseye hücum ettik.

Furkân Sûresi 43: “E raeyte menittehaze ilâhehu hevâh.” 

Meâli: “Hevasını Tanrı edineni gördün mü?” 

Biz, bizi yaratanı tanımadık, ona hiç şahit olmadık.

Anne babamızın anlattığı Tanrı’ya inandık.

Evet, atalarımızın inanç yolu üzere olduk.

Kendi anne babamızdan bulduğumuz inancı doğru bildik, 
başkalarının inancını eğri gördük ve onlara saldırdık. 



70

Bakara Sûresi 170. âyette belirtildiği gibi; “biz atalarımızı 
ne üzere bulduysak ona tâbi oluruz” anne babamızdan buldu-
ğumuz inanç üzere olduk.

Kendi inancımızı yüce gördük.

Bizim gibi inanmayanlara hor baktık, onları imansız gördük.

Evet, Allah’ın varlıktan âyetlerle sunduğu hakikatlere de-
ğil, anne babamızdan gelen inanç üzere hareket ettik.

Hakikatler varlık kitabında satır satır yazılı idi, hiç oraya 
bakmadık.

Ne buldu isek, onu doğru bildik.

Ne duydu isek, onu doğru bildik.

Ne gördü isek, onu doğru sandık.

Mâide Sûresi 104: “Ve izâ kîle lehum teâlev ilâ mâ enze-
lallâhu ve iler resûlî kâlû hasbunâ mâ vecednâ aleyhi âbâenâ 
e ve lev kâne âbâuhum lâ ya’lemûne şeyen ve lâ yehtedûn.”

Meâli: “Onlara; Allah’ın size sunduğu hakikatlere ve resulün 
anlattıklarına gelin, denildiği zaman: Atalarımızı ne üzere bul-
duysak onlar bize yeter, dediler. Ataları hakikatlerden bir şey 
bilmiyor ve hakikatin yolunu bulanlardan olmasalar bile mi?” 

Evet, atalarımız ne sunduysa, onu doğru diye kabul ettik.

Atalarımızı ne üzere bulduysak, onu doğru kabul ettik.

Hiç düşünmedik.

Hiç araştırmadık.

Hiç hakikatine şahit olmadık.

A’râf Sûresi 28: “Ve izâ faalû fâhişeten kâlû vecednâ aleyhâ 
âbâenâ vallâhu emerenâ bihâ kul innallâhe lâ yemuru bil fahşâ 
e tekûlûne alâllâhi mâ lâ talemûn.”

Meâli: “Bir benlik içinde haddi aşanlar derler ki: Biz ata-
larımızı da bu yolda bulduk ve bu bize Allah’ın hükümleridir. 
De ki: Benlik içinde olmak, haddi aşmak, kesinlikle Allah’ın 



71

hükümleri değildir. Sizler Allah hakkında bilmediğiniz şey-
leri söylüyorsunuz.” 

Fâhişe olduk.
Yâni haddi aştık, benlik içine düştük.

Atalarımızdan gelen inançla yargıladık, bizim gibi inan-
mayanı kâfir gördük, cehennemlik gördük.

Düştüğümüz kibri hiç görmedik.
Ayrımcılığımızın öfkesine hiç bakmadık.
Allah hakkında şahit olmadığımız şeyleri söyledik de söy-

ledik.
A’râf Sûresi 70: “Kâlû e citenâ li nabudallâhe vahdehu ve 

nezere mâ kâne yabudu âbâunâ fetinâ bi mâ teidunâ in kunte 
mines sâdıkîn.”

Meâli: “Dediler ki: Sen bize, tek Allah’a kul olmamız ve ata-
larımızın kulluk ettiği şeyleri bırakmamızı mı söylemeye gel-
din? Eğer sen doğruyu söylüyorsan, öyleyse bize söylediğin 
şeyleri getir, ispat et.”

Evet, Allah bir dedik ama hiç şahit olmadık.
Çünkü anne babam, Allah bir diye öğretti, ben de öyle dedim.
Allah’a kul oluyoruz diye, kendi zannımıza, inancımıza, öf-

kemize, ayrımcılığımıza kul olduk.
Ama görmedik, düşünmedik, hakikatini araştırmadık. 
Hiç anlamadık, hiç fark etmedik.

Hûd Sûresi 109: “Fe lâ teku fî miryetin mimmâ yabudu 
hâulâ mâ yabudûne illâ kemâ yabudu âbâuhum min kabl.”

Meâli: “Bundan sonra onların taptıkları şeyler hakkında 
içinde şüphe kalmasın. Onlar önceden atalarının taptığı gibi 
sadece öyle tapıyorlar.”

Annemden babamdan öğrendiğim gibi ibadet ettim.
Onları taklit ettim.



72

Yaptığım ibadet değilmiş, tapınmakmış.

Hiç anlamadım, hiç düşünmedim, hiç hakikatini araştır-
madım.

Kur’ân’ın defalarca işaret ettiği gibi, hep atalarımın inancı 
üzere hareket ettim. 

Yaptığımın, inandığımın hakikatine hiç ulaşmadım.

Allah’a kendimde ve varlıkta hiç şahit olmadım.

O’nun sonsuz âyetlerini yâni sonsuz işaretlerini kendimde 
ve varlıkta hiç görmedim, şahit olmadım.

Ve dedim ki: 

Ben Müslümanım.

Ben Hıristiyanım.

Ben Mûsevîyim.

Ve dedim ki:

Benim inancım doğru, onların doğru değil.

Benim ibadetim doğru, onların doğru değil.

Benim gideceğim yer cennet, onlarınki cehennem.

Evet, atalarımdan böyle öğrendim.

Böyle dedim.

Böyle yaptım.

Ve hâlâ da demeye, yapmaya, yargılamaya, ille de benimki 
doğru diye inanmaya devam ediyorum.

Evet, öğrendiğimizle ilahlar mı edindik?

Yoksa Allah’a şahit olma yoluna mı girdik?

Neye kulluk ettik?

Neye tutunduk?

Neye dayandık?

Allah’a mı dayandık?



73

Edindiğimiz ilahlara mı dayandık?

Mûsâ’ya “tutunduğun, dayandığın şeyi bırak” âyetinde ve-
rilen öğütün hakikati neydi?

Kasas Sûresi 31; “En elkı asâ ke-asânı-tutunduğun şeyi bı-
rak” âyetinin sırrı nedir?

Allah’a mı dayanıyoruz?

Yoksa beynimizdeki çıkarlara dayalı ekilen bilgilere mi?

Kişinin beyninde dayandığı bilgiler nedir?

Bâtıl alan bilgileri midir?

Çıkara dayalı duygu ve düşünceler midir?

Zannına göre edindiği putlar mıdır?

Kulluk ettiği şeyler nedir?

Tapındığı şeyler nedir?

Yöneldiği şeyler nedir?

Önemsediği, değer verdiği şeyler nedir?

Evet, Kur’ân’da bildirildiği gibi anne babadan öğrenilen 
inanç nedir?

O inanç bizi neye kulluk ettirir?

Anne babadan öğrenilen, beynimize ekilen bilgiler nedir?

Beynimize ekilen bilgiler bizi putperest ediyor olabilir mi?

Beynimize ilim, irfan içeren bilgiler ekiliyor mu?

Anne babadan gelen, beynimize kodlanan bilgiler nedir?

Kişi, gurur, kibir içeren bilgilere, duygulara mı dayana-
rak hareket eder?

Yoksa, edeb, tevâzû, birlik şuuru duygularına dayanarak 
mı hareket eder?

İşte hepimiz düşünmeliyiz; dayandığımız nedir, neye da-
yanarak hareket ediyoruz?

Bilmeden de olsa, nelere kul oluyoruz?



74

Nelere değer veriyoruz, nelere yöneliyoruz?

Bizi kibre düşüren bilgilerin ne olduğunu anlayabildik mi?

Bizi firavun eden, putperest eden duygu ve düşünceleri 
anlayabildik mi?

İnsan, kendini Allah’tan uzaklaştıran, çıkara göre hare-
ket ettiren, bilgileri, o bilgilerden gelen duyguları, düşünce-
leri terk etmelidir. 

İnsan edindiği ilahları anlamalı, onlara kulluk ettiğini gö-
rebilmeli ve onları terk etmelidir. 

Ve hakikati arama yoluna dâhil olmalıdır.

Allah’a kulluk etmenin ne olduğunu iyice öğrenmelidir.

Bizi firavun eden, putperest eden duyguların geldiği yere 
dayanmamalıyız.

O alanı terk etmeliyiz.

Çünkü o alandan gelen bilgiler, inançlar, kişinin kendini 
yüce görmeye sürükleyecektir.

İlahlar edinmeye yol açacaktır. 

İnsan Allah’ın kuludur, edindiği ilahların değil.

İnsan kibrini ilah edinmiştir, kibrine kul olmuştur, far-
kında değildir.

İnsan, çıkarını ilah edinmiştir, çıkarına kul olmuştur.

İnsan şekil üzere yaptığı ibadeti ilah edinmiştir, ona kul 
olmuştur, farkında değildir.

İnsan kibir içine düştüğünü görebilmelidir.

Kibir, Allah’a olan kulluğu unutturur, kibirden gelen nice 
duyguya insanı kul eder, esir eder, köle eder.

Kibir, tenezzülü unutturur, tevâzû içinde olmayı unutturur.

Tenezzül, inzal kelimesinden gelir.

İnzal, inmek demektir.



75

Menzil de aynı kökten gelir.

Menzile inmek, tenezzüldür.

Menzil, inilen yer demektir.

Menzil, yeryüzüdür, varlık boyutudur.

Menzil Allah boyutudur.

İnzal, Allah’a inmektir, O’na kul olmaktır.

Tenezzül; varlığın seviyesine inmek, kendini yaratılan 
varlıktan ayrı görmemek, kendini yüce görmemek demektir.

Tenezzül sahibi yaratılan her varlığa, Allah’ın kulu olarak 
bakar ve kendini asla yaratılan herhangi bir varlıktan üstün 
görmez.

Tevâzû; paralel, aynılık, eşitlik demektir.

Yâni, kendini yaratılan diğer varlıkla aynı görmek demektir.

Mütevâzi kişi, tenezzül sahibidir.

Tenezzül sahibi, baktığı her varlığa, kendisi gibi Allah ta-
rafından yaratılan bir varlık olarak bakar.

Tenezzül sahibi, asla kendini yaratılan bir varlıktan daha 
hayırlı, daha değerli görmez.

Kur’ân’da belirtildiği gibi, yaratılan her varlık Allah’ın ya-
rattığı bir topluluktur.

Tenezzül sahibi her varlığa Hakk nazarıyla bakar.

En’âm Sûresi 38: “Yeryüzünde hiçbir varlık olmasın ki ve 
gökyüzünde kanatları ile uçan bir kuş yoktur ki, sizin gibi bir 
topluluk olmasın.” 

Mü’minun Sûresi 52: “Muhakkak ki siz de o varlıktaki top-
luluklar gibi bir topluluksunuz.” 

İşte her varlık Allah’ın kuludur.

İnsan da Allah’ın kuludur.



76

Her insan, varlığın hakikatini görebilmeli ve varlığı Hakk’tan 
ayrı görmemelidir.

Her kim varlığın hakikatini göremezse, varlığın sûret bo-
yutunda kalırsa, kendini varlıktan ayrı görürse kibre düşer.

O kibir kişiyi nice duyguya köle eder.

Bir karınca, bir böcek, bir kuş, bir çiçek, bir ağaç, bir taş, 
bir damla su, hepsi bizler gibi yaratılmış bir varlıktır ve asla 
bizden aşağı ya da üstün değildir.

Kibre dayanan, kibrine kul olmuştur.

Kibre dayanan, dayandığı o alanı terk etmelidir.

İnsan olan kendini üstün görmez.

İnsan olan hiçbir varlığa hor bakmaz.

İnsan olan kendini daha değerli görerek kibre düşmez.

İnsan olan hiç kimseye zerre kadar zulüm etmez.

İnsan olan iyilik için, yardım için koşar.

İnsan olan karamsarlık ekmez, ümit eker.

İnsan olan korkutmaz, sevindirir.

Ama kendini daha hayırlı gören, yüce gören; korkutur, 
umutsuzluk verir, karamsarlık verir.

İnsan olan Halk’ta Hakk’a nazar edendir.

İnsan olan kesrette vahdeti görendir.

İnsan olan, tenezzül sahibidir, tevâzû sahibidir.

İnsan olan şefkat ehlidir, aşk ehlidir, sevgi ehlidir.

Hepimiz, Allah’ın rahîmiyet boyutundan süzülüp geldik.

Bizi var eden bizi asla bırakmadı, her an vücûdumuzda te-
celli etmekte ve vücûdumuzun sahibidir.

Allah, her vücûdun zâtıdır, sahibidir, orada kendini gösterir.

İnsan neye kulluk ettiğini çok iyi kavramalıdır.

İnancını düşünmelidir.



77

Dayandığı, tutunduğu bilgileri düşünmelidir.

O bilgiler kişiyi neye kulluk ettiriyor düşünmelidir.

“O bilgiler kişiyi Allah’a mı kul ediyor yoksa, kibrine mi?” 
düşünmelidir. 

Dayandığı alan kişiyi, Kâmil insan mı yapıyor?

Yoksa, kibirli, çıkarcı, hor baktıran, kendini yüce göste-
ren biri mi yapıyor?

İnsanın dayandığı, kulluk ettiği, ayrımcılık, egosu, çıkarı 
mıdır?

İnsanın dayandığı, kibri, gururu, benliği midir?

İnsanın dayandığı, bâtıl bilgiler midir, yoksa ilmi değer-
ler midir?

İnsanın dayandığı, kendini yüce görmek, başkasına hor 
bakmak mıdır?

Yoksa Allah’ın ekberiyeti midir?

İnsan, kendini Allah’tan uzaklaştıran her bilgiyi terk et-
melidir.

Senlik, benlik kavgasından gelen, putperestliği bırakmalıdır. 

Kendini Allah’tan uzaklaştıran her putu kırmalıdır. 

Kur’ân’da geçen, Hazreti İbrahîm’in kırdığı putlar iyi an-
laşılmalıdır.

Saffat Sûresi: 

83- Doğrusu İbrahîm de Nûh’un yolundan gidenlerdendi. 

84- O Rabbine tertemiz bir kâlble gelmişti.

85- Babasına ve kavmine demişti ki: Nedir sizin kul ol-
duklarınız? 

86- Allah’ı bırakıp zanna dayalı ilahlar var edip, onlara mı 
yöneliyorsunuz?

87- Âlemlerin Rabbi sizin zannettiğiniz gibi değildir. 



78

88- İbrâhîm baktı; varlığın her parçasını anlamak için, id-
raki bir bakışla baktı. 

89- Sonra da dedi ki: Ben müşkillerdeyim.

90- Sonra da ondan yüz çevirdiler, dönüp gittiler 

91- Onların boş olan ilahlarına yöneldi, sonra da dedi ki: 
Yemezsiniz de.

92- Siz konuşan da değilsiniz.

93- Onların boş olan ilahlarına kuvvetle vurdu. 

94- Böylece hızla yürüyerek kavminin karşısına geçti. 

95- Dedi ki: Siz yonttuğunuz şeylere mi kulluk ediyorsunuz? 

96- Allah sizi halk ettiği gibi, ellerinizle yapıp taptığınız 
şeyleri de O halk etti. 

Kur’ân’da belirtildiği gibi İbrahîm, putları yıkma müca-
delesi verdi.

İbâhîm’in parçaladığı putlar neydi?

Dışarıda bir İbrâhîm aramayalım.

Onu kendimizde bulalım.

Dışarıda İbrâhîm’in kırdığı putları aramayalım.

Kırılacak putları kendimizde arayalım.

Âyette belirtildiği gibi; “Allah’ı bırakıp zanna dayalı ilah-
lar var edip, onlara mı yöneliyorsunuz?” Allah’ı bırakıp zanna 
dayalı yücelik verdiğimiz her şeyi ilah ediniriz.

İşte tüm bu zanlarımızı yıkmalıyız. 

İbrâhîm, bizim kendimizde olan rahîmiyet sırrıdır.

Kelimenin aslı “Eb-Rahîm”dir.

Eb; baba, aslımız, demektir.

Rahîm; geldiğiniz öz, kaynak demektir.

Her kim aslını arar, nereden geldiğini merak ederse onda 
İbrâhîm damarı tecelli etmiş demektir.



79

İbrâhîm şu anlamlara gelir:
Aslımız rahîmiyettir.
Rahîm’iyetten gelen bedenlenme boyutu.
Rab boyutu.
Yaratılış idrakinin boyutu.
Tohumdan ağaca dönüşme boyutunun idraki.
Vücûdu tutan Râhîm boyutu.
Vücûdları tutan Zât boyutu.
Vücûdlardaki zâkir, fâil, mevsuf, mevcut boyutlarının açı-

lım boyutu.
Fıtrat, yâni yaratılışı ve yaratanı idrak etme boyutu.
İşte her kim “Allah nedir?” hakikatinin arayışına düştü, 

o İbrâhîm oldu.
İbrâhîm olabilmenin özelliği yine âyette belirtilir.
Saffat Sûresi 84: “İz câe rabbehu bi kâlbin selîm.”
Meâli: “O Rabbine tertemiz bir kâlble gelmişti.”
Hakikati aramanın sırrı, atalardan gelen yargılayıcı, öte-

leyici inançtan kurtulmaktır.
Zanna göre inandığı Tanrı inancından kurtulmaktır.
İbrâhîm tertemiz bir kâlble arayan olmuştu.
Zaten hakikatin yoluna tertemiz olanlar erişeceklerdi.



80

5-

وَلَ أنَتمُْ عَابدُِونَ مَا أعَْبدُُ
Ve lâ entum âbidûne mâ abud

Ve lâ entum : Siz yoksunuz, siz değilsiniz,
Âbidûne : Kullukta, kul olmak, 
Mâ abudu : Değil, şey, ne, kulluk, kul değilsiniz, 

Meâli 1: “Benim kul olduğum Allah’a siz kulluk etmiyor-
sunuz.”

Meâli 2: “Benim Allah’a bağlandığım gibi siz bağlanmı-
yorsunuz.”

Meâli 3: “Kulluk yaptığınız şeylerin kulu değilsiniz.”

Meâli 4: “Siz kulluğun şuurunda değilsiniz, kul olduğunu-
zun farkında değilsiniz.” 

Meâli 5: “Siz çıkarınıza göre yöneliyorsunuz, Allah’a kul-
luk etmiyorsunuz.”

Meâli 6: “Allah ile bir olduğunuzun farkında değilsiniz, 
başka şeylere kul oluyorsunuz.” 

Meâli 7: “Kendi benliğinizin kulusunuz, çıkarlarınızın kö-
lesisiniz.”

Bu bölümde geçen “abd” kelimesini inceleyelim.

Abd, kulluk diye çeviririz, peki kulluk dediğimizde ne an-
lıyoruz?

Arapça; abd, , kul, köle, bütüne bağlı olan, 

Aramice; abed, bd, 

Abd-Ubûdet-Abed; Arap dilinde tezellül mânâsına gelir.

Eski Ahit’te ve yeni Ahit’te “a-b-d” olarak karşımıza çıkar. 



81

Abd kelimesinin, Akad ve İbraniceden geldiği düşünülür.

Abd; çalışmak, iş yapmak, işlemek, hizmet etmek, biçim 
vermek, hizmetçi, köle, görev yapmak, olay, eylem, biçim ver-
mek, bütünün parçası, deryanın damlası, toprak, sürülmek 
anlamlarına gelir. 

“Kulluk nedir?” iyi anlaşılmalıdır.

Bütünün parçasına kul denir.

Denizin damlasına kul denir.

Hepimiz Allah’ın kuluyuz.

O’ndan geldik, O’nu taşıyan, O’nun damlasıyız.

Kulluk, kölelik nedir?

Allah’a kul olmak nedir?

Allah’ın kölesi olmak nedir?

Kula kul olmak yâni kölelik yapmak var mıdır?

Kul-köle; “a-b-d ” kelime kökünden gelir. 

İbadet kelimeside “ ” aynı kökten gelir.

Kur’ân’da “abd” kelimesi yaklaşık üç yüz yerde geçer.

Abd-kul-köle; her şeyiyle birinin hükmü altında olan, bi-
rine bağlı olan, hizmet eden, kendine ait hiçbir şeyi olmayan, 
efendisine bağlı olan demektir. 

Abd kelimesi, Allah’ın hükmü altında olmak, Allah’a her 
şeyiyle bağlı olmak demektir.

Yâni damlanın deryaya bağlı olma durumu gibi.

İnsan kabul etse de etmese de, Allah’ın kuludur kölesidir.

Her an Allah’a bağlı durumdadır.

Neden dersek?

Kişi dönsün kendi vücûduna bir baksın.

Vücûdunda her an olan işleyişi yapan kendisi değildir.



82

Yâni hücrelerini çalıştıran, nefes alıp veren, kâlbini çalış-
tıran, kanını dolaştıran kendisi değildir.

Kendi vücûdunu kendi yaratan değildir.
Kendi vücûdunu şekillendiren kendisi değildir, beden ya-

pısını oluşturan kendisi değildir.
Kendi vücûduna; işleyiş, nitelikler yönünden hâkim olan 

asla kendisi değildir.
Zümer Sûresi 14: “Kul Allah abudu muhlisan lehu dini.”
Meâli: “De ki: Sadece Allah’ın kuluyum, din ancak O’na 

mahsustur.”
Dini anlayan, kulluk boyutunu çözer.
Din varlığın yaratılış yasalarıdır ve o yasalar sadece Al-

lah’a mahsustur.
Bedenlerimiz o yasalarla yaratılmıştır ve her an o yasa-

larla işleyişine devam eder. 
Hiçbir insan kendi bedeninin işleyişinde hüküm sahibi de-

ğildir.
Hiçbir insan, bedeninin yaratılışında ve bedeninin işleyi-

şinde irade sahibi değildir.
Kendi vücûdunun gücü kudreti kendine ait değildir.
Vücûdunda, iktidar sahibi ve muktedir olan sadece Allah’tır.
İşte hepimiz Allah’a bağlıyız, O’nun kuluyuz, O’nun kölesiyiz.
O, her an vücûdlarımıza hâkim olandır, vücûdlarımızın 

sahibidir.
Bu biz kabul etsek de etmesek de böyledir.
Başımıza gelecek olan, yaşlanma, ölüm bunun en güzel is-

patıdır.
Efendimiz sadece Allah’tır.
Yâni, rabbimiz sadece Allah’tır, yâni vücûdumuzun sahibi 

sadece Allah’tır.



83

İnsan bunu anlamalı ve yaşantısını bu şuurda geçirmelidir.

Nisâ Sûresi 36: “Ve abudûllâhe ve lâ tuşrikû bihî şeyen ve 
bil vâlideyni ihsânen ve bizil kurbâ vel yetâmâ vel mesâkîni 
vel câri zil kurbâ vel câril cunubi ves sâhıbi bil cenbi vebnis 
sebîli ve mâ meleket eymânukum innallâhe lâ yuhıbbu men 
kâne muhtâlen fehûrâ.”

Meâli: “Allah’ın kulu olduğunuzu idrak edin ve O’na hiçbir 
şeyi ortak koşmayın. Anne babanıza ve yakınlarınıza ve ye-
timlere ve çaresizlere ve yakın komşularınıza ve uzak komşu-
larınıza ve etrafınızdaki arkadaşlarınıza iyi davranın.”

İnsan ve her varlık Allah’ın kuludur kölesidir.

Allah hepimizin efendisidir.

Yâni hepimizin vücûdlarının sahibi ancak Allah’tır.

Hicr Sûresi 99: “Vabud rabbeke hattâ yetiyekel yakîn.”

Meâli: “Ve ölüm sana gelinceye kadar yalnız seni vücûd-
landırana kul ol.”

İnsan ölümlü bir varlıktır.

Ölüm, onun vücûduna, vücûdun sahibi olan Allah tarafın-
dan yazılmıştır.

İnsan, asla bunu unutmamalıdır.

Kulluk şuurunda yaşamalıdır.

Ve her varlığın özünde Allah olduğunu asla unutmamalı 
ve hiçbir varlığa zarar vermemelidir.

Her varlık Allah’ın kuludur, bir varlığa zarar vermek Al-
lah’a zarar vermektir.

Zâriyât Sûresi 56: “Ve mâ halaktul cinne vel inse illâ li ya-
budûn.”

Meâli: “Bildiğiniz, bilmediğiniz, yaratılan her şey ancak 
benim kulumdur.”



84

Gördüğümüz, görmediğimiz, bildiğimiz bilmediğimiz her 
varlık, sadece Allah’ın kuludur.

Her varlığı tecellileriyle tutan sadece Allah’tır.

Kulluk kölelik ancak Allah’adır.

İnsanın insana kul olması köle olması, kulluk yapması diye 
bir şey asla yoktur. 

Tüm bu kâinatta yaratılan her varlık, sadece Allah’a bağ-
lıdır, Allah’ın hükmü altındadır. 

Ve sadece Allah’ın kuludur.

Hepimiz sadece Allah’ın kuluyuz Allah’ın kölesiyiz.

Kulun kula kulluğu yâni köleliği, cariyeliği asla olamaz.

Bunu yapmaya çalışanlar;

Kul hakkına girenlerdir. 

Birbirinin hakkına girenlerdir.

Zenginlik, saltanat, şan, şöhret peşinde olanlardır.

Kendi yaratılışlarını idrak edemeyenlerdir.

Allah hakikatinden uzak olanlardır.

Bugün toplumda, cariyelik vardır kölelik vardır, kadın er-
kek eşit değildir, diyenler “Abd” kelimesine ihanet edenlerdir.

Bir kimsenin, bir kimseye, kadının erkeğe, erkeğin kadına 
köleliği olamaz. 

Kadının cariye olması diye bir şey asla olamaz.

Kadını cariye gören, köle gören, insan yerine koymayan 
zihniyet ne yazık ki hiç değişmedi. 

Hazreti Muhammed’in yaptığı mücadeleyi anlayamayan 
zihniyetler hâlâ devam etmektedir ve maalesef bunu Müslü-
manım diyenler yapmaktadır. 



85

Bugün hâlâ kölelik cariyelik var deyip, kula kulluk etmeyi 
normal karşılayanlar ve kendilerini Müslüman sananlar, Haz-
reti Muhammed’i anlamış olanlar değildir. 

Her varlık Allah tecellileriyle sarılıdır, Allah ile sarılıdır.
Bunu anlamak kulluğu anlamaktır.
Bunu anlayan, kulluk şuuruna erenlerdir.
Kulluk şuuruyla yaşayanlar, tenezzül içinde yaşarlar, asla 

kibre düşmezler, asla Allah’a hiçbir şeyi ortak koşmazlar.
Bakara Sûresi 138: “Sıbgata Allâh ve men ahsenu minal-

lâhi sıbgaten ve nahnu lehu âbidûn.”

Meâli: “Allah’ın boyası. Kim en güzel bir şekilde Allah’ın 
boyası ile boyanırsa, biz O’nun kuluyuz, der.“ 

O’nun kuluyuzdan maksat, Allah’ın kulu olduğunu anla-
maktır, o şuurda yaşamaktır.

Çok iyi düşünmeliyiz!
Allah’ın kulu olduğumuzun şuuruyla mı yaşıyoruz?

Yoksa, öfke, hiddet, kavga, gurur, kibir, mal mülk, para, 
şan, şöhret gibi şeylerin kulu muyuz?

Toplumda, birilerine kulluk mu ediyoruz?
Toplumda ibadet diye bilinen, namaz, oruç, hac, zekât gibi, 

anne babamızdan öğrendiğimiz gelenek ve görenekler ibadet 
midir değil midir? Çok iyi düşünmeliyiz.

Her inanç gurubunda, ibadet diye bilinen bu gelenekler 
farklı farklıdır.

Hangisi doğrudur tartışmasına girmek hiç doğru değildir.
Her inanç, kendi anne babasından ya da bir gruptan öğ-

rendiği şeylere uyar.
İbadet, ancak Allah ile olan yakınlık boyutunu anlamakla 

mümkündür. 
Kendi vücûdumuzun işleyişini anlamakla mümkündür.



86

Kendi vücûdumuzda, fiil, sıfat, zât boyutunu anlamakla 
mümkündür.

İşte kulluk, ancak ve ancak, Allah’ı tanımakla, O’na ârif ol-
makla ulaşılacak bir şuur durumudur.

Kişi o şuura ulaştığında anlar ki her varlık Allah’ın kulu-
dur ve her varlık her an Allah’a secde hâlindedir.

Ra’d Sûresi 15: “Ve lillâhi yescudu men fis semâvâti vel ardı 
tavan ve kerhen ve zilâluhum bil guduvvi vel âsâl.”

Meâli: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-
mese de ve onların gölgeleri dâhil, sabah, akşam hiç durma-
dan Allah’a secde ederler.”

Nahl Sûresi 48: “E ve lem yerev ilâ mâ halakallâhu min şe-
yin yetefeyyeu zilâluhu anil yemîni veş şemâili succeden lil-
lâhi ve hum dâhırûn.” 

Meâli: “Onlar, Allah’ın halk ettiği şeylerin gölgelerinin dahi 
sağa sola dönerek, Allah’a secde ettiklerini ve tüm var olan-
ların bir bütünlük içinde olduğunu bakıp da görmezler mi?”

Nahl Sûresi 49: “Ve lillâhi yescudu mâ fîs semâvâti ve mâ 
fîl ardı min dâbbetin vel melâiketu ve hum lâ yestekbirûn.”

Meâli: “Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa, bütün varlık-
lar ve bütün kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.”

Kulluk şuuruna ulaşan, her varlığa baktığında Allah’ın ve-
chîni seyreder.

Ve her varlığa saygı ve sevgi gösterir.

Ve artık bilir ki, varlığa saygı sevgi Allah’a saygı sevgidir.

İsrâ Sûresi 53: “Ve kul li ibâdî yekûlûlletî hiye ahsen.”

Meâli: “Kulluğunuzu bilin, birbirinize güzel sözler söyleyin.”

Öyle sözler söyle ki, gönüllere dokunsun.

Öyle sözler söyle ki, sıkıntıları bitirsin.



87

Öyle sözler söyle ki, huzur getirsin.

Öyle sözler söyle ki, seni varlığa dost eylesin.

Evet, güzel sözler söylemek için, kulluk nedir bilmek gerek.

Kulluğunu bilen;

Bilir ki her varlık kendisi gibi kuldur.

Bilir ki her varlığı tutan Allah’tır.

Bilir ki her varlıktan yüzünü gösteren Allah’tır.

Bilir ki Allah güzeldir.

Bilir ki kulu güzeldir.

İşte “Ve lâ entum âbidûne mâ abud” bu bölümdeki uyarı 
çok değerlidir.

Neye kulluk ediyoruz çok iyi düşünmeliyiz.

Allah’a olan kulluğumuzun farkında mıyız?

Yoksa kendi çıkarlarımıza, egomuza, kibrimize mi kul-
luk ediyoruz?

Her insan kendini muhasebe etmelidir.

Neye kulluk ediyorum?

Yöneldiğim nedir?

Yücelttiğim nedir?

Allah’ın ekberiyetine mi tâbi oldum?

Yoksa birilerine ya da bir şeylere yücelik verdim, onlara 
mı kulluk ettim?

Zuhruf Sûresi 68. âyette belirtildiği gibi, Allah’a olan kul-
luğumuzu anladığımızda, sadece O’na kulluk ederiz.

Ve içimizde korku, kaygı, mahzun olmak olmaz. 

Takva sahibi olmak, Allah’ın ekberiyetine teslim olmaktır.

Zuhruf Sûresi 68: “Yâ ibâdi lâ havfun aleykumul yevme ve 
lâ entum tahzenûn.”



88

Meâli: “Ey Benim kulum olduğunu anlayanlar! Sizin için 
hiçbir zaman korku yoktur ve mahzun olmak da yoktur.” 

İşte tüm Kâmil insanlar, Allah’a olan kulluklarının farkın-
dadırlar.

Onlar hiçbir kimseye yücelik vermezler.

Onlar her varlıkta yüce olanın Allah olduğunu bilirler.

Ve bu şuurdan asla ayrılmazlar.

İşte onlar sadece Allah’a kul olurlar.

Çıkarlarına, öfkelerine, korkularına asla kul olmazlar.

Allah’tan korkan, korkuya kulluk ediyordur.

Allah’ın kulu olduğunu bilse, asla bir korkunun içinde olmaz.

Ve asla korkuya esir olmaz.

Bu durum Yûnus Sûresi 62. âyette çok güzel açıklanmıştır.

Yûnus Sûresi 62: “E lâ inne evlîyâ Allâh lâ havfun aleyhim 
ve lâ hum yahzenun.” 

E lâ inne evliya Allah : Yoktur, muhakkak, elbette, dost, evliya, Allah 
Lâ havfun aleyhim : Korku yoktur, onlara,
Ve la hum 
yahzenûne

: Yok, onlara, mahzun, üzgün, kederli, 

Meâli: “Muhakkak ki Allah’ı evliya edinenlere korku yok-
tur ve onlar mahzun da olmazlar.” 

Âyette de belirtildiği gibi, Allah’a yerlerde ve göklerde şa-
hit olanlar, O’nu evliya edinirler.

Yâni O’nu dost edinirler, O’nun kulluğuna sığınırlar.

İşte onlar korku, kaygı, karamsarlık içinde olmazlar.

İşte onlar her an Allah’a kulluk ederler.

O’nun kulu olmanın şuuru içinde yaşarlar.

Asla o kulluktan ayrılmazlar.

Allah’a kendi bedenlerinde şahit olanlar, kulluk nedir bilirler.



89

Allah deryasının bir damlası olduğunu bilirler.

Böylelikle Allah’ın kendilerine şah damarından yakın ol-
duğunu bilirler.

Allah bir denizdir.

Kulluk O’nun damlasıdır.

Bu şuura erişenler, asla kendi benliklerine esir olmazlar.

İnsan öncelikle kendi benliğine ettiği kulluğu terk etmelidir.

İnsan kendi kibrine kölelik ettiğini anlamalıdır. 

Allah’ı bırakıp kendine kulluk edenler, düştükleri bu gaf-
letten kurtulmalıdırlar.

Allah’a kul olmayanlar, kendi egolarına, kibirlerine kul 
olurlar.

Ve onlar şeytanlaşırlar.

Çevrelerine zulüm verirler.

İsrâ Sûresi 53: “Ve kul li ibâdî yekûlûlletî hiye Ahsen in-
neş şeytâne yenzegu beynehum inneş şeytâne kâne lil insâni 
aduvven mubîn.”

Ve kul li abd : De, anlat, açıkla, kullarım için,
Yekûlû elleti hiye ahsenu : Söylesinler, ki onu, güzel, iyi,
İnne el şeytan : Muhakkak, elbette, şeytan, şeytani 

haller,
Yenzegu beyne hum : Arasını bozar, fesat çıkarır, ikilik, 

onların aralarında,
İnne eş şeytan : Muhakkak şeytan, şeytani haller, 

kötülük halleri,
Kane li el insan : Oldu, insan için, 
Aduvven mubin : Düşman, apaçık, apaçık düşman, 

Meâli: “De ki: Kulluğunuzu bilin, birbirinize güzel sözler 
söyleyin. Elbette şeytani hâller insanların aralarını açar, ikilik 
çıkarır, elbette şeytani hâller insanlar için apaçık düşmandır.”



90

Allah’a kulluk edenler, iyilikler yolunda olurlar.
Şeytanına kulluk edenler, hep ikilik çıkarırlar, düşman-

lığı körüklerler.
Onun için bu bölümün âyetinde “Ve lâ entum âbidûne mâ 

abud-ben Allah’a kulluk ediyorum, sizin kulluk ettiğiniz şey-
lere kul olmam” diye belirtilir. 



91

6-

لكَُمْ دِينكُُمْ وَليَِ دِينِ
Lekum dînukum ve liye dîn

Lekum dinu kum : Sizin, din, siz, yolunuz, gittiğiniz yol, inancınız, 
Ve liye dini : Benim, din, din anlayışım, 

Meâli 1: “Sizin din edindiğiniz size, benim anladığım din 
banadır.”

Meâli 2: “Sizin din anlayışınız size, benim din anlayışım 
banadır.”

Meâli 3: “Sizin din anlayışınızla benim din anlayışım aynı 
değildir.” 

Meâli 4: “Sizin din diye bildiğiniz ile benim din diye bildi-
ğim aynı değildir.”

Meâli 5: “Siz inancınızı din edindiniz, ben ise dinin Allah’a 
ait olduğunu bilirim.”

Meâli 6: “Benim din diye bildiğim Allah’ın yasalarıdır, siz 
ise inancınızı din sandınız.”

Meâli 7: “Siz din diye ayrımcılıklara düştünüz, ben ise Al-
lah’ın dinine tâbiyim.”

Bu âyeti müellifler genelde “senin dinin sana benim dinim 
bana” diye meâl etmişlerdir.

Diyanet İşleri Meâli (Yeni): “Sizin dininiz size, benim di-
nim de banadır.”

Elmalılı Meâli (Orijinal): “Size dîniniz, bana dînim.”

Mehmet Okuyan Meâli: “Sizin dininiz size, benim dinim 
banadır!”



92

Mustafa İslamoğlu Meâli: “O halde sizin dininiz size, be-
nim dinim bana!”

Yaşar Nuri Öztürk Meâli: “Sizin dininiz size, benim dinim 
bana!”

Kur’ân’ın incelediğiniz zaman din hakikati bambaşka bir 
anlamda karşımıza çıkar.

Dinin Allah’a ait olduğu, kişinin dininin olamayacağı bil-
dirilir.

Şimdi Kur’ân’a göre “Din nedir?” inceleyelim.

Her toplum, anne babasından öğrendiği din inancını, ken-
dine nispet eder.

Çocuk saf tertemiz doğar, anne ve baba, kendi din inanç-
larına göre o çocuğu büyütürler.

Her toplum kendi din inancını yüce görür. 

Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onların dini” 
diyerek, bir din ayrımcılığı içine düşer. 

Peki, Kur’ân’a göre dinin açılımı nedir?

Kur’ân’ı çok dikkatlice incelediğimizde dinin anlamı, anne 
babamızdan öğrendiğimize uymuyor, bambaşka bir anlamda 
karşımıza çıkıyor. 

Kur’ân’a göre din: Varlığın yaratılış yasalarıdır.

Kur’ân’a göre sünnet: Varlığın işleyiş yasalarıdır.

Kur’ân ölçüsüyle din Allah’a aittir. 

Kur’ân ölçüsüyle, kişinin dini olmaz. İmanı olur.

Çünkü kişi bir şey yaratamaz.

Yaratan Allah olduğu için dinin sahibi Allah’tır.

Kur’ân’ı incelediğimizde, birçok yerinde, “din Allah’a ait-
tir” hakikatine ulaşırız.

Mü’min Sûresi 14: “Lehu el din-Din O’nundur.”



93

Mü’min Sûresi 65: “Lehu el din-Din O’nundur.”

Zümer Sûresi 11: “Lehu el din-Din O’nundur.”

Nahl Sûresi 52: “Ve lehu ed dinu vasıbe-ve din daima 
O’nundur”

Peki, din nedir?

Kur’ân’ı incelediğimizde Yûsuf Sûresi 76 ve Rûm Sûresi 30. 
âyette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulaşıyoruz. 

Yûsuf Sûresi 76: “Mâ kâne li yehuze ehâhu fî dînil meliki.”

Meâli: ”İşte böylece hükümdarın yasaları olmasa, o, kar-
deşini tutamazdı.”

Yûsuf Sûresi 76. âyette “Dini Melik” kelimesi vardır, “Hü-
kümdarın yasaları” demektir.

Yûsuf kıssasında, Bünyamin’in heybesinden çıkan Hüküm-
darın su kabı, Bünyamin’i hırsız durumuna düşürmüş ve Bün-
yamin, Hükümdarın hırsızlarla ilgili yasasından dolayı alıko-
nulmuştur. 

Buradan anlıyoruz ki din; “Yasa, Kanun” anlamına geliyor.

Yâni Mısır’ın Hükümdarı, Mısır’ı o yasalarla yönetti. 

“Dini Melik” âyetinin incelenmesiyle anlıyoruz ki din; “Yasa, 
Kanun” demektir.

Rûm Sûresi 30. âyette de “Fıtrat Allah” kelimesi vardır. 

Fıtrat şu anlamlara gelir.

Fıtrat, fâtır birbirine bağlı kelimelerdir.

Açığa çıkma, yarılma, yaratılış, yaratmak, varoluş, tüm 
kâinatın açığa çıkışı.

Tohumun kabuğunun yarılıp, filizin açığa çıkışı.

Özde olanın zâhire çıkışı. 

Kuluçka sonrası, yumurta yarılıp, oradan civcivin çıkması 
da fâtır, fıtrat olarak ifade edilir.



94

Bu ne demektir: Allah’ın fıtratı. 
Yâni: Allah’ın varlığı yaratması. Allah’ın bir özden varlığı 

yaratması.
Rûm Sûresi 30: “Fe ekim vecheke lid dîni hanîfâ fıtratal-

lâhilletî fataran nâse aleyhâ lâ tebdîle li Halkıllâh zâliked dî-
nul kayyimu ve lâkinne ekseren nâsi lâ yalemûn.”

Meâli: “Bundan sonra yüzünü, Allah’ın varlığı yaratma-
sına, varlığın yaratılış yasalarına, Tevhîd üzere çevir. İnsan-
ların vücûda gelişi O’ndandır. Allah’ın Halkiyetinde bir deği-
şiklik yoktur. İşte dosdoğru din budur. Fakat insanların çoğu 
dinin hakikatini bilemiyorlar.”

Evet, âyette belirtildiği gibi “li el dini hanifen fıtrata Al-
lah, elleti fatara.”

Din “Allah’ın fıtratıdır.” 
Yâni varlığın yaratılış yasalarıdır.
İşte buradan da anlıyoruz ki din: Allah’ın varlığı yaratma-

daki yasalarıdır, kanunlarıdır.
Yâni varoluş yasalarına “Din” diyoruz.

Kur’ân, varlıktaki yaratılış, nitelikten niceliğe, atomdan 
moleküllere, zerreden kürreye tüm varlığın varoluşundaki 
yasalara “Din” der. 

İşte yaratan Allah’tır. 
İnsan bir hücre zarı bile yaratamaz. 
Onun için İnsan, benim dinim diyemez. 
Din, Allah’a aittir. 
Onun için Kur’ân’da birçok yerde “Din O’nundur” der.
Rûm Sûresi 30. âyette: “Dosdoğru din nedir?” sorusunun 

cevabı çok güzel açıklanıyor.
İşte bundan dolayı insanın dini olmaz. 
İnsanın imanı olur.



95

Din Allah’a aittir, çünkü yaratılıştaki yasaların sahibi de 
O’dur.

İnsan, dini anladığında iman sahibi olur. 

Eğer bizler, dini anlayamazsak; Rûm Sûresi 32. âyette açık-
lanan duruma düşeriz.

Rûm Sûresi 32: “Minellezîne ferrakû dînehum ve kânû şi-
yeâ kullu hızbin bimâ ledeyhim ferihûn.”

Meâli: “Onlar dini bölen kimselerden oldular ve bütün hepsi 
tarikâtlara, mezheplere, cemâatlere bölündüler. Her zümre 
kendi inançlarıyla sevinip övündü.”

İşte dini, Kur’ân’a göre anlayamayan kişi, atalardan gelen 
inançla, bir ayrımcılığın içinde kalır ve böylece “Benim dinim, 
onun dini” diyerek, dinin hakikatinden uzaklaşır.

Anne babadan öğrendiği dini inancını yüce görür, başka din 
inancında kalanları kâfir görerek, onları cehennemlik sanır.

Dinin hakikatini anlayamayan kişi, din ayrımcılığı içinde 
hareket eder.

İslâm dini, Hristiyanlık dini, Mûsevilik dini diye, bir ay-
rımcılığın içinde olur. 

Ve kendini din savaşlarının içinde, kâfirleri yok etme inancı 
içinde bulur. 

Ayrıca, Rûm Sûresi 32. âyette belirtildiği gibi, kendi din 
edindiği inançta bile, cemâatlere, tarikâtlara, mezheplere bö-
lünerek, kendi cemâatinde, tarikâtında, mezhebinde olma-
yanlara hoş bakmaz “Bizden, bizden değil” anlayışıyla bakar.

Kur’ânî ölçüde, din ve sünnet inceliğini anlayan, bir ay-
rımcılığın içine düşmez.

Tüm varlığa Hakk nazarıyla bakar.

Ve bilir ki, din ve sünnet birbirine bağlıdır.

Dinin hakikatini anlayan, sünnet hakikatini de anlar. 



96

Peki, sünnet nedir?

Yâni sünnetullâh nedir?

Fetih Sûresi 23: “Sunnetellâhilletî kad halet min kabl ve 
len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ.”

Meâli:“Allah’ın varlıktaki işleyiş yasaları geçmişten gele-
ceğe devam eder gider ve Allah’ın varlıktaki işleyiş yasala-
rında asla bir değişiklik bulamazsınız.”

İşte din; varlığın yaratılış yasalarıdır.

Sünnet; varlığın işleyiş yasalarıdır. 

Yâni, varlığın varoluşundaki yasalara “Din” denir.

Varlığın, işleyiş sistemindeki yasalara “Sünnet” denir.

Bunlar birbirinden ayrılmaz. 

Tüm İslâm dünyası, peygamberin sünneti lafzını kullanır. 

Lâkin Kur’ân’da; sünneti Resûl kelimesi yoktur, sünnetul-
lâh kelimesi vardır.

Yâni resûllerin sünneti olmaz, Allah’ın sünneti olur.

Tüm insanların ve tüm varlığın vücûdlarındaki ve tüm ev-
rendeki işleyiş yasalarına “Sünnetullâh” denir. 

İşte tüm bilim adamları, aslında kendi dallarında gece gün-
düz, Allah’ın sünnetini inceliyorlar. 

Resûl, nebî dediğimiz insanların sünneti olmaz. 

Onların siyerleri olur. 

Yâni yaşamdaki gayeleri, amaçları, tarzları, uygulamaları, 
makâmları, takip ettikleri bir sistemleri olur.

Yâni kısaca; makâmlara göre davranışları, hâl ve hareket-
leri, yaşam biçimleri olur.

İşte: 

Din Allah’a aittir.

Sünnet Allah’a aittir.



97

Din; her türlü varlığın, varoluşundaki Allah’a ait olan ya-
saların adıdır.

Sünnet; görünen görünmeyen her varlığın işleyişinde, sü-
rüp gitmesinde, Allah’a ait olan yasaların adıdır.

İşte Kur’ânî mânâda din kelimesini incelediğimizde;
“Lekum dini kum veliye din” âyetinin, “Sizin din anlayı-

şınız size, benim din anlayışım banadır” diye meâl edilmesi 
daha uygun düşüyor.

Dinin hakikatini anlayamazsak, inançlar boyutunda kalır, 
benim dinim, senin dinin kavgasıyla hareket ederiz.

Ne yazık ki inançlarımızı dinimiz olarak adlandırdık.
Dinin hakikatini anlamayı düşünmedik.
Din ayrımcılığına düştük.
Senin dinin, benim dinim kavgası içinde hareket ettik.
Birbirimize saldırdık, birbirimizi cehennemlik ilan ettik.
Birbirimizi kâfir ilan ettik.
İşte bunun için, Kur’ân’da geçen her bir kelimenin gerçek 

anlamını araştırma içinde olmalıyız.



98

KUR’ÂN’DA KÂFİR ÂYETLERİNDEN  
ÖRNEKLER 

Kur’ân’da 150’ye yakın kâfir kelimesi geçer.

Şimdi bunlardan bazı örneklerle kâfirliği inceleyelim. 

Öncelikle insanların nasıl kâfir durumuna düştüğünü gös-
teren âyetleri inceleyelim.

A’raf Sûresi 37: “Fe men azlemu mimmenifterâ alallâhi ke-
ziben ev kezzebe bi âyâtih ulâike yenâluhum nasîbuhum mi-
nel kitâb hattâ izâ câethum rusulunâ yeteveffevnehum kâlû 
eyne mâ kuntum tedûne min dûnillâh kâlû dallû annâ ve şe-
hidû alâ enfusihim ennehum kânû kâfirîn.”

Fe men azlemu : Artık, öyleyse, işte, kim, zalim olan,
Mimmen ifterâ : Kimseden, iftira, uyduran,
Alâ Allâh keziben : Allah’a karşı, Allah hakkında, yalan, 
Ev kezzebe bi ayati hi : Ya da, yalanlarda kalan, onun âyetlerini,
Ulaike yenâlu-hum : İşte onlar, kazanmak, erişir, ulaşır, onlar, 
Nasibu-hum : Pay, nasip, hisse, onların, 
Min el kitâbi : Kitaptan, varlık kitabı, hakikatlerden, 
Hatta izâ caethum : Hatta, olduğunda, gelme, onlar, 
Resûl nâ : Hakikati gösteren, resul, irsal eden, biz, 
Yeteveffevne-hum : Sevgiyle olma, sevgi bağlılığı, vefa, 

onların, 
Kâlû eyne : Dendi, nerede, nasıl, 
Mâ kuntum tedune : Yöneldiğiniz şey, dua, 
Min dûni Allah : Allah’ı bırakıp zanna dayalı şeylere 

yönelmek, 



99

Kâlû dallu anna : Dediler, dendi, sapma, hakikatlerden 
sapma, bizden,

Ve şehid : Tanık, her an her yerde olan, 
Alâ enfusi-him : Nefslerinde, kendilerinde, 
Enne hum kanu 
kâfirîn

: Olduğuna, onlar, oldu, hakikatleri 
örtenler,

Meâli: “Öyleyse Allah hakkında bir şey uyduran ve o ya-
lanları aktaran, ya da O’nun âyetlerini yalanlayandan daha 
zalim kimdir? İşte onlar, kitaptaki hakikatler hakkında ger-
çeklere ulaşamadılar, hatta onlara gelen Resûllerdeki sevgiyi 
onlar anlayamadılar. Onlara bildirildi: Allah’ı bırakıp zanna 
dayalı yöneldiğiniz şeyler nerede? Onlara bildirildi: Hakikat-
lerimizden saptınız. Onlar, kendilerinde her an var olanı an-
layamadılar, onlar hakikatleri görmemezlikten gelip örttüler.” 

Burada belirtildiği gibi, Allah hakkında aslı olmayan şey-
leri aktarmak, âyetlerin hakikatini bilmeden duyumlara dayalı 
aktarmak, kâfirliktir ve beyinlere kâfirliği ekmektir.

Her varlık bir canlı kitâbtır.

Her varlıktaki tüm işaretler, tüm nitelikler âyettir.

Câsiye Sûresi 3: “İnne fîs semâvâti vel ardı le âyâtin lil 
mûminîn.”

Meâli: “Muhakkak ki göklerde ve yerde ne varsa elbette 
müminler için âyettir.” 

Yâ-Sîn Sûresi 33: “Ve âyetun lehumul ardul meyteh ahyey-
nâhâ ve ahrecnâ minhâ habben fe minhu yekulûn.”

Meâli: “Yeryüzü onlar için bir âyettir. Biz orada nutfeler-
den hayat vereniz ve ondan bitkiler, daneler çıkartırız. Böy-
lece onlardan beslenirler.”

Kur’ân’ı incelediğimizde varlığın kendisinin de varlıktaki 
niteliklerin de âyet olduğunu anlıyoruz.

Peki âyet ne demektir?



100

Âyet: İz, işaret, alâmet, delil, sinyal, demektir. 

Evet, tüm kâinatta her şey bir âyettir.

Her şey hakikate götüren işaretlerdir, delillerdir.

Varlığın kendisi de, varlıktaki nitelikler de hep bir âyettir. 

Her bir âyet; bir işarettir, bir delildir, bir sinyaldir, bir izdir.

Bu iz bizi varlığın sahibine götürür. 

Her âyet, varlığın sahibini gösterir. 

Varlığın kendisi, varlıkta bulunan, varlıktan akan her şey 
âyettir. 

Allah dediğimiz, inanıp da şâhit olmadığımız o gizemi, an-
cak ve ancak âyetlerle, yâni varlıktaki işaretlerle anlayabiliriz. 

Yeter ki görünen varlığı inceleyelim, anlamaya çalışalım.

Ve buna kendi vücûdumuzdan başlayalım.

İşte yukarıda belirtildiği gibi âyet diyerek Mushaftaki ya-
zıları gösterirsek, varlıktaki âyetleri görmezden gelirsek, kâ-
fir durumuna düşeriz.

Allah’a şahitliğin yolu, varlıktaki âyetlerle buluşmakla 
mümkündür.

Hazreti Muhammed, günde 20 defa “Eşhedü” kelimesini 
insanlara duyurmak için ezanı oluşturmuştur.

Allah’a şahit olanlar varlık kitabındaki ilimden beslenirler.

Yalanlarda kalmazlar, zanlarda kalmazlar.

İlâhi aşka erişirler, ilâhi sevgiyle hareket ederler.

Ama Allah’a şahit olamayanlar, uydurulan şeylerde kalırlar.

Aslı olmayan şeylere inanırlar.

Gerçek sevgiye erişemezler.

İşte onların yalanlarda kalması, zanlarla hareket etmesi 
onları kâfirliğe düşürür.

Ve onlar hakikatleri görmezden gelirler.



101

Zaten kâfirlik durumuna düşenler, varlıktaki Allah’a ait 
olan tecellileri göremezler.

Onlar benlik hastalığına tutulurlar. 

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.
A’râf Sûresi 45: “Ellezîne yasuddûne an sebîlillâhi ve yeb-

gûnehâ ivecâ ve hum bil âhireti kâfirûn.” 

Ellezine yasuddun : O kimseler, mani olma, engel, men etme, 
An sebîli Allâhi : Allah yolundan, hakikatlerden, 
Ve yebgûne-hâ : Aramak, talep etmek, istek, meyil, ona, o 

hallere, 
İvecen : Eğrilik, çarpıklık, yanlışlık, tahrif etmek, 
Ve hum bi el âhiret : Onlar, sonunda, ahiret, son, başlangıç, 
Kâfirûn : Hakikatleri görmemezlikten gelen, örtenler

Meâli: “O kimselerin halleri, Allah yolunda hakikatleri an-
lamaya engeldir ve hakikatleri çarpıtmaya meyillidirler ve on-
lar sonunda hakikatleri görmemezlikten gelirler.” 

Bu bölümde bahsedilen onlar, 44. âyette geçen, zalimlik 
durumunda kalıp, Allah hakikatinden uzaklaşanlardır. 

“Zalimler Allah’ı idrak edemeyip rahmetten uzaklaşanlardır.”
İşte insanın birilerine zalimlik yapması da kâfirliktir. 
İnsan niye zalimleştik diye düşünmelidir.
Zulüm etmek niye, kâlb kırmak niye, gözyaşı döktürmek 

niye, acı çektirmek niye, için için ağlatmak niye?
Niye içimiz başka dışımız başka olduk?
Neden birbirimizi ötekileştirdik?
Neden birbirimizin eksiğini arar olduk?
Neden kendimizi üstün sandık, başkasına hor baktık?
Neden fesatlıklar, hasetlikler, fitnelikler içinde olduk?



102

Neden çevremize fitnelikler eker olduk?

Neden birbirimizle alay eder olduk?

Birbirimizin yüzüne güldük, ama arkasından alay ettik.

Neden iki kişi bir araya gelsek, birileri hakkında onları kö-
tüleyerek alay ederek konuşur olduk?

Sabır niye unutuldu?

Yoksa sabır denen erdemle hiç tanışmadık mı?

Sevgi niye unutuldu?

Yoksa sevgi denen o ulvî duyguyla hiç tanışmadık mı?

Hevâları, bedensel çıkarları, dünya çıkarını sevgi mi sandık?

Allah’a tevekkül etmeyi, O’na teslim olmayı niye unuttuk?

Yoksa tevekkül denen, teslimiyet denen o hakikatle hiç ta-
nışmadık mı?

Yoksa Allah denilen o ulviyete hiç şahit olmadık mı?

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

A’râf Sûresi 101: “Kezâlike yatbaullâhu alâ kulûbil kâfirîn.”

Kezalike yatbau 
Allah 

: İşte böyle, bundan dolayı, kapalı, örtülü, 
Allah 

Alâ kulûbi : Kâlbleri, idrakleri, anlayışları, 
El kâfirîn : Hakikatleri görmemezlikten gelip örtenler,

Meâli 1: “Kâfirlik duygu ve düşüncesi, Allah’ı anlamaktan, 
idrak etmekten uzaklaştırır.”

Meâli 2: “Kâfirlik içinde olanların kâlbleri, Allah’ı anla-
maya kapalıdır.”

Gaflet içinde olanlar, hakikatlere erişemezler. 

İşte onların kâlbleri kapalıdır.

İdrak ve anlayışları hakikatleri düşünmek üzere değildir.



103

Onlar kendi benliklerinde kalıp, çıkarlar üzere hareket 
ederler.

İşte kâfirlik, idrak ve anlayışları kapatan bir duygudur.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Bakara Sûresi 41: “Ve âminû bi mâ enzeltu musaddikan li 
mâ meakum ve lâ tekûnû evvele kâfirin bihî ve lâ teşterû bi 
âyâtî semenen kalîlen ve iyyâye fettekûni.” 

Ve âminû : İnanın, iman edin, 
Bima enzeltu : Sunulan şey, indirilen, bildirilen, inzal, siz, 
Musaddikan : Doğru olan, tasdik eden, doğrulayan,
Li mâ mea kum : İçin, o şeyi, değil, ne, birlikte, beraber, siz,
Ve lâ tekûnû 
evvele

: Yok, olmak, olmayın, ilk, önce, 

Kâfirin bihi : Hakikatleri örten, görmemezlikten gelen, onu,
Ve lâ teşterû : Satmayın, çıkarlarınıza alet etmeyin, 
Bi âyeti : Âyet, işaret, delil, 
Semenen kalîlen : Bedel, ücret, karşılık, az bir değer, 
Ve iyya ye : Yalnız ben, 
Fe itteku ni : Artık, fenalardan sakınma ortak koşmama, 

bana,

Meâli: “Size sunduğumuz şeylerin doğruluğunu anlayın ve 
inanın. Birlik içinde olmaktan ayrılmayın. Hakikatleri görme-
mezlikten gelme halleri olan önceki o cehalet hallerinizde ol-
mayın. Âyetlerimizi; az bir değere de olsa, çıkarlarınıza alet et-
meyin ve yalnız Bana yönelin. Artık fenalardan sakının, Bana 
ortak koşmayın.”

İnsan, varlıktan sunulan ilmi değerlere erişmelidir.

Ve hakikatlerin yerlerden, göklerden her an sunulduğunu 
görebilmelidir. 



104

İnsan kendi vücûd kitâbını okumalı, o kitâbdan hakikat-
lere erişmelidir.

Bâtıl alandan gelen cehaleti terk etmeli, hakikatleri örten 
her bilgiyi parçalamalıdır.

Kendini kâfirliğe düşüren, her türlü bâtıl şeylerden uzak 
durmalıdır. 

Asla, Allah’a ait olan hakikatleri kendi çıkarına kullan-
mamalıdır.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Bu âyette üç yerde kâfir kelimesi geçer.

Bakara Sûresi 89: “Ve lemmâ câehum kitâbun min indil-
lâhi musaddikun limâ meahum ve kânû min kablu yesteftihûne 
alellezîne keferû fe lemmâ câehum mâ arafû keferû bihî fe la-
netullâhi alel kâfirîn.”

Ve lemmâ cae hum : Geldiğinde, sunulduğunda, onlar, 
Kitâb : Hakikatler, hakikatlerin sözleri, varlık kitabı, 
Min inde Allâh : Katından, yanında, ona ait, Allah 
Musaddik : Doğrulayan, sadık olan, tasdik, 
Lima mea hum : Şeyi, beraber, birlikte, onlar,
Ve kanu min kablu : Oldu, idi, önceden, tarafından, olarak, 
Yesteftihûne : Açık, başarı, ortaya çıkma, fetih, zafer isterler,
Alâ ellezîne keferu : Onlara karşı, hakikatleri örten kimseler, 
Fe lemma câe-hum : Artık, sonra, onlara geldi, sunuldu,
Mâ arafû keferu bihi : Şey, ne, değil, ârif, bilen, hakikatleri örtmek, 

onunla,
Fe leanet Allâh : Böylece, Allah’ı idrak edemeyip rahmetten 

uzaklaşma,
Alâ el kâfirîn : Üzerine, hakikatleri görmemezlikten gelip 

örtmek, 



105

Meâli: “Onlara, kendilerinde olan şeyleri doğrulayan Al-
lah’a ait olan hakikatler sunulduğunda, onlar hakikatleri gör-
memezlikten gelip örten kimselere karşı, bir başarı içinde ol-
mak istiyorlardı. Onlara sunulan hakikatleri görmemezlikten 
gelip örttüklerinden dolayı, onlar hakikatleri bilemediler. Öyle 
ki hakikatleri görmemezlikten gelip örtenler, Allah’ı anlaya-
madıklarından dolayı, rahmetten uzaklaşırlar.” 

Kendi inançlarının bilgilerinde kalıp, hakikatin bilgilerini 
örtenler yâni o alanda kâfir olanlar, hep kendi inançlarının üs-
tünlüğünü ortaya koymaya çalışırlar.

Onlar hep bir tartışma içinde olup iddialaşırlar.

İşte bu duyguları yok olmayan insanlara, hakikatler teb-
liğ edilse de, onlar yine kendilerini ispat etme duygularını or-
taya koyarlar.

Çünkü hakikatin yolu, kendini ispat etme yolu değildir.

Kendini üstün görme, seçilmiş görme yolu değildir.

Kibrin üstüne kibir koymak daha tehlikelidir.

Hazreti Muhammed, “ümmetimin şirki hafisinden korka-
rım” diyerek bu durumu dile getirmiştir.

İşte gizli şirk içinde olanlar, kendilerini gizli gizli üstün, 
seçilmiş görürler.

İşte bu durum, insanı Allah’ın rahmetinden düşürür.

Lanet kelimesi, rahmetten düşmek demektir.

Burada geçen “lanetullâhi alel kâfirîn” kâfirlik hâli insanı 
Allah’ın rahmetinden düşürür demektir.

Hakikatler sunulduktan sonra, hâlâ kendini üstün görmek, 
irfan yolunda nasiplenmemiş kimseler içindir.

İnsan yaratılan her bir varlık gibi bir kuldur. 

Asla hiçbir varlıktan üstün değildir.



106

Her varlığa Hakk nazarıyla bakmak, hakikat yolunda na-
siplenmiş kimselerin hâlidir. 

İşte onlar, kâfirlik duygu ve düşüncelerinden uzaklaşanlardır.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Ahzâb Sûresi 1: “Ve lâ tutıil kâfirîne vel munâfikîn.”

Ve lâ tutıi : Yok, itaat etme, uyma, takip etme, 
El kâfirine : Hakikatleri görmemezlikten gelmek, örtme 

hâli,
Ve el munâfikîn : Münafıklık, içi başka dışı başka, iki yüzlülük,

Meâli: “Münâfıklık ve kâfirlik duygu ve düşüncelerine 
itaat etmeyin.”

Bu bölümde kâfirliğe ve münafıklığa uymayın uyarısı vardır.

Münafıklık, hem Allah var hem ben varım gafletidir.

İnsan, Allah’ın ulviyetinin yanında ben de varım derse hem 
kâfir hem münafık durumuna düşer.

İşte burada sunulan uyarı, Allah’a şahit olun, kendinize 
benlik isnat etmeyin.

Allah’ın ulvîyetinin yanında hiçliğinizi bilin uyarısı önemlidir. 

İnsan Allah’ın ulviyetinin yanında, Allah’a ait olan vücûda 
benim derse, kendine sunulan vücûdu, kendine nispet etmekle, 
Allah’a ait olan vücûdu örtmüş olur.

İşte bu durum kişiyi kâfir durumuna düşürür.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Tüm âyetlerde insanlara sunulan hakikat kâfirliği terk 
edin uyarısıdır.



107

Ama Tevbe Sûresi 85. âyeti incelediğimizde genelde müel-
lifler, başka bir çevrimle farklı algılar sunmuşlardır.

Allah’ın kâfirler için canlarının güçlükle çıkmasını, onla-
rın azap çekmesini istiyor gibi bir algı veren meâl yapmak, ne 
kadar doğru olabilir?

Şimdi bunu inceleyelim. 

Diyanet meâli: “Onların malları ve çocukları seni imren-
dirmesin. Çünkü Allah, bunlarla ancak dünyada onların azap-
larını çoğaltmayı ve onların kâfir olarak canlarının güçlükle 
çıkmasını istiyor.”

Böyle çevrilmesi ne kadar doğru olabilir.

Şimdi âyeti kelime kelime inceleyelim.

Tevbe Sûresi 85: “Ve lâ tucibke emvâluhum ve evlâduhum, 
innemâ yurîdullâhu en yuazzibehum bihâ fîd dunyâ ve tezheka 
enfusuhum ve hum kâfirûn.”

Fe lâ tucib-ke : Artık, yok, merak, acayip, hoş, imrenmek 
özenmek, sen, 

Emval hum : Mallar, değerleri, mal mülk, onlar, 
Ve lâ evlâdu hum : Yok, evlat, çocukları, onlar,
İnnema yurîdu Allah : Ancak, sadece, istek, irade, Allah 
En yuazzibe hum biha : İçin, azap, sıkıntı, onlar, onda, o halde, 
Fi el dunyâ : Dünya hayatında, yaşamınız, 
Ve tezheka enfusu-
hum

: Kayıp, çıkar, onların nefsleri, canları, 
anlamayı kaybeden,

Ve hum kâfirûne : Onlar, hakikatleri görmemezlikten gelip 
örtenler,

Meâli: “Bundan böyle onların mallarına özenme ve onla-
rın evlatlarına özenme. Ancak Allah’ın iradesine bağlan. Dünya 
hayatında onların o sıkıntılı hallerinde olma ve onlar nefsle-
rini anlamayı kaybedenlerdir ve onlar hakikatleri görmemez-
likten gelip örtenlerdir.”



108

Diyanetin meâlinde kızan, sinirlenen ve bazı kullarının kâ-
fir olarak ölmesi ve canlarının da güçlükle çıkmasını isteyen 
bir Tanrı olgusu sunuluyor. 

Tevhîd-i Kur’ân meâlinde ise; mal mülk egosunda olan, 
dünya hayatını hep kendi çıkarları için kullanan insanlara 
özenmememiz gerektiği belirtiliyor. 

Bu hallerin hakikatlere yönelmeyi unutturduğu ve insanın 
kendini anlamayı kaybettirdiği hallerdir deniliyor. 

İşte o halde olanların hakikatleri görmemezlikten gelen-
ler olduğu belirtiliyor. 

Allah’ın rahmeti öyle sonsuzdur ki, kişi inkâr içinde olsa 
bile, son nefesine kadar hakikatlere dönme şansı vardır.

İnsanın ölünceye kadar âriflik olma yolu kapanmaz. 

Allah’a kinci, sinirlenen, lanet edici, intikamcı, vasıflar bi-
çenler O’nun rahmetini anlayamayanlardır.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Fussilet sûresi 7: “Ellezîne lâ yûtûnez zekâte ve hum bil 
âhireti hum kâfirûn.”

Ellezîne lâ yutune : Ki onlar, o kimseler, vermezler, teslim etmezler,
El zekât : Zekâ, temizlenmek, taharet, kendindekini vermek, 
Ve hum bi el 
âhireti

: Onlar, sonunda,

Hum kâfirûne : Onlar, hakikatleri görmemezlikten gelip örtenler,

Meâli: “O kimseler, zihinlerini temizleyip varlıklarını sa-
hibine teslim etmezler ve onlar sonunda hakikatleri görmez-
likten gelip örterler.” 

Burada da belirtildiği gibi, akıl ve gönül temizliği yapma-
dan kâfirlikten kurtulmak mümkün değildir.



109

Çünkü aklımızdaki bâtıl bilgiler, hor bakıcı bilgiler, haki-
kati anlamaya engeldir.

Aileler ve toplum tarafından beynimize ekilen yargıla-
yıcı, öteleyici, hor görücü bilgiler varlığın özünü görmekten 
bizleri uzaklaştırır. 

Bu bölümde geçen “Zekât” kelimesini Kur’ân ölçüsüyle in-
celeyelim.

Zekât nedir?

Zekât, neden Kur’ân’da Salât ile birlikte aynı cümle içinde 
geçer?

Zekât’sız salât, salâtsız zekât olamaz mı?

Zekât’ın Kur’ân’î boyutta anlamı nedir?

Salât’ın Kur’ân’î boyutta anlamı nedir?

Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde şu anlamlar karşımıza 
çıkıyor.

Zekât; temizlenmek, arınmak, zekâya erişmek demektir.

Temizlenmek ise, aklı tüm bâtıl bilgilerden temizlemek 
demektir.

Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde “Zekât ve Salât” keli-
melerinin birlikte kullanıldığını görüyoruz.

Bu bizlere hakikati anlamamız için, çok önemli bir ipucu 
veriyor. 

Zekât, yüzekki, tezekkâ, zekâ, zeki aynı kökten gelen ke-
limelerdir

Zekât kelimesinin kökeni; Aramice Süryanice “zky” kökün-
den gelen “zəkūt- ” kelimesinden gelir. 

“Zky- zəkūt- ”; aklanmak, temizlenmek, arınmak, be-
raat etmek, hayrı paylaşmak demektir.

Anlıyoruz ki zekât; din adına, Allah adına, ibadet adına öğ-
rendiğimiz aslı olmayan, ayrımcılık içeren, üstünlük içeren, 



110

zulüm getiren tüm cehalet, tüm bâtıl olan bilgilerden aklımızı 
temizlemektir ve tüm kötülük düşüncelerinden arınmaktır.

Zekâ kelimesi de buradan geliyor.

Kişinin, aklını, halini, temizlemesi, hayra dönüştürmesi; 
zekâtını vermesidir. 

Toplumda öğrendiğimiz zekât ise: dinen zenginlik ölçüsü 
kabul edilen miktarda (nisap) mala sahip olan kimselerin Al-
lah rızası için ihtiyaç sahibi kişilere vermesi gereken belli mik-
tar, diye bilinir.

Oysa zekât; zengin fakir ayrımı yapmadan, her kim olursa 
olsun, bâtıl bilgilerden, cehalet halinden temizlenmektir.

Zekâtın mal ile mülk ile zenginlik ile alâkası yoktur.
Tezkiye kelimesi de zekât kelimesinden gelir.
Tezkiye; temizlenme, temize çıkarma, aklanma demektir. 

Yani tezkiye; tüm bâtıl bilgilerden, günahlardan temiz-
lenmektir. 

Yâni tezkiye, kâfirlikten kurtulmak demektir.
Kur’ân bize bunu çok güzel izah eder
A’lâ Sûresi 14: “Kad efleha men tezekkâ.”

Meâli: “Cehalet hallerinden temizlenen kimse ise kurtu-
luşa erer.”

Nûr Sûresi 21: “Ve lakin Allah yuzekki men yeşâu.” 
Meâli: “İsteyen kimse Allah’ın hakikatleriyle temizlenir.” 
İşte zekât; temizlenmek, arınmak, zekâ sahibi olmak, dü-

şünmek, zekânı işletmek, zeki olmak ve sonuçta aslı olmayan 
zulüm getiren tüm bilgilerden temizlenmektir.

Zeki olan kişi; aklını bâtıl bilgiden, zulüm getiren bilgi-
den temizleyen, ilim üzere hareket eden, ilimden değerler 
üreten kişidir.

Zekât boyutuna gelmeyen, Allah nedir hakikatine ulaşamaz.



111

Zekât boyutuna gelmeyen, kâfirlikten kurtulamaz.

Kişinin din adına öğrendiği tüm bâtıl bilgileri temizle-
mesi zekâttır.

Bâtıl bilgi yani aslı olmayan bilgi şudur:

Varlıkta karşılığı olmayan her türlü bilgi.

İlme dayalı olmayan her türlü söylenti.

Şahit olmadan söylenen her türlü bilgi.

Uydurmalara dayalı her türlü bilgi.

Ayrımcılık getiren her türlü bilgi.

Zulüm getiren her türlü bilgi.

Küçük görmeye götüren her türlü bilgi.

Allah’ın yüceliğinin yanında, birilerini yüce, seçilmiş, gös-
teren her türlü bilgi.

Din adına, Allah adına aslı olmayan, ispat edilemeyen her 
türlü bilgi.

Kendi inancını, yolunu yüce görüp, başkalarının inancını 
küçük görmeye dayalı anlatılan her türlü bilgi.

Yani kısaca; ilmî temeli olmayan, Tevhîd’e götürmeyen her 
türlü inanç ve uygulamalara ait bilgilere bâtıl, aslı olmayan, 
zulüm getiren bilgiler denir.

İşte aklımızdan silinecek olan bunlardır.

Bâtıl bilgiler silinmeden yani zekât vermeden aklımız te-
mizlenmez.

İlim ancak ve ancak temiz akılla bulunur. 

Kur’ân’ı incelediğimizde “salâte ve âtûz zekâte” birlikte geçer.

Bakara Sûresi 43: “Ve ekîmûs salâte ve âtûz zekâte ver-
keû mea el râkiîn.”



112

Meâli: “Her an Hakk’a bağlılık şuuru ile hareket edin ve te-
mizlenme içinde olup kendinizdekini paylaşın ve sıfatları an-
layanlarla birlikte sıfatları anlayın.”

Ayeti incelediğimizde, salât kelimesinin yanında zekât ke-
limesini ve iki defa da rükû kelimesinin geçtiğini görüyoruz. 

Bunu çok ama çok iyi tefekkür etmeliyiz.

Eğer salât-ı namaz kılın diye çevirirsek, namazın içinde 
rükû yok mu ki bizlere iki defa ayrıca rükû kelimesi sunulmuş?

Zekât ve salât’ın arasında nasıl yakın bir bağ var ki, bu iki 
kelime Kur’ân’da yaklaşık 30 âyette birlikte kullanılmıştır? 

Başka bir âyette örnek vermek gerekirse:

Mâide Sûresi 55: “Ellezîne yukîmûnes salâte ve yutûnez 
zekâte ve hum râkıûn.”

Meâli: “O kimseler her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hare-
ket ederler ve temizlenme içinde olup kendilerindekini pay-
laşırlar ve onlar sıfatlarının idrakindedirler.”

Bu âyeti incelediğimizde, bir düşünce aklımızı sarıyor!

Eğer salât bildiğimiz namaz ise; “o kimseler namaz kılar-
lar, zekât verirler, rükû ederler olarak çevirirsek” namaz diye 
bildiğimizin içinde zaten rükû var.

Peki, neden rükû ayrıca verilmiş?

Yoksa salât diye bildiğimiz namaz değil de başka bir mânâ 
mı içeriyor?

Rükû diye bildiğimiz de, ellerimizi dizlerimize götürmek 
değil de başka bir mânâ mı içeriyor?

Salât kelimesinin anlamını Kur’ân’ı incelediğimizde ya-
kalıyoruz.

Hûd Sûresi 87. âyette; “E salâtu ke” âyeti bize bunu en gü-
zel bir anlamada sunuyor. 



113

“Kâlû yâ şuayb e salâtu ke te emru ke en netruke mâ 
ya’budu âbâunâ.” 

Şuayb’e deniliyor ki: “Ey Şuayb! Atalarımızın kulluk ettiği 
şeyleri bırakmamızı, senin bağlı olduğun mu sana hükmediyor?”

Evet, anlıyoruz ki salât: “bağlanmak, birleşmek, bütün-
leşmek, iletişim içinde olmak, Ulvî bağlılık içinde olmak” an-
lamındadır. 

Bir vücûdda; sonsuz hücrenin birbirlerine ve bir vücûda 
bağlılık içinde olduğu gibi, bu âlemde de sonsuz varlık Allah’a 
bağlılık içindedir. 

İşte bu bağlılık salât’tır ve bu bağlılık şuurunda yaşamak 
da salât şuurudur.

Zekât veren yani aklını temizleyen kişi, cümle varlığın bir-
birine bağlılığını anlama yoluna girer ve cümle varlığı tutanın 
Allah olduğunu idrak eder.

Bu idrak sonucunda kendisi de son nefesine kadar, o bağ-
lılık şuuru ile yaşar.

Ve hakikatlerden ulaştığı bilgileri çevresinde olanlarla 
paylaşır.

Ve son nefesine kadar tüm varlığın sıfatlarla donatıldığı 
şuuru ile yaşar.

Lokman Sûresi 4: “Ellezîne yukîmûn el salâte ve yu’tûnez 
zekâte ve hum bil âhıreti hum yûkinûn.”

Meâli: “O kimseler; her an Hakk’a bağlılık şuuru üzere ha-
reket ederler ve temizlenme içinde olup kendilerindekini pay-
laşırlar ve onlar sonlarına da inanırlar.”

Fussilet Sûresi 7:”Ellezîne lâ yûtûnez zekâte ve hum bil 
âhireti hum kâfirûn.”

Meâli: “O kimseler, zihinlerini temizleyip varlıklarını sa-
hibine teslim etmezler ve onlar sonunda hakikatleri görmez-
likten gelip örterler.” 

İşte anlıyoruz ki; zekât ve sâlat aynı cümle içinde birbi-
rinden ayrılamaz.



114

Zekât; aklı temizlemek, tüm kötü hallerden arınmaktır.
Salât ise; varlığın birbiriyle olan bağlılığı, birliği, bütünlü-

ğüdür. Tüm varlığın Allah’a olan bağlılığıdır. 
İşte zekât veren kişi, yani tüm bâtıl bilgilerden aklını te-

mizleyen, tüm kötülük hallerinden temizlenen kişi salât bo-
yutuna ulaşır ve o şuurla yaşar 

Anlıyoruz ki; salât boyutuna zekâtsız ulaşılmaz.
Anlıyoruz ki kâfirlikten kurtulmanın yolu, zekât ve salâttır.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Tegâbûn Sûresi 2: “Huvellezî halakakum fe minkum kâ-
firu ve minkum mû’min.”

Huve ellezî halaka kum : O ki, yaratandır, var eden, halkeden, siz, 
Fe minkum Kâfirûn : Bir kısmınız, kiminiz, hakikatleri 

görmemezlikten gelen,
Ve minkum müminun : Bir kısmınız, kiminiz, inanır,

Meâli: Ki O’dur sizi halk eden.Kiminiz hakikatleri görme-
mezlikten gelip örtersiniz ve kiminizde inanırsınız.

Hepimizi halk eden Allah’tır.

Kimimiz hakikatleri arar, varlıktaki ilimle Allah’a şahit olur.

Kimimiz, aileden gelen inançların yargılarında, yaptırım-
larında kalır, beynimizi hakikatlere kapatır, kâfir durumuna 
düşeriz.

Düşünmekten uzaklaşmak, hakikatleri anlamaya engeldir.

Korkular, emirler, yasaklar beynin düşünmesine engel olur.

Onun için insan yönünü varlığa döndürmeli, varlığın var- 
oluşunu düşünmeli ve hakikate erişmelidir.



115

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Enbiyâ Sûresi 36: “Ve izâ reâkellezîne keferû in yettehızû-
neke illâ huzuvâ e hâzellezî yezkuru âlihetekum ve hum bi zik-
rir rahmâni hum kâfirûn.” 

Ve izâ reâ ke : Seni gördükleri zaman, 
Ellezine kefer : Görmemezlikten gelen, hakikatleri örten 

kimseler,
İn yettehızûneke : Ediniyorlar, sararlar, seni, 
İllâ huzuve : Sadece, ancak, alay konusu, önemsememe, 
E haza ellezî yezkuru : Bu mu, zikreden, söyleyen, söz eden, 

anlatan, 
Âlihete kum : İlâh, siz, sizin ilâhlarınız,
Ve hum bi zikri : Onlar, anmak, anlatmak, zikri, 
El rahmâni : Rahman, tüm varlığı saran, 
Hum kâfirûne : Onlar, örten, görmemezlikten gelen, uzak 

olan, 

Meâli: “Hakikatleri görmemezlikten gelip örtenler seni 
gördükleri zaman sadece alay ederler. Bu mu sizin ilâhları-
nıza söz eden, derler. Onlar tüm varlığı nuruyla saranı anla-
maktan uzaktırlar.” 

Bu bölümü incelediğimizde kâfirlik durumuna düşenlerin, 
başkalarının inançlarıyla alay ettiklerini görüyoruz.

Kendi inancını, başkalarının inançlarından üstün görmek, 
başkalarının inancını yok saymaktır.

Bu durum kişiyi saygı ve sevgiden uzaklaştırır.

Başkalarına hor bakmaya götürür.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Zümer Sûresi 59: “Vestekberte ve kunte minel kâfirîn.”



116

Ve istekberte : Kibirlendin, büyüklük tasladın,
Ve kunte min el 
kâfirîn

: Oldun, hakikatleri görmemezlikten gelip örten,

Meali:Kibirlendiniz ve hakikatleri görmemezlikten gelip 
örtenlerden oldunuz.

Kibir, Allah’ın ekberiyetini görmeye engel olan bir örtüdür.
Kibir haline düşen kimse, kendini yüce görür, başkasına 

hor bakar.
Kendinde ve varlıkta yüce olanı görmekten uzaklaşır.

Şimdi Allah’ın esması olarak da karşımıza çıkan kâfir ke-
limesini inceleyelim.

Nisâ Sûresi 31: “İn tectenibû kebâira mâ tunhevne anhu 
nukeffir ankum seyyiâtikum ve nudhılkum mudhalen kerîmâ.”

İn tectenibu : Eğer, çekinmek, kaçınırsanız, 
Kebaira : Büyüklük halleri, kendini büyük görmek, 

kibirlilik, 
Mâ tunhevne anhu : Zararlı, yasaklandığınız şeyler, ondan,
Nukeffir ankum : Biz, örtmek, örteriz, sizden, 
Seyyiati kum : Fenalıklar, günahlar, hatalar, kötülük, siz, 
Ve nudhıl kum : Biz, hakikatlerimiz, dâhil olma, girmek, 
Mudhal : Makam, girilen yer, 
Kerim : Asil olan, erdemlilik, 

Meâli: “Eğer siz, size yasaklanmış olan o kibirlilik halle-
rinden kaçınırsanız, sizin fenalarınızı örteriz ve sizi asil ma-
kamlara dâhil ederiz.” 

İnsan kibre düşerek, kâfir durumuna düşer.
Ama insan Ekber olanı anlar ve düştüğü kibri terk ederse, 

onun günahları örtülür, hakikatin nice makamına kapı açar.



117

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim

Zümer Sûresi 35: “Li yukeffirallahu anhum esveellezî amilû 
ve yecziyehum ecrehum bi ahsenillezî kanu yamelûn.” 

Li yukeffira Allah 
anhum

: Örtsün, örter, kaybolur, kurtulur, Allah, 
onlardan,

Esvee ellezi amilu : Kötü, fena, yaptıkları, amelleri, 
Ve yecziye-hum : Karşılık, mükâfat, ödül, onlar, 
Ecre-hum bi ahsen : Ecir, karşılık, onlar, en güzel,
Ellezî kanu 
yamelun 

: Ki o, oldu, yapıyorlar,

Meâli: “Allah, onların amellerinde düştükleri fenalarını ör-
tücüdür ve onlar yaptıkları güzel şeylerin mükâfatını alırlar.” 

Zümer Sûresi 33: “Kim ona verilenlerin doğruluğuna ula-
şır ve onu tasdik ederse, işte onlar fenalara düşmekten sakı-
nırlar, Allah’a ortak koşmazlar.”

Zümer Sûresi 34: “Onlar, kendilerini vücûdlandırana ait 
olan hakikatlerden başka bir şey istemezler. İşte tüm içtenli-
ğiyle Hakk’a bağlı olanların istedikleri karşılık budur.” 

Bu bölümde, hakikate erişen, şirkten kurtulan, Hakk’a bağ-
lılık içinde olanların günahları onlarda örtülür diye belirtilir.

35. âyette onların denilen kesim, 33 ve 34. bölümde bah-
sedilen kimselerdir. 

İnsan kâfirlik durumuna düşebilir.

Eğer insan düştüğü gafleti anlarsa ve bu gafletten dönerse, 
Allah’ın rahmeti tecelli eder, onun günahları Allah’ın rahmeti 
ve bağışlayıcılığı ile örtülür.

Şimdi başka bir âyeti inceleyim.



118

Allah’ın insandaki günahlarını nasıl örteceği Kur’ân’da 
belirtilmiştir.

Enfâl Sûresi 29: “Yâ eyyuhâllezîne âmenû in tettekullâhe 
yecal lekum furkânen ve yukeffir ankum seyyiâtikum ve ya-
gfir lekum vallâhu zul fadlil azîm.”

Yâ eyyuha ellezine 
amenu

: Ey, iman edenler, emin olanlar,

İn tetteku Allah : Eğer, takva, fenalardan sakınma, ortak 
koşmama, Allah

Yecal Lekum : Yapar, eder, oluşturur, sizin için, sizi, sizde, 
Furkanen : Fark sahibi, hak ve batılı fark eden, anlayan, 
Ve yukeffir ankum : Kâfir, örter, kapatır, sizden, sizde, 
Seyyiati kum : Fenalar, günahlarınızı, siz, 
Ve yagfir lekum : Size mağfiret eder, temizlenmek, 

kirletmeyen,
Ve Allah zu el fadlı : Allah, sahip, nitelikler, lütuflar, 
Azîm : Yüce, ulu, kararlı, 

Meâli: “Ey iman edenler! Eğer fenalardan sakınır, Allah’a 
ortak koşmazsanız, siz hakk ve batılı anlayanlardan olursu-
nuz ve sizin fenalarınız sizde örtülür, size mağfiret edenin ve 
bütün lütufların yüce sahibinin Allah olduğunu anlarsınız.” 

Bu bölümde belirtildiği gibi, insan;

Kötülüklerden sakınırsa…

Düştüğü gafleti anlar ondan sıyrılırsa…

Allah’a ortak koşmaktan uzaklaşırsa…

Hakk ile bâtılın ne olduğunu anlarsa…

Bâtılı terk ederse…

Hakk olana yönelirse…

İşte o insanın günahları Allah’ın mağfireti ile örtülür. 

İşte Allah’ın kâfir esması böyle durumlarda tecelli eder.



119

Nisâ Sûresi 31. âyette de geçen; “size yasaklanmış olan 
o kibirlilik hallerinden kaçınırsanız, sizin fenalarınızı örte-
riz” uyarısı, kibirden kurtulmakla, kâfirlikten kurtulacağı-
mız, kâfirlikten kurtulmakla da Allah’ın mağfiretine erişece-
ğimiz bildirilir.



120

KİMSEYİ KÂFİR GÖRME

Kimseyi kâfir ilan etme.

Kâfirliğin ne olduğunu iyi anla.

Seni kâfirliğe düşüren, her türlü bilgiyi iyi analiz et.

Kimseyle alay etme.

Kimseyi dışlama.

Kendi inancını üstün görme.

Kimseyi inancından dolayı kerih görme kardeşim.

Kendi duygu ve düşüncelerini iyi muhasebe et.

Kimseye hor bakma kardeşim. 

Hor bakma bana.

Ben de sana.

Kerih görme beni.

Kâfir görme beni.

Ben de seni.

Bak âyette ne güzel bildirilmiş!

“Lâ ikrâhe-kerih görme.”

Hiç kimseyi, inancından, ibadetinden dolayı hor görme-
mek gerekir.

Hiç kimseyi milletinden, toplumundan dolayı hor görme-
mek gerekir.

Cinsiyet ayrımcılığı yapmamak gerekir.

Âyette “kerih görme, hor bakma” diye emredilmiştir. 

Bir kimsenin başka bir kimseye hor bakmaması gerekir. 



121

Sûretlerde kalmamak gerekir.

Özü görebilmek gerekir.

Sûretlerde kalmanın, özü örtmenin bizi düşürdüğü du-
rum, kâfirlik durumudur.

Bedenleri görüp, bedenlerin sahibini görememek, bizi ha-
kikati görmekten uzaklaştıracaktır.

İşte bu durum da bize kâfirliği getirecektir.

Hepimizin özünde Allah’tan gayrısı yoktur.

Yûnus Emre ne güzel belirtmiş.

“Severim ben seni candan içeri

Yolum vardır bu erkândan içeri. 

Beni bende demen bende değilim

Bir ben vardır bende benden içeri. 

Nereye bakar isem dopdolusun 

Seni nere koyam benden içeri.” 

Yûnus’un ilâhide belirtdiği gibi hepimizin özü Allah’tır.

Onun için kimseyi hor görmemeliyiz.

Kimseye hâkir bakmamalıyız.

Hepimiz Allah’ı taşıyan O’nun kullarıyız.

Tüm varlığa birlik gözüyle bakmalıyız.

Yine Yûnus’un dediği gibi, tüm varlığa Hakk nazarıyla 
bakmalıyız.

‘’Yetmiş iki millete bir göz ile bakmayan, 

Şer’in evliyası olsa, hakikatte asidir’’

İşte varlığın dış yüzünde kalmamalıyız.

Özlere bakmalıyız.

Varlığı içiyle dışıyla tutanın Allah olduğunu bilmeliyiz.

Benim dış yüzüme bakma kardeşim.



122

Benim özüme bak.

Ben de senin.

Her organın bir fıtratı vardır.

Her organın bir yaratılış gayesi vardır.

Göz görmek için, kulak duymak için yaratılmıştır.

Bunu bil bana öyle davran.

Ben de sana.

İlle de senin gibi olmam mı gerekiyor?

Ben kulak isem, sen göz isen…

ille benim de görmem mi gerekiyor?

Niye beni kendine benzetmeye çalışıyorsun?

Beni olduğum gibi görsen.

İlle de senin gibi inanmam mı gerekiyor?

Benim inancıma saygı göstersen…

İlle de senin gibi ibadet etmem mi gerekiyor?

Benim ibadetime de saygı göstersen…

Senin yöneldiğin ile benim yöneldiğim Allah aynı Allah 
değil mi?

Ben farklı bir şekilde yöneliyorsam, niye kâfir oluyorum?

Niye beni dinsiz, kâfir ilan ediyorsun?

Niye beni kerih görüyorsun?

Ben ailemden öğrendiğim inanca, ibadete uyuyorum.

Sen de öyle yapmıyor musun?

Benim ailemden öğrendiğim inanç yanlış, seninki doğru 
mu oluyor?

Senin ibadetlerin doğru, benimki yanlış mı oluyor?

Senin gibi yapmıyorum diye, sana uymuyorum diye niye 
beni kâfir, dinsiz, zındık ilan ediyorsun?



123

Niye benim yolum yanlış, seninki doğru oluyor?

Niye beni cehenneme atma derdindesin?

Kerih görme beni… 

Ben de seni…

Bak Kur’ân ne güzel bildirmiş.

Bakara Sûresi 256: “Lâ ikrâhe fîd dîn.” 

Meâli: “Dinin içinde kerih görmek yoktur.”

Kerih görme giysimi.

Başım açık oluşumu ya da kapalı oluşumu.

Sakallı oluşumu ya da sakalsız oluşumu.

Beni olduğum gibi kabul et.

Beni dışlama, kerih görme, hedef gösterme.

Sadece şu yönüme bak.

Zalim miyim?

Kötülük yapıyor muyum?

Çevreme zararlı biri miyim?

Dedikoducu, fitneci miyim?

Gıybet eden, haset biri miyim?

Acımasız, gaddar, zalim biri miyim?

Eğer bunlar ben de varsa, beni uyar.

Bende zulme kapı açan bu duyguları bana bildir.

Gel kardeşim!

Sakın kimseyi yargılama.

Kimseyi kâfir görme.

Kimseyi küçümseme.

Kimseyi cehennemlik ilan etme.

Kendini kurtulmuş sanma.

Sakın önyargılı olma.



124

Kimsenin inancını, ibadetini yargılama.

Kimsenin, milletini, geleneğini yargılama.

Kimsenin, kültürünü, âdetlerini yargılama.

Hiçbir varlığı küçümseme.

Hiç kimseyle alay etme.

Kimseyi aşağılama.

Alay etme, yargılama, küçümseme.

Bil ki böyle durumlara düştüğün an hakikatleri anlamak-
tan uzaklaşırsın. 

Bakışların hakikatlerden sapar.

Öfkeyle, hor görerek bakma durumuna düşersin.

Yanında birileri, bazı kimseler hakkında alay ediyorsa, 
sen sakın etme.

Yanında birileri, bazı kimseleri yargılıyorsa, sen sakın 
yargılama.

Sad Sûresi 63:

أتََّخَذْناَهمُْ سِخْرِياًّ أمَْ زَاغَتْ عَنْهمُُ الْبَْصَارُ
Ettehaznâhum sıhriyyen em zâgat anhumul ebsâr

Ettehaznâ-hum : Edindik, sarıldık, onlar, 
Sihriyyen : Alay etmek, önemsememek, 

aldatmak, küçümseme,
Em zagat anhum : Yoksa, dolayı, kaydı, saptı, onlar gibi, 
El ebsar : Bakış, basîret, anlayış, 

Meâli: “Derler ki: Onlardan alay etmeyi, küçümsemeyi edin-
dik. Yoksa bundan dolayı mı bakışlarımız hakikatlerden saptı?” 

Âyette belirtildiği gibi, sakın alay etmeye, küçümsemeye 
kapılma.

Bu haller seni hakikatleri anlamaktan uzaklaştıracaktır.



125

Bu haller seni Allah hakikatine erişmekten uzaklaştıracaktır.

Bu haller seni kibir içine sürükleyecektir.

Sakın kardeşim kimseyi yargılama.

Sakın kardeşim kimseye hor bakma.

İnsanları; bizden, bizden değil diye ayırma.

Kendini cennetlik, başkasını cehennemlik görme.

Erkeği kadından üstün görme, kadını yok sayma.

Kadınları başı açık, başı kapalı diye yargılama.

Başın örtülü olup olmadığına değil, başı ve bedeni yara-
tana bak.

Bedendeki Hakk’a nazar et.

Bil ki başı açıklığın, ya da başın kapalılığına kapıldığın an, 
başı ve bedeni yaratanın Allah olduğunu unutacaksın.

Gözleri kim yarattı, o başa kim yerleştirdi?

Kulakları, saçları, kaşları kim yarattı?

Dili, ağzı, dişleri, dudakları kim yarattı, o başa kim yerleştirdi?

Tüm bedeni kim yarattı, hücre hücre kim halk etti?

İşte başı açık, başı kapalı dediğin an, yargıladığın an, âyette 
belirtildiği gibi; “bundan dolayı mı bakışlarımız hakikatlerden 
saptı?” durumuna düşeceksin.

Gel kardeşim!

Yaratılan her varlığa Hakk nazarıyla bak.

Yaratılan hiçbir varlığı küçük görme.

Beynine bölücülük, ayrıştırma bilgileri ekilmesine izin verme.

Tecessüs etme.

Gıybet etme.

Hucurât Sûresi 12: “Lâ tecessesû ve lâ yagteb ba’dukum 
ba’dâ.”



126

Meâli: “Birbirinizin gizli yönlerini, özelini araştırmayın, 
gıybet etmeyin.” 

Bil ki gıybet etmek, seni Hakk’tan hakikatten uzaklaştıracaktır.

Tecessüs etme, yâni insanların hatalarını, özelini araş-
tırma, onları yargılama. 

Bil ki tecessüs seni, varlığın özünü görmekten uzaklaştıracaktır.

Seni Allah’a tevekkül içinde olmaktan uzaklaştıracaktır. 

Gel kardeşim! 

Bilelim ki hiçbirimiz diğerinden üstün değiliz.

Hepimizi yaratan aynı Allah değil midir?

Aynı Allah her an hepimizin vücûdunda tecelli etmekte.

Hepimize şah damarından yakın.

Kimsenin inancını, ibadetini yargılamayalım.

Hepimiz Allah’a kendi öğrendiğimiz şekilde yönelir, O’na 
ibadet ederiz.

Hepimizi yaratan aynı Allah değil mi?

Hepimizi nitelikleriyle kuşatan aynı Allah değil mi?

Hepimiz O’ndan gelip O’na dönmüyor muyuz?

Gel kardeşim!

Kur’ân’ı duyalım.

Kur’ân’a uyalım.

“Lâ yeshar-alay etme” Hucurât Sûresi 11

Kimseyle alay etmeyelim, kimseyi aşağılamayalım.

İnsanları; fırkalara, gruplara bölmeyelim, kendi yolumuzu 
üstün görmeyelim başkalarına hor bakmayalım.

İnsanları; dinlerine, inançlarına, ibadetlerine göre ayırma-
yalım, yargılamayalım. Kendi inancımızı üstün görüp, başka 
inançlara hor bakmayalım.



127

İnsanları; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine göre ayır-
mayalım.

Kendi milletimizi, kendi geleneklerimizi üstün görmeyelim. 

Ey kardeşim!

Gel vicdanlı olalım.

Gel edebli olalım.

İnsan insanla eğlenir mi hiç?

İnsan insanı aşağılar mı hiç?

İnsan insanla alay eder mi hiç?

Neden birini küçük görürüz?

Neden biriyle alay ederiz?

Hepimiz Allah’ın kulu değil miyiz?

Hepimizi yaratan aynı Allah değil mi?

Kur’ân’da nice vurgular vardır.

İblis Âdem’i hor görüp, şeytan durumuna düşmedi mi?

Firavun, Mûsâ’ya hor bakıp, onu alaya alıp, kendi kibrinde 
boğulmadı mı?

Nemrut, İbrahîm’i küçük görerek, ona tepeden bakarak, 
kendi başını yakmadı mı?

Nedir bir düşün, Nemrut’un burnundan giren onun ölü-
müne sebep olan sinek?

İnsanları ya da bir varlığı hor görmek, alaya almak, insan 
olana yakışır mı hiç?

Birini alaya alıp, onun kâlbini incitmek kadar kötü bir şey 
olabilir mi?

Birinin eksiğini arayıp, onun eksiğiyle alay etmek insan 
olana yakışır mı hiç?

Birinin hatasını görüp, onun hatasını birine anlatıp, onu 
alaya almak, onu küçük görmek insan olana yakışır mı hiç?



128

Gel kardeşim!

Kimseyi yargılama.

Kimseyle alay etme.

Kimseyi küçümseme.

Birini alaya alarak düştüğün durumu bir düşün.

Alaya aldığın kişinin bedenini sen mi yarattın?

Onun bedenini sen mi şekillendirdin?

Ona nefes aldırıp verdiren sen misin?

Onların kâlbini attıran, kanını dolaştıran sen misin?

Yaratılan her şeyi anlama içinde ol, hiçbir varlığı hor görme, 
alaya alma.

Ağaçlara, taşlara, kuşlara, arılara, solucanlara, farelere, si-
neklere her bir mahlukata muhtaçtır insan oğlu.

Onlar olmazsa insanın yaşamı olmaz.

Gel kardeşim!

Kulluk nedir bilelim.

Kul hakkına girmeyelim.

Hepimizin Allah’ın kulu olduğunu bilelim.

Hepimizin vücûdunda Allah’ın olduğunu bilelim.

Birbirimize sevgiyle, saygıyla yaklaşalım.

Kul hakkına girmeyelim.

Kimsenin hakkını yemeyelim

Açgözlü olmayalım.

Paraya, mala, mülke esir olmayalım.

Bunlara esaret ateştir, yakar bizi bilelim.

Hiçbir kulun hakkına girmeyelim.

Kul hakkı, yerleri gökleri sallar, bilelim.

Kimseye iftira atmayalım.



129

Kimsenin ardından çekiştirmeyelim.

Hiç kimseye tuzak kurmayalım.

Hiç kimseye tepeden bakmayalım.

Kimsenin boynunu eğdirmeyelim.

Kimseye zalimlik yapmayalım.

Kimseye ah çektirmeyelim.

Ah, Allah’a varır, ateş olarak dönermiş.

Zalimin zulmü kendine dönermiş.

Kimseye kötülük yapmayalım.

Kimseye gözyaşı döktürmeyelim.

Kimseyi aldatmayalım.

Kimsenin gönlüyle oynamayalım.

Asla gönül kırmayalım.

Sadakatten ayrılmayalım.

Hiç kimseye ihanet etmeyelim.

Sözümüzün ardında duralım.

Kimsenin umudunu yıkmayalım.

Kimseye huzursuzluk vermeyelim.

Kimseyi yargılamayalım.

Kimseyi aşağılamayalım.

Fitnelik yapmayalım.

Bakara Sûresi 191: “Vel fitnetu eşeddu minel katli.” 

Meâli: “Fitne öldürmekten daha tehlikelidir.” 

Fesatlık yapmayalım.

Fitnelik öldürmekten kötüdür.

Adaletten uzaklaşmayalım.

Edepten ayrılmayalım.

Haktan hukuktan ayrılmayalım.



130

Gel kardeşim!

İyi insan olalım.

Sevelim, sevilelim.

Saygılı olalım.

Kul hakkına girmeyelim.

Kimseye zerre kadar kötülük yapmayalım.

Arabozan olmayalım.

Ara yapanlardan olalım.

Unutma, kul hakkı yerleri gökleri sallayan bir haktır.

Yapma kardeşim, kul hakkına girme.

Her varlık Allah’ın kuludur.

Hiçbir kulu Allah’tan ayrı görme. 

Allah’ın hiçbir kulunu hor görme.

Dedikodu, gıybet, fitnelik hep kul hakkıdır. 

Kötü düşünmek, aşağılamak, hor bakmak kul hakkıdır.

Yalan söylemek, iftira atmak kul hakkıdır. 

İnsanların eksiğini aramak, alay etmek, gizli yönlerini 
araştırmak kul hakkıdır.

Birine kendi çıkarın için gitmek, kendi çıkarın için tebes-
süm bile etmek kul hakkına girmektir. 

Zem, haset, fesat, gurur, kibir gibi haller hep kul hakkıdır. 

İnsanları inançlarına göre ayırmak, inançlarını küçük gör-
mek kul hakkıdır.

Yaratılmış bir varlığı kerih görmek kul hakkıdır. 

İnsanların mallarına, ırzlarına göz dikmek kul hakkıdır. 

Dikkat edelim ey kardeşim!

Gel kul hakkına girmeyelim.

Kimsenin boynunu eğmeyelim.



131

Hiç unutmayalım ki;
Kul hakkı cehennem ateşidir
Yakar insanı baştan ayağa.
Kul hakkına sakın girme.
Huzur ile yatamazsın yatağa.
Gel kardeşim!
Ön yargının ne olduğunu bilelim.
Beynimize sokulmuş olan, öteleyici, hor görücü, küçümse-

yici, alay edici, gıybet edici duyguları silelim.
Kimsenin eksiğini gediğini aramayalım.
Kendi hatalarımızı arayalım, onları düzeltmeye çalışalım.
Kimseyi kâfir görmeyelim.
Kendimiz kâfir miyiz buna bakalım.
Allah’ın hakikatlerini görmezden geliyor muyuz buna ba-

kalım.
Hakk nazarıyla bakalım.
Eşyanın hakikatini anlamak için bakalım.
Tevhîd şuuruyla bakalım.
Gel kardeşim kimseyi kâfir ilan etmeyelim.
Düştüğümüz hataları anlayalım.
Düştüğümüz günahları anlayalım.
Tövbe edelim.



132

TÖVBE

İnsan beşerdir şaşar.
İnsan bilmeden de olsa hatalar yapabilir.
Bilmeden de olsa gaflete düşebilir.
Hazreti Muhammed; “ben bir beşerim ben de şaşarım” di-

yerek en güzel tevâzuyu göstermiş. 
İşte insan düştüğü hatayı görebilmeli ve o hatadan dönebilmelidir.
Kişi kendini her zaman muhasebe etmelidir.
Her zaman kendi düştüğü gafleti görmeye çalışmalıdır.
Asla kibre düşmemeli.
Düştüğünü anladığı an tövbe etmelidir.
Kişi tövbesinde samimi olmalı.
Tövbesine uymalıdır.
Düştüğü kâfirlik durumunu görebilmeli.
Ve arınmaya çalışmalıdır.
Kimsenin günahını aramamalı.
Kendi günahına bakmalıdır.
Her an kendini sıgaya çekmelidir.
Yâni her an kendi yaptıklarını analiz etmelidir.
Düştüğü günahtan dönmeye çalışmalıdır.
Arınmanın yolu tövbeden geçer.
Tövbe nedir?
Tövbede samimi olmak nedir?
Nasûh tövbesi nedir?



133

Kur’ân açısından tövbeyi inceleyelim.

Neydi tövbe etmek?

Yaptığımız bir zulümden tövbe etmekle kurtuluyor muyuz?

Tövbe; günah işleyip tövbe etmek, yine günah işleyip yine 
tövbe etmek miydi?

Yoksa kâlben tövbe edip, bir daha günaha dönmemek miydi?

Birine yaptığımız zulüm ortada dururken, Allah yaptığı-
mız tövbeyle bizi affediyor mu? 

Tahrîm Sûresi 8: “Tevbeten nasûhâ-içten samimi tövbe edin.”

Evet, nedir tövbe?

Nedir nasûh tövbesi?

Tövbe; kişinin, bilerek ya da bilmeyerek kendisine ya da 
çevresine ya da başka kişilere yaptığı kötülüğü görmesi ve 
gerçekten pişman olarak, bir daha böyle kötülükler yapma-
mak için Allah’a söz vermesidir.

Tövbe; gafleti, gıybeti, kibri, bilmişliği, kalp kırmayı, dedi-
koduyu, çekiştirmeyi, iftirayı, yalanı, kul hakkı yemeyi, hâset-
liği, fesâtlığı, zararlı şeyler içinde olmayı terk etmenin adıdır.

Yaptığı hataya tövbe edip, o hataya tekrar dönüp, tekrar 
tövbe edip tekrar hataya dönüp tekrar tövbe edilmesi tövbe 
değildir.

Günah; hata demektir, zarar vermek demektir, hak yemek 
demektir. 

Tövbe; hatasını anlayıp dönmek demektir.

Tövbe, yaptığı hatayı anlayıp bir daha o hataya dönmemektir. 

Yaptığı zulümden pişmanlık duyan kişiye tövbe kapısı açılır. 

Tövbe; iyi kişi olmanın, yâni insan olmanın kapısını açar. 

Tövbe, kul hakkına girmekten dönmenin adıdır.

Kişi, bir kulun hakkını yediğinde zalim durumuna düşer.



134

Zalim kişi kendi cehennemini hazırlamıştır.

Ve yaptığı zulmün muhakkak ki karşılığını alacaktır. 

Tövbe “ ”; Günahlardan dönmeye söz vermek, dönmek, 
vazgeçmek, terk etmek, pişmanlık duymak gibi anlamlara gelir

Nasuh “ ”; hâlis, temiz, nasihat, bozulmayan, kirlen-
meyen, nesh etmek, hükümsüz bırakmak, iptal etmek, kaldır-
mak, o halden vazgeçmek, gibi anlamlara gelir.

Nasûh tövbesi; yaptığı hataya bir daha dönmemek üzere 
Allah’a söz vermek ve bir daha o hataya dönmemektir. 

Bunun ölçüsü; kişi yaptığı hatayı hatırladıkça, kendinden 
utanır, tüyleri diken diken olur, kendini ayıplar. 

Kişi, yaptığı hataları unutmamalıdır.

Yaptığı hataları hatırlamalı, sanki az önce yapmış gibi bü-
yük bir pişmanlık duymalıdır.

İşte bu pişmanlık, o kişiyi bir daha hata yapmaktan uzak 
tutacaktır. 

Kişi hata yapıp, tövbe edip tekrar hata yapıyorsa buna ta-
vuk tövbesi denir.

Kâmil insanlar tavuk tövbesini şöyle tarif etmişlerdir:

Tavuk yerde gördüğü dışkıyı yer ve gagasını yere silerek 
“Allah’ım bir daha dışkı yemeyeceğim” diyerek tövbe edermiş.

Ve tövbesini unutur, tekrar bir dışkı gördüğünde hemen 
koşar yine yermiş. 

İşte kişi tövbe edip, tekrar günah işliyorsa bu tövbeye kâ-
mil kişiler “tavuk tövbesi” demişler.

Onun için kâmil kişiler: “Evladım! Yapacaksan nasûh töv-
besi yap, tavuk tövbesi yapma, bil ki hakikat yolu nasûh töv-
besi yapana açılır.” demişlerdir.

Nasûh tövbesi dil ile değil, kâlbîdir.



135

Nasûh tövbesi, bâtıl olandan ve kötülükten uzaklaşmakla 
mümkündür.

Kişinin nasûh tövbesine ulaşabilmesi için, Allah’ın mağfi-
retine ulaşması gerekir. 

Eğer kişi tövbesinde samimi olur ve hata yapmamaya gay-
ret ederse, edep üzere olmaya başlar.

Edep üzere olan kişiye, lütûf açılır ve kişi kendine ârif ol-
maya başlar.

Kendinde ve tüm varlıkta her an tecelli eden Allah’a şa-
hit olmaya başlar.

İşte bu şehadet, kişinin Allah’a teslimiyetine kapı açar, kişi 
açılan kapıdan Allah’ın mağfiretine ulaşır.

Ve işte o zaman kul, her an Allah’ın mağfireti üzere yaşar. 
Bu mağfiret kişinin günaha düşmesine izin vermez.
İşte o zaman kişi nasûh tövbesine ulaşır.
Nasûh tövbesine ulaşan kişi, hiç kimseye zerre kadar za-

rar veremez, kimseyi kandıramaz, kimsenin hakkını yiyemez.
Çünkü onun gönlü her an Allah aşkıyla doludur.
O aşk ona hata yaptırmaz. 
İşte nasûh tövbesi için mağfiret şarttır.
Mağfiret için de; edep ile ilim ile idrak ile tefekkür ile Al-

lah’a şahit olmak şarttır. 
Mağfiret; kirletmeyecek olanı giyinmektir. 
Kişiyi günah kirinden uzak tutacak tek şey, Allah’ın mağ-

firetidir. 
Kişi Allah’ın mağfiretine mazhar olmuşsa, Allah o kişinin 

kâlbinden her an ona sevgisini hissettirir.
O sevgi, kişinin hata yapmasına engel olur.
Allah’ın sevgisine mazhar olan kimse, kimseyi üzemez, 

kimseye kötü söz edemez, kâlbini kıramaz, hakkına giremez.



136

O kişi, hiçbir zaman kul olduğunu unutmaz, her an kulluk 
makamında durur, kulluk şuuru ile hareket eder.

Her varlığın kendisi gibi Allah’ın bir kulu olduğunu bilir ve 
Allah’ın her varlıkta her an tecelli ettiğini bilir.

Bir kula zarar vermenin Allah’a zarar vermek olduğunu bilir.

İşte nasûh tövbesine ulaşan, nereye bakarsa baksın Al-
lah’ın vechî oradadır, şuuru ile yaşar.

Nasûh: Temizlenmek, arınmak, benliği bırakmak demektir.

Nasût; İnsan olmak demektir.

Ya Rabbî! Bizlere nâsuh tövbesini nasip eyle.

İnsanoğlu zayıftır, hatalar yapabilir, gaflete düşebilir, gü-
nah işleyebilir.

Kul hakkına girebilir, Allah’a karşı şirk koşabilir.

Aklı ve gönlü temiz olmayan insan, Allah hakikatine eri-
şemeyecektir, insan makamına eremeyecektir, İslâm olama-
yacaktır.

Aklı ve gönlü temizlemenin, günahlardan dönmenin ilk 
adımı tövbedir.

Hadi gelin tövbe edelim.

Bismillâhirrahmânirrahîm

Estağfirullah, Estağfirullah, Estağfirullahe’l-azîm el-kerîm, 
ellezî lâ ilâhe illâ hüve’l-hayyü’l-kayyûmü ve etûbü ileyhi, tev-
bete abdin zâlimin li-nefsihî, lâ yemlikü li-nefsihî mevten velâ 
hayâten velâ nüşûrâ. Ve es-elühü’t-tevbete ve’l-mağfirete ve’l-hi-
dâyete lenâ, innehû, hüve’t-tevvâbü’r-rahîm.

Meâli: Günahlardan temizleyen Allah’tır, günahlardan te-
mizleyen Allah’tır, günahlardan temizleyen Allah’tır. Azîz olan-
dır, Kerîm olandır. O’ndan başka güç yoktur. Diri olan, dirili-
ğiyle varlığı her dâim tutan, sürüp giden ancak O’dur. Tövbe 
O’nadır. Bir özden var etmede ve hayat vermede ve neşretmede 



137

bir gücü olmayan ve nefsine zulmeden kulunun tövbesini ka-
bul edendir. Bize hidâyet eyle, mağfiret eyle, tövbemizi ka-
bul eyle. Muhakkak ki O’dur rahîm olan, tövbeleri kabul eden.

Tövbe Allah’ım, tövbe Allah’ım, tövbe Allah’ım. 

Bu ana gelinceye kadar ettiğim dedikodu ve çekiştirme-
lerden, fitnelik ve fesatlıktan, hasetlik ve kıskançlıktan, biri-
lerinin ardından alay etmekten, kulların hakkına girmekten, 
düştüğüm gururdan, kibirden, kendimi üstün görmekten, baş-
kasına hakir bakmaktan pişman oldum, tövbe ediyorum, beni 
affet ya Rabbim.

İnsanların inançlarına karışıp onları yargılamaktan, ör-
tülü ya da örtüsüz diye ayırmaktan, namazlı ya da namaz-
sız diye ayırmaktan, cemaat, tarikat, mezhep ayrımcılığı yap-
maktan pişman oldum, tövbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Kendi inancımı yüce görmekle, başkasının inancına hor 
bakmakla, onları cehennemlik görmekle, hüküm sahibinin 
sen olduğunu unutmakla, nasıl bir gaflete düştüğümü anla-
dım, tövbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Nice kulunun kâlbini kırdım, içimde onlara öfke duydum, 
sesimi yükselttim onları incittim, bilerek ya da bilmeyerek on-
lara kötülük ettim, hepsinden pişmanlık duydum, tövbe edi-
yorum, beni affet ya Rabbim.

Dilimi tutamadım, fena sözler ettim, bilmişlik ettim, tar-
tışmalara girdim, kimini yüce gördüm, kimini küçük gördüm, 
tüm varlıkta senin yüceliğini göremedim, tevazuyu unuttum, 
tenezzüllü olamadım, pişman oldum tövbe ediyorum, beni af-
fet ya Rabbim.

İnsanların eksiğini aradım, hatasını aradım, kendi eksi-
ğimi göremedim, kendi hatalarıma bakamadım, tövbe ediyo-
rum, beni affet ya Rabbim.



138

Düştüğüm öfkelerden, nefretlerden, kinlerden, kavgalar-
dan, ettiğim zalimliklerden pişman oldum, tövbe ediyorum, 
beni affet ya Rabbim.

Düştüğüm kaygılardan, karamsarlıklardan, umutsuzluk-
lardan, senden umut kestiğimden dolayı tövbe ediyorum, beni 
affet ya Rabbim.

Dünyanın malına mülküne kapıldım, şana şöhrete aldan-
dım, dünyanın nice çıkarına esir oldum, kendi çıkarım için nice 
kimsenin hakkına girdim, bilmeden nicesine hakkımı yedir-
dim, bilmeden aldandım aldattım, nice hatamı anladım, tövbe 
ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Varlığın sûretinde kalıp, özünü görmemekle, eşyanın ha-
kikatine erememekle, kendime ârif olamamakla, sana şahit 
olamamakla, sana şirk koşmakla, aklımı kullanamamakla, ne 
büyük bir gaflete düştüğümü anladım, tövbe ediyorum, beni 
affet ya Rabbim.

Varlığın ve kendimin yaratılış hikmetini görememişim, 
yaşamın sırrını çözememişim, seni bilememişim, beni affet 
ya Rabbim.

Bilerek ya da bilmeyerek düştüğüm tüm günahlarımdan 
pişman oldum.

Pişmanlıklarımı kabul eyle, tövbemi kabul eyle ya Rabbim.

İnsanlara karşı samimi olamadım, onları bilmeyerek de 
olsa kırdım.

Zaman zaman içimden onlara öfke duydum.

Arkalarından konuştum, dedikodusunu yaptım.

Özelini araştırdım, onları suçladım.

İnsanları anlamak için dinlemedim, yargılamak için dinledim.

Konuşurken sesimi yükselttim, iddia peşinde oldum.

Hepsinden pişman oldum.



139

Pişmanlıklarımı kabul eyle, tövbemi kabul eyle ya Rabbim!

Dünya çıkarına kapılıp gittim.

Makamlara şanlara özendim.

Ölümlü olduğumu unuttum.

Para, mal derdine düştüm.

Böylece Sana olan teslimiyet ve tevekkülü unuttum.

Bunlardan pişman oldum, affet beni ya Rabbim!

Nice günahlara düştüm.

Nice kâfirlikler durumuna düştüm.

Ben egosuyla Seni unuttum.

Sana ait olan sıfatları kendime nispet ettim.

Bana ait olmayan bedeni kendime nispet ettim.

Sana ait olan nice hakikati örttüm, görmezden geldim.

Böylelikle kâfir durumuna düştüm.

Bunlardan pişman oldum, affet beni ya Rabbim!

Tövbe ya Rabbim, tövbe ya Rabbim, tövbe ya Rabbim,

Muhakkak ki sensin tövbeleri kabul eden, affeden, mağ-
firet sahibi olan. 

Tövbemizi kabul eyle, bize mağfiret eyle.

Günahlara düşmemeye sana söz veriyoruz, sözümüzü ka-
bul eyle, gönlümüzü samimi eyle ya Rabbim.

Ey Allah’ım!

Sana layıkıyla kul olamadım.

Her varlığın senin kulun olduğunu göremedim.

Seni layıkıyla anlayamadım.

Kâfirlikte kaldım, sûretlerin ardını göremedim.

Varlıktaki sana ait tecellileri layıkıyla anlayamadım.

Gaflet içinde yaşadım.



140

Şuursuzca yaşadım.
Tüm bunlara tövbe ediyorum.
Beni affet Allah’ım.
Seni layıkıyla anlamamı nasip et.
Kulluk makamına erişmemi nasip et.
Kâfirlikten kurtulmamı nasip et.
Her yerde sana nazar etmeyi nasip et.
Damlaların senden ayrı olmadığını görmemizi nasip et.
Bu zamana kadar bilerek ya da bilmeden kime kötülük et-

timse…
Kimi üzdümse…
Kime karamsarlık verdimse…
Kimi korkuya düşürdümse… 
Kime bilerek ya da bilmeden sıkıntı verdimse…
Tüm bunlara tövbe ediyorum.
Beni affet Allah’ım.



141

NİYAZ-NÂDÂ

“Benden kimseye sıkıntı gelmesin Allah’ım.” 

“Benim yüzümden kimse acı çekmesin Allah’ım.”

“Kimseyi kaygıya düşürmeyeyim Allah’ım.”

“Kimsenin gönlünü incitmeyeyim Allah’ım.”

“Kimseye karamsarlık vermeyeyim Allah’ım”

“Benim yüzümden kimsenin gönlüne hüzün düşmesin Al-
lah’ım.”

“Bilmeden de olsa kimseyi aldatmayayım Allah’ım.”

“Allah’ım çaresizlere koşmamı nasip et.”

“Allah’ım insanlara moral olmamı nasip et.”

“Allah’ım sıkıntısı olana, hiçbir karşılık beklemeden yar-
dım etmemi nasip et.”

“Allah’ım kaygısı olan kardeşimin kaygısını kaldırmamı 
nasip et.”

“Allah’ım insanlara umut olmamı nasip et.”

“Allah’ım insanları sevindirmemi nasip et.”

“Allah’ım ihtiyacı olana hayr üzere yardım etmemi nasip et.”

Sen beni var edensin.

Sen beni yaşatansın.

Bedenimdeki tecellilerin sahibi Sensin.

Bende nefes alıp veren Sensin.

Tenimin de cânımın da sahibi Sensin.

Zâkir, Fâil, Mevsûf, Mevcûd Sensin.



142

Evvelim Sensin Allah’ım.

Âhirim Sensin Allah’ım.

Zâhirim Sensin Allah’ım.

Bâtınım Sensin Allah’ım.

Sana sığındım Allah’ım.

Sana teslim oldum Allah’ım.

Sana güvendim Allah’ım.

Sana tevekkül ettim Allah’ım.

Bakara Sûresi 67: “Eûzu bi Allah.”

Meâli: “Allah’a sığınırım.”

Nahl Sûresi 98: “Fe isteız bi Allah.” 

Meâli: “Hemen Allah’a sığın.”

Mü’minûn Sûresi 97: “Eûzu bike.”

Meâli: “Sana sığındım.” 

Âl-i İmrân Sûresi 159 : “Tevekkel alâ Allah.”

Meâli: “Allah’a tevekkül ederim.” 

Ahzâb Sûresi 3: “Ve tevekkel alâ Allah ve kefâ bi Allah vekîlâ.”

Meâli: “Allah’a tevekkül ederim ve sadece Allah’a dayanırım.”

Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın.” 

“Evvel O’dur.” 

“Âhir O’dur.”

“Zâhir O’dur.”

“Bâtın O’dur.”

Enbiyâ Sûresi 89: “Rabbi lâ tezernî ferden ve ente hay-
rul vârisîn.”

Meâli “Rabbim beni yalnız bırakma ve her an Sana hayırla 
teslimiyet içinde olayım.” 



143

Âl-i İmran Sûresi 193: “Fe âmennâ rabbenâ fagfir lenâ 
zunûbenâ ve keffir annâ seyyiâtinâ ve teveffenâ meal ebrâr.” 

Meâli: “Rabbimiz! Sana iman ettik.” 
“Rabbimiz! Günahlarımıza karşı bize mağfiret et.” 
“Rabbimiz! Dosdoğru hareket etmememizi nasip et.”
“Rabbimiz! Sevgiyle davranmamızı nasip et.”
“Rabbimiz! “Bir sahibi olmamızı, erdemli olmamızı nasip et.”



144

SON DEĞERLENDİRME

Bu kitabımızda kâfirlik konusunu işlemeye gayret gösterdik.

Kâfir kelimesinin birçok anlama geldiğini gördük.

Olumlu yönleri de olduğunu anladık.

Olumsuz yönleri de olduğunu anladık.

Kâmil kimselerin kâfirliğinin, sırları örtmek olduğunu, 
akılları henüz uygun olmayanlara hakikatlerin açılmaması 
gerektiğini öğrendik.

Allah’ın kâfirlik esmasının ne olduğunu anlamaya çalıştık.

İnsanın yaptığı hataya karşı, Allah’ın rahmetinin nasıl bir 
örtü olduğunu anladık.

Allah’ın “El Kâfir” esmâsının ne kadar muhteşem bir lü-
tuf olduğunu anladık.

Kul günaha düştüğü zaman, Allah’ın merhametinin ne 
kadar önemli olduğunu, kulunu merhametiyle nasıl korudu-
ğunu anladık.

Kul günaha düşebilir, günahının affı için tövbe kapısı her 
zaman açıktır.

Allah kullarının günahtan dönmesi için, tövbe kapısını 
açık bırakmıştır.

Allah kulunu affeder.

Günahını örter.

Yeter ki kul günahından dönsün, tövbe etsin, tövbesinde 
samimi olsun.



145

Günahlarımızı anladığımızda Allah’ın merhametinin nasıl 
tecelli ettiğini anladık.

İnsan, günahların rahmet ile örtülmesinin kıymetini çok 
iyi bilmelidir. 

Yoksa düştüğümüz günahlara karşı, hemen cezalandırılsa 
idik, rahmet tecelli etmemiş olsa idi, düştüğümüz durumdan 
çıkamazdık. 

Bu çalıştığımız kitapta kâfirliği birçok yönden incelemeye 
çalıştık.

Allah’ın, kulunun günahlarına karşı rahmet örtüsüyle, ku-
lunu günahtan nasıl uzak tuttuğunu anlamaya çalıştık. 

Kur’ân’da birçok yerde geçen “Yukeffir ankum seyyiâti 
kum-sizin günahlarınızı sizde örtücüdür” âyetlerinde Allah’ın 
“yukeffir-kâfir” esmasının bizlere ne büyük bir lütuf olduğunu 
hissetmeye çalıştık. 

Bu muhteşem bir hakikattir, Allah’ın rahmetinin ne kadar 
geniş olduğunun da ispatıdır. 

Ayrıca kâfirliğin, Allah’ın hakikatlerini görmezden gelme 
olduğunu, örtmek olduğunu öğrendik.

Kâfirûn Sûresinde geçen kâfirliğin, bizlerin düştüğü ben-
lik günahına nasıl kaydığımızı anladık..

İnsanın vücûdunun Allah’a ait olduğunu, o vücûda benim 
demekle ne kadar büyük bir gaflete düştüğümüzü bu sûrede 
anlamaya çalıştık. 

Bize şah damarından yakın olan Allah’ı dışarıda göklerde 
aradık.

Oysa O bize bizden yakın idi.

O’nu kendimizde bulmayı bilemedik.

O’na ait olan vücûda benim demekle, kâfir durumuna düştük. 

Yâni O’na ait olanı örttük, kendimize nispet ettik.



146

Kur’ân bizlere; ötelerde, göklerde, bilinmeyen bir yerlerde, 
görünmeyen bir yerde bir Allah tarif etmiyor idi.

Kur’ân bizlere; kendi vücûdumuzun ve cümle vücûdların 
dışında bir Allah tarif etmiyor idi.

“Allah’ı göklerde, bir yerlerde aramayı bırakın, kendinizde 
arayın” bilgisini sunuyordu.

“O size şah damarınızdan yakındır” 
“O sizin tüm vücûdunuzu kuşatmıştır.”
“Onu kendinizde arayın” bilgisini sunarak, Allah hakika-

tine kendi vücûdumuzda erişeceğimizi bildirdi.
Kâfirlikten kurtulmanın yolu, Allah’ı kendimizde bulma-

mız idi.
O bize şah damarımızdan yakındı.
Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”
Meâli: “Ve Biz ona şah damarından daha yakınız.”
İnsan kâfirlikten kurtulmak için; kendi vücûduna dön-

meli, o vücûdun nasıl oluştuğunu, nasıl bir kaynaktan geldi-
ğini düşünmelidir.

İnsan kendi vücûdunu var etmedi ve kendi vücûdunda her 
an olan işleyişin sahibi de değildir.

İnsanın kendi vücûdu canlı bir kitaptır.
A’dan Z’ye Allah hakkında aradığı tüm soruların cevabı 

kendi vücûdundadır.
İnsan kendi vücûd kitabını okumalıdır.
O kitabı anlamaya çalışmalıdır.
O kitabı kendine nispet edip, kâfir durumuna düşmemelidir.
İsrâ Sûresi 14: “İkra kitâbek kefâ bi nefsikel yevme aleyke 

hasîbâ.”
Meâli: “Oku, kendini tanımak için kendi vücûd kitabın sana 

yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama içinde ol.” 



147

İnsan, Allah’ı göklerde bir yerde değil, kendinde ve varlı-
ğın özünde aramalıdır.

Kendi dışında bir Allah’a inanmayı değil, ona şah damarın-
dan yakın olan Allah’a iman etmeyi başarabilmelidir.

Bunu başarmanın yolu, kendi vücûdunda ve cümle varlı-
ğın vücûdunda her an işleyen, ilâhi kudreti hissedebilmeli ve 
O’nun tecellilerine şahit olmalıdır.

Bakara Sûresi 67: “Allah, sizin vücûd varlığınızda her an iş-
leyendir, eski cehalet hallerinizdeki o tapınmalarınızı yok edin.”

İnsan, göklerde bir yerlerde olduğuna inandığı Allah inan-
cını terk etmeli, zannıyla oluşturduğu bir ilâha tapınmayı bı-
rakmalı, bâtıl bilgilerden, hurafelerden uzaklaşmalı, aklını ve 
gönlünü temizleyip, kendi vücûduna dönmelidir.

Yâni insan, kendini kâfir durumuna düşüren her türlü gaf-
letten sıyrılmalıdır. 

Allah bize şah damarımızdan yakın ise; O, bizim ten bo-
yutumuzu ve cân boyutumuzu kuşatmıştır.

İnsan, O’ndan gelen O’nun kendisidir.
İnsan, O’nu gösteren, O’nun zâhire çıkmış boyutudur.
İnsan, geldiği kaynağı gösteren, kaynağın kendisidir.
Nasıl ki yeraltından çıkan su, yer altındaki kaynağın ken-

disi ise, insan da Allah kaynağından gelen O’nun kendisidir.
Tohumda ne varsa, zamanı geldikçe o açığa çıkacaktır.
Tohum ağacın evvel boyutudur.
Ağaç tohumun zâhir boyutudur.
Ağacın ve tohumun, görünen yüzünün görünmeyen yüzü 

bâtın boyutudur. 
Ağacın yeni oluşan tohumda gizlenmesi, âhir boyutudur.
Evveliyle, âhiriyle, zâhiriyle, bâtınıyla O, O’dur.
Hadîd Sûresi 3: “Hu el evvel ve el âhir ve el zâhir ve el bâtın.”



148

Meâli: “O evveli olmayandır, O sonu olmayandır, O zâhir 
olandır, O bâtın olandır.”

Görünen görünmeyen tüm âlem, Allah’ın kendini zâhire 
çıkarmış boyutudur.

Bu zâhire çıkış, an be an devam etmektedir.
Sadece zâhire çıkmış boyuta Allah denemez.
Allah’tan ayrı da denemez.
Sadece, Allah’ın zâhire çıkmış boyutu denir.
Evveliyle, âhiriyle, zâhiriyle, bâtınıyla tüm boyutlara Al-

lah denir. 
Allah’ı göklerde bir yerlerde değil, öncelikle kendi vücû-

dumuzda ve varlığın kendinde aramalıyız.
İşte kâfirlikten kurtulmanın yolu, Allah’a kendinde şahit 

olmakla mümkündür.
Teslimiyet ve tevekkül bizleri kâfirlikten kurtaracaktır.
İnsan, Allah’ı görmek isterse, yâni ona şahit olmak isterse, 

dönüp kendi vücûdundaki işleyişe, niteliklere, vücûdunu tu-
tan ilâhi kudrete bakmalıdır.

Görünen tüm âlem, O’nun kendinden açığa çıkmıştır.
Görünen tüm âlem O’nun kendi görüntüsüdür.
Her varlık O’nun örtüsüdür.
O örtünün ardında olan O’nun kendisidir.
Görünen de görünmeyen de O’dur.
Hadîd Sûresi 3. âyet bunu çok güzel bildirir.
“Hû el zâhir-Görünen O’dur.”
Allah kendi özünden bu âlemi halk eyledi.
Bu halk eyleyiş an be an devam etmektedir.
O’ndan gelen âlem, O’nun görüntüsü ve her an O’nun kendi 

işleyişidir.
Bir tohumu düşünelim; tohumun içinde ağaç vardır, ama 

görünmez.



149

Tohum yarılıp, filizden ağaca akış başlayınca, tohumun 
içinde olan zâhire çıkmaya başlar.

İşte görünen ağaç, tohumun özünden başka bir şey değildir.
Her varlık da, Allah’ın kendinden açığa çıkar.
Varlığın ana kaynağı Allah’ın kendisidir. 
Varlığın görünen ve görünmeyen yüzü Allah’ın kendisidir.
İşte, “Allah size şah damarınızdan yakındır âyeti” O’nu 

uzaklarda değil, kendimizde aramalıyız mesajıdır.
Tenimizle canımızla O, O’dur.
Vücûdumuzda fiiliyle fâil olan O’dur.
Vücûdumuzda sıfatlarıyla mevsûf olan O’dur.
Vücûdumuzu tutan Zât O’dur.
İşte kâfirlikten kurtulmamızın yolu, Allah’ın zâtının ya-

nında kendimizi hiç bilmektir.
Kur’ân’da kâfirlikten kurtulmanın yolu çok güzel açık-

lanmıştır.
Her kim;
Düştüğü kibirden kurtulursa…
Zalimliği terk ederse…
Gafletin ne olduğunu anlar, gafletten sıyrılırsa…
Yalanları terk ederse…
Allah’a şirk koşmanın ne olduğunu bilir, müşriklikten kur-

tulursa…
Tâğût alanın ne olduğunu anlar, o alanı terk ederse…
Hakk ile bâtılın arasındaki farkı bilirse…
Bâtıldan uzaklaşırsa…
Hakk olana rabıta kurarsa…
İşte o insan kâfirlikten kurtulur.
O kişiye Allah mağfiret eder.
İşte Allah’ın kâfir esması da böylece tecelli etmiş olur.



150

Ne kadar kâfirliği anlasak da yine de kâfirliğe düşmemiz 
olasıdır.

Çünkü bizler topraktan oluşan beşerleriz.
Beşeriz ve şaşarız.
Gaflete düşeriz, benlik içinde olabiliriz.
Yeter ki düştüğümüz gafletten çabuk dönelim.
İşte bu kitabımızda kâfirlik konusunu anlamaya ve anlat-

maya gayret gösterdik.
Eksiğimiz hatamız elbette vardır.
Gönlümüz ne kadar izin verdiyse, o kadar anladık ve an-

ladığımızı kaleme almaya çalıştık.
Hatamız eksiğimiz çoktur.
Rabbim bizleri affetsin.

Gönlünüz ilâhi aşkla sarılsın.

Gönlünüzden aşk hiç eksik olmasın.

Gönlünüz her dâim ilâhi heyecan içinde olsun.

Gönlünüz her an Allah’a teslimiyet içinde olsun.

Gönlünüz tevekkül içinde olsun.

Yüzünüzden tebessüm eksik olmasın.

Kâlbinizden sabır eksik olmasın.

Her dâim huzur içinde olun.

Sevgi içinde, saygı içinde hareket edenlerden olalım.

Hayata niçin geldiğimizi bilelim.

Hayat amacımızın ne olduğunu bilelim.
Çevremize hep yardım, hizmet içinde olalım.
Yaşamın sırrını arayanlardan olalım.
Her günün kıymetini bilenlerden olalım.



151

Her an hakikati arayanlardan olalım.
Kendini bilme yolunda, ilmi yolu bulanlardan olalım.
Bir gayret içinde, üretkenlik içinde olalım.
Her varlığa sevgi içinde davrananlardan olalım.
Hiç unutmayalım, biz de bir varlığız ve doğanın bir par-

çasıyız.
Biz de Allah’ın kuluyuz.
Kulluğumuzu bilelim ve kulluk şuurunda yaşayanlardan 

olalım.
Kâfirlik durumuna düşersek, hemen kurtulanlardan olalım.
Kâfirliğin her yönünü bilenlerden olalım.
Olumlu ve olumsuz yönlerini bilenlerden olalım.
Varlığın yaratılış hikmetlerini arayanlardan olalım.
Birbirimize yardım edenlerden olalım.
Birbirimize umut olalım, moral olalım.
Birbirimize huzur verenlerden olalım.
Birbirimize cennet olalım.
Rahmeti, şefkati, sevgiyi, saygıyı, hissettirenlerden olalım.
Gönlünüzden Hakk sevgisi eksik olmasın.
Gönlünüzden Halk sevgisi eksik olmasın.
Cümle Halk’a Hakk nazarıyla bakanlardan olalım.
Kimseye bilmeden de olsa kötülük yapmayalım.
Sevgiyle, huzurla, aşkla kalın.
Her an Hakk’la kalın.
Her dâim kulluk şuuruyla hareket edin. 

İsmail Dinçer
19-11-2024


