KAFIRUN SURESI
TEFSIR

Ismail Dinger






ICINDEKILER

ONSOZ / 5
KAFIRLIK NEDIR / 9
AKLINI GONLUNU TEMIZLE / 31
KAFIRUN SURESI / 44
KURAN’DA KAFIR AYETLERINDEN ORNEKLER / 98
KiMSEYi KAFiR GORME / 120
TOVBE / 132
NIYAZ-NADA / 141

SON DEGERLENDIRME / 144






ONSOZ

Kafir kelimesini toplumda hep duyariz.

Ve bu kelimeyi daha ¢ok olumsuz anlamda kullaniriz.

Oysa bu kelimenin olumlu yo6nleri de vardir.

Allah’a ait yont de vardir.

Kamil insanlar yonii de vardir.

Dogadaki yonii de vardir.

Iste bu kitabimizda kafir kelimesini ve Kafir(in Stresini
inceleyecegiz.

Kafirlik nedir?

Kafirligin toplumda kullanilan anlami nedir?

Kafirligin Kur’an’a gére anlami nedir?

Kafir kelimesinin bir¢ok anlami vardir.

Kafir, kafur, kifur, kefere, kefaret, tekfir nedir?

Kafir kelimesinin Kur’an’a gére agilimi nedir?

Kur’an’da gegen kafur kokusu nedir?

Birilerini kafir ilan ederek, beyinlere hep diismanlik em-
poze ettik.

Birbirimizi anlamay1 degil, birbirimize saldirmay1 akil-
lara kazidik.

Kafir diyerek otekilestirdik.

Birbirimizi hor gordiik.

Birbirimizi tanimaya, anlamaya ¢alismadik.
Oysa Kur’an’da ne giizel bir seslenis vardi.

Hucurat Stresi 13: “Ya eyyuhen nasu inna halaknakum min
zekerin ve unsa ve cealnakum suiliben ve kabaile li tearefd.”



Meali: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir kadindan ya-
rattik ve halklar halinde, kabileler halinde ¢ogalttik, birbiri-
nizi tanimaniz ve birbirinize yardim etmeniz i¢in.”

Iste Kur’an'dan gelen seslenis, birbirimizi anlamak ve bir-
birimize yardim etmek i¢indi.

Ne giizel bir 6giit.

Birbirinizi anlamak i¢in hareket edin.

Birbirinizin, geleneklerini, inanglarini, ibadetlerini, hayata
bakislarini anlamak i¢in gayret gosterin.

Peki, biz bu 6giide uyduk mu?

Bu 6giidii can kulagiyla duyduk mu?

Maalesef duymadik.

Birbirimizi anlamak yerine, birbirimizi kafir ilan ettik.

[nkarci ilan ettik, cehennemlik ilan ettik.

Bizim gibi inanmiyorsa hor baktik, inangsiz gordiik.

Beyinlere hep yargilar iceren bilgiler ektik.

Varligin ilmi degerlerine yonelmeyi beyinlere ekmedik.

Birbirimizin inancini yargiladik, kafir ilan ettik.

Bizim gibi inanmiyorsa, 6teledik, disladik, hatta oldiiriil-
meli dedik.

Kafirleri, miisrikleri 6ldiiriin diye mealler yaptik.

Toplumlarin birbirine kaynasmasi yerine, ayrismasini
sagladik.

Kafir kelimesini hep koétii bir sey diye dgrettik.

Baska anlamlari var mi arastirmadik.

Iste bu kitabimizda kafir kelimesini inceleyecegiz.

Kafirhn Siresinin tefsirini yapmaya c¢alisacagiz.

Toplumda “kéfir” kelimesini hep duyariz.

Ama bu kelimenin ashi nedir, arastirmadik.

Toplumda hangi anlamlarda kullanilir.

Kur’an'da hangi anlamlarda kullanilir, arastirmadik.



Kafirligi, dinsizlik, imansizlik saydik.

Bizim gibi inanmayanlar1 hep kafirlikle sugladik.

Bizim gibi ibadet etmeyenlere kafir dedik.

Onlar1 cehennemlik ilan ettik.

Kafirligi, Allah’t inkar etmek diye 6grendik ve dyle 6grettik.

Oysa her inang grubu, ailesinden, toplumundan 6grendigi

sekliyle Allah’a y6neliyordu.

Aileden ne gordiiyse ona gore ibadet ediyordu.

Her ¢ocuk bir ailede doguyordu.

Ve dogdugu ailenin inanci neyse ona gore yetisiyordu.
Bilgileri ona gore yiikleniyordu.

Bilgilerden gelen duygu ve diisiinceleri ona gore olusuyordu.

“Senin inancin yanlhs, benimkisi dogru” demek dogru ola-

bilir mi?

“Senin ibadetin yanlis, benimkisi dogru” demek vicdani

olabilir mi?

Insanlari kafir ilan edip, saldirmak, onlar1 yok etmeye ca-

lismak zalimlik degil midir?

ille de herkes benim gibi inanmak mecburiyetinde midir?
ille de benim gibi ibadet etmek mecburiyetinde midir?
Farkli inanglar olmasi kot bir sey midir?

Inanclarin farkli bakis agilarinin olmasi kétii bir sey ola-

bilir mi?

Neden, inanclar hep birbirine saldirir?
Neden, akillarda hep 6teki gorme vardir?
Neden, inanglar birbirine kafir olarak bakar?

Neden ¢ocuklarimizin beyinlerine hor gérmeyi, dislamay1

ekeriz?

Kafir dedigimiz an, neden akillara hemen bizim gibi inan-

mayanlar gelir?

Oysa bu kelimenin farkli anlamlar1 da vardir.



Kelimenin 6z anlami1 értmek demektir.

Ciftcinin topraga tohumu ekmesi, iistlinli 6rtmesi de ka-
firliktir.

Bir seyi saklamalk, iistlinli 6rtmek de kafirliktir.

Bir seyi gizlemek de kafirliktir.

Dilini tutmak da kafirliktir.

Sirlari saklamak da kafirliktir.

Sirlar1 agmamak da kafirliktir.

Kadinin sa¢1 da basi orttiigiinden dolay1 kafir olarak ni-
telenir.

Kamil insanlarin hakikatleri agmamasi da kafirliktir.

Allah’in glinahlarimizi rahmetiyle 6rtmesi de bizi affet-
mesi de kafirlik olarak belirtilir.

Toplumda beyinlerimize hep kafirligi olumsuz olarak 6g-
rettiler.

Dinsizlik, din disi, inkar, cehennemlik olarak 6grettiler.
Iste bu kitabimizda kafirligin ne oldugunu inceleyecegiz.
Kafirn Stresinin tefsirini yapmaya gayret gosterecegiz.
Hatamiz eksigimiz olursa affola.

Gonlimiiziin samimiyetinden kimse siiphe etmesin.

Aldigimiz egitimin bize verdigi idrak ve anlayisin yaninda,
her bir kelimenin anlamini arastirarak Kafir(n Stresini agik-
lamaya gayret gosterecegiz.

Ne anladiysak, onu anlatmaya gayret gosterecegiz.

Ismail Dinger
1-11-2024



KAFIiRLiK NEDIiR

Kafirlik nedir iyi anlamaliy1z?
Bu kelimeyi iyice arastirmaliy1z?
Bu kelimenin bir¢ok anlami vardir.

Kafir kelimesi toplumda farkli, Kur’an’da farkli anlam-
larda kullanilir.

Toplumda kafir kelimesi; inkadr eden, Allah’a inanmayan,
Allah’a isyan eden, reddeden, putperest, cehennemlik, Miislii-
man olmayan, mezhebi olmayan, baska inan¢ta olan anlam-
larinda kullanilmistir.

Bir Kkisinin baska bir kisiye, inancindan dolay1 kafir de-
mesi dogru olabilir mi?

Bir kisinin bagka bir kisiye, ibadetinden dolay1 kafir de-
mesi dogru olabilir mi?

Bir insana; dinsiz, cehennemlik, kafir denilmemesi gerekir.

Insanlar1 inanglarindan dolay hor gérmeye hakkimiz yoktur.

Herkes kendi inancina gore hareket eder.

Onemli olan insanin toplumda kimseye zarar vermemesidir.

Insanlar inanglariyla yargilanmamalidir.

Insanlarin Allah’a nasil inanacagi onlarin goniillerine bi-

rakilmalidir.

Iste kafirlik nedir ¢ok iyi bilmeliyiz.

Birilerine kafir derken, kendimiz zalim durumuna dis-
memeliyiz.

Kafirlik nedir?



Iman boyutunda kéfirlik nedir?

Allah boyutunda kafirlik nedir?

Kamil insan boyutunda kafirlik nedir?
Varlik boyutunda kafirlik nedir?

Iman boyutunda kafir durumuna diisenler, miiminlik ma-
kamina erisebilirler mi?

Kafir kimsenin imani var midir?

Kafir kimse Allah’a tevekkiil iginde olabilir mi?

Kafir kimse Allah’a sahit olabilir mi?

Bu kelimenin olumlu ve olumsuz anlamlar1 vardir.

Bunlari dikkatlice inceleyelim.

Once kafir kelimesini inceleyelim.

Kafir kelimesi Kur’an'da tiirevleriyle 150’ye yakin yerde
gecer.

Kafir “ AL” ud)ﬁ\ﬁl “ orten, gbrmezden gelen, hakikatin
bilgilerini kendi inang bilgileri ile 6rten anlamlarina da gelir.

Kafir kelimesi bir¢ok anlama gelir.

Aslinda kelimenin asil anlami drtmektir.

Gilindlizii orten geceye, Giinesi 6rten buluta, topragin iize-
rini orten kiile de kafir denilmistir.

Kéamil insanin hakikatleri herkese agmamasi, 6rtmesi de
kafirliktir.

Ama buradaki kafirlik, sirlar1 herkese agmamaktir.

Siikiir iginde olmayip, nankérliik icinde olmak da “miiker-
ref-kafir” olarak adlandirilmistir.

iki kisinin arasindaki ézeli értmek, olumlu yénde kafirliktir.

Ozellerini birilerine anlatmasy, ifsa etmesi, kafirligi boz-
maktir.

“Mahremiyetini agma, 6rt” s6zii bunun icin séylenmistir.

10



Kisinin kendi cehaletiyle, Allah’in ilmini 6rtmesi de ka-
firliktir.

Meyveyi orten kabuga da kafur denilmistir.

Hatta kafur kokusu da vardir.

Kafur agaci da vardir.

Kafur kokusu, ter kokusunu orttiigiinden dolay1 buna da
kafir denilir.

Zaten parfiimiin sikilmasindan ana maksat, insanin iize-
rindeki ter kokusunun, kot kokunun ortiilmesidir.

Kur’an'da kafur kokusunun, hakikat kokusu oldugu bildirilir.

Bu ne demektir?

Mananin kokusunun, benligin kokusunu drtmesidir.

Kaflira kelimesinin gectigi ayeti inceleyelim.

Insan-Zaman Stresi 5:
182 e 30 02 8 0 6502 581 ¢

Innel ebrara yesrebline min ke’sin kdne mizacuha kafara

Inne el ebrara : Muhakkak, hakikatler iizere hareket eden,
sadiklar,

Yesrebiine : Icecekler, ilmin tadilmasi, hissetmesi,

Min ke’sin : Goniil kaplari, i¢i dolu kadeh, bardak, kupa,

Kane mizacu ha : Oldu, mizaglari, rih halj, icine katilan seyin

halini alma,

Kaftran : Kafur olan, beyaz olan, glizel koku, hakikatin
kokusu, mana kokusu,

Meali: “Muhakkak ki hakikatlere baglanip dosdogru ha-
reket edenler, hakikatin kokusunu goniillerinde hissederler.”

Iste bu boliimde gecen, “kafuran” kelimesi; mananin ko-
kusunun; benligi, enaniyeti 6rtmesi demektir.

Kamil insan talebesine, talebesi dlinya ¢ikarina esir oldu-
gunda; “evladim diinya kokuyorsun, kafur kokusu kok” der.

11



Yani “dlinyaya fazla diisme, mana iizere ol” demek istemistir.

Yani “mana kokusuyla, diinya kokusunun tlizerini ort” de-
mek istemistir.

i§te kafur kokusu, hakikatin, mananin kokusu olarak ad-
landirilmistir.

Insan, diinya ¢ikarina esir olmamalidir.

Diinya malina, miilkiine, sanina, séhretine, parasina, ma-
kamina esir olmamalidir.

Insan, kendisini Allah’tan koparan her tiirlii duygu ve dii-
stinceden uzak durmalidir.

Hakikati, ¢ikarlari i¢cin 6rtmemelidir.
Hazreti Muhammed 6ncesi de, kafir kelimesi kullaniliyordu.

Ve su anlamlarda ifade ediliyordu; 6rtmek, gizlemek, uzak-
lasmak, geri durmak, nankérliik etmek, Hakk’i inkar etmek.

Kafir kelimesi; bir seyin lizerinin ortiilmesi, bir seyi bir seyle
kapatmak, bir seyin saklanmasi anlamlarinda kullanilmistir.

Herhangi bir seyin etrafi ya da tlzeri ortilirek gizlendi-
ginde, ‘°_13S: keferahii” kelimesi kullanilmistir.

Ciftcinin, tohumu topraga ekip iistiinii 6rtmesi de kafir ke-
limesiyle adlandirilir.

Kisinin, kendine sunulan hakikat bilgilerini, inandig1 inang-
tan gelen batil bilgilerle 6rtmesi de kafir kelimesiyle adlandirilir.

Yani Kamil bir insan, Allah’in varhiktaki ilminden akan bilgi-
leri birine sundugunda, kisi kendi yargilayici inancini 6n plana
koyar, Kamil insanin sundugu bilgileri 6rter, gormezden gelir.

Iste bu da kafirlik olarak adlandirilmistir.

Allah’in ulviyetinin yaninda, kendine varlik isnat etmek
de kafirlik, musriklik olarak adlandirilir.

Yani Allah’a ait olan viiclida benim diyerek, gaflet icinde
Allah’a ait olan1 drtmek de kafirlik olarak adlandirilmistir.

12



Kafir, inkar eden demek degildir, rten demektir.
Inkar “miinkir” kelimesi ile baglantilidir.
Kafir kelimesi “Ke-Fe-Re” kelime kokiinden gelir.

Anlam olarak da; gizlemek, saklamak, 6rtmek, korumak
anlamlarina gelir.

Bir seyi saklamak, sdylememek de kafirliktir.

Her seyi herkese agmamak, susmak da kafirliktir.
Topragin listiinii 6rten kar da kafir olarak adlandirilir.
Kur’an’da kafirlik Allah’a ait bir esma olarak da sunulur.

Allah’in kafir esmasi; glinahlari rahmetiyle 6rten, kulunun
glinahlarini orten, ortiicii olan, anlamlarinda da ifade edilir.

Varligin sliret boyutu, Allah'in zatinin 6rtiisiidiir olarak
da ifade edilir.

Kefaret kelimesi de kafir kelimesiyle baglantilidir.

Kefaret, glinahdan arinmak, islenen giinahin ortiilmesi
icin yapilan bagistir.

Kur’an'da kefaret kelimesi geger.

Maide Siresi 45:
Fe huve keffaratun lehu : Artik o, arinma, temizlenme, onu,

Ayrica sirlarin ortiilmesi, 6zel bilgilerin saklanmasi da ka-
fir kelimesi ile baglantilidir.

Bazen Kamil kisiler, her bilgiyi her yerde agmamaislar, ort-
mislerdir.

Onlarin hakikatleri ehli olmayana agmamalari, 6rtmeleri
de kafirlik olarak ifade edilir.

Kafir kelimesinin Allah ile bagi, Kur’an'da soyle gecmektedir.
Allah, rahmetiyle, kullarinin giinahlarini értmesi, kafir ke-
limesiyle belirtilmistir.

13



Kur’an'da gecen, Allah’a ait olan “El Kafir” boyutu, kulla-
rin giinahlarinin ortiilmesidir.

ilk anda okuyucuya bu tespit ters gelebilir.

Ciinkt kafirligi hep dinsizlik ve inkar olarak 6grendik.

Baska anlamlari olacag1 6gretilmedi.

Ama Kur’ant inceleyince, bambaska anlamlar ifade etti-
gini goriiyoruz.

Kur’an'da, Allah'in kafirlik esmasi bazi yerlerde sdyle gecer.

7

Simdi bununla ilgili ayetleri inceleyelim.

Bakara Stresi 271: “Ve yukeffiru ankum min seyyiatikum.”
Ve yukeffiru ankum : Orter, ortiilir, sizin,
Min seyyiati-kum : Fenalariniz, giinahlarinizdan,

Meali: “Sizin glinahlarinizi sizde orteriz.”

Ayette goriildiigii gibi, insan giinaha diisebilir.

Allah rahmetiyle bizim giinahlarimizi orter.

Iste Allah’in bizim giinahlarimizi, rahmetiyle értmesi
Kur’an'da “yukeffiri-kafir” kelimesiyle belirtilir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Maide Stresi 12: “Ve akradtumullahe kardan hasenen le
ukeffirenne ankum seyyiatikum.”

Ve akradtumu Allah : Borcunu 6deme, Allah

Kardan hasenen : Glizelce, giizel borg,

Le ukeffirenne ankum : Elbette, mutlaka, 6rtmek, sizden,
Seyyiati kum : Giinahlariniz, fenalariniz,

14



Meali: “Allah’a olan varlik borcunuzu gtizel bir sekilde dder-
seniz, elbette sizin fenalariniz-giinahlariniz ortilir.”

Burada da gorildiigii gibi, her kim Allah’a olan varlik bor-
cunu giizelce 6derse, yani kendine nispet ettigi viicidun sa-
hibinin Allah oldugunu bilir, teslimiyet icinde olursa, onun da
glinahlar ortulir.

Varlik borcunu 6deme konusunu agarsak.

Insan bilmezlikle, yaratmadig ve isleyisinde zerre kadar
muktedir olmadigi bedene, benim deme gafletine diiser.

igte insan, kendine ait olmayan bedeni, sahibi olan Allah’a
teslim etmeli, varlik borcunu giizelce 6demelidir.

Insan benlik giinahina diistiigiinii anlamalidir.

Ve bu glinahtan kurtulmak i¢in, varligin sahibinin Allah
oldugunu bilmeli ve viicidu O’na teslim etmelidir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Maide Stresi 65: “Ve ittekav le keffer na anhum seyyiati him.”

Ve ittekav : Fenalardan sakinma ortak kosmama, takva
sahibi,

Le kefer nd anhum : Elbette 6rtmek, biz, onlarin, kendilerinde,

Seyyiat him : Glinahlar, fenalar, hatalar, kotiilik, onlar,

Meali: “Takva sahiplerinin elbette glinahlarini onlarda 6r-
teriz.”

Burada da belirtildigi gibi takva sahiplerinin giinahlari,
Allah’in rahmetiyle ortilir.

Takva, Allah’a ait olan bedeni kendine nispet etmemektir.

Takva, Allah'in ulviyetinin yaninda benlik durumuna diis-
memektir.

15



Iste Allah’in ulviyetinin yaninda kendine varlik nispet et-
meyen kimse, diistiigii ginahlardan siyrilir.

Allah o kimsenin giinahlarini “Kafir” esmasiyla orter.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Tegabiin Stresi 9: “Ve men yi'min billdhi ve ya'mel sali-

an
1

han yukeffir anhu seyyiatihi.

Ve men yumin bi Allah : Kim, kimse, iman eder, iman eden,
Allah’a

Ve yamel salihan : Salih amel, dosdogru Hakk yolunda
calisanlar,

Yukeffir an hu : Orter, ortiiliir, onun, ondan,

Seyyiati hi : Glinahlarini, hatalar, fenalari,

Meali: “Kim Allah’a iman eder ve dosdogru hakk yolunda
calisanlardan olursa, onlarin giinahlar: ortalir.”

Burada da belirtildigi gibi, her kim Allah’a iman eder, Sa-
lih amellerde olursa, onun da glinahlar1 Allah'in “kafir” es-
masiyla ortilir.

Onemli olan benlik giinahindan kurtulmaktur.

Benlik giinahindan kurtulmak, kendi bedeninin sahibinin
Allah’a ait oldugunu bilmek, O’'na teslimiyet icinde olmaktir.

Ve toplumda her daim Salih amellerde olmak, insanlarin
hayri icin kogsmaktir.

Her insan giinaha diisebilir.
Onemli olan Allah'in rahmetine siginmaktir.

Ve o rahmetin ortiisiiyle glinahlarini értmek ve o giinah-
lara bir daha diismemektir.

16



Simdji, Allah’in glinahlar1 drtmesi ile ilgili, yani kafir es-
masiyla ilgili baska bir ayeti inceleyelim.

Taldk Stresi 5: “Ve men yettekillahe yukeffir anhu sey-

yiatihi.”
Ve men yetteki Allah : Kim, takva, fenalara diismekten sakinan,
Allah
Yukeffir anhu : Orter, ortiiliir, onun,
Seyyiati hi : Giinahlari, fenalari, kotiiliik, hata,
yanliglari,

Meali: “Kim Allah’a karsi glinaha diismekten sakinirsa,
onun glinahlar ortilir.”

Burada da takva sahiplerinin giinahlarinin értiilecegi be-
lirtilir.

Allah’a karsi glinaha diismekten sakinmak, sirkten uzak
durmaktir.

Insan, kibir giinahina diismekten sakinmalidir.

Ekber olan Allah’tir, insan kendine asla yiicelik vermemelidir.

Kisi, kendini yiice, baskasini hor gérmemelidir.

Kisinin kendini yaratilan herhangi bir varliktan ytice gor-
mesi, kibirdir.

Kibir ve sirk en biiytik glinahtir.

Kisi, her seyin sahibinin Allah oldugunu bilmeli, kendine
varlik nispet etmemelidir.

Kisi, ekber olanin Allah oldugunu bilmeli, ama kendine

ama birine ama yaratilan herhangi bir varliga, asla ytcelik
vermemelidir.

Simdi diger ayetleri inceleyelim.

Tahrim Siresi 8: “Yukeffire ankum seyyiati kum.”

17



En yukeffire : Ortmesi, kefaret, saklamak, gizlemek,

Ankum seyyiati kum : Sizin, kotiiliikleriniz, giinahlariniz, biitiin
fenalariniz,

Meali: “Allah sizdeki giinahlari sizde orter.”
Enfal Stresi 29: “Yukeffir ankum seyyiati kum.”
En yukeffire : Ortmesi, kefaret, saklamak,

Ankum seyyiati kum : Sizin, kotiliikleriniz, giinahlariniz, biitiin
fenalariniz,

Meali: “Allah sizdeki glinahlari sizde orter.”

Mealin tamamzi: “Ey iman edenler! Eger fenalardan saki-
nir, Allah’a ortak kosmazsaniz, siz hakk ve batili anlayanlar-
dan olursunuz ve sizin fenalariniz sizde ortiiliir, size magfi-
ret edenin ve biitiin liitGflarin ylice sahibinin Allah oldugunu

anlarsiniz.”
Nisa Stresi 31: “Nukeffir ankum seyyiatikum.”
Meali: “Sizin giinahlarinizi sizde orteriz.”

Mealin tamami 31: “Eger siz, size yasaklanmis olan o ki-
birlilik hallerinden kag¢inirsaniz, sizin fenalarinizi érteriz ve

sizi asil makamlara dahil ederiz.”
Zumer Shresi 35: “Li yukeffir Allah anhum esve ellezi amil{.”

Meali: “Allah onlarin kotii amellerini onlarda orter.”

Li yukeffira Allah anhum : Ortstin, orter, kaybolur, kurtulur,
Allah, onlardan,
Esvee ellezi amilu : Koti, fena, yaptiklari, amelleri,

Kul zayiftir, glinahlar isleyebilir, hatalar yapabilir.

Allah, kulunu diistiigii giinahtan kurtarmak i¢in, merha-
met boyutundan bir his sunar ve kulunun giinahini orter.

Kulu tekrar hayata baglar ve kulun yaratilis gayesini bul-
masinl ve ona gore yasamasinin oninu agar.

18



Kisinin Allah’in rahmetini hissetmesi, o giinaha bir daha
donmemesinin kapisini agar.

Allah, giinah isleyen kulunun glinahini, onun viicidunda
rahmetiyle Orter.

Eger kul, isledigi glinahtan ¢ikamazsa, kendi psikolojisi
acisindan ¢ok blytk tehlikelere kayabilir.

Iste Allah’in “El Kafir” esmasi, kulun giinahinin onda ér-
tiilme boyutudur.

Buradaki ortii Allah’in rahmet ortisudur.

Yani giinahlarin, rahmet ile értiilmesidir.

Kur’an’da yukarida da belirtildigi gibi bir¢ok yerde bu ¢ok
glizel aciklanmistir.

“Yukeffir ankum seyyiati kum-sizin giinahlarinizi sizde
orticudir.”

Bu muhtesem bir hakikattir, Allah’in rahmetinin ne kadar
genis oldugunun da ispatidir.

“El Kafir” esmasi goniillerinde tecelli edenler:
Siretlerin ardinda siret yolculugu yaparlar.

Allah’in sirlarini orterler, ancak yetim olana, samimi bir
arayls icinde olana agarlar.

Her bilgiyi her yerde agmazlar, dillerini tutarlar.
Onlar birilerinin sirlarini érterler, kimseye ifsa etmezler.
Onlar asilsiz seyleri, Allah’'in ilmiyle 6rterler.

Onlar kendilerine yapilan hatalari, affederek orterler ve
kisiyi utandiracak bir s6z etmezler.

“El Kafir” esmasini kimse ¢ekmek istemez.

Oysa, nasil ki Allah bizim giinahlarimizi bizde ortiiyorsa,
rahmetini hissettiriyorsa, bizler de cevremizde olan kimsele-
rin 0zel sirlarini, hatalarini, 6rtmeliyiz.

19



Kisinin hatasini kisiye gosterirken bile, bir rahmet hisset-
tirerek soylemeliyiz.

“El Kafir” esmasinin hususiyetinde durmak, Kamil insa-
nin durusudur.

Kamil insan kafir esmasinin hassasiyeti ile;
Dilini tutar, her seyi konusmaz.

insanlar 6zel sirlarini onlara anlatinca, KAmil insanlar bu
sirlari orterler.

Insanlarin 6zel sirlarini unutmak icin dua ederler.
Ortiicii olmay1, sirdas olmay1 arzu ederler.
Bir sirr1 saklamanin en giizel yolu, o sirr1 unutmaktir.

“Allah’'im! Kardesimizin bana ac¢tig1, ama kendine ait, ama
baskasina ait olan sirr1, “El Kafir” esmanla bana unuttur ya
Rabbi” diye dua ederler.

Ayrica Kamil insanlar Allah’'in hakikatlerini ehli olmayana
acmazlar, orterler.

Ne zamanki akli ve gonli uygun olan gelir.

Iste 0 zaman értilyt kaldirirlar.

Middessir ve Miizzemmil hakikatinde bu agiklanir.
Miizzemmil Stresi 1....6:

1- Ey bildigi hakikatleri sdylemekten ¢ekinen!

2- Tevazu icinde geleni karsila, cehaletin karanliginda olana
yavas yavas hakikatleri anlat.

3- O cehaleti bitirmek i¢in yavas yavas hakikatlerle yol goster.

4- Kainat kitabini diisiine diisiine, orada yazilan hakikat-
leri anlama i¢inde anlayisini arttirarak oku.

5- Muhakkak ki Biz sana mana dolu s6zler naklediyoruz.

6- Muhakkak ki cehaletin karanligindan uyanmak kolay
degildir. Dogru olan ise budur.

20



Miiddessir Siresi 1.....10:

1- Ey bildigi hakikatleri saklayip sdyleyemeyen!

2- Tevazu iginde geleni karsila, sonra hakikatleri agikla-
y1p uyar.

3- Rabbinin ylice tecellilerinden bahset.

4- 5- Tertemiz hallerle hareket et ve fena hallerden uzak dur.

6- Goniilsiiz davranma, karsilik bekleme.

7- Rabbinin hakikatlerini anlatmak icin sabirh ol.

8- Oyle ki, icinizde nefes aldirip verdiren o giicii tanitin-

caya kadar.

9- Her an her yerde yetkili olan1 anlatmak zor bir siirectir.

10- Hakikatleri gormemezlikten gelip 6rtenlere hakikat-
leri anlatmak kolay degildir.

Iste Kur’an’1 inceledigimiz zaman, kafir kelimesinin bam-
baska anlamlari da vardir.

Kur’an’l inceledigimiz zaman, bizim gibi inanmayanlari
kafir ilan etmek dogru degildir.

Kimsenin inancini alaya almaya hakkimiz yoktur.

Kimseyi topluma kafir olarak géstermeye hakkimiz yoktur.

Hucurat Stresi 11: “Ey iman edenler! Bir kimse bir kim-
seyle alay etmesin, belki de o alay edilenler daha hayirhdir.
Birbirinizin ayibini aramayin. Birbirinize kotii isimler, kotii

lakaplar takip cagirmayin.”

Hucurat Saresi 12: “Baziniz bazinizin arkasindan ¢ekis-
tirmesin, dedikodusunu yapmasin, gizli yonlerini, hatalarini
arastirmasin. Sizlerden biriniz 6li kardesinizin etini yemek
ister mi? iste tiksindiniz.”

Toplumda kafirlik seytanlik olarak da gorilmistiir.

21



Kafir kelimesinin diger bir anlamini inceledigimizde, sey-
tanlasmaya giden yolda, hakikatleri gérmezden gelerek diis-
tigiimiiz durumdur.

Bu durum, kendimize benlik isnat ederek, gitgide zalim-
lesmeye ve boylece seytanlasmaya bizi kaydirir.

Seytanlasmanin bir yolu da kafirlikten gecer.

Seytan sadece kendi kibri, gururu, ¢ikar1 icin yasar.
Cevresine zuliim eder.

Kafirdir yani varligin dis ortiistinde kalandir.

Varligin 6ziinii goremeyendir.

Zalimsen seytan sensin.

Cevrene kotiiliik yapiyorsan seytan sensin.

Fitnelik, fesatlik, hasetlik, kiskanglik icindeysen...
Kendini ylice goriiyorsan, baskalarina hor bakiyorsan...

Kul hakki yiyorsan, aldatiyorsan, ¢ikarin i¢in zuliim edi-
yorsan...

Seytan sensin, baska seytan arama.
Seytan senin diismanin.
Zalimsen sen kendine diismansin.

Sen de kibir varsa, zalimlik varsa, fitnelik, fesatlik varsa,
hor gérme varsa, ¢ikarin icin yaklasma varsa, bélucilik, ay-
rimcilik, yargilama varsa, kendine baska diisman arama, se-
nin diismanin kendinsin.

Sen kendindeki seytani bul.
Iste o senin diismanin.
“El seytan lekum aduv-seytan sizin diismaniniz.”

Kafir durumuna diisen kisi, gitgide hakikatten uzaklasir,
biiytik bir kibrin icine diiserek seytanlasir.

Disarida ayr1 bir varlik olarak seytan arama.

22



Zalimlesmis kiside seytani ara.

Sen etrafina zuliim ediyorsan, kendinin seytan oldugunu
anla.

Seytani, kendi icindeki tiim zalimlik getiren bilgilerde, duy-
gularda, diisiincelerde, eylemlerde ara.

Seytan, tiim kotiiliiklerin adidir.

Seni Hakk’tan koparan her duygunun, diisiincenin adidir.

Seni Hakk’tan uzaklastiran her sey kafirlik ortiistdiir.

Seytanlik zuliim getiren her eylemin adidir.

Kibir, gurur, kiiciik gérme, kendini ytlice gérme gibi duy-
gularin mi1 var?

Kibirle mi davraniyorsun?

Baskalarina hor mu bakiyorsun?

Yaratilan herhangi bir varlig: kiigiik mii gériiyorsun?

Nisa Siresi 120: “seytanu illa gurira- seytan gurur iginde,
kibir icinde olandir.”

Iste kibir icindeysen, baskalarina hor bakiyorsan, seytan

sensin, baska seytan arama.
Birileri hakkinda kotiiliik mii diistiniiyorsun?
Birilerine zulim mii ediyorsun?
Kendini, inancini, ibadetini tistiin mi gériiyorsun?
Kendi ¢ikarin icin bagkalarini aldatiyor musun?

Allah diyerek, kitap diyerek, din diyerek kendi ¢ikarin i¢in

baskalarini kandiriyor musun?
Fatir Stiresi 5: “Ve 1a yegurrennekum bi Allah el garir.”

Meali : “Dikkat edin, aldaticilar sizi Allah diyerek aldat-

masin.”

23



Aldatan, suistimal eden, ¢ikari i¢in yaklasan, siislii s6z-
lerle karsindakini kandirmaya ¢alisan, baskasinin hakkini yi-
yen biri misin?

Iste aldatiyorsan, ¢ikarin icin suistimal ediyorsan, ¢cikarin
icin stislii sozler ediyorsan, baska seytan arama, seytan sensin.

Baskalarini Allah diyerek, cehennem diyerek korkutuyor
musun?

Beyinlere korkular m1 asiliyorsun?

Din adina korkular mi saliyorsun?

Allah sevgisinden degil de, korkulardan mi1 bahsediyorsun?

“El seytanu yuhavvifu-korkutan seytandir.” Al-i imran So-
resi 175

Iste beyinlere korku, karamsarlk, umutsuzluk ekiyorsan,
baska seytan arama seytan sensin.

Kendin gibi inananlarla bulusup, baska inancta olanlarla
alay m1 ediyorsun?

Onlarin inanglarini, ibadetlerini, ibadethanelerini hor mu
goruyorsun?

Kendini cennetlik, onlar1 cehennemlik mi goériiyorsun?

Senin gibi ibadet etmeyene, senin gibi giyinmeyene hor
mu bakiyorsun?

Bakara Stresi 14: “Ve iza lek{llezine ament kalli amenna
ve iza halev ila seyatinihim kali innd meakum innema nahnu
mustehzitn.”

Meali: “Iman edenlerle karsilastiklarinda, biz de iman et-
tik, derler ve kendileri gibi seytani hallerde olanlarla beraber
olduklarinda, biz onlar1 6nemsemedik sadece alay ettik, derler.”

Iste alay ediyorsan, hor gériiyorsan, zarar veriyorsan, baska
seytan arama seytan sensin.

Baskalarinin haklarini yiyip onlar1 yoksul mu birakiyorsun?

24



Fakir kimselerle alay m1 ediyorsun?
Kendini tstlin, yiice mi gortyorsun?
Bir benlik icinde mi hareket ediyorsun?

Bakara Stresi 268: “El seytanu yeidukumul fakra ve ye-
murukumbil fahsai.”

Meali: “Seytani halleriniz size yoksulluk korkusu verir ve
sizi, kendini biiyiik gérme hallerine siiriikler.”

Iste bunlar sende varsa, baska seytan arama seytan sensin.

Kendini ytice goriip, baskalarini kii¢iik mi goriiyorsun?

Kendini daha hayirli m1 saniyorsun?

Insanlar1 dis yapisina gore mi yargihiyorsun?

Ben ondan hayirliyim hissiyle mi yasiyorsun?

Kendini, inancini, yolunu kutsal gortp, baskalarini kiiciik
mil gériilyorsun?

“Ene hayrun minhu-ben ondan hayirliyim” Sad Siiresi 76

Iste kendini yiice gériiyorsan, baska seytan arama sey-
tan sensin.

Riya-gosteris icinde misin?

Etrafina hava mi atiyorsun?

Malikiil miilk olan Allah’t unutup, mali miilkii kendine nis-
pet edip, simarma icinde misin?

[htiyaci olanlara yardim ederken gosteris icinde mi yapi-

yorsun?
Nisa Stresi 38: “Riae, men yekiin el seytanu.”
Meali: “Riya-gosteris icinde olan seytandir.”
Iste riya icindeysen, baska seytan arama seytan sensin.
Iste hakikati gérmezden gelen kimse kafir durumuna diis-

mustur.

25



Allah’'in ulviyetinin yaninda, ben egosuna diisen kisi, ka-
fir durumuna diismiistir.

Kafir durumuna diisen Tevhid suurundan uzaklasir.
Senlik benlik kavgasina diiser.

0 biz olmanin duygusuna erisemez.

Insanlar1 yargilar, oteler, kendini yiice goriir.
Insanlarin arasini agiyor musun?

Boliiciiliik yapiyor musun?

Insanlar1 birbirine kiskirtiyor musun?

Insanlar1 gruplara ayirip béliiyor musun?
Insanlarin arasina husumet sokuyor musun?

Yani toplumda zalimlik yapiyor musun?

Miicadele Suresi 19: “hizbu el seytan-bolen, ayristiran,
gruplastiran seytandir.”

Iste béliiyorsan, ara agiyorsan, diismanlik ekiyorsan, baska
seytan arama seytan sensin.

Birilerinin icine azdirma, sapma, 6fke, kin, nefret duygu-
larini m1 sokuyorsun?

Hakk1 birakip kendi zanlarini, ¢ikarlarimi ilah mi ediniyorsun?
Kendine putlar m1 ediniyorsun?
Kafir durumuna diisen, tagut alanina dismiistiir.

Nisa Stresi 60-76: “El tagut, el seytan, tagut icinde olan
seytandir.”

Iste kendini ilah ediniyorsan, kendi ¢ikarin icin zuliim edi-
yorsan, baska seytan arama seytan sensin.

Kin, nefret, 6fke, intikam icinde misin?

Birilerinin aklina, birileri hakkinda kin, nefret, 6fke mi
ekiyorsun?

Kiskanglik, hasetlik, fesathik icinde misin?

26



Birilerinin aklina, birileri hakkinda kiskanglik, hasetlik,
fesatlik m1 ekiyorsun?

Ve bunlari ekerek Allah’1 anlamaktan mi uzaklastiriyorsun?

Haksiz kazang, hirsizlik, mala ¢okme icinde misin?

Maide 91: “El seytan, adavete vel bagdae fil hamri vel
meysiri.”

“Innema yuridus seytanu en ytikia beynekumul adavete

vel bagdae fil hamri vel meysiri ve yasuddekum an zikrillahi
ve anis saldh fe hel entum muntehiin.”

Meali: “Seytani hallere istek duymaniz; aklinizin ¢alisma-
sina engel olan her seyi ve kumari, haksiz kazanci ve sizlerin
arasina diismanlig1 ve nefreti sokar. Sizi Allah’1 anlamaktan
ve anlatmaktan ve her an O’'na bagh olma suurundan uzak tu-
tar. Artik siz o hallerden kacinmaz misiniz?”

Iste kin, nefret, 6fke, intikam icindeysen, baska seytan
arama seytan sensin.

Iste ey kardesim!

Bak kendine, kendini muhasebe et.

Icinde zalimlik duygusu var m1?

Baskalarina karsi hor bakma var m1?

Kendini ylice géorme var mi1?

Inanciny, ibadetini, baska inanglarda olandan biiyiik mii
goriiyorsun?

Dedikodu, ¢ekistirme i¢cinde misin?

Bagkalarinin hakkina giriyor musun?

Cevrene karsi zalimlik ediyor musun?

Fitnelik, hasetlik, fesatlik, kiskanclik duygularin var mi?

Tertemiz ¢cocuklarin beyinlerine ayrimcilik ekiyor musun?

Beyinlere Allah’tan uzaklastiran bilgiler ekiyor musun?

27



Iste bunlar1 yapiyorsan, bagka seytan arama.

Seytan sensin.

Iste goriildigii gibi, kafirligin bir durumu da bizi seytan-
lastiran duygu ve diisiincelere kaymaktir.

Insani seytanlastiran duygularin basinda kibir gelir.

Kibir insan1 kafirlestirir.

Yani sahitlik yolunda hakikatleri anlamaya o6rti olur,
perde olur.

Bu Ziimer Siiresinde izah edilir.

Zimer Stresi 59: “Vestekberte ve kunte minel kafirin.”

Ve istekberte : Kibirlendin, biiytikliik tasladin, kendini yiice
gormek,

Ve kunte min el : Oldun, hakikatleri gormemezlikten gelip

kéfirine orten,

Meali 1: “Hakikati gormezden gelme duygusu, insani kibre
diistirebilir.”

Meali 2: “Kéfirlik duygusu, kibre diismeye sebep olur.”

Meali 3: “Kendi varliginda kalip, Allah’t gormezden gelme
duygusu, kisiyi kibre diisiiriir.”

Kibir, kendini ylice gormenin baskasina hor bakmanin
duygusudur.

Kibir, ekber olan Allah’in yiiceligini gorememe duygusudur.

Her varlikta ytice olan Allah’tir.

Allah yiiceligini kendine ait olan sifatlarla gosterir.

Her varlik O’nun sifatlari ile kusatilmistir.

Insan bunu gorebilmeli ve teslimiyet icinde olmaldir.

Bunu géremeyen insan, kendini varliktan ayri gorerek, bir
kibrin icine diiser.

Kibir, Allah’in ekberiyetini gorememektir.

Kibir kisinin aklin1 génliinii perdeler.

Ve kisiyi kafir durumuna diistrir.

28



Kibir, baskasina hor baktiran bir duygudur.

Bu hor bakma duygusu Allah’t anlamaya bir ortidiir.

Iste kibir kisideki kafirligi getirir.

Simdi de Kkafir ile settar kelimelerini inceleyelim.

Settar kelimesi “Setr” kelime kokiinden gelir.

Set; bir seyin ortiisiidiir, oniinii kapatmaktir, set cekmek-
tir, perdesidir.

Setr, tesettiir, sutur, setera, sliret ayni kokten gelen keli-
melerdir.

Varligin dis ortiisii, nir o6rtiisii Allah'in “El Settar” esmasi
boyutudur.

Ayrica, insanlarin tenlerini kapatmak i¢in giydikleri ortii-
lere de settar denilmistir.

Setr-i avret kelimesi de buradan gelir, avret yerlerinin or-
tiilmesi demektir.

Kehf Siiresi 90: “Setr”

Meali: “Giinesin dogdugu yere ulastiginda, orada o niiru
bir kavmin lizerine doguyor buldu. Onlara o niirdan baska
bir 6rtii sunmadik.”

Iste, cAn boyutunun értiisii, ten boyutudur.

Varligin stiret boyutu, setr boyutudur.

Bayanlarin basortiilerine de tesettiir denilmistir.

Fakat, Allah'in varliktaki “El Settar” esmasi bayanlarin
bas ortiisii degil, varligin ten boyutu, nlr boyutu ortiisiidiir.

Allah, rithundan tfleyerek aciga ¢ikardigi varligi, beser
boyutuyla yani toprak boyutuyla, dis bir elbiseyle orter, iste
bu settar boyutudur.

AN

Kisinin ten boyutu “El Settar” esmasinin boyutudur.
Varlik bir elbisedir, o elbisenin i¢cinde elbisenin sahibi gizlidir.
Kur’an'da gegen, Ziilkarneyn kissasinda, Ziilkarneyn'in ye-

clic ve meciice set yapmasi ayeti vardir.

29



Her ne kadar setr, “t” ile yazilsa da sed “d” ile yazilsa da
benzer anlamlar tasirlar.

“Setri avret” kelimesi vardir.

Avret yerlerinin ortiillmesi anlamina da gelir.

Allah'in degerlerinin ehli olmayana ortiilmesi anlamina
da gelir.

Kisinin Allah ile arasina benligini, kibrini koymasi da, Al-
lah ile arasina sed ¢ekmesidir, perde ¢cekmesidir.

Kur’an buna “Gisavet” der.

Gisavet; perde, sis, bugu, gozii kara olmak, gérememek,
gaflet perdesi gibi benzer anlamlara gelir.

Bir¢ok miiellif, gaffar kelimesini settar olarak ¢evirmistir.

Oysa her ikisinin farkli anlamlari vardir.

Gaffar magfiret ile alakalidir, settar ise varligin ortiisii ile
alakalidir, bir seyin ortiilmesi ile alakalidir.

Kafir kelimesi, insanin hakikatten uzaklasmasi anlamina
da gelir.

Insanin Allah’in hakikatlerine, duygu ve diisiinceleri ile set
¢ekmesi durumu da vardir.

Iste iki kelime birbirine yakin anlamlar tasisa da farkli
degerler icerir.

Hakikatlere erismenin yolu ¢ocuk safligina erismektir.

Akl ve gonli kirli olanlar, temiz diisiinemeyecektir.

Aklimiz ve gonliimiiz, batil alanin bilgileriyle, kibirsel ala-
nin duygulari ile sarilmissa, kirlilik icindedir.

iste bu kirlerden kurtulmadan, kafirlikten kurtulmak
miimkiin degildir.

Allah’1 layikiyla anlamak miimkiin degildir.

Allah’a tevekkiil icinde olmak miimkiin degildir.

Iste bunun igin aklimiz1 ve gonliimiizii temizlemeliyiz.

30



AKLINI GONLUNU TEMIZLE

Bizi Allah’tan uzaklastiran her bilgiden, her duygu ve dii-
stinceden arinmaliyiz.

Aklimizi esir alan, her tiirli batil alandan kurtulmaliyiz.
Bizi kibre diisiiren her duygu ve diistinceden uzaklagsmaliyiz.

Hakikate erismenin yolu, aklimizi ve gonliimiizii temiz-
lemektir.

Hakikati orten her tiirlii zandan kurtulmalyiz.

Yani bizi kdfir durumuna diisiiren, yani hakikatin yolunu
orttiiren, bizi maneviyattan uzaklastiran her tiirlt bilgi, duygu,
diisiinceden temizlenmeliyiz.

Allah’a sahit olmanin yolu, tertemiz bir akil ve goniil ge-
rektirir.

insan, kendi viictid sehrinde, viiclidun sirlarina ermek is-
tiyorsa, temiz bir akil ile beden sehrine girmelidir.

Kafir bir akil, yani benlik kibriyle ortili bir akil hakikat-
lerin 6niine perdedir.

Ey kardesim!

Hakikatlere sahit olmak istersen...

Varliktan her an akan mesajlar1 duymak istersen...
Uzaklar1 yakin etmek istersen...

Kendinin ve goriinen alemin gercegini kesfetmek istersen...

Kendi viic(id evinin isleyisine sahit olmak istersen, yani
fiil fail hakikatini idrak etmek istersen...

Kendi viucid kitabini okumak istersen...

31



Geldigin yer, yasadigin yer ve gittigin yeri anlamak istersen...

Allah hakikatine ermek istersen...

Kendi viicidunda Resfil Nebi boyutlarini gérmek istersen...

Kendi viicidunda nice nice hakikatlere sahit olmak istersen...

Nice mucizelere sahit olmak istersen...

Sunlar1 yapma.

Dilini tut.

Kimsenin dedikodusunu yapma, arkasindan ¢ekistirme.

Kimseyi hor géorme, kotiileme, alay etme, hi¢bir varligi kii-
cik gorme.

Kimsenin 6zelini, gizli yonlerini, hatalarini arastirma,
ayibini arama.

Kimsenin inancina, ibadetine, kiiltiiriine, cinsiyetine, mil-
letine, rengine, laf etme.

Kendini tani, ¢evrene yardimci ol.

(Hucurat Stresi)

Asla kibirlenme.

Asla 6viinme, biiyiiklenme, kendi inancini digerlerinden
biiyiik gérme.

Bilgili olmadigin seyler hakkinda asla konusma.

Anne babana, yakinlarina, ¢evrene, herkese iyi davran.

Insanlara suratini asma, bobiirlenme.

Hep tevazu icinde ol, edepli ol, 6fkelenme.

Asla kimseyi aldatma, yalan sdyleme.

(Lokman Stresi)

Asla kul hakki yeme, asla ¢alip ¢irpma.

Verdigin sozii yerine getir.

Gosteris pesinde olma, makam, san sohret pesinde olma.

32



Kan dokme, kimseye asla zulmetme.

Kotiilik i¢in yardimlasma, iyilik tizere yardimlas.
Sikintilar, kederler verme.

Gereginden fazla yeme, icme.

Bedenine zarar verecek seyler icinde olma.
(Maide Stresi)

Kul hakki yeme,

Kendi ¢ikarin i¢in baskasina zarar verme.

Bos hayaller pesinde kosma.

Kulaktan dolma bilgilerle hareket etme, asli olmayan sey-
lere itibar etme.

Varligin dis yiiziinde kalma.

Ikilikte kalma.

Bikkinlik, karamsarlik, iimitsizlik icinde olma.
Kendi zanninda var ettigin ildha siginma.
(Hicr Staresi)

Kibirli olma.

Riyakar olma.

Gosteris icinde olma.

ikilik ¢ikarma.

Sakin kotiilik yapma.

Hainlik yapma.

(Enfal Stresi)

Eger bunlar1 yapabilirsen bekle bekle bekle.
Hak ettigin hakikate mutlaka kavusacaksin.

Layik oldugun seye ve layik oldugun yere muhakkak ki
kavusacaksin.

Eger bunlari yapabilirsen bekle bekle bekle.

33



Cocuk safliginda bir goniile ulastiginda, ilim sana kapi-
lar acacaktir.

Gonil kirliligin temizlendigi zaman, edep sana liituflar
sunacaktir.

Bil ki anneden dogan ¢ocuk en safligiyla tertemiz bir go-
niile sahiptir.

0 bebekte hi¢ ayrimcilik yoktur.
Gurur Kkibir yoktur.

Yalan nedir bilmez.

Dedikodu hig bilmez.

Inan¢ ayrimi, millet ayrimi, renk ayrimi, cinsiyet ayrimi
yoktur.

Onun gonli tertemizdir.

En saf haliyle esyay1 anlamak i¢in bakar.

Bil ki sana engel olan seyler, senin kendi takintilarindir.

Hala ge¢miste yasadigin bir seye olan 6fken varsa.

Hala gecmiste yasadigin aldanma ya da aldatmalara ta-
kilip kalmigsan.

Hala gecmiste olan seylere ahlarin vahlarin varsa.

Hala gecmiste yasiyorsan, gelecege bakamiyorsan.

Hala diinyaya esir isen.

Hala o6fkene, hiddetine, kavgana, kii¢lik gdrmene, kendini
bliylik gérmene esir isen.

HAla kendi inancini, ibadetini, ibadethaneni, milletini, bu-
yiik goriiyorsan, baskalarini kafir goriiyorsan.

Hala ayrimciliklar, ikilikler, dedikodular i¢inde isen.

Hala ilimden, fenden, irfandan uzak bir halde yasiyorsan,
hurafelerle oyalaniyor, asilsiz seylere inaniyorsan.

34



Hala kisileri makamlarina gore ayiriyorsan, ¢ikarin igin
kisilere yaklasiyorsan.

Hala yaratilan varliga hor bakiyorsan, ayrimcilik i¢inde
bakiyorsan.

Hala sevgi dedigin sey, senin ¢ikarin ise.

Bil ki sana engel olan senin kendi takintilarindir.
Tlm bunlari terk et.

Tlm bunlardan uzak dur.

Eger bunlari yapabilirsen, bekle bekle bekle.
Sabret ve bekle.

Bil ki ilim sana kapilar agacaktir.

Merak ettigin tiim sorularin cevaplari zaman icinde sana
gelecektir.

Cevaplar gelmeye basladiginda huzur da gelecektir.

Cevaplar gelmeye basladiginda eger eski hallerinden bi-
rine donersen, bil ki kap1 kapanacaktir.

Dondiiglin eski halden pisman olur, tévbe eder, samimi
olursan bil ki kapilar tekrar agilacaktir.

Bil ki temiz, samimi gontil, hakikate ag¢ilan kapidir.

Bil ki cocuk safligini tasiyan goniil, nice liituflara kapi agar.
Aklin1 ve gonliint temizle ve bekle.

Sakin kimseyi hor gérme, sakin kimseyi dislama.
Hakikat her varlikta Allah’a nazar edebilmektir.

Varligin stretinde kalmamak, kimseyi 6telememektir.

Bizi kafirlige diisliren duygularin basinda ayr1 gormek,
oteki gormek gelir.

Ayri1 gdorme kardesim.
Bolme kardesim, boliiciilik yapma.

Oteki gorme, hor bakma kardesim.

35



Insanlari inanglarina gére ayirma.

Insanlar1 ibadetlerine gére ayirma.

Kendi inancini listiin goriip, baska inanglara hor bakma.

Kendi inancini biiylik goriip, baskasinin inancini, ibade-
tini hor gérme.

Hi¢ kimsenin inancini, ibadetini yargilama.

Her insan, anne babasindan ibadet etmeyi nasil 6gren-
diyse Oyle yapar.

Bir kimsenin ibadeti digerinden tistiin degildir.

Her insan, Allah’a kendi inandig1 sekilde niyaz eder.

insanlarin ibadethanelerine saldirma, saldirtma.

insanlarin inanglarina degil, bedenlerine bak.

Onlar1 kim yaratti distin.

Seni de beni de var eden Allah’tir.

Allah hepimize sah damarindan yakindir.

Allah her an tiim viictidlarda tecelli edendir.

Insanlarin inanglarina ibadetlerine takilip, bedenlerdeki
Allah1 gormekten uzaklasma.

Kéafir durumuna diisme.
Ten oOrtilisiinde kalip, 6zii gormekten uzaklasma.

Unutma kafirligin bir baska anlami da tenlerde kalip 6zii
gorememektir.

Onun i¢in, insanlar1 su inan¢tan bu inangtan diyerek kii-
¢lik gorme, tenler boyutunda kalma, hakikatten uzaklasma.

Yaratilan her varlik, Allah’in indinde O’'nun kuludur.
Bir varlik digerinden iistiin degildir.
Her varlik kendi icinde degerler tasir.

O degerler Allah'in degerleridir.

36



Bir deger, diger degerden daha az ya da daha ¢ok degerli
diye adlandirilamaz.

Yaratilan hic¢bir kimse, ya da topluluk digerinden tistiin
degildir.

Insan, yaratilan bir kustan, bir karincadan, bir agactan bir
cicekten Ustilin degildir.

En’am Siresi 38: “Ve ma min dabbetin fil ardi ve 1a tairin
yatiru bi cendhayhi illa umemun emsalukum.”

Meali: “Yeryiiziinde hi¢bir varlik olmasin ki ve gokyii-
ziinde kanatlari ile ucan bir kus yoktur Ki, sizin gibi bir top-
luluk olmasin.”

Iste ayette belirtildigi gibi, her varligin sahibi Allah’tir.

Senlik benlik i¢ine girip, boliiciiliik yapma kardesim.

Sohbet toplantilarinda, tertemiz beyinlere ikilik, boliicii-
lilk, ayrimcilik, 6tekilestirme ekme.

Insanlar: kiskirtma.

Tim topluluklar ille de senin gibi mi ibadet edecekler, se-
nin gibi mi inanacaklar?

ille de senin ibadetin mi dogru?

Baskalarinin ibadetlerini hor gérmek niye?

Baskalarinin ibadetlerini Allah kabul etmiyor mu?

Allah kendine yonelmis bir kulu geri mi ¢eviriyor?

Niye bu kabullenememe, niye bu ayristirma.

Insanlarin Allah’a olan inanglarinin farkliliklarini kétiileme.

Beyinlere boliiciiliik ekip, ibadethanelere saldirtma.

Kur’an'in su muhtesem ayetini hi¢ unutma.

Micadele Siresi 19: “Bélen, ayrimcilik yapan, kiskirtan

seytandir, seytan boliicii olandir.”

37



Miicadele Siiresi 19: “Istahveze aleyhimus seytanu fe ensa-
hum zikrallah uladike hizbus seytan ela inne hizbesseytani hu-
mul hasirtn.”

Meali: “Seytani halleri onlarin akillarini esir aldi. Béylece
onlar Allah1 anmaktan uzaklastilar. iste seytani hallerde ka-
lan bolendir, bolen ancak seytani hallerde kalandir. Onlar kay-
bedenlerdir.”

Boliiciilik yapma kardesim.
insanlari, ateist, deist, kifir, dinsiz deyip bolme.
Su inanctan bu inangtan deyip, akillara boliiciiliik ekme.

Bil ki bu boliiciiltik, saldirilara yol acacaktir, zulme yol
acacaktir.

Akillara ekilen her tiirlii boliiciiliik kafirlik duygusunu ge-
tirecektir.

Hakikatleri orttiirecektir.

Hakikati aramaktan uzaklastiracaktir.

Kimse kimseden {istiin degildir.

Kimse kimseden daha degerli degildir.

Yaratilan her varlik kendi icinde degerler tasir.

Yaratilan her seyden dersler alinir.

Boluctliik yapip, birilerine zuliim kapilarini agma kardesim.
Hazreti Muhammed ne giizel séylemis:

“Ey insanlar! Rabbiniz birdir. Babaniz da birdir. Hepiniz
Adem’in ¢ocuklarisiniz, Adem ise topraktandir. Arabin Arap
olmayana, Arap olmayanin da Arap Ulzerine Ustiinligii olma-
dig1 gibi; kirmizi tenlinin siyah lzerine, siyahin da kirmizi
tenli lizerinde bir Gstiinliigii yoktur.” (Veda Hutbesi)

Hicbirimiz digerinden tistiin degiliz.

Hepimiz, Allah’a kendi 6grendigimiz sekilde yonelir, O'na
ibadet ederiz.

38



Allah’a samimi bir sekilde yonelen goniil namazin igindedir.
Hepimizi yaratan ayni Allah degil mi?

Hepimizi nitelikleriyle kusatan ayni Allah degil mi?
Hepimiz O’'ndan gelip O'na donmiiyor muyuz?

Yapma kardesim.

Insanlary; firkalara, gruplara bélme, kendi yolunu iistiin
gorme, baskalarina hor bakma.

insanlari; dinlerine, inanglarina, ibadetlerine gore ayirma,
kendi inancini listiin gérme.

nsanlary; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine gore ayirma,
kendi milletini, kendi geleneklerini, kendi rengini iistiin gérme.

Insanlari; bizden, bizden degil diye ayirma.

Kendini cennetlik, baskasini cehennemlik gérme.

Erkegi kadindan tstiin gérme, kadini yok sayma.
Yaratilan her varliga Hakk nazariyla bak.

Yaratilan hig¢bir varhigi kiigiik gérme.

Seni Allah’tan uzaklastiran her tiirlii duygudan uzaklas.
Beynine boliiciiliik, ayristirma bilgileri ekilmesine izin verme.
Gittigin toplantilarda anlatilan bilgilere dikkat et.

Ve asla unutma, Allah’'in indinde hepimiz biriz.

Ve asla unutma, goniilleri ancak O bilir.

Iste aklimiz1 ve gonliimiizii, kafirlige diisiiren her tiirli
duygu ve diisliinceden temizlemeliyiz.

Kafirlikten kurtulmanin yolu, aklimiz1 ve génliimiizi te-
mizlemekten gecer.

Bizi hakikate erismekten uzaklastiran her bilgi bizi ka-
firlige goturir.

Yani hakikatleri orttirir.

39



Iste hakikatleri anlamaya perde olan her sey bizim putu-
muz olmustur.

Bu putlari kirmadan hakikatlere temas etmek miimkiin
degildir.

Onun icin Vakia Stresinde bu durum belirtilir.

Vakia Siresi 79: “La yemessuh illel mutahhern.”

Meali: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi manevi alana
temas edemez.”

Iste ayette belirtildigi gibi, kafirlikten kurtulmadan yani,
hakikati anlamaya engel olan ortiileri kaldirmadan hakikat-

lere temas edemeyiz.

Eger aklimiz ve gonliimiiz temizlenmemisse, yani kafirlik-
ten kurtulmamigsak, aklimiz ve gonlimiiz perdeli olur, yani
ortili olur, hakikatlere temas edemeyiz.

Bakara Siiresi 6: “Innellezine kefer(i sevaun aleyhim e en-

zertehum em lem tunzirhum la yumindn.”

Meali: “Muhakkak ki akli ve gonlii ortiilii kimselere, onlar-
daki hakikatlerle onlar1 uyarip anlatsan da ya da onlari uya-

rip anlatmasan da bir sey degismez, inanmazlar.”

Ayette belirtildigi gibi, aklimiz perdeli, 6rtiilii oldugu miid-
detce hakikatleri anlama yoluna diisemeyiz.

Kur’an'da, “kafiri kalb” ayeti vardir.

Al-i imran Stresi 151: “Se nulki fi kultibillezine keferiir

rube bima esrak billahi ma lem yunezzil bihi sultan ve me’va-

humun nar ve bise mesvez zalimin.”

Se nulki : Biz, salmak, vardir, bulmak, o halde kalmak,

Fi kullibi ellezine : Kalbleri, hakikatleri gormemezlikten gelip
keferii ortenler,
Er rube : Korku, dehset, tereddiit,

40



Bi-ma esrakiibi  : Seyler, ortak kogmalari sebebiyle, Allah,
Allah

Malem yunezzil : Sey, degil, ne, indirmek, sunmak, i¢inde,
bi-hi hakikatler,

Sultdnen : Sultan, delil, hiiklimdar, hakimiyet,

Ve meva hum : S1g1nagy, barnagy, bulundugu yer, halleri,
onlar,

El nar : N, ates, yakicilik, yakip yikici haller,

Ve bise mesve : Ne koti, bir hal, bir yer,

El zalimin : Zalimler, kotiiliik yapanlar,

Meali: “Hakikatleri gormemezlikten gelip ortenlerin kalb-
lerinde, bizi anlayamadiklarindan dolay1 bir korku vardir. Su-
nulan hakikatler ile ilgili delillere ulasmalar1 olmaz, yonel-
dikleri seylerle Allah’in varliginin yaninda kendilerine varlik
isnad ederler ve onlarin bulundugu yer atestir ve zalimler icin
ne koéti bir haldir.”

Kafir-i kalb; idrak ve anlayislar1 ortili olan, ortilmiis,
hakikatleri orten, kendi bildiginden vazge¢cmeyen, ilme ka-
pali olan, benlikle ortiili kalb, sirette kalan kalb, demektir.

Kafir-i kalb icinde olanlar, idrak ve anlayislarinda batil bil-
gilerle hareket edenlerdir.

Batil bilgilerde kalip, hakikatleri 6rtenlerin, akillari ve go-
niilleri temizlenmedigi miiddetge, hakikat yoluna girmeleri
miimkin degildir

Batil bilgilerde kalanlar, sunulan hakikatleri, kendi bildik-
leri batil bilgileri 6nemsediklerinden dolayi, gérmezden gelirler.

Bu durum Kkéfirlik boyutudur, hakikatleri anlamadan dii-
slinmeden Ortiip gecmektir.

Kafir kimseler, yani hakikati gormemezlikten gelen kimse-
ler, kafirliklerini birakmadigi, kendi viicidlarini anlamak i¢cin
gayret gostermedigi miiddetge, hidayet bulamazlar.

Bakara Stresi 264: “Ve Allah la yehdi el kavm el Kafiran.”

41



Meali 1: “Kafir kimseler, Allah’a yol bulamazlar.”

Meali 2: “Hakikati gormezden gelen kimseler, Allah’1 anla-
manin yolunu bulamazlar.”

Simdi Kafir(n Stresini inceleyelim.
Hazreti Muhammed yasadig1 topluma hakikatlerin bilgi-
lerini teblig etmistir.

Ama atalardan gelen yargilayici bir inancin bilgilerine
bagh olanlar, Hazreti Muhammed’in tebligini kendi bildikleri
ile ortmistir.

Iste hakikatin bilgilerini gsrmezden gelenlerin bu durum-
larindan dolayi, onlara hakikati gormezden gelen anlaminda
“kafir” denilmistir.

Kafir kelimesinin bir anlami da hakikati gormezden gelen-
ler, ilmi bilgileri batil bilgilerle értenler demektir.

Mekkenin ileri gelenlerinden Velid b. Mugire, As b. Vail,
Umeyye b.Halef gibi kisiler,

Hazreti Muhammed’e gelmisler.
Ve soyle tekliflerde bulunmuslardir.

“Ey Muhammed! Soylediklerini birak, atalarimizdan 6g-
rendigimiz inanci bizlere birakmamizi séyleme.”

“Gel davani birak, seni Mekke’'nin baskani yapalim.”

“Ya da, bir y1l biz senin dinine girelim, bir y1l da sen bi-
zim dinimize gir.”

“Eger bunlari kabul etmezsen, biz senin ilahina tapalim.
Sen de bizim ilahlarimiza tap.

Boylece hayir hangisinde ise ona ulasiriz” gibi tekliflerde
bulundular.

Iste bu olay iizerine Hazreti Muhammed bu stireyi okumustur.

42



Bu stireyi, Mekkeli miisriklere sunulmus olarak gérmeyelim.

Kafirlik nedir iyi bilelim.

Olumlu ve olumsuz yonlerini iyi arastiralim.

Ve bizi kafirlik durumuna diisiiren her bilgiyi, duyguyu,
diisiinceyi, iyi analiz edelim.

Bizi Allah’tan uzaklastiran her seyi iyi anlayalim.

Bizi Allah’tan uzaklastiran her tiirlii zandan kurtulmaya
calisalim.

Bizi Allah’tan uzaklastiran, kafir durumuna getiren her
tirli duygudan, diistinceden aklimizi gonlimiizi temizle-
meye calisalim.

Kafirtn Stresinde kafirlik kelimesi, olumsuz anlamda be-
lirtilmistir.

Allah’in ulviyetinin yaninda, kendine varlik isnat etmenin,

hakikatleri gormezden gelmenin durumu ortaya konulmustur.

Simdi slreyi tefsir etmeye calisalim.

43



KAFiRUN SURESI

1-
sl G 8

Kul ya eyyuhel kafir(in

Kul ya eyyuha : De, anlat, aciKla, ey,
El Kafirtn : Hakikatleri 6rtmek, gormemezlikten
gelmek,

Meali 1: “De ki: Ey hakikatleri gormemezlikten gelip or-
tenler!”
Meali 2: “Kafirligin ne oldugunu agikla.”
Meali 3: “Allah’a ait olan bedene benim deme gafletini agikla.”

Meali 4: “Allah’in hakikatlerini gormezden gelmenin ne ol-
dugunu acikla.”

Meali 5: “Allah’in ilmi sunuldugu halde, batil bilgilerde kal-
manin ne oldugunu anlat.”

Meali 6: “Benlik gafletine diiserek, Allah’'t gormezden gel-
menin ne oldugunu izah et.”

Meali 7: “Benlik giinahina diiserek, kendinde ve varlikta
Allah’a sahit olamamanin durumunu agikla.”

Yukarida da inceledigimiz gibi kafir kelimesinin bir karsi-
lig1 da Allah’in hakikat bilgilerini, batil ile 6rtmektir.

Diger bir karsiligi da Allah’a ait olan bedene, benim deme
gafleti ile gormezden gelmektir.

Ayette “kafirligin ne oldugunu acikla” denilir.

44



Ya da “Ey hakikatleri gormemezlikten gelip ortenler” diye
de meal edilebilir.

“Hakikati gormemezlikten gelmek nedir?” iyi anlamaliyiz.

Hazreti Muhammed, yasadig1 topluma hakikatleri anlat-
mis, ama insanlarin ¢ogu atalarindan gelen yargilayici inanc-
larda kalmiglar ve hakikat bilgilerini duymazdan gelmislerdir.

Kendi bildiklerinden vazge¢memisler, hakikatlerin {izerini
kendi bildikleri ile 6rtmiislerdir.

Iste bunun icin onlara kafir denilmistir.

Yani kafirlik, Hazreti Muhammed’in sundugu bilgileri, kendi
bildikleri ile 6rtenler anlaminda belirtilmistir.

Hazreti Muhammed onlarin takva ehli olmalarini tavsiye
etmistir.

Yani Allah’in ulviyetinin yaninda kendine varlik nispet et-
memek.

Kafirlikten kurtulmanin yolu takvaya erismektir.
Takva, Allah hakikatine sahit olmaktir.
Hakikatlerin nice nimetleri takva ehline sunulur.
Takva kisiyi Allah’a teslim eder.

Nice liituflar, nice sirlar muttaki olanlara sunulur.
Takva nedir ¢ok iyi anlamak gerekir.

Varolusu ve var edeni idrak etmek icin, takva sahibi ol-
mak gerekir.

Her varlik bir yoldur, Hakk’a gotiiriir.
Varlik yolundan Hakk’a erisenler takva sahibi olur.
Her varlik bir kitaptir, icinde Allah’in hakikatleri vardir.

Varlik kitabinin sayfalarini aralamak i¢in, takva sahibi ol-
mak gerekir.

Allah sirrina ermek igin, takva ehli olmak gerekir.

45



Peki, nedir takva?

Takva Allah korkusu mudur?

Takva sana 6gretildigi gibi, Allah’tan korkmak degildir.
Korku kelimesi “havf”dir.

Meallerde takva kelimesi genellikle Allah’tan korkun diye
cevrilir.

Takva baska bir anlam tasir.
Havf baska bir anlam tasir.

Takva kelimesini, Allah’tan korkun diye cevirmek Kur’an'in
biitiinligiine uygun diismez.

Havf kelimesi seytan kelimesi ile yan yana kullanilmistir.

Al-i imran Stresi 175: “seytanu yuhavvifu.”

Meali: “Korkutan seytandir-korkuyu veren seytandir.”

Seytani hallerde olan korkutur.

Al-i Imran Stiresi 175: “Innema zalikumus seytanu yuhav-
vifu evliyae hu fe 13 tehaftthum ve haflini in kuntum muminin.”

Meili: “Seytani hallerde olanlar ancak kendi dostlarini kor-
kuturlar. Artik o hallerde olanlarin korkutmalarina kanma-
yin ve eger inananlardan iseniz Beni anlamamaktan korkun.”

Takva sahiplerine “la havfun” korku yoktur. Zuhruf St-
resi 67-68

67: “El ehillau yevme izin ba’duhum li badin aduvvun il-
lel muttekin.”

El ehillau : Halil, uygunluk, dostluk, halleri,

Yevme izin : Glinleri, vakit, yetkili,

Badu-hum li badin : Baziniz baziniza, birbirlerinize,

Aduvvun : Diismanlik halinde olan, kétiiliik
pesinde olan,

ina : Ancak, baska, sadece,

El muttekine : Takva, fenalardan sakinmak Allah’a

ortak kosmamalk,

46



Meali: “Fenalara diismekten, Allah’a ortak kosmaktan sa-
kinanlarin disindakiler; birbirleriyle diismanlik hallerindedir-
ler, giinlerini o hallerle gecirirler.”

68: “Ya ibadi 1a havfun aleykumul yevme ve 14 entum tah-

zenin.”
Ya ibadi : Ey kullarim, kullugunu anlayanlar,
La havfun aleykum : Korku yok, size,
El yevme : Gun, vakit, zaman, an,
Ve 14 entum tazenin  : Yok, siz, mahzun olma, Giziilme,

Meali 1: “Ey Benim kulum oldugunu anlayanlar! Sizin i¢in
hi¢bir zaman korku yoktur ve mahzun olmak da yoktur.”

Meali 2: Ey kulluk mertebesine gelenler, artik size korku
yoktur ve mahzun olmak yoktur.”

Korku “havf” kelimesidir.

Takva ise; muttaki olmak, Allah’in ulviyetinin yaninda ken-
dine varlik nispet etmemektir.

Evet, takva Allah’tan korkmak degildir.

Takva; fenalardan sakinmaktir, kotiiliiklerden sakinmak-
tir, benlikten gururdan sakinmaktir, Allah’a ortak kosmamak-
tir, zerre kadar zarar vermekten sakinmaktir.

Takva kelimesi, kotii seyden sakinmak manasina gelen it-
tika kelimesinden alinmistir.

ittika kelimesinin kokeni “vikaye- ¢s-(3-5” kokiinden ge-
lir diye bilinir.

Vikaye; zarar verecek olan her seyden sakinmak, korun-
mak demektir.

Takvaya uyana “muttaki” denir.

“Takva-ittika-muttaki” ayni kokten gelen kelimelerdir.

Kur’an, cennete yani ilahl huzura ancak ve ancak takva
sahiplerinin ulasacagini belirtmistir.

47



Al-i imran stresi 133: “Ve cennet ard hi el semavét ve el

ardu uiddet lil muttekin.”

Meili: “Fenalardan sakinan, Allah’a ortak kosmayanlar i¢cin

gokte ve yerde, huzur veren sonsuz hakikatler vardir.”
Her varlik bir kitaptir.
Bu kitabin icinde yaratilis hakikatleri vardir.

Her varlik, Allah’'in “H{ida” esmasinin, yani yol gosterenin

gosterdigi yoldur.
Varliktan agilan kapi, insani hakikatlere gotiiriir.

Yeter ki insan takva iizere olsun, yani fenalardan sakin-

sin, Allah’a ortak kosmasin.
iste takva; fenalardan sakinmak, Allah’a ortak kosmamaktir.
Allah’'in ulviyetinin yaninda ben demekten sakinmaktir.
Allah’a ait olan bedene benim deme gafletine diismemektir.
Yani kafir durumuna diismekten sakinmaktir

Bakara Siresi 2: “Zalikel kitabu 14 reybe fihi huden lil

muttekin.”

Meali: “Iste her varlik bir kitaptir. Onun i¢indeki hakikat-
lerde siiphe yoktur. Fenalardan sakinip hakikatleri arayanlar
icin hakikatlere yol gostericidir.”

Takva sahiplerine, nice magfiretler vardir, nice ytice haki-

katlerin karsilig1 vardir.
Hucurat Stresi 3: “Li el takva lehum magfiret ve ecrun azim.”

Meali: “Takva sahipleri i¢in, magfiret ve ylce karsiliklar

vardir.”
Yeter ki biz, gonliimiizii ve aklimizi temizleyelim.
Anlhyoruz ki takva:

Kafir durumuna diismekten sakinmaktir.

48



Yani bedenin sahibini bedende gérmek, bedene benim de-
mekten sakinmaktir.

Allah’in ulviyetinin yaninda higligini bilmektir, ben de va-
rim demekten sakinmaktir.

Kendine varlik isnat etmekten sakinmaktir.

Allah’a ortak kosmaktan sakinmaktir.

Aklimizdaki batil bilgilerden sakinmak, temizlenmektir.
Kotilik iceren hislerden, diisiincelerden sakinmaktir.
Tlm fena hallerden sakinmaktir.

Fitnelikten, fesatliktan, giybetten, gururdan, kibirden sa-
kinmaktir.

Birileri hakkinda dedikodu yapip cekistirmekten sakin-
maktir.

Zarar vermekten, yakip yikmaktan sakinmaktir.
Kot distinmekten, koti soylemekten sakinmaktir.
Yalan sOylemekten, iftira atmaktan sakinmaktir.

insanlarin eksigini aramaktan, alay etmekten, kotiilemek-
ten sakinmaktir.

Insanlari inanglarina gére ayirmaktan, értiilii értiisiiz de-
mekten, namazl namazsiz diye ayirmaktan sakinmaktir.

Birilerini kii¢iik gormekten, kendini biiyiik gormekten, ya-
ratilan bir varliga kerih bakmaktan sakinmaktir.
Insanlarin mallarina, irzlarina goz dikmekten sakinmaktir.

Calmaktan, ¢cirpmaktan, kendine ait olmayani gasp etmek-
ten, kul hakkina girmekten sakinmaktir.

Emanete ihanet etmekten sakinmaktir.
Kisacasi her tiirlii zarar icinde olma hallerinden sakinmaktir.

Diinya perestlikten, esya perestlikten, makam, san, soh-
ret perestlikten sakinmaktir.

49



Iste takva, biitiin giinahlardan uzak durmaktir, sakinmaktir.

Bizi kafirlige diisiirecek her tiirlii duygu diisiinceden sa-
kinmaktir.

Yani Allah’'in ilmini batil bilgilerle 6rtmemektir.

Takva ehli olana yani zuliim a¢1ga ¢ikaracak olan her bilgi,
diisiince, eylemden uzak duranlara, hakikatler agilir.

Gonlu, akh temiz olanlara, yani takva sahiplerine nice lii-
tuflar sunulur.

Onlar varligin varolus sirlarina kavusurlar.

A'raf Siiresi 96: “Ve ittekav le fetahna aleyhim berekatin
min el semai ve el ard1.”

Meali: “Takva ehli, yerlerin ve goklerin hakikatlerinden
feyiz alir, her seyin ortaya ¢ikisinin Bize ait oldugunu anlar.”

Evet, takva: Misd'nin nalinlarini ¢ikarmasi, degnegini bi-
rakmasi sirridir.

Takva, gonliinii ve aklini temizleyenlerin ulastig1 bir ma-
kamdir.

Bu makama ulagsmadan sirlar kapisi agilmaz.

Allah hakikatine, ancak ve ancak muttaki olanlar erebilir.
Iste kafirlik takva ehli olmaktan uzaklasmaktir.

Kafirlik hakikatleri gérmezden gelmektir.

Bedene benim demekle, Allah’a ait olan1 kendine nispet
etmektir.

50



2-

-

. ss0%

Osiail el y
La abudu ma tabud(in
La abudu : Yok, kulluk, kulu degilsiniz, kul olmayin,
M3 tabudiin : Sey, ne, degil, taptiklarinizin, kul olduklariniz,
Meali 1: “Taptiginiz seylere kul olmayin.”
Meali 2: “Benliginize kul olmayin, benliginize tapmayin.”
Meali 3: “Kafirlik durumuna diismeyin, putperest olmayin.”

Meali 4: “Sizi Allah’tan koparan, duygu ve diisiincelerin
kulu olmayin.”

Meali 5: “Atalardan gelen yargilayici bilgilere kul olmayin,
onlarla kimseyi hor gérmeyin.”

Meali 6: “Kul oldugunuz seyleri anlayin, onlara tapinmayin.”

Meali 7: “Zalimlige kaydiran duygulara kulluk yapmayin,
onlara tapinmayin.”

Insan, kendini putperest yapan her bilgiyi gozden gecir-
melidir.
Insan duygu ve diisiincelerini analiz etmelidir.

Insan, kendini kéle haline getiren her duygu ve diisiince-
nin ne oldugunu ¢ok iyi anlamalhdir.

Insan, kendini kafir durumuna diisiiren duygulari ¢ok iyi
bilmelidir.

Allah’'in kulu oldugumuzu unutup, nelere kul oluyoruz ¢ok
iyi analiz etmeliyiz.
Beynimizde nasil putlar olusturduk.

Ve onlara nasil kole olduk.

51



Ofkemizin, nefretimizin koélesi mi olduk?

Diinya c¢ikarinin kélesi mi olduk.

Paranin, malin, milkiin, kolesi mi olduk

Bunlarin hepsi bizim gizli putlarimiz m1?

Hepimiz kendimizdeki putlarin etkisi altinda hareket edi-
yor olabilir miyiz?

Bildiklerimizi, isteklerimizi, duygularimizi, makamlari
putlastiriyor ve onlarin etkisi altinda yasiyor olabilir miyiz?

Atalarimizdan gelen inanglari putlastiriyor olabilir miyiz?

Duygularimiza esir olup onlar1 putlastirip, baskalarina za-
rar veriyor olabilir miyiz?

Sevgiyle yaklasmamizin altinda baska amaclar yatiyor
olabilir mi?

Tasidigimiz kimlikleri baskalarina blytikliik taslamak i¢in
kullaniyor olabilir miyiz?

Istek ve duygularimizi ¢ikar ugruna, baskalarindan yarar-
lanmak icin put haline getirip tapiyor olabilir miyiz?

Hepimizde bulunan, “Lat, Menat, Uzza, Hubel” putlarini
bir bir incelersek:

El lat-El lah putu inanct:

El Lat-El Lah putu; atalarindan gelen din, ibadet, Allah
adina gelen bilgileri dogru bilmek ve bunlar1 diger inanglara
gore kiyaslayip, kendi inancini tistiin goriip, kendi inancini
put haline getirmektir.

Inandig1 ama sahit olmadigi Allah’1 put haline getirmektir.
Burada put haline gelen kisinin zannidir.

Furkan Saresi 43. ayette buna isaret edilir.

“E raeyte menittehaze ilahehu hevah.”

Meali: “Hevasini-zannini ilah edinmeyi anladin degil mi?”

52



Kisi, atalarindan miras olarak gelen bilgilere inanir, heva-
sina gore, aktarilan bilgilere gore zanninca inandigi Allah1
put haline getirir.

Kendi inancini Gistiin goriir, kendi inandig1 Allah’t kendi
yaninda goriir, diger inang¢larda olan kisileri cehenneme ata-
cagina ve onlari cezalandiracagina inanir.

Inandig1 Allah’in, onu ayr1 bir 6zellikte, ona tistiinliik ver-
digine inanir.

Miisliiman olsun, Miisevi olsun, Isevi olsun, kendinin 6zel
yaratildigina inanirsa, kendini digerlerinden listiin gérmeye
baslar.

Iste asil yaraticiya degil de, atalarindan bir mirasla gelen

hevasina gore inandig1 bir Allah’a inanir.
Iste bu inanca “El Lat -El Lah” putu inanc1 denir.

Mii’'min{in Siresi 68: “E fe lem yeddebberil kavle em cae-
hum ma lem yeti abaehumul evvelin.”

Meali: “Onlar hakikatlerin s6zlerini hala diisiinmezler mi?
Yoksa onlara sunulan, 6nceki atalarindan gelen asli olmayan
seyleri yeterli mi gortirler?”

Menat-Mena-Men putu:

Menat- mena- men kelimesinin; mina, minna, men, menan,
menun kelimesi ile baglantili olduguna inanilir.

Sahsiyet, kimlik, kisi anlamlarina gelir.

Burada anliyoruz ki, ama kendi sahsiyetini ama bazi sah-
siyetleri, kimlikleri daha yiice goriip 6n plana ¢ikarmak “Me-

nat putu” meydana getirmektir.
Her varliktaki, o varligi tutan ilahi kimlige “Zat” diyoruz.
Ve tiim varlig1 tutan kimlik Allah’in kimligidir.

Menat'in 6liim, kader tanrigasi olduguna inanilir.

53



Olen kimseyi musalla tagindan alip ona binek olup, ahi-
rette, rehber olan, yol gosteren, yoneticilik, idarecilik yapan
tanrica olduguna inanilir.

Ingilizcedeki “manager” kelimesi de buradan geliyor olabilir.

Iste kisi;

Kendi millet kimligini,

Kendi cinsiyet kimligini,

Kendi inang¢ kimligini,

Kendi aile kimligini,

Kendi meslek kimligini

Kendi toplum kimligini,

Kendi mezhep, tarikat, cemaat kimligini, listiin goriirse,
bu durumu ilah edinmis, put edinmis demektir.

Ve kisi bu kimliklere gore kendini istlin gérmeye baslarsa,
kendi menat putunu olusturmus olur.

Ve artik bu putu yikmadigi miiddetge bir 6mir bu putun
etkisi altinda kendi kimliklerini, diger kisilerden iistiin goriir.

Onun icin Y(nus Emre; “72 Millete ayn1 gozle bakmayan,
halka miiderris olsa, Hakk’a asidir” der.

Yani her varliga Hakk’in kimligiyle bakmayan putperest-
tir demek istemistir.

Nisa Siresi 36: “Innallahe 14 yuhibbu men kine muhtéa-
len fehiira.”

Meali: “Muhakkak ki kendini tistiin goren, kibirlilik icinde
olan kimselerde Allah sevgisi yoktur.”

Uzza-Aziz putu:
Uzza “El Aziz” kelimesinden gelir.

Aziz, ylce olan demektir.

54



Kisi; mesleki alanda, inan¢ alaninda, sosyal alanda, bilgi
alaninda, makam alaninda ve diger alanlarda kendini yiice go-
riirse, kendi uzza putunu olusturmus olur.

Climle varlikta aziz olan yani tiim nitelikleriyle yiice olan
Allah'tir.

Eger kisi kendini, yaratilan diger varliktan yiice gbrmeye
baslarsa kendi uzza putuna tapiyor demektir.

Allah’in yiiceliginin yaninda, aziz gordigliimiiz, ylice gor-
diiglimiiz, evliya dedigimiz kisiler, uzza putumuz olabilir.

Kendini efendi, seyh, evliya, veli, miirsit géren her kisi ken-
dindeki uzza putuna baghdir.

Clinkd, aziz olan, yani yiice olan, her varlikta sonsuz nite-
likleriyle yiiceligini gosteren zat1 mutlak olan Allah’tir.

Allah’in yiiceligini gérmeyip, bir kulu yiice gérme durumu,
Allah’in her varliktaki ytice niteliklerini géremeyip, yalnizca
bir kisiye ya da kisilere ya da mekana ya da esyaya yiicelik
nispet etmek “Uzza” putgulugudur.

Bir kisiye, bu kimse cok ylice demek, Allah’'in yticeliginin
yaninda ona da yiicelik nispet etmektir. iste bu putperestliktir.

Vakia Stresi 5: “Ve bussetil cibalu bessa.”

Meali: “Kendini biiytlik gorenler zarar verdikce zarar verir.”

Hubel- Hub el putu:

Hub kelime olarak; sevgi, ilgi, alaka, gilizel, hos, iyi anlam-
larina gelir.

Mekkeli miisriklerin en dnemli ylice gordiigii putlardan
biri hubel putudur.

Bir kisiye asil niyetini saklayip, sevgiyle, iyilikle yaklasip
asil amacini gergeklestirmek i¢in olan davranis hubel putgu-
lugudur.

Bir kisiye giiler yiizlii, sevgi diliyle, iyi biriymis gibi yaklasip,
asil niyetini en son ortaya koymanin adi hubel putgulugudur.

55



Bir kisi gercek niyetini hicbir zaman belli etmeden, sevgi
icindeymis gibi tath dille ikna edici yaklasabilir, oysa kisinin
asil niyeti kendi cikaridir, kendi putuna hizmettir.

Sevgi icinde yaklasanlara asil niyetlerini bilmeden, asla
kanmamaliyiz.

Seytani hallerde olan kisinin kandirmak i¢in yaptig1 en bii-
yiik oyun sevgi oyunudur, tath dil oyunudur, giiler yiliz oyu-
nudur, goézyas! oyunudur.

Iste kisi, kendi ¢ikarlarina yani kendi egosuna gére edin-
digi putlara gore hareket ederse, kisinin edindigi putlar, lat
putu, menat putu, uzza putu, hubel putudur.

Al-i imran Stresi 185: “Ve mal hayatud dunya illa metaul
gurdr.”

Meali: “Diinya hayatinin ¢ikarinda olanlar ise, bir egodan
baska bir sey elde edemezler.”

Tar Stresi 32: “Em temuruhum ahldamuhum bi haza em
hum kavmun tagin.”

Meali: “Yoksa onlarin akillar1 kendi hevalarina gére mi ha-
reket ediyor? Iste onlar, kendi var ettikleri putlara tapiyorlar.”

Anliyoruz ki, putguluk kisinin kendi ¢ikarlari icin sigin-
dig1 kendi duygularidir.

Bu dort put kisiyi esir alir.

Dordi de yok edilmedigi middetcge, kisi bu putlara esir
olarak yasar.

Bu dort puttan biri kalsa bile, o bir put diger dort putu
uyandirir.

Iste insan put edindigi seylere tapinir.

Ayette bildirilir ki “L4 abudu ma tabudiin” bunlara tapin-
may1n, bunlarin kulu olmayin.

56



3-
};DE

NeT b e A4 s

Ve 14 entum abid{ine ma a’bud

Ve 14 entum : Yok, degil, degilsiniz, siz,
Abidtine : Kulluk, yoneldigimiz sey,
M3 abudu : Degil, sey, ne, kulluk, kul olamazsiniz,

Meali 1: “Kul oldugunuz seylerin kulu degilsiniz.”

Meali 2: “Allah’t birakip, kulluk ettiginiz seyleri terk edin.”

Meali 3: “Sizler Allah’in kulusunuz, put edindiklerinizin
degil.”

Meali 4: “Kul edindiginiz seyleri iyi anlayin, onlari terk edin.”

Meali 5: “Put edindiginiz seylere kole olmayin.”

Meali 6: “Sizi Allah’tan uzaklastiran kéle oldugunuz sey-
leri birakin.”

Meali 7: “Allah’1t birakip, ¢ikariniza gore yoneldiginiz her
sey sizin kole oldugunuz seydir, onlari terk edin.”

insan, cikarini kole edinir.

Cikari i¢in yakar yikar.

Cikarini put edinmistir.

Iste o put tagut alanidir.

Insan tagut alanini ¢ok iyi bilmelidir.

Yoksa Allah’a olan kullugumuzu anlayamay1z, nice duygu-
larimizi put haline getiririz.

Taght, Kuran'da yaklasik 8 ayette gecer.

Peki Kur’an, tagiitu nasil tanimlar.

57



Bakara Siresi 257: “Allah vellyyullezine amenf, yuhricu-
hum minez zulumati ilen niir vellezine kefer( evliyauhumut
taghtu yuhricinehum minen niri ilaz zulumat ulaike ashabun
nar hum fiha halidin.”

Meali: “Allah’t dost edinen kimseler iman etmis kimseler-
dir. Onlar cehaletin karanligindan ilmin aydinligina ¢ikarilir-
lar. Hakikatleri gormemezlikten gelen kimseler ise; batil olan
seyleri evliya edinirler, onlar ilmin aydinligini birakip ceha-
letin karanhigina dalarlar. iste onlar yakip yakici hallere sa-
hiptirler, devamli o hallerin icindedirler.”

Aw A

Zumer Siresi 17: “Vellezinectenebit taglite en yabudiiha
ve enabil ilallahi lehumul busra fe bessir ibad.”

Meali: “Batil olan seylere kul olmaktan sakinanlara ve Al-
lah’a yonelenlere, hakikatleri bilmenin sevinci vardir, artik on-
lar kullugu anlamanin sevincindedirler.”

Nisa Siresi 76: “iman edenler, Allah yolunda hakikatleri
anlamak, anlatmak i¢in gayret gosterirler. Hakikatleri gérme-
mezlikten gelip ortenler ise, Allah’a kul oldugunu zannedip
kendi zanlarini ilah edinme yolunda olurlar, sonra da seytani
halleri dost edinip kendilerine yazik ederler. Elbette seytani
hallerde olanlarin hileleri zayiftir.”

Kur’ant inceledigimizde tagit:

Batil olan seylere inanmak.

Zanlarimizi ilah edinmek.

Cikarlarimizi ilah edinmek.

Aslini bilmedigimiz seylere gore hareket etmek.
Hevamiza gore hayal ettigimiz ilahlara inanmak.

Allah’t birakip baskasina yticelik vermek, ondan medet
ummak.

Iste taght alani ¢ok iyi bilinmelidir.

Allah hakikatini bilen, tiim sorularin cevabini Allah’ta arar.

58



Bilir ki aradig1 tiim sorularin cevabr Allah’in hakikatle-

rinde vardir.
Allah’in hakikatleri her varliktan kendini gosterir.
Insan kendi viiciidunu da okunacak bir kitab bilmelidir.
Varlik kitabini da okunacak kitab bilmelidir.
Oku, incele, anla denilen kitab, yayilmis varlik kitabidir.

Kur’an, bizlere asli olmayan seylere inanmamamizi tav-
siye eder.

Batil olan seylerin, zanna dayali seylerin, uydurma olan
seylerin, cikara dayali inanmalarin hep tagt oldugunu belirtir.

Ayette ne giizel belirtilmis: “Onlar ilmin aydinhgini bira-
kip cehaletin karanligina dalarlar. iste onlar yakip yikici hal-
lere sahiptirler, devaml o hallerin i¢indedirler.”

Av A

Evet, taght halinde olan kisiler, hep cehaletin karanligin-
dadirlar.

Iste o halde olan kisiler, hem kendilerini hem de ¢evresinde
olan kimseleri batila siiriikler ve zarar verici hallerde olurlar.

Kur’an'’i iyice inceledigimizde, zanna dayal ilahlar edin-
memiz, ¢ikarimiza gore Tanri'ya inanmamiz, batil olan seyleri
ilah edinmemiz hep tagit olarak adlandirilir.

Kur’an’da “hevasini ilah edineni gordiin mii?” diye bildirilir.

Yani “kendi zannina gore kendi yarattig1 Tanr1’ya inanani
gordiin mii?” diye bildirilir.

Simdi sormak gerekir acaba bizler, kendi zanlarimiza goére

hayal ettigimiz Tanrr'lara mi inaniyoruz, yoksa kdinati ve biz-

leri var edene mi inaniyoruz?

Av A

Acaba toplum olarak bizler hep “tagit” inancinda miy1z?

Iste eger bizler; ash olmayan, batil olan, kendi zanlarimiza

Av A

gore var ettigimiz ilahlara inaniyorsak bu “tagat” inancidir.

59



Iste eger bizler; ibadetlerimizi ¢ikara dayali yapiyorsak,

~ AL

bu “taght” inancidir.

Iste eger bizler; yok kadinlarin ¢ogu cehennemliktir, cen-
nette erkege onlarca bakire, dul verilecektir inanci gibi ash

Av A

olmayan seylere inaniyorsak, bu “tagt” inancidir.

Iste bizler; dini terimlerin aslini bilmeden inaniyorsak ve

Av A

ona gore hareket ediyorsak bu “tagat” inancidir.
Tagit inancinda inanglar kavgasi vardir.
Cemaat, tarikat, mezhep béliinmeleri vardir.
Taght inancinda Tanr1'lar kavgasi, ¢ikarlar kavgasi vardir.

Misevligi din haline getirenlere; “cennete kim gidecek?”
diye sorun.

Onlar da diyeceklerdir ki; “yalmzca Miseviler girecek, Ise-
viler ve Miisliimanlar giremeyecek.”

Iseviligi din haline getirenlere; “cennete kim gidecek?”
diye sorun.

Onlar da diyeceklerdir ki; “yalnizca is&’ya tabi olanlar gi-
recek.”

Misliimanligi din haline getirenlere; “cennete kim gide-
cek?” diye sorun.

Onlar da diyeceklerdir ki; “yalnizca Hazreti Muhammed'’e
inanan, kelimeyi sahadet getiren Miisliiman olanlar girecek,
asla Iseviler ve Miseviler giremeyecek.”

Iste bu inang, kendi inancini iistiin goriip, baska inanglara

A v A

hor bakmanin durumu olan “tagat” inancidir.

Iste inanglara ayrilip, kendi inancini iistiin gériip, baska
inanclara hor bakmaya en giizel 6rnek, Rum Stresi 32. ayette
vardir.

“Minellezine ferrak(i dinehum ve kan siyea kullu hizbin
bima ledeyhim ferihiin.”

60



Min ellezine : O kimseler, firka, bolmek, ayrilik,

ferraku partilesmek,

Dine hum : Din, varligin yaratilis yasalari, onlar,

Ve kanu siyean : Tarikat mezhep cemaatlere ayrilmak, firka
firka olmak,

Kullu hizbin : Biitlin hepsi, grup, firka, boliinmek,

Bima ledeyyim : Kendinde olan, her ziimre kendi inanclariyla,

Ferihiine : Sevinme, simarma, azma, avunup 6viindi,

Meali: “Onlar dini bolen kimselerden oldular ve biitiin hepsi
tarikatlara, mezheplere, cemaatlere béliindiiler. Her ziimre
kendi inancglariyla avunup évindi.”

Iste insan kendi inancini da put haline getirebilir.
Baska inancglara hor bakabilir.
Bu durum da tagit inancidir.

Kur’an iyice inceledigimizde anhyoruz ki, asli olmayan
seylere inanmak ve ona gore hareket etmek, kendini yiice gor-

Av A

mek, baskasina hor bakmak “tagat” inancidir.

Tagit inancinda hep zanlara gore hareket etmek, hep ¢i-
karlara gore hareket etmek vardir.

Allah’t layikiyla bilmeden iman gelismez.

Iman ancak ve ancak varlikta Allah’'in tecellilerine sahit
olmakla miimkiindiir.

Asli olmayan seylere inanmakla Allah bilinmez.

Anlatilanlara, okuduklarimiza inaniyorsak ve bunlarin as-

Av A

lin1 bilmiyorsak hep bunlar “tagat” inancidir.
Kur’ant inceledigimizde anliyoruz ki tagt:
Allah’t birakip zanna gore inang iginde olmak

Allah’in hakikatlerini birakip ilmi delilleri olmayan batil
seylere inanmak.

Allah1 birakip birilerini ytice bilmek, onlardan medet ummak

61



Allah inancini alet edip hep ¢ikar tizere hareket etmek.

Allah’a kul olmay1p, hep batil seylere kulluk yapmak, ma-
kam- mevki, san-sohrete kulluk yapmak, kullugunu hep sahsi
cikarlara gore yapmak.

A v A

Ingallah tagit haline diismemeye dikkat ederiz.

62



Ave G dle Gl Yy
Ve 14 ene abidun ma abedtum
Ve 14 ene abidun : Ben yokum, degilim, kullukta,
Ma abedtum : Sizin kul oldugunuz, taptiginiz, ¢ikariniza

gore yoneldiginiz,
Meali 1: “Sizin kul oldugunuz seylere ben kul olmam.”

Meali 2: “Cikarlariniza gore ilah edindiginiz seylerden
ben uzagim.”

Meali 3: “Zanlariniza gore tapindiginiz seylere ben yone-
lecek degilim.”

Meali 4: “Allah’1 birakip, ilah edindiginiz seylerden uzagim.”

Meali 5: “Asli olmayan, bir ilim tasimayan seylere kulluk
etmeyin.”

Meali 6: “Tapindiginiz seyler, sizi kulluk mertebesinden
uzaklastiriyor, benim diinyamda onlar yok.”

Meali 7: “Neye kulluk ettiginizi bilin, ben Allah’a kul ol-
maktan vazge¢cmem.”

Insan neye kulluk ettigini iyi anlamaldir.
Insanin deger verdigi nedir?

Insanin s1gindig1 nedir?

Insan neye yoneldigini iyi bilmelidir.
Kulluk nedir iyi bilmelidir.

Neye, nicin yoneldigini iyi anlamahdir.

Allah’a kulluk nedir ¢ok iyi diistiinmelidir.

63



Allah’a yoneliyorum diyerek, 6fkemize, nefretimize, ¢ika-
rimiza, egomuza yoneliyor olabilir miyiz?

Allah’t birakip ibadetlerimizi put haline getiriyor olabi-
lir miyiz?

Ibadetlerimizi Allah i¢in degil de kendi ¢ikarimiz igin ya-
piyor olabilir miyiz?

Niyazi Misri bir ilahisinden sdyle seslenir.

Gel ey sofi cikar sofu kil insaf

Ko siiret diizmegi kil i¢ini saf

Riya ile bu 6mr-ii ndzenini

Nice bir sarf edip edersin israf

Kuru dava mi sandin sen bu ilmi

Bu yola boylemi gittiler esraf

Yani, Niyaz1 Misri der ki:

Ey sofi sofuluk elbisesini ¢ikar

Sekil lizere, siiret lizere degildir kulluk

GOnllni tertemiz eyle,

Riya icinde olma, yani sekil {izere gosteris yapma
Icindeki enaniyeti temizle

Allah’1 idrak et, kulluk sirr1 Allah’t bilmektir
Sana verilen d6mrii bosu bosuna gecirme

Dava kuru sofulukta olmak degildir

Dava Allah’1 bilmek, her an O’'nun kulu oldugunun suu-
runa varmaktir

Esraf kuru sofuluk yapmadi, yani kamil insanlar hep te-
fekkiir tizere, tezekkiir lizere oldular, vakitlerini hep kainat
kitabin1 okumakla gecirdiler.

64



Niyazi Misri;

“Ibadetlerimizi Allah icin yapmaliy1z.”

“Ibadetlerimizde sekilde kalmamaliyiz.

“Allah’in kulu oldugumuzu bilmeliyiz”

“Kuru dava ile vakit gecirmemeliyiz” diyerek seslenmistir.

Hacc Stiresinde Allah’a sekil lizere kulluk etmememiz, mana

tizere olmamiz bildirilir.

Ayeti inceleyelim:

Hacc Stresi 11: “Ve minen nasi men yabudulldhe ala harf
fe in asabehu hayrunitmeenne bih ve in asabethu fitnetunin-

kalebe ala vechihi hasired dunya vel ahireh zalike huvel hus-

ranul mubin.”

Ve min en nasi : Insanlardan,

Men yabudu Alldh : Kim, kimse, kulluk eden, Allah,

Ala harfin : Karakter, sekil, sekil tizere, yan, ucu, kenari,
uslup

Fe in asdbe hu : Boylece, eger, isabet ederse, o, hayur, iyilik

hayrun

[tmeenne bihi : Tatmin olur, mutlu olur, onunla

Ve asabethu : [sabet, ona, kendine,

Fitnetun : Fitne, deneme, sinama, sikintili hal, miiskilli
hal,

inkalebe ala vechi : Baska bir hale girme, doniisme, ylizii
hi

Hasire ed dunya : Hiisranda, kayipta, zarar ziyan,
Ve el dhirete : Ahiret, sonunda, bir seyin sonu,
Zalike huve : Boylece, iste bu, o,

El husranu el : Kayipta olan, hiisran, apa¢ik
mubin

65



Meali: “Insanlardan bazi kimseler Allah’a sekil iizere kulluk
ederler. Kendine bir hayr isabet etse onunla memnun olur ve
bir miiskil isabet etse yiizii baska bir hale dontistverir. O, diin-
yada hiisrandadir ve boylece o sonunda da apagik hiisrandadir.”

Ayette belirtildigi gibi insanlardan bazilar1 “ala harf” se-
kil tizere kulluk ederler.

Sekil tizere kulluk ne demektir?

Anne babamizdan 6grendigimiz ibadetlerin, beden ola-
rak yapilmasidir.

Beden boyutunda kalip mana lizere olamayisimizdir.

Mesela namazin beden boyutunda kalip, manasina ere-
meyisimizdir.

Namazda kiyam, rik, secde vardir.

Bunlar bedensel boyutlar midir?

Yoksa manalar boyutu mudur?

Allah’a kulluk sekil cihetiyle degildir.

Kalp cihetiyledir.

Mana iizeredir.

Kimi vardir, sakal birakir, uzun hirka giyer sanir ki bun-
lar din i¢indir.

Kimi vardir ¢cok sey bilir, okudugu kitaplar develer yiiki-
dir, kendini alim sanir.

Inang¢ boyutlarinda, bir stirete, bir sekle biiriinmekle Al-
lah’a kulluk edildi sanilir.

Sekli tizere ibadetle kurtulduk sanilir.
Bir omiir sekil tizere kulluk yapilir.
Allah’a arif olmak nedir bilinmez.

Tim toplumlarda ibadetler, cehenneme diismemek, cen-
nete girmek i¢in yapilir.

66



Sekil tizere kullukta kalmak, Allah’a sahitlikten bizi uzak-
lastirir.

Insanlarin anne babalar1 hangi inancta ise, onlar da o
inang Uzere olurlar.

Kur’an’da anne babadan 6grenilen inancin diisiiniilmesi
tavsiye edilir.

Insan1 nasil hallere diisiirdiigii anlasilsin diye dgiitler sunulur.
Bu konuda bazi ayetler soyledir.

Zuhruf Siresi 22: “Bel kil inna vecedna abaeni ala um-
metin ve inna ali asarihim muhtedin.”

Meali: “Bilakis dediler Ki: Biz atalarimizi bir inancin yolu
lizerine bulduk ve biz onlarin gosterdikleri yol iizere, onlarin
adetleri lizere oluruz.”

Lokman Siresi 21: “Ve iza kile lehumuttebili ma enzelal-
lahu kali bel nettebiu ma vecedna aleyhi abaen3, e ve lev ka-
nes seytanu yedihum ila azabis sair.”

Meali: “Onlara: Allah’in sundugu seylere uyun denildigi za-
man, derler ki: Atalarimizdan buldugumuz inanglara tabi olu-
ruz. Ya onlar seytani hallere uymus, 6tekilestirmenin cehale-
tinin sikintilarinda kalmis olsalar bile mi?”

Bakara Siresi 170: “Ve iza kile lehumuttebii ma enzelal-
lahu kall bel nettebiu ma elfeyna aleyhi abaena e ve lev kane
abauhum 14 yakiline seyen ve la yehted(in.”

Meali: “Onlara Allah’in sundugu seylere tabi olun dendigi
zaman, derler, hayir biz atalarimizi ne iizere bulduysak ona
tabi oluruz, eger atalar1 bir seyi akil etmiyorlar ve dogru yol
lizere olmasalar da mi1?”

Goriuldigi gibi anne babadan gelen adetler lizere ibadet
ederiz.

Kur’an bunlarin distiniilmesini ister.

Anne baba, evlatlarina cehennem korkusunu isler.

67



Cennete gidilmesi icin ibadetler yapilmasini 6gretir.

Oysa cennet beklentisi, cehennem korkusu, Allah’a olan
kullugumuzun 6niindeki engellerden biridir.

Beynimize ekilen ¢ikarlar iizere ibadet etmenin bilgileri,
bizi hakikati anlamaktan uzaklastirir.

Beynimizde neye dayaniriz?
Kulluk ettigimiz nedir?

Allah’a m1 kulluk ediyoruz, yoksa ¢ikarlarimiza mi daya-
niyoruz?

Anne babadan buldugumuz inang, bizi Allah’a mi1 y6nlen-
dirdi?

Yoksa kendi belli bir inancin alanina mi yénlendirdi?

Anne babamdan 6grendigim inancin bilgileri, hakikatin
bilgilerini ortti mi?

Yani bizi kafir durumuna diistirdii mii?

Yoksa bir ilim yoluna yonlendirip, Allah’a sahit eyledi mi?

Annem babam Miisliiman inancindaydi, ben de 6yle oldum.

Annem babam Hiristiyan inancindaydi, ben de dyle oldum.

Annem babam Musevi inancindaydi, ben de dyle oldum.

Yetmedi:

Annem babam Sunni idi, ben de Sunni oldum.

Annem babam Aleviydi, ya da Bektasi idi, ya da Caferi idi,
ben de 6yle oldum.

Yetmedi:

Annem babam, Hanef1, Maliki, Safil ya da Hanbeli idi, ben
de oyle oldum.

Yetmedi:

Anne babamin; ibadeti, ibadethanesi, giysisi, kitabi neyse,
benim de o oldu.

68



Yetmedi:

Anne babamin, tarikat’i, cemaat’i neyse, benim de o oldu.

Yani anne babam ne ise, ben dyle oldum.

Onlar da anne babasindan ne gordiiyse, dyle oldular.

Onlar da atalarinin inanci lizere oldular.

Ve hepimiz, kendi inancimizi digerlerinden iistiin gordiik.

Clinkti oyle 6grettiler.

Ve kendi inancimizda olanlari iman sahibi, digerlerini ka-
fir gordik.

Clnki oyle ogrettiler.

Ve kendi inancimizda olanlari cennete gidecek, digerlerini
cehenneme gidecek diye 6grendik.

Clnki oyle ogrettiler.

Yani hepimiz “fahise” olduk.

A'raf Stresi 28. ayette “Ve iza faal( fahiseten” belirtildigi
gibi bir “fahsa” durumuna diistik.

Yani kendimizi tistiin gordiik, benlik icine diistiik, gurur
icine diistiik, haddi astik, ben benim dedik, ille de benim inan-
cim dogru dedik.

Hepimiz, zannimizda kendi var ettigimiz Tanr1'ya inandik.
O Tanrr'yla karsimizdaki kimseye hiicum ettik.

Furkan Siresi 43: “E raeyte menittehaze ildhehu hevah.”
Meali: “Hevasini Tanr1 edineni gérdiin mii?”

Biz, bizi yaratani tanimadik, ona hi¢ sahit olmadik.

Anne babamizin anlattig1 Tanri'ya inandik.

Evet, atalarimizin inang yolu iizere olduk.

Kendi anne babamizdan buldugumuz inanci dogru bildik,
baskalarinin inancini egri goérdiik ve onlara saldirdik.

69



Bakara Stiresi 170. ayette belirtildigi gibi; “biz atalarimizi
ne lzere bulduysak ona tabi oluruz” anne babamizdan buldu-
gumuz inang izere olduk.

Kendi inancimizi ytiice gordiik.
Bizim gibi inanmayanlara hor baktik, onlar1 imansiz gordiik.

Evet, Allah’in varliktan ayetlerle sundugu hakikatlere de-
gil, anne babamizdan gelen inang lizere hareket ettik.

Hakikatler varlik kitabinda satir satir yazili idi, hi¢ oraya
bakmadik.

Ne buldu isek, onu dogru bildik.
Ne duydu isek, onu dogru bildik.
Ne gordii isek, onu dogru sandik.

Maide Stresi 104: “Ve iza kile lehum teélev ila ma enze-
lalldhu ve iler restli kalti hasbuna ma vecedna aleyhi abaena
e ve lev kane abauhum 14 ya'lemiine seyen ve 1a yehted{n.”

Meali: “Onlara; Allah’in size sundugu hakikatlere ve resuliin
anlattiklarina gelin, denildigi zaman: Atalarimizi ne lizere bul-
duysak onlar bize yeter, dediler. Atalar1 hakikatlerden bir sey
bilmiyor ve hakikatin yolunu bulanlardan olmasalar bile mi?”

Evet, atalarimiz ne sunduysa, onu dogru diye kabul ettik.
Atalarimizi ne tizere bulduysak, onu dogru kabul ettik.
Hi¢ diisiinmedik.

Hic arastirmadik.

Hi¢ hakikatine sahit olmadik.

A'raf Shresi 28: “Ve iza faalli fahiseten kald vecedna aleyha
abaena vallahu emerena biha kul innalldhe 14 yemuru bil fahsa
e tekll(ne alallahi ma la talem@n.”

Meali: “Bir benlik icinde haddi asanlar derler ki: Biz ata-
larimizi da bu yolda bulduk ve bu bize Allah’'in hiikiimleridir.
De Kki: Benlik icinde olmak, haddi asmak, kesinlikle Allah’'in

70



hiitktimleri degildir. Sizler Allah hakkinda bilmediginiz sey-
leri soyliiyorsunuz.”

Fahise olduk.
Yani haddi astik, benlik i¢ine distik.

Atalarimizdan gelen inangla yargiladik, bizim gibi inan-
mayani kafir gordiik, cehennemlik gordiik.

Distiiglimiiz kibri hi¢ gérmedik.
Ayrimciligimizin 6fkesine hi¢ bakmadik.

Allah hakkinda sahit olmadigimiz seyleri sdyledik de sdy-
ledik.

A'raf Stresi 70: “Kala e citena li nabudallahe vahdehu ve
nezere ma kane yabudu abauna fetina bi ma teiduna in kunte
mines sadikin.”

Meili: “Dediler ki: Sen bize, tek Allah’a kul olmamiz ve ata-
larimizin kulluk ettigi seyleri birakmamizi mi1 sdylemeye gel-
din? Eger sen dogruyu soyliiyorsan, dyleyse bize soyledigin
seyleri getir, ispat et.”

Evet, Allah bir dedik ama hic¢ sahit olmadik.

Clinkii anne babam, Allah bir diye 6gretti, ben de dyle dedim.

Allah’a kul oluyoruz diye, kendi zannimiza, inancimiza, 6f-
kemize, ayrimciligimiza kul olduk.

Ama gormedik, diisiinmedik, hakikatini arastirmadik.
Hi¢ anlamadik, hi¢ fark etmedik.

H{d Stresi 109: “Fe 13 teku fi miryetin mimma yabudu
hauld ma yabudiine illd kema yabudu abauhum min kabl.”

Meali: “Bundan sonra onlarin taptiklar: seyler hakkinda
icinde siiphe kalmasin. Onlar 6nceden atalarinin taptigi gibi
sadece Oyle tapiyorlar.”

Annemden babamdan 6grendigim gibi ibadet ettim.

Onlar taklit ettim.

71



Yaptigim ibadet degilmis, tapinmakmuis.

Hi¢c anlamadim, hi¢ diisinmedim, hi¢ hakikatini arastir-
madim.

Kur’an'in defalarca isaret ettigi gibi, hep atalarimin inanci
Uzere hareket ettim.

Yaptigimin, inandigimin hakikatine hi¢ ulasmadim.
Allah’a kendimde ve varlikta hi¢ sahit olmadim.

O’nun sonsuz ayetlerini yani sonsuz isaretlerini kendimde
ve varlikta hi¢ gormedim, sahit olmadim.

Ve dedim Kki:

Ben Misliimanim.

Ben Hiristiyanim.

Ben Miseviyim.

Ve dedim ki:

Benim inancim dogru, onlarin dogru degil.

Benim ibadetim dogru, onlarin dogru degil.

Benim gidecegim yer cennet, onlarinki cehennem.

Evet, atalarimdan boyle 6grendim.

Boyle dedim.

Boyle yaptim.

Ve hala da demeye, yapmaya, yargilamaya, ille de benimki
dogru diye inanmaya devam ediyorum.

Evet, 6grendigimizle ilahlar mi1 edindik?

Yoksa Allah’a sahit olma yoluna mi girdik?

Neye kulluk ettik?

Neye tutunduk?

Neye dayandik?

Allah’a m1 dayandik?

72



Edindigimiz ilahlara mi1 dayandik?

Misd’'ya “tutundugun, dayandigin seyi birak” ayetinde ve-
rilen 6giitiin hakikati neydi?

Kasas Siiresi 31; “En elki asa ke-asani-tutundugun seyi bi-
rak” ayetinin sirr1 nedir?

Allah’a m1 dayaniyoruz?

Yoksa beynimizdeki ¢ikarlara dayali ekilen bilgilere mi?
Kisinin beyninde dayandig bilgiler nedir?

Batil alan bilgileri midir?

Cikara dayali duygu ve diistinceler midir?

Zannina gore edindigi putlar midir?

Kulluk ettigi seyler nedir?

Tapindig1 seyler nedir?

Yoneldigi seyler nedir?

Onemsedigi, deger verdigi seyler nedir?

Evet, Kur’an'da bildirildigi gibi anne babadan 6grenilen
inang nedir?

O inang bizi neye kulluk ettirir?

Anne babadan 6grenilen, beynimize ekilen bilgiler nedir?

Beynimize ekilen bilgiler bizi putperest ediyor olabilir mi?

Beynimize ilim, irfan iceren bilgiler ekiliyor mu?

Anne babadan gelen, beynimize kodlanan bilgiler nedir?

Kisi, gurur, kibir iceren bilgilere, duygulara mi1 dayana-
rak hareket eder?

Yoksa, edeb, tevaz{, birlik suuru duygularina dayanarak
m1 hareket eder?

Iste hepimiz diisiinmeliyiz; dayandigimiz nedir, neye da-
yanarak hareket ediyoruz?

Bilmeden de olsa, nelere kul oluyoruz?

73



Nelere deger veriyoruz, nelere yoneliyoruz?
Bizi kibre diisiiren bilgilerin ne oldugunu anlayabildik mi?

Bizi firavun eden, putperest eden duygu ve diisiinceleri
anlayabildik mi?

Insan, kendini Allah’tan uzaklastiran, ¢ikara gére hare-
ket ettiren, bilgileri, o bilgilerden gelen duygulari, diisiince-
leri terk etmelidir.

insan edindigi ilahlar1 anlamali, onlara kulluk ettigini go-
rebilmeli ve onlari terk etmelidir.

Ve hakikati arama yoluna dahil olmahdir.
Allah’a kulluk etmenin ne oldugunu iyice 6grenmelidir.

Bizi firavun eden, putperest eden duygularin geldigi yere
dayanmamaliyiz.

0 alani terk etmeliyiz.

Ciinkii o alandan gelen bilgiler, inanclar, kisinin kendini
ylice gormeye siiriikleyecektir.

ilahlar edinmeye yol acacaktur.
Insan Allah’in kuludur, edindigi ilahlarin degil.

insan kibrini ilah edinmistir, kibrine kul olmustur, far-
kinda degildir.

Insan, ¢ikarini ilah edinmistir, ¢ikarina kul olmustur.

Insan sekil iizere yaptig1 ibadeti ilah edinmistir, ona kul
olmustur, farkinda degildir.

Insan kibir igine diistiigiinii gérebilmelidir.

Kibir, Allah’a olan kullugu unutturur, kibirden gelen nice
duyguya insan1 kul eder, esir eder, kole eder.

Kibir, tenezziilii unutturur, tevazi icinde olmay1 unutturur.

Tenezzlil, inzal kelimesinden gelir.

Inzal, inmek demektir.

74



Menzil de ayni1 kokten gelir.

Menzile inmeKk, tenezziildiir.

Menzil, inilen yer demektir.

Menzil, yeryiiziidir, varlik boyutudur.
Menzil Allah boyutudur.

inzal, Allah’a inmektir, 0’na kul olmaktir.

Tenezziil; varligin seviyesine inmek, kendini yaratilan
varliktan ayri gormemek, kendini ylice gormemek demektir.

Tenezziil sahibi yaratilan her varliga, Allah’in kulu olarak
bakar ve kendini asla yaratilan herhangi bir varliktan tistiin
gormez.

Tevazi; paralel, aynilik, esitlik demektir.
Yani, kendini yaratilan diger varlikla ayni gormek demektir.
Miitevazi Kisi, tenezzil sahibidir.

Tenezziil sahibi, baktig1 her varliga, kendisi gibi Allah ta-
rafindan yaratilan bir varlik olarak bakar.

Tenezziil sahibi, asla kendini yaratilan bir varliktan daha
hayirli, daha degerli gérmez.

Kur’an’da belirtildigi gibi, yaratilan her varlik Allah’in ya-
rattig1 bir topluluktur.

Tenezziil sahibi her varliga Hakk nazariyla bakar.

En’am Stresi 38: “Yerytiziinde hi¢bir varlik olmasin ki ve
gokyiizlinde kanatlari ile ugan bir kus yoktur ki, sizin gibi bir
topluluk olmasin.”

Mi’'minun Shresi 52: “Muhakkak ki siz de o varliktaki top-
luluklar gibi bir topluluksunuz.”

Iste her varlik Allah’in kuludur.

insan da Allah’in kuludur.

75



Her insan, varligin hakikatini gorebilmeli ve varlig1 Hakk’tan
ayri gormemelidir.

Her kim varligin hakikatini géoremezse, varligin siiret bo-
yutunda kalirsa, kendini varliktan ayri goriirse Kibre diiser.

0 kibir kisiyi nice duyguya kole eder.

Bir karinca, bir bocek, bir kus, bir cicek, bir agag, bir tas,
bir damla su, hepsi bizler gibi yaratilmis bir varliktir ve asla
bizden asagi ya da Ustiin degildir.

Kibre dayanan, kibrine kul olmustur.

Kibre dayanan, dayandigi o alani terk etmelidir.

Insan olan kendini iistiin gormez.

Insan olan higbir varliga hor bakmaz.

Insan olan kendini daha degerli gorerek kibre diismez.

Insan olan hi¢ kimseye zerre kadar zuliim etmez.

Insan olan iyilik i¢in, yardim i¢in kosar.

[nsan olan karamsarlik ekmez, iimit eker.

[nsan olan korkutmaz, sevindirir.

Ama kendini daha hayirh goren, yilice goren; korkutur,
umutsuzluk verir, karamsarlik verir.

Insan olan Halk’ta Hakk’a nazar edendir.

Insan olan kesrette vahdeti gérendir.

insan olan, tenezziil sahibidir, tevaz{ sahibidir.

Insan olan sefkat ehlidir, ask ehlidir, sevgi ehlidir.
Hepimiz, Allah’in rahimiyet boyutundan stiziiliip geldik.

Bizi var eden bizi asla birakmadi, her an victiidumuzda te-
celli etmekte ve viicGdumuzun sahibidir.

Allah, her viiclidun zatidir, sahibidir, orada kendini gosterir.
Insan neye kulluk ettigini ¢cok iyi kavramahdir.

Inancini diisiinmelidir.

76



Dayandigl, tutundugu bilgileri diistinmelidir.

0 bilgiler kisiyi neye kulluk ettiriyor diisiinmelidir.

“0 bilgiler kisiyi Allah’a m1 kul ediyor yoksa, kibrine mi?”
diistinmelidir.

Dayandig alan kisiyi, Kamil insan m1 yapiyor?

Yoksa, kibirli, ¢ikarci, hor baktiran, kendini ylice goste-
ren biri mi yapiyor?

Insanin dayandigl, kulluk ettigi, ayrimcilik, egosu, ¢ikari
midir?

Insanin dayandigy, kibri, gururu, benligi midir?

Insanin dayandigi, batil bilgiler midir, yoksa ilmi deger-
ler midir?

Insanin dayandigi, kendini yiice gérmek, baskasina hor
bakmak midir?

Yoksa Allah'in ekberiyeti midir?

Insan, kendini Allah’tan uzaklastiran her bilgiyi terk et-
melidir.

Senlik, benlik kavgasindan gelen, putperestligi birakmalidir.

Kendini Allah’tan uzaklastiran her putu kirmalidir.

Kur’dn'da gegen, Hazreti Ibrahim’in kirdig1 putlar iyi an-
lasilmalidir.

Saffat Shresi:

83- Dogrusu ibrahim de Nih'un yolundan gidenlerdendi.

84- 0 Rabbine tertemiz bir kalble gelmisti.

85- Babasina ve kavmine demisti ki: Nedir sizin kul ol-
duklariniz?

86- Allah1 birakip zanna dayali ilahlar var edip, onlara m1
yoneliyorsunuz?

87- Alemlerin Rabbi sizin zannettiginiz gibi degildir.

77



88- Ibrahim bakti; varhgin her pargasini anlamak igin, id-
raki bir bakisla bakti.

89- Sonra da dedi ki: Ben miiskillerdeyim.
90- Sonra da ondan yiiz ¢evirdiler, doniip gittiler

91- Onlarin bos olan ilahlarina yoéneldi, sonra da dedi ki:
Yemezsiniz de.

92- Siz konusan da degilsiniz.

93- Onlarin bos olan ilahlarina kuvvetle vurdu.

94- Boylece hizla yiiriiyerek kavminin karsisina gecti.
95- Dedi ki: Siz yonttugunuz seylere mi kulluk ediyorsunuz?

96- Allah sizi halk ettigi gibi, ellerinizle yapip taptiginiz
seyleri de O halk etti.

Kur’an'da belirtildigi gibi Ibrahim, putlar1 yikma miica-
delesi verdi.

[bahim’in pargaladig1 putlar neydi?

Disarida bir ibrahim aramayalim.

Onu kendimizde bulalim.

Disarida ibrahim’in kirdig: putlar1 aramayalim.

Kirilacak putlari kendimizde arayalim.

Ayette belirtildigi gibi; “Allah’s birakip zanna dayali ilah-
lar var edip, onlara mi1 yoneliyorsunuz?” Allah’t birakip zanna
dayali yticelik verdigimiz her seyi ilah ediniriz.

[ste tiim bu zanlarimiz1 yikmaliy1z.

ibrahim, bizim kendimizde olan rahimiyet sirridir.

Kelimenin asli “Eb-Rahim”dir.

Eb; baba, aslimiz, demektir.

Rahim; geldiginiz 6z, kaynak demektir.

Her kim aslini arar, nereden geldigini merak ederse onda
ibrahim damari tecelli etmis demektir.

78



[brahim su anlamlara gelir:

Aslimiz rahimiyettir.

Rahim’iyetten gelen bedenlenme boyutu.
Rab boyutu.

Yaratilis idrakinin boyutu.

Tohumdan agaca doniisme boyutunun idraki.
Viicidu tutan Rahim boyutu.

Viicidlar: tutan Zat boyutu.

Victdlardaki zakir, fail, mevsuf, mevcut boyutlarinin aci-
Iim boyutu.

Fitrat, yani yaratilisi ve yaratani idrak etme boyutu.

Iste her kim “Allah nedir?” hakikatinin arayisina diistii,
o Ibrahim oldu.

ibrahim olabilmenin 6zelligi yine ayette belirtilir.
Saffat Stiresi 84: “iz cae rabbehu bi kalbin selim.”
Meali: “O Rabbine tertemiz bir kalble gelmisti.”

Hakikati aramanin sirri, atalardan gelen yargilayici, ote-
leyici inanctan kurtulmaktir.

Zanna gore inandig1 Tanr1 inancindan kurtulmaktir.
Ibrahim tertemiz bir kalble arayan olmustu.

Zaten hakikatin yoluna tertemiz olanlar eriseceklerdi.

79



5-

),«a; -
.

el gsie 2 s

Ve 14 entum abidi{ine mé abud

Ve 14 entum : Siz yoksunuz, siz degilsiniz,
Abidtine : Kullukta, kul olmalk,
M4 abudu : Degil, sey, ne, kulluk, kul degilsiniz,

Meali 1: “Benim kul oldugum Allah’a siz kulluk etmiyor-

sunuz.”

Meali 2: “Benim Allah’a baglandigim gibi siz baglanmi-
yorsunuz.”

Meali 3: “Kulluk yaptiginiz seylerin kulu degilsiniz.”

Meali 4: “Siz kullugun suurunda degilsiniz, kul oldugunu-
zun farkinda degilsiniz.”

Meali 5: “Siz ¢ikariniza gore yoneliyorsunuz, Allah’a kul-
luk etmiyorsunuz.”

Meali 6: “Allah ile bir oldugunuzun farkinda degilsiniz,
baska seylere kul oluyorsunuz.”

Meali 7: “Kendi benliginizin kulusunuz, ¢ikarlarinizin ko-
lesisiniz.”

Bu boliimde gecen “abd” kelimesini inceleyelim.

Abd, kulluk diye ¢eviririz, peki kulluk dedigimizde ne an-
liyoruz?

Arapca; abd, %=, kul, kéle, biitline bagh olan,

Aramice; abed, bd,

Abd-Ubtdet-Abed; Arap dilinde tezelliil manasina gelir.
Eski Ahit’te ve yeni Ahit’'te “a-b-d” olarak karsimiza c¢ikar.

80



Abd kelimesinin, Akad ve ibraniceden geldigi disiindiliir.

Abd; calismak, is yapmak, islemek, hizmet etmek, bi¢cim
vermek, hizmetci, kole, gérev yapmak, olay, eylem, bi¢cim ver-
mek, bilitiiniin parcasi, deryanin damlasi, toprak, siiriilmek
anlamlarina gelir.

“Kulluk nedir?” iyi anlasilmalidir.

Bitiiniin pargasina kul denir.

Denizin damlasina kul denir.

Hepimiz Allah’in kuluyuz.

O’ndan geldik, O’nu tasiyan, O'nun damlasiyiz.
Kulluk, kélelik nedir?

Allah’a kul olmak nedir?

Allah’in kolesi olmak nedir?

Kula kul olmak yani kdlelik yapmak var midir?
Kul-kéle; “a-b-d =" kelime kokiinden gelir.

Ibadet kelimeside “s3be” ayn1 kékten gelir.

Kur’an'da “abd” kelimesi yaklasik li¢ yliz yerde gecer.
Abd-kul-kéle; her seyiyle birinin hiikmii altinda olan, bi-

rine bagh olan, hizmet eden, kendine ait hi¢bir seyi olmayan,
efendisine bagh olan demektir.

Abd kelimesi, Allah’in hikmi altinda olmak, Allah’a her
seyiyle bagli olmak demektir.

Yani damlanin deryaya bagli olma durumu gibi.

Insan kabul etse de etmese de, Allah'in kuludur kélesidir.
Her an Allah’a bagli durumdadir.

Neden dersek?

Kisi donstlin kendi viicGduna bir baksin.

Viicidunda her an olan isleyisi yapan kendisi degildir.

81



Yani hiicrelerini ¢alistiran, nefes alip veren, kalbini calis-
tiran, kanini dolastiran kendisi degildir.

Kendi viicidunu kendi yaratan degildir.

Kendi viicidunu sekillendiren kendisi degildir, beden ya-
pisini olusturan kendisi degildir.

Kendi viictiduna; isleyis, nitelikler yontinden hakim olan
asla kendisi degildir.

Zimer Stresi 14: “Kul Allah abudu muhlisan lehu dini.”

Meali: “De ki: Sadece Allah'in kuluyum, din ancak O’na
mahsustur.”

Dini anlayan, kulluk boyutunu ¢ézer.

Din varligin yaratilis yasalaridir ve o yasalar sadece Al-
lah’a mahsustur.

Bedenlerimiz o yasalarla yaratilmistir ve her an o yasa-
larla isleyisine devam eder.

Hicbir insan kendi bedeninin isleyisinde hiikiim sahibi de-
gildir.

Hicbir insan, bedeninin yaratilisinda ve bedeninin isleyi-
sinde irade sahibi degildir.

Kendi viicidunun giicii kudreti kendine ait degildir.

Victdunda, iktidar sahibi ve muktedir olan sadece Allah’tir.

Iste hepimiz Allah’a bagliy1z, 0’nun kuluyuz, O’'nun kélesiyiz.

O, her an viictdlarimiza hakim olandir, viicidlarimizin
sahibidir.

Bu biz kabul etsek de etmesek de boyledir.

Basimiza gelecek olan, yaslanma, 6liim bunun en giizel is-
patidir.

Efendimiz sadece Allah’tir.

Yani, rabbimiz sadece Allah’tir, yani viicidumuzun sahibi
sadece Allah’tir.

82



Insan bunu anlamali ve yasantisini bu suurda gegirmelidir.

Nisa Stresi 36: “Ve abudillahe ve 1a tusriki bihi seyen ve
bil valideyni ihsanen ve bizil kurba vel yetama vel mesakini
vel cari zil kurba vel caril cunubi ves sahibi bil cenbi vebnis
sebili ve ma meleket eymanukum innallahe 14 yuhibbu men
kane muhtalen fehdra.”

Meali: “Allah’in kulu oldugunuzu idrak edin ve O’na higbir
seyi ortak kosmayin. Anne babaniza ve yakinlariniza ve ye-
timlere ve caresizlere ve yakin komsulariniza ve uzak komsu-

lariniza ve etrafinizdaki arkadaslariniza iyi davranin.”
Insan ve her varlik Allah’'in kuludur kélesidir.
Allah hepimizin efendisidir.
Yani hepimizin viicdlarinin sahibi ancak Allah’tir.
Hicr Stiresi 99: “Vabud rabbeke hatta yetiyekel yakin.”

Meali: “Ve 6lim sana gelinceye kadar yalniz seni viic(id-
landirana kul ol.”

Insan 6liimli bir varliktir.

Oliim, onun viictiduna, viiciidun sahibi olan Allah tarafin-
dan yazilmistir.

insan, asla bunu unutmamalidir.
Kulluk suurunda yasamalhdir.

Ve her varligin 6zilinde Allah oldugunu asla unutmamal
ve hicbir varliga zarar vermemelidir.

Her varlik Allah'in kuludur, bir varliga zarar vermek Al-
lah’a zarar vermektir.

Zariyat Siiresi 56: “Ve ma halaktul cinne vel inse illa li ya-
budiin.”

Meali: “Bildiginiz, bilmediginiz, yaratilan her sey ancak
benim kulumdur.”

83



Gordugimiiz, gormedigimiz, bildigimiz bilmedigimiz her
varlik, sadece Allah’in kuludur.
Her varhig tecellileriyle tutan sadece Allah’tir.

Kulluk kolelik ancak Allah’adir.

Insanin insana kul olmasi kéle olmas, kulluk yapmasi diye

bir sey asla yoktur.

Tim bu kdinatta yaratilan her varlik, sadece Allah’a bag-
lidir, Allah’in hikmi altindadir.

Ve sadece Allah’in kuludur.

Hepimiz sadece Allah’in kuluyuz Allah'in kdlesiyiz.
Kulun kula kullugu yani kéleligi, cariyeligi asla olamaz.
Bunu yapmaya c¢alisanlar;

Kul hakkina girenlerdir.

Birbirinin hakkina girenlerdir.

Zenginlik, saltanat, san, sohret pesinde olanlardir.
Kendi yaratilislarini idrak edemeyenlerdir.

Allah hakikatinden uzak olanlardir.

Bugiin toplumda, cariyelik vardir koélelik vardir, kadin er-

kek esit degildir, diyenler “Abd” kelimesine ihanet edenlerdir.

Bir kimsenin, bir kimseye, kadinin erkege, erkegin kadina

koleligi olamaz.

Kadinin cariye olmasi diye bir sey asla olamaz.

Kadini cariye goren, kdle goren, insan yerine koymayan
zihniyet ne yazik ki hi¢ degismedi.

Hazreti Muhammed’in yaptig1 miicadeleyi anlayamayan

zihniyetler hala devam etmektedir ve maalesef bunu Miisli-

manim diyenler yapmaktadir.

84



Bugiin hala koélelik cariyelik var deyip, kula kulluk etmeyi
normal karsilayanlar ve kendilerini Miisliiman sananlar, Haz-
reti Muhammed’i anlamis olanlar degildir.

Her varlik Allah tecellileriyle sarilidir, Allah ile sarilidir.
Bunu anlamak kullugu anlamaktir.
Bunu anlayan, kulluk suuruna erenlerdir.

Kulluk suuruyla yasayanlar, tenezziil icinde yasarlar, asla
kibre diismezler, asla Allah’a hi¢bir seyi ortak kosmazlar.

Bakara Stresi 138: “Sibgata Alldh ve men ahsenu minal-
lahi sibgaten ve nahnu lehu abidan.”

Meali: “Allah’in boyasi. Kim en giizel bir sekilde Allah'in
boyasi ile boyanirsa, biz O’'nun kuluyuz, der.”

O’nun kuluyuzdan maksat, Allah’in kulu oldugunu anla-
maktir, o suurda yasamaktir.

Cok iyi diisiinmeliyiz!

Allah’in kulu oldugumuzun suuruyla m1 yasiyoruz?

Yoksa, ofke, hiddet, kavga, gurur, kibir, mal miilk, para,
san, sohret gibi seylerin kulu muyuz?

Toplumda, birilerine kulluk mu ediyoruz?

Toplumda ibadet diye bilinen, namaz, orug, hac, zekat gibi,
anne babamizdan 6grendigimiz gelenek ve gorenekler ibadet
midir degil midir? Cok iyi diistinmeliyiz.

Her inan¢ gurubunda, ibadet diye bilinen bu gelenekler
farkh farkhdir.

Hangisi dogrudur tartismasina girmek hi¢ dogru degildir.

Her inang, kendi anne babasindan ya da bir gruptan 6g-
rendigi seylere uyar.

Ibadet, ancak Allah ile olan yakinlik boyutunu anlamakla
mimkiindiir.

Kendi viicidumuzun isleyisini anlamakla miimkindiir.

85



Kendi viiciidumuzda, fiil, sifat, zat boyutunu anlamakla
mumkiindtr.

Iste kulluk, ancak ve ancak, Allah’t tanimakla, O’na arif ol-
makla ulasilacak bir suur durumudur.

Kisi o suura ulastiginda anlar ki her varlik Allah’in kulu-
dur ve her varlik her an Allah’a secde halindedir.

Ra'd Stiresi 15: “Ve lillahi yescudu men fis semavati vel ardi
tavan ve kerhen ve zilaluhum bil guduvvi vel asal.”

Meali: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-
mese de ve onlarin golgeleri dahil, sabah, aksam hi¢ durma-
dan Allah’a secde ederler.”

Nahl Stresi 48: “E ve lem yerev ild ma halakalldhu min se-
yin yetefeyyeu zilaluhu anil yemini ves semaili succeden lil-
lahi ve hum dahirn.”

Meali: “Onlar, Allah'in halk ettigi seylerin gélgelerinin dahi
saga sola donerek, Allah’a secde ettiklerini ve tiim var olan-
larin bir biitiinlik icinde oldugunu bakip da gérmezler mi?”

Nahl Siiresi 49: “Ve lillahi yescudu ma fis semavati ve ma
fil ard1 min dabbetin vel meldiketu ve hum 13 yestekbir{in.”

Meali: “Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa, biitiin varlik-
lar ve biitiin kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.”

Kulluk suuruna ulasan, her varliga baktiginda Allah’in ve-
chini seyreder.

Ve her varliga sayg1 ve sevgi gosterir.

Ve artik bilir ki, varliga saygi sevgi Allah’a saygi sevgidir.
Isra Siresi 53: “Ve kul li ibadi yekdldllet hiye ahsen.”
Meali: “Kullugunuzu bilin, birbirinize giizel sozler soyleyin.”
Oyle sézler séyle ki, goniillere dokunsun.

Oyle sozler séyle ki, sikintilar bitirsin.

86



Oyle sézler sdyle ki, huzur getirsin.

Oyle sézler séyle ki, seni varliga dost eylesin.

Evet, glizel sozler soylemek i¢in, kulluk nedir bilmek gerek.
Kullugunu bilen;

Bilir ki her varlik kendisi gibi kuldur.

Bilir ki her varlig1 tutan Allah’tir.

Bilir ki her varliktan yiiziinii gésteren Allah'tir.

Bilir ki Allah gtizeldir.

Bilir ki kulu giizeldir.

Iste “Ve 14 entum abidline ma abud” bu béliimdeki uyari

¢ok degerlidir.
Neye kulluk ediyoruz ¢ok iyi diistinmeliyiz.
Allah’a olan kullugumuzun farkinda miy1z?

Yoksa kendi c¢ikarlarimiza, egomuza, kibrimize mi kul-
luk ediyoruz?

Her insan kendini muhasebe etmelidir.
Neye kulluk ediyorum?

Yoneldigim nedir?

Yiicelttigim nedir?

Allah'in ekberiyetine mi tabi oldum?

Yoksa birilerine ya da bir seylere ylicelik verdim, onlara
m1 kulluk ettim?

Zuhruf Siresi 68. ayette belirtildigi gibi, Allah’a olan kul-
lugumuzu anladigimizda, sadece O’na kulluk ederiz.

Ve icimizde korku, kaygi, mahzun olmak olmaz.
Takva sahibi olmak, Allah'in ekberiyetine teslim olmaktir.

Zuhruf Shresi 68: “Ya ibadi 1a havfun aleykumul yevme ve
1 entum tahzendn.”

87



Meali: “Ey Benim kulum oldugunu anlayanlar! Sizin i¢in
hi¢cbir zaman korku yoktur ve mahzun olmak da yoktur.”

Iste tiim Kamil insanlar, Allah’a olan kulluklarinin farkin-
dadirlar.

Onlar hicbir kimseye yiicelik vermezler.

Onlar her varlikta ytice olanin Allah oldugunu bilirler.

Ve bu suurdan asla ayrilmazlar.

Iste onlar sadece Allah’a kul olurlar.

Cikarlarina, 6fkelerine, korkularina asla kul olmazlar.
Allah’tan korkan, korkuya kulluk ediyordur.

Allah’in kulu oldugunu bilse, asla bir korkunun i¢inde olmaz.
Ve asla korkuya esir olmaz.

Bu durum Yiinus Siiresi 62. dyette ¢ok giizel aciklanmistir.
Y@nus Sdresi 62: “E 1a inne evllya Allah 1a havfun aleyhim

ve 1a hum yahzenun.”

E la inne evliya Allah : Yoktur, muhakkak, elbette, dost, evliya, Allah

La havfun aleyhim : Korku yoktur, onlara,
Ve la hum : Yok, onlara, mahzun, iizgiin, kederli,
yahzeniine

Meali: “Muhakkak ki Allah’1 evliya edinenlere korku yok-
tur ve onlar mahzun da olmazlar.”

Ayette de belirtildigi gibi, Allah’a yerlerde ve goklerde sa-
hit olanlar, O’'nu evliya edinirler.

Yani O'nu dost edinirler, O’'nun kulluguna siginirlar.
Iste onlar korku, kaygi, karamsarlik iginde olmazlar.
Iste onlar her an Allah’a kulluk ederler.

O’nun kulu olmanin suuru icinde yasarlar.

Asla o kulluktan ayrilmazlar.

Allah’a kendi bedenlerinde sahit olanlar, kulluk nedir bilirler.

88



Allah deryasinin bir damlasi oldugunu bilirler.

Boylelikle Allah'in kendilerine sah damarindan yakin ol-
dugunu bilirler.

Allah bir denizdir.

Kulluk O'nun damlasidir.

Bu suura erisenler, asla kendi benliklerine esir olmazlar.
Insan oncelikle kendi benligine ettigi kullugu terk etmelidir.
Insan kendi kibrine kélelik ettigini anlamalidir.

Allah1 birakip kendine kulluk edenler, diistiikleri bu gaf-
letten kurtulmalidirlar.

Allah’a kul olmayanlar, kendi egolarina, kibirlerine kul
olurlar.

Ve onlar seytanlasirlar.

Cevrelerine zuliim verirler.

Isra Siresi 53: “Ve kul li ibadi yekdldlleti hiye Ahsen in-
nes seytane yenzegu beynehum innes seytane kane lil insani
aduvven mubin.”

Ve kul li abd : De, anlat, acikla, kullarim igin,

Yekdli elleti hiye ahsenu : Séylesinler, ki onu, giizel, iyi,

inne el seytan : Muhakkak, elbette, seytan, seytani
haller,

Yenzegu beyne hum : Arasini bozar, fesat ¢ikarir, ikilik,
onlarin aralarinda,

Inne es seytan : Muhakkak seytan, seytani haller,
kotiliik halleri,

Kane li el insan : Oldu, insan i¢in,

Aduvven mubin : Dlisman, apacik, apacik diisman,

Meali: “De ki: Kullugunuzu bilin, birbirinize giizel sozler
soyleyin. Elbette seytani haller insanlarin aralarini acar, ikilik
cikarir, elbette seytani haller insanlar i¢in apagik diismandir.”

89



Allah’a kulluk edenler, iyilikler yolunda olurlar.

Seytanina kulluk edenler, hep ikilik ¢ikarirlar, diisman-
lig1 koriiklerler.

Onun i¢in bu boliimiin ayetinde “Ve 1a entum abidine ma
abud-ben Allah’a kulluk ediyorum, sizin kulluk ettiginiz sey-
lere kul olmam” diye belirtilir.

90



6-
2R 2t
O (A ASa 381
Lekum dinukum ve liye din
Lekum dinu kum  : Sizin, din, siz, yolunuz, gittiginiz yol, inanciniz,
Ve liye dini : Benim, din, din anlayisim,
Meali 1: “Sizin din edindiginiz size, benim anladigim din
banadir.”

Meali 2: “Sizin din anlayisiniz size, benim din anlayisim
banadir.”

Meali 3: “Sizin din anlayisinizla benim din anlayisim ayni1
degildir.”

Meali 4: “Sizin din diye bildiginiz ile benim din diye bildi-
gim ayni degildir.”

Meali 5: “Siz inancinizi din edindiniz, ben ise dinin Allah’a

ait oldugunu bilirim.”

Meadli 6: “Benim din diye bildigim Allah’in yasalaridir, siz
ise inancinizi din sandiniz.”

Meali 7: “Siz din diye ayrimciliklara diistiiniiz, ben ise Al-
lah’in dinine tabiyim.”

Bu ayeti miiellifler genelde “senin dinin sana benim dinim
bana” diye meal etmislerdir.

Diyanet isleri Meali (Yeni): “Sizin dininiz size, benim di-
nim de banadir.”

Elmalili Meali (Orijinal): “Size dininiz, bana dinim.”

Mehmet Okuyan Meali: “Sizin dininiz size, benim dinim
banadir!”

91



Mustafa Islamoglu Meali: “O halde sizin dininiz size, be-
!"

nim dinim bana

Yasar Nuri Oztiirk Meali: “Sizin dininiz size, benim dinim
bana!”

Kur’an'in incelediginiz zaman din hakikati bambaska bir
anlamda karsimiza ¢ikar.

Dinin Allah’a ait oldugu, kisinin dininin olamayacag bil-
dirilir.

Simdi Kur’an’a gore “Din nedir?” inceleyelim.

Her toplum, anne babasindan 6grendigi din inancini, ken-
dine nispet eder.

Cocuk saf tertemiz dogar, anne ve baba, kendi din inang-
larina gore o ¢ocugu biiyiitiirler.

Her toplum kendi din inancini yiice goriir.

Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onlarin dini”
diyerek, bir din ayrimcilig1 igine diiser.

Peki, Kur’an’a gore dinin a¢ilimi nedir?

Kur’an1 ¢ok dikkatlice inceledigimizde dinin anlami, anne

babamizdan 6grendigimize uymuyor, bambaska bir anlamda
karsimiza ¢ikiyor.

Kur’an’a gore din: Varligin yaratilis yasalaridir.

Kur’an’a gore stinnet: Varligin isleyis yasalaridir.

Kur’an olciisiiyle din Allah’a aittir.

Kur’an élciisiiyle, kisinin dini olmaz. imani olur.

Clinki kisi bir sey yaratamaz.

Yaratan Allah oldugu icin dinin sahibi Allah’tir.

Kur’an inceledigimizde, bir¢ok yerinde, “din Allah’a ait-
tir” hakikatine ulasiriz.

Mi’'min Stresi 14: “Lehu el din-Din O’nundur.”

92



Mi’'min Siresi 65: “Lehu el din-Din O'nundur.”
Zumer Stresi 11: “Lehu el din-Din O’nundur.”

Nahl Stresi 52: “Ve lehu ed dinu vasibe-ve din daima
O’nundur”

Peki, din nedir?

Kur’an1 inceledigimizde Ysuf Stiresi 76 ve Rlim Siiresi 30.
dyette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulasiyoruz.

Yisuf Stresi 76: “Ma kane li yehuze ehahu fi dinil meliki.”

Meili: "iste béylece hiikiimdarin yasalar1 olmasa, o, kar-
desini tutamazdi.”

Yasuf Stresi 76. dyette “Dini Melik” kelimesi vardir, “Hi-
kiimdarin yasalar1” demektir.

Yisuf kissasinda, Biinyamin’in heybesinden ¢ikan Hiikkiim-
darin su kaby, Biinyamin'i hirsiz durumuna diistirmis ve Biin-
yamin, Hiikiimdarin hirsizlarla ilgili yasasindan dolay1 aliko-
nulmustur.

Buradan anliyoruz ki din; “Yasa, Kanun” anlamina geliyor.
Yani Misir'in Hiikkiimdari, Misir’t o yasalarla yonetti.

“Dini Melik” ayetinin incelenmesiyle anliyoruz ki din; “Yasa,
Kanun” demektir.

Rlm Siresi 30. ayette de “Fitrat Allah” kelimesi vardir.

Fitrat su anlamlara gelir.

Fitrat, fatir birbirine baglh kelimelerdir.

Aci1ga ¢ikma, yarilma, yaratilis, yaratmak, varolus, tim
kdinatin aci8a ¢ikisi.

Tohumun kabugunun yarilip, filizin agiga ¢ikisi.

Ozde olanin zahire ¢ikis1.

Kulucgka sonrasi, yumurta yarilip, oradan civcivin ¢ikmasi
da fatir, fitrat olarak ifade edilir.

93



Bu ne demektir: Allah’in fitrati.

Yani: Allah’'in varlig1 yaratmasi. Allah’in bir 6zden varligi
yaratmasl.

Rlm Stresi 30: “Fe ekim vecheke lid dini hanifa fitratal-
lahilleti fataran nase aleyha 14 tebdile li Halkillah zaliked di-
nul kayyimu ve lakinne ekseren nasi la yalem{in.”

Meali: “Bundan sonra yiiziinii, Allah’in varlig1 yaratma-
sina, varligin yaratilis yasalarina, Tevhid {izere gevir. insan-
larin viiclida gelisi O'ndandir. Allah’'in Halkiyetinde bir degi-
siklik yoktur. iste dosdogru din budur. Fakat insanlarin ¢ogu
dinin hakikatini bilemiyorlar.”

Evet, ayette belirtildigi gibi “li el dini hanifen fitrata Al-
lah, elleti fatara.”

Din “Allah’in fitratidir.”
Yani varligin yaratilis yasalaridir.

[ste buradan da anliyoruz ki din: Allah’in varlig1 yaratma-
daki yasalaridir, kanunlaridir.

Yani varolus yasalarina “Din” diyoruz.

Kur’an, varliktaki yaratilis, nitelikten nicelige, atomdan
molekiillere, zerreden kiirreye tiim varligin varolusundaki
yasalara “Din” der.

[ste yaratan Allah’tir.

Insan bir hiicre zar1 bile yaratamaz.

Onun i¢in Insan, benim dinim diyemez.

Din, Allah’a aittir.

Onun icin Kur’an'da birgok yerde “Din O’'nundur” der.

Rlim Stresi 30. ayette: “Dosdogru din nedir?” sorusunun
cevabi cok giizel aciklaniyor.

Iste bundan dolay1 insanin dini olmaz.

insanin imani olur.

94



Din Allah’a aittir, ¢linkii yaratilistaki yasalarin sahibi de
O’dur.

insan, dini anladiginda iman sahibi olur.

Eger bizler, dini anlayamazsak; Rim Saresi 32. yette acik-
lanan duruma diiseriz.

Rlm Siresi 32: “Minellezine ferrak(i dinehum ve kan si-
yed kullu hizbin bima ledeyhim ferih{in.”

Meali: “Onlar dini bolen kimselerden oldular ve biitlin hepsi
tarikatlara, mezheplere, cemaatlere boéliindiiler. Her zlimre
kendi inancglariyla sevinip 6vindi.”

Iste dini, Kur’an’a gore anlayamayan Kisi, atalardan gelen
inangla, bir ayrimciligin icinde kalir ve béylece “Benim dinim,
onun dini” diyerek, dinin hakikatinden uzaklasir.

Anne babadan 6grendigi dini inancini yiice goriir, baska din
inancinda kalanlar1 kafir gorerek, onlar1 cehennemlik sanir.

Dinin hakikatini anlayamayan kisi, din ayrimcilig1 i¢inde
hareket eder.

Islam dini, Hristiyanlik dini, Misevilik dini diye, bir ay-
rimciligin i¢inde olur.

Ve kendini din savaslarinin igcinde, kafirleri yok etme inanci
icinde bulur.

Ayrica, Rim Siresi 32. dyette belirtildigi gibi, kendi din
edindigi inancta bile, cemaatlere, tarikatlara, mezheplere bo-
linerek, kendi cemaatinde, tarikatinda, mezhebinde olma-
yanlara hos bakmaz “Bizden, bizden degil” anlayisiyla bakar.

Kur’ani o6l¢lide, din ve slinnet inceligini anlayan, bir ay-
rimciligin i¢ine diismez.

Tim varliga Hakk nazariyla bakar.

Ve bilir ki, din ve slinnet birbirine baghdir.

Dinin hakikatini anlayan, siinnet hakikatini de anlar.

95



Peki, siinnet nedir?
Yani stiinnetullah nedir?

Fetih Stresi 23: “Sunnetellihilleti kad halet min kabl ve
len tecide li sunnetilldhi tebdila.”

Meali:“Allah’in varliktaki isleyis yasalar1 gegmisten gele-
cege devam eder gider ve Allah'in varliktaki isleyis yasala-
rinda asla bir degisiklik bulamazsiniz.”

[ste din; varhigin yaratilis yasalaridir.

Siinnet; varligin isleyis yasalaridir.

Yani, varligin varolusundaki yasalara “Din” denir.
Varligin, isleyis sistemindeki yasalara “Siinnet” denir.
Bunlar birbirinden ayrilmaz.

Tiim Islam diinyasi, peygamberin siinneti lafzin1 kullanir.

Lakin Kur’an'da; stinneti Restl kelimesi yoktur, stinnetul-
lah kelimesi vardir.

Yani restllerin stinneti olmaz, Allah’in siinneti olur.

Tiim insanlarin ve tiim varligin viicdlarindaki ve tiim ev-
rendeki isleyis yasalarina “Stinnetullah” denir.

Iste tiim bilim adamlari, aslinda kendi dallarinda gece giin-
diiz, Allah’in slinnetini inceliyorlar.

Resll, nebi dedigimiz insanlarin siinneti olmaz.
Onlarin siyerleri olur.

Yani yasamdaki gayeleri, amaglary, tarzlari, uygulamalari,
makamlari, takip ettikleri bir sistemleri olur.

Yani kisaca; makamlara gore davranislari, hal ve hareket-
leri, yasam bicimleri olur.

Iste:
Din Allah’a aittir.

Stinnet Allah’a aittir.

96



Din; her tiirlii varligin, varolusundaki Allah’a ait olan ya-
salarin adidir.

Siinnet; goriinen goriinmeyen her varligin isleyisinde, sti-
riip gitmesinde, Allah’a ait olan yasalarin adidir.

Iste Kur’ani manada din kelimesini inceledigimizde;

“Lekum dini kum veliye din” ayetinin, “Sizin din anlay1-
siniz size, benim din anlayisim banadir” diye meal edilmesi
daha uygun diistiyor.

Dinin hakikatini anlayamazsak, inanglar boyutunda kalir,
benim dinim, senin dinin kavgasiyla hareket ederiz.

Ne yazik ki inan¢larimizi dinimiz olarak adlandirdik.

Dinin hakikatini anlamay1 diistinmedik.

Din ayrimciligina dustik.

Senin dinin, benim dinim kavgasi icinde hareket ettik.

Birbirimize saldirdik, birbirimizi cehennemlik ilan ettik.

Birbirimizi kafir ilan ettik.

Iste bunun icin, Kur’an'da gecen her bir kelimenin gercek
anlamini arastirma i¢cinde olmaliyiz.

97



KURAN’DA KAFiR AYETLERINDEN
ORNEKLER

Kur’an’da 150’ye yakin kafir kelimesi gecer.
Simdi bunlardan bazi érneklerle kafirligi inceleyelim.

Oncelikle insanlarin nasil kafir durumuna diistiigiinii gos-
teren ayetleri inceleyelim.

A'raf Stiresi 37: “Fe men azlemu mimmeniftera alallahi ke-
ziben ev kezzebe bi dyatih ulaike yenaluhum nasibuhum mi-
nel kitab hatta iza caethum rusuluna yeteveffevnehum kala
eyne ma kuntum tedline min dnillah kali dallii anna ve se-
hid( ald enfusihim ennehum kand kafirin.”

Fe men azlemu : Artik, Oyleyse, iste, kim, zalim olan,

Mimmen iftera : Kimseden, iftira, uyduran,

Ala Allah keziben : Allah’a kars, Allah hakkinda, yalan,

Ev kezzebe bi ayati hi : Ya da, yalanlarda kalan, onun ayetlerini,

Ulaike yenalu-hum : Iste onlar, kazanmak, erisir, ulasir, onlar,

Nasibu-hum : Pay, nasip, hisse, onlarin,

Min el kitabi : Kitaptan, varlik kitabi, hakikatlerden,

Hatta iza caethum : Hatta, oldugunda, gelme, onlar,

Resil na : Hakikati gosteren, resul, irsal eden, biz,

Yeteveffevne-hum : Sevgiyle olma, sevgi baghligy, vefa,
onlarin,

Kalt eyne : Dendi, nerede, nasil,

Ma kuntum tedune : Yoneldiginiz sey, dua,

Min dini Allah : Allah’1 birakip zanna dayali seylere
yonelmek,

98



Kali dallu anna : Dediler, dendi, sapma, hakikatlerden
sapma, bizden,

Ve sehid : Tanik, her an her yerde olan,

Ala enfusi-him : Nefslerinde, kendilerinde,

Enne hum kanu : Olduguna, onlar, oldu, hakikatleri
kafirin ortenler,

Meili: “Oyleyse Allah hakkinda bir sey uyduran ve o ya-
lanlar1 aktaran, ya da O’nun ayetlerini yalanlayandan daha
zalim kimdir? Iste onlar, kitaptaki hakikatler hakkinda ger-
ceklere ulagsamadilar, hatta onlara gelen Resiillerdeki sevgiyi
onlar anlayamadilar. Onlara bildirildi: Allah’t birakip zanna
dayali yoneldiginiz seyler nerede? Onlara bildirildi: Hakikat-
lerimizden saptiniz. Onlar, kendilerinde her an var olani an-
layamadilar, onlar hakikatleri gormemezlikten gelip orttiiler.”

Burada belirtildigi gibi, Allah hakkinda asli olmayan sey-
leri aktarmak, ayetlerin hakikatini bilmeden duyumlara dayah
aktarmak, kafirliktir ve beyinlere kafirligi ekmektir.

Her varlik bir canl kitabtir.

Her varliktaki tiim isaretler, tiim nitelikler ayettir.

Casiye Siresi 3: “Inne fis semavati vel ardi le ayatin lil
miminin.”

Meali: “Muhakkak ki goklerde ve yerde ne varsa elbette
miiminler i¢in ayettir.”

Ya-Sin Shresi 33: “Ve ayetun lehumul ardul meyteh ahyey-
naha ve ahrecna minha habben fe minhu yekuliin.”

Meali: “Yerytzi onlar i¢in bir ayettir. Biz orada nutfeler-
den hayat vereniz ve ondan bitkiler, daneler ¢ikartiriz. Boy-
lece onlardan beslenirler.”

Kur’ani inceledigimizde varligin kendisinin de varliktaki
niteliklerin de ayet oldugunu anliyoruz.

Peki ayet ne demektir?

99



Ayet: iz, isaret, alamet, delil, sinyal, demektir.

Evet, tiim kainatta her sey bir dyettir.

Her sey hakikate gotiiren isaretlerdir, delillerdir.

Varligin kendisi de, varliktaki nitelikler de hep bir ayettir.

Her bir ayet; bir isarettir, bir delildir, bir sinyaldir, bir izdir.

Bu iz bizi varligin sahibine gotiiriir.

Her ayet, varligin sahibini gosterir.

Varligin kendisi, varlikta bulunan, varliktan akan her sey
dyettir.

Allah dedigimiz, inanip da sahit olmadigimiz o gizemi, an-
cak ve ancak ayetlerle, yani varliktaki isaretlerle anlayabiliriz.

Yeter ki goriinen varligi inceleyelim, anlamaya ¢alisalim.

Ve buna kendi viicidumuzdan baslayalim.

Iste yukarida belirtildigi gibi ayet diyerek Mushaftaki ya-
zilar1 gosterirsek, varliktaki ayetleri gormezden gelirsek, ka-
fir durumuna diiseriz.

Allah’a sahitligin yolu, varliktaki dyetlerle bulusmakla
mimkiindtr.

Hazreti Muhammed, giinde 20 defa “Eshedii” kelimesini
insanlara duyurmak i¢in ezani olusturmustur.

Allah’a sahit olanlar varlik kitabindaki ilimden beslenirler.
Yalanlarda kalmazlar, zanlarda kalmazlar.

i1ahi agka erisirler, ilahi sevgiyle hareket ederler.

Ama Allah’a sahit olamayanlar, uydurulan seylerde kalirlar.
Asli olmayan seylere inanirlar.

Gergek sevgiye erisemezler.

Iste onlarin yalanlarda kalmasi, zanlarla hareket etmesi
onlar1 kafirlige diisiirir.

Ve onlar hakikatleri gérmezden gelirler.

100



Zaten kafirlik durumuna disenler, varliktaki Allah’a ait
olan tecellileri géremezler.

Onlar benlik hastaligina tutulurlar.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
A'raf Stresi 45: “Ellezine yasuddiine an sebilillahi ve yeb-

glinehd iveca ve hum bil dhireti kafirtn.”

Ellezine yasuddun : O kimseler, mani olma, engel, men etme,

An sebili Allahi : Allah yolundan, hakikatlerden,

Ve yebgline-ha : Aramak, talep etmek, istek, meyil, ona, o
hallere,

fvecen : Egrilik, carpiklik, yanhslik, tahrif etmek,

Ve hum bi el ahiret : Onlar, sonunda, ahiret, son, baslangig,

Kafir(n : Hakikatleri gormemezlikten gelen, 6rtenler

Meali: “O kimselerin halleri, Allah yolunda hakikatleri an-
lamaya engeldir ve hakikatleri carpitmaya meyillidirler ve on-
lar sonunda hakikatleri gormemezlikten gelirler.”

Bu boéliimde bahsedilen onlar, 44. ayette gecen, zalimlik
durumunda kalip, Allah hakikatinden uzaklasanlardir.

“Zalimler Allah’1 idrak edemeyip rahmetten uzaklasanlardir.”

Iste insanin birilerine zalimlik yapmasi da kafirliktir.

Insan niye zalimlestik diye diisiinmelidir.

Zuliim etmek niye, kdlb kirmak niye, gézyas1 dokttiirmek
niye, ac1 ¢ektirmek niye, icin icin aglatmak niye?

Niye i¢cimiz baska disimiz baska olduk?

Neden birbirimizi o6tekilestirdik?

Neden birbirimizin eksigini arar olduk?

Neden kendimizi listiin sandik, bagkasina hor baktik?

Neden fesatliklar, hasetlikler, fitnelikler icinde olduk?

101



Neden cevremize fitnelikler eker olduk?
Neden birbirimizle alay eder olduk?
Birbirimizin yiizline giildiik, ama arkasindan alay ettik.

Neden iki kisi bir araya gelsek, birileri hakkinda onlar1 ko-
tiileyerek alay ederek konusur olduk?

Sabir niye unutuldu?

Yoksa sabir denen erdemle hi¢ tanismadik mi1?

Sevgi niye unutuldu?

Yoksa sevgi denen o ulvi duyguyla hi¢ tanismadik m1?
Hevalari, bedensel ¢ikarlari, diinya ¢ikarini sevgi mi sandik?
Allah’a tevekkiil etmeyi, O'na teslim olmay1 niye unuttuk?

Yoksa tevekkiil denen, teslimiyet denen o hakikatle hig ta-
nismadik mi?

Yoksa Allah denilen o ulviyete hi¢ sahit olmadik mi1?

"l

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
A'raf Stresi 101: “Kezalike yatbaullahu ala kulabil kafirin.”

Kezalike yatbau : Iste bdyle, bundan dolayi, kapali, 6rtiili,
Allah Allah

Ala kultbi : Kalbleri, idrakleri, anlayislari,

El kafirin : Hakikatleri gormemezlikten gelip ortenler,

Meali 1: “Kafirlik duygu ve diisiincesi, Allah'1 anlamaktan,
idrak etmekten uzaklastirir.”

Meali 2: “Kafirlik icinde olanlarin kalbleri, Allah1 anla-
maya kapalidir.”

Gaflet icinde olanlar, hakikatlere erisemezler.
Iste onlarin kalbleri kapalidir.

Idrak ve anlayislar1 hakikatleri diisiinmek iizere degildir.

102



Onlar kendi benliklerinde kalip, ¢ikarlar lizere hareket

ederler.

Iste kafirlik, idrak ve anlayislar1 kapatan bir duygudur.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Bakara Stresi 41: “Ve Amin(i bi ma enzeltu musaddikan li

ma meakum ve 13 tek(ini evvele kafirin bihi ve 14 tester( bi

ayati semenen kalilen ve iyyaye fettek{ini.”

Ve aminl

Bima enzeltu
Musaddikan

Li ma mea kum

Ve 14 teklin(
evvele

Kafirin bihi

Ve 14 tester(i

Bi ayeti
Semenen kalilen
Ve iyya ye

Fe itteku ni

: Inanin, iman edin,

: Sunulan sey, indirilen, bildirilen, inzal, siz,
: Dogru olan, tasdik eden, dogrulayan,

: Icin, o seyi, degil, ne, birlikte, beraber, siz,

: Yok, olmak, olmayin, ilk, 6nce,

: Hakikatleri drten, gormemezlikten gelen, onu,
: Satmayin, ¢ikarlariniza alet etmeyin,

: Ayet, isaret, delil,

: Bedel, ticret, karsilik, az bir deger,

: Yalniz ben,

: Artik, fenalardan sakinma ortak kosmama,
bana,

Meili: “Size sundugumuz seylerin dogrulugunu anlayin ve

inanin. Birlik icinde olmaktan ayrilmayin. Hakikatleri gérme-

mezlikten gelme halleri olan dnceki o cehalet hallerinizde ol-

may1n. Ayetlerimizi; az bir degere de olsa, ¢ikarlariniza alet et-

meyin ve yalniz Bana yonelin. Artik fenalardan sakinin, Bana

ortak kosmayin.”

Insan, varliktan sunulan ilmi degerlere erismelidir.

Ve hakikatlerin yerlerden, géklerden her an sunuldugunu

gorebilmelidir.

103



Insan kendi viicid kitabini okumali, o kitabdan hakikat-
lere erismelidir.

Batil alandan gelen cehaleti terk etmeli, hakikatleri 6rten
her bilgiyi parcalamalidir.

Kendini kafirlige diistiren, her tirli batil seylerden uzak
durmalidir.

Asla, Allah’a ait olan hakikatleri kendi ¢ikarina kullan-
mamalidir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Bu ayette li¢ yerde kafir kelimesi gecer.

Bakara Stresi 89: “Ve lemma caehum kitabun min indil-
1ahi musaddikun lima meahum ve kan{i min kablu yesteftihi(ine

alellezine keferi fe lemma caehum ma arafi kefert bihi fe la-
netullahi alel kafirin.”

Ve lemma cae hum : Geldiginde, sunuldugunda, onlar,

Kitab : Hakikatler, hakikatlerin s6zleri, varlik kitab,

Min inde Alldh : Katindan, yaninda, ona ait, Allah

Musaddik : Dogrulayan, sadik olan, tasdik,

Lima mea hum : Seyi, beraber, birlikte, onlar,

Ve kanu min kablu : Olduy, idi, 6nceden, tarafindan, olarak,

Yesteftih(ine : Acik, basari, ortaya ¢ikma, fetih, zafer isterler,

Ala ellezine keferu  : Onlara karsi, hakikatleri 6rten kimseler,

Fe lemma cie-hum : Artik, sonra, onlara geldi, sunuldu,

Ma arafi keferu bihi : Sey, ne, degil, arif, bilen, hakikatleri 6rtmek,
onunla,

Fe leanet Allah : Boylece, Allah’1 idrak edemeyip rahmetten
uzaklasma,

Ala el kafirin : Uzerine, hakikatleri ggrmemezlikten gelip
ortmek,

104



Meali: “Onlara, kendilerinde olan seyleri dogrulayan Al-
lah’a ait olan hakikatler sunuldugunda, onlar hakikatleri gor-
memezlikten gelip 6rten kimselere karsi, bir basar1 iginde ol-
mak istiyorlardi. Onlara sunulan hakikatleri gormemezlikten
gelip orttiiklerinden dolayi, onlar hakikatleri bilemediler. Oyle
ki hakikatleri gormemezlikten gelip ortenler, Allah’1 anlaya-
madiklarindan dolayi, rahmetten uzaklasirlar.”

Kendi inanglarinin bilgilerinde kalip, hakikatin bilgilerini
ortenler yani o alanda kafir olanlar, hep kendi inanglarinin tis-
tiinliigiini ortaya koymaya calisirlar.

Onlar hep bir tartisma icinde olup iddialasirlar.

Iste bu duygular1 yok olmayan insanlara, hakikatler teb-
lig edilse de, onlar yine kendilerini ispat etme duygularini or-
taya koyarlar.

Clinkii hakikatin yolu, kendini ispat etme yolu degildir.
Kendini tistlin gérme, sec¢ilmis gérme yolu degildir.
Kibrin tistiine kibir koymak daha tehlikelidir.

Hazreti Muhammed, “iimmetimin sirki hafisinden korka-
rim” diyerek bu durumu dile getirmistir.

Iste gizli sirk icinde olanlar, kendilerini gizli gizli istiin,
secilmis goriirler.

Iste bu durum, insan1 Allah’in rahmetinden diisiiriir.

Lanet kelimesi, rahmetten diismek demektir.

Burada gegen “lanetullahi alel kafirin” kafirlik hali insani
Allah’in rahmetinden diisiiriir demektir.

Hakikatler sunulduktan sonra, hala kendini tistiin gérmek,
irfan yolunda nasiplenmemis kimseler icindir.

Insan yaratilan her bir varlik gibi bir kuldur.

Asla higbir varliktan iistiin degildir.

105



Her varliga Hakk nazariyla bakmak, hakikat yolunda na-
siplenmis kimselerin halidir.

Iste onlar, kafirlik duygu ve diisiincelerinden uzaklasanlardir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Ahzab Siresi 1: “Ve 14 tutiil kafirine vel munafikin.”

Ve 13 tutii : Yok, itaat etme, uyma, takip etme,

El kéfirine : Hakikatleri gormemezlikten gelmek, drtme
hal,

Ve el munafikin : Minafiklik, i¢i baska dis1 baska, iki ytizlilik,

Meali: “Munafiklik ve kafirlik duygu ve diisiincelerine
itaat etmeyin.”

Bu boliimde kafirlige ve miinafikliga uymayin uyarisi vardir.
Miinafiklik, hem Allah var hem ben varim gafletidir.

Insan, Allah’in ulviyetinin yaninda ben de varim derse hem
kafir hem miinafik durumuna duser.

Iste burada sunulan uyari, Allah’a sahit olun, kendinize
benlik isnat etmeyin.

Allah’in ulviyetinin yaninda higliginizi bilin uyaris1 6nemlidir.

Insan Allah’in ulviyetinin yaninda, Allah’a ait olan viicida

benim derse, kendine sunulan viiclidu, kendine nispet etmekle,
Allah’a ait olan vicldu 6rtmiis olur.

Iste bu durum kisiyi kafir durumuna diisiiriir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Tlm ayetlerde insanlara sunulan hakikat kafirligi terk
edin uyarisidir.

106



Ama Tevbe Stiresi 85. ayeti inceledigimizde genelde miiel-
lifler, baska bir ¢evrimle farkli algilar sunmuslardir.

Allah’in kafirler icin canlarinin giicliikle ¢ikmasini, onla-
rin azap ¢ekmesini istiyor gibi bir alg1 veren meal yapmak, ne
kadar dogru olabilir?

Simdi bunu inceleyelim.

Diyanet meali: “Onlarin mallar1 ve cocuklari seni imren-
dirmesin. Clinkii Allah, bunlarla ancak diinyada onlarin azap-
larini ¢cogaltmay1 ve onlarin kafir olarak canlarinin giicliikle
¢ikmasini istiyor.”

Boyle ¢evrilmesi ne kadar dogru olabilir.
Simdi ayeti kelime kelime inceleyelim.

Tevbe Siresi 85: “Ve 14 tucibke emvaluhum ve evladuhum,
innema yuridullahu en yuazzibehum biha fid dunya ve tezheka
enfusuhum ve hum kafirtn.”

Fe 14 tucib-ke : Artik, yok, merak, acayip, hos, imrenmek
0zenmek, sen,

Emval hum : Mallar, degerleri, mal miilk, onlar,

Ve 13 evlAdu hum : Yok, evlat, cocuklari, onlar,

Innema yuridu Allah  : Ancak, sadece, istek, irade, Allah

En yuazzibe hum biha : i¢in, azap, sikinty, onlar, onda, o halde,

Fi el dunya : Diinya hayatinda, yasaminiz,

Ve tezheka enfusu- : Kayip, ¢ikar, onlarin nefsleri, canlari,

hum anlamay1 kaybeden,

Ve hum kifir(ine : Onlar, hakikatleri gormemezlikten gelip
ortenler,

Meali: “Bundan bdyle onlarin mallarina 6zenme ve onla-
rin evlatlarina 6zenme. Ancak Allah’in iradesine baglan. Diinya
hayatinda onlarin o sikintili hallerinde olma ve onlar nefsle-
rini anlamay1 kaybedenlerdir ve onlar hakikatleri gormemez-
likten gelip ortenlerdir.”

107



Diyanetin mealinde kizan, sinirlenen ve bazi kullarinin ka-
fir olarak 6lmesi ve canlarinin da giicliikle ¢cikmasini isteyen
bir Tanr1 olgusu sunuluyor.

Tevhid-i Kur’an mealinde ise; mal miilk egosunda olan,
diinya hayatini hep kendi ¢ikarlari icin kullanan insanlara
6zenmememiz gerektigi belirtiliyor.

Bu hallerin hakikatlere yonelmeyi unutturdugu ve insanin
kendini anlamay1 kaybettirdigi hallerdir deniliyor.

Iste o halde olanlarin hakikatleri gormemezlikten gelen-
ler oldugu belirtiliyor.

Allah’in rahmeti dyle sonsuzdur Ki, Kisi inkar icinde olsa
bile, son nefesine kadar hakikatlere donme sansi vardir.

Insanin éliinceye kadar ariflik olma yolu kapanmaz.

Allah’a kinci, sinirlenen, lanet edici, intikamci, vasiflar bi-
cenler O’'nun rahmetini anlayamayanlardir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Fussilet siiresi 7: “Ellezine 14 y(tlinez zekate ve hum bil
dhireti hum kafirtn.”

Ellezine 13 yutune : Ki onlar, o kimseler, vermezler, teslim etmezler,

El zekat : Zeka, temizlenmek, taharet, kendindekini vermek,
Ve hum bi el : Onlar, sonunda,

ahireti

Hum kéfirtine : Onlar, hakikatleri gormemezlikten gelip ortenler,

Meali: “O kimseler, zihinlerini temizleyip varhklarini sa-
hibine teslim etmezler ve onlar sonunda hakikatleri gérmez-
likten gelip orterler.”

Burada da belirtildigi gibi, akil ve gontil temizligi yapma-
dan kéfirlikten kurtulmak mimkiin degildir.

108



Clinki aklimizdaki batil bilgiler, hor bakic bilgiler, haki-
kati anlamaya engeldir.

Aileler ve toplum tarafindan beynimize ekilen yargila-
yicl, Oteleyici, hor goriict bilgiler varligin 6zilinii gérmekten
bizleri uzaklastirir.

Bu boliimde gecen “Zekat” kelimesini Kur’an élciisiiyle in-
celeyelim.

Zekat nedir?

Zekat, neden Kur’an’da Salat ile birlikte ayni climle iginde
gecer?

Zekat’s1z salat, salatsiz zekat olamaz mi1?

Zekat'in Kur’an’t boyutta anlami nedir?

Salat'in Kur’an’f boyutta anlami nedir?

Kur’an’1 dikkatlice inceledigimizde su anlamlar karsimiza
cikiyor.

Zekat; temizlenmek, arinmak, zekaya erismek demektir.

Temizlenmek ise, akli tiim batil bilgilerden temizlemek
demektir.

Kur’an’1 dikkatlice inceledigimizde “Zekat ve Salat” keli-
melerinin birlikte kullanildigini goriiyoruz.

Bu bizlere hakikati anlamamiz i¢in, ¢ok 6nemli bir ipucu
veriyor.

Zekat, yiuizekki, tezekka, zeka, zeki ayni kokten gelen ke-
limelerdir

Zekat kelimesinin kdkeni; Aramice Siiryanice “zky” kokiin-
den gelen “zakut- NIAT” kelimesinden gelir.

“Zky- zakut- nIa1’; aklanmak, temizlenmek, arinmak, be-
raat etmek, hayri paylasmak demektir.

Anliyoruz ki zekat; din adina, Allah adina, ibadet adina 6g-
rendigimiz ash olmayan, ayrimcilik iceren, listiinliik iceren,

109



zullim getiren tiim cehalet, tiim batil olan bilgilerden aklimizi
temizlemektir ve tiim kotiiliik diisiincelerinden arinmaktir.

Zeka kelimesi de buradan geliyor.

Kisinin, aklini, halini, temizlemesi, hayra donilistiirmesi;
zekatini vermesidir.

Toplumda 6grendigimiz zekat ise: dinen zenginlik 6l¢iisii
kabul edilen miktarda (nisap) mala sahip olan kimselerin Al-
lah rizasi i¢in ihtiyag sahibi kisilere vermesi gereken belli mik-
tar, diye bilinir.

Oysa zekat; zengin fakir ayrimi yapmadan, her kim olursa
olsun, batil bilgilerden, cehalet halinden temizlenmektir.

Zekatin mal ile miilk ile zenginlik ile aldkas1 yoktur.
Tezkiye kelimesi de zekat kelimesinden gelir.
Tezkiye; temizlenme, temize ¢ikarma, aklanma demektir.

Yani tezkiye; tiim batil bilgilerden, giinahlardan temiz-
lenmektir.

Yani tezkiye, kafirlikten kurtulmak demektir.
Kur’an bize bunu ¢ok giizel izah eder
A’la Stresi 14: “Kad efleha men tezekka.”

Meili: “Cehalet hallerinden temizlenen kimse ise kurtu-
lusa erer.”

Nir Siresi 21: “Ve lakin Allah yuzekki men yesau.”
Meali: “Isteyen kimse Allah'in hakikatleriyle temizlenir.”

iste zekat; temizlenmek, arinmak, zeka sahibi olmak, dii-
stinmek, zekani isletmek, zeki olmak ve sonucta asli olmayan
zuliim getiren tlim bilgilerden temizlenmektir.

Zeki olan kisi; aklin1 batil bilgiden, zuliim getiren bilgi-
den temizleyen, ilim lizere hareket eden, ilimden degerler
ureten kisidir.

Zekat boyutuna gelmeyen, Allah nedir hakikatine ulasamaz.

110



Zekat boyutuna gelmeyen, kafirlikten kurtulamaz.

Kisinin din adina 6grendigi tiim batil bilgileri temizle-
mesi zekattir.

Batil bilgi yani ash olmayan bilgi sudur:

Varlikta karsilig1 olmayan her tiirlii bilgi.

[lme dayali olmayan her tiirlii séylenti.

Sahit olmadan s6ylenen her tiirlii bilgi.

Uydurmalara dayali her ttrli bilgi.

Ayrimcilik getiren her tiirli bilgi.

Zuliim getiren her tiirlii bilgi.

K¢tk géormeye gotiiren her tirli bilgi.

Allah’in yiceliginin yaninda, birilerini yiice, secilmis, gos-
teren her tiirli bilgi.

Din adina, Allah adina ash olmayan, ispat edilemeyen her
tiirli bilgi.

Kendi inancini, yolunu yiice goriip, baskalarinin inancini
kiiclik gormeye dayali anlatilan her tiirlii bilgi.

Yani kisaca; ilmi temeli olmayan, Tevhid’e gétiirmeyen her
tiirlii inan¢ ve uygulamalara ait bilgilere batil, ash olmayan,

zuliim getiren bilgiler denir.
Iste aklimizdan silinecek olan bunlardr.

Batil bilgiler silinmeden yani zekat vermeden aklimiz te-

mizlenmez.
[lim ancak ve ancak temiz akilla bulunur.
Kur’an’inceledigimizde “salate ve atliz zekate” birlikte gecer.
Bakara Siresi 43: “Ve ekimiis salate ve atliz zekate ver-

ke(i mea el rakiin.”

111



Meali: “Her an Hakk’a baghlik suuru ile hareket edin ve te-
mizlenme icinde olup kendinizdekini paylasin ve sifatlar1 an-
layanlarla birlikte sifatlar1 anlayin.”

Ayeti inceledigimizde, salat kelimesinin yaninda zekat ke-
limesini ve iki defa da riik(i kelimesinin gectigini goriiyoruz.
Bunu ¢ok ama ¢ok iyi tefekkiir etmeliyiz.

Eger salat-1 namaz kilin diye ¢evirirsek, namazin i¢inde
rikd yok mu ki bizlere iki defa ayrica riika kelimesi sunulmus?

Zekat ve salat'in arasinda nasil yakin bir bag var ki, bu iki
kelime Kur’an’da yaklasik 30 ayette birlikte kullanilmistir?

Baska bir ayette 6rnek vermek gerekirse:

Maide Shresi 55: “Ellezine yukimiines saldte ve yutlinez
zekate ve hum rakiin.”

Meali: “O kimseler her an Hakk’a baghlik suuruyla hare-
ket ederler ve temizlenme icinde olup kendilerindekini pay-
lasirlar ve onlar sifatlarinin idrakindedirler.”

Bu ayeti inceledigimizde, bir diisiince aklimizi sariyor!

Eger salat bildigimiz namaz ise; “o kimseler namaz kilar-
lar, zekat verirler, riik( ederler olarak ¢evirirsek” namaz diye
bildigimizin icinde zaten riik{ var.

Peki, neden riiki ayrica verilmis?

Yoksa salat diye bildigimiz namaz degil de baska bir mana
m1 iceriyor?

Riikl diye bildigimiz de, ellerimizi dizlerimize gétiirmek
degil de baska bir mana mu iceriyor?

Salat kelimesinin anlamini Kur’an1 inceledigimizde ya-

kaliyoruz.

H{d Siresi 87. ayette; “E salatu ke” ayeti bize bunu en gii-
zel bir anlamada sunuyor.

112



“Kali ya suayb e salatu ke te emru ke en netruke ma
ya’budu abauna.”

Suayb’e deniliyor ki: “Ey Suayb! Atalarimizin kulluk ettigi
seyleri birakmamizi, senin bagli oldugun mu sana hiitkmediyor?”

Evet, anliyoruz ki salat: “baglanmak, birlesmek, biitiin-
lesmek, iletisim i¢cinde olmak, Ulvi baglilik icinde olmak” an-
lamindadir.

Bir viicidda; sonsuz hiicrenin birbirlerine ve bir viic(ida
baglilik icinde oldugu gibi, bu alemde de sonsuz varlik Allah’a
baglilik i¢indedir.

Iste bu baghlik salat’tir ve bu baghlik suurunda yasamak
da salat suurudur.

Zekat veren yani aklini temizleyen kisi, ciimle varligin bir-
birine baghligini anlama yoluna girer ve ctimle varlig1 tutanin
Allah oldugunu idrak eder.

Bu idrak sonucunda kendisi de son nefesine kadar, o bag-
lilik suuru ile yasar.

Ve hakikatlerden ulastig1 bilgileri ¢cevresinde olanlarla
paylasir.

Ve son nefesine kadar tiim varligin sifatlarla donatildigi
suuru ile yasar.

Lokman Stresi 4: “Ellezine yukim{in el salate ve yu'tlinez
zekate ve hum bil dhireti hum y{kin{n.”

Meali: “O kimseler; her an Hakk’a baglilik suuru iizere ha-
reket ederler ve temizlenme icinde olup kendilerindekini pay-
lasirlar ve onlar sonlarina da inanirlar.”

Fussilet Stresi 7:”Ellezine 14 y{itlinez zekate ve hum bil
ahireti hum kafirtn.”

Meili: “O kimseler, zihinlerini temizleyip varliklarini sa-
hibine teslim etmezler ve onlar sonunda hakikatleri gérmez-
likten gelip orterler.”

Iste anliyoruz ki; zekat ve salat ayni ciimle i¢inde birbi-
rinden ayrilamaz.

113



Zekat; akli temizlemek, tiim koti hallerden arinmaktir.

Salat ise; varligin birbiriyle olan baghlig, birligi, biittinlii-
gudiir. Tim varligin Allah’a olan baghligidir.

Iste zekat veren Kkisi, yani tiim batil bilgilerden aklini te-
mizleyen, tiim kotilik hallerinden temizlenen kisi salat bo-
yutuna ulasir ve o suurla yasar

Anlhiyoruz ki; salat boyutuna zekatsiz ulasilmaz.

Anliyoruz ki kafirlikten kurtulmanin yolu, zekat ve salattir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Tegabiin Stresi 2: “Huvellezi halakakum fe minkum ka-

firu ve minkum mé’min.”

Huve ellezi halaka kum  : O ki, yaratandir, var eden, halkeden, siz,
Fe minkum Kafir(in : Bir kisminiz, kiminiz, hakikatleri
gormemezlikten gelen,

Ve minkum miiminun : Bir kisminiz, Kiminiz, inanir,

Meali: Ki O'dur sizi halk eden.Kiminiz hakikatleri gérme-
mezlikten gelip drtersiniz ve kiminizde inanirsiniz.

Hepimizi halk eden Allahtir.
Kimimiz hakikatleri arar, varliktaki ilimle Allah’a sahit olur.

Kimimiz, aileden gelen inang¢larin yargilarinda, yaptirim-
larinda kalir, beynimizi hakikatlere kapatir, kafir durumuna
diseriz.

Diisiinmekten uzaklasmak, hakikatleri anlamaya engeldir.
Korkular, emirler, yasaklar beynin diisiinmesine engel olur.

Onun i¢in insan yontini varhiga dondiirmeli, varligin var-
olusunu disiinmeli ve hakikate erismelidir.

114



Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Enbiya Stresi 36: “Ve iza redkellezine kefer(i in yettehiz (-

neke illa huzuva e hazellezi yezkuru alihetekum ve hum bi zik-

rir rahmani hum kafirtn.”

Ve iza rei ke : Seni gordiikleri zaman,

Ellezine kefer : Gormemezlikten gelen, hakikatleri 6rten
kimseler,

In yettehiziineke : Ediniyorlar, sararlar, seni,

il1a huzuve : Sadece, ancak, alay konusu, 6nemsememe,

E haza ellezi yezkuru : Bu mu, zikreden, séyleyen, soz eden,
anlatan,

Alihete kum : 11ah, siz, sizin ildhlarimiz,

Ve hum bi zikri : Onlar, anmak, anlatmalk, zikri,

El rahmani : Rahman, tiim varligi saran,

Hum kafirtine : Onlar, orten, gormemezlikten gelen, uzak
olan,

Meali: “Hakikatleri gérmemezlikten gelip ortenler seni
gordiikleri zaman sadece alay ederler. Bu mu sizin ilahlari-
niza s0z eden, derler. Onlar tiim varlig1 nuruyla sarani anla-
maktan uzaktirlar.”

Bu boltimii inceledigimizde kafirlik durumuna diisenlerin,
baskalarinin inanglariyla alay ettiklerini goriiyoruz.

Kendi inancini, baskalarinin inang¢larindan tistiin gérmek,

baskalarinin inancini yok saymaktir.
Bu durum kisiyi saygi ve sevgiden uzaklastirir.

Baskalarina hor bakmaya gotiiriir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Zumer Stresi 59: “Vestekberte ve kunte minel kafirin.”

115



Ve istekberte : Kibirlendin, biiytikliik tasladin,
Ve kunte min el : Oldun, hakikatleri gormemezlikten gelip orten,
kafirin
Meali:Kibirlendiniz ve hakikatleri gormemezlikten gelip
ortenlerden oldunuz.
Kibir, Allah’'in ekberiyetini gormeye engel olan bir ortiidiir.
Kibir haline diisen kimse, kendini ytice goriir, baskasina
hor bakar.
Kendinde ve varlikta yiice olani1 gormekten uzaklasir.

Simdi Allah’in esmasi olarak da karsimiza ¢ikan kafir ke-
limesini inceleyelim.

Nisa Siresi 31: “In tectenib(i kebaira ma tunhevne anhu
nukeffir ankum seyyiatikum ve nudhilkum mudhalen kerima.”

In tectenibu : Eger, cekinmek, kacinirsaniz,

Kebaira : Buiytikliik halleri, kendini biytik gormek,
kibirlilik,

Ma tunhevne anhu : Zararly, yasaklandiginiz seyler, ondan,

Nukeffir ankum : Biz, 6rtmek, orteriz, sizden,

Seyyiati kum : Fenaliklar, glinahlar, hatalar, kotiilik, siz,

Ve nudhil kum : Biz, hakikatlerimiz, dahil olma, girmek,

Mudhal : Makam, girilen yer,

Kerim : Asil olan, erdemlilik,

Meali: “Eger siz, size yasaklanmis olan o kibirlilik halle-
rinden kaginirsaniz, sizin fenalarinizi érteriz ve sizi asil ma-
kamlara dahil ederiz.”

Insan kibre diiserek, kafir durumuna diiser.

Ama insan Ekber olani anlar ve distiigi kibri terk ederse,
onun gilinahlari ortiiliir, hakikatin nice makamina kapi agar.

116



Simdi baska bir ayeti inceleyelim
Zumer Stresi 35: “Li yukeffirallahu anhum esveellezl amil

ve yecziyehum ecrehum bi ahsenillezi kanu yamel{n.”

Li yukeffira Allah : Ortstin, orter, kaybolur, kurtulur, Allah,
anhum onlardan,

Esvee ellezi amilu  : Kotd, fena, yaptiklari, amelleri,
Ve yecziye-hum : Karsilik, miikafat, 6diil, onlar,
Ecre-hum bi ahsen : Ecir, karsilik, onlar, en giizel,

Ellezi kanu : Ki o, oldu, yapiyorlar,
yamelun
Meali: “Allah, onlarin amellerinde diistiikleri fenalarini 6r-

tiictdiir ve onlar yaptiklari giizel seylerin miikafatini alirlar.”

Ziumer Siresi 33: “Kim ona verilenlerin dogruluguna ula-
sir ve onu tasdik ederse, iste onlar fenalara diismekten saki-

nirlar, Allah’a ortak kosmazlar.”

Zumer Siresi 34: “Onlar, kendilerini viiciidlandirana ait
olan hakikatlerden baska bir sey istemezler. Iste tiim i¢ctenli-
giyle Hakk’a bagh olanlarin istedikleri karsilik budur.”

Bu boéliimde, hakikate erisen, sirkten kurtulan, Hakk’a bag-
lilik icinde olanlarin giinahlar1 onlarda ortiliir diye belirtilir.

35. ayette onlarin denilen kesim, 33 ve 34. boliimde bah-
sedilen kimselerdir.

Insan kafirlik durumuna diisebilir.

Eger insan diistiigl gafleti anlarsa ve bu gafletten donerse,
Allah’in rahmeti tecelli eder, onun giinahlari Allah’in rahmeti

ve bagislayiciligl ile ortilir.

Simdi baska bir ayeti inceleyim.

117



Allah’in insandaki giinahlarini nasil értecegi Kur’an'da
belirtilmistir.

Enfal Stiresi 29: “Ya eyyuhallezine ameni in tettekullahe
yecal lekum furkanen ve yukeffir ankum seyyiatikum ve ya-
gfir lekum vallahu zul fadlil azim.”

Ya eyyuha ellezine : Ey, iman edenler, emin olanlar,

amenu

In tetteku Allah : Eger, takva, fenalardan sakinma, ortak
kosmama, Allah

Yecal Lekum : Yapar, eder, olusturur, sizin igin, sizi, sizde,

Furkanen : Fark sahibi, hak ve batili fark eden, anlayan,

Ve yukeffir ankum : Kafir, orter, kapatir, sizden, sizde,

Seyyiati kum : Fenalar, giinahlarinizy, siz,

Ve yagfir lekum : Size magfiret eder, temizlenmek,
kirletmeyen,

Ve Allah zu el fadli  : Allah, sahip, nitelikler, liituflar,

Azim : Ylce, ulu, kararl,

Meali: “Ey iman edenler! Eger fenalardan sakinir, Allah’a
ortak kosmazsaniz, siz hakk ve batili anlayanlardan olursu-
nuz ve sizin fenalariniz sizde ortiiliir, size magfiret edenin ve

biitiin lituflarin yiice sahibinin Allah oldugunu anlarsiniz.”
Bu boliimde belirtildigi gibi, insan;
Kotiiliiklerden sakinirsa...
Diistiigli gafleti anlar ondan siyrilirsa...
Allah’a ortak kosmaktan uzaklasirsa...
Hakk ile batilin ne oldugunu anlarsa...
Batili terk ederse...
Hakk olana yonelirse...
Iste o insanin giinahlar1 Allah’'in magfireti ile ortiiliir.

Iste Allah’'in kafir esmasi boyle durumlarda tecelli eder.

118



Nisa Siresi 31. ayette de gecen; “size yasaklanmis olan
o kibirlilik hallerinden kag¢inirsaniz, sizin fenalarinizi orte-
riz” uyarisi, kibirden kurtulmakla, kafirlikten kurtulacagi-
miz, kafirlikten kurtulmakla da Allah’'in magfiretine erisece-
gimiz bildirilir.

119



KIMSEYi KAFiR GORME

Kimseyi kafir ilan etme.

Kafirligin ne oldugunu iyi anla.

Seni kafirlige diistiren, her tiirli bilgiyi iyi analiz et.

Kimseyle alay etme.

Kimseyi dislama.

Kendi inancini listiin gorme.

Kimseyi inancindan dolayi1 kerih géorme kardesim.

Kendi duygu ve diisiincelerini iyi muhasebe et.

Kimseye hor bakma kardesim.

Hor bakma bana.

Ben de sana.

Kerih gorme beni.

Kafir gorme beni.

Ben de seni.

Bak ayette ne giizel bildirilmis!

“La ikrahe-kerih goérme.”

Hi¢ kimseyi, inancindan, ibadetinden dolay1 hor gérme-
mek gerekir.

Hi¢ kimseyi milletinden, toplumundan dolay1 hor gérme-
mek gerekir.

Cinsiyet ayrimcilig1 yapmamak gerekir.
Ayette “kerih gorme, hor bakma” diye emredilmistir.

Bir kimsenin bagka bir kimseye hor bakmamasi gerekir.

120



Stretlerde kalmamak gerekir.
Ozii gérebilmek gerekir.

Stretlerde kalmanin, 6zl értmenin bizi diisiirdiigii du-
rum, kafirlik durumudur.

Bedenleri goriip, bedenlerin sahibini gérememek, bizi ha-
kikati gormekten uzaklastiracaktir.

Iste bu durum da bize kafirligi getirecektir.
Hepimizin 6ziinde Allah’tan gayrisi yoktur.
Y{inus Emre ne giizel belirtmis.

“Severim ben seni candan igeri

Yolum vardir bu erkdndan iceri.

Beni bende demen bende degilim

Bir ben vardir bende benden iceri.

Nereye bakar isem dopdolusun

Seni nere koyam benden iceri.”

Y{nus'un ildhide belirtdigi gibi hepimizin 6zii Allah'tir.
Onun i¢cin kimseyi hor gérmemeliyiz.
Kimseye hakir bakmamaliyiz.

Hepimiz Allah1 tasiyan O’'nun kullariyiz.
Tiim varhiga birlik goziiyle bakmaliyiz.

Yine YGinus'un dedigi gibi, tiim varliga Hakk nazariyla
bakmaliyiz.

“Yetmis iki millete bir goz ile bakmayan,

Ser’in evliyasi olsa, hakikatte asidir”

Iste varligin dis yiiziinde kalmamalyiz.

Ozlere bakmaliyz.

Varligi iciyle disiyla tutanin Allah oldugunu bilmeliyiz.

Benim dis yiiziime bakma kardesim.

121



Benim 6ziime bak.

Ben de senin.

Her organin bir fitrati vardir.

Her organin bir yaratilis gayesi vardir.

Goz gormek icin, kulak duymak i¢in yaratilmistir.

Bunu bil bana 6yle davran.

Ben de sana.

[lle de senin gibi olmam mi gerekiyor?

Ben kulak isem, sen goz isen...

ille benim de gérmem mi gerekiyor?

Niye beni kendine benzetmeye ¢alisiyorsun?

Beni oldugum gibi gorsen.

[lle de senin gibi inanmam m1 gerekiyor?

Benim inancima sayg1 gostersen...

Ille de senin gibi ibadet etmem mi gerekiyor?

Benim ibadetime de saygi gostersen...

Senin yoneldigin ile benim yoneldigim Allah ayni Allah
degil mi?

Ben farkl bir sekilde yoneliyorsam, niye kafir oluyorum?

Niye beni dinsiz, kafir ilan ediyorsun?

Niye beni kerih goriiyorsun?

Ben ailemden 6grendigim inanca, ibadete uyuyorum.

Sen de dyle yapmiyor musun?

Benim ailemden 6grendigim inang yanlis, seninki dogru
mu oluyor?

Senin ibadetlerin dogru, benimki yanlis mi oluyor?
Senin gibi yapmiyorum diye, sana uymuyorum diye niye
beni kafir, dinsiz, zindik ilan ediyorsun?

122



Niye benim yolum yanlis, seninki dogru oluyor?
Niye beni cehenneme atma derdindesin?
Kerih gérme beni...

Ben de seni...

Bak Kur’an ne giizel bildirmis.

Bakara Siresi 256: “La ikrahe fid din.”
Meali: “Dinin i¢inde kerih gérmek yoktur.”
Kerih gorme giysimi.

Basim a¢ik olusumu ya da kapali olusumu.
Sakalli olusumu ya da sakalsiz olusumu.
Beni oldugum gibi kabul et.

Beni dislama, kerih gérme, hedef gosterme.
Sadece su yoniime bak.

Zalim miyim?

Kotilik yapiyor muyum?

Cevreme zararl biri miyim?

Dedikoducu, fitneci miyim?

Giybet eden, haset biri miyim?

Acimasiz, gaddar, zalim biri miyim?

Eger bunlar ben de varsa, beni uyar.

Bende zulme kap1 agan bu duygular1 bana bildir.
Gel kardesim!

Sakin kimseyi yargilama.

Kimseyi kafir gorme.

Kimseyi kiiciimseme.

Kimseyi cehennemlik ilan etme.

Kendini kurtulmus sanma.

Sakin 6nyargili olma.

123



Kimsenin inancini, ibadetini yargilama.
Kimsenin, milletini, gelenegini yargilama.
Kimsenin, kiiltiiriinii, adetlerini yargilama.
Hic¢bir varligi kiicimseme.

Hi¢ kimseyle alay etme.

Kimseyi asagilama.

Alay etme, yargilama, kliciimseme.

Bil ki boyle durumlara diistiigiin an hakikatleri anlamak-
tan uzaklasirsin.

Bakislarin hakikatlerden sapar.
Ofkeyle, hor gérerek bakma durumuna diisersin.

Yaninda birileri, baz1 kimseler hakkinda alay ediyorsa,
sen sakin etme.
Yaninda birileri, baz1 kimseleri yargiliyorsa, sen sakin

yargilama.

Sad Siresi 63:

Ettehaznahum sihriyyen em zagat anhumul ebsar

Ettehazna-hum : Edindik, sarildik, onlar,

Sihriyyen : Alay etmek, 6nemsememek,
aldatmak, kiiclimseme,

Em zagat anhum  : Yoksa, dolayi, kayd, sapti, onlar gibi,
El ebsar : Bakis, basiret, anlayis,

Meali: “Derler ki: Onlardan alay etmeyi, kiiciimsemeyi edin-
dik. Yoksa bundan dolay1 mi1 bakislarimiz hakikatlerden sapt1?”

Ayette belirtildigi gibi, sakin alay etmeye, kiiciimsemeye
kapilma.

Bu haller seni hakikatleri anlamaktan uzaklastiracaktir.

124



Bu haller seni Allah hakikatine erismekten uzaklastiracaktir.
Bu haller seni kibir igine siiriikleyecektir.

Sakin kardesim kimseyi yargilama.

Sakin kardesim kimseye hor bakma.

Insanlari; bizden, bizden degil diye ayirma.

Kendini cennetlik, baskasini cehennemlik gérme.

Erkegi kadindan iistiin gérme, kadini yok sayma.
Kadinlari basi a¢ik, basi kapali diye yargilama.

Basin ortilil olup olmadigina degil, basi ve bedeni yara-
tana bak.

Bedendeki Hakk’a nazar et.

Bil ki bas1 acikligin, ya da basin kapaliligina kapildigin an,
basi ve bedeni yaratanin Allah oldugunu unutacaksin.

Gozleri kim yaratti, o basa kim yerlestirdi?

Kulaklari, saglari, kaslari kim yaratti1?

Dili, agzy, disleri, dudaklari kim yaratti, o basa kim yerlestirdi?
Tim bedeni kim yaratti, hiicre hiicre kim halk etti?

Iste basi a1k, basi kapali dedigin an, yargiladigin an, ayette
belirtildigi gibi; “bundan dolay1 m1 bakislarimiz hakikatlerden
sapt1?” durumuna diiseceksin.

Gel kardesim!

Yaratilan her varliga Hakk nazariyla bak.

Yaratilan hi¢bir varhigi kiigiik gérme.

Beynine boliiciiliik, ayristirma bilgileri ekilmesine izin verme.
Tecessls etme.

Giybet etme.

Hucurat Siresi 12: “La tecessesi ve 1a yagteb ba'dukum
ba'da.”

125



Meali: “Birbirinizin gizli yonlerini, 6zelini arastirmayin,
giybet etmeyin.”
Bil ki giybet etmek, seni Hakk'tan hakikatten uzaklastiracaktir.

Tecessiis etme, yani insanlarin hatalarini, 6zelini aras-
tirma, onlari yargilama.

Bil ki tecesstis seni, varligin 6ziinii gormekten uzaklastiracaktir.

Seni Allah’a tevekkiil icinde olmaktan uzaklastiracaktir.

Gel kardesim!

Bilelim ki hicbirimiz digerinden iistiin degiliz.

Hepimizi yaratan ayni Allah degil midir?

Ayni Allah her an hepimizin viiciidunda tecelli etmekte.

Hepimize sah damarindan yakin.

Kimsenin inancini, ibadetini yargilamayalim.

Hepimiz Allah’a kendi 6grendigimiz sekilde yonelir, O'na
ibadet ederiz.

Hepimizi yaratan ayni Allah degil mi?

Hepimizi nitelikleriyle kusatan ayni Allah degil mi?

Hepimiz O'ndan gelip O’'na dénmiiyor muyuz?

Gel kardesim!

Kur’an’t duyalim.

Kur’an’a uyalim.

“La yeshar-alay etme” Hucurat Stiresi 11

Kimseyle alay etmeyelim, kimseyi asagilamayalim.

Insanlary; firkalara, gruplara bélmeyelim, kendi yolumuzu
Ustiin gérmeyelim baskalarina hor bakmayalim.

Insanlary; dinlerine, inanclarina, ibadetlerine gore ayirma-
yalim, yargilamayalim. Kendi inancimiz1 tistiin goriip, baska
inanglara hor bakmayalim.

126



Insanlary; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine gore ayir-
mayalim.

Kendi milletimizi, kendi geleneklerimizi istiin gormeyelim.
Ey kardesim!

Gel vicdanl olalim.

Gel edebli olalim.

Insan insanla eglenir mi hi¢?

Insan insan1 asagilar m1 hig?

Insan insanla alay eder mi hig?

Neden birini kii¢tik goriiriz?

Neden biriyle alay ederiz?

Hepimiz Allah’in kulu degil miyiz?

Hepimizi yaratan ayni Allah degil mi?

Kur’an’da nice vurgular vardir.

iblis Adem'i hor gériip, seytan durumuna diismedi mi?

Firavun, Misd’ya hor bakip, onu alaya alip, kendi kibrinde
bogulmadi m1?

Nemrut, ibrahim’i kiiciik gorerek, ona tepeden bakarak,
kendi basini yakmadi mi1?

Nedir bir diisiin, Nemrut'un burnundan giren onun 0lii-
miine sebep olan sinek?

insanlari ya da bir varlig1 hor gérmek, alaya almak, insan
olana yakisir mi1 hig¢?

Birini alaya alip, onun kalbini incitmek kadar kétii bir sey
olabilir mi?

Birinin eksigini arayip, onun eksigiyle alay etmek insan
olana yakisir mi1 hig¢?

Birinin hatasini goriip, onun hatasini birine anlatip, onu
alaya almak, onu kiiciik gérmek insan olana yakisir mi1 hi¢?

127



Gel kardesim!

Kimseyi yargilama.

Kimseyle alay etme.

Kimseyi klicimseme.

Birini alaya alarak diistiigiin durumu bir diisiin.
Alaya aldigin kisinin bedenini sen mi yarattin?
Onun bedenini sen mi sekillendirdin?

Ona nefes aldirip verdiren sen misin?

Onlarin kalbini attiran, kanini dolastiran sen misin?

Yaratilan her seyi anlama icinde ol, hi¢bir varligi hor gérme,
alaya alma.

Agaclara, taslara, kuslara, arilara, solucanlara, farelere, si-
neklere her bir mahlukata muhtactir insan oglu.

Onlar olmazsa insanin yasami olmaz.

Gel kardesim!

Kulluk nedir bilelim.

Kul hakkina girmeyelim.

Hepimizin Allah’'in kulu oldugunu bilelim.
Hepimizin viicidunda Allah’in oldugunu bilelim.
Birbirimize sevgiyle, saygiyla yaklasalim.
Kul hakkina girmeyelim.

Kimsenin hakkini yemeyelim

Aggozlii olmayalim.

Paraya, mala, miilke esir olmayalim.
Bunlara esaret atestir, yakar bizi bilelim.
Hic¢bir kulun hakkina girmeyelim.

Kul hakki, yerleri gokleri sallar, bilelim.

Kimseye iftira atmayalim.

128



Kimsenin ardindan ¢ekistirmeyelim.
Hi¢ kimseye tuzak kurmayalim.

Hi¢c kimseye tepeden bakmayalim.
Kimsenin boynunu egdirmeyelim.
Kimseye zalimlik yapmayalim.
Kimseye ah ¢ektirmeyelim.

Ah, Allah’a varir, ates olarak donermis.
Zalimin zulmii kendine dénermis.
Kimseye kotiliik yapmayalim.
Kimseye gozyas1 doktliirmeyelim.
Kimseyi aldatmayalim.

Kimsenin gonliiyle oynamayalim.

Asla gontl kirmayalim.

Sadakatten ayrilmayalim.

Hi¢c kimseye ihanet etmeyelim.
Soziimiiziin ardinda duralim.
Kimsenin umudunu yikmayalim.
Kimseye huzursuzluk vermeyelim.
Kimseyi yargilamayalim.

Kimseyi asagilamayalim.

Fitnelik yapmayalim.

Bakara Stiresi 191: “Vel fitnetu eseddu minel katli.”
Meali: “Fitne 6ldiirmekten daha tehlikelidir.”
Fesatlik yapmayalim.

Fitnelik 6ldiirmekten kotldiir.
Adaletten uzaklasmayalim.

Edepten ayrilmayalim.

Haktan hukuktan ayrilmayalim.

129



Gel kardesim!

Iyi insan olalim.

Sevelim, sevilelim.

Saygili olalim.

Kul hakkina girmeyelim.

Kimseye zerre kadar kotiililk yapmayalim.

Arabozan olmayalim.

Ara yapanlardan olalim.

Unutma, kul hakki yerleri gokleri sallayan bir haktir.
Yapma kardesim, kul hakkina girme.

Her varlik Allah'in kuludur.

Hicbir kulu Allah’tan ayr1 gérme.

Allah’'in higbir kulunu hor gérme.

Dedikodu, giybet, fitnelik hep kul hakkidir.

Koéti diistinmek, asagilamak, hor bakmak kul hakkidir.
Yalan sOylemek, iftira atmak kul hakkidir.

Insanlarin eksigini aramak, alay etmek, gizli yonlerini
arastirmak kul hakkidir.

Birine kendi ¢ikarin i¢in gitmek, kendi ¢ikarin i¢in tebes-
siim bile etmek kul hakkina girmektir.

Zem, haset, fesat, gurur, kibir gibi haller hep kul hakkidir.

Insanlari inanglarina gére ayirmak, inanglarini kiigiik gor-
mek kul hakkidir.

Yaratilmig bir varligi kerih gérmek kul hakkidir.
insanlarin mallarina, irzlarina g6z dikmek kul hakkidir.
Dikkat edelim ey kardesim!

Gel kul hakkina girmeyelim.

Kimsenin boynunu egmeyelim.

130



Hi¢ unutmayalim ki;

Kul hakki cehennem atesidir

Yakar insani bastan ayaga.

Kul hakkina sakin girme.

Huzur ile yatamazsin yataga.

Gel kardesim!

On yarginin ne oldugunu bilelim.

Beynimize sokulmus olan, 6teleyici, hor gortict, kiiciimse-
yici, alay edici, giybet edici duygulari silelim.

Kimsenin eksigini gedigini aramayalim.

Kendi hatalarimizi arayalim, onlari diizeltmeye ¢alisalim.

Kimseyi kafir gérmeyelim.

Kendimiz kafir miyiz buna bakalim.

Allah’in hakikatlerini gormezden geliyor muyuz buna ba-
kalim.

Hakk nazariyla bakalim.

Esyanin hakikatini anlamak i¢in bakalim.
Tevhid suuruyla bakalim.

Gel kardesim kimseyi kafir ilan etmeyelim.
Diistiiglimiiz hatalar1 anlayalim.
Diistiiglimiiz giinahlar: anlayalim.

Tovbe edelim.

131



TOVBE

Insan beserdir sasar.
Insan bilmeden de olsa hatalar yapabilir.
Bilmeden de olsa gaflete diisebilir.

Hazreti Muhammed; “ben bir beserim ben de sasarim” di-
yerek en glizel tevazuyu gostermis.

Iste insan diistiigii hatay gérebilmeli ve o hatadan dénebilmelidir.
Kisi kendini her zaman muhasebe etmelidir.

Her zaman kendi distiigii gafleti gormeye ¢alismalidir.
Asla kibre diismemeli.

Diistliglinli anladig1 an toévbe etmelidir.

Kisi tovbesinde samimi olmali.

Tovbesine uymalidir.

Diistiigl kafirlik durumunu gérebilmeli.

Ve arinmaya ¢alismahdir.

Kimsenin glinahini aramamall.

Kendi giinahina bakmalidir.

Her an kendini sigaya ¢ekmelidir.

Yani her an kendi yaptiklarini analiz etmelidir.
Diistligli giinahtan déonmeye ¢alismalidir.

Arinmanin yolu tovbeden gecer.

Tovbe nedir?

Tovbede samimi olmak nedir?

Nas{ih tovbesi nedir?

132



Kur’an agisindan tévbeyi inceleyelim.

Neydi tovbe etmek?

Yaptigimiz bir zuliimden tovbe etmekle kurtuluyor muyuz?

Tovbe; giinah isleyip tévbe etmek, yine giinah isleyip yine
tovbe etmek miydi?

Yoksa kélben tovbe edip, bir daha giinaha donmemek miydi?

Birine yaptigimiz zuliim ortada dururken, Allah yaptigi-
miz tovbeyle bizi affediyor mu?

Tahrim Siresi 8: “Tevbeten nas{iha-icten samimi tévbe edin.”
Evet, nedir tovbe?
Nedir nastih tévbesi?

Tovbe; kisinin, bilerek ya da bilmeyerek kendisine ya da
cevresine ya da bagska kisilere yaptig1 kotiiligii gormesi ve
gercekten pisman olarak, bir daha boyle kotiiliikler yapma-
mak icin Allah’a s6z vermesidir.

Tovbe; gafleti, giybeti, kibri, bilmisligi, kalp kirmay1, dedi-
koduyu, cekistirmeyi, iftirayi, yalani, kul hakki yemeyi, haset-
ligi, fesatligi, zararh seyler icinde olmay1 terk etmenin adidir.

Yaptig1 hataya tovbe edip, o hataya tekrar doniip, tekrar
tovbe edip tekrar hataya dontip tekrar tovbe edilmesi tovbe
degildir.

Giinah; hata demektir, zarar vermek demektir, hak yemek
demektir.

Toévbe; hatasini anlayip donmek demektir.

Tovbe, yaptig1 hatayi anlayip bir daha o hataya donmemektir.

Yaptig1 zuliimden pismanlik duyan kisiye tovbe kapisi agilir.

Tovbe; iyi kisi olmanin, yani insan olmanin kapisini agar.

Toévbe, kul hakkina girmekten déonmenin adidir.

Kisi, bir kulun hakkini yediginde zalim durumuna diiser.

133



Zalim kisi kendi cehennemini hazirlamigstir.
Ve yaptig1 zulmiin muhakkak ki karsiligini alacaktir.

Tovbe “w¢ ¢, Glinahlardan dénmeye s6z vermek, donmek,
vazgecmek, terk etmek, pismanlik duymak gibi anlamlara gelir

Nasuh C):AJ, halis, temiz, nasihat, bozulmayan, kirlen-
meyen, nesh etmek, hiitkiimsiiz birakmak, iptal etmek, kaldir-
mak, o halden vazge¢mek, gibi anlamlara gelir.

Nas{ih tovbesi; yaptig1 hataya bir daha donmemek {izere
Allah’a s6z vermek ve bir daha o hataya donmemektir.

Bunun 6lciist; kisi yaptig1 hatay1 hatirladikga, kendinden
utanir, tiyleri diken diken olur, kendini ayiplar.

Kisi, yaptig1 hatalar1 unutmamaldir.

Yaptig1 hatalar1 hatirlamaly, sanki az énce yapmis gibi bii-
yiik bir pismanlik duymaldir.

Iste bu pismanlik, o kisiyi bir daha hata yapmaktan uzak
tutacaktir.

Kisi hata yapip, tovbe edip tekrar hata yapiyorsa buna ta-
vuk toévbesi denir.

Kamil insanlar tavuk tovbesini soyle tarif etmislerdir:

Tavuk yerde gordiigii diskiy1 yer ve gagasini yere silerek
“Allah’im bir daha diski yemeyecegim” diyerek tévbe edermis.

Ve tovbesini unutur, tekrar bir diski gérdiigiinde hemen
kosar yine yermis.
Iste kisi tdvbe edip, tekrar giinah isliyorsa bu tévbeye ka-

mil kisiler “tavuk tévbesi” demisler.

Onun icin kamil Kisiler: “Evladim! Yapacaksan nastih tov-
besi yap, tavuk tovbesi yapma, bil ki hakikat yolu nastih tov-
besi yapana ag¢ilir.” demislerdir.

Nastih tovbesi dil ile degil, kalbidir.

134



Nastih tovbesi, batil olandan ve koétiiliikten uzaklagsmakla
mimkiindiir.

Kisinin nasih tovbesine ulasabilmesi icin, Allah’'in magfi-
retine ulasmasi gerekir.

Eger kisi tovbesinde samimi olur ve hata yapmamaya gay-
ret ederse, edep lizere olmaya baslar.

Edep ilizere olan Kisiye, liitGf a¢ilir ve kisi kendine arif ol-
maya baslar.

Kendinde ve tim varlikta her an tecelli eden Allah’a sa-
hit olmaya baslar.

Iste bu sehadet, kisinin Allah’a teslimiyetine kapi acar, kisi
acilan kapidan Allah'in magfiretine ulasir.

Ve iste o0 zaman kul, her an Allah’in magfireti izere yasar.
Bu magfiret kisinin giinaha dlismesine izin vermez.
Iste o zaman Kkisi nasiih tévbesine ulasir.

Nasiih toévbesine ulasan Kkisi, hi¢ kimseye zerre kadar za-
rar veremez, kimseyi kandiramaz, kimsenin hakkini yiyemez.

Clinkii onun gonli her an Allah askiyla doludur.
O ask ona hata yaptirmaz.
Iste nastih tovbesi icin magfiret sarttir.

Magfiret icin de; edep ile ilim ile idrak ile tefekkiir ile Al-
lah’a sahit olmak sarttir.

Magfiret; kirletmeyecek olani giyinmektir.

Kisiyi glinah kirinden uzak tutacak tek sey, Allah'in mag-
firetidir.

Kisi Allah’in magfiretine mazhar olmussa, Allah o kisinin
kalbinden her an ona sevgisini hissettirir.

0 sevgi, kisinin hata yapmasina engel olur.

Allah’in sevgisine mazhar olan kimse, kimseyi izemez,
kimseye kotl s6z edemez, kalbini kiramaz, hakkina giremez.

135



0 kisi, hi¢gbir zaman kul oldugunu unutmaz, her an kulluk
makaminda durur, kulluk suuru ile hareket eder.

Her varligin kendisi gibi Allah’in bir kulu oldugunu bilir ve
Allah’in her varlikta her an tecelli ettigini bilir.

Bir kula zarar vermenin Allah'a zarar vermek oldugunu bilir.

Iste nas(h tévbesine ulasan, nereye bakarsa baksin Al-
lah’in vechi oradadir, suuru ile yasar.

Nas(h: Temizlenmek, arinmak, benligi birakmak demektir.

Nast; Insan olmak demektir.

Ya Rabbi! Bizlere nasuh tovbesini nasip eyle.

Insanoglu zayiftir, hatalar yapabilir, gaflete diisebilir, gii-
nah isleyebilir.

Kul hakkina girebilir, Allah’a karsi sirk kosabilir.

Akl ve gonli temiz olmayan insan, Allah hakikatine eri-
semeyecektir, insan makamina eremeyecektir, Islam olama-
yacaktir.

Akl ve gonlii temizlemenin, giinahlardan dénmenin ilk
adimi tovbedir.

Hadi gelin tévbe edelim.

Bismillahirrahmanirrahim

Estagfirullah, Estagfirullah, Estagfirullahe’l-azim el-kerim,
ellezi 14 ilahe illa hiive’l-hayyt’'l-kayymii ve etiibii ileyhi, tev-
bete abdin zalimin li-nefsihi, 1a yemlikii li-nefsihi mevten vela
hayaten vela niisiira. Ve es-eliihii't-tevbete ve’l-magfirete ve’l-hi-
dayete lend, innehd, hiive’t-tevvabii'r-rahim.

Meali: Giinahlardan temizleyen Allah’tir, giinahlardan te-
mizleyen Allah’tir, glinahlardan temizleyen Allah’tir. Aziz olan-
dir, Kerim olandir. O’'ndan baska gii¢ yoktur. Diri olan, dirili-
giyle varlig1 her daim tutan, siiriip giden ancak O’dur. Tévbe
O’nadir. Bir 6zden var etmede ve hayat vermede ve nesretmede

136



bir giicli olmayan ve nefsine zulmeden kulunun tévbesini ka-
bul edendir. Bize hidayet eyle, magfiret eyle, tovbemizi ka-
bul eyle. Muhakkak ki O’dur rahim olan, tovbeleri kabul eden.

Tovbe Allah’im, tovbe Allah'im, tovbe Allah’im.

Bu ana gelinceye kadar ettigim dedikodu ve gekistirme-
lerden, fitnelik ve fesatliktan, hasetlik ve kiskancliktan, biri-
lerinin ardindan alay etmekten, kullarin hakkina girmekten,
diistiiglim gururdan, kibirden, kendimi tistlin gormekten, bas-
kasina hakir bakmaktan pisman oldum, tévbe ediyorum, beni
affet ya Rabbim.

Insanlarin inanglarina karisip onlari yargilamaktan, or-
tild ya da ortisiliz diye ayirmaktan, namazli ya da namaz-
s1z diye ayirmaktan, cemaat, tarikat, mezhep ayrimciligi yap-

maktan pisman oldum, tévbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Kendi inancimi yiice gérmekle, baskasinin inancina hor
bakmakla, onlari cehennemlik gérmekle, hiikiim sahibinin
sen oldugunu unutmakla, nasil bir gaflete diistiigtimi anla-
dim, tovbe ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Nice kulunun kalbini kirdim, igimde onlara 6fke duydum,
sesimi yiikselttim onlar1 incittim, bilerek ya da bilmeyerek on-
lara kotuliik ettim, hepsinden pismanlik duydum, tévbe edi-
yorum, beni affet ya Rabbim.

Dilimi tutamadim, fena so6zler ettim, bilmislik ettim, tar-
tismalara girdim, kimini yiice gérdiim, kimini kii¢ciik gérdiim,
tiim varlikta senin yliceligini géremedim, tevazuyu unuttum,
tenezziilli olamadim, pisman oldum tovbe ediyorum, beni af-
fet ya Rabbim.

insanlarin eksigini aradim, hatasini aradim, kendi eksi-
gimi goremedim, kendi hatalarima bakamadim, tévbe ediyo-
rum, beni affet ya Rabbim.

137



Diistiiglim 6fkelerden, nefretlerden, kinlerden, kavgalar-
dan, ettigim zalimliklerden pisman oldum, tévbe ediyorum,
beni affet ya Rabbim.

Distligim kaygilardan, karamsarliklardan, umutsuzluk-
lardan, senden umut kestigimden dolay1 tévbe ediyorum, beni
affet ya Rabbim.

Diinyanin malina miilkiine kapildim, sana séhrete aldan-
dim, diinyanin nice ¢ikarina esir oldum, kendi ¢ikarim i¢in nice
kimsenin hakkina girdim, bilmeden nicesine hakkimi yedir-
dim, bilmeden aldandim aldattim, nice hatami anladim, tévbe
ediyorum, beni affet ya Rabbim.

Varligin siiretinde kalip, 6zlinii gormemekle, esyanin ha-
kikatine erememekle, kendime arif olamamakla, sana sahit
olamamakla, sana sirk kosmakla, aklimi kullanamamakla, ne
biiyiik bir gaflete diistiigiimii anladim, tévbe ediyorum, beni
affet ya Rabbim.

Varligin ve kendimin yaratilis hikmetini gérememisim,
yasamin sirrinl ¢ézememisim, seni bilememisim, beni affet
ya Rabbim.

Bilerek ya da bilmeyerek diistiigiim tiim glinahlarimdan
pisman oldum.

Pismanliklarimi kabul eyle, tévbemi kabul eyle ya Rabbim.

Insanlara karsi samimi olamadim, onlar:1 bilmeyerek de
olsa kirdim.

Zaman zaman icimden onlara 6fke duydum.
Arkalarindan konustum, dedikodusunu yaptim.

Ozelini arastirdim, onlar1 sugladim.

Insanlar1 anlamak i¢cin dinlemedim, yargilamak i¢cin dinledim.
Konusurken sesimi ytlikselttim, iddia pesinde oldum.

Hepsinden pisman oldum.

138



Pismanliklarimi kabul eyle, tovbemi kabul eyle ya Rabbim!
Diinya c¢ikarina kapilip gittim.

Makamlara sanlara 6zendim.

Oliimlii oldugumu unuttum.

Para, mal derdine diistiim.

Bdylece Sana olan teslimiyet ve tevekkiilii unuttum.
Bunlardan pisman oldum, affet beni ya Rabbim!

Nice gilinahlara diistiim.

Nice kafirlikler durumuna diistiim.

Ben egosuyla Seni unuttum.

Sana ait olan sifatlar1 kendime nispet ettim.

Bana ait olmayan bedeni kendime nispet ettim.

Sana ait olan nice hakikati 6rttiim, gormezden geldim.
Boylelikle kafir durumuna diistiim.

Bunlardan pisman oldum, affet beni ya Rabbim!
Toévbe ya Rabbim, tévbe ya Rabbim, tovbe ya Rabbim,

Muhakkak ki sensin tovbeleri kabul eden, affeden, mag-
firet sahibi olan.

Tovbemizi kabul eyle, bize magfiret eyle.

Giinahlara diismemeye sana s6z veriyoruz, soziimiizi ka-
bul eyle, génliimiizli samimi eyle ya Rabbim.

Ey Allah'im!

Sana layikiyla kul olamadim.

Her varligin senin kulun oldugunu géremedim.

Seni layikiyla anlayamadim.

Kafirlikte kaldim, stiretlerin ardini géremedim.
Varliktaki sana ait tecellileri layikiyla anlayamadim.

Gaflet icinde yasadim.

139



Suursuzca yasadim.

Tiim bunlara tévbe ediyorum.

Beni affet Allah'im.

Seni layikiyla anlamami nasip et.

Kulluk makamina erismemi nasip et.

Kafirlikten kurtulmami nasip et.

Her yerde sana nazar etmeyi nasip et.

Damlalarin senden ayri olmadigini gérmemizi nasip et.

Bu zamana kadar bilerek ya da bilmeden kime kotiiliik et-
timse...

Kimi tizdlimse...

Kime karamsarlik verdimse...

Kimi korkuya diisiirdiimse...

Kime bilerek ya da bilmeden sikinti verdimse...
Tiim bunlara tévbe ediyorum.

Beni affet Allah'im.

140



NiYAZ-NADA

“Benden kimseye sikint1 gelmesin Allah’im.”
“Benim ytliziimden kimse ac1 ¢ekmesin Allah’im.”
“Kimseyi kaygiya diisiirmeyeyim Allah'im.”
“Kimsenin gonliinii incitmeyeyim Allah'im.”
“Kimseye karamsarlik vermeyeyim Allah'im”

“Benim yiizlimden kimsenin gonliine hiiziin diismesin Al-
lah'im.”

“Bilmeden de olsa kimseyi aldatmayayim Allah’im.”
“Allah’im ¢aresizlere kosmami nasip et.”
“Allah’im insanlara moral olmami nasip et.”

“Allah’im sikintisi olana, hi¢bir karsilik beklemeden yar-
dim etmemi nasip et.”

“Allah’im kaygisi olan kardesimin kaygisini kaldirmami
nasip et.”

“Allah’im insanlara umut olmami nasip et.”

“Allah’im insanlari sevindirmemi nasip et.”

“Allah’im ihtiyaci olana hayr tizere yardim etmemi nasip et.”
Sen beni var edensin.

Sen beni yasatansin.

Bedenimdeki tecellilerin sahibi Sensin.

Bende nefes alip veren Sensin.

Tenimin de canimin da sahibi Sensin.

Zakir, Fail, Mevsif, Mevcid Sensin.

141



Evvelim Sensin Allah'im.

Ahirim Sensin Allah'im.

Zahirim Sensin Allah'im.

Batinim Sensin Allah’'im.

Sana sigindim Allah’im.

Sana teslim oldum Allah’im.

Sana giivendim Allah’im.

Sana tevekkiil ettim Allah'im.

Bakara Siresi 67: “Efizu bi Allah.”

Meali: “Allah’a siginirim.”

Nahl Stiresi 98: “Fe isteiz bi Allah.”

Meali: “Hemen Allah’a sigin.”

Mi'mindn Stresi 97: “Elizu bike.”

Meali: “Sana sigindim.”

Al-i Imran Stresi 159 : “Tevekkel ala Allah.”

Meali: “Allah’a tevekkiil ederim.”

Ahzab Siresi 3: “Ve tevekkel ala Allah ve kefa bi Allah vekila.”
Meadli: “Allah’a tevekkiil ederim ve sadece Allah'a dayanirim.”
Hadid Stresi 3: “Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin.”
“Evvel O'dur.”

“Ahir 0’dur.”

“Zahir O'dur.”

“Batin O’dur.”

Enbiya Stresi 89: “Rabbi 1a tezerni ferden ve ente hay-
rul varisin.”

Meali “Rabbim beni yalniz birakma ve her an Sana hayirla
teslimiyet icinde olayim.”

142



Al-i imran Stiresi 193: “Fe Amenna rabbena fagfir lena
zuni{ibena ve keffir anna seyyiatina ve teveffena meal ebrar.”

Meali: “Rabbimiz! Sana iman ettik.”

“Rabbimiz! Giinahlarimiza karsi bize magfiret et.”
“Rabbimiz! Dosdogru hareket etmememizi nasip et.”
“Rabbimiz! Sevgiyle davranmamizi nasip et.”

“Rabbimiz! “Bir sahibi olmamizi, erdemli olmamizi nasip et.”

143



SON DEGERLENDIRME

Bu kitabimizda kafirlik konusunu islemeye gayret gosterdik.
Kafir kelimesinin bir¢ok anlama geldigini gordiik.
Olumlu yonleri de oldugunu anladik.

Olumsuz yonleri de oldugunu anladik.

Kamil kimselerin kafirliginin, sirlar1 értmek oldugunu,
akillar1 heniiz uygun olmayanlara hakikatlerin agilmamasi
gerektigini 6grendik.

Allah'in kafirlik esmasinin ne oldugunu anlamaya galistik.

Insanin yaptig1 hataya karsi, Allah’in rahmetinin nasil bir
ortl oldugunu anladik.

Allah’in “El Kafir” esmasinin ne kadar muhtesem bir lii-
tuf oldugunu anladik.

Kul giinaha distiigii zaman, Allah’in merhametinin ne
kadar 6nemli oldugunu, kulunu merhametiyle nasil korudu-
gunu anladik.

Kul glinaha diisebilir, glinahinin aff1 i¢cin tévbe kapisi her

zaman aciktir.

Allah kullarinin glinahtan dénmesi i¢in, tovbe kapisini
acik birakmistir.

Allah kulunu affeder.
Gunahini orter.

Yeter ki kul glinahindan dénsiin, tévbe etsin, tévbesinde

samimi olsun.

144



Giinahlarimizi anladigimizda Allah’'in merhametinin nasil
tecelli ettigini anladik.

Insan, giinahlarin rahmet ile értiilmesinin kiymetini ¢ok
iyi bilmelidir.

Yoksa diistiigiimiiz giinahlara karsi, hemen cezalandirilsa
idik, rahmet tecelli etmemis olsa idi, dliistiiglimiiz durumdan
¢ikamazdik.

Bu calistigimiz kitapta kafirligi bircok yonden incelemeye
calistik.

Allah’in, kulunun giinahlarina karsi rahmet ortiisiiyle, ku-
lunu giinahtan nasil uzak tuttugunu anlamaya calistik.

Kur’an’da bir¢cok yerde gegen “Yukeffir ankum seyyiati
kum-sizin giinahlarinizi sizde értiiciidiir” ayetlerinde Allah’in
“yukeffir-kafir” esmasinin bizlere ne biiyiik bir liituf oldugunu
hissetmeye ¢alistik.

Bu muhtesem bir hakikattir, Allah’in rahmetinin ne kadar
genis oldugunun da ispatidir.

Ayrica kafirligin, Allah'in hakikatlerini gérmezden gelme
oldugunu, 6rtmek oldugunu 6grendik.

Kafirln Shresinde gecen kafirligin, bizlerin diistiigli ben-
lik glinahina nasil kaydigimizi anladik..

Insanin viicidunun Allah’a ait oldugunu, o viiciida benim
demekle ne kadar biiytk bir gaflete diistigiimiizii bu stirede
anlamaya c¢alistik.

Bize sah damarindan yakin olan Allah1 disarida goklerde
aradik.

Oysa O bize bizden yakin idi.
O’nu kendimizde bulmay1 bilemedik.
O’na ait olan viicida benim demekle, kafir durumuna diistiik.

Yani O’na ait olani orttiik, kendimize nispet ettik.

145



Kur’an bizlere; dtelerde, goklerde, bilinmeyen bir yerlerde,
gorliinmeyen bir yerde bir Allah tarif etmiyor idi.

Kur’an bizlere; kendi viicidumuzun ve cimle viicidlarin
disinda bir Allah tarif etmiyor idi.

“Allah’1 goklerde, bir yerlerde aramayi birakin, kendinizde
arayin” bilgisini sunuyordu.

“0 size sah damarinizdan yakindir”

“0 sizin tiim viicGdunuzu kusatmistir.”

“Onu kendinizde arayin” bilgisini sunarak, Allah hakika-
tine kendi viichidumuzda erisecegimizi bildirdi.

Kafirlikten kurtulmanin yolu, Allah’t kendimizde bulma-
miz idi.

0 bize sah damarimizdan yakindi.

Kaf Siresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”

Meali: “Ve Biz ona sah damarindan daha yakiniz.”

insan kafirlikten kurtulmak icin; kendi viiciiduna dén-
meli, o viicidun nasil olustugunu, nasil bir kaynaktan geldi-
gini diisiinmelidir.

Insan kendi viiciidunu var etmedi ve kendi viicidunda her
an olan isleyisin sahibi de degildir.

Insanin kendi viiclidu canli bir kitaptir.

A'dan Z’ye Allah hakkinda aradig: tiim sorularin cevabi
kendi viicdundadir.

Insan kendi viictid kitabini1 okumahdir.

0 kitab1 anlamaya calismalidir.

0 kitab1 kendine nispet edip, kafir durumuna diismemelidir.

[sra Stresi 14: “Ikra kitabek kefa bi nefsikel yevme aleyke
hasiba.”

Meali: “Oku, kendini tanimak icin kendi viictid kitabin sana
yeter. Her an kendindeKi niteliklerin sahibini anlama i¢inde ol.”

146



Insan, Allah’ goklerde bir yerde degil, kendinde ve varl-
g1n 6ziinde aramalidir.

Kendi disinda bir Allah’a inanmay1 degil, ona sah damarin-
dan yakin olan Allah’a iman etmeyi basarabilmelidir.

Bunu basarmanin yolu, kendi viiciidunda ve ciimle varli-
gin viicidunda her an isleyen, ilahi kudreti hissedebilmeli ve
O’nun tecellilerine sahit olmalhidir.

Bakara Stresi 67: “Allah, sizin viiclid varliginizda her an is-
leyendir, eski cehalet hallerinizdeki o tapinmalarinizi yok edin.”

Insan, goklerde bir yerlerde olduguna inandig1 Allah inan-
cini terk etmeli, zanniyla olusturdugu bir ilaha tapinmay1 bi-
rakmali, batil bilgilerden, hurafelerden uzaklasmali, aklini ve
gonliinli temizleyip, kendi viiciduna dénmelidir.

Yani insan, kendini kafir durumuna diisiiren her tiirlii gaf-
letten siyrilmalidir.

Allah bize sah damarimizdan yakin ise; O, bizim ten bo-
yutumuzu ve can boyutumuzu kusatmistir.

Insan, 0’'ndan gelen O’nun kendisidir.
Insan, 0’'nu gésteren, O’nun zahire ¢ikmis boyutudur.
Insan, geldigi kaynag gosteren, kaynagin kendisidir.

Nasil ki yeraltindan ¢ikan su, yer altindaki kaynagin ken-
disi ise, insan da Allah kaynagindan gelen O'nun kendisidir.

Tohumda ne varsa, zamani geldikce o aciga ¢ikacaktir.
Tohum agacin evvel boyutudur.
Agac tohumun zahir boyutudur.

Agacin ve tohumun, goriinen yiiziinliin géoriinmeyen yuzii
batin boyutudur.

Agacin yeni olusan tohumda gizlenmesi, ahir boyutudur.
Evveliyle, ahiriyle, zahiriyle, batiniyla O, O’dur.

Hadid Stiresi 3: “Hu el evvel ve el dhir ve el zahir ve el batin.”

147



Meali: “O evveli olmayandir, O sonu olmayandir, O zahir
olandir, O batin olandir.”

Goriinen goriinmeyen tiim dlem, Allah'in kendini zahire
¢ikarmis boyutudur.

Bu zahire ¢ikis, an be an devam etmektedir.

Sadece zahire cikmis boyuta Allah denemez.

Allah’tan ayr1 da denemez.

Sadece, Allah’'in zahire ¢ikmis boyutu denir.

Evveliyle, dhiriyle, zahiriyle, batiniyla tiim boyutlara Al-
lah denir.

Allah’1 goklerde bir yerlerde degil, dncelikle kendi viicl-
dumuzda ve varligin kendinde aramaliyiz.

Iste kafirlikten kurtulmanin yolu, Allah’a kendinde sahit
olmakla miimkiindiir.

Teslimiyet ve tevekkiil bizleri kafirlikten kurtaracaktir.

Insan, Allah’t gormek isterse, yani ona sahit olmak isterse,
doniip kendi viicidundaki isleyise, niteliklere, viiciidunu tu-
tan ilahi kudrete bakmalidir.

Goriinen tiim alem, O'nun kendinden a¢iga ¢cikmistir.

Goriinen tiim dlem O’nun kendi goriintiisidiir.

Her varlik O’'nun ortiistdiir.

O ortiiniin ardinda olan O’'nun kendisidir.

Gorilinen de goériinmeyen de O’dur.

Hadid Siresi 3. ayet bunu ¢ok giizel bildirir.

“Hu el zahir-Gorlinen O’dur.”

Allah kendi 6zlinden bu dlemi halk eyledi.

Bu halk eyleyis an be an devam etmektedir.

O’ndan gelen dlem, O’nun goriintiisii ve her an O’'nun kendi
isleyisidir.

Bir tohumu diistinelim; tohumun i¢inde aga¢ vardir, ama
gorinmez.

148



Tohum yarilip, filizden agaca akis baslayinca, tohumun
icinde olan zadhire ¢ikmaya baslar.

Iste goriinen agac, tohumun éziinden baska bir sey degildir.

Her varlik da, Allah'in kendinden ag¢i1ga ¢ikar.

Varligin ana kaynagi Allah’in kendisidir.

Varligin goriinen ve goériinmeyen yiizii Allah’in kendisidir.

Iste, “Allah size sah damarinizdan yakindir ayeti” O’nu
uzaklarda degil, kendimizde aramaliy1z mesajidir.

Tenimizle canimizla O, O’dur.

Viicidumuzda fiiliyle fail olan O’dur.

Viicidumuzda sifatlariyla mevsif olan O’dur.

Viicidumuzu tutan Zat O’dur.

Iste kafirlikten kurtulmamizin yolu, Allah'in zatinin ya-
ninda kendimizi hi¢ bilmektir.

Kur’an’da kafirlikten kurtulmanin yolu ¢ok giizel agik-
lanmistir.

Her kim;

Diistiigt kibirden kurtulursa...

Zalimligi terk ederse...

Gafletin ne oldugunu anlar, gafletten siyrilirsa...

Yalanlar1 terk ederse...

Allah’a sirk kosmanin ne oldugunu bilir, miisriklikten kur-
tulursa...

Taglt alanin ne oldugunu anlar, o alani terk ederse...

Hakk ile batilin arasindaki farki bilirse...

Batildan uzaklasirsa...

Hakk olana rabita kurarsa...

Iste o insan kafirlikten kurtulur.

O kisiye Allah magfiret eder.

Iste Allah’'in kafir esmasi da béylece tecelli etmis olur.

149



Ne kadar kafirligi anlasak da yine de kafirlige diismemiz
olasidir.

Ciinki bizler topraktan olusan beserleriz.

Beseriz ve sasariz.

Gaflete diseriz, benlik icinde olabiliriz.

Yeter ki diistiiglimiiz gafletten ¢cabuk dénelim.

Iste bu kitabimizda kafirlik konusunu anlamaya ve anlat-
maya gayret gosterdik.

Eksigimiz hatamiz elbette vardir.

Gonlimiiz ne kadar izin verdiyse, o kadar anladik ve an-
ladigimiz1 kaleme almaya c¢alistik.

Hatamiz eksigimiz coktur.

Rabbim bizleri affetsin.

Gonliniiz ilahi askla sarilsin.

Gonlintlizden ask hi¢ eksik olmasin.

Gonlliniiz her daim ilahi heyecan iginde olsun.
Gonliniiz her an Allah’a teslimiyet icinde olsun.
Gonliniz tevekkiil icinde olsun.

Yiizliniizden tebessiim eksik olmasin.
Kalbinizden sabir eksik olmasin.

Her daim huzur i¢inde olun.

Sevgi icinde, saygi icinde hareket edenlerden olalim.
Hayata ni¢in geldigimizi bilelim.

Hayat amacimizin ne oldugunu bilelim.
Cevremize hep yardim, hizmet icinde olalim.

Yasamin sirrini arayanlardan olalim.

Her giiniin kiymetini bilenlerden olalim.

150



Her an hakikati arayanlardan olalim.

Kendini bilme yolunda, ilmi yolu bulanlardan olalim.

Bir gayret icinde, iiretkenlik icinde olalim.

Her varliga sevgi icinde davrananlardan olalim.

Hi¢ unutmayalim, biz de bir varligiz ve doganin bir par-
caslyl1z.

Biz de Allah’in kuluyuz.

Kullugumuzu bilelim ve kulluk suurunda yasayanlardan
olalim.

Kafirlik durumuna diisersek, hemen kurtulanlardan olalim.

Kafirligin her yoniinii bilenlerden olalim.

Olumlu ve olumsuz yonlerini bilenlerden olalim.

Varligin yaratilis hikmetlerini arayanlardan olalim.

Birbirimize yardim edenlerden olalim.

Birbirimize umut olalim, moral olalim.

Birbirimize huzur verenlerden olalim.

Birbirimize cennet olalim.

Rahmeti, sefkati, sevgiyi, saygiy, hissettirenlerden olalim.

Gonliintizden Hakk sevgisi eksik olmasin.

Gonliintizden Halk sevgisi eksik olmasin.

Climle Halk’a Hakk nazariyla bakanlardan olalim.

Kimseye bilmeden de olsa kotiiliik yapmayalim.

Sevgiyle, huzurla, askla kalin.

Her an Hakk’la kalin.

Her daim kulluk suuruyla hareket edin.

Ismail Dinger
19-11-2024

151



