
KANDİLLERİN
SIRRI

İsmail Dinçer 





3

içindekiler

GİRİŞ / 5
KANDİLLERİN OLUŞTURULMA MAKSADI / 11

REGÂİB KANDİLİ SIRRI  / 42
MİRAÇ KANDİLİ SIRRI / 79

BERÂAT KANDİLİ SIRRI / 104
ŞEHR-İ RAMADAN / 116

LEYLETÜ’L KADR SIRRI / 152
MEVLİD KANDİLİ SIRRI / 166
SON DEĞERLENDİRME / 179





5

GİRİŞ

Toplumda kutlanan kandiller vardır.
Kimi bunlara karşı çıkar.
Kimi bir ulviyet vererek kutlar.
Bu kitabımızda kandiller konusunu Kur’ân ölçüsüyle in-

celeyeceğiz.
Senede üç kez kutlanan “Regâib, Miraç, Berâat” kandille-

rinin insanlığa hatırlattığı hakikatleri anlamaya çalışacağız.
Ayrıca “Kadir Gecesi” hakikatini anlamak için gayret gös-

tereceğiz. 
Ve ayrıca “Mevlid Kandili” diye kutlanan kandilin ne ol-

duğunu araştıracağız.
Tüm bunları Kur’ân ölçüsüyle inceleyeceğiz. 
Bunların oluşturulma maksadını anlamak için gayret gös-

tereceğiz. 
Bunları oluşturan Kâmil insanların niyetini anlamaya ça-

lışacağız.
Bunlar ne maksatla oluşturulmuş düşünüp araştıracağız. 
Kandillerin oluşturulmasındaki gayeyi halisane görüp, top-

luma duyurulmak istenen mesajları yakalamaya çalışacağız. 
Kandillerin Kur’ân’da yeri var mı araştıracağız.
Regâib’in Hazreti İbrâhîm makamı, Miraç’ın Hazreti Mu-

hammed makamı, Berâat’in hakikat yolunda fenâfillah ma-
kamı olduğunu anlamaya çalışacağız. 

Kadir Gecesi sırrının, Kadir-i Mutlak olan Allah’ın her var-
lıkta kudretini gösterdiğini görmeye çalışacağız. 



6

Mevlid Kandilinin doğuş olduğunu, bu doğuşun gönüllerde 
Muhammedî şuurun doğuşu olduğunu anlamaya çalışacağız.

Kendi gönlümüzde Muhammedî şuurun doğmasına gay-
ret göstereceğiz.

Tüm kandillerin insanlığa nasıl mesajlar sunduğunu an-
lamaya çalışacağız.

Bunu ortaya koyan Kâmil insanların, nasıl gönül taşıdık-
larını idrâk etmeye çalışacağız. 

İnsan düşünen, gördüğünü duyduğunu anlamaya çalışan 
bir varlıktır.

İnsanın hayat yolculuğu, bir çocuk iken gördüğünü anlamak 
için, anne babasına “bu ne bu ne” diye sorular sorarak başlar.

İnsan gördüğü varlığı anlamak için bakar, nasıl var oldu-
ğunu anlamaya çalışır.

Anneden doğan her çocuk eşyaya en saflığıyla bakar, eşya-
nın hakikatini anlamak için “bu ne” diye anne babasına sorar.

Her çocuk fıtraten eşyanın hakikatini anlamak için sorar, 
öğrenmeye çalışır.

Bu fıtrat, Hazreti Muhammed’in; “Ya Rabbi! Eşyanın haki-
katini bana göster” duasıdır.

İnsan fıtratı gereği anlama duygusu içindedir. 
İnsan doğum öncesini ve ölüm sonrasını çok merak eder.
İnsan ölümlü bir varlıktır.
Her insan gün gelip ölecektir.
Doğum ve ölüm yaşamın hakikatidir.
Doğum öncesi ve ölüm sonrası, insanlığın en merak et-

tiği konulardır. 
İnsan yaşamın sırrını hep merak etmiştir.
Yaratılışı her zaman düşünmüştür.
Nereden geldiğini, nereye gittiğini hep sorgulamıştır.



7

Allah hakikati, insanın en merak ettiği konuların başında 
gelir.

Allah var mıdır, yok mudur?
Varsa nerededir, nasıldır?
Yoksa, Allah denilen nedir?
Doğmadan önce neredeydim, nasıl bir durumdaydım?
Öldükten sonra nereye gideceğim, ne olacağım?
Her insan bunları düşünür ve bunları merak eder.
Yaşam ve ölüm birbirinden ayrılmaz kardeştir.
Yaşam hayatın bir gerçeğidir.
Ölüm hayatın bir gerçeğidir.
Yaşamın hakikatini aramalıyız.
Ölüm hakikatini hiç unutmamalıyız.
Ölüm hakikatini hiç unutmadan yaşamalıyız.
Ölüm bize gelmeden, varoluşumuzu ve bizi var edeni an-

lamaya çalışmalıyız.
Ölüm bize gelmeden, ölümün hakikatini bilmeliyiz. 
Zümer Sûresi 30:

يِّتوُنَ إنَِّكَ مَيِّتٌ وَإنَِّهمُ مَّ
İnne ke meyyitun ve innehum meyyitûn 

İnne ke meyyitun : Muhakkak ki sen, ölümlüsün,
Ve inne hum meyyitûn : Muhakkak ki onlar, ölümlü,

Meâli: “Muhakkak ki sen ölümlüsün ve muhakkak ki on-
lar da ölümlü.” 

Evet, herkes bir gün gelip ölecektir.
İnsan, kendisinin de karşısındaki kişinin de ölümlü oldu-

ğunu hiç unutmamalıdır.
İnsan ölümü hiç unutmadan yaşamalıdır.



8

Ölümü unutan insan gaddarlaşır, kibirleşir, ego içinde ya-
şamaya başlar.

Onun için insan ölümü unutmadan, ilme ve edebe sarıla-
rak yaşamalıdır.

Âl-i İmrân Sûresi 145: “Ve mâ kâne li nefsin en temûte illâ 
bi iznillâhi kitâben mueccelâ.”

Ve mâ kâne : Olmadı, değildir, 
Li nefsin en temûte : Kimse, kişi, nefs, ölmek, ölmesi, sınırlı, 
İllâ bi izni Allah : Ancak, yetkili, ruhsat, takdir, Allah
Kitâben mueccelen : Kitâbta, belirli süre, zaman, ecel, 

Meâli: “Her insan ölümlüdür. Ecel her insanın beden ki-
tabına yazılmıştır. Bu yazılım Allah’ın yetkisinden başka bir 
şey değildir.”

Ne kadar muhteşem bir uyarı!
Her insanın bedeninde “ölümlüdür” diye yazılımın olması…
Her insan bir gün gelip ölecektir.
İnsan ölümlü olduğunu hiç unutmamalıdır. 
Hem kendisi hem de en sevdikleri gün gelip ölecektir.
Yaşamı bir gün gelecek bitecektir.
Alınan nefes sona erecektir. 
Beden toprak olacaktır. 
İnsan dünyada asla bâki değildir.
Edindiği malı, mülkü, şanı, şöhreti, makamı gün gelip terk 

edecektir.
İnsanoğlunun bedenine fânidir diye yazılmıştır.
İnsan bâki olanı anlamalıdır.
Bâki olan Allah’tır.
İnsan, bedenini ve her bir varlığı tutan, hareket ettiren 

ilâhi bir kudretin gücünü anlamaya çalışmalıdır.
İnsan, Allah hakikatini mutlaka anlamalıdır.



9

Allah denilen, zerreden küreye her yerdeki muhteşem 
kudrettir.

Varlığın nasıl bir yazılımı vardır ki her varlık belirlenmiş 
bir fıtrata göre şekillenir.

Hiçbir varlık kendini şekillendiren değildir.
Her varlık kendi fıtratına uygun bir yazılımla tecelli eder.
İnsan mutlak olarak Allah hakikatini anlamaya çalışmalıdır.
İnsan mutlak olarak her varlıktaki hayranlık veren O Kud-

reti düşünmelidir.
Varlığın, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojisini düşünmelidir.
İnsan mutlak olarak kendi yaratılışını düşünmelidir.
Hayat gerçektir.
İnsanın kendisi gerçektir.
Yaşam gerçektir.
Tüm bunlar gerçek olan bir gerçeğin gerçeğidir.
İnsan kendi gerçeğini, kendi bedeninde olan gerçek ile an-

lamaya çalışmalıdır.
Öncelikle insan, Allah hakikatini anlamaya kendisi gay-

ret göstermeli ve daha sonra anlamak isteyenlere gönlü yet-
tiğince yardımcı olmalıdır.

İnsan Kâmil insanları anlamaya çalışmalıdır.
Onların gönüllerini, amaçlarını, maksatlarını hissetmelidir.
Kâmil insanlar yaşamın hakikatini arayan kimselerdir.
Ve bu hakikati insanlığa duyurmaya çalışanlardır.
İşte kandilleri de oluşturan insanlar Kâmil insanlardır.
Onların tek gayesi hakikati duyurma gayretidir.
İşte bunun için bu kitabımızda, kandilleri oluşturan Kâ-

mil insanların gayesini ve kandillerle verilmek istenen mesajı 
anlamaya çalışacağız.

Kandillerle insanlığa ne hatırlatılmak istenmiş araştıracağız.
Kandillerde yatan derin sırları hatırlamaya çalışacağız.



10

Kandil yoktur vardır kavgasına girmeyeceğiz.
Sadece “Regâib, Miraç, Berâat, Kadir, Mevlid” kelimelerin-

den oluşan kandilleri inceleyeceğiz.
Bunların Kur’ânî anlamını araştıracağız.
Unutulan hakikatleri hatırlatmak Kâmil insanların en 

önemli gayesi olmuştur.
Allah ve hakikatlerini hatırlatmak tüm Kâmil insanların 

yoludur.
Allah’ı anlamak ve anlatmak isteyen insanların gönülle-

rini hissetmeye çalışacağız.
Kandillerle ilgili her bir kelimeyi inceleyeceğiz.
Taşıdığı anlamları anlamaya çalışacağız.
Elbette eksiğimiz olacaktır, tam tespit edemediğimiz nok-

talar olacaktır.
Önemli olan samimiyetle araştırmak.
Önemli olan hakikati hissetmek ve hissettirmek.
Biz de samimi bir şekilde, öncelikle unutulan hakikatleri 

kendimiz bulmaya çalışacağız ve gönlümüz izin verdiği kadar 
hatırlatmaya çalışacağız.

Allah, gönlümüze güç versin, samimiyet versin.
Allah, hakikatleri anlama yolunda akıl ve gönül temizliği 

nasip etsin.
Çocuk saflığında bakmayı, incelemeyi, duymayı, anlamayı 

nasip etsin.
Eksiğimiz gediğimiz olursa affola.

İsmail Dinçer



11

KANDİLLERİN OLUŞTURULMA MAKSADI

Toplumda kutlanan kandiller bir kutsiyet içinde kutlanır.
Tarihte ilk defa, Mısır’da Fâtımî Devleti (909-1171) kurul-

duktan sonra bu kandillere rastlanır.
Fâtimîler döneminde Hazreti Muhammed ve ehli beytini 

anmak için öncelikle Mevlid Kandili ve diğer kandillerin de 
zaman içinde oluşturulduğu söylenir. 

Bu kandiller, Osmanlı Padişahı II. Selim döneminde (1566-
1574) camiler aydınlatılıp minarelerde kandiller yakılarak 
farklı bir kutlamaya geçilmiştir. 

Türkiye’de “Regâib, Miraç, Berâat, Leylet’ül Kadir, Mevlid” 
kandilleri kutlanır.

Kadir Gecesi, Ramazan Ayının sonunda tek günde, genelde 
ayın 27. gecesi kutlanır.

Mevlid Kandili ise, Rebiülevvel ayının 12. günü kutlanır.
Kandil geceleri denilen günde, toplum o günün hatırına 

içki içmez, kumar oynamaz, kötülük yapmaz.
Dualar eder, dünyalık ya da manevi sıkıntıları için Allah’a 

yakarır.
Bu geceler bazı hakikatlerin hatırlatılmasıdır.
Senede üç gece de olsa kötülükten uzak durmak ve bunu 

bir ömre yaymak, Kâmil insanların gayesinin mücadelesidir.
Kötülük yapan bir insanın bedeninden yayılan karanlık 

enerji nice kötülükleri tetikleyecektir.
İyilik yapan bir insanın bedeninden yayılan aydınlık enerji, 

rahmâni enerji nice güzelliklerin oluşumuna kapılar açacaktır.
Amaç rahmâni duygu ve düşünceleri yaymaktır.



12

İşte bunun için Kâmil insanlar büyük mücadeleler ver-
mişlerdir. 

Kandilleri oluşturan Kâmil insanlardır.
Gönüllerinde hakikatin duygusu olmayan insanlar, kandil 

gibi nice oluşumları oluşturamazlar.
Buradaki ana gaye, topluma hakikati hatırlatma gayesidir.
Kâmil insanlar her zaman hakikati aramışlardır.
Her zaman çevresine hakikati hatırlatmak için çırpınmış-

lardır.
Bir kuşun kanadının çırpınışı, onların hakikati anlama, 

anlatma çırpınışlarıdır.
Onlar gece gündüz hakikati anlamaya çalışmışlardır.
Onlar gece gündüz yaşamın sırrını aramışlardır.
Onlar gece gündüz Allah hakikatini anlamak için derin te-

fekkürler içinde olmuşlardır.
Hakikati anlamak için kuşların kanadı gibi gönül kanat-

larını çırpmışlardır.
Onların gönülleri hakikati anlamak için yanmışdır.
İlâhi bir aşka düşmüşlerdir.
Yaşamın hakikatini anlamak için sel olmuşlar, rüzgâr ol-

muşlardır.
Hakikati anlayan onu anlatmak için çırpınmaz mı!
Hakikati anlayan onun bilinmesini istemez mi!
İnsan geldiği özü bilmeli değil mi!
İnsan aslının ne olduğunu düşünmeli değil mi!
İnsan tüm varlığı tutan ilâhi Kudretin ne olduğunu anla-

malı değil mi?
İnsan şefkat içinde olmalı değil mi?
İnsan sevginin o muhteşem kucaklayıcı duygusuna eriş-

meli değil mi!
Ego içinde kalan yanıp biter, ilâhi huzura erişemez.



13

Ego içinde kalan, kibre sürüklenir, cehalete dalar ve za-
rar vermeye başlar.

Çevresini yakmaya başlar.
İnsan zarar vermemeli değil mi!
İnsan üzmemeli değil mi!
İnsan hüzün vermemeli değil mi!
İnsan umut olmalı değil mi!
İnsan yakmamalı, yeşertmeli değil mi?
İnsan yaşatmalı değil mi!
İnsan korumalı değil mi!
İnsan sevmeli değil mi!
İnsan hakikati anlamalı, anlatmalı değil mi?
Hakikat nedir diye öğrenmek için kuş gibi her yere uçul-

malı değil mi!
Her varlığa konulmalı değil mi!
Kuş misali semâlara yükselinmeli değil mi!
Varlığın semâ boyutuna bakılmalı değil mi!
Nice sırlara kapılar açılmalı değil mi!
Erişilen hakikatlerle arayanlara yol gösterilmeli değil mi!
Kuşun ötüşü bir haber verme değil mi!
Kuşun kanatları hakikatlere uçulma sırrı değil mi!
Kuşların göç etme sırrı, uzak diyarlara hakikatleri gö-

türme sırrı değil mi!
Her yere mesajlar iletilmeli değil mi!
Hakikat, açığa çıkan her varlığın içiyle dışıyla kendisi de-

ğil mi!
Hakikat Hakk’ın kendisi değil mi!
Hakk, Hakk’ın kendi rûh sırrı değil mi! 
Hakk, her varlıkta kendini gösteren hakikatin kendisi de-

ğil mi!
Deniz ve damla birbirinden hiç ayrı olabilir mi!



14

Damla bütünün parçasına verilen addır.
Damla cüzdür.
Deniz küldür.
Yâni cüz de Allah’a ait olan sistemdir.
İşte her varlık Allah’a ait olan nitelikleri gösterir, Allah’ı 

gösterir.
Damla denizin ispatıdır.
Denizde damlalar cem halindedir.
Allah gerçektir ve her varlık gerçeği gösterir.
Yâni derya Allah ise damla Hakk’tır.
İşte insan vücûdunu tutan vücûd Hakk’tır.
Tüm vücûdları tutan vücûd ise vücûdu mutlak olan Allah’tır.
İnsanın etten kemikten olan varlığına “beden” denilir.
Bedenini tutan ilâhi kudrete ise vücûd denilir.
Her varlığı tutan vücûd boyutuna Hakk denilir.
Onun için Hallacı mansur “Enel Hakk” yâni “Ben O’ndan 

bir cüzüm” yâni “Ben O’nu gösteren bir gerçeğim” demiştir.
Her varlığın gerçeği hakikattir.
İşte hakikat: 
Tüm varlığın geldiği kaynaktır.
İnsanın geldiği özdür.
Tüm varlığı hareket ettiren güçtür.
Varlıktaki tüm niteliklerdir.
İnsanın ve tüm varlığın aslı olan Allah’tır.
İnsanı nefes aldırıp verdirendir.
İnsanın kâlbini attırandır.
İnsanın vücûdunda her an işleyip durandır.
Tüm Kâinatı hareket ettiren güçtür.
Diri olan sürüp gidendir.
Tüm Kâinattaki sistemdir.



15

Yâni hakikat Allah’tır.
Hakikatleri bırakan, cehalet hallerine batar.
Geldiği özü bilemeyen, ego içinde kalır.
Ego içinde kalan, hep etrafına zarar verir, bozgunculuk 

içinde kalır.
Biz ve onlar ayrımı içinde olur.
Cemaat, tarikat ayrımı içine düşer.
İşte bu hallerde olan insan, rahmetten uzaklaşır.
Davranışları hep çıkar üzeredir.
Davranışlarında rahmet yoktur.
İşte onların kulakları vardır ama ses duyar, Hakk’ın ke-

lamını duyamaz.
İşte onların gözleri vardır ama varlığın sûret boyutunu gö-

rür, siret boyutunu yâni Hakk boyutunu göremez.
İşte eğer bizler geldiğimiz özü unutursak, hâl ve davranış-

larımız hep zarar verme üzere olur.
İşte asıl amaç her an geldiğimiz özü unutmadan yaşaya-

bilmektir.
Allah’ım! Bizlere geldiğimiz öz olan seni bir an bile unut-

turma.
Hakikati anlatmak için çırpınan insanların maksatları bi-

linmeli değil mi!
Onlarla alay edilir mi hiç!
Onların ana gayesi insanlara hakikatleri hatırlatmaktır.
Kâmil insanın tek gayesi vardır.
İnsanlığa Allah hakikatini hatırlatmak.
Kâmil kişi:
“İnsan” makâmına gelmiş olan kişidir.
Baktığı her yerde varlığın ardında varlığın sahibini görendir. 
Varoluşun ve var edenin hakikatine ulaşmış kişidir.



16

Allah hakikatine ulaşmış ve varlıkta O’nun hakikatlerini 
gören kişidir.

Rahîm ve Rahmân boyutlarına ulaşmış kişidir.
İlmel Yakîn, Aynel Yakîn, Hakkâl Yakîn boyutlarına ulaş-

mış kişidir.
Asla kendilerini makâm sahibi görmezler.
Tüm makâmların sahibinin Allah olduğunu bilirler.
Cümle varlığa bir gözle bakarlar.
Birden çıkan birleri seyrederler.
Her bir, birin üzerinde yüklü olan işaretleri bilir.
Akışın nereden geldiğini nereye gittiğini sezer.
Çiftçinin tohumdan ne çıkacağını, ne zaman çıkacağını ve 

nasıl şekillenip nasıl meyve vereceğini bildiği gibi, Kâmil ki-
şiler de varlığın akışını ve olayları görürler.

İlim üzere, irfân üzere hareket ederler.
Asla sûret görmez, nûrun akışının seyrindedirler.
İşaretleri okuyabilirler.
Köprüler kurar, köprüler yıkarlar.
Yaratılışın boyutlarına ulaşırlar, okumayı oradan yaparlar.
Her bir boyutun açığa çıktığı ana kaynağa erebilirler.
Her bir boyuttan akan akışı seyredebilirler. 
Varlığın sırlarını görürler, akışını görürler, nihâyetini gö-

rürler.
Üflenen rûhun ne olduğunun keyfiyetindedirler. 
Halk’a Hakk nazarıyla bakarlar.
Kâinat denizindeki varlığın dalga boyutu olduğunu bilirler.
O dalgaların deryadan ayrı olmadığını görürler.
O nazarla bakarlar. 
Hakk deryadır, Halk deryanın dalgasıdır, bu şuurdan hiç 

ayrılmazlar.
Tevhîd şuuruyla hareket ederler. 



17

Evvelden âhire akışı seyrederler.
Evvelden âhire olan akışın ne olacağını bilirler.
Âhirden evvele dönüşü seyrederler.
Âhirden evvele yeni bir oluşumun ne olacağını hissederler.
Bâtından zâhire olan akışı ve ne çıkacağını bilirler. 
Zâhirden bâtına dönüşü ve yeni oluşan yazılımı görürler. 
Tohumdan tohuma olan akışı seyrederler.
Yeni bir tohum oluştuğunda, önceki tohumda olan yazı-

lıma yeni yazılımlar eklendiğini görürler.
Kaderin vehbiyet cihetini de kesbiyet cihetini de bilirler. 
Toplumun yaşamıyla, halleriyle, davranışlarıyla ilgili ta-

sarruflarda bulunurlar, hayra dayalı yönlendirmeler yaparlar.
Baktığı her kişinin, yaşam boyutunda nerede takılıp kal-

dığını görürler, neye esir olduğunu görürler.
Kişilerin engellerini kaldırma gücüne, yetkisine sahiptirler.
Işığın yolculuğunda yolculuk ederler. 
Işıktan açığa çıkanlarla yolculuk ederler.
Kâmil kişinin özellikleri: 
Yanına gittiğinizde derin bir maneviyat hissettirirler. 
Onlarla oturduğunuzda gönlünüzde dünya kaygısı kalmaz.
Onlarla oturduğunuzda, varoluşu ve var edeni düşünmeye 

sevk ederler.
Gönüllere ilâhî aşk ekerler.
Sizi asla karamsarlığa sürüklemezler.
Korkutmazlar, ümit verirler.
Ayrı bir huzur verirler, moral verirler, sizi güçlü hissettirirler.
Güler yüzlüdürler, hizmet ehlidirler.
Çevresine hizmet ederler.
Onların sevindirici özelliği vardır.
Merhamet duyguları çok gelişmiştir. 
Her varlığa merhamet üzere davranırlar.



18

Tüm sözleri, eylemleri, tüm düşünceleri sadece merha-
met üzeredirler. 

“Biz seni âlemlere rahmet üzere gönderdik” âyetine maz-
har olmuşlardır. 

Rıza-ı ilâhiyi bilirler ve o rıza üzere hareket ederler.
Niçin yaratıldıklarını bilirler.
Yaşamın gayesini anlamışlardır ve o gaye üzere koşarlar.
Şefkat doludurlar.
Koruyucu özellikleri vardır.
Dedikodu bilmezler, zerre kadar zarar verme özellikleri 

yoktur.
Başkaları hakkında konuşmazlar, varlığın oluşunun özel-

liklerini konuşurlar.
Kimseyi üzmezler, kandırmazlar, kimseyi kullanmazlar.
Kimseye sesini yükseltmezler.
Onları kötüleseler de, onlar kimseyi kötülemez. 
Çıkar için, makam için, şöhret için koşmazlar.
Hizmet için, birliktelik için, huzur için koşarlar.
İlimden fenden ayrılmazlar, çalışkandırlar, üretkendirler. 
Ârif olmayı tavsiyede ederler, yâni ilim üzere hareket et-

meyi tavsiye ederler.
Kötülükten uzak durmayı, kötülüğe engel olmayı tavsiye 

ederler ve bunun metodunu öğretirler.
Asla aslı olmayan bilgilerle oyalanmazlar, oyalamazlar.
İnanç ayrımı yapmazlar.
İnsanların inançlarına, ibadetlerine, ibadethanelerine bak-

mazlar, sadece bedenlerin tecelli boyutuna bakarlar.
İnsanların sıkıntılarında onlara çözüme dayalı yol göste-

rirler ve bu yol merhamet üzeredir.
Gayretlidirler, çalışkandırlar, üretkendirler. 
Cinsiyet üzere bakmazlar, ünsiyet üzere bakarlar.



19

Kibirleri asla yoktur.
Riyâ bilmezler.
Dünyanın neresinde bir kişi sıkıntı çekse, o sıkıntıyı his-

sederler ve onun için koşarlar.
İnsanların sırlarını dinlerler ve onlara yol gösterirler.
Gönüllere kodlamalar yaparlar.
Asla kendi şahsi çıkarları için yaşamazlar, hep başkala-

rına hizmet için koşarlar.
Geleceği şekillendirirler. 
Onların tek gayesi toplumda ilmin ve edebin oluşmasıdır.
Kötülüklerin bitmesi, iyiliklerin çoğalmasıdır.
Onlar her zaman Allah’ın rızası üzere hareket ederler.
Allah’ın rızası her bir varlığın fıtraten yaratılışı ve onun 

yaşam gayesinde gizlidir.
“Mardâti Allah-Allah rızası.” (Bakara Sûresi 206)
Bakara Sûresi 206: “Ve minen nâsi men yeşrî nefsehubti-

gâe mardâtillâh vallâhu raûfun bil ıbâd.”
Meâli: “İnsanlardan kimi, Allah rızası için koşar, kendini 

feda eder ve kullara Allah’ın şefkatini hissettirmek için gay-
ret gösterir.”

Kâmil kimse Allah’ın rızası nedir bilir.
Ve hep o rıza üzere hareket eder.
O kimse gönüllere, Allah’ın merhametini, şefkatini, sevgi-

sini hissettirme gayreti üzere olur.
O kimse Enbiyâ Sûresi 107. âyete nâil olmuştur.
Enbiyâ Sûresi 107: “Ve mâ erselnâke illâ rahmeten lil âlemîn.”
Meâli: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka bir şey için 

göndermedik.”
İşte âyette de belirtildiği gibi Kâmil insan çevresine Al-

lah’ın rahmetini hissettirmek için gece gündüz koşar.
Onların gayesi toplumda merhametin yayılmasıdır.



20

İşte bundan dolayı onlar farklı tasarruflarda bulunurlar.
Kandilleri onlar oluşturmuşlardır.
Kur’ân’da kandil kelimesi Nûr Sûresi 23. âyette geçer.
Her varlık Allah’ın nûrunu yansıtan bir kandil olarak be-

lirtilir.
Her varlıktan Allah’ın nûru yansır.
Nûr, nûrunu yansıtacak idi.
Nûrun sahibi, nûruyla kendini gösterecek idi. 
Nûrundan nûr bedenler halk olacak idi.
Halk olunanda nûru tecelli edecek idi.
Sonsuz âlem, nûrunun yansıması idi.
Âlemde açığa çıkan her şey, O’nun nûrunun yansıması idi.
Nûr O’nun Zâtı idi.
Nûr alâ nûr, Zâtının sıfatları idi.
İşte “Halk sırrı” bu idi.
Nûrunu yansıtmayı diledi.
Çeşit çeşit varlığı halk etmeyi diledi.
Diledi, çeşit çeşit varlığa elbise biçti.
İşte “İrâde Sıfatı” bu idi.
Rûhundan üfledi, nûrunu âşikar eyledi. 
Nûrunu yansıtacak olan varlığı halk eyledi.
Her bir varlık, O’nun nûrdan kandili olacak idi.
Zâtının nûru, sıfatlarındaki nûrdan yansıyacak idi. 
Her bir varlık, O’nun sıfatları idi.
Her bir sıfat, O’nun nûrunu yansıtacak idi.
Her bir varlık O’nun kândili idi.
O kandilden nûru yansıyacak idi.
İşte “Mışkat” sırrı bu idi. 
Her bir varlık kandilinden nûru yansıdı.
Kandil de O’nun nûru idi.



21

Kandilden yansıyan nûr da O’nun nûru idi.
Nûrundan nice nûrlar yansıdı.
Her bir nûr, nice sırları taşıdı.
Nûrun nûrunda, varlığın kaderi yazılı idi.
O kader ışıkla tecelli edecek idi.
Her bir nûr, kaderine göre çeşit çeşit varlıkta kendini gösterdi. 
İçten dışa akan bir ışık gibi, her yere nûru yayıldı.
Sabah, Güneşin ışığının gelişi gibi, her varlıktan nûru yansıdı.
İşte “Mısbah El Mısbah” sırrı bu idi.
Sonsuz âlemde her an “Mısbah el Mısbah” tecelli ediyor idi.
Kutsal bir özden gelen nûr, O’nun asliyeti idi.
O, nûrunun asliyetinde kendini gösterdi.
Her bir varlıktan nûrunun hüccetini gösterdi.
Gece yıldızlardan yansıyan ışık gibi, varlıktan nûrunu 

yansıttı.
İşte bu “Leyli Tehecced” sırrı idi.
İşte ey İnsan!
Sen, O’nun nûrusun.
Sen, “Mısbah el Mısbah” sırrısın.
İşte ey insan kandil mi arıyorsun?
Sen Allah’ın bir kandilisin.
Allah’ın nûrunu yansıtan bir nûr kandilisin.
Sen O’nun hüccetisin.
Nûr Sûresi 35: “Mişkat”
Her bir varlık O’nun nûr kandilidir.
Nûr Sûresi 35: “Mısbah El Mısbah”
Meâli: “Her bir nûr kandilinden, her an O’nun nûru yansır.”
İsrâ Sûresi 79: “Leyl-i Tehecced.”
Meâli: “Halk olunandan yansıyan nûr, O’nun hüccetidir.”



22

Nûr Sûresi 35: “Allâhu nûrus semâvâti vel ard meselu nû-
rihî ke mişkâtin fîhâ mısbâh el mısbâhu fî zucâceh ez zucâ-
cetu ke ennehâ kevkebun durrîyyun, yûkadu min şeceratin mu-
bâraketin zeytûnetin lâ şarkîyetin ve lâ garbiyyetin, yekâdu 
zeytuhâ yudîu ve lev lem temseshu nâr nûrun alâ nûr yehdîl-
lâhu li nûrihî men yeşâu ve yadribullâhul emsâle lin nâs val-
lâhu bi kulli şeyin alîm.”

Meâli: “Allah göklerin ve yerin nûrudur. O’nun nûrunun 
misali; bir hücredeki kandil gibi, oradan ışık ışığını her an 
yansıtır, iç âlemden dış âleme parlayan bir yıldız gibi. Kutsal 
bir özden gelen, bir asliyetten haber verir gibi. Doğuda hiçbir 
şey olmasın ki ve batıda hiçbir şey olmasın ki o özdendir ışı-
ğın yansıması ve hiçbir şey yoktur ki o nur ona temas etme-
sin. Nûr üzerine nûrdur. O nûru anlamak isteyen kimse için 
Allah bütün her şeyden yol gösterendir ve Allah insanlar için 
misaller sunar ve Allah bütün her şeydeki ilmin sahibidir.” 

Âyette belirtildiği gibi her varlık Allah’ın nûrunu yansı-
tan bir kandildir.

Kâmil insanlar da Allah’ın kandilleridir.
Onlar Allah’ın nûrunu her an yansıtırlar.
Onların dillerinden nûrun kelamı akar.
Onların davranışları nûranîdir.
İşte onlar öncelikle tüm halleri ile Allah’ı hatırlatırlar. 
Amaç Allah’ı hatırlatmaktır.
Amaç toplumun Allah hakikatine erişmesi ve edeb içinde 

yaşamasıdır. 
Kamil insanlar Allah’ı ve onun hakikatlerini bildirme gay-

retindedirler.
Nahl Sûresi 43: “Ve mâ erselnâ min kablike illâ ricâlen 

nûhî ileyhim.”
Meâli: “Kâmil insanlar, bizi bildirmekten başka bir şey için 

açığa çıkmadı.”



23

Bu âyette geçen “ricâl” aslına rücû etmiş kimse demektir.
Yâni Kâmil insan demektir.
Kâmil insan her varlıkta Allah’a nazar eden kimsedir.
O kimse her şeyin aslının Allah olduğunu bilir.
Ve âyette de belirtildiği gibi, onlar gece gündüz hakikati 

bildirmek için gayret gösterir.
O kimse Allah’tan emin olmuş kimsedir.
O kimse mutmain makamına erişmiş kimsedir.
Fecr Sûresi 27-28:
27-

ياَ أيََّتهُاَ النَّفْسُ الْمُطْمَئنَِّةُ
Yâ eyyetuhen nefsul mutmainneh

Yâ eyyetuhâ : Ey, 
El nefsu : Nefs, öz, zat, kişi,
El mutmainnetu : Mutmain, tatmin olan, güven verici, kendini 

anlayan, 

Meâli: “Ey hakikatlerden emin olmuş kişi!” 
28-

رْضِيَّةً ارْجِعِي إلِىَ رَبِّكِ رَاضِيةًَ مَّ
İrciî ilâ rabbiki râdıyeten mardıyyeh

İrciî : Dön, aslına dönmek, rücu etmek, aslı, kaynağı, 
İlâ rabbiki : Ancak, sadece, yücelik, Rabbine, bedenlerin 

sahibine, 
Râdıyeten : Razı, kabul eden, boyun eğen, hoşnut, itaat eden,
Mardıyyeten : Tatmin olmuş, memnuniyet, hoşnut olmak, 

huzur, razı olmak, 

Meâli: “O’na itaat ederek ve O’nun rızasını kazanmış ola-
rak sadece Rabbine dön.” 



24

İşte mutmain makamına ermiş kişi, rıza-ı ilahiye maka-
mına ermiş kimsedir.

O kimsenin her anı topluma hakikati hissettirme gayesidir.
Nûr Sûresi 37: “Ricâlun lâ tulhîhim ticâratun ve lâ beyun 

an zikrillâhi ve ikâmis salâti ve etâiz zekâti yehâfûne yevmen 
tetekallebu fîhil kulûbu vel ebsâr.”

Ricâlun : Kişi, ileri gelen, kemalat sahibi, kâmil kişi, er kişi, 
Lâ tulhî him : Dikkati dağılmaz, meşgul etmez, oyalamaz, onlar,
Ticâratun : Alış veriş, almak vermek, bilgi alışverişi, ticaret, 
Ve lâ beya : Yok, olmaz, ayrılmazlar, değiştirmek, satış, 
An zikr Allah : Allah’ın zikrinden, Allah’ı anmaktan, 
Ve ekâmi el 
salâti

: Her an salât üzere olmak, her an Hakk’a bağlılık 
durumu, 

Ve etâi el 
zekâti

: Temizlenme içinde olmak, kendindekini 
paylaşmak, 

Yehâfûne 
yevmen

: Korkarlar, çekinirler, gün, her vakit, zaman, 

Tetekallebu 
fihi el kulûb

: Döner, dönecek, kâlbler, idrakler, 

Ve el ebsâru : Basiret sahipleri, gözler, bakışlar, görüşler, enfusi 
bakış,

Meâli 1: “Hakikatlerin bilgilerini alıp vermede kâmil ki-
şilerin dikkatleri dağılmaz ve onlar Allah’ın zikrinden ayrıl-
mazlar ve her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket ederler ve 
temizlenme içinde olup kendindekini paylaşırlar. Kâlblerinin 
dönmesinden her vakit çekinirler ve onlar basiret sahipleridir.”

Meâli 2: “Kâmil kimsenin ticareti, Allah’ın zikrini hatırlat-
maktan başka bir şey değildir ve o kimse her an Allah’a bağlı-
lık içindedir ve her an temizlenmeyi hatırlatır ve paylaşır. Her 
an hakikati anlama ve anlatma içindedir ve basiret sahibidir.”

Kâmil insanlar, insanlığa Allah’ın; hakikatlerini, sevgisini, 
rahmetini, duyurmaya çalışmışlardır.



25

Onların kâlbi Allah’ın rahmetini hissettirmek üzere atar.
Onlar rahmet üzeredirler.
Beşir üzeredirler.
Nezîr üzeredirler.
“Seni âlemlere rahmet üzere gönderdik” âyeti çok önemli 

bir uyarıdır. 
Furkân Sûresi 56: “Ve mâ erselnâke illâ mubeşşiren ve 

nezîrâ.”
Meâli: “Seni, ümit vermek, sevindirmek ve hakikatleri açık-

layıp uyarmaktan başka bir şey için açığa çıkarmadık.” 
Bu âyette de çok önemli bir mesaj sunulmuştur.
Kâmil insan çevresine umut olur.
Karamsarlıkları giderir.
Hakikatleri açıklayıp uyarır.
İnsanlara, varlığın özüne bakmalarını tavsiye ederler.
Varlığın içiyle dışıyla Hakk olduğunu anlamalarını tav-

siye ederler.
Her varlığın Allah’ın rahmetiyle kuşatıldığını görmelerini 

tavsiye ederler.
Her varlık Allah’ın râhîm boyutundan gelir.
Allah’ın rahmâniyetiyle kuşatılmıştır.
İnsan, alıp verdiği nefesin Allah’ın rahmetinin işareti ol-

duğunu bilmelidir. 
İşte Kâmil kimseler topluma hep hakikatleri hatırlatmayı 

amaç edinmişlerdir.
Onlar toplumun huzuru için gayret göstermişlerdir.
Kâmil insanların kendilerine örnek aldığı insan Hazreti 

Muhammed’dir.
Hazreti Muhammed yaşadığı toplumda hep toplumun hu-

zuru için koşturmuştur.



26

O Allah’ın rahmeti üzere hareket etmiş, toplumda sevgi, 
saygı, yardımlaşma olsun istemiştir.

O’nun çok güzel sözleri vardır.
“Kimse aç yatmasın.”
“Komşun aç iken tok yatma.”
“Kimseyi kandırmayın.”
“Kimsenin hakkını yemeyin.”
“Kimseye zulüm etmeyin.”
“Kendinize de zulüm ettirmeyin.”
“Kimseyi öldürmeyin.”
“Kimsenin canını yakmayın.”
“Allah cana kıymayı haram kıldı.”
“Kölelik cariyelik yoktur.”
“Kadın erkek eşittir.”
“Kız çocuklarını okutun.”
“Onlara da ilim öğretin”
“Onları zorla evlendirmeyin.”
“Eşlerini seçme hakkı tanıyın.”
“İlim öğrenmek herkesin hakkıdır.”
“Hurafelerden uzak durun.”
Hazreti Muhammed ne güzel söylüyordu.
İnsanlığı huzura çağırıyordu.
O rahmet ehliydi.
O sevgi ehliydi.
O şefkat ehliydi.
Onun her sözü rahmete kapı açıyordu.
O insanlığa rahmeti hissettiriyordu.
Enbiya Sûresi 107. âyet, O’nun gönlünü yansıtıyordu. 
“Ve mâ erselnâke illâ rahmeten lil âlemîn”
“Seni âlemlere rahmet olarak gönderdik.”



27

Onun gönlü rahmet doluydu.
Öz amcası Hamza’yı öldüren Vahşi’yi affetti.
Hamza’yı öldürten Hind’i affetti.
Hind’i getirenlere “onu gönderin, intikam yok” dedi.
“Kan davası yok.” dedi.
Bedirde elleri bağlanmış esirler getirildiğinde;
“Çözün iplerini.”
“Kimse esir olmamalı” dedi.
“Su verin onlara.”
“Lokmalarınızı eşit olarak paylaşın” dedi.
“Oturduğunuz yerde oturtun.” 
“Onlarla birlikte yürüyün” dedi.
Onun rahmet dolu gönlünden rahmet akıyordu.
“Öldürmeyin, zalim olmayın.” 
“Kimseyi aldatmayın.” 
“Fitnelik, fâsıklık, yapmayın.”
“Dedikodu yapıp, çekiştirmeyin.”
“İhtiyacı olana yardım edin.”
“Hayr üzere koşun.”
“Kimseyi yargılamayın.”
“Kimseyi kötülemeyin.”
“Kölelik cariyelik yoktur.”
“Kimse kimseden üstün değildir.”
“Konuşacağınız zaman hayr üzere konuşun.”
“Ya da susun, olumsuz söz etmeyin.”
“Güzel sözlerle konuşun.”
“Zulme yol açacak sözler etmeyin.”
“Hepimiz eşitiz.”
“Hepimiz Allah’ın kuluyuz.”
“Birbirinizin hakkını gözetin.”



28

“Adaletle davranın.”
“Kimseyle alay etmeyin.”
“Kimsenin eksiğini gediğini aramayın.”
“Kin ve nefret içinde asla olmayın.”
“Asla kan davası gütmeyin.”
“Hayvanlara eziyet etmeyin.”
“Onlara fazla yük yüklemeyin.”
“Onlara işkence etmeyin.”
“Onlara iyi davranın.”
“Onları da sulayın besleyin.”
“Onları sevin, saygı gösterin.”
Bu rahmet dolu sözler duyulmalı idi.
Kâlbler bu sözlerle dirilmeli idi.
Hazreti Muhammed gönüllerde hissedilmeli idi.
Onun sözleri bedenleri yıkamalı idi.
Onun rahmet dolu sözleri yayılmalı idi.
Hazreti Muhammed de yaşadığı dönemde bazı oluşumlar 

içinde yer almıştır.
Hatta kendisi de nice güzel şeyler oluşturmuştur.
Bunlardan biri “Hilfu’l-Fudul-Erdemliler Topluluğu”dur. 
Hazreti Muhammed, Mekke’de “Hilfu’l-Fudul-Erdemliler 

Topluluğu”nun kurulmasında ne kadar katkısı vardır bilin-
mez ama bu topluluğun bir üyesidir 

Bu topluluk; ezilen, dışlanan, haksızlığa uğrayan, malı gasp 
edilen, köle olarak zulme uğrayan kimselerin haklarını koru-
mak için kurulmuştur.

Hazreti Muhammed’in gönlü merhamet içinde tecelli ediyordu.
O dönemlerde zalimliğe karşı mücadele ediyordu.
Hazreti Muhammed, daha sonraki yıllarda, o gruba üye 

olmanın çok onurlu bir iş olduğunu belirtmiş ve “Şimdi olsa 
yine katılırdım.” demiştir.



29

Hazreti Muhammed döneminde kurulan bu topluluğun ana 
gayesi toplumda; kötülük, haksızlık, zulüm, kölelik cariyelik, 
kadına zulüm olmamasıdır. 

Bu topluluğu kuran Hazreti Muhammed mi bilemiyoruz.
Yüksek ihtimalle kurûcusu Hazreti Muhammed’dir.
Çünkü onun yaşam gayesine çok uygun bir topluluktur.
Zalimlik olmasın duyarlılığını gösteren bazı kimselerden 

oluşan bu grup; haksızlığı önlemek için yemin ettiler ve gece 
gündüz bunun için çalıştılar.

Gönüllülerden oluşan grup şöyle karar aldılar.
1- Mekke’de, ister oranın halkından olsun isterse dışarı-

dan gelen insanlardan olsun, bir kişinin zulme uğradığını gör-
dükleri zaman onunla birlikte olacaklardı.

2- Mazlumun hakkı zalimden alınıncaya kadar zalimin kar-
şısında olacaklardı. Başka bir ifadeyle mazluma hakkı iade edi-
linceye kadar mazlumla tek bir el gibi tek vücûd olacaklardı.

3- Deniz, bir tek tüyü ıslatıncaya kadar, Sebir ve Hira dağ-
ları yerlerinde kaldığı müddetçe ve maişette (mali durumda) 
tam bir eşitlik sağlanana dek bu maddeler geçerli olacaktı.

Hilfü’l-fudûl’ün nasıl çalıştığını gösteren bazı olaylar şöyle 
nakledilmektedir. 

Sümâle kabilesine mensup bir tâcir Mekke’nin ileri gelen-
lerinden Übey b. Halef’e mal satmış, fakat parasını alamamıştı. 

Çaresiz kalan tâcir Hilfü’l-fudûl’e başvurdu. 
Teşkilât mensupları ona Übeyy’e gidip parasını tekrar is-

temesini, vermediği takdirde kendilerinin bizzat alacaklarını 
bildirmesini söylediler. 

Bunun üzerine Übey parayı hemen ödedi (İbn Habîb, s. 54) 
Diğer bir olay şöyledir.
Has‘am kabilesinden Yemenli bir tâcir kızı ile birlikte hac 

için Mekke’ye gelmişti. 



30

Şehrin güçlü kişilerinden Nübeyh b. Haccâc’ın kızını zorla 
elinden alması üzerine tâcir Hilfü’l-fudûl’e gitti. 

Hilf mensupları hemen Nübeyh’in evini kuşattılar ve kızı 
alıp babasına teslim ettiler (a.g.e. s. 55). 

Erâş kabilesine mensup birinden mal satın alan Amr bin 
Hişam (Ebû Cehil diye bilinen kişi) parasını ödemedi. 

Ebû Cehil’in Hazreti Muhammed’e düşmanlığını bilen bir 
müşrik, alay etmek amacıyla mağdur tâcire, o sırada Kâbe’de 
bulunan Hazreti Muhammed’i göstererek ona başvurduğu tak-
dirde parasını alıp kendisine verebileceğini söyledi. 

Bunun üzerine Hazreti Muhammed’e giden tâcir olayı an-
latıp yardım istedi. 

Hazreti Muhammed onunla birlikte Ebû Cehil’in evine gitti 
ve herhangi bir güçlükle karşılaşmadan parayı aldı (Belâzürî, 
I, 128-129). 

Yine Hazreti Muhammed’in Ebû Cehil’le ilgili diğer bir olay 
da şöyle gelişmişti: 

Zübeyd kabilesinden bir tâcir mallarını satmak için Mek-
ke’ye geldi. 

Ebû Cehil diğer tüccarların ondan alışveriş yapmasına en-
gel oldu ve malına düşük bir fiyat biçti. 

Kimsenin daha fazla fiyat vermemesi üzerine sıkıntıya dü-
şen tâcirin durumunu öğrenen Hazreti Muhammed üç deve 
yükü malı onun istediği fiyattan satın aldı. 

Ebû Cehil yanına gelince de Hilfü’l-fudûl’ü hatırlatarak aynı 
şeyi bir daha yapmaması için kendisini uyardı (a.g.e. I, 130)

Bu oluşum Hazreti Muhammed sonrası, Muaviye döneminde 
kapanmıştır. (Hamîdullah, Muhammed (1998) Hilfü’l-Fudûl)

İşte görüldüğü gibi Hazreti Muhammed toplumda zulüm 
olmasın, hakikatler tecelli etsin diye gayret göstermiştir.

Bilal’i Habeşi’yi kölelikten kurtarmak için verdiği para, o 
günün toplumunu çok şaşırtmıştır.



31

Hatta bu durum Çağrı filminde yansıtılmıştır.
Hind, Bilal’in eline basarak; “kölelere bu kadar para veri-

lirse çalıştıracak köle bulamayız” demiştir.
Hazreti Muhammed kölelik, cariyelik olmasın diye büyük 

mücadeleler vermiştir.
Kendisi onlarca köleyi pazarlardan satın alarak, onlara 

azatlık belgesi vererek onları serbest bırakmıştır.
“Kadın erkek eşittir” diyerek, o günün toplumunu sarsa-

cak sözler etmiştir.
Hatta bu Çağrı Filmine yansımıştır.
Necaşi’nin sarayında olan konuşma dikkatlice incelenmelidir. 
Hazreti Muhammed “kadın erkek eşittir” dedi, herkes 

güldü, alay etti, küçümsedi.
O gün “Hiç kadın erkek eşit olabilir mi, satın alırız kadın-

ları, yedirir, giydirir, kullanır, sonra da başımızdan atarız” de-
diler ve kahkahalarla güldüler, alay ettiler.

O gün böyle dediler, böyle düşündüler, böyle inandılar.
Hazreti Muhammed nice güzel sözler etmiştir. 
“Kadın erkek eşittir.” 
“Kadın bir insandır.”
“Erkek ondan üstün değildir.”
“Kadınlar erkeklerle aynı haklara sahiptir.”
“Kadın cennetin üstündedir.” 
“Eşlerinize yediğinizden yedirin, giydiğinizden giydirin, 

sakın onları dövmeyin ve onları incitecek çirkin sözler söy-
lemeyin.”

“Kadınlar da erkekler gibi eğitim hakkına sahiptir.”
Hazreti Muhammed, o gün böyle onlarca güzel söz etti-

ğinde, bu sözleri küçümsediler, alay ettiler, güldüler.
İşte Hazreti Muhammed’in ve O’nun yolunu takip eden Kâ-

mil insanların mücadelesi çok iyi anlaşılmalıdır.



32

Böyle mücadeleler ancak merhamet ehillerinin yapacağı 
davranışlardır. 

İşte böyle davranışlar Kâmil insanlarda görülebilir.
Kandilleri de oluşturan Kâmil insanların ana gayesi, top-

lumda adalet, hukuk, sevgi ve saygının oluşturulmasıdır.
Kâmil insanlar, insanların hakikati anlaması için toplumda 

değişik tasarruflarda bulunmuşlardır.
Bunlardan biri kandillerin oluşturulmasıdır.
İnsan her zaman kemâlat yolunda yol almak için gayret 

etmelidir.
Rahmet üzere olmalıdır.
Şefkat içinde, iyilik üzere olmalıdır.
Tevâzû içinde, tenezzül içinde olmalıdır.
Çevresine hep hayr üzere koşmalıdır.
Acısı, sıkıntısı, derdi olanı görmelidir.
İnsan mutlaka kendi aslının ne olduğunu düşünmelidir.
Kendinin nasıl bir rahmet taşıdığını görebilmelidir.
Çevresine rahmet duygusunu hissettirmelidir.
İnsanın kendi vücûdunda bir hücre, bir doku rahatsız olsa, 

diğer hücreler onun iyileştirmek için çırpınırlar.
Güneş, hava, su, toprak tüm varlığa rahmet için akar.
İşte insan da çevresine hep rahmet için akmalıdır.
Rahmetten başka bir şeyi aklına bile getirmemelidir.
Ne kadar acı çekse de rahmet üzere olmalıdır.
Rahmet üzere olmak, gönüldeki Allah sevgisinden gelir.
Rahmet üzere olmak, gönüldeki şefkat hissinden gelir.
Rahmet üzere olmak, rahîm ve rahmân makamlarına eriş-

mekle olur.
Rahmet üzere olmak, bu âlemin bir özden geldiğini anla-

mak ve açığa çıkan her şeyin, o özde olanla sarılı olduğunu 
anlamanın duygusundan gelir. 



33

İşte Kâmil kimse her zaman;
Nezir üzeredir.
Yâni çevresini her zaman rahmete dayalı uyarır.
Hakikatleri hatırlatıcı tasarruflarda bulunur.
Unutulan değerleri insanlara sunar.
Her olaydan insanlara hikmetler sunulduğunu hatırlatır.
İnsanlara ölümlü olduklarını hatırlatır. 
Ölümün en büyük nezir olduğunu, yâni uyarı, hatırlatma 

olduğunu anlatır.
İnsan her şeyden ders çıkarmalıdır.
İnsan her zaman acı çekecektir.
İnsan her zaman sıkıntı içine düşecektir.
İnsanlar birbirlerini hakikatler cihetiyle uyarmalıdır.
Ey kardeşim!
Her zaman uyarılara kulak vermelisin.
Olaylardan gelen mesajları iyi anlamalısın.
Hızır’ın Mûsâ’ya dediği gibi, olayların iç yüzünü görmelisin.
Ey kardeşim!
Bir kayıp mı yaşadın, bir hayal kırıklığımı yaşadın “bura-

dan bana ne uyarı geliyor” diye düşün.
Her şeyden sana akan uyarıyı, hatırlatmayı iyi anla.
Hemen karamsarlığa kapılma, kapılsan bile çabuk dön, ba-

şına gelen her şey bir nezirdir, bir uyarıdır, bir mesajdır.
Sıkıntıların çözümü için ilâhî bilgileri hatırlatıcı ol.
Çevreni hep hakikatlerle uyar.
Bil ki kardeşini uyarmak, ona hakikatleri hatırlatmak, ha-

kikat yolunu ona göstermek “nezir” boyutudur.
Bil ki hakikat yolu, kişinin kendi vücûdudur.
Bil ki “Hûda” yâni yol gösterici, kişinin kendi vücûdundan 

her an hakikatleri gösterir, her nefeste kişiyi uyarır.
Kendine, her nefesin Allah’ın uyarısı olduğunu hatırlat.



34

Kardeşine de, kendi vücûduna dönmesini, oraya bakma-
sını tavsiye et.

Kur’ân’ın, âyetlerin, sûrelerin, kendi vücûdunda olduğunu 
ona hatırlat. 

Çevrende zulüm varsa, zulme karşı hakikatlerle müca-
dele et, uyarıcı ol.

Bil ki zulüm, hakikatlerin aydınlığına gelemeyen, kendi 
benlik karanlığında kalan kişilerden açığa çıkar.

İşte sen, hakikatlerle aydınlan ve sonra uyarıcı ol, hatır-
latıcı ol.

Ey kardeşim! 
Gel hep beşir üzere ol.
Sevindirici, müjdeleyici ol.
Muhabbet üzere ol.
Sevgi, aşk içinde ol.
Güler yüzlü ol.
Bil ki güler yüzlü olan kişi, Allah’ın cemâlîni yansıtır.
Sen de hep cemâl-i İlâhî üzere ol.
Bak, Allah her varlıktan cemâliyle beşir ismini gösteriyor.
Her varlıktan sana kendini müjdeliyor.
Ümit verici ol.
Gönülleri sevindirici ol.
Beşer olan sen, gönlünde “Beşir” deryası olduğunu anla ve 

o deryaya dal ve hep oradan bak.
Karamsar olma, ümitsiz olma.
Karamsar olmak, ümitsiz olmak Allah’tan ümit kesmektir.
Rahmân ve rahîm boyutlarını taşıyan sen, bunları anla ve 

“Rahmet” üzere ol.
Beşer olan sen, hep “Beşir” üzere ol.
Nezir olan sen, hep Hakk’ın nazarıyla bak ve hep çevrene 

hakikatleri hatırlatıcı, uyarıcı ol.



35

Bil ki uyarıcı olan, uyandırır.
Rahmet üzere ol.
Beşir üzere ol.
Nezir üzere ol.
Bil ki rahmet; rahîm ve rahmân boyutlarının açılımı ile 

olan, ilâhî şefkattir.
Bil ki rahmet; varlığın ardında varlığın sahibini görür gibi 

hareket etmektir.
Bil ki rahmet; ilâhî sevgiyi hissetmek, her yerde o sevgiyle 

hareket etmektir.
Bil ki beşir; kendi vücûdunda Hakk’a yol bulanların gel-

diği ilâhî muhabbetullahtır. 
Bil ki beşir; umut vermektir, sevindirmektir, sevgiyi his-

settirmektir.
Bil ki beşir; beşer olan bedeninin Hakk’tan gelen mesajlar 

kitabı olduğunu bilmektir.
Bil ki nezir; uyarıdır, uyarmaktır, hatırlatmaktır, adamaktır, 

başa gelecek olanları önceden bildirmek ve yol göstermektir, 
Bil ki nezir; gönlünde ilâhî uyarıları hissetmektir, her var-

lığın, her olayın mesaj aktardığını bilmektir.
Bil ki nezir; hakikate ulaşanların, basiret sahibi olmala-

rıdır. O basiretle, çevresindeki kimseleri, hakikatlerle uyar-
ması, hakikatleri hatırlatmasıdır. 

Bil ki nezir; kendini Hakk’a adamandır. 
Ölüm nezirdir, hastalık nezirdir, başına gelen şeyler nezirdir.
Duyduğun her ses nezirdir, yağmur nezirdir, fırtına nezir-

dir, kar, dolu, seller nezirdir.
Doğan güneş nezirdir, batan güneş nezirdir, gece nezirdir, 

yıldızlar, ay, güneş nezirdir.
Gördüğün her varlık, her doğum, her ölüm, nezirdir.



36

Yeter ki gönlünü aç, her varlığın, her olayın, sana akan bir 
nezir olduğunu anla.

Ölüme bak! Ki ölüm en büyük nezirdir.
Ölmeden önce kendini Hakk’a ada ve aslına teslim ol.
Bil ki insan olmak, bunları yapmaktır.
Bil ki yaratılışın sırrı, insan makamına gelmektir. 
İnsan olan Müslümanlık makamına erer. 
Müslüman; birinin çektiği acıda, onun yanında olan kişidir.
Müslüman; birinin sıkıntısında, onun sıkıntısını çözen kişidir.
Müslüman; birinin karamsarlığında, ona ümit veren kişidir.
Müslüman, Allah’ın rahmetini hissettirendir. 
Müslüman, Allah’ın şefkatini hissettirendir.
Kâmil insanlar İslâm makamına erişmiş kimselerdir.
İslâmın, selamet ve huzur olduğunu topluma anlatırlar.
Kâmil insanlar toplumun huzuru için koşarlar.
Kimse kimseyi aldatmasın, kimse kimseye zulüm etme-

sin isterler.
Ey kardeşim!
Gel insanı kâmil olma yolunda olalım.
Allah hakikatine layıkıyla erenlerden olalım.
Allah’ın zâtında fâni olanlardan olalım.
Allah’ın rûhunda bâki olanlardan olalım.
Allah’ın nûrunu giyinenlerden olalım.
Tüm resûl nebîlerin makamlarını görenlerden, anlayan-

lardan olalım.
Muhammedî mertebeye erenlerden, o şuurla yaşayanlar-

dan olalım.
Hakk deryasına karışanlardan olalım.
Nice mânâya erenlerden olalım.
Hakk’ın vahyinden duyanlardan olalım.
Halkta Hakk’ı seyredenlerden olalım.



37

Tüm varlığa Hakk nazarıyla bakalım.
Hakk’ın nûrunu yansıtalım.
Sevgi makamına, aşk makamına erenlerden olalım.
Sevgi makamında dirilenlerden olalım.
Aşk makamında ölümsüzlerden olalım.
Sözümüz, bakışımız, hâlimiz, davranışımız hakça olsun.
Sabrımız, tevekkülümüz, teslimiyetimiz tastamam olsun.
İhlâsımız, samimiyetimiz, en içten olsun. 
Tüm gönlümüzle hakikati hissedelim, hissettirelim.
Güvenilen, emin olunanlardan olalım.
Yaptığımız her şey Hakk için, hakça olsun.
Her sözümüz, her davranışımız Hakk’ı hatırlatsın.
Her bakışımız, her seyrimiz Hakk’a olsun, hakça olsun.
Her hâlimiz tenezzül, tevâzû içinde olsun.
Çevremize gül kokusu saçanlardan olalım.
Yüzleri güldürenlerden olalım.
Karamsarlıkları, kaygıları söndürenlerden olalım.
Umut verenlerden, sevindirenlerden olalım.
Çaresizlere çare olanlardan olalım.
Sorunları çözenlerden olalım.
Hakk’ın gücünü sevgi içinde hissettirenlerden olalım.
Gönülleri Hakk’a rabıta ettirenlerden olalım.
Korkuları yok edenlerden olalım.
Fitneliği, fesatlığı bitirenlerden olalım.
Öfke, nefret ateşini söndürenlerden olalım.
İlim ile yol gösterenlerden olalım.
Hakk’a hakikate yönlendirenlerden olalım.
Çalışmayı, keşfetmeyi hissettirenlerden olalım.
Şahit olmanın yolunu gösterenlerden olalım.
Gönüllerde nice sırlara kapı açanlardan olalım.



38

Gönül gözüyle baktıranlardan olalım.
Gönüllere huzur verenlerden olalım.
Edebe, adalete sevk edenlerden olalım.
Şefkati, merhameti hissettirenlerden olalım.
İyiliği, yardımı, hizmet etmeyi, kendimiz yaparak göste-

renlerden olalım.
Beden diliyle nice güzellikleri hissettirenlerden olalım.
Barışı sağlayanlardan olalım.
Tevhîd şuuruna eriştirenlerden olalım.
Gel kardeşim İnsanı Kâmil olanlardan olalım.
Bilelim ki onlar Halk’a Hakk için koşarlar.
Her dâim hakikati hatırlatmak için gayret gösterirler.
Onlar gece gündüz halkın huzuru için koşarlar.
Onlar Kureyş Halk’ının hizmetkârlarıdır.
Kureyş Halk’ı Hazreti İbrâhîm’in milletidir. 
Onların tek gayesi vardır, Hakk’ı hatırlatmak.
Kureyş Sûresi:
1-

يلَفِ قرَُيْشٍ لِِ
Li îlâfi kureyş

Li îlâfi : İçin, belli amaçta olmak, rahatlık, ülfet, birleştirmek,
Kureyşin : Kureyş, toplamak, araştırmak, toplanmak, yakınlık, 

Hazreti İbrâhîm’in kabilesi, 

Meâli: “Hazreti İbrâhîm’in ilkeleri üzere hareket edenler 
hakikatleri anlamayı, anlatmayı amaç edinmişlerdir.”

2-

يْفِ تاَء وَالصَّ إيِلَفهِِمْ رِحْلةََ الشِّ
Îlâfihim rıhleteş şitâi ves sayf



39

Îlâfi him : Ülfet, dostluk, eminlik, rahatlık, amacı hakikat 
olan, onlar,

Rıhlete : Rahle, makam, durulan yer, seyahat, yolculuk, 
göçler, bir yerden bir yere gitmek, makamdan 
makama akmak, 

El şitâi ve el sayf : Kış ve yaz, her zaman,

Meâli: “Onlar yaz ve kış hiç durmadan hakikatler için yol-
culuk ederler.” 

3-

فلَْيعَْبدُُوا رَبَّ هذََا الْبيَْتِ
Fel ya’budû rabbe hâzel beyt

Fe li yabudû : Sonra, artık, öyle ki, için, kul, kulluk,
Rabbe : Rab, vücûdlandıran, 
Hâzâ el beyt : Bu, şu, o, ev, hane, mesken, oba, gönül evi, 

Meâli: “Öyle ki onlar gönüllerinde kendilerini vücûdlandı-
rana karşı daima bir kulluk içindedirler.” 

4-

نْ خَوْفٍ ن جُوعٍ وَآمَنهَمُ مِّ الَّذِي أطَْعَمَهمُ مِّ
Ellezî atamehum min cûın ve âmenehum min havf

Ellezi etame hum : Onlara sağlanan, yardım, besleme, yararlandı, 
yetiştirmek, 

Min cûın : Açlık, zayıf, bitkin, istekleri, 
Ve âmene-hum : İman, güven, eminlik, onlar, 
Min havfin : Korkudan, korkularda olan, 

Meâli: “Onlar hakikatleri anlamada zayıflık içinde olanlara 
yardım ederler ve onlar korkular içinde olanlara güven verirler.” 

İşte, Kureyş Sûresinde Kâmil insanların gayretleri anlatılır.
Kâmil kimseler mutlaka, toplumun hayrı için nice tasar-

ruflarda bulunurlar.
Hakikati hatırlatmak için gayret gösterirler.



40

İşte kandilleri oluşturanlar da Kâmil insanlardır.
Buradaki tek gaye insanlara hakikatleri hatırlatma gayesidir. 
Her bir kandil ismi, Kur’ân’a dayalıdır.
İçinde nice mesajlar taşır.
İnsanlara nice düşünceler açar.
Hakikatleri hatırlatıcı ve hakikatlere kapılar açıcıdır.
Kâmil insanlar topluma her zaman Allah hakikatini hatır-

latmaya gayret göstermişlerdir.
Varlığın varoluşunu ve varlığı var edeni anlamalarını öğüt-

lemişlerdir.
İşte bu duyguyla onlar kandilleri oluşturmuşlar.
Onların gönülleri ilâhi aşk içindedir.
Onlar asla kendileri için yaşamazlar.
Onlar halk için yaşama duygusuyla yanıp tutuşurlar.
Onlar insanların beşeri ve manevi sıkıntıları için koşarlar.
Onlar her zaman bir tevâzû ve tenezzül içinde yaşarlar.
İşte onların kandilleri oluşturma gayesi, insanlara haki-

kati hissettirme gayesidir.
Tüm kandilleri oluşturan onlardır.
Zaten hakikati bilmeyen kimseler kandilleri oluşturamazlar.
Onlar regâib ne, miraç ne, berâat ne bilemediklerinden do-

layı kandillerin oluşmasına kapılar açamazlar.
Bunları oluşturan Allah hakikatine vâkıf olan kimselerdir.
Onlar, üç kandil sonrası gelen Ramazan ayının hakikatine 

kapılar açmışlardır. 
Onlar Allah’a ait olan hakikatlerin bilinmesi için gayret 

göstermişlerdir.
Onlar rahmetin, merhametin, sevginin hissedilmesi için 

gayret göstermişlerdir.
Onlar topluma nice duyurularda bulunmuşlardır.



41

Onların tek amacı toplumda huzurun, merhametin, yar-
dımlaşmanın yayılmasıdır.

Onun için onlar kandilleri oluşturmuşlardır.
Şimdi bir bir bunları inceleyelim.

Önce Regâib Kandili makamını inceleyelim. 



42

REGÂİB KANDİLİ SIRRI 

Senede bir kez kandil diyerek anılan “Regâib”, ulvî bir bo-
yutun başlangıcının hatırlatılmasıdır. 

Senede bir gün yapılan hatırlatma, regâib hakikatini dü-
şündürmek için yapılan bir uygulamadır.

Çok hoş, sevgiye kapı açan bir uygulamadır.
Allah’ı hatırlatan her şey güzeldir.
O’nu hatırlatmak için yapılan uygulamaları düzenleyen 

kimseler, Kâmil kimselerdir. Hepsinden Allah razı olsun.
Kendini bilmeyi, geldiği özü bilmeyi düşündüren Kâmil kim-

seler, hep toplumda; rahmet, kardeşlik, barış olsun, zulüm ol-
masın, kimse kimseye kötülük yapmasın, gayreti içinde oldular.

Hatırlatmalar içinde oldular, onlar topluma yol gösterdi-
ler, Rahmânî alana kapılar açtılar.

Allah hakikatini anlamaya yol açtılar, bununla ilgili hatır-
latmalar yaptılar.

Allah’ı unutan kişi kibre düşer, benliğe düşer, halktan ko-
par, ben egosuyla yaşar.

Allah’ı bilen, ona teslim olan kişi ise; kibirden, gururdan, 
zulümden, uzaklaşır, Sâlih kimse olur, çevresine huzur verir, 
umut verir, sevgi verir. 

İşte senede bir gün yapılan “Regâib” hatırlatması, kendi 
özüne dönüp, şah damarından yakın olan Allah’ı idrak etme, 
ona yönelme, O’nun vechîni görme sırrıdır.

Anlıyoruz bu hatırlatma, Regâib’in mânâsının topluma his-
settirilme gayretidir.



43

Regâib; Hakk’ı aramak, hakikate yönelmek, Hakk’a tevec-
cüh etmek demektir.

Regâib; toplumda, Hazreti Muhammed’in anne rahmine 
düşmesi diye anılır.

Hakikatte ise insanın gönül rahmine Muhammedî şuu-
run ekilmesidir.

Ki bu ekim sonrası, Muhammedî şuur doğacaktır.
Regâib, Kur’ânî bir kavram olup, Kur’ân’da 8 yerde geçer.
Regâib “Reğabe” kelime kökünden gelir.
Reğabe; rağbet etmek, hakikati anlamayı istemek, Allah’ı 

bilmeyi arzulamak, hakikate meyletmek ve hakikati anlamak 
için gayret içinde olmak demektir. 

İşte Regâib Kandilinden ana maksat bu hakikati hatırlatmadır.
Arapçada “Reğîb” kelimesi vardır.
Rağbet edilen, arzulanan, meyledilen demektir.
Yâni regâbe, reğib’e olan yönelişin, teveccühün adıdır. 
İnsanlar dünya telaşına düşmekten, hakikati aramaktan 

uzaklaşıyor.
Senlik benlik kavgasına düşüp, dünyaya esir olup gidiyor.
Beynini dünya çıkarına esir ediyor, kavgalar içinde kalıyor.
Benlik ateşine düşüp, kendi derdine düşüyor.
Gönlünde hakikati arayış ışıkları sönüp gidiyor. 
Duygular düşünceler daha çok dünya çıkarı üzerine akıyor. 
Hepimiz dünyanın kaygılarına kapılıp gittik.
Karamsarlıklara, umutsuzluklara boğulup gittik.
Öfkeler, nefretler, kinler bataklığına battık.
Gıybetler, dedikodular, çekiştirmeler yaparak beynimizi 

kirlettik.
Hasetlikler, fesatlıklar, kıskançlıklar, çekememezlikler ate-

şinde yandık.



44

Gurur, kibir, ego, hor görmek, kendimizi yüce görmek fi-
ravunluğuna düştük. 

Dünyanın şanına, şöhretine tutulduk.
Mal, mülk, eşya derdine esir olduk.
Dünyanın çıkarıyla mutlu oluruz sandık.
Para biriktirme, mal biriktirme, eşya fazlalığı derdiyle 

oyalandık.
Mutluluğu, huzuru dünya menfaatinde aradık.
Yaşamın sırrını merak etmedik.
Aslımızı düşünmedik.
“Ben neyim, ben kimim, nereden geldim, nereye gidiyo-

rum?” diye merak içine düşmedik.
“Doğum nedir, ölüm nedir, doğum öncesi nedir, ölüm son-

rası nedir?” diye araştırmadık.
“Varlık nasıl oluştu, varlık nasıl şekillendi, varlık nasıl iş-

lemekte?” diye varlığa dönmedik.
Yaratılışı ve yaratanı anlamaya çalışmadık.
Dünyadaki amacımızı anlayamadık.
Hep dünya boyutuna döndük, dünya telaşında kaldık ve 

beşeri bedenimizin kaygısıyla koştuk durduk.
“Akıl nedir, kâlb nedir, gönül nedir?” tanışmadık.
“Aşk nedir, sevgi nedir, ilâhi heyecan nedir?” tatmadık.
Dünyalık hevesleri aşk zannettik, sevgi zannettik, heye-

can zannettik.
Şahitlik makamına ermedik, Allah hakikatini anlamadık.
Kulların yazdığı kitapları ilim zannettik, varlıktaki ilim 

boyutuyla tanışmadık.
İnançlar kavgasında kaldık, kendi inancımızı diğerlerin-

den üstün gördük.
Bizim gibi inanmayanı, ibadet etmeyeni yargıladık, hor 

gördük, dışladık, kâfir sandık, cehennemlik gördük.



45

Varlığın ve insanların dış yüzlerinde kaldık, iç yüzüne 
bakmadık.

“Cin, iblis, şeytan nedir?” hiç anlamadık, ayrı bir varlık 
sandık.

Kendimizde bulmadık hep dışarıda aradık.
“Resûl nedir, Nebî nedir?” bilemedik, erkek sandık.
Kadını dışladık, rûhu yoktur dedik, kadın erkek eşittir di-

yemedik, kadın şeytandır, çoğu cehennemliktir dedik.
Bizi doğuran kadındır, râhim sırrı kadında gizlenmiştir 

diyerek kadına olan saygıyı yakalayamadık.
Kadın dövülür, ikişer üçer dörder alınır, sayısız cariye alı-

nır diye din anlattık.
Erkek egemen bir din anlayışı öğrendik.
Cennette erkeğe sayısız kadın, dul, cariye, huri, memeleri 

yeni çıkmış sayısız kızlar verilecek diye iddia ettik.
Aklımızı esir alan, ayrımcılık içeren, zulüm getiren bilgi-

lerden kurtulmanın…
Aklımızı esir alan tüm şeytani duygu ve düşüncelerin bir 

bir terk edilişinin…
Dünya menfaatine esir olmanın, çıkarlar üzere yaşamaya 

esir olduğunun anlaşılmasının…
Yaşamın sırrına adım atmanın…
Yaratılış ve yaratan hakikatinin araştırılmasının…
Ve Allah hakikatine ermenin başlangıcı “Regâib Makamı” dır.
Regâib makamı; gönül şehrinin ışıklarının yanmasıdır.
Regâib makamı; “ben neyim, aslım nedir, yaşam nedir?” 

hissinin doğuşudur.
Regâib makamı; Allah’a şahit olmanın ilk adımıdır.
Regâib makamı; Muhammedî şuura erişmenin yolculuğudur. 
Regâib makamı; dünya esaretinden kurtulup, Allah’a te-

veccüh etme makamıdır.



46

Regâib makamı; gönülde yanan kandilin ışıklarıdır.
Regâib makamı; gönülde yanan ışık ile Hakk yolunun ay-

dınlanmasıdır.
Regâib; gönülde gönül güneşinin doğmasıdır. 
Regâib; gönül elinin Hakk’ın eline verilmesidir. 
Regâib; insanın gönlünde Muhammed nûrunun uyanışı-

nın başlamasıdır.
Nasıl ki kandilin ışığı etrafı aydınlatıyorsa, kişinin gön-

lünde yanan, hakikati arayış ışığı, kişide Regâib makamının 
açıldığı andır.

Regâib makamı, hakikatin yavaş yavaş doğuşudur. 
Regâib, arayış, merak, yöneliş sırrıdır.
Regâib, enfûs boyutuna olan yolculuğun başlamasıdır, yâni 

insiye olma sırrıdır.
Regâib, kendi aslıyla buluşmanın yolculuğudur.
Regâib, teslimiyetin, tevekkülün, tevâzûnun, tenezzülün 

açığa çıkışıdır.
Regâib, ilâhi aşkın ilk kıvılcımlardır.
Gayb boyutunun sırrıdır.
Kendi özüne dönüş sırrıdır.
Kendi aslını arama yolculuğunun sırrıdır.
Regâib; kişinin kendi vücûdunda Rabbiyle buluşmak için 

yapılan yolculuğun başlamasıdır.
Regâib, elest hitabının gönülde seslenişidir. 
Regâib, gönül kandilinin yanışıdır.
Regâib, gönül Güneşinin doğuşudur.
Regâib, miracın başlangıcıdır.
Regâib, gönül aydınlığının gelişidir.
Toplumda Regâib Kandili senede bir kez kutlanır.
Bununla regâib makamının hakikati hatırlatılır. 



47

Regâib Kandili ile bu kelimeyi ilk defa duyanlar “Regâib 
nedir?” diye sorgularlar.

İşte bu kelimeyi duyup, bu kelimenin ne olduğunu anla-
mak isteyenler hakikate nice kapılar açarlar.

İşte Kâmil insanın gayesi böylece tecelli eder.
Amaç sorgulamaktır, sorgulamaya kapılar açmaktır.
Kur’ân’da onlarca yerde “sormaz mısınız, akıl etmez mi-

siniz?” diye geçer. 
İnsan hakikate erişmek için gördüğünü sormalı, duydu-

ğunu sormalı, okuduğunu sormalıdır.
Kur’ân’da soru sormak, hakikati aramak âdeta bir emirdir.
Bakara Sûresi 61: “Fe inne lekum mâ seeltum.”
Meâli: “Doğrusu sizler hakikati anlamak için sorup araş-

tırmıyorsunuz.”
Bakara Sûresi 119: “Ve lâ tuselu an ashâbil cahîm.”
Meâli: “Cehaletin azmışlığı içinde kalanlar, araştırıp sor-

mazlar.”
Bakara Sûresi 134: “Ve lâ tuselûne ammâ kânû yamelûn.”
Meâli: “Yaptığınız şeyleri araştırıp sormaz mısınız?”
Bakara Sûresi 177: “Ves sâilîne.”
Meâli: “Arıştırıp soranlar.”
Bakara Sûresi 186: “Ve izâ seeleke ıbâdî annî.”
Meâli: “Kullarım beni anlamak için sana sordukları zaman.”
Görüldüğü gibi hakikati anlamak için her zaman soru sor-

mak, araştırmak gerekir.
Hep “soru sorma dinden çıkarsın” diye korkuttular.
İnanç gruplarında; “Allah hakkında sorma, din hakkında 

sorma, dinden çıkarsın, Allah çarpar” diye korkuttular.
Oysa düşünmenin, anlamanın yolu, sormaktan geçer.
Kur’ân dâima sorun araştırın diye bildirir.
Kur’ân’da “Yeselune” sorarlar, araştırırlar âyetleri vardır.



48

Öğrenmenin yolu soru sormaktan geçer.
Anlamanın yolu soru sormaktan geçer.
Tanımak, anlamak, idrak etmek için soru sormak gerekir.
Çocuk küçük yaşta gördüğü nesneleri öğrenmek için “Anne 

bu ne, baba bu ne” diye sorular sorar.
Eşyanın hakikatine erişmek için soru sormak, yaratılış fıt-

ratımızın bir özelliğidir. 
“Yeselune ke-sana sorarlar” Bakara Sûresi 189-215-217-

219-220-222-273.
Bir şeyi öğrenmek için soru sorulur.
Sorular sayesinde maddenin oluşumunu, tanımını, ne işe 

yaradığını anlarız. 
Sorular sayesinde bir olayı net olarak anlamaya çalışırız.
Bilmediğiniz bir durumu en kısa ve en rahatça ele alma 

durumu soru sormaktır. 
Belki de sizin bir konuyu anlamanız için sorunsuz yol soru 

sormaktan geçer. 
Verimli soru sormak olayları bağlamanızı ve yeni fikirler 

ortaya çıkarmanızı sağlar.
Duyduğumuz bir kelimenin anlamını sormak, muhakkak 

ki o kelimenin anlamına kapılar açacaktır. 
İşte Regâib Kandili günü binlerce insan bu kelimenin an-

lamını sorar.
Ve böylece Regâib makamına kapılar açılır.
Regâib Kandilinin ve diğer kandilleri oluşturan Kâmil in-

sanların ana gayeleri de zaten budur.
Kâmil insanların gayesi insanların hakikati araştırıp bul-

malarıdır.
Regâib ne demektir?
Regâibin gerçekte anlamı nedir?” 
Bunları hep sormalıyız.



49

Ve hakikati bileni bulmalıyız.
Regâib; gönüllerin ışıldamaya başlamasıdır.
Hakikati aramanın ilk ışıklarının yanmasıdır.
“Allah nedir?” arayışının başlamasıdır. 
“Ben kimim, nereden geldim, nereye gidiyorum?” sorula-

rının cevaplarını arama duygusudur.
Gaibi âlemin sırlarına ilk adımların atılmasıdır. 
Gönül çiçeğinin tomurcuklanmasıdır. 
Allah’ın ne olduğunu bilme arzusudur.
Allah’a yönelişin başlangıcıdır.
Bir Mürşid-i Kâmil’le hakikat yoluna adım atılmasıdır.
Hazreti Mûsâ’nın Hızır ile ilk buluşması, onun regâibidir. 
Her kim Hızır ile hakikat yoluna adım atmışsa onun re-

gâibi başlamıştır.
Regâib, Kur’ân’da geçen reğabe kelimesinden gelir. 
Reğabe; teveccüh etmek, rağbet etmek, yönelmek, arzu-

lamak, Hakk’ı anlamayı istemek, ilgi duymak, meyletmek an-
lamlarına gelir. 

Tevbe Sûresi 59: “İnnâ ilâ Allah râgıbûn.”

İnnâ ilâ Allah : Biz, sadece, Allah, 
Râgıbûn : Regâib, istekli, teveccüh, rağbet eden, yönelmek, 

Meâli 1: “Biz sadece Allah’a teveccüh ederiz.”
Meâli 2: “Biz ancak Allah’a yöneliriz.”
Meâli 3: “Biz ancak Allah’a rağbet ederiz.”
Burada da belirtildiği gibi ana gaye, Allah’a yönelmektir, 

O’na teveccüh etmektir.
Allah’ı yönelmenin gayesi, O’nu anlamak, O’na teslimiyet 

içinde olmaktır.
Kalem Sûresi 32: “İnnâ ilâ Rabbinâ râgıbûn.”



50

Kalem Sûresi 32: 

نْهاَ إنَِّا إلِىَ رَبِّناَ رَاغِبوُنَ عَسَى رَبُّناَ أنَ يبُْدِلنَاَ خَيْرًا مِّ
Asâ rabbunâ en yubdilenâ hayren minhâ innâ ilâ rabbinâ 

râgıbûn

Asâ rabbu nâ : Umulur ki, belki, rabbimiz, bizi vücûdlandıran, 
En yubdile nâ : Değiştirme, değişiklik, bedel, yerine yenisini 

koyma,
Hayren min hâ : Ondan daha hayırlı, daha iyi,
İnnâ ilâ rabbi nâ : Biz, rabbimiz, bizi vücûdlandıran,
Râgıbûn : İstekli, isteyen, rağbet eden, ilgi, teveccüh, 

regâib, arzu,

Meâli 1: “Umulur ki biz; bizi vücûdlandıranı anlarız, hâl ve 
gidişatımızı hayr üzere değiştiririz, biz sadece bizi vücûdlan-
dırana teveccüh ederiz.” 

Meâli 2: “Biz, bizi bedenlendireni anladığımızda, bilişle-
rimiz hayr üzere değişecektir. Biz sadece bedenimizin sahi-
bine rağbet ederiz.” 

Meâli 3: “Umulur ki biz Rabbimizi anlarız, duygu ve dü-
şüncelerimizi hayr üzere değiştiririz ve biz sadece Rabbi-
mize yöneliriz.”

İşte âyetlerde belirtildiği gibi regâib Allah’a teveccüh etme 
makamıdır.

Kalem Sûresi 32. âyette Rabbe teveccüh “Rabbinâ râ-
gıbûn” geçer.

Tevbe Sûresi 59. âyette ise Allah’a teveccüh “Allah râ-
gıbûn” geçer.

Allah hakikati ve Rabb hakikati iyi anlaşılmalıdır.
İnsan Allah’a teveccüh edebilmek için öncelikle Rabbe te-

veccühün ne olduğunu bilmelidir.
Allah’ın kapısı Rabb makamından geçer.
Rabb, kişinin bedenindeki Allah boyutudur.
Allah tüm bedenlerin sahibidir.



51

Rabb ise Allah’ın bir bedendeki sahiplik boyutudur.
Şimdi kısaca Rabb ve Allah hakikatini inceleyelim. 
Toplumda Rabb, Allah inceliği pek bilinmez.
Toplumda Rabb ve Allah aynı anlamda kullanılır.
Aynıdır ama bir incelik vardır.
Bedenler boyutunda Allah esması Rabb kelimesiyle ifade 

edilir.
Tüm bedenlerin birliği boyutunda Allah kelimesi kullanılır.
Bir bedendeki Allah boyutu Rabb’dır.
Tüm bedenlerin tek sahibi Allah’tır.
Yâni damladaki derya Rabb’dır.
Deryadaki damlalar birliği Allah’tır.
Şimdi Rabb kelimesini inceleyelim.
“Râb- ”: Vücûdlandıran, var eden, dizayn eden, terbiye 

eden, şekillendiren, vücûdun sahibi, vücûdu işleten demektir.
Râb, rubûbiyet, erbaa, râbia, mürebbiye, râbıta, râbit, râb-

tiye, terbiye, ribâ, birbirine bağlı kelimelerdir.
Hepsi Rabb kelime kökünden gelir. 
Rabb “R-B” harfleriyle yazılır, “Rı” harfi varlığın açığa çı-

kışı, filizlenme, bedenlenme boyutudur.
“Be” harfi, her şeyin bir özden açığa çıkışına işaret eder. 
Râb esmâsı; Allah’ın her bedendeki, bedenin sahibi ve o 

bedendeki işleyişin esmâsıdır.
Allah’ın, bir vücûddaki karşılığı “Rabb” esmâsıdır.
Yâni bir vücûdun sahibine Rabb denir.
Tüm vücûdların sahibine Allah denir. 
Allah’ın, bir vücûddaki sahipliği “Rabb” esmâsıdır.
Tüm âlemlerin sahibi Allah’tır, Allah’ın bir vücûddaki sa-

hipliği Rabb’dır. 
Onun için, bir evin sahibine de “Rabbü’l dâr” denir.



52

Bir malın, bir mülkün, bir sermayenin sahibine de “Rab-
bü’l mâl” denilir.

Rabbim kelimesi, efendim anlamında da kullanılmıştır.
İnsanın bedeninin efendisi Allah’tır, bedendeki Allah’ın 

efendi boyutu Rabb’dır.
Gönüllerin efendisi ise Muhammed nûrudur.
Rabb, ribâ, râbıta kelimeleri aynı kelime kökünden gelir.

Rab: “ ”

Ribâ: “ ”

Râbıta: “ ”
Ribâ kelimesi de Rabb kelimesinden gelir.
Rabb, ribâ inceliği çok önemlidir.
Ribâ, faiz diye çevrilemez.
Rabb kelimesi ile ribâ kelimesinin yazılımlarını incelersek, 

“Rı , Be  “ harfleri ile yazıldığını görüyoruz.
Ribâ kelimesinin sonunda hemzeli elif harfinin olduğunu 

görüyoruz. 
Ribâ kelimesinin geldiği kökeni incelediğimizde görüyo-

ruz ki kelime Rab kelime kökünden gelir.
Rabb, vücûdun sahibi Allah’tır hakikatidir.
Ribâ ise vücûdu kendine nispet etme, kendi çıkarı için dav-

ranma gafletidir.
Ribâyı anlamamız için Rabb kelimesinin anlamını doğru 

anlamalıyız. 
Rabb; 
Bedeni oluşturan, bedeni işleten, bedenin Zâtı…
Beden boyutundaki Allah’ın işleyişi…
Vücûdlandıran, şekillendiren, biçimlendiren…
Terbiye eden, yâni bedeni en ince bir biçimde şekillendi-

ren, anlamlarına gelir.



53

Şöyle düşünelim, bir tohumda Rabb esması gizlidir.
Ne zaman tohumdan ağaç adım adım açığa çıkmaya baş-

lar, işte Rabb esması orada tecelli eder. 
Allah, Rabb esmasıyla, ağacı şekillendirir, terbiye eder, iş-

letir, sıfatlandırır.
İşte, kişinin vücûdunu şekillendiren, yâni kişiyi vücûdlan-

dıran ve her an o vücûdda işleyişiyle kendini gösteren, vücûdu 
tutan, Allah’ın kişideki adı Rabb’dır.

Her vücûdu tutan Allah’ın vücûd boyutundaki karşılığı 
Rabb’dır. 

Kişi vücûdu kendine nispet etmemeli, vücûdun sahibinin 
Allah olduğunu anlamalıdır ve böylece ribâya düşmemelidir.

Tâ-Hâ Sûresinde, firavun ile Hazreti Mûsâ’nın konuşma 
konusu vardır.

Firavun, Mûsâ’ya sorar: “Kâle fe men Rabbikumâ yâ Mûsâ-Ya 
Mûsâ! Rabbim dediğin kimdir?”

Tâ-Hâ Sûresi 49:

بُّكُمَا ياَ مُوسَى قاَلَ فمََن رَّ
Kâle fe men rabbikumâ yâ mûsâ

Kâle fe men rabbi kumâ : Dedi, sizin rabbiniz kimdir,
Yâ Mûsâ : Yâ Mûsâ,

Meâli: “Firavun dedi ki: Ya Mûsâ! Rabbim dediğim kim-
dir, nedir?” 

50-

قاَلَ رَبُّناَ الَّذِي أعَْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقهَُ ثمَُّ هدََى
Kâle rabbunellezî atâ kulle şey’in halkahu summe hedâ

Kâle rabbu nâ : Dedi, rabbimiz, bizi vücûdlandıran, 
Ellezi atâ : Ki o verdi, lütfetti, ihsan etti, 



54

Atâ kule şeyin halka hu : Bütün her şeyi, halk eden, var eden, 
yaratan,

Summe hedâ : Sonra, hakikatlere ulaştırandır, 
tecellileriyle yol gösteren,

Meâli: “Mûsâ dedi ki: Bizi vücûdlandırandır. Ki O’dur bü-
tün her şeyi tecellileriyle halk eden, sonra da tüm varlıktaki 
tecellileriyle yol gösteren.” 

51-

قاَلَ فمََا باَلُ الْقرُُونِ الْوُلىَ
Kâle fe mâ bâlul kurûnil ûlâ

Kâle fe mâ bâlu : Dedi, öyleyse, durum, hakkında, ne halde, 
El kurûni el ûlâ : Nesil, önceki,

Meâli: “Firavun dedi ki: Öyleyse daha önceki nesillerin du-
rumu ne olacak?” 

52-

قاَلَ عِلْمُهاَ عِندَ رَبِّي فيِ كِتاَبٍ لَّ يضَِلُّ رَبِّي وَلَ ينَسَى
Kâle ilmuhâ inde rabbî fî kitâb lâ yadıllu rabbî ve lâ yensâ

Kâle ilmu hâ : Dedi, ilim, o 
İnde rabbi : Rabbin katında, ona ait,
Fî kitâbin : Kitabın içinde, varlık kitâbının içinde, 
Lâ yadıllu rabbi : Yok, yanlış, sapma, rabbi, vücûdlandıran, 
Ve lâ yensâ : İhmal yoktur, önemseme, unutmaz,

Meâli: “Mûsâ dedi ki: Bütün varoluştaki ilim Rabbime ait-
tir. Varlık kitâbının içinde hakikatler vardır. Bizleri vücûdlan-
dıranda yanlış yoktur ve ihmal yoktur.”

Firavun, Mûsâ’ya sordu; “Rabbim dediğin nedir?”
Mûsâ; “seni de beni de tüm varlığı da yaratan, şekillendiren, 

varlıkta her an tecelli eden, varlığı Zâtı ile kuşatandır” dedi.



55

Firavun yine sordu; “daha önce yaşayanların durumu ne 
olacak.” 

Mûsâ açıkladı; “her bedende tecelli eden Rabb’dir, işleyişi, 
sıfatları, Zâtı ile kendini her bedende gösterir.”

Her beden öldüğünde Rabbin tecellisi, sükûn boyutta de-
vam eder.

Hareke boyutu, sükûna geçmiştir.
Yâni Mûsâ şunu izah etti:
Bir insan ölse de Rabb ölmez, doğuşlar devam eder gider.
Ki bir insan öldüğünde onun kemikleri bin yıl geçse de iş-

lemeye devam eder.
Kemiklerin yaşı tespit edildiğinde, kaç bin yıl önce yaşan-

mış belli olur.
Rabb hakikati bedenlerdeki hayy boyutudur.
Âyette belirtildiği gibi Rabb; varlık boyutundaki her var-

lığın vücûdlarında olan Allah’ın işleyişi, tecellileri boyutudur.
Allah’ın varlığı vücûdlandırma boyutu “Rabb” boyutudur, 

“Rabb” esmâsıdır.
Kâinatı var edeni, yöneteni Allah olarak değerlendirirsek, 

bir varlığı yaratan, onu yöneten ise Allah’ın Rabb boyutudur.
Yâni bir varlıktaki Allah’ın esması Rabb’dır.
Tüm varlıktaki bütünsel esma Allah’tır.
Allah’ın bizleri vücûdlandırması, vücûdlarımızı bir şekil 

içinde terbiye ederek, açığa çıkarması, Allah’ın Rabb esmâsıdır.
“Rabbim Allah’tır” denilmesi, vücûdumun sahibi Allah’tır 

anlamındadır. 
Yâni kişi “Rabbim!” dediği zaman, kendindeki Allah’a ses-

lenmiş olur.
Bu sesleniş tüm vücûdların sahibi olan Allah’a olan bir 

sesleniştir.
Şimdi Fâtiha Sûresi 2. âyeti inceleyelim. 



56

2-

الْحَمْدُ للهِّ رَبِّ الْعَالمَِينَ
El hamdu lillâhi rabbil âlemîn 

El hamdu lillâhi : Övgü, tüm tecelliler, tüm varlığın niteliklerinin 
sahibi, Allah, 

Rabb : Vücûdlandıran, şekillendiren, düzenleyen, 
bedenin Zâtı, 

El âlemîn : Âlemler, her şey, tüm varlık, tüm kâinat, tüm 
topluluklar, insanlar, 

Meâli 1: “Allah; her bir varlığı vücûdlandırandır, tüm ni-
teliklerin sahibidir.” 

Bu âyette hem Allah hem de Rabb kelimeleri geçer.
Âlem; her varlık, görünen görünmeyen her şey, tüm top-

luluklar, insanlar topluluğu demektir.
Rabbil âlemin; her varlığı bedenlendiren, düzenleyen, şe-

killendiren, işleten Rabb hakikatidir demektir.
Her varlıktaki sonsuz niteliklerin ve varlığın tek sahibi 

Allah’tır.
Allah tüm bedenlerin tek sahibidir.
Allah, Rabbil âlemindir, yâni her bir varlığı var eden ve 

şekillendirendir.
Her varlığın Rabbi yâni Hükümdarı yâni Efendisi Allah’tır.
Yûsuf Sûresi 23, 41, 42, 50. âyetlerde Rabb, efendi anla-

mında kullanmıştır.
Varlığın, vücûdun efendisi Allah’tır.
Bir yerin Hükümdarı, yöneticisi, sorumlusu da Rabb-efendi 

kelimesiyle anılmıştır.
Yûsuf Sûresi 23: “İnnehu rabbî ahsene mesvây.”

İnne hu Rabbî : Elbette o, Rabb, efendim, beni vücûdlandıran, 
Ahsen : Güzel, güzelce bakan, iyi olan, 



57

Mesvâye : Hane, ev, barınak, evini açtı, 

Meâli: “Rabbim-efendim bana güzellikler sundu, evini açtı.”
Yûsuf Sûresi 42: “Uzkur ni inde Rabbi ke.”

Uzkur ni
İnde Rabbi ke

: Beni an, hatırlat,
: Rabbinin yanında, efendinin yanında,

Meâli: “Rabbinin-efendinin yanında beni de an.”
Yûsuf Sûresi 50: “Kâle irci ilâ rabbi ke.”

Kâle irci : Dedi, dön, rücû et, 
İlâ rabbi ke : Sadece Rabbi ke, efendine, 

Meâli: “Dedi; Rabbine-efendine dön.”
Görüldüğü gibi Yûsuf Sûresinin bu âyetlerinde Rabb, efendi 

anlamında kullanılmıştır.
Yûsuf Sûresi 53: “İllâ mâ rahîme rabbî inne rabbî gafûr 

rahîm.”

İllâ ma rahîme Rabbî : Ancak, hariç, ne, değil, şey, merhamet, 
Rabbim,

İnne rabbî gafûr : Muhakkak, Rabbim, mağfiret eden, 
Rahîm : Rahîm olan, varlığı özünden var eden, 

Meâli: “Ancak Rabbinin merhametini anlayanlar başka. 
Muhakkak ki Rabbim mağfiret edendir, tüm varlığı özünden 
var edendir.”

Burada ise kişinin kendi vücûdunda, vücûdun sahibi olan 
Rabb’in merhameti, mağfireti izah edilmiştir. 

İşte Rabb boyutu Allah’ın bedenlerdeki boyutudur.
Bedenlerdeki tecelliler boyutudur.
Her bedenin Rabbi Allah’tır.
Allah’ın bir bedendeki karşılık esması Rabb’dir.
Tüm bedenlerdeki cem esması Allah’tır.
Allah ise tüm âlemin tek sahibidir, yâni tüm varlığı tutan 

işleten tek kudrettir.



58

Her varlığın geldiği ve döndüğü kaynaktır.
Hûd Sûresi 4: 

إلِىَ اللهِّ مَرْجِعُكُمْ وَهوَُ عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ
İlâllâhi merciu kum ve huve alâ kulli şeyin kadîr

İlâ Allah merciu kum : Allah’tır, dönülecek yer, merkez, kaynak, 
siz, 

Ve huve alâ kulli şeyin : O, bütün her şeydeki, 
Kadîr : Kudret, güç, her şeye muktedir olan, 

Meâli: “Kaynağınız ancak Allah’tır ve O bütün her şeydeki 
kudrettir.” 

Âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi, hepimizin 
geldiği kaynak Allah’tır.

Allah hakikatinin cevabını arayacağımız yer, âyette belir-
tildiği gibi “alâ kulli şeyin kadîr” varlığın kendinde olan kud-
ret boyutudur. 

Anlıyoruz ki Allah denilen, bütün her şeydeki kudrettir.
Bakara Sûresi 20-106-109-148:“İnne Allah alâ kulli şeyin 

kadîr.”

İnne Allah : Muhakkak, Allah, 
Alâ kullu şeyin kadîr : Bütün her şey, kudret, güç,

Meâli: “Muhakkak ki Allah, bütün her şeydeki kudrettir.” 
Maide Sûresi 17-19-40: “Ve Allah alâ kulli şeyin kadir.”
Meâli: “Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
Mâide Sûresi 120:

مَاوَاتِ وَالأرَْضِ وَمَا فيِهِنَّ  للِهِّ مُلْكُ السَّ
وَهوَُ عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ

Lillâhi mulkus semâvâti vel ardı ve mâ fîhin ve huve alâ 
kulli şeyin kadîr



59

Li Allah mulku : Allah, mülkü, sahip, hükümdar, idare 
eden, 

El semâvât ve el ardı : Gökler, ulvî âlem, arz, yeryüzü, yer,
Ve mâ fî hinne : Şey, değil, ne, içinde, onda, orada, 
Ve huve alâ kulli şey kadîr : O, bütün her şeydeki kudret,

Meâli: “Göklerdeki ve yerdeki her şeyin sahibi Allah’tır ve 
O bütün her şeydeki kudrettir.” 

İşte insan, Allah hakikatini, varlığın kendinde olan kudre-
tin tecellisinde aramalıdır.

Varlığın varoluşunu araştıran kişi, mutlaka hakikate eri-
şecektir.

Varlık, belli bir kudretin tecellisi ile var olmuştur, şekil-
lenmiştir, bedenlenmiştir.

Ve o kudret, her an bedenlenen varlıkta kendini ispat eder.
Bütün varlık, Allah’ın rahîmiyet boyutundan açığa çıkmıştır.
Bakara Sûresi 163: “Ve ilâhukum ilâhun vâhid lâ ilâhe illâ 

huver rahmânûr rahîm.”
Meâli: “Sizi var eden, tek var edicidir, O’ndan başka var 

eden yoktur. O tüm varlığı özünden var edendir, tüm varlığı 
rahmetiyle sarandır.”

Allah, her varlıkta tekliğini gösterir.
Allah, fiiliyle tektir, O’ndan başka işleyen yoktur.
Allah, sıfatlarıyla tektir, O’ndan başka sıfat sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla tektir, O’ndan başka vücûd sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla ehâddır, sıfatlarıyla vâhiddir. 
Allah, zâtıyla da tekliğini gösterir, sıfatlarıyla da tekli-

ğini gösterir.
Cümle vücûdları tutan tek zât Allah’tır.
Her bir sıfatıyla varlığı ihâta eden Allah’tır.
Her varlıkta Allah’ın hayy sıfatı vardır, tüm varlıktaki hayy 

sıfatı tek sıfattır.



60

Allah, hayydır, kayyumdur.
O’ndan başka hayat sahibi yoktur, O’ndan başka kudret 

sahibi yoktur.
Âl-i İmrân Sûresi 2:

اللهُّ لا إلِهََ إلِاَّ هوَُ الْحَيُّ الْقيَُّومُ
Allahu lâ ilâhe illâ huvel hayyul kayyûm 

Allah lâ ilâhe illâ huve : Allah, ilah, güç, yok, ancak, o vardır, 
El hayyu : Diri olan, 
El kayyûm : Diriliği ile sürüp giden, diriliğiyle 

tutan, 

Meâli 1: “Allah’tan başka güç yoktur, O’ndan gayrısı yok-
tur, diri olandır, varlığı diri tutan sürüp gidendir.” 

Meâli 2: “Allah, edindiğiniz ilahları yok edin, sadece Allah’ı 
bilin. O hayy olandır. O kayyum olandır.”

İşte Allah tüm bedenlerin tek sahibidir.
Bir bedenin sahibi ise Allah’ın Rabb boyutudur.
Rabbim Allah demek; bedenimin sahibi Allah demektir.
İşte önce Rabb’e teveccüh, kişinin kendine dönmesi, kendi 

bedeninin yaratılışını anlama içinde olmasıyla başlar.
Kişi kendinde olan işleyişi anladığında Rabb hakikatine 

adım atmış olur.
Kişi kendi bedeninde işleyişin sahibi değildir.
Bedeninde muktedir olan değildir.
Bunu yapan bedendeki Allah’ın Rabb tecellisidir.
Allah’a teveccüh ise tüm bedenlerin tek yaratıcısı tek işle-

ticisi olan Zâta dönmektir.
İşte Regâib Kandili ile hatırlatılan, âyetlerde belirtildiği 

gibi, “Rabbinâ râgıbûn”, “Allah râgıbûn” Rabbe ve Allah’a rağ-
bet etme, teveccüh etme hakikatidir.



61

Gönüllerinde hakikatin arayışı başlayanların Regâib Kan-
dili yanmıştır.

Regâib, hakikatleri arayanların gönüllerinde bir ışığın te-
celli etmesidir.

Regâib, “Allah nedir?” sorusunun arayışının, insanın gön-
lüne düşmesidir.

Kandilin ışığı gibi, hakikati arayış ışığı, kimin gönlünde 
ışıldamışsa onun regâibi başlamıştır.

Regâib, gaybî boyut olan, görünmeyen bilinmeyen boyu-
tun, ne olduğunu anlamak isteyen kimsenin gönlünde, Güne-
şin doğuşunun ilk ışıklarının belirmesi gibi hakikati arayış 
ışığının tecelli etmesidir. 

Eşyanın hakikatini arayanların gönlünde bir kandil yanar.
Bu kandil hakikatin yolunu gösterir. 
Ve böylelikle regâib makamıyla tanışılır.
Regâib Kandili yanan kimse, Halk oluşun sırlarını arayan-

lardan olur.
“Allah nedir, var mıdır, yok mudur, varsa nerededir, bu âlem 

nasıl var olmuştur, nereden geliriz, nereye gideriz?” gibi soru-
larının cevaplarını arayanların içinde bir ateş yanar. 

Bu ateş hakikati aramanın ateşidir.
Bilelim ki Regâib; Hakk’ı aramanın, Hakk’a yönelmenin, 

Hakk’a teveccüh etmenin, Hızır ile buluşmanın, Hakk yoluna 
intisap etmenin sırrıdır.

Bilelim ki Miraç; nice makam görmenin, tenden câna urûc 
etmenin, bir bir hakikat kapılarını açmanın, nice hakikate şa-
hit olmanın sırrıdır.

Bilelim ki Berâat: Benlikten, gururdan, kibirden, şirkten 
kurtulmanın, beraat etmenin sırrıdır. 

Kadir Gecesi; gafletten uyanış, her varlığı tutan Kudret sa-
hibi olan Zâta teslim olmaktır.



62

Bilelim ki Bayram; Hakk’a kavuşmanın, birlik olmanın, 
Hakk ile Hakk olmanın sırrıdır. 

Tüm bunların ilk başlangıcı regâibtir. 
Gönlünde regâibin ilk kandili yanmışsa, ilk ışık doğmuşsa, 

o ışık seni nice makamlara eriştirecektir.
O ışık senin gönlünde doğan ilâhi aşktır.
O aşk seni maşuğuna eriştirecektir. 
Regâib, Allah’ın gâib sırrıdır.
Gâibi âlemin ulvîyetine gönlünü vermektir.
Allah’ın rahîmiyet boyutudur.
Regâib, rahîmiyet makamına erişmektir.
Oradan makam makam doğmaktır.
Allah’ın nûrundan olan doğuşa erişmektir.
Regâib; “Rabbi erini-Rabbim seni göreyim” duygusudur.
Regâib; Hakk’ı aramanın, Hakk’a yönelmenin sırrıdır.
Regâib; Hakk’a teveccüh etmenin makamıdır.
Regâib; Hızır ile buluşmanın sırrıdır.
Regâib; Hakk yoluna intisap etmenin sırrıdır.
Gönül rahmîne düşmenin sırrıdır.
Gönül rahmînde Allah’a tutunmaktır.
Makam makam ulvî doğuşa erişmektir.
Mürşid’in elinden tutup, Allah’ın eline tutunmaktır.
Regâib; Allah’a teveccüh etmektir.
Allah’a rağbet etmektir, yönelmektir.
O’nu anlamayı arzu etmektir.
O’na şahit olmayı istemektir. 
Regâib; gönülde tutuşan ilâhi aşkın ateşidir.
Hakikati aramanın yandığı ateştir.
Regâib, gönül şehrinin ışıklarının yanmasıdır.
Regâib, Allah’a şahit olmanın ilk adımıdır.



63

Regâib, Muhammedî şuura erişmenin yolculuğudur. 
Regâib, benlik esaretinden kurtulup, Allah’a teveccüh etme 

makamıdır.
Regâib, gönülde yanan kandilin ışıklarıdır.
Regâib, gönülde yanan ışık ile Hakk yolunun aydınlanmasıdır.
Regâib, kendini fethetme makamının başlangıcıdır.
Kendini bilme makamına adım atmaktır.
Gönül rahmîne düşenlerin, regâibi başlamış demektir.
Gönüllerinde İlâhi bir arayışın ışığı yananların, regâibi 

başlamış demektir.
Gönlünde Hakk’ın ışığı yananlar, regâibe ereceklerdir.
Gönlünde ilâhi ışık tecelli edenler ve böylece hakikatin yo-

luna düşenlerin regâibi başlamış demektir.
Regâib makamı açılanların, miraç yolculuğu başlayacaktır.
Miraca erenlerin, berâati başlayacaktır. 
Hakikat yolunda ilk kapı regâib makamıdır.
Bu kapıyı açanlar, nice gâibi âlemin sırlarına makam ma-

kam erişeceklerdir.
Hakikati aramanın kandili gönülde yanarsa, her yer haki-

katlerle aydınlanacaktır. 
Gönlünde ilâhi arayışın ışığı yananlarının gönlü mutlaka 

Muhammedî şuura erişecektir.
Muhammed’e el verenlerin regâibi başlamıştır.
Muhammed’e el vermek, Allah’ın yoluna intisâb etmektir.
Muhammed Allah’ın varlıktaki nûrudur.
Fetih Sûresi 10: “İnnellezîne yubâyiûneke innemâ yubâ-

yiû Allâh.”
Meâli: “Hakikat yolunda el verenler muhakkak ki Allah’a 

el verdiler.”
Şimdi Kur’ân’da regâib kelimesinin geçtiği başka bir âyeti 

inceleyelim.



64

Nisâ Sûresi 127: “Ve tergabûne en tenkihûhunne vel mus-
tadafîne minel vildâni ve en tekûmû lil yetâmâ bil kıst.”

Ve tergabûne : İstemek, dilemek, arzu etmek, rağbet etmek, 
En tenkihû hunne : Nikâh, birleştirme, uygunluk, bir şeyin bir 

şeye uyması,
Ve el mustadafîne : Savunması, zayıf olanlar, aciz olanlar,
Min el vildâni : Çocuklardan, yeni doğuş, köle olan, kul olan, 
Ve en tekûmû : Yapmak, ortaya çıkarmak, olmak, 
Li el yetâmâ : Yetimler için, kendi inancından kopan, 

hakikati arayan,
Bi el kıst : Adalet, doğruluk, 

Meâli: “Bir zayıflık içinde olanlara yardım edin ve kendi 
inançlarından kopmuş olup hakikati arayanlar için adaletli olun.”

Burada geçen “tergabûne” kelimesi regâib kelimesinden gelir.
Burada da belirtilen regâib; hakikati arama, hakikate rağ-

bet etme, hakikate yöneliş demektir. 
Şimdi regâib ile ilgili başka bir âyeti inceleyelim.
Meryem Sûresi 46: “Kâle e râgıbun ente an âlihetî yâ ibrâhîm 

lein lem tentehi le ercumenneke vehcurnî meliyyâ.”

Kâle e ragıbun ente : Dedi, rağbet eden, istekli, ilgili, isteyen sen
An alihetî : İlâhlarıma, benim yöneldiklerime, ibadet 

edilen, 
Yâ ibrâhîm : Ey İbrâhîm,
Lein lem tentehi : Bitirmezsen, sen vazgeçmezsen,
Le ercumenne ke : Mutlaka seni kovarım, uzaklaştırırım, 

taşlarım,
Ve uhcur nî meliy : Benden uzaklaş, benden ayrıl, dikkatli, uzun 

süre, uzak, 

Meâli: “Dedi ki: Ey İbrâhîm! Benim ibadet ettiklerime sen 
rağbet etmiyorsun. Eğer sen bu hallerinden vazgeçmezsen, el-
bette seni kovarım ve benden uzak olursun.” 



65

Burada da belirtildiği gibi, Hazreti İbrâhîm atalarının inan-
cına rağbet etmedi.

Ama o hakikate rağbet etti.
O yerlere göklere bakarak hakikati aradı.
Hakikate rağbet etti, hakikate teveccüh etti. 
“Râgıbun ente” senin regâibin demektir.
Regâib Kandili hakikati, Hazreti İbrâhîm’e dayanır diye 

yorum yapılabilir. 
Çünkü Hazreti İbrâhîm Allah hakikatini anlamak istedi.
Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.
Bakara Sûresi 130: “Ve men yergabu an milleti ibrâhîme 

illâ men sefihe nefseh ve lekadistafeynâhufîd dunyâ ve innehu 
fîlâhireti le mines sâlihîn.”

Ve men yergabu : Kim, aramak, teveccüh etmek, uzaklaşır, 
yüz çevirir, istemez, aramaz, 

An milleti : İmla, düzenlenen ilkeler, belge, 
düzenleyip yazdırılan,

İbrâhîme : İbrâhîm, rahîmiyetten gelen, rahîmiyete 
ait, 

İllâ men sefih : Kimseler, akılsız, idraksiz, düşünmeyen, 
zevk sefaya düşkün, 

Nefse hu : Kendini, nefsini, varlığını, 
Ve lekad istafeynâ-hu : Doğrusu, seçicilik, fark edicilik, şuur 

verdik, biz, onu, 
Fî ed dunyâ : Yaşamında, hayatında, dünyada,
Ve inne-hu : Muhakkak ki o, doğrusu o
Fî el âhireti : Sonunda, âhirette,
Le min es sâlihîne : Elbette, Salihlerden, iyilerden, hayırlı 

çalışmalarda, 

Meâli: “Kim İbrâhîm’in düzenlediği ilkelerden yüz çevirir, 
onun Hakk’ı aradığı gibi aramazsa, o kendini anlayamayan, 
düşünmeyen kimselerden olur. Doğrusu ona, yaşamı boyunca 



66

hakk ile batılı fark edeceği şuuru verdik ve doğrusu o şuurlu 
hareket ederse, sonunda elbette Sâlih kimselerden olur. 

Burada geçen “yergabu” kelimesi regâib kelimesiyle bağ-
lantılıdır.

Bu âyette çok güzel bir şekilde belirtildiği gibi, Hazreti 
İbrâhîm’in hakikati araması tüm insanlığa örnek gösterilmiştir.

Hakikati İbrâhîm gibi aramamız bildirilmiştir.
Bu bölümde geçen “Milleti İbrâhîm” kelimesini müellifler 

genelde İbrâhîm’in dini olarak çevirmişlerdir.
Oysa millet kelimesi başka, din kelimesi başka anlamdadır.
Diyanet İşleri Meali (Eski): Kendini bilmezden başkası İb-

rahim’in dininden yüz çevirmez. And olsun ki, dünyada onu 
seçtik, şüphesiz o, ahirette de iyilerdendir.

Diyanet İşleri Meali (Yeni): Kendini bilmeyenden başka 
İbrahim’in dininden kim yüz çevirir? Andolsun, biz İbrahim’i 
bu dünyada seçkin kıldık. Şüphesiz o ahirette de iyilerdendir.

Kur’an Yolu (Diyanet İşleri): Kendine cahilce kötülük eden-
den başka kim İbrâhîm’in getirdiği dini reddeder? Oysa biz, 
gerçekten onu dünyada seçkin kıldık; şüphesiz ki o, âhirette 
de iyiler arasında yer alacaktır.

Mehmet Okuyan Meali: Kendini bilmezlerden başka kim 
İbrahim’in dininden yüz çevirir ki! Yemin olsun ki biz onu 
dünyada (elçi) seçmiştik; şüphesiz ki o, ahirette de iyilerden 
(olacak)tır.

Kur’ân’da millet kelimesi de din kelimesi de geçer.
Şimdi bu iki kelimeyi inceleyelim. 
İbrâhîm milleti âyeti, neden İbrâhîm’in dini diye çevriliyor. 
Millet kelimesi, din kelimesi aynı anlama mı gelir?
İbrâhîm’in dini olur mu?
Din Allah’a aitse, İbrâhîm’in dini diye çevirmek doğru mudur?
Nahl Sûresi 123: “Summe evhaynâ ileyke enittebi millete 

ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn.”



67

Diyanet Meâli: “Sonra da sana, “Hakka yönelen İbrâhîm’in 
dinine uy. O, Allah’a ortak koşanlardan değildi” diye vahyettik.”

Tevhîd-î Kur’ân Mêali: “Sonra sana vahyettik: İbrâhîm’in 
düzenlediği ilkelere tâbi olmanı, Tevhîd üzere olmanı ve or-
tak koşanlardan olmamanı.” 

Millet; imla kelime kökünden gelir.
İmla-millet; düzenlenen ilkeler, belge, düzenleyip yazdı-

rılan, söyleyip yazdırmak, ezbere yazmak anlamlarına gelir.
İmlal masdarıyla, yâni imla manası ile ilişkili bir isimdir.
Aynı zamanda, aynı inanç, aynı duygu, aynı amaçta birle-

şen topluluklara da denilir. 
Asıl kökeni “İmla” kelimesinden gelir. 
Hazreti İbrâhîm hakikati aramadaki ilkeleriyle, yoluyla in-

sanlığa yol gösterdi. 
Nasıl ki bir ilim belli bir eğitim aşamasından geçildikten 

sonra biliniyorsa, din, Allah, kendini tanıma, varoluşu bilme 
de Hazreti İbrâhîmin düzenlediği ilkelerle bilinebilir.

Kur’ân’da 7 yerde “Milleti İbrâhîm” kelimesi geçer.
Müellifler genelde “Millet” kelimesini “Din” diye çevirmişlerdir. 
İbrâhîm’in dini demişlerdir. 
Böyle yapılan meâl ile din kelimesinin anlamanı örteriz. 
İnsanın dini olmaz.
Din Allah’a aittir. 
İbrâhîm’in dini olmaz. 
Bakara Sûresi 135: “Ve kâlû kûnû hûden ev nasârâ tehtedû 

kul bel millete ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn.”
Meâli: “De ki: Hayır, sadece İbrâhîm’in düzenlediği ilkeler 

üzere, Tevhîd üzere oluruz. O Allah’a ait olan sıfatları kendine 
nisbet edenlerden olmadı.”

Şimdi de din kelimesini inceleyelim.



68

Kur’ân ölçüsüyle incelediğimiz zaman, din ve millet farklı 
anlamlar taşır.

İbrâhîm milleti; İbrâhîm gibi Allah hakikatini aramanın 
yoludur, ilkeleridir.

Ama din kelimesi, Allah’a mahsustur.
Dünyada doğan her çocuk, anne babasından öğrendiği 

inanç üzere büyür ve bu inanca din olarak sarılır.
Çocuk doğduğunda, anne babanın inancı neyse, çocuk o 

inanç üzere büyür.
İşte bu din diye anılır. 
Anne ve baba, kendi din inançlarına göre o çocuğu büyü-

türler.
Her toplum kendi din inancını kendine nispet ederek, kendi 

dinini yüce görür. 
Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onların dini” 

diyerek, bir din ayrımcılığı içine düşer. 
Peki, Kur’ân’a göre dinin açılımı nedir?
Kur’ân’ı çok dikkatlice incelediğimizde dinin anlamı, anne 

babamızdan öğrendiğimize uymuyor, bambaşka bir anlamda 
karşımıza çıkıyor. 

Kur’ân’a göre din; varlığın yaratılış yasalarıdır.
Kur’ân’a göre sünnet; varlığın işleyiş yasalarıdır.
Kur’ân ölçüsüyle din Allah’a aittir. 
Kur’ân ölçüsüyle, kişinin dini olmaz. 
Çünkü kişi bir şey yaratamaz.
Yaratan Allah olduğu için, dinin sahibi Allah’tır.
Kur’ân’ı incelediğimizde, birçok yerinde, “din Allah’a ait-

tir” hakikatine ulaşırız.
Mü’min Sûresi 14: “Lehu el din-Din O’nundur.” 
Mü’min Sûresi 65: “Lehu el din-Din O’nundur.”
Zümer Sûresi 11: “Lehu el din-Din O’nundur.” 



69

Nahl Sûresi 52: “Ve lehu ed dinu vasıben-Ve din daima 
O’nundur.”

Peki, din nedir?
Kur’ân’ı incelediğimizde Yûsuf suresi 76 ve Rum Sûresi 30. 

âyette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulaşıyoruz. 
Yûsuf Sûresi 76: “Mâ kâne li yehuze ehâhu fî dînil meliki.”
Meâli: ”İşte böylece hükümdarın yasaları olmasa, o, kar-

deşini tutamazdı.”
Yûsuf Sûresi 76. âyette “Dini Melik” kelimesi vardır, “Hü-

kümdarın yasaları” demektir.
Yûsuf kıssasında, Bünyamin’in heybesinden çıkan Hüküm-

darın su kabı, Bünyamin’i hırsız durumuna düşürmüş ve Bün-
yamin, Hükümdarın hırsızlarla ilgili yasasından dolayı alıko-
nulmuştur. 

Buradan anlıyoruz ki din; “Yasa, Kanun” anlamına geliyor.
Yâni Mısır’ın Hükümdarı, Mısır’ı o yasalarla yönetti. 
“Dini Melik” âyetinin incelenmesiyle anlıyoruz ki din; “Yasa, 

Kanun” demektir.
Rum suresi 30. âyette de “Fıtrat Allah” kelimesi vardır. 
Fıtrat; açığa çıkma, yaratılış, yaratmak, varoluş, tüm kâi-

natın açığa çıkması, tohumun kabuğunun yarılıp filizin çıkışı.
Bu ne demektir; “Allah’ın fıtratı” demektir. 
Yâni; Allah’ın varlığı yaratması. Allah’ın bir özden varlığı 

yaratması.
Rum Sûresi 30: “Fe ekim vecheke lid dîni hanîfâ fıtratal-

lâhilletî fataran nâse aleyhâ lâ tebdîle li Halkıllâh zâliked dî-
nul kayyimu ve lâkinne ekseren nâsi lâ yâlemûn.”

Meâli: “Bundan sonra yüzünü, Allah’ın varlığı yaratma-
sına, varlığın yaratılış yasalarına, Tevhîd üzere çevir. İnsan-
ların vücûda gelişi O’ndandır. Allah’ın Halkiyetinde bir deği-
şiklik yoktur. İşte dosdoğru din budur. Fakat insanların çoğu 
dinin hakikatini bilemiyorlar.” 



70

Evet, âyette belirtildiği gibi “Li el dini hanifen fıtrata Al-
lah, elleti fatara.” 

Din; “Allah’ın fıtratıdır.” 
Yâni “varlığın yaratılış yasaları”dır.
İşte buradan da anlıyoruz ki din; Allah’ın varlığı yaratma-

daki yasalarıdır, kanunlarıdır.
Yâni varoluş yasalarına “Din” diyoruz.
Varlıktaki yaratılış, nitelikten niceliğe, atomdan molekül-

lere, zerreden kürreye tüm varlığın varoluşundaki yasalar, 
Kur’ân’da “Din” diye belirtilir.

İşte yaratan Allah’tır. 
İnsan bir hücreyi, hücrenin zarını bile yaratamaz. 
İnsan yaratıcı olmadığından dolayı, “benim dinim” diyemez. 
Meâl yaparken de “İbrâhîm’in dini” diye de meâl yapmak 

doğru değildir.
Onun için millet kelimesini din diye çevirmek doğru değildir.
İbrâhîm’in veya bir başkasının dini olamaz.
Din, Allah’a aittir. 
Onun için Kur’ân’da birçok yerde “Din O’nundur” der.
Rum Sûresi 30. âyette; “dosdoğru din nedir? sorusunun 

cevabı çok güzel açıklanır.
İşte bundan dolayı insanın dini olmaz. 
İnsanın imanı olur.
Regâible başlayan yolculukta, insan Allah’a makam ma-

kam şahit olur.
Ve Allah’tan emin olan insanın imanı oluşur.
İnsan benim dinim dememelidir.
O zaman insan yaratıcı durumuna düşer.
Din Allah’a aittir, çünkü yaratılıştaki yasaların sahibi de 

O’dur. 



71

İnsan, dini anladığında Allah hakikatini anlayacaktır ve 
böylece iman sahibi olacaktır. 

Eğer bizler, dini anlayamazsak; Rum Sûresi 31. âyetteki 
açıklanan duruma düşeriz.

Rum Sûresi 31: “Minellezîne ferrakû dînehum ve kânû şi-
yeâ kullu hızbin bimâ ledeyhim ferihûn.”

Meâli: “Onlar dini bölen kimselerden oldular ve bütün hepsi 
tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bölündüler. Her zümre 
kendi inançlarıyla sevinip övündü.”

İşte dini Kur’ân’a göre anlayamayan kişi, atalardan gelen 
inançla, bir ayrımcılığın içinde kalır ve böylece “Benim dinim, 
onun dini” diyerek, dinin hakikatinden uzaklaşır. 

Anne babadan öğrendiği din inancını yüce görür, başka din 
inancında kalanları kâfir görerek, onları cehennemlik sanır.

Dinin hakikatini anlayamayan kişi, din ayrımcılığı içinde 
hareket eder.

İslâm dini, Hristiyanlık dini, Mûsevilik dini diye bir ayrım-
cılığın içinde olur ve kendini din savaşlarının içinde, kâfirleri 
yok etme inancı içinde bulur. 

Ayrıca, Rum Sûresi 31. âyette belirtildiği gibi, kendi din 
edindiği inançta bile, cemaatlere, tarikatlara, mezheplere bö-
lünerek, kendi cemaatinde, tarikatında, mezhebinde olma-
yanlara hoş bakmaz “Bizden-bizden değil” anlayışıyla bakar.

Kur’ân’i ölçüde, din ve sünnet inceliğini anlayan, bir ay-
rımcılığın içine düşmez.

Tüm varlığa Hakk nazarıyla bakar.
Ve bilir ki din ve sünnet birbirine bağlıdır.
Dinin hakikatini anlayan, sünnet hakikatini de anlar. 
Peki, sünnet nedir?
Yâni sünnetullâh nedir?
Fetih Sûresi 23: “Sunnetellâhilletî kad halet min kabl ve 

len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ.”



72

Meâli: “Allah’ın varlıktaki işleyiş yasaları geçmişten ge-
leceğe devam eder gider ve Allah’ın varlıktaki işleyiş yasala-
rında asla bir değişiklik bulamazsınız.” 

İşte din; varlığın yaratılış yasalarıdır.
Sünnet; varlığın işleyiş yasalarıdır. 
Yâni, varlığın varoluşundaki yasalara “Din” denir.
Varlığın, işleyiş sistemindeki yasalara “Sünnet” denir.
Bunlar birbirinden ayrılmaz. 
Tüm İslâm dünyası, peygamberin sünneti lafzını kullanır. 
Lâkin Kur’ân’da; sünneti resûl kelimesi yoktur.
Sünnetullâh kelimesi vardır.
Resûl’lerin sünneti olmaz, Allah’ın sünneti olur.
Tüm insanların ve tüm varlığın vücûdlarındaki ve tüm ev-

rendeki işleyiş yasalarına “Sünnetullâh” denir. 
İşte tüm bilim adamları, aslında kendi dallarında gece gün-

düz, Allah’ın sünnetini inceliyorlar. 
Resûl, Nebî dediğimiz insanların sünneti olmaz. 
Onların siyerleri olur. 
Yâni yaşamdaki gayeleri, amaçları, tarzları, uygulamaları, 

makâmları, takip ettikleri bir sistemleri olur.
Yâni kısaca; makâmlara göre davranışları, hâl ve hareket-

leri, yaşam biçimleri olur.
İşte: 
Din Allah’a aittir.
Sünnet Allah’a aittir.
Din; her türlü varlığın varoluşundaki, Allah’a ait olan ya-

saların adıdır.
Sünnet; görünen görünmeyen her varlığın işleyişinde, sü-

rüp gitmesinde, Allah’a ait olan yasaların adıdır.
İşte regâibin sırrı, İbrâhîm gibi hakikati aramak, Allah’a 

teveccüh etmenin sırrıdır.



73

Regâib makamı, İbrâhîm’in Rabbini arama makamıdır.

Hazreti İbrâhîm’in M.Ö 2000’li yıllarda yaşadığına inanılır.

İbrâhîm makamı; sorgulamanın, hakikati aramanın ma-
kamıdır.

Yerlere göklere bakarak, “bu âlem nasıl var oldu, bu âlemi 
var eden kimdir, benim Rabbim sen misin?” sorularını sorarak, 
“hakikati arayanların babası” olarak anılır olmuştur. 

Yaşadığı dönemde yaptığı mücadele ile “Tevhîd’in Babası” 
olarak anılır.

Varlığın varoluşunu ve varlığı var edeni anlamak isteyen-
lere bir rehberdir.

“Allah nedir?” hakikatini anlamak isteyenlere, sorup araş-
tıranlara en güzel örnektir. 

Kâinat okulunun talebesi, İlm-i Tehvîd yolunun öğretmeni, 
tüm inançların babasıdır. 

Fırat nehri yakınlarında Babil şehrinde yaşadığı bildirilir. 

O günün kavmi olan Keldani kavminde yaşadığı aktarılır.

Babası Taruh ya da Azer’dir.

Bir bilgiye göre de, annesi İbrâhîm’e hamileyken, babası 
Taruh vefat etmiştir.

Anne hamileyken Taruh’un kardeşi Azer ile evlenmiştir.

İbrâhîm Atalarının Tanrı inancını ilk reddeden kişi mi-
dir, bilemeyiz. 

Atalarının anlattığı Tanrı inancını kabul etmeyen, anne-
sine babasına; ben sizin inandığınız Tanrıya inanmıyorum di-
yen kişi, neden Tevhîd’in babası kabul edilir? 

Hazreti İbrâhîm atalardan gelen yargılayıcı Tanrı inan-
cını reddeden kişidir.

Yâni o günün ilk ateisti sayılabilir.



74

Ateist Tanrıyı reddeden demek değil, atalarından duyduğu 
Tanrı inancını reddeden demektir. 

Eğer Tanrı varsa, var olanın reddiyesi olamaz.
Eğer Tanrı yoksa, yok olanın zaten reddiyesi olamaz.
Hazreti İbrâhîm, Kainât kitabını inceleyerek, hakikate ula-

şan bir kişi olarak tüm insanlara örnek gösterildi.
Denildi ki: “Siz de İbrâhîm gibi varlığı inceleyin, varoluşu 

anlayın var edeni düşünün.”
Kur’ân’da İbrâhîm gibi bakıp, arayın diye bildirilir.
“Nurî İbrâhîm” En’am Sûresi 75
Anlamak için bakmak.
Tanımak için bakmak.
Şahit olmak için bakmak.
Hikmetsel bakmak.
Çözümsel bakmak.
Mesajı yakalamak için bakmak.
Varoluşu ve var edeni anlamak için bakmak.
Şahit olmadığımız bir Allah inancı, iman değildir.
Her ezanda 4 defa, günde 20 defa söylenen “Eşhedü” keli-

mesi, “Şahit olun” mesajıdır.
Şahit olmak, tanımak, hakikatleri görebilmek, iman bo-

yutuna kapı açar.
Şahit olmak için; bakmalı, incelemeli, tanımaya çalışmalıdır. 
İnanç, şahit olmadığımız bir Allah’a inanmaktır.
İman, şahitlik boyutu olan bir Allah inancıdır.
Hazreti İbrâhîm, görünen varlığın hakikatini aradı. 
Yerlere göklere baktı.
“Bu görünenler nedir, varlık nasıl oldu, varlığı kim yarattı, 

beni kim yarattı?” diye sorguladı. 



75

İbrâhîm; bakmanın, gözlemlemenin, sorgulamanın, haki-
kati aramanın, varlığın öz değerlerine yönelmenin sembolüdür.

İbrâhîm regâib makamının sırrıdır.
İbrâhîm; yerlere göklere bakarak “Bu âlem nasıl var oldu, 

bu âlemi var eden kimdir, benim Rabbim sen misin?” sorularını 
sorarak, “Hakikati arayanların babası” olarak anılır olmuştur. 

En’âm Sûresi 75-79
75- İşte böylece İbrâhîm; göklerdeki ve yerdeki gücün sa-

hibini anlamak, nûrumuzu anlamak ve hakikatlerden emin ol-
mak için baktı gözlemledi. 

76- Sonra da gece bir bilememezlik içindeyken bir yıldız 
gördü ve dedi ki: Rabbim bu mudur? Fakat o gelip geçtiği za-
man, gelip geçenlerde sevgiye ulaşamam, dedi. 

77- Sonra da, ortaya çıkan Ay’ı gördüğünde dedi ki: Rab-
bim bu mudur? Fakat o da gelip geçtiği zaman, eğer ben Rab-
bimin hidâyetini anlayamazsam, elbette dalâlette kalan kim-
selerden olurum, dedi. 

78- Sonra da ortaya çıkan güneşi gördüğünde dedi ki: Bu 
daha büyük olan mıdır Rabbim? Fakat o da gelip geçtiği za-
man dedi ki: Ey kavmim! Ben sizin ortak koştuğunuz şeyler-
den uzağım. 

79- Ben yüzümü Tevhîd üzere, gökleri ve yeri var eden o 
güce çevirdim ve ben O’nun varlığının yanında kendime var-
lık isnat eden değilim. 

İbrâhîmi bakmak; anlamak için bakmaktır.
Hepimiz çocuk iken annemize babamıza “Ben nasıl oldum, 

bu görünen âlem nasıl oldu?” diye sorular sorduk.
Ailemiz “Allah yarattı” dedi.
“Anne Allah nerede, ben onu görebilir miyim?” diye sorduk.
Çoğu anne baba çocuğuna “Allah görünmez, göklerde” dedi ve 

çocuğun saf sorgulamasının, anlamak istemesinin önüne geçti.



76

İşte, İbrâhîmi bakmak; anlamak, tanımak, şahit olmak 
için bakmaktır.

Şunu çok iyi düşünmeliyiz; “Saf masum çocuklara nasıl bir 
din anlayışı öğretiyoruz?”

Görünen varlığın, yaratılışını ve yaratıcısını anlamak için mi?
Yoksa, emirler, yasaklar, ibadetler, cennet, cehennem diye-

rek, hakikatini hiç öğretemediğimiz bir din anlayışı mı?
Allah korkusu, cehennem korkusu ile büyüyen bir çocuk, saf, 

temiz düşünebilir mi, anlamak, şahit olmak için bakabilir mi?
Çoğumuz, korkularla, emirlerle, yasaklarla büyütüldük.
Hiç şahit olmadığımız bir Allah inancı ile büyütüldük.
Bizlere öğretilen din anlayışıyla, bizim gibi inanmıyor diye 

karşımızdakini yargıladık, kâfir saydık, cehennemlik saydık, 
onlara saldırdık, zulüm ettik.

Çoğumuz eksik aramak için yetiştirildik.
Çoğumuz yargılamak için yetiştirildik.
Çoğumuz karşımızdaki insanın da bizim gibi bir yaratıcı 

tarafından yaratıldığını anlamak için bakmadık. 
İbrâhîmî bakmak nedir?
İbrâhîmî yöneliş nedir?
İbrâhîm gibi gözlemlemek nedir?
İbrâhîm gibi yaratıcısını tanımak için bakıp gözlemlemek 

nedir? Öğrenemedik.
Benim Rabbim kim, yâni beni vücûdlandıran, benim vücû-

dumda her an işleyen kim? diye düşündürülmedik.
Her insan “İbrâhîmî bakmak nedir?” bilmelidir.
Varlığın nasıl var olduğunu anlamak için varlığa bakarak 

düşünmelidir.
Yerlere göklere bakmalıdır.



77

Hakikate yönelmeli, varlığın kendine bakmalı, gözlemle-
meli, işleyişi anlamak için tefekkür etmelidir.

“Nasıl var olduk, nasıl vücûdlandık?” düşünmelidir.
“Nereden geldik, nereye gidiyoruz?” düşünmelidir.
Kimseyi yargılamamalıdır.
İnsanların inançlarını, ibadetlerini onlara bırakmalı, inanç-

ları küçük görmemelidir.
Kimsenin din anlayışını kerih görmemelidir.
Bakara Sûresi 256: “Lâ ikrâhe fîd dîni.”
Meâli: “Kimsenin din anlayışını kerih görmeyin.”
İnsan her zaman aklını kullanmalı, hakikate şahit olmak 

için gayret göstermelidir. 
İbrâhîmî bakmak makamına erişmelidir.
Regâib makamına erişmelidir.
Varlığın, varoluşun, var edenin hakikatini anlamak için 

İbrâhîm gibi bakmalı, gözlemlemelidir.
İbrâhîmî bakmak duygusuna erişmelidir.
Hazreti İbrâhîm olmak; varlığı incelemek, varlığın işleyi-

şini düşünmek araştırmak ve tüm Kâinattaki tek güç olan Al-
lah hakikatine ulaşmakla mümkündür. 

İşte regâib; İbrâhîm gibi, Rabbine rağbet etmektir.
Tüm varlığın tek sahibi olan Allah’a teveccüh etmektir.
Kendi yaratılışının nasıl olduğunu arayanların gönülle-

rinde Regâib Kandili yanmıştır.
Allah hakikatini arayanların gönüllerinde yanan kandil, 

regâib makamının açılımıdır.
İşte Regâib Kandilinden maksat, hakikati aramanın, haki-

kate yönelmenin duygusunun toplumda yeşertilme gayretidir.
Bunu oluşturan Kâmil insan, toplumda insanların varlığın 

varoluşunu düşünmelerini istemiştir.



78

Ve bunu Kur’ân ölçüsüyle yapmıştır.
Kandiller yoktur deyip alay edenlerin bu maksadı anla-

maları gerekir. 

REGÂİB
Edep ile açılır, nûra giden kapılar
İnnâ Allah râgıbûn, Allah’a teveccüh et

Regâib sırrı nedir, yılda bir gün değildir
Gel düş gönül rahmîne, Allah’a eyle ragbet

Kurtul öfke nefretten, geç benlikten kibirden
Kalma ata dininde, bâtıl şeyleri terk et 

Var Mürşid-i Kâmile, tut onun Hakk elinden
Onunla mirâc eyle, nice sırrı seyir et

Geç hevâdan hevesten, kurtul nice taklitten
Sarıl Hakk’ın ilmine, aşk ile tefekkür et

Hazır eyle gönlünü, teslim eyle kendini
Vücûdun Zâtını bil, kendine etme nisbet

Regâîbden mirâca, mirâcdan berâate
Fenâfillah sırrında, Hakk’a er de bayram et

Üflenen rûhun sırrı, lâ ilâhe illallah
Nûrundan nûruna ak, Halk’ta Hakk’a nazar et

Şimdi Regâibden sonra gelen, Miraç Kandilini inceleyelim.



79

MİRAÇ KANDİLİ SIRRI

Miraç Kandilini oluşturan Kâmil insanın gayesi, miraç ha-
kikatini hatırlatma gayretidir.

Regâible başlayan kandil, miraç makamına kapılar açar.
Hakikate yönelmenin duygusuyla başlayan yolculuk, ma-

kam makam hakikatlere kapılar açar.
Makam makam hakikat yolunda yükseliş, diğer adıyla mi-

raç, Allah’a vuslata eriştirecektir.
Miraç, urûc, rücû, oruç, irci, aynı kökten gelen kelimelerdir. 
Miraç; yükselmek, yücelmek, aslına dönmek, merdiven, 

rücû etmek gibi anlamlara gelir. 
Miraç; İlmel yakîn, Aynel yakîn, Hakkâl yakîn makam ma-

kam irfaniyet yolculuğudur.
Miraç; yerlerin ve göklerin sırlarına erme yolculuğudur.
İlmî yolculuk, edep ile aşk ile olan bir yolculuktur.
Miraç; ilm-i ledün yolculuğudur.
Miraç; bir Hızır’ı bulup, onun vesilesi ile kendi vücûd şeh-

rinde Allah’a ermenin yolculuğudur.
Miraç; Âdem’den Muhammed’e nice resûl nebi hakikatini 

bir vücûdda görmektir.
Nedir vücûddaki Âdem boyutu, Havva boyutu?
Âdem’in çocukları boyutu nedir? 
Peki nedir ikiz olan, Hâbil boyutu, Kâbil boyutu?
Nedir Şit boyutu?
Şit’den gelen İdris boyutu?
Nedir, İdris’den gelen Nûh boyutu?



80

Peki ya nedir Nûh’un 4 oğul boyutu?
Yâfes, Sâm, Hâm, Kenan boyutu?
Sâm boyutundan gelen Hûd, Sâlih, Âzer boyutu nedir?
Âzer boyutundan gelen İbrâhîm, Haran, Nâhur boyutu nedir?
Haran’dan gelen Lût boyutu nedir?
Ya İbrâhîm’e bağlı olan, Sâre boyutu, Hâcer boyutu?
Peki ya, İbrâhîm’den gelen, İsmâil, İshâk, Medyen boyutu 

nedir?
Medyen’den gelen Şuâyb boyutu nedir?
Sâre’den doğan İshâk boyutu nedir?
Peki ya Hâcer’den doğan İsmâil boyutu nedir?
İshâk’dan akan, Yâkûb boyutu, Ese-İys boyutu nedir? 
Ese-İys den gelen Eyyüb, Zulkifl boyutu?
Peki ya Yâkûb boyutunun on iki oğul boyutu nedir?
Nedir, “Ruben, Yehûdâ, Levi, Naftali, Dan, Aşer, Şimon, Ze-

vulun, İsâhar, Gad, Yûsuf, Benyamin” boyutları?
Yehûdâ boyutundan gelen, Davud boyutu nedir?
Davud boyutundan gelen Süleyman boyutu nedir?
Ya Levi boyutundan gelen İmrân âilesi nedir?
İmrân boyutundan gelen, Mûsâ, Hârûn boyutları nedir?
Hârûn boyutunun açtığı, İlyâs, Elyasa boyutu nedir?
Ya Yûsuf boyutundan açılan, Efrâim, Mişâ, Rahmet boyut-

ları nedir?
Efrâim boyutundan gelen, Nûn ve Yuşâ nedir?
Peki ya nedir, Benyamin boyutundan gelen, Matta, ondan 

gelen Yûnus boyutu?
Hârûn boyutundan gelen, Üzeyr boyutu nedir?
Nedir Üzeyir’in üzerine bindiği eşek boyutu?
Süleyman boyutundan filizlenip gelen, Zekeriya boyutu 

nedir?
Zekeriya’dan gelen Yahya boyutu nedir?



81

Süleyman boyutundan akıp gelen İmran boyutu nedir?
İmran boyutundan süzülen bakire Meryem boyutu nedir?
Ya Meryem boyutundan gelen İsâ boyutu nedir? 
Ya İsmâil boyutundan akıp gelen, tüm boyutların kaynağı 

olan, Abdullah ve Âmine-Emin’e ye bağlı olan Muhammed bo-
yutu nedir?

Ya nedir Abdullah makamı, Âmine-Emin’e makamı
Muhammed boyutu; ancak ve ancak Abdullah makamına 

eren, yâni kulluk boyutuna eren ve Âmine’lik yâni eminlik bo-
yutuna erende tecelli eder.

Ya tüm boyutların sahibi olan Allah boyutu nedir?
İşte miraç; makam makam kendi vücûdunda nice hakikat-

lere ve oradan da Allah’a şahit olma yolculuğudur.
Miraç kişinin kendi ten boyutundan cân boyutuna olan 

yolculuğun adıdır.
Kişinin kendi varoluşunu anlama isteği duygusu regâibdir.
Kendini anlama makamlarında yolculuk ise miraç etmek, 

urûç etmektir.
Miraç kendini tanıma yolculuğudur.
Aslını anlama yolculuğudur.
Nereden geldi, nereye gidiyor bilme yolculuğudur.
Miraç, Allah’a rücû etmektir.
Nice makamlara erişmektir.
Ten boyutundan cân boyutuna...
Makam makam mânâ yolculuğudur. 
İnsan, Allah’ın mânâ evidir.
İnsan vücûdu Allah’ın şehridir.
O şehirde nice sırlar vardır.
O şehirde şehrin Sultanı vardır.
Miraç mânâ evine dalmak…
Nice sırlara yolculuk yapmaktır.



82

Âdem’den Muhammed’e…
Nice resûl nebiyi bir vücûdda bulmaktır.
Vücûdun Zâtına vücûdda şâhit olmak…
O Zâtta fâni olmaktır.
Miraç aslını bilme yolculuğudur.
Aslı olan Allah’a erme yolculuğudur.
O’nun deryasında...
Bir damla olduğunu görme yolculuğudur.
Kul olduğunu bilme yolculuğudur.
Miraç kendini bilmenin irfânî yolculuğudur.
Miraç, varoluşu ve var edeni anlamanın Ulvî yolculuğudur.
Miraç, Allah hakikatine erişme yolculudur.
Miraç; vücûdun sahibiyle buluşma yolculuğudur.
Fenâfillah ve Bekâbillah yolculuğudur.
Miraç, iki kısımdır. 
Bedenli olan ve bedensiz olan.
Beden boyutundaki Miraç; 
Bedendeki tecellileri anlamanın yolculuğudur.
Yâni bedenin varoluşunu...
İşleyişini anlama yolculuğudur.
Bu makamda; vücûdda tecelli eden…
Zikir, Fiil, Sıfat, Zât boyutları idrak edilir.
Beden boyutunda, Zâkir’in zikri…
Fâil’in fiili, Mevsûf’un sıfatları... 
Vücûdun Zâtı idrak edilir.
O’nun Zâtında fenâfilah olunur.
Bedensiz olan yolculuk…
Bedenin geldiği Ulvî boyuttur. 
Bu mertebelerde; 
Rûh, Nûr, Hû, Ehâd, Âmâ boyutları zevk edilir.



83

Bu mertebelerde beden, akıl, tefekkür yoktur.
Bu mertebeler zevk-i ilâhi boyutudur.
Meâric Sûresi 3: “Minallâhi zîl meâric.”
Meâli 1: “Ulvî makamların sahibi Allah’tır.”
Meâli 2: “Miraç Allah’ın Zâtına şahitlik yolculuğudur.”
Fecr Sûresi 28: “İrciî ilâ rabbike” 
Meâli 1: “Sadece Rabbine miraç et.”
Meâli 2: “Aslın olan Rabbine rücû et.” 
Kâf Sûresi 16: “Nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd”.
Meâli “Biz ona şah damarından daha yakınız.”
İşte Miraç; bize şah damarından yakın olan Allah’a kendi-

mizde şahit olma yolculuğudur.
Miraç yolculuğu oruç-urûc hakikatidir.
Makam makam urûc etme hakikatidir. 
Oruç makamlarında her makamda kişi kendine varlık is-

nat etmekten sakınır, uzaklaşır.
Oruç, urûc etmektir.
Urûc, karanlıktan aydınlığa erişmektir.
Urûc, kâlbî yükseliştir.
Urûc, gönlün aydınlığıdır.
Urûc; ilmî, irfanî yol almaktır.
Urûc, kesrette vahdete erişmektir.
Urûc, tenden câna erişmektir
Urûc, kendi beden varlığında Hakk’a yükselmektir.
Oruç, miraç etmektir.
Oruç, makam makam nice hakikatlere erişmektir.
Oruç, kişinin kendi hakikatine erişmesidir.
Oruç; gururdan, kibirden, bilmişlikten, başkasına hor bak-

maktan, yargılamaktan sakınmaktır.
Oruç, aklını ve gönlünü tertemiz etmendir.



84

Oruç, kendi beden kitabına dönüp onu okumak için, aklını, 
gönlünü hazırlamaktır.

İsrâ Sûresi 14: “Ikra kitâbek kefâ bi nefsi ke.”
Meâli: “Oku kendi vücûd kitabını, kendini tanımak için vü-

cûd kitabın sana yeter.”
Allah hakikatine erişmen, O’na şahit olman kendi vücûd 

kitabını okumanla mümkün olacaktır.
Aradığın tüm hakikatler kendi vücûd kitabının sayfala-

rında yazılıdır.
O sayfalara temas edebilmen için aklını gönlünü tertemiz 

etmen gerekir.
Vakıâ Sûresi 78-79: “Fî kitâbin meknûn, lâ yemessuhû il-

lel mutahherûn.” 
Meâli: “O kitabın içinde gizli, korunmuş bir âlem vardır, 

tertemiz olandan başkası o âleme temas edemez.”
Âyette ne güzel belirtilmiş, kendi vücûd kitabımızın ha-

kikatlerine erişebilmemiz için oruçlu olmalıyız, tertemiz ol-
malıyız, aklımızı, gönlümüzü mutahher-tertemiz etmeliyiz.

Kur’ân’da, “tertemiz olmayanlar sırlara erişemezler” diye 
bildirilmiştir.

Gel kardeşim, oruç edelim, sakınalım.
Aklımızı esir alan her türlü bâtıl bilgiden, gururdan, ki-

birden arındıralım.
İkilik ifade eden, ayrıştıran, ötekileştiren her türlü yargı-

layıcı bilgilerden, duygu ve düşüncelerden sakınalım.
Dedikodu edip çekiştirmekten, fitnelik ve fesatlıktan, ha-

setlik ve kıskançlıktan temizlenelim.
Kur’ân’da sunulan, Bakara Sûresi 191: “Vel fitnetu eşeddu 

minel katli- fitnelik öldürmekten daha tehlikelidir” âyetini hiç 
unutmayalım.

İkilik, sahtelik, gerçek yüzünü saklama, aldatmak, saptır-
mak, ara bozmak, musibet, gibi olan tüm hallere fitnelik denir. 



85

Yâni karışıklık, kargaşalık çıkarma durumu, gerçekten 
uzaklaşma, aslını görmeme, aslını örtme, fitne durumudur. 

Gel kardeşim, fitnelik orucu tutalım, fitnelikten de sakınalım.
Birilerini küçük görmekten, kendimizi büyük görmekten, 

yaratılan bir varlığa hor bakmaktan sakınalım. 
İnsanların inançlarına, ibadetlerine göre yargılamaktan 

uzak duralım.
Birilerini; dinsiz, imansız, kâfir, cehennemlik görmekten 

aklımızı temizleyelim.
Zalimlikten, zalimliğe götüren her türlü bilgiden, duygu 

ve düşünceden uzak duralım.
İftiralardan, yalanlardan, asılsız bilgilerden arınalım.
Gel kardeşim oruç urûc etmektir anlayalım.
Her türlü gafletten, hurafeden uzaklaşalım.
Allah’ın ulviyetinin yanında ne kendimize ne başkasına 

yücelik nispet etmeyelim.
Gel yaratılışı ve yaratıcıyı anlamak için her türlü kötü hal-

lerden, duygu ve düşüncelerden uzak duralım.
Her türlü bâtıl, ayrıştırıcı, yargılayıcı, hor baktırıcı bilgi-

lerden uzak duralım.
Oruç tutmayı sadece aç kalmak susuz kalmak zannetme-

yelim.
Orucu urûca döndürelim.
Bak, Hazreti Muhammed ne güzel bildirmiş.
“Nice oruç tutanlar var ki, aç kalmaktan başka bir kazanç-

ları yoktur. (İbn Mace, Sıyam,21)
“Nice oruç tutanlar var ki, oruçlarından payları açlık ve 

susuzluktur. (İbn Hanbel, 2/373)
“Kim yalan söylemeyi, cahilliği ve cahillikle amel etmeyi 

(günah işlemeyi) terk etmezse, Allah’ın onun yemesini, içme-
sini terk etmeye ihtiyacı yoktur.”(İbn Mace, Sıyam,21)



86

Ne güzel bildirilmiş.
Yalanı, günahı, cahilliği, kötülüğü terk edelim.
Gel kardeşim urûc edelim.
Makam makam miraç edelim.
Bedenlerdeki tecellileri idrak edelim.
Bu bedenler nasıl var oldu, nasıl işlemekte, sıfatları nasıl, 

bedeni tutan vücûd hakikati nedir? Hep bunları ince ince te-
fekkür edelim.

Ve bedenin sahibine teslim olalım.
Miraç, bedendeki nice hakikatlere şahit olup, Hakk’ta fâni 

olma yolculuğudur.
Oruç urûc etmektir, fenâfillaha erişmektir.
Fenâfillah, Allah’ın ulviyetinde fâni olmaktır.
Gel kardeşim, urûc edelim.
Toprak boyutunda kalmayalım, özü görelim.
Vücûd okulunda dersler görelim.
Makam makam nice sırlara erişelim.
Yaratılışı ve yaratanı idrak edelim.
Şahitlik makamına erişelim.
Teslimiyet makamına erişelim
İnsan makamına erişelim.
Oruç sakınmaktır;
Gururdan, kibirden, benlikten.
İftiradan, yalandan, gıybetten.
Bir başkasını öteki görmekten.
Oruç sakınmaktır;
Dilini tutarak kötü söz etmekten.
Dedikodu edip çekiştirmekten.
İçindeki fitnelik, fesatlık, hasetlikten.
Oruç sakınmaktır;
Kâlb kırıp incitmekten.



87

Kıskançlık içinde olmaktan.
Bağırıp çağırıp, azarlamaktan.
Oruç sakınmaktır;
İnsanların gizli yönlerini araştırmaktan.
Alay edip, küçük görmekten.
İnsanların inançlarını yargılamaktan.
Oruç sakınmaktır;
Yaratılan bir varlığı hor görmekten.
Kendini yüce sanmaktan.
Bir başkasını cehennemlik görmekten.
Oruç sakınmaktır;
Allah’ın ulviyetinin yanında, kendine varlık nispet etmekten.
Allah’a ortak koşmaktan.
Kulluk şuurundan kopmaktan.
Gel ey kardeşim!
Oruç tutmayı sadece yemekten içmekten sakınmak san-

mayalım.
Tüm fena hallerden de sakınalım.
Saygı sevgi tenezzül içinde olalım.
Gel, orucun nice makamına erelim.
Gel, oruçtan içeri oruca erelim.
Gel, orucu sadece yemekten içmekten sakınmak görmeyelim.
Oruç sakınmaktır, uzak durmaktır, el çekmektir.
Oruç, savmdır, sıyamdır, rücû etmektir.
Gel, orucu sadece mide orucu olarak görmeyelim.
Gel, beynin orucu ne bilelim
Gel, gözün, dilin, kulağın, elin, ayağın, cümle azanın oru-

cuna erelim.
Oruç miraç etmektir. 
Miraç Kandilinin sırrı tüm bunları hatırlatma gayretidir.



88

Miraç makamı, Allah’ı Allah ile anlamanın ulvî yolculuğudur. 
Miraç; merdivenle göğe yükselmek değildir.
Miraç; gönül âleminde Hakk’a yükselmektir.
Miraç, kişinin Ulvî makamlardaki idraki ilerleyişidir, yük-

selişidir.
Urûc etmek, Ulvîyette yükselmek anlamına gelir. 
Me’âric kelimesi; Ulvî derecelerde yükselmek, semalar, 

nimetler, lütuflar, manevi makamlar, ruhî makamlar gibi an-
lamlara gelir.

Biz buradan anlıyoruz ki Allah’ı anlamak için yapılan ulvî 
yolculuğun yâni idraki yolculuğun adı miraçtır.

Miraç; insanın kendi iç âlemine dönüp, kendi aslını an-
lama yolculuğudur.

Bu yolculuk ten elbisesinden can elbisesine olan bir yol-
culuktur.

Miraç kişinin kendi enfûsî âleminde vücûdun Zâtına erişme 
yolculuğudur.

Miraç zahirdeki göğe olan yolculuk değildir.
“Mademki mevcuttu Allah her yerde
Muhammed niçin çıktı göklere
İnsanın gözünden kalkarsa perde
Allah görünmeyen bir taraf yoktur”
İşte miraç; hakikatler yolunda yapılan ulvî yolculuğun adıdır.
Allah hakikatine erişmek için yapılan ilmî, idrâkî, şuhudî 

yolcuğun adı miraçtır.
Regâib makamına erenin Miraç Kandili başlar.
İsrâ Sûresi 1. âyette belirtilen, gece yolculuğu denilen yol-

culuk, kişinin kendi cehalet karanlığından hakikatlerin aydın-
lığına olan yolculuğun adıdır.

İşte bu miraç hakikatidir.



89

Miraç; bir damlanın ummana kavuşmak için yaptığı yol-
culuğun adıdır.

Damla ummandan ayrı değildir, Umman damladan ayrı 
değildir...

Miraç; var edeni ve varoluşu anlamanın Ulvî yolculuğudur.
Miraç; ten elbisesinden can elbisesine geçmenin ulvî yol-

culuğudur.
Kişinin kendinde olan Muhammed nûru ile Hakk’ın nû-

runa olan Tevhîd yolculuğudur.
Miraç; Hazreti Muhammed’e mahsustur diye belirtilir.
Bundan maksat, kişi kendindeki Muhammed nûrunun ge-

misine binerse kişiye miracı Muhammed yaptırır sırrıdır.
Miraç hakikati, Muhammedî makama yapılan ulvî yolcu-

luktur.
Miraç, Muhammed makamı olan Hazret makamına erişme 

yolculuğudur.
Yûnus Emre bu konuda şöyle söylemiş.
“Ben bu yolu bilmez idim, aşk gönlüme düştü gider,
Aşk elinden dertli yürek kaynayarak taştı gider.
Hani bizden öğüt alan, kalmadı dünyaya gelen,
Gece gündüz taat kılan, o Sırat’ı geçti gider.
Hep onlar Sırat’ı geçti, varıp dost iline düştü,
Gönül maksuda erişti hazrete ulaştı gider.”
İşte gönül boyutunda olan yükselişin adı miraçtır.
Miraç, kişiyi Muhammed makamı olan Hazrete erdirir.
Miraç hakikati iyi bilinmelidir.
Birçok kültürde miraçtan bahsedilir. 
Eski Hint kültüründe, İran mitolojisinde, diğer kültürlerde 

miraç hadisesi vardır.



90

Zerdüştlük inancında da Zerdüşt’ün göklere yükseldiği, 
cennet ve cehennemi gördüğü, meleklerle ve Tanrı ile görüş-
tüğüne inanılır

Tevrat’da 2. krallar bölümü 2. babında: “Ve İlyas kasır-
gada göklere çıktı.”der

Zeus mitlerinde; Tanrı Zeus, Tanrı dağındadır ve onunla gö-
rüşmek için oraya çıkmak gerekir, onunla görüşen yarı Tanrı 
olandır, diye bildirilir.

İslam dünyasında da Hazreti Muhammed’in miracından 
bahsedilir.

Hatta 5 vakit namazın Hazreti Muhammed’e miraçta farz 
kılındığı anlatılır.

Ve şöyle inanılır:
Allah miraçta Hazreti Muhammed’e 50 vakit namaz farz 

kılmış. 
Hazreti Muhammed, miraç dönüşü Hazreti Mûsâ ile kar-

şılaşmış.
Ve Hazreti Mûsâ; Hazreti Muhammed’e 50 vaktin ağır ge-

leceğini söylemiş.
Benim ümmetime de 50 vakit farz kılındı, ümmetime bu 

ağır geldi, uygulamadılar, der.
Ve 5 vakte indirinceye kadar Mûsâ, Hazreti Muhammed’i 

tekrar tekrar Allah ile görüşmeye göndermiş.
Hatta 5 vakte indirildiğinde Mûsâ, Hazreti Muhammed’e, 

tekrar Rabbine dön dediğinde, Hazreti Muhammed; artık Rab-
bimden utanırım demiş.

Bunlar bize hep Buhari’den, Müslim’den delil olarak sunulur.
Aslı böyle midir, hakikati nasıldır, burada nasıl bir mesaj 

vardır, iyice düşünmek, araştırmak gerekir. 
Düşündüğümüzde 50 vakit namaz, 24 saat içinde yaklaşık 

30 dakikada bir namaza tekâbül ediyor.
Kişi gece 6 saat uyusa geriye 18 saat kalıyor. 



91

18 saatte 50 vakit namaz, yaklaşık 20 dakikaya tekâbül 
ediyor.

Yâni kişi yarım saat de bir namaz kılması gerekir. 
Namaz kılmanın da 15 dakika olduğunu düşünelim, o za-

man namazdan hiç kalkılmaması gerekir. 
Acaba burada nasıl bir sır vardır.
Bunu çok iyi düşünmeliyiz.
Bize aktarılan her bilgiyi iyi anlamalıyız. 
Orada sunulan mesajları anlamaya çalışmalıyız.
Miraç hakikati, bedenin Zâtı olan Rabb hakikatine erişme 

yolculuğudur.
Miraç; kendi vücûduna dönüp, vücûdunun sonsuz sırlarını 

anlama yolculuğudur.
Miraç; varoluşun hakikatine olan yolculuktur. 
Miraç; kendi aslını bilme, aslına teslim olma yolculuğudur. 
Miraç; kendi beden gemine binip, tefekkür ve şahitlikle 

yaptığın irfâniyet yolculuğudur.
Miraç; kendi vücûd Kur’ân’ına dönüp, o canlı Kur’ân’da Al-

lah’ın âyetlerine şahit olma yolculuğudur.
Miraç; kendi vücûdunu Kur’ân, vücûdunun sonsuz işaret-

lerini âyet bilme yolculuğudur.
Miraç; kendi bedeninin işlevselliğini seyretme, bedenin 

sahibine bedende şahit olma yolculuğudur.
Miraç; kendi vücûdunun risâlet ve nebilik boyutlarına şa-

hit olma yolculuğundur.
Miraç; kendi vücûd şehrinde Cebrâil ile buluşup, vücûdun 

sahibine olan yolculuktur.
Miraç; kendi vücûd şehrinde, Allah’a ait olan nice ulvî bo-

yutlara şahit olmaktır.
Miraç; kendi vücûd şehrinde nice makamlara ermektir.



92

Miraç, vücûd şehrinde makamlar görmek, makamlar geç-
mektir.

İşte bu makamlardan bazıları: 
Âdem makamında Âdem ile buluşmaktır, yâni tenin olu-

şumuna şahit olmak ve teni tutan rûha ermektir.
Şit makamında Şit ile buluşmaktır.
Yâni bedenin Habil ve Kâbil duygularını birleyebilmektir, 

kontrol edebilmektir. 
İdris makamında İdris ile buluşmaktır.
Yâni kendi vücûdunu bir dershane bilip, kendi vücûdunda 

ilmî bir dersle buluşmaktır.
Nûh makamında Nûh ile buluşmaktır.
Yâni vücûd gemisine binip vücûdun Zâtına teslim olma 

yolculuğudur. 
İsmâil olup İbrâhîm’e erme yolculuğu.
Yâni râhimiyetten gelen seslenişe tâbi olup, vücûdun Zâtına 

ermektir.
İbrâhîm makamında İbrâhîm ile buluşmaktır.
Yâni râhimiyetten şekillenip gelen vücûdlanma boyutuna 

ermektir.
Yâkûb makamında Yâkub ile buluşmaktır.
Yâni kâlb makamına erme yolculuğudur.
Yûsuf makamında Yûsuf’la buluşmaktır.
Yâni ten deryasından cân deryasına erişme yolculuğudur.
Musâ makamında Mûsâ ile buluşmaktır.
Yâni sıfatullah makamına ermektir. 
İsâ makamında İsâ ile buluşmaktır.
Yâni fenâfillah makamına erip, bedeni çarmıha gerip, rûha 

karışmaktır, Hakk’a vuslat etmektir.
Muhammed makamında Muhammed’le buluşmaktır.
Yâni nûr boyutunun zevkine ermektir.



93

Cümle âlemin nûr ile sarılı olduğunu görmektir.
Halk’ta Hakk’a nazar etmektir.
İşte miraç; Hakk deryasında damla olduğunu anlayıp, 

Hakk’a karışma yolculuğudur.
Miraç; kendi aslına dönmenin, kendini bilmenin irfânî yol-

culuğudur.
Miraç; tüm bedenleri tutan tek vücûda karışma yolculuğudur. 
Aklını, gönlünü temizleyen kişinin miracı başlayacaktır. 
Gönlü regâibe eren kimse hakikatin arayışına düşecektir.
Bir kişinin içine hakikati aramanın ateşi düştüğünde, ken-

dini bir yolda bulur.
Bu yol onu, kâmil kişilerle buluşturur.
Kâmil kişiler de zamanında böyle soruların cevabını ara-

yan kişilerdir.
Bu arayış, bir Yunus gibi, bir Taptuk Emre’nin kapısına 

vardırır.
Taptuk Emre’nin kapısına varıldığında,
Ne ararsın diye sorulduğunda,
Gönlüne aşk düşmüş mü diye bakıldığında,
Önce edep bulmak için yoğrulduğunda, 
Edep bulduğuna kanaat edildiğinde,
Mürşidine el verip teslim olunduğunda,
Mürşidin elinden, Hakk’ın eli tutulduğunda, 
İlm-i Tevhîd dersleri tebliğ edildiğinde,
Miraç’ın başlamıştır. 
Miraç seni sana döndürür.
Benlik ateşini söndürür.
Sendeki Hakk’ı sana bildirir.
Nice makam gördürür.
Hakk ile Hakk’a erdirir.
Miraç yolculuğu, kendi vücûd Kur’ân’ını okuma yolculuğudur.



94

Hazreti Yûsuf’un Kenan diyarından Mısır’a olan yolculuğu 
miraç sırrıdır.

Bu yolculuk tenden câna olan yolculuktur.

Tenin de cânın da sahibinin Allah olduğuna şahit olma 
yolculuğudur.

İsrâ Sûresinin ilk âyetinde de miraç hakikati belirtilir. 

İsrâ Sûresi 1: “Subhânellezî esrâ bi abdihî leylen minel 
mescidil harâmi ilel mescidil aksallezî bâreknâ havlehu li nû-
riyehu min âyâtinâ innehu huves semîul basîr.”

Subhâne ellezi : Noksan sıfatlardan münezzeh, Zâtıyla 
saran, ki o, 

Esrâ : Karanlıktan aydınlığa sevk eden, gece 
yürüyüşü, 

Bi abdi hî leylen : Kulunu, geceleyin, karanlık, cehaletin 
karanlığı, 

Min el mescidi el harâmi : Teslim olunan yer, teslimiyet, kutsal, 
mukaddes, 

İlâ el mescidi el aksa : Uzak mescid, en son, nihayet, 
erişilecek son nokta 

Ellezi bâreknâ : Mübarek, bereketli kıldık, bereketimiz, 
nimet, feyz

Havle hu : Etrafını, çevresini, o
Li nûriye hu : Görmesi için, anlaması için, ona 

göstermek için, 
Min âyâti nâ : Âyetlerimiz, işaretlerimiz, delil, 

hakikatlerimiz, 
İnne hu huve el semîu : Muhakkak o, işittiren, 
El basîr : Gördürendir, basiret veren, aslını 

görmek, 

Meâli: “Ki O’dur noksan sıfatlardan münezzeh olan. Ku-
lunu; cehaletin karanlığından, hakikatlerin aydınlığa sevk 
eden, çevresinde olan her şeyde, bereketimizi, işaretlerimizi 



95

görmesi için, teslim olunan mukaddes yerden, teslim olunacak 
son noktaya ulaştıran. Muhakkak ki O’dur işittiren, gördüren.”

Mescidil Harâm’dan Mescidil Aksa’ya olan yolculuk tenden 
câna olan yolculuktur.

İnsanın vücûdu mukaddestir ve Allah’a aittir.
Onun için vücûda benim demek insana haram kılınmıştır.
İnsan, vücûdunun Zâtına şahit olabilmesi için cehaletin 

karanlığından kurtulması gerekir.
Benlik hastalığından kurtulmadan miraç başlamaz.
Gece yolculuğu diye bilinen İsrâ yolculuğu, cehaletin ka-

ranlığından hakikatin aydınlığına olan miraç yolculuğudur.
İnsan hakikati ancak kendi vücûd yolculuğunda anlayacaktır.
Bedenin Zâtına ancak bu yolculukta şahit olacaktır.
Nice resûl nebî sırrına kendi vücûd şehrinde şahit olacaktır.
Miraç; insanın kendinden kendine olan yolculuktur.
Miraç; insanın kendi vücûdunda nice hakikate erişmesidir.
Miraç; beden şehrini keşfetme yolculuğudur. 
Miraç; kendini bilme yolculuğudur. 
Miraç; Tevhîd’e erişme yolculuğudur.
Miraç; kendi vücûd şehrinde Allah’a erişme yolculuğudur.
Necm Sûresinde Miraç hakikatinin akışı muhteşem sunulur.
Necm Sûresi
1-

وَالنَّجْمِ إذَِا هوََى
Ven necmi izâ hevâ

Ve el necmi : Yıldız, var olanın her bir parçası, yansıyan nur, ışık, 
İzâ hevâ : Düşen, kaydı, inen, hüviyet, yer ile gök arası, boşluk, 

aslı, 

Meâli 1: “Var olan her şeyden yansıyan nur O’nu gösterir.” 



96

Meâli 2: “ Her bir varlık Allah’ın hüviyetiyle sarılıdır.”
2-

مَا ضَلَّ صَاحِبكُُمْ وَمَا غَوَى
Mâ dalle sâhıbukum ve mâ gavâ

Mâ dalle : Sapmadı, dalalete düşmedi, aslından kopmadı, 
Sâhib kum : Arkadaşınız, dost, sahip, gözeten, siz, 
Ve mâ gavâ : Azmadı, baştan çıkmadı, ayartılmadı, aklı bozan 

şeyler

Meâli 1: “Arkadaşınız hakikatleri bırakıp kendi anlayışına 
sapmadı ve ayartılmadı.”

Meâli 2: “Dostunuz bâtıl şeylerden yüzünü çevirdi, aslın-
dan kopmadı.”

3-

وَمَا ينَطِقُ عَنِ الْهوََى
Ve mâ yentıku anil hevâ.

Ve mâ yentiku : Konuşmaz, konuşmadı, nutuk, seslenmek, 
An el hevâ : Hevâ, haviy, boş, boşluk, aslı, kişinin kendi 

arzusu, egodan gelen, zannı, 

Meâli 1: “Ve boş bir şey konuşmadı.”
Meâli 2: “O hevâsından bir şey dile getirmedi”
Meâli 3: “O asılsız şeyler konuşmadı.”
4-

إنِْ هوَُ إلَِّ وَحْيٌ يوُحَى
İn huve illâ vahyun yûhâ

En huve illâ : O, ancak, sadece, 
Ve hay yûhâ : Hay olan, diri olan, bilgileri alır, vahyolunur, 



97

Meâli 1: “O, sadece hakikatleri konuştu ve konuştuğu ha-
kikatler diri olana ait olan bilgilerdir.”

Meâli 2: “O, sadece hayy olandan gelen vahyi dile getirdi.”
5-

عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقوَُى
Allemehu şedîdul kuvâ

Alleme hu : Öğretti, ilmin sahibi, o, 
Şedid : Daha fazla, sıkı, kuvvetli, kudretiyle saran, 
El kuvâ : Sapasağlam tutan, kudretli, tecellileriyle tutan,

Meâli 1: “Bütün varlığı kudretiyle saran, bütün varlığı te-
cellileriyle tutan, ilmin sahibi olan O’dur.” 

Meâli 2: “Allah; heryeri kudretiyle sarandır, her bir varlığı 
tecellileri ile kuşatandır, ilmin sahibidir.” 

6-

ةٍ فاَسْتوََى ذُو مِرَّ
Zû mirreh festevâ.

Zû mirt : Sahip, zat, ayna, azamet, elbise, kendini göstermek, 
Fe istivâ : İstikamet, istikrar, aynı, eşit, kapladı, yöneldi, 

göründü, düzgün bir şekilde oluşturdu, ona uygun 
olanı ona uygun kıldı, 

Meâli 1: “Bütün her şeyde kendini gösteren Zat’tır, bütün 
her şeyi sonsuz nitelikleri ile kaplayandır.”

Meâli: “Allah; tüm vücûdları tutan Zâttır, her şeyi sonsuz 
nitelikleriyle kuşatandır.” 

7-

وَهوَُ باِلْفُقُِ الْعَْلىَ
Ve huve bil ufukil a’lâ



98

Ve huve bi el afak : O, afak, bütün her yer, 
El alâ : Yüce olan, üst, ulvî, 

Meâli 1: “Ve o, bütün her yerdeki ulviliğe yöneldi.” 
Meâli 2: “Ve arkadaşınız, her yeri kuşatan ulvi olana yöneldi.”
8-

ثمَُّ دَناَ فتَدََلَّى
Summe denâ fe tedellâ

Summe denâ : Sonra, yaklaştı, 
Fe tedellâ : Daha da, sarktı, uzandı, düştü, daha yakın oldu,

Meâli 1: “Sonra yaklaştı, daha da yakınlaştı.” 
Meâli 2: “Makam makam yaklaştı, kendinden geçti.”
9-

فكََانَ قاَبَ قوَْسَيْنِ أوَْ أدَْنىَ
Fe kâne kâbe kavseyni ev ednâ

Fe kane kâbe kavseyni : Öyle ki, oldu, mesafe, derece, iki yay, 
benzer, aynılık, eşit, 

Ev ednâ : Yahut, hatta, daha da yakın, bir, uygun, 
aşağı, düşük, 

Meâli 1: “Öyle ki aynılık derecesinde, hatta daha yakın.”
Meâli 2: “Kâbe kavseyne ve ev edna makamlarını göre-

rek, birliğe erişti.”
10-

فأَوَْحَى إلِىَ عَبْدِهِ مَا أوَْحَى
Fe evhâ ilâ abdihî mâ evhâ

Fe evhâ : Böylece, vahy, ilâhi düşünce, haydan gelen, 
İla abdi hî : Kulluğunun, Hakk’tan ayrı olmadığının,
Ma evhâ : Vahy, ilâhi düşünce, haydan gelen, 



99

Meâli 1: “Böylece o ilâhi düşüncenin ne olduğunu anladı, 
kulluğun ilahi düşüncesine ulaştı.” 

Meâli 2: “Böylece o vahye uydu, kulluk makamına erdi, va-
hiyden ayrılmadı.”

11-

مَا كَذَبَ الْفؤَُادُ مَا رَأىَ
Mâ kezebel fuâdu mâ reâ

Mâ kezebe : Yalanlamadı, reddetmedi, 
El fuâd : Kalbi, idraki, gönül, 
Ma reâ : Görmek, gördüğü şeyi, 

Meâli 1: “Gördüğü şeyi kalbi yalanlamadı.”
Meâli 2: “Yalanlardan temizlendi, Hakk’ın vechini görerek 

gönül makamına erişti.”
Meâli 3: “Gördükleriyle gönül ehli oldu, gördüklerinin ya-

lan olmadığına şahit oldu.” 
12-

أفَتَمَُارُونهَُ عَلىَ مَا يرََى
E fe tumâr rûnehu alâ mâ yerâ

E fe tumârun hu : Öyleyse, hâlâ, tereddüt, tartışma, o 
Alâ mâ yerâ : Yüce, gördüğü yücelik, 

Meâli 1: “Gördüğü şeyler için o tereddüde düşmedi.”
Meâli 2: “O, yüceliği gördü, hiç tereddüde düşer mi?”
13-

وَلقَدَْ رَآهُ نزَْلةًَ أخُْرَى
Ve lekad reâhu nezleten uhrâ

Ve lekad reâ hu : Gördü, anladı, o, 



100

Nezleten uhrâ : İniş, tenezzül, sunulan, inzal eden, konak, 
başka, diğer, âhir, sonunda, 

Meâli 1: “Doğrusu o bir tenezzül içinde bütün her yerde 
hakikatleri gördü.” 

Meâli 2: “O her yerden sunulan yüceliği gördü.”
Meâli 3: “Sonunda tenezzül makamına erişti, o gördü.” 
14-

عِندَ سِدْرَةِ الْمُنْتهَىَ
İnde sidretil muntehâ

İnde : Yanında, katında, orada, 
Sidreti el muntehâ : Hakk halk birliği, âmâ buutu, halkiyetin 

kaynağı, 

Meâli 1: “Sidretü’l-Müntehâ’da.”
Meâli 2: “Kaynağından açığa çıkışı gördü.”
15-

عِندَهاَ جَنَّةُ الْمَأوَْى
İndehâ cennetul mevâ

İnde ha cennet : Yanında, katında, ona ait, o, cennet, huzur, 
bahçe

El mevâ : Barınak, halk sırrı, mekân, varılacak yer, aslı, 
kaynağı, her nesnenin evveli.

Meâli 1: “Varılacak yer olan huzur O’nun katında.” 
Meâli 2: “Her nesnenin doğduğu yeri gördü, huzura erişti.”
Meâli 3: “Her şeyin kaynağına erişti, ilâhi huzuru hissetti.”
16-

دْرَةَ مَا يغَْشَى إذِْ يغَْشَى السِّ
İz yagşes sidrete mâ yagşâ



101

İz yagşe : Büründüğünde, örttüğünde, 
El sidret : Sonsuzluk, sidre, her yerin nûr ile kaplanması, 
Ma yagşâ : Şey, ne, saran, ihata, örten, bürüyen, kaplayan,

Meâli 1: “Bütün her şeyi nuruyla kaplayanı, tüm tecellile-
rin geldiği o yeri anladığında.”

Meâli 2: “Nûrun aktığı, her yerin akan o nûrla sarıldığını 
gördüğünde.”

17-

مَا زَاغَ الْبصََرُ وَمَا طَغَى
Mâ zâgal basaru ve mâ tegâ

Mâ zâga el basar : Kaymadı, bakış, basiret,
Ve ma tegâ : İkiliğe düşmedi, hâkim, egemen, haddi aşmadı,

Meâli 1: “Basireti kaymadı ve ikiliğe düşmedi.”
Meâli 2: “Bakışı o nûrla birleşti, o bakıştan dönmedi.”
Meâli 3: “Basireti nûr oldu, o nûrdan başka bir şey görmedi.” 
18-

لقَدَْ رَأىَ مِنْ آياَتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى
Lekad reâ min âyâti rabbihil kubrâ

Lekad reâ : andolsun, doğrusu, gördü, anladı, 
Min âyeti : Âyet, işaret, delil, 
Rabbi hi el kubrâ : Rabbinin, büyük, yüce, ulu,

Meâli 1: “Doğrusu o, Rabbinin yüceliğini delilleriyle gördü.”
Meâli 2: “Doğrusu o, tüm vücûdların sahibinin yüceliğini, 

her yerde delilleriyle gördü.”
Meâli 3: “Doğrusu o, yüce Rabbinin âyetlerini nûrun akı-

şında gördü.” 



102

HEP SENDEDİR
Yerde gökte nice âlem
Mânâ dolu benî âdem
Hakk’a giden nice kadem
Bul kendinde hep sendedir

Kurdun, kuşun nice dili
Nice kulun nice hâli
Her beşerin nice derdi
Bul kendinde hep sendedir

Resûl Nebî nice yârân
Tevrat İncil hem de Kur’ân
Sûre âyet nice ihsân
Bul kendinde hep sendedir

Kâbe denen Hakk’ın evi
Kıble denen Hakk’ın yönü
Her an olan Hakk’ın zikri
Bul kendinde hep sendedir

Miraç sırrı refref burak
Sır taşıyan nice varak
Ölüm denen bâki durak
Bul kendinde hep sendedir

Haşir sırrı mahşer yeri
Cennet denen huzur yeri
Cehennemin o ateşi
Bul kendinde hep sendedir

Allah denen ûlvi kudret
Nice lütuf nice rahmet
Evvel sırrı hem ahiret
Bul kendinde hep sendedir



103

MİRAÇ
Allah denen Ulvî kudret
Şahit ol ki hep sendedir
O’ndan geldi cümle sûret
O’nun sırrı hep sendedir

Allah gökte sakın sanma
Gör kendinde O sendedir
Sen kendini ayrı sanma
Her nefeste hep sendedir

O’nu görmek ister isen
Dön kendine miraç eyle
O’ndan ayrı değilsin sen
Şahit ol da seyir eyle

Bil kendini gâfil olma
Tenden Can’a miraç eyle
Can’da Can ol tende kalma
Tevhîd’e er miraç eyle

Miraç sırrı refref burak
Bin burağa miraç eyle
Nice makâm nice varak
Refref’e uy miraç eyle

Şimdi Berâat Kandili sırrını inceleyelim.



104

BERÂAT KANDİLİ SIRRI

Berâat kelime olarak, suçundan aklanmak, kurtulmak de-
mektir.

Peki, insanoğlu suçlu mudur?
İnsanoğlu günah içinde midir?
Günah nedir, suç nedir?
İnsan suçludur.
İnsan günahkârdır.
İnsan gaflettedir.
Berâat, suçundan kurtulmaktır.
Berâat, günahtan sıyrılmaktır.
Berâat, gafletten uyanmaktır.
Berâat, ortak koşmaktan beri durmaktır.
İnsanın suçu, günahı; Allah’a ait olan vücûda benim demesidir. 
Allah’ın mülkü olan vücûdu gasp etme gafletidir.
Vücûdda olan fiile, sıfata, zâta benim deme gafletine düş-

mesidir.
Oysa, tüm vücûdların sahibi Allah’tır.
Vücûdlardaki, fiilin, sıfatların, zâtın sahibi Allah’tır.
Asla insan değildir.
İnsan, vücûdunda her an olmakta olan işleyişi yapan değildir.
Asla vücûdundaki sıfatların sahibi değildir.
Vücûdunu tutan Zât asla kendisi değildir.
Vücûd insana emanettir, ona ait değildir.
Ona ait olsa! İnsan hiç vücûdunu yaşlandırır mı, hiç vücû-

dunu halsiz, takatsız bıraktırır mı, hiç öldürür mü?



105

Evet, insan suçludur, günahkârdır.
Kendine şah damarından yakın olan Allah’a teslim olma-

makla suçludur.
Kendini bilmemekle suçludur.
Varlıkta Hakk’ı görmemekle suçludur.
Kibre düşmekle, yaratılanı küçük görmekle suçludur.
Benlik içine düşmekle suçludur.
Dünyaya esir olmakla suçludur.
Ölümü unutmakla suçludur.
Çevresine zulüm etmekle suçludur.
Kul hakkına girmekle suçludur.
Kâlbler kırmakla suçludur.
İçinde öfke, kin, nefret, taşımakla suçludur.
Dedikodu yapmakla, birilerinin ardından çekiştirmekle 

suçludur. 
Evet, insan suçludur, günahkârdır.
Allah’a ait olan vücûda benim demekle suçludur.
İşte Berâat, insanın suçundan, günahından aklanmasıdır.
Bu suçtan aklanmak da, ancak ve ancak, vücûdu sahibine 

teslim etmekle mümkündür.
Vücûda benim deme gafletinden kurtulmakla mümkündür.
Yâni fenâfillah mertebesine ulaşmakla mümkündür.
Berâat; Allah’ta temizlenmektir.
Kendine benlik isnat etmekten kurtulmaktır.
Allah’ın yüceliğinin yanında kendine varlık nispet etme 

gafletinden kurtulmaktır.
Berâat kelimesi, Tevbe Sûresi 1. âyette geçer. 
Tevbe Sûresi 1:

نَ  نَ اللهِّ وَرَسُولهِِ إلِىَ الَّذِينَ عَاهدَتُّم مِّ برََاءةٌ مِّ
الْمُشْركِِينَ



106

Berâetun minallâhi ve resûlihî ilâllezîne âhedtum minel 
muşrikîn 

Berâetun : Suçsuzluk, aklanma, temizlenme, saf, 
kurtulmak, 

Min Allah : Allah’ın, Allah’tan, 
Ve resûli-hi : Resulü, hakikatleri gösteren, açığa çıkaran, 
İla ellezin : İçin, göre, ancak, kimseler, 
Âhed tum : Ahd, sözleşme, söz verme, sözüne uyan, siz, 
Min el muşrikîne : Ortak koşmak, kendine varlık isnat etmek, 

şerik koşmak, 

Meâli 1: “Allah’ın yüceliğinin yanında kendine varlık isnat 
edenler; hakikatlerin sözlerine uyan kimseler olduklarında, Al-
lah ve resulünü anladıklarında, şirkten kurtulurlar.” 

Meâli 2: “Allah’ta aklanmak, o resûlün getirdiği hakikat-
leri anlamakla, verdikleri sözü tutmakla, müşriklikten kur-
tulmakla mümkün olacaktır.” 

Meâli 3: “Resûlun sunduğu hakikatlere uyan, ahidlerine 
uyan, Allah’a ortak koşmayan kimseler, Allah’ta tüm günah-
larından arınacaklardır.”

“Berâetun minallâhi-Allah’ta temizlenmek-Allah’ta berâate 
ulaşmak” ne kadar çarpıcı bir âyettir. 

Berâat(Berâet); temize çıkmak, uzaklaşmak, kurtulmak, 
temizlenmek, suçundan aklanmak, saflaşmak, beri durmak 
yâni tüm kötü hallerden uzak durmak gibi anlamlara gelir.

Âyette belirtildiği gibi “min el müşrikîn” şirk günahından 
kurtulmak, berâat makamına ermekle mümkün olacaktır. 

Berâatin mânâsını düşündüğümüz zaman anlıyoruz ki şirk-
ten kurtulmamız gerekir. 

Şirk günahı nedir iyi bilmeliyiz. 
Kibir günahı nedir iyi bilmeliyiz.
Kibirden ve şirkten kurtulmak için mücadele etmeliyiz.
Şirk;



107

Allah’a ait olan vasıfları kendimize nispet etmenin adıdır.
Allah’a ait olan vasıfları ama kendimize ama başkasına 

nispet ederek ama kendimizi ama başkasını yüce görmektir. 
Ortak çıkarmak demektir, hem Allah var hem de ben va-

rım günahıdır.
Allah’ın yanında varlığa ayrı bir hüviyet vermek demektir.
Allah’ı ayrı âlemleri ayrı zannetme günahıdır.
Kibir; 
Allah’ın ekberiyetinin yanında kendini yüce sanmaktır.
Kendini yüce, seçilmiş, üstün görme günahıdır.
Yaratılan herhangi bir varlığa hor bakmaktır, ya da diğer 

bir varlıktan üstün tutmaktır.
Çevresindeki insanlardan kendini üstün görme günahıdır.
Allah’ım! bizlerin; şirk günahından, kibir günahından kur-

tulmamızı nasip et, Sana teslimiyet, tevekkül içinde olmamızı 
nasip et. 

Allah’ım! bizleri; hurâfelerden berâat ettir, ilimden ayrıl-
mamamızı nasip et.

Allah’ım! bizleri; haksızlık etmekten berâat ettir, hak üzere 
olmamızı nasip et.

Allah’ım! bizleri; kötülük ettirmekten berâat ettir, hep iyi-
lik etmememizi nasip et.

Allah’ım! bizleri; gurur kibir gibi şeytani duygulardan 
berâat ettir, tenezzül içinde olmamızı nasip et.

Allah’ım! bizleri; fitnelik, fesatlık, hasetlik, gibi iblisi duy-
gulardan berâat ettir, sevgi ve saygı içinde olmamızı nasip et.

Allah’ım! bizleri; dilimizden kötü sözler söylemekten berâat 
ettir, hep hakça sözler söylememizi nasip et.

Allah’ım! bizleri; dedikodu yapıp arkadan çekiştirmekten 
berâat ettir, varlıkta seni görmeyi nasip et.



108

Allah’ım! bizleri; insanların ayıbını aramaktan, sırlarını 
araştırmaktan, alaya almaktan, kötü isimler lakaplar takmak-
tan berâat ettir, bedenlerde senin tecellilerini görmeyi nasip et.

Allah’ım! bizleri; insanların inançlarını yargılamaktan, on-
ların ibadetlerini hor görmekten, kendi inancımızı üstün gör-
mekten berâat ettir, herkesin kendi öğrendiğine göre sana yö-
nelmesini mâkul görmemizi nasip et.

Allah’ım! beynimizden kötü duygu ve düşünceler geçmesin-
den berâat ettir, hep hayır üzere duygu ve düşünceler nasip et.

Allah’ım! bizleri; öfkeden, hiddetten, kinden, nefretten, ba-
ğırıp çağırmaktan berâat ettir, hep sakin, sükûnet içinde ol-
mamızı nasip et.

Allah’ım! bizleri; Senin ulviyetinin yanında kendimize 
varlık nispet etmekten berâat ettir, fenâfillah sırrına erme-
mizi nasip et.

Allah’ım! bizleri; varlığın sûret boyutunda kalmaktan 
berâat ettir, sîret yönünü görmemizi nasip et.

Allah’ım! berâatın mânâsına erenlerden eyle bizleri.
Allah’ım! Sana şahit olanlardan eyle bizleri.
Allah’ım! her an Sana teslimiyet, tevekkül içinde olanlar-

dan eyle bizleri.
Allah’ım! İslâm şuuruna erenlerden ve yaşantısını Müslü-

man olarak yaşayanlardan eyle bizleri.
Evet, şirk, kibir ve cümle günahlardan kurtulmak Allah’ta 

berâat etmektir.
Her varlıkta Ekber olanı görmek, kibir günahından kur-

tulmaktır.
Her varlığın sahibini, varlığın kendinde görmek, bizleri 

şirk günahından kurtaracaktır.
İnsan her varlığı zâtı ve sıfatları ile kuşatanın Allah oldu-

ğunu unutmamalıdır.
Her varlığın vücûdunda olan tüm nitelikler Allah’a aittir.



109

Bizim vücûdumuz da Allah’a aittir.
Vücûdumuzda fâil olan, mevsuf olan, mevcûd olan Allah’tır.
Bizim bedenimizdeki işleyiş Allah’a aittir.
Yâni bedenimizde olan işleyişin sahibi biz değiliz.
Bedenimiz Allah’ın işleyişiyle çalışır. 
Kâlbimiz o işleyişle atar, kanımız o işleyişle dolaşır, tüm 

organlarımız o işleyişle her an çalışır.
Atomlarımız, hücrelerimiz, dokularımız ve tüm vücûdu-

muzda fiilin fâili Allah’tır. 
Aynı zamanda bir taştaki, bir çiçekteki, bir kuştaki işle-

yiş de Allah’a aittir.
İşte biz; kendimize ve varlığa ait sandığımız işleyişin, Allah’a 

ait olduğunu anladığımızda, fiil şirkinden kurtulmuş oluruz. 
Bizim vücûdumuzdaki sıfatlar Allah’a aittir.
Bizdeki; “Hayat, Îlim, İrâde, Semî, Basâr, Kûdret, Kelâm” 

sıfatlarının sahibi Allah’tır.
İşte biz; kendimize ve varlığa ait sandığımız sıfatların, Allah’a 

ait olduğunu anladığımızda, sıfat şirkinden kurtulmuş oluruz. 
Bizim vücûdumuzu tutan zât bizzat Allah’ın kendisidir. 
İşte biz; kendi vücûdumuzu ve her varlığın vücûdunu tu-

tan zâtın Allah olduğunu anladığımızda vücûd şirkinden kur-
tulmuş oluruz.

Anlıyoruz ki cümle kâinatta fiiliyle, sıfâtıyla, zâtıyla te-
celli eden Allah’tır.

Biz bilmezlikle kendimizdeki ve varlıktaki nitelikleri, ken-
dimize ve varlığa isnat etmişiz ve şirke düşmüşüz. 

Ama kendimiz ama hiçbir varlık kendini var edemez.
Kendi sistemindeki hiçbir niteliğin de işleyişin de sahibi 

değildir.
Her varlığın kendindeki tüm nitelikler, tüm yücelikler Al-

lah’a aittir. 



110

Eğer biz kendimize, fiil, sıfât, vücûd isnat edersek bunun 
adı şirktir.

Allah’a ait olan yüceliği ve niteliği kendimize veya birine 
isnat etmek şirktir.

İşte bu şirkten kurtulmanın adı, “Berâat”tır
Allah’a ait olan vasıfları kendimize veya birine isnat et-

mek şirktir.
Kul hakkına girmek de şirktir.
Çünkü kulda Allah’ı görememek, Allah’ı ayrı kulunu ayrı 

zannetmek de şirktir. 
Şirk ikilik çıkarmak demektir.
Senlik benlik kavgasına düşmek demektir.
Varlıkta Allah’a nazar eden, ilâhi aşkı gönlünde hisseden 

kimse;
Allah ayrı ben ayrıyım diyemez.
Varlık ayrı Allah ayrı diyemez.
Kimseye zerre kadar zarar veremez. 
Kul hakkına asla giremez.
Çünkü gönlündeki Allah aşkı buna müsaade etmez.
Şirkten kurtulan Berâat eder.
Berâat eden İslam olur.
Senede bir gün hatırlatılan “Berâat Kandili” insana “Su-

çundan, günahından kurtul” hatırlatmasıdır.
Günah suçundan kurtulanların Berâat’leri tecelli edecektir.
Senede bir gecede…
Kandil denen gecede…
Bir iki dua ile…
Yalvarmak yakarmak ile…
Kurtulmak değildir Berâat. 
Önce suçunu görebilmektir.
Günahkâr olduğunu anlayabilmektir.
Gaflette olduğunu bilebilmektir Berâat.



111

Benlikten, kibirden, sıyrılmak…
Şirkten kurtulmak…
Günahından arınmak…
Gafletten uyanmaktır Berâat.
Kendinde Hakk’ı bulmak…
O’na, yokluğuyla teslim olmak…
Fenâfillaha ermek…
Tertemiz olmaktır Berâat. 
Gururdan kibirden sıyrılmak…
Öfkeden hiddetten arınmak…
Kul hakkı yemekten uzak durmak…
Saf tertemiz olmaktır Berâat. 
Tüm kötü hallerden uzak durmak…
Ayrımcılıktan kurtulmak…
İkilik hallerinden arınmaktır Berâat.
Arabozuculuk yapmamak…
Dedikodu yapıp arkadan çekiştirmemek…
Eksik gedik aramaktan uzak durmaktır Berâat.
İnsanları inançlarına göre ayırmaktan uzak durmak…
Biz ve onlar dememek…
Kimseyi yargılamamaktır Berâat.
Hiç kimseye hor bakmamak…
Hiçbir varlığa zarar vermemek.
Halk’ta Hakk’a nazar etmektir Berâat.
Birilerinin hakkını yemekten uzak durmak…
Kimsenin malına göz dikmemek…
Çalıp çırpmaktan uzak durmaktır Berâat.
Benlik suçundan kurtulmak,
Kibir günahından sıyrılmaktır Berâat.
Allah’ın ulviyetinin yanında…
Kendine varlık nispet etmemektir.



112

Şirk günahından temizlenmek,
Fenâfillah olma sırrıdır Berâat.
Benlik suçunu görebilmek,
Günahkâr olduğunu anlayabilmektir.
Şirk içinde olduğunu anlamak,
Gaflette olduğunu bilmektir Berâat.
Benlikten, kibirden, sıyrılmak.
Şirkten kurtulmaktır Berâat.
Günahından arınmak.
Gafletten uyanmaktır Berâat.
Kendinde Hakk’ı bulmak,
O’na yokluğunla teslim olmaktır.
Beden varlığından geçmek,
Tertemiz olmaktır Berâat. 
Gururdan kibirden sıyrılmak,
Öfkeden hiddetten arınmaktır.
Hasetlik, fesatlık suçundan kurtulmak, 
Saf tertemiz olmaktır Berâat. 
Tüm günahlardan sıyrılmak, 
Varlık borcundan kurtulmak,
Tertemiz olmaktır Berâat 
Gönül kırmamaktır, 
Alay etmemektir Berâat.
Hor görmemek, 
Hâkir bakmamaktır Berâat.
Halk’a Hakk nazarıyla bakmak,
Hakk’tan gayrı görmemektir Berâat.
İçindeki benlik esaretinden,
Gurur, kibir gibi enaniyetten,
Kin, nefret, düşmanlıktan,
Kurtulmaktır Berâat



113

Allah’a karşı şirk koşmaktan,
Kendine varlık isnat etmekten,
Temizlenmektir Berâat.
Dünya esaretinden,
Şan şöhret sevdasından, 
Uzak durmaktır Berâat
Aşk ile tevbe edip,
Müşrikliği terk etmektir Berâat.
Hakk’ın mağfiretiyle,
Af edilmektir Berâat.
Allah’ın mağfiretine mazhar olanların.
Allah’ın ulviyetine teslim olanların.
Her yerde Allah’a nazar edenlerin.
Berâat Kandilleri tecelli edecektir.
İşte yukarıda da belirtildiği gibi, Berâat her türlü günah-

tan uzak durmanın adıdır. 
Allah’a karşı ve kullara karşı günahların ne olduğunu çok 

iyi bilmeliyiz.
Ve bunlardan uzak durmalıyız, beri durmalıyız.
Günahlarımızı anlayıp tevbe etmeliyiz. 
Tevbemizde samimi olup günahlara dönmemeye gayret 

etmeliyiz.
Allah “kul hakkı ile gelmeyin” diye bildirir.
Allah’a karşı günahlardan daha büyüktür kul hakları.
Kişinin günahlarından Berâat edebilmesi için günahların-

dan arınması gerekir.
Günah, kişinin kendine benlik isnat ederek, Allah şuurun-

dan kopmasıdır. 
Günah; yaptığı hatalardan dolayı gönlünü kirletmesidir. 
Berâat ise gönlünün arınmasıdır.
Kişinin berâat etmesi ancak ve ancak günahlarından sıy-

rılması ile mümkündür.



114

Tevbe dil ile değil, samimi bir gönül ile olmalıdır. 
Zaten tevbesinde samimi olan, yaptığı günaha bir daha 

dönmez.
Berâat, ancak ve ancak tevbesinde samimi olanın ulaşa-

cağı lütuftur 
Allah; yaptığımız hatayı tamir etmemizi, bir kişinin hak-

kına girdiğimizde onunla helalleşmemizi ve ona yaptığımız 
hatayı telafi etmemizi ister.

Birinin hakkına girmişsek, hakkında dedikodu yapmışsak 
isterse otuz yıl önce olsun, gidip onunla helalleşmeden tevbe-
miz gerçekleşmez.

Tevbesi olmayanın Berâatı olamaz.
Tevbe, dil ile tevbe yapıp, tekrar aynı günaha dönmek de-

ğildir. 
Böyle yapılması kişinin kendini kandırmasıdır.
Kişinin berâatinin gerçekleşmesi, yaptığı tüm günahlar-

dan uzak durması ile tecelli edecektir. 
İnşallah hâlisi kâlb ile tevbesinde duranlardan oluruz
İnşallah Berâatin şuuruna ulaşanlardan oluruz.
Berâatin hakikatini hatırlatmayı amaç edinip, böyle bir 

gece düzenleyen Kâmil insanların asıl maksadı, Berâatin tüm 
ömrümüze yayılmasıdır.

Berâat’ın mânâsı gönüllerinde tecelli eden kimseler, ömür 
boyu bu şuurda yaşayacaklardır.

Kâmil insanlar, insanlara Allah’ı hatırlatmak için gece gün-
düz mücadele ederler.

Allah’ı hatırlatan her şey güzeldir.
Allah aşkını gönlünden eksik etmeyen, yaratılmış hiçbir 

kula zerre kadar zarar veremez.
Allah aşkı gönlünde olan er kişi bilir ki, her varlığın ar-

dında Allah’ın kendisi vardır.
Allah aşkı gönlünde olan er kişi bilir ki, her varlığı içiyle 

dışıyla tutan Allah’ın kendisidir.



115

Bu geceler, devrin Kâmil insanlarının topluma, bazı ha-
kikatleri hatırlatmak, Allah şuurunun oluşması için düzenle-
diği gecelerdir.

BERÂAT
Ortak koşmak günahtır, kurtul müşrik olmaktan
Müşriklikten kurtulmak, sıyrılmaktır berâat

Büyük görme kendini, hâkir görme kimseyi
Kibir büyük günahtır, eğilmektir berâat 

Berâetu min Allah, Allah’ta berâat et 
Benlik denen günahtan, kurtulmaktır berâat

Günahını anlayıp, günahı terk etmektir
Samimi bir kâlb ile, tövbe etmek berâat

Öfke, hiddet, kavgadan, gönlü ıslah etmektir
Nice kötü duygudan, arınmaktır berâat

Fiil, sıfat, vücûdun, sahibini bilmektir 
Hakk’ın yüce affına, mazhar olmak berâat

Hakk’ın ulvî Zâtında, fenâ fillah olmaktır
Lâ mevcûde illâ Hû, bekâ sırrı berâat
…..
Şimdi Şehr-i Ramadan makamını inceleyelim.



116

ŞEHR-İ RAMADAN

Tarihte “Ramazan ayı” diye bilinen ayın doğuşu.
Hazreti İbrâhîm’in, Ramazan ayı ile ilgili bağlantısı var 

mıdır?
Kur’ân’da Bakara Sûresi 185. âyet de “  - Şehr Ra-

mada” âyeti vardır. 
Şehr; ay, şehir, iç âlem, medeniyet, açığa çıkış, teşhir et-

mek demektir.
Ramada; yakmak, yanmak, gönlüne arayışın ateşi düşmek, 

kesinleştirmek, Hakk’ı arama ateşi demektir.
Bu âlem Allah’ın şehridir.
Tüm varlıktan O kendini teşhir eder.
Kendinden kendini açığa çıkardığı bu âlem, O’nun kendi 

Zâtını gösterdiği yerdir.
İçine Allah’ı aramanın ateşi düşenlerin bakacağı yer, kendi 

bedeni ve varlıktır.
Allah kendini kendine ait olan bedenlerden teşhir eder.
İnsanın Allah’a şahit olacağı şehir, kendi beden şehridir. 
Hazreti İbrâhîm’in içine düşen Rabbini görme ateşi, onu 

bir arayışa itti.
O yerlere baktı göklere baktı Rabbini aradı.
Sonunda o kendi beden şehrine yönlendi, Rabbini bula-

cağı şehri bulmuştu.
İşte Şehr-i Ramadan sırrı bu idi.
Ramazan ayı, Allah’ın ayı diye bilinir.



117

Tabi sormak gerekir, diğer aylar Allah’ın ayı değil midir?
Bu ayın ismini, Hazreti İbrâhîm’in koyduğu sanılır.
Hazreti İbrâhîm’in gönlüne düşen regâib yâni hakikati 

arama duygusu onu ramazan ayına eriştirdi.
Yâni yaratıcısını, yâni Allah’ı arama aşkının ateşiyle bir 

tefekkür içinde oldu.
Hazreti İbrâhîm; atalarından gelen tanrı inancını redde-

dip, gerçeği aramanın ateşiyle, yerlere göklere baktı, varoluşu 
inceledi, var edeni aradı. 

İşte, Hazreti İbrâhîm’in hakikati arama aşkı, yaratıcıyı 
arama aşkı, yâni Allah’ı arama aşkının gönüldeki ateşine, aş-
kına “Ramazan ayı” denir.

Bu hakikat unutulup yalnızca yemekten, içmekten sakın-
maya oruç denmiştir.

Ramazan ayında tutulan oruca ramazan orucu denilir. 
Kur’ân’ı incelediğimizde görüyoruz ki, Hazreti Muham-

med’den önce de insanlar oruç tutarlardı.
Mekkeli müşrikler dediğimiz kesimde bugünkü gibi Ra-

mazan orucuna rastlanıyordu.
İmsak vakti, sahur, iftar bugünkü gibi vardı.
Hatta imsak vaktine işaret edilen, siyah iplik beyaz ipli-

ğin ayırtedilmesi meselesi bile vardı.
Aşağıdaki alıntı Emrah Dindi’nin “Cahiliye Araplarında 

Ramazan ayı” kitabından alınmıştır. 
Ümeyye b. Ebi’s-Salt gibi cahiliye Arap şairlerin şiirlerinde 

oruç tutanların cennetteki mükâfatından, orucun başlama vak-
tini ifade eden beyaz ve siyah iplikten bahsedilmiştir.

(Makdisî, el-Bed‘u ve’t-Târîh, c. I, s. 203)
(Muhammed b. Mükrim b. Alî Ebu’l-Fadl Cemâlüddîn İbn 

Manzûr, Lisânu’l-Arab, Dâru Sâdır) 



118

Benzer şekilde cahiliyede Cerîr b. Abdillah el-Becelî’nin Ha-
lit b. Ertâ el-Kelbî ile münâferetinde kendilerinin bir ay oruç 
tutmuş olmalarıyla övündüklerine dair rivayetler yer almıştır.

(Abdulkadîr b. Ömer el-Bağdâdî, Hizânetu’l-Edeb ve Lübbü 
Lübâbi Lisânu’l-Arab)

Emrah Dindi hocanın kitabından alıntıya devam edelim.
Cahiliye Araplarında görülen oruçlardan biri de susma yani 

insanlarla kelam etmekten uzak durma orucudur. 
Mekkeliler ve özellikle de onlardan Hanif dinine mensup 

olanlar ve tüccarlar, Ehl-i Kitab’ın ve Ruhbanların, gökleri ve 
yeri tefekkür ve teemmül etmek için halvete girip sukût etme, 
insanlarla kelam etmekten uzak durma şeklindeki oruçlarını 
biliyorlardı. 

Hatta cahiliyede Mekkelilerden bazılarının Ehl-i Kitap adet 
ve geleneğine uyarak, Hira Mağara’sında ve Mekke dağlarının 
kovuklarında inziva, sukût, Allah’ın varlığını, yerleri ve gök-
leri teemmül ve insanlarla kelam etmekten uzak durma orucu 
tutukları ifade edilir.

Ramazan ayı orucu yanında kefaret oruçlarından da bah-
sedilmiştir. 

Hastalık vb. mazerete binaen hacda hedy kurbanı kesilme-
den traş olmanın üç gün; hedy kurbanı kesme imkânı bula-
mayanların on gün; ihramlı iken avlanılan hayvanın kıymeti 
miktarı kadar; hatalı adam öldürmelerde ve zıharda peşpe iki 
ay ve kasten yapılan yeminlerde ise üç gün kefaret orucu tut-
maları emredilmiştir.

Kur’an’da kefaret oruçlarının sadece Hac ibadetiyle sınırlı 
kalmayıp, adam öldürme, zıhar ve yeminler gibi içtimaî alana 
da uzanmış olması orucun İslam öncesi Araplarda sadece belli 
ay ve günlerde icra edilen yaygın bir arınma ritüeli değil aynı 
zamanda kişinin kamusal ilişkilerinde tıpkı mali müeyyideler 



119

gibi gayri müdevven bir yaptırım olduğunu da ortaya koymak-
tadır. (Alıntının sonu)

Araştırıldığında görüleceği gibi Hazreti Muhammed ön-
cesi Ramazan ayında oruç bugünkü gibi vardır.

Hazreti Muhammed öncesi, cahiliye Araplarında görülen 
siyah iplik beyaz iplik meselesi bugünün meâllerine de yan-
sımıştır.

Şimdi bu âyeti inceleyelim.
Bakara Sûresi 187: “Uhılle lekum leyletes sıyâmir refesu ilâ 

nisâikum hunne libâsun lekum ve entum libâsun lehun alîmal-
lâhu ennekum kuntum tahtânûne enfusekum fe tâbe aleykum 
ve afâ ankum fel âne bâşirûhunne vebtegû mâ keteballâhu le-
kum ve kulû veşrabû hattâ yetebeyyene lekumul haytul eb-
yadu minel haytıl esvedi minel fecri summe etimmus sıyâme 
ilel leyli ve lâ tubâşirûhunne ve entum âkifûne fîl mesâcid tilke 
hudûdullâhi fe lâ takrabûhâ kezâlike yubeyyinullâhu âyâtihî 
lin nâsi leallehum yettekûn”

Diyanet: Oruç tuttuğunuz günlerin gecesi kadınlarınıza 
yaklaşmanız size helal kılındı, onlar sizin örtünüz, siz de on-
ların örtülerisiniz. Allah, nefsinize güvenemiyeceğinizi bili-
yordu, bu sebeple tevbenizi kabul edip sizi affetti; artık on-
lara yaklaşabilirsiniz. Allah’ın sizin için takdir ettiğini dileyin. 
Tan yerinde, beyaz iplik siyah iplikten sizce ayırdedilinceye 
kadar, yiyin için, sonra orucu geceye kadar tamamlayın. Mes-
cidlerde itikafa çekildiğinizde kadınlarınıza yaklaşmayın. Al-
lah insanlara yasaklardan sakınsınlar diye ayetlerini böylece 
apaçık bildirir.

Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “Sizler cehaletten, fena hallerden sa-
kınıp ehil kimseler olun. Siz nefsini tanıma yolunda olanlara 
fena sözler söylemeyin. Onlar size örnektir, sizler de onlar için 
bir örneksinizdir. Allah’ı bilin. Siz nefsinizi tanımada henüz alt 
makamlarda bulunuyorsunuz. Artık yaptığınız hatalardan dö-
nüp bağışlanma içinde olun. Apaçık görünen varlığı anlamaya 



120

başlayın. Allah’ın tüm varlıkta yazılı olan hakikatlerini arayın 
ve faydalanın ve hissedin. Hatta cehalet karanlığından aydın-
lığa çıkıncaya kadar, tüm varlığın birbirine bağlılığını anla-
yıncaya kadar, tertemiz bir bağla Hakk’a bağlanıncaya kadar. 
Sonra da cehaletten, fenalardan sakınıp hakikatleri anlamayı 
tamamlayın ve o hakikatleri anlama yolunda olmayı yok etme-
yin. Siz teslimiyet içinde olmaya devam edin. Bunlar Allah’ın 
hududlarıdır, artık O’na olan yakınlığı yok etmeyin. İşte Allah 
insanlarda işaretlerini apaçık gösterir. Umulur ki onlar fena-
lardan sakınır, hakikatleri anlarlar.”

Hemen hemen tüm müellifler; “siyah iplik beyaz iplik ayırt 
edilinceye kadar” olarak çevrim yapmışlardır.

Dünyada farklı ülkelerdeki zaman dilimini incelersek, bazı 
ülkelerde siyah iplik beyaz iplik olayının tutmadığı görülecektir.

Mesela; İsveç, Norveç, Finlandiya, Rusya’nın Kuzeyi, Alaska, 
Greenland, Kanada’nın Kuzeyi Ekvator gibi ülkelerde 6 ay gece 
6 ay gündüz olur. 

Norveç’in kuzeyinde 2 ay gece 2 ay gündüz olur.
Norveç Tromsoda güneş 3,5 ay sürekli ufkun altındadır.
Peki, bu ülkelerde oruç nasıl tutulacak.
Siyah iplik beyaz iplik görülmesi uygulaması burada ola-

mayacağına göre, Kur’ân kendi içinde tezatamı düşüyor?
Hayır, Kur’ân tezata düşmez.
Anlayışlarda, yapılan meâllerde tezat vardır. 
Diyanet meâlinde siyah iplik beyaz iplik geçer.
Peki, Allah Kuran’da bizlere siyah iplik beyaz iplik demekle 

neyi işaret ediyor?
Ya da böyle çevrilmesi Kur’ân’ın rûhuna uygun mudur?
Siyah iplik beyaz iplik diye çevrilen kelimeler başka an-

lamlara da geliyor olabilir mi?
Şimdi âyeti inceleyelim.
“Ebyadu min el hayt el evsedi min el fecr.”



121

El hayt; iplik, birbirine bağlayan, bağlanan yer.
Ebyadu; beyaz, aydınlık, temiz demektir.
El evsedi; siyah, karanlık, cehalet karanlığı demektir. 
Min el fecr; aydınlık vakti, aydınlanma, irfan aydınlığı de-

mektir. 
Âl-i İmrân Sûresi 103. âyette “Allah’ın ipine sımsıkı bağ-

lanın” mesajı vardır. 
Siyah iplikle işaret edilen; kulun tutunduğu gafletidir, kib-

ridir, şirkidir, Allah’tan uzaklaştıran her duygu, her düşüncedir.
Beyaz iplikle işaret edilen; Allah’ın hakikatidir, varlıktaki 

tecellileridir, ilmidir, nûrudur.
İşte meâllerde belirtilen hakikatler iyi anlaşılmalıdır.
Hazreti Muhammed öncesi olan inançların meâllere yan-

sıması çok dikkatli incelenmelidir.
Hazreti Muhammed öncesi oruçla, Hazreti Muhammed 

sonrası oruç arasında fark var mıydı? 
Ramazan “ -ra-ma-da” kelimesinden alınmıştır, diye 

bilinir. 
Ramad “ ”; yanmak, kavrulmak, ateşin yakıcılığı, güne-

şin yakıcılığı, gerçeği aramadaki hararet anlamındadır.
Ra; Güneşe verilen isimdir. 
Ra-ma-da kelimesi bu kökten gelir diye bilinir.
Güneş, Allah’ın zâtına işaret sayılmıştır.
Allah’ın zâtına olan yöneliş, regâibden, miraca, miraçtan 

berâate, oradan da Ramazan ayına eriştirir.
Kur’ân’da oruç kelimesi geçmez.
Kur’ân’da savm-sıyam kelimesinin Farsça karşılığı oruçtur. 
Oruç, sözcüğü Farsça kökenlidir, rôcik sözcüğünün Türk-

çe’deki söylenişi olup “günlük” manasındadır. 
Her türlü zulme kapı açan, duygu ve düşünce terk edilmelidir.
Yâni başından savılmalıdır.



122

Eğer oruç savmak, sakınmak ise tüm olumsuz duygu ve 
düşünceler beyinden uzaklaştırılmalıdır.

Zulme kapı açan duygu ve düşünceleri terk edemeyenin 
“Ramazan ayı” başlayamaz. 

Yâni bu haller kişide olduğu müddetçe, kişinin gönlünde 
hakikati arama ateşi tutuşmaz.

Savm’ı dilimize oruç diye çeviriyorlar ve onu da gündüz 
yemekten içmekten sakınmak diye yorumluyorlar.

Peki, savm; yalnızca yemekten içmekten sakınmak mıdır?
Savm çok derin anlamlar taşıyan bir kelimedir. 
Savm’ı yalnızca yemekten içmekten sakınmak diye çevi-

rirsek, savm’ın taşıdığı derin anlamı örtmüş oluruz.
Eğer bizler savm’ı yalnızca yememeye, içmemeye bağlar-

sak, savm’ın derin manasını anlayamayız. 
Oruç, Hazreti Muhammed’den önce de vardı.
Hatta, abdest, namaz, kurban, hacc, zekat, cenaze namazı, 

fıtr bayramı, boy abdesti, kâbe’nin kutsallığı gibi inançlar, Haz-
reti Muhammed’den önce de vardı.

Bunlara Mekkeli müşrikler uyarlardı. 
Ramazan ayında İslam dünyasının tuttuğu oruç, Sabiilik 

inancıyla benzeşir.
Birçok kültürde oruç görülür.
Toplumda oruç yemekten içmekten sakınmak diye bilinir 

ve böyle uygulanır.
Manevi ciheti pek araştırılmaz. 
Çünkü insanlar genelde adet olan şeyleri pek sorgulamaz-

lar ve aynen atalarından buldukları gibi takip ederler. 
Hazreti Muhammed öncesi oruç var mıydı?
Mekkeli müşrikler de oruç tutar mıydı?
Hristiyanlarda Musevilerde oruç var mı?
Eski Mısırda, Firavun zamanında oruç var mıydı?



123

Eski topluluklarda oruç var mıydı?
Binlerce yıldan beri gelen orucun tarihsel incelenmesi 

şöyledir.
Sümerliler zamanında oruç ibadeti vardı.
Sümer inancında oruç, bugünkü gibi ay takvimine göre 

uygulanırdı. 
Eski Mısır’da firavunların, rahiplerin, halkın oruç tuttu-

ğuna rastlıyoruz.
Eski topluluklarda oruç, tanrılara yakınlaşmanın bir yolu 

olarak bilinir.
Şamanizm’de, Şamanların oruç tuttukları bilinmektedir.
(Şaman kelimesinin aslı, Kaman’dır, Kam, Kamil kelimesi 

buradan gelir.)
Kızılderili, Astek, Maya kültüründe de oruç ibadetine rast-

lanır.
Yunan mitolojisinde de oruç ibadeti vardı.
“Efsaneye göre Hades’in bahçesinde dolaşan Persephon bir 

nar tanesi yiyerek orucunu bozar, bu duruma kızan Demeter, 
Ascalaphus’u baykuşa çevirir.”

Hindistan’da, halk ve Hindu ermişler denilen kesim, çeşitli 
sebepler ile tek başlarına oruç tutarlardı.

Brahmanizm’de her ayın 12 ve 13’üncü günlerinde oruç 
tutmak gelenektir.

Yaklaşık M.Ö 500 yıllarında Hindistan’da başlayan inanç 
akımının kurûcusu Mahavir’in bir ömür oruç tuttuğuna inanılır.

Budizm’in önderi olan M.Ö 563-483 yılları arasında yaşa-
dığı tahmin edilen Budha’da da oruç ibadeti vardır. 

Hazreti Musa’nın Tur dağına çıkmadan önce Allah’ın em-
riyle 30 gün oruç tuttuğuna inanılır. 

Tevrat’a göre Hazreti Musa, Tur Dağı’nda 40 gün 40 gece 
kalmış ve bu süreyi oruç tutarak geçirmiştir.

Musevilikte oruca çocuklar, 12 yaşına bir ay kala başlar. 



124

Musevilikte, en büyük ibadet günlerinden olan Kippur, bü-
yük oruç günü olarak kabul edilir.

Musevilkte oruç, şafağın sökmesinden ilk yıldızın görül-
mesine kadar sürer.

Hıristiyanlıkta oruç belli aylarda olmasa da vardır.
İncil’de, İşaya 58. bölümde oruç hakkında bilgiler vardır.
Hazreti Âdem ile Havva, cennetten kovulduktan sonra, 10. 

Muharrem günü eşi Havva ile tekrar buluştuğu zaman, Allah’a 
şükranlık orucu tutmuştur diye inanılır.

Hazreti Muhammed döneminde Musevilerin, Muharrem 
ayının 10. günü, aşure orucu tuttuğu tarihi kayıtlarda vardır. 

Mekkeli müşrikler de, orucun dışında, Muharrem’in onuncu 
günü “Aşure” olarak bilinen günde oruç tutarlar, kutlama ya-
parlar ve Kâbe’nin örtüsünü değiştirirlerdi.

İsevilikte, Musevilikte oruç hep vardır.
Budizm de Nirvana yolculuğunda oruç şarttır. 
Hinduizm’de, Taoizm’de ve diğer inançlarda oruç hep gö-

rülmektedir. 
Görüyoruz ki tarihte hemen hemen tüm topluluklarda 

oruç vardır. 
Peki, Kur’ânî mânâda oruç nedir?
Kur’ân’da “ ” savm, sıyam olarak geçen kelimeler 

oruç diye çevrilir.
Peki, bu doğru mudur?
İnceleyelim!
Oruç sözcüğü Farsça kökenli olup, rôcik sözcüğünden gelir.
Savm dilimize oruç diye çevrilmekte ve onu da gündüz ye-

mekten içmekten sakınmak diye yorumlanmaktadır.
Savm kelimesini dilimize oruç diye çevirirsek, kendi dili-

mize çevirmemiş oluruz.
Farsçaya çevirmiş oluruz.



125

Savm kelimesinin dilimizdeki karşılığı; savmak, uzaklaş-
tırmak, uzak durmak demektir. 

Savm’ın çoğulu Sıyam’dır.
Savm kelime olarak savmak’tır.
Yâni içimizdeki tüm kötü halleri, kendimize ve başkasına 

zarar verecek olan halleri, düşünceleri savmaktır.
Sıyam ise; savdığımız tüm hallerden düşüncelerden sa-

kınmaktır.
Savm; savmak, sakınmak, korunmak, uzak durmak, men 

etmek, el çekmek, hareket etmemek, terk etmek, tüm fena hal-
lerden sakınmak, konuşmamak gibi anlamlara gelir.

Gurur, kibir, benlik, fitnelik, hasetlik, yalan söylemek gibi 
cehalet hallerini terk etmek de Savm’dır. 

Bakara Sûresi 183: “Yâ eyyuhâllezîne âmenû kutibe aley-
kumus sıyâmu kemâ kutibe alellezîne min kablikum lealle-
kum tettekûn.”

Meâli: “Ey iman edenler, sakınmak sizden öncekilere ya-
zıldığı gibi, sizlere de yazıldı. Umulur ki siz fenalardan sakı-
nır, Allah’a ortak koşmazsınız.”

Meryem Sûresi 26. âyette Hazreti Meryem’in “savm fe len 
ukellimel yevme insiyyâ” konuşmama orucundan bahsedilir.

Yâni bir insanla tartışmaya girmeyip susmanın da Kur’ân’da 
oruç olduğu belirtilir. 

Eğer orucumuzu yalnızca yemekten içmekten sakınmak 
olarak yaparsak diğer kötü hallerden uzak durmazsak oru-
cumuz yalnızca aç kalmaktan ibaret olur. 

Hatta bununla ilgili sevgili efendimiz Hazreti Muham-
med’in sözleri vardır.

“Kim yalan söylemeyi, cahilliği ve cahillikle amel etmeyi 
(günah işlemeyi) terk etmezse, Allah’ın onun yemesini, içme-
sini terk etmeye ihtiyacı yoktur.”(İbn Mace, Sıyam,21)



126

Evet, Efendimiz Hazreti Muhammed’in dediği gibi, tüm 
kötü hallerimizi terk etmezsek tuttuğumuz orucun bir an-
lamı yoktur.

Taklitte kalmamak tahkike ulaşmak, şekilde kalmamak 
manasına ulaşmak, Hakikatin istediği hâldir.

Oruç 1 ay tutulur. 
Lâkin ârif insan 12 ay tüm kötü hallerden sakınarak vak-

tini o hâl üzere geçirir.
Onun için şu 1 ayı insan bir kapı gibi görmelidir.
1 aylık kapıdan 12 aya ulaşmalıdır. 
Bunu da hayatı boyunca sürdürmelidir.
Hayatı boyunca tüm kötü hallerden sakınmalıdır.
Salih amelde olmalıdır, yaşantısını güzel insan olarak ya-

şamalıdır.
Evet, anlıyoruz ki savm yalnızca yemekten içmekten sa-

kınmak değil, tüm kötü hallerden de sakınmanın adıdır. 
İşte Savm:
Tüm kötü hallerden sakınmaktır.
Gurur, kibir, benlik, enaniyet, hasetlik gibi hallerden sa-

kınmaktır.
Zerre kadar da olsa zarar vermekten sakınmaktır.
Kimse hakkında dedikodu etmemek, arkasından çekiş-

tirmemektir.
İnsanların inançlarını, milliyetlerini, kültürlerini hor gör-

memektir.
Allah’ın varlığının yanında kendine varlık isnat etmemektir
Tüm niteliklerin sahibinin Allah olduğunu bilmek, kendine 

hiçbir makam mevki hissiyatı vermemektir. 
Kendini yaratılan hiçbir varlıktan üstün görmemektir.
Komşun aç iken senin tok yatmandan sakınmandır.
İnsanların derdinden sıkıntısından kaçmamaktır.



127

İkilik hallerine düşmekten sakınmaktır.
Ey kardeşim!
Orucunu tut ama gel manasına da uy.
Yemekten içmekten sakındığın gibi;
Gel, tüm kötü hallerden de sakın.
Gel, birini kırmaktan da sakın.
Gel, birinin hakkını yemekten de sakın.
Gel, dedikodu edip çekiştirmekten de sakın.
Gel, kişileri hor görmekten de sakın.
Gel, dilini tutarak, kötü konuşmaktan da sakın.
Gel, makam- mevki, şan-şöhret derdinden de sakın.
Gel, bir canlıya zarar vermekten de sakın.
Gel, anne babaya üf demekten de sakın.
Gel, iftira, yalandan da sakın.
Gel, siyasal alanda rakibine hakaret etmekten, iftira et-

mekten, onu aşağılamaktan da sakın.
Gel, insanların ırzına, namusuna göz dikmekten de sakın.
Ve gel, Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet etmek-

ten de sakın.
Gel, sahibinin Allah olduğunu anla ve ben de varım, de-

mekten de sakın.
Gel ey kardeşim! Yalnız yemekten içmekten değil bunlar-

dan da sakınalım.
Gel ey kardeşim! Tüm fenalıklardan sakınalım, Allah’a or-

tak koşmaktan sakınalım.
Şunu unutmayalım, Efendimiz Hazreti Muhammed’in de-

diği gibi, kötü hallerimizi terk etmezsek tuttuğumuz orucun 
bir anlamı yoktur.

Eğer Savm’ın derin manalarına ulaşırsak her anımız hu-
zur içinde olur. 

İyi insan olmanın yolu Savm’ın manasına ulaşmaktan geçer.



128

Savm içinde olan; kimseye kötülük yapmaz, kimseyi kır-
maz, kimseyi hor görmez.

Savm içinde olan; her an “hubbifilAllah” şuuruyla yaşar. 
Yâni her an Allah sevgisini içinde hissederek yaşar. 
Hâl ve yaşamı hep Allah sevgisi üzere olur. 
En büyük ibadet hubbifilAllah üzere olmaktır. 
Ramazan ayına erişildiğinde hepimiz bu ayın hakikatte 

temsil ettiği makamı iyice araştırmalıyız.
Ramazan; kendi aslını aramadaki manevi yolculukta bir 

aşka düşmenin adıdır.
Allah aşkıyla yanıp tutuşmak Ramadan-Ramazan sırrıdır.
Ramazan ayının içinde makamlar vardır. 
Savm; sakınmak, korunmak, tüm kötü hallerden uzak dur-

mak, Allah’a ait olan nitelikleri kendimize nisbet etmekten sa-
kınmak, demektir

Sahur; gece uyanıklılığı yâni gafletten uyanmak demektir
İmsak; kendini tutmak, el çekmek, hapsetmek, kendine 

benlik isnat etmekten el çekmek, demektir
İftar; fatır kelimesinden gelir, açmak, yarmak, yaratılış, ya-

ratılış sırrına ulaşmak, yaratanı anlamak demektir.
Meryem Sûresi 26. âyette “Susma orucu” bizlere ne kadar 

muhteşem sunulmuştur.
Yâni bir insanla tartışmaya girme “Sus” denilmiştir.
Terâvih namazı; Halife Ömer zamanında, Halife Ömer ta-

rafından konulmuştur, terâvih namazını cemaatle ilk kılan 
odur diye aktarılır. 

Hicri takvim Halife Ömer zamanında başlatılmıştır ve her 
yıl genelde 11 gün önce gelir. 

Hicri takvim, Hazreti Muhammed’in, Mekke’den Medi-
ne’ye 16 Temmuz 622 tarihinde göç etmesi tarihini başlan-
gıç kabul eder. 



129

Kur’ân’da Bakara sûresi 185. âyette de; “Allah sizin için 
kolaylık ister, zorluk istemez âyeti” vardır. 

Düzenlense oruç yalnızca kış aylarında da tutulabilir. 
Bunun ispatı Hazreti Muhammed’in hayatında vardır. 
Hazreti Muhammed; Medine’den Mekke’ye dönüşünde çölde 

(Bu olay Mekke’nin fethi diye bilinir) insanlar oruç ve herkes 
perişan bir halde iken, Hazreti Muhammed’e geliyorlar ve di-
yorlar ki: “Çok susuzuz ya resûlAllah.”

Hazreti Muhammed diyor ki: “Bana bir bardak su getirin.”
İkindi vakti henüz, iftara daha iki, üç saat vardır.
Hazreti Muhammed bir kayanın üstüne çıkmış ve seslenmiş: 
“Bakın görüyor mu beni herkes.” 
Bakmışlar; “Her yerden görünüyorsun ya resûlAllah” demişler.
Hazreti Muhammed, bardağı kaldırmış, suyu içmiş, orucu 

açmış ve şartlar gereği orucu bozmuştur.
Birçok kişi de ona uyarak oruçlarını açtılar, bozdular, ma-

taralarından sularını içtiler.
Bir bölüm sahabe de; “Ramazan’da oruç bozulur mu, bu ne 

biçim iş” diyerek bozmadılar. 
Bu olaya Müslim’de ve diğer hadis aktaranlar da rastlıyoruz. 
Buradan anlıyoruz ki oruç kolaylıkla kış aylarında tutulabilir. 
Tabi kim isterse orucunu istediği şekilde tutabilir de.
Kişilerin inanç meseleleri, onların Allah inancıyla ve bil-

dikleri ile ilgilidir. 
Bir kişinin Allah’a olan yönelişi, ona huzur getiriyorsa, 

buna sadece saygı duyulur.
Önemli olan 1 aylık orucu 12 aya, oradan da bir ömüre 

yaymaktır. 
Ki asıl amaç bu olmalıdır.



130

O zaman insanlar fenalardan sakınırlar, Allah’a ortak koş-
mazlar ve birbirlerine karşı zerre kötülük yapmaktan sakına-
rak yaşarlar. 

Ramazan ayı aylardan bir ay değildir.
Mânâ şehrine açılan bir kapıdır.
Ramazan, ilâhi aşka düşme makamıdır.
İlâhi aşkta yanıp kavrulmaktır.
Varlığından geçmenin sırrıdır.
Fenâfillah makamının başlama ayıdır.
Şehri ramazan, mânâlar şehrine adım atmaktır.
Bir ay yemekten içmekten uzak durmak değildir.
Benlikten, kibirden kurtulma ayıdır.
Allah’ın fiilinde fâni olma ayıdır.
Allah’ın sıfatlarında fâni olma ayıdır.
Allah’ın zâtında varlığından geçme ayıdır.
Ramazan’da “Oruç, Sahur, İmsak, İftar” makamları açılır.
Ramadan-Ramazan, aşka düşenlerin ayıdır.
Ramazan, Hakk’a açılan makamın adıdır.
Ramazan; yanmaktır, kavrulmaktır.
Hakikati arama hararetidir. 
Varlığından geçmenin makamıdır. 
Ramazana giren, oruca erişecektir.
Oruç “Savm-Sıyam” makamıdır.
Savm-Sıyam, sakınmaktır.
Benlikten, gururdan, kibirden sakınmaktır.
Hasetlikten, fesatlıktan sakınmaktır.
Her türlü zalimlikten uzak durmaktır.
Allah’ın ulviyetinin yanında…
Şirkten sakınmaktır.
Kendine benlik isnat etmekten sakınmaktır. 



131

Ben de varım demekten kurtulmaktır.
“Sahur makamı” seher sırrıdır.
Seher; gafletten uyanış vaktidir.
Allah’ta uyanma vaktidir.
Allah’ta uyananların seher makamı açılır. 
“İmsak makamı” misak makamıdır.
Misak; söz verme, ant verme makamıdır.
İmsak; Allah’a misak vermektir.
Hakikat yolunda benlikten uzak durmaya söz vermektir.
İmsak; kendini tutmaktır, el çekmektir.
Kendini Allah’ın ulviyetine hapsetmektir.
Kendine benlik isnat etmekten el çekmektir.
Benlik günahına düşmemek için söz vermektir.
İftar “Fatır” makamıdır.
Fatır, yarılıp açığa çıkıştır.
Tohumun kabuğunun yarılıp, ağacın açığa çıkış sırrıdır.
Her şeyin Allah’tan açığa çıktığına şahit olmaktır.
Rahîm sırrına erişmektir.
Yaratılış sırrına ulaşmaktır.
Yaratılanda yaratana şahit olmaktır.
Fâtır makamının mânâsına ermektir.
İşte Ramazan bilene lütuftur.
Mânâlar şehrine adım atmaktır.
Ramazan sadece aç, susuz kalmak değildir.
Allah aşkıyla, Allah’ta fâni olma ayıdır.
Bir aydan bir ömre açılan bir kapıdır.
Benlik senlik kavgasından kurtulma ayıdır.
Allah’ın birliğine erişme ayıdır.
Kadir Gecesi sırrına erme ayıdır.
“Açığa çıkan varlığı anlamanın ateşine düşenler.”



132

“Gönlüne ilâhi arayış ateşi düşenler.”
Şehr-i Ramadan’a erişmişlerdir.
Bakara Sûresi 183. âyette ne güzel belirtilmiştir.
“Kutibe aleykumus sıyâm-benlikten, kibirden sakınmak 

size farz olarak yazıldı.”
“Her türlü kötülükten sakınmak size farz kılındı.”
“Allah’ın ulviyetinin yanında ben de varım demekten sakının”
Orucu sadece yemekten içmekten sakınmak sanmayalım.
Bilelim ki oruç var oruçtan içeri.
Allah için kalktın, onun rızası için oruç tuttun.
Gönlünü O’na döndürdün, akşama kadar yemedin içmedin.
Allah için yaptın, O’na inandın, oruç tuttun.
Hâlis bir gönülle, niyet ettin, sahur ettin, oruç tuttun.
Allah’ı hatırlatan her şey ne güzeldir değil mi?
O’nu hatırlayan gönül, her kötülükten uzak durur değil mi?
Peki, oruç bir ay mıdır, bir ömür müdür?
Oruç yalnızca yemekten içmekten sakınmak mıdır?
Tut orucunu ama bil ki oruç var oruçtan içeri!
Susmak, dilini tutmak, kimse hakkında konuşmamak da 

oruç değil midir?
Gözün, kulağın, dilin, elin, ayağın da orucu yok mudur?
Aklı temizlemek, aklı sadece Allah’ ile meşgul etmek orucun 

ana gayesi değil midir? 
Kulluk makamına ulaşmak, Sâlih kul olarak yaşamak 

orucun ana gayesi değil midir? 
Ey Cân! Bil ki savm-sıyam, benlikten, kibirden, zalimlikten 

sakınmaktır.
İşte oruçtan içeri oruç budur.
Ey Cân! Orucun mânâsına erelim.
Gurur, kibir, benlik, fitnelik, hasetlik, yalan söylemek gibi 

cehalet hallerinden sakınalım.



133

Kendimize benlik nispet etmekten sakınalım.
Hiç kimseye zarar vermeyelim.
Zalimlikten sakınalım.
İşte oruçtan içeri oruç budur.
Oruçtan maksat, tüm fenalardan sakınmak, uzak durmak 

değil midir?
Oruçtan maksat, miraç edip, Allah’a teslim olmak değil midir?
Gözün orucu ne olabilir bir düşünelim?
Eğer kişi; başkalarının ırzına, namusuna, helaline, malına, 

mülküne, makamına, parasına bakmaktan sakınıyorsa onun 
gözleri de oruçludur.

Eğer bir kişinin gözleri; sûretin ardında sîreti görebiliyorsa, 
sûret bakışından sakınıyor ise, o gözler oruçludur. 

Dilin orucu ne olabilir bir düşünelim?
Eğer bir kişi; başkalarının arkasından konuşmuyor, çekiş-

tirmiyor ise küçük görücü sözler etmekten, hakaret etmekten, 
yalan sözler etmekten, boş sözler konuşmaktan sakınıyor ise 
onun dili de oruçludur. 

Dilin orucu susma orucudur. (Meryem Sûresi 26) 
Tut orucunu, ama bil ki oruç var oruçtan içeri!
Elin ayağın orucu ne olabilir bir düşünelim?
Eğer bir kişi; amellerinde, gittiği yolda, gayretlerinde hep 

kötü haller içinde olmaktan, zarar vermekten sakınıyor ise 
onun eli de ayağı da oruçludur. 

Hakikat yolunda yürümek orucun mânâsıdır.
Benlik yolundan uzak durmak oruçlu olmaktır.
Tut orucunu ama bil ki oruç var oruçtan içeri! 
Bilge bir kişi;
Yanında dedikodu yapan birine “Orucum bozuldu” der.
O kişi de “Efendim bir şey yiyip içmedik” der.
Bilge kişi “Dedikodu yaptık” der



134

O kişi de “Ben yaptım efendim, siz yapmadınız ki” der.
Kâmil insan “Ben de duydum ya” der.
Bil ki oruç aklını temizlemekle tüm azalarının oruçlu ol-

masıdır.
Burun orucu ne olabilir bir düşün?
Aldığın nefesin orucuna ulaşabildin mi bir düşünelim?
Sana nefes alıp verdiren Allah’a nefesini teslim ettin mi?
Ben nefes alıp veriyorum gafletinden sakındık mı?
Kulak orucu ne olabilir bir düşünelim?
İşitmenin, işittirenin ve zikrin sese dönmüş o boyutunu 

bir düşünelim?
Semi sıfatının oruç boyutunu bir düşünelim?
Ben işitiyorum demenin gafletinden sakındık mı?
Gel orucun mânâ şehrine adım atalım.
Gel gönül orucu ile tanışalım.
Gel gönlümüzü temizleyelim.
Gel gönlümüzü, benlikten, gururdan, kibirden arındıralım.
Gel artık bu hallerden sakınalım
Yerlere göklere sığmayan Allah’ı gönlümüze sığdıralım. 
Tut orucunu ama bil ki oruç var oruçtan içeri! 
Gel beden orucu ile tanışalım.
Yaratılış amacımızı bulalım, ona göre hareket edelim.
Yaratılış amacımızdan kopmayalım.
Göz görmek için yaratıldı ve hiç şaşmadan vazifesini yapıyor.
Kulak işitmek için yaratıldı ve hiç şaşmadan vazifesini ya-

pıyor.
Tüm organlar, hücreler niçin yaratıldıysa vazifesini ya-

pıyorlar.
Peki, şimdi sor kendine! “Ben niçin yaratıldım” de.
İşte beden orucu yaratılışını bilmek ve o gayede hareket 

etmektir.



135

Ramazanın mânâsına erenlerin gönlü Allah aşkıyla ya-
nar tutuşur. 

Allah aşkıyla yanan gönülde hiç benlik, gurur, kibir kalır mı?
Allah aşkıyla yanan gönülde Allah’tan gayrısı olur mu?
Allah aşkıyla yanan kimsenin orucu her gün, bir ömür de-

ğil mi?
Onun yürümesi de uyuması da oruç değil mi?
O ne yaparsa yapsın hep oruç içinde yapmaz mı?
Gel orucun mânâsını hayatımıza geçirelim.
Her türlü gafletten, yalandan, aslı olmayan şeyden uzak 

duralım, sakınalım.
İlme edebe yapışalım, hiç ayrılmayalım.
Her an “Allah’ım bu vücûd senin, benim demekten sakına-

yım” şuuruyla yaşayalım.
İşte oruç var oruçtan içeri. 
Orucun mânâsı varlığından geçmek demek değil mi?
Allah’ın ulvîyetinin yanında kendine benlik nispet etmek-

ten sakınmak değil mi?
Sahur’un mânâsı üzere yaşayalım.
Sahur seher yolunun açılımı değil mi?
Gönlün aydınlığa ermesi değil mi?
Gece uyanıklılığı yâni gafletten uyanmak değil mi?
Gönül uyanışının başlaması değil mi?
Allah’ın nûrunun gönülde doğuşu değil mi? 
Her varlıkta Allah’ın hakikatlerinin bir bir kendini gös-

termesi değil mi?
Gel İmsak’ın mânâsına uyalım, o şuurda yaşayalım.
İmsak, misak vermek değil mi?
Verdiğin ahde uymak değil mi?
Allah yolunda samimi olmaya söz vermek değil mi? 



136

Kendini tutmak, el çekmek, kendine benlik isnat etmemeye 
söz vermek değil mi?

Kendini Allah’a hapsetmek değil mi?
Yâni Allah’ın ulviyetinde yok olmak değil mi?
Gel İftar’ın mânâsına erelim.
Fâtır kelimesinden gelir, açmak, yarmak, yaratılış, yaratı-

lış sırrına ulaşmak, yaratanı anlamak demektir.
Gel vücûdunda iftara ulaş.
Gel vücûdunun yaratılış hakikatine ulaş.
Gel Allah’ın sofrasına otur.
Gel Mâide sofrasıyla tanış.
Gel o sofradan sunulan sonsuz hikmeti anla.
Gel açığa çıkışı anla.
Gel yaratıcını anla.
Ey Cân!
Tut orucunu, ama bil ki oruç var oruçtan içeri!
Oruçtan içeri oruç, mânâ üzere hareket etmektir.
Her türlü; gururdan, kibirden, benlikten…
İftiradan, yalandan, gıybetten…
Bir başkasını öteki görmekten sakınmaktır.
Dilini tutarak kötü söz etmekten…
Dedikodu edip çekiştirmekten…
Fitnelik, fesatlık, hasetlikten sakınmaktır.
Kâlb kırıp incitmekten…
Kıskançlık içinde olmaktan…
Bağırıp çağırıp, azarlamaktan sakınmaktır.
İnsanların gizli yönlerini araştırmaktan…
Alay edip, küçük görmekten…
İnsanların inançlarını yargılamaktan sakınmaktır.
Yaratılan bir varlığı hor görmekten…



137

Kendini yüce sanmaktan…
Bir başkasını cehennemlik görmekten sakınmaktır.
Oruç tutmayı sadece yemekten içmekten sakınmak san-

mayalım.
Tüm fena hallerden de sakınalım.
Saygı sevgi tenezzül içinde olalım.
Gel, orucun nice makamına erelim.
Gel, oruçtan içeri oruca erelim.
Gel, orucu sadece yemekten içmekten sakınmak görmeyelim.
Oruç, savmdır, sıyamdır, rücû etmektir.
Gel, orucu sadece mide orucu olarak görmeyelim.
Gel, gözün, dilin, kulağın, elin, ayağın, cümle azanın oru-

cuna erelim.
Gel, orucun nice makamına erelim.
Niceleri vardır, onların orucu yalnızca yemek içmekten, 

cinsi münasebetten sakınmaktır.
Niceleri vardır, onların orucu; dedikodu, fitne, gıybet, ya-

lan söylemekten, kimsenin ırzına namusuna bakmaktan sa-
kınmaktır.

Niceleri vardır, onların orucu; gurur, kibir gibi hallerden 
sakınmak, insanların inancını hor görmekten sakınmak, in-
sanların ibadetine karışmaktan sakınmak, kimse hakkında 
kâlbinde dahi kötü düşünmekten sakınmaktır. 

Bu kimseler dünya malına, makamına, şanına şöhretine 
meyletmekten dahi sakınırlar.

Niceleri vardır, onların orucu hepsine ilave olarak Allah’ın 
ulvîyetinin yanında kendilerine benlik isnat etmekten, Allah’a 
ait olan sıfatları kendine nispet etmekten, ortak koşmaktan 
sakınmaktır.

İşte bunlar her nereye bakarlarsa baksınlar her varlıkta 
Hakk’ı seyretmenin zevkindedirler.



138

Her nereye dönerlerse dönsünler oraya “Semme Vechul-
lah” şuuruyla bakarlar.

İşte onlar 1 aylık kapıdan geçip 12 aylarını her dâim oruç 
şuuruyla geçirirler.

Ramazanda tutulan 30 gün orucun kıymeti bilinmelidir.
Her gün bir resûl, nebinin makamı düşünülse nice kapı-

lar açılacaktır.
Kur’ân’da 30 resûl, nebî geçer.
Her ne kadar 25 diye bilinse de “Lokman, Üzeyir, Zülkar-

neyn, Meryem, Havva” ile 30 diye kabul etmek doğru olacaktır.
Bunlar; 
1. Hazreti Âdem 
2. Hazreti İdris 
3. Hazreti Nûh 
4. Hazreti Hûd 
5. Hazreti Sâlih 
6. Hazreti İbrâhîm 
7. Hazreti Lût
8. Hazreti İsmâîl 
9. Hazreti İshâk 
10. Hazreti Yâkûb 
11. Hazreti Yûsuf 
12. Hazreti Eyyûp 
13. Hazreti Şuayb 
14. Hazreti Mûsâ 
15. Hazreti Hârûn
16. Hazreti Dâvûd 
17. Hazreti Süleyman 
18. Hazreti Yûnus
19. Hazreti İlyas 
20. Hazreti Elyesa 



139

21. Hazreti Zülkifl 
22. Hazreti Zekeriyya
23. Hazreti Yahyâ
24. Hazreti Îsâ
25. Hazreti Üzeyr
26. Hazreti Lokman
27. Hazreti Zülkarneyn
28. Hazreti Muhammed
29. Hazreti Meryem
30. Hazreti Havva
Kur’ân’da Âdem ve Eşi diye geçtiğine göre, Havva’yı da nebî 

olarak kabul etmek doğru olacaktır.
Havva hakikatinin insan bedeninde yeri nedir iyi düşü-

nülmelidir.
Havva sırrı ile nebî sırrı arasındaki bağ nedir iyi anlaşıl-

malıdır.
Tüm nebiler Havva boyutundan doğar.
İnsan bedeni Havva boyutudur.
İnsanın rûhu Âdem boyutudur.
İnsan Âdem ile Havva’dan oluşur.
Bu ne demektir?
İnsan, ten boyutu ve cân boyutundan oluşur.
Tüm resûl ve nebîlerin temsil ettiği boyutlar insan bede-

ninde vardır.
Hazreti Meryem’i de bir nebî olarak kabul etmek doğru 

olacaktır.
Meryem boyutunu da insan, kendi vücûd şehrinde bulmalıdır.
İşte Ramazanda 30 gün boyunca her gün bir resûl, bir ne-

bîyi araştırsak, onların temsil ettiği makamları anlarsak, gö-
nüllere nice kapılar açılacaktır.



140

Ramazanın içinde olan üç on gün fenâ makamlarındaki 
efâl-i ilâhiye, sıfat-ı ilâhiye, Zât-ı ilâhiye makamlarına işaret 
edilmiştir.

İlk on günde varlıktaki Allah’ın efâl-i ilâhiyesi tefekkür edilir.
İkinci on günde Allah’ın sıfat-ı ilâhiyesi tefekkür edilir.
Üçüncü on günde Allah’ın zât-ı ilâhiyesi tefekkür edilir.
Böylelikle üç on günde Allah’ın ulviyetinin yanında fenâ-

fillah makamına erişilir.
Allah var ben de varım gafletinden kurtulunur.
Ramazan sonrası yapılan üç gün bayram, yine üç makamda 

Fâil’e, Mevsuf’a, Mevcûd’a olan vuslata işaret eder.
Üç gün bayram; “Lâ Fâile İllâAllah, Lâ Mevsûfe İllâAllah, 

Lâ Mevcûde İllâ Hû” ulvîyetinin vuslatıdır. 
Bayram vuslat sırrıdır. 
Ramazan bayramı diye bildiğimiz bayramın asıl adı; “Iyd-

ı-fıtr” yâni Fıtır bayramıdır. 
“Iyd-ı-fıtr” rahîm boyutunun açılışı ile Hakk’ın cemâlini 

göstermesidir. 
Iyd-ı fıtır; perdenin açılıp yüzünü göstermesi demektir.
Kişinin gönlünde, iftar tecelli etmişse, yâni Hakk şuuru 

açığa çıkmışsa, o kişinin gönlü “Iyd-ı-fıtr” yâni fıtır bayra-
mına kavuşur. 

Kişi Ramazanda kendi varlığından geçmişse, yâni kül-kul ol-
muşsa, o kişinin gönlü “Iyd-ı-fıtr” yâni fıtır bayramına kavuşur. 

Iyd-id; her an tecelli eden, kendini her an gösteren, ken-
dini gösterip duran demektir. 

Fıtır bayramının hakikatte mânâsının ne olduğunu ince-
leyelim.

Fıtır, ifṭâr, fatır, aynı kökten gelen kelimelerdir. 
Fıtır; açılmak, doğuş, vücûda gelmek, yarmak, yaratılış, 

ruhdan geliş gibi anlamlara gelir.
Yani fıtır; yaratanın yaratma sırrıdır, yani yaratılış sırrıdır. 



141

Semâ-i âlemin açılıp, semâ-i âleminin sahibinin kendini 
açığa çıkarmasıdır. 

Rahîmin açılıp, rahîmde olanın kendini rahmâniyetiyle 
göstermesidir. 

Bu Kâinat bir özden açığa çıkmıştır.
İşte o öz rahîm sırrını taşır.
Özden açığa çıkan yapıya ise rahmân denilir.
“Iyd-ı-fıtr” rahîmin açılıp, Hakk’ın cemâlini göstermesidir. 
İşte bu cemâle kavuşmak bayramdır.
Fıtır bayramı; cemâle kavuşmak, her varlığın ardında 

Hakk’ın cemâlini görme makamıdır. 
Bakara Sûresi 115: “Ve lillâhil meşriku vel magribu fe ey-

nemâ tuvellû fe semme vechullâh innallâhe vâsiun alîm.”

Ve li Allah el meşriku : Allah’ın, doğu, 
Ve el magribu : Garb, batı,
Fe eynemâ tuvellu : Artık, nereye, dönerseniz, 
Fe semme vechu Allah : Artık, orada, yüz, yön, hakikatler, Allah 
İnne Allah vâsiun : Muhakkak ki, Allah, kuşatan, saran, 
Alîm : İlmiyle, ilmin sahibi, 

Meâli: “Doğu da ve batı da Allah’ındır. Nereye dönerseniz 
dönün Allah’ın yüzü oradadır. Muhakkak ki bütün her şeyi il-
miyle kuşatan Allah’tır.” 

İşte Ramazan Bayramı her yerde Allah’ın cemâlini görme 
sırrıdır.

Bayramın ilk günü Allah’ın fâil yüzünü, ikinci günü mev-
sûf yüzünü, üçüncü günü zât yüzünü görme sırrıdır.

Onun için bu makamlara işareten Ramazan bayramı üç 
gün yapılır.

Ramazanın sonunda “Semme vechullâh-nereye dönerseniz 
dönün Allah’ın yüzü oradadır” makamına erişilir.

Allah her yerden vechîni her an gösterir. 



142

Lakin kişi varlığın sûret yönünde kalırsa, gördüğü varlıktır.
İşte Bayramın sırrı varlığın özünde Allah’a nazar etme, 

O’na vuslat etme sırrıdır.
Kişi kendine nisbet ettiği vücûdunun sahibini anladığında, 

yani kendi varlığından geçtiğinde, kendinde olan Hakk’ın cemâ-
line kavuşur, O’na vuslat eder.

İşte bu vuslat; Ramazan bayramı, Fıtır bayramıdır. 
Vusla-Vuslat; bir şeyin bir şeyle buluşması, birleşmesi, ka-

rışması, kavuşması, bitiştiren şey gibi anlamlarına gelir. 
Vuslat; damlanın derya ile buluşmasıdır. 
Ki damla derya ayrı değildir, kişi zannı ile böyle zanneder.
İkinin bir olmasıdır.
Kesretin vahdete dönüşmesidir.
Kişinin aslına kavuşmasıdır.
Kişinin Hakk’ın cemâlinde yok olmasıdır. 
İşte Fıtır bayramı-Ramazan Bayramı; kulun kendinde ve 

her yerde her an tecelli edenin Allah olduğuna ârif olmasıyla, 
Cemâl-i İlâhî’nin açılmasıdır. 

Ramazan ayında, savm sıyam eyleyen, Hakk sofrasında ilâhî 
lütûflara iftar eyleyen, Cemâl-i İlâhî’ye ulaşıp bayram eder. 

Vuslattır bayram.
Buluşmaktır bayram.
Karışmaktır bayram.
Bir olmaktır bayram.
Görmektir bayram.
Kendinden geçmektir. 
Aşka erişmektir bayram.
İkilikten geçmektir.
Benlikten arınmaktır. 
Barışmaktır bayram.
Elest hitabını duymaktır.



143

Vücûd şehrinde yol bulmaktır.
Hissettikçe sarhoş olmaktır bayram.
Dostun şehrine yol bulmaktır.
Aşk yolunda yol almaktır.
Tenden câna erişmektir bayram.
Perdeleri aşmaktır. 
Cânana kavuşmaktır. 
Kendini unutmaktır bayram.
Kanatsız uçmaktır.
Mâlik’ül mülke ermektir.
Cânı cânana karışmaktır bayram.
Hikmetinden himmet bulmaktır.
Himmetinde zevke ermektir.
Sensin diye ikrar vermektir bayram.
Lâl olmaktır.
Elsiz ayaksız kalmaktır.
Vücûdun sahibine teslim olmaktır.
Gönül gözüne ulaşmaktır bayram.
Secdeye ermektir.
Dâim secdede kalmaktır.
Âdem olmaktır.
Melek boyutuna ermektir bayram.
Ölü iken dirilmektir.
Ölümsüzlük şerbeti içmektir.
Hakk’ın ûlvîyetine ermektir bayram.
Üflenen rûha ermektir.
Cân şehrinde cân olmaktır.
Cânana pervane olmaktır bayram.
Her yerde Cemâlini görmektir.
Cemâline hayran olmaktır.



144

Cemâlini Cemâliyle seyretmektir bayram.
Kesreti tutanı görmektir. 
Kesretin de O olduğunu bilmektir
Vahdete ermektir bayram.
Bedensiz aşka ermektir.
Gönül aşkında erimektir.
Tarifsiz hazza ulaşmaktır bayram.
Cân deryasına gark olmaktır.
Aslına ulaşmaktır.
Tevhîd sırrına ermektir bayram.
Gül bahçesinde güle ermektir.
Gül kokusunu hissetmektir.
Gül kokusuna boyanmaktır bayram.
Nûruna ermektir.
Nûrunu nûruyla seyretmektir
Nûr üzere nûr olmaktır bayram.
Aşkın elbisesini giymektir.
Aşkın diline ermektir.
Aşk ile seyretmektir bayram.
Gönüllerin neşesidir.
Yüzlerin gülmesidir.
Birlik beraberliktir bayram.
Hakk’ta Hakk olmaktır.
Muhammed’le buluşmaktır.
“İllâ Hû” zevkine ermektir bayram.
Rûha ermektir.
Nûrunda nûr olmaktır.
Tevhîd şuurudur bayram.
Cenneti âlâ’ya ermektir.
Ulvî zevkleri tatmaktır.



145

Bedenlerin ardında vücûdu görmektir bayram.
Bayram barışmaktır.
Bayram küslüğü bitirmektir.
Bayram bir olmaktır.
Ayrılığı bitirmektir bayram.
İkilikten kurtulmaktır bayram.
Barışmaktır bayram.
Senlik benlikten geçmektir bayram.
İslâm makamına ermektir bayram.
Küslerin barışmasıdır bayram.
Peki, küslük nedir?
Kime küs halindeyiz?
Küslük;
Allah ile küs olmaktır.
Allah ayrı kendi ayrı sanmaktır.
Allah var ben de varım kibriyle yaşamaktır.
Tevhîd şuurundan uzak olmaktır.
Sevgilinin vechînden uzak olmaktır.
Küslük; 
Allah şuurundan uzak olmaktır.
İkilikte kalmaktır.
Sen ben anlayışında kalmaktır.
Kendi vücûdunu tutan Allah idrakinden uzak olmaktır.
Vücûdun sahibi Allah iken, benim deme gafletinde yaşa-

maktır.
Gel, küslük nedir ince ince düşünelim
Gel, kul ile küslük nedir, Allah ile küslük nedir anlayalım.
Gel, Allah ile küslük nedir düşünelim.
Allah ile küs olan, kulları ile kavgalı olur.
Allah ile küs olan, öfkeli, hiddetli, kavgacı olur.



146

Allah ile küs olan, kibir, gurur, benlik içinde olur.
Allah ile küs olan, dünyaya esir olur, ölümü unutur, za-

lim olur.
Allah ile küs olan O’nu uzakta sanır, kendinde olduğunu 

göremez.
Gel, küslükten vazgeç artık.
Gel, küslüğü bitir artık.
Gel, küslüğün ne olduğunu anla artık.
Allah ile küs olduğunu anla artık.
Allah var ben de varım, gafletinden vazgeç artık.
Gel, Allah ile küs olduğunu anla artık.
Gel, Allah ile barışma zamanın gelmedi mi?
Gel, Allah ile barış artık.
Onunla aranda mesafe yok idi.
Vücûdunu O’nunla arana koyduğun an başladı küslüğün.
Ben de varım, benliğine düştüğün an başladı küslüğün.
Kendi inancını üstün gördüğün an başladı küslüğün.
Kendini varlıktan ayrı gördüğün an başladı küslüğün.
Varlıkta Allah’ı göremediğin an başladı küslüğün.
Kibre düştüğün an başladı küslüğün.
Kesrette kaldığın an başladı küslüğün
Gel, Allah ile barış artık.
Gel, kendine isnat ettiğin vücûdunun sahibinin Allah ol-

duğunu anla artık.
Bak, “İslâm” kelimesi bile “barış” demektir.
Sen de İslam’a er Allah ile barış artık.
Gel, Allah’a vuslat et artık.
Vücûdunu tutan, her an sende olan, Allah şuuruna eriş artık.
Gel, küslükten geçelim.
Gel, birlik şuuruna erelim.
Gel, Allah’a vuslat edelim.



147

Gel, küslüğün nasıl biteceğini anla.
Gel, dön vücûduna, vücûdunu şöyle bir oku, bir incele.
Vücûdundaki vücûdun sahibine teslim ol.
Ben benim demekle, hakikatten ne kadar uzaklaştığını anla.
Bak vücûduna;
Nefes alıp vermene bak.
Vücûdunun işleyişine bak.
Kanının dolaşmasına, kalbinin atmasına bak.
Ellerine, kollarına, ayaklarına gövdene, başına bak.
Bak ki vücûdunu sen oluşturmadın.
Bak ki vücûdunu her an çalıştıran sen değilsin.
Bak ki vücûdunun sahibi vücûdunda her an tecelli et-

mekte, gör artık.
Bunları görmemekle, küslük durumuna düştüğünü fark et.
Bunları görmemekle, Allah idrakinden uzak olduğunu fark et.
Ve gel küslük nedir anla artık.
Vücûduna benim dedin, Allah’la küs oldun.
Bilgide kaldın, ilme küs oldun.
Bilmişlikte kaldın, tevâzûya küs oldun.
Kendi inancını üstün gördün, imana küs oldun.
Kulların yazdıklarını kitap bildin, canlı kitap olan vücûd 

kitabına ve varlık kitabına küs oldun.
Kadın erkek diye ayırdın, insanlığa küs oldun.
Anlatılan sözlere inandın, tefekküre küs oldun.
Bilmeden, görmeden, tanımadan, şahit olmadan inandın, 

şahitliğe küs oldun.
Âdem’den Muhammed’e gelen boyutları kendinde bulma-

dın, resûl, nebî hakikatlerine küs oldun.
Gururda, kibirde kaldın, Tevhîd şuuruna küs oldun.
Kısacası kendindeki ve varlıktaki Allah’ı göremedin, Al-

lah’a küs oldun.



148

Gel, küslüğü bitir artık.
Gel, edeb içinde, ilim içinde, irfan içinde Allah’a şahit ol, 

Allah ile barış artık.
Barış ki bayramın olsun.
Barış ki vuslatın olsun.
Barış ki huzurun olsun.
İşte bayram:
Âlem-i Sultana erişmektir.
Görmektir, kendinden geçmektir. 
Aşka ermektir.
İşte bayram;
İkilikten geçmektir.
Benlikten arınmaktır.
Küslüğü bitirmektir. 
Barışmak, İslâm’a ermektir.
İşte bayram:
Vücûdunda O’nu duymaktır.
Vücûd şehrine dâhil olmaktır.
Vücûd şehrinde O’nun vechîni görüp kendinden geçmektir.
İşte bayram;
Allah ile küslüğünü bitirmektir.
O’na teslim ol, O’na vuslat et ve küslüğün bitsin.
Ve küslüğün bitsin ki Allah ile barışasın. 
Bil ki Allah ile barışan:
Kendi ile barışır, benlikten kibirden kurtulur.
Her an O’nunla olur.
Bil ki Allah ile barışan:
Tüm kulları ile barışır.
Hiçbir kula zerre kadar zarar veremez.
Bilir ki kul denilen, Allah deryasının damlasıdır.



149

Gelin, barış olalım.
Her yerde Hakk’a erelim.
İkilikten geçelim
Vuslat edip bayram edelim.
İşte Ramazan ayında orucun mânâsına eren kimse, bay-

ramın ulvî makamına erecektir. 
Gel kardeşim!
Orucumuz bizi insan makamına eriştirsin.
İnsan makamında İslâm elbisesi giymeyi nasip eylesin.
Müslümanlık şuuruyla yaşamayı nasip eylesin.
Ramazanda orucun mânâsıyla tanışalım.

DEDİLER
Seher vakti uyandım, oruca niyet ettim
Oruç mânâ bulmazsa, anlamı yok dediler

Oruçluyum diyerek, hiç yemedim içmedim
Orucun şekli değil, mânâsı farz dediler

Oruç tutmak sakınmak, kötü halden arınmak
Fitne gıybet edersen, oruç tutma dediler

Su ile abdest aldım, kendimi temiz sandım
Aklın gönlün temizse, oruç odur dediler

Oruç tutsun kulaklar, dedikodu duymasın 
Dedikodu duyarsan, oruç olmaz dediler

Oruç tutsun ellerin, kötülüğe gitmesin
İyi biri olmazsan, oruç ruhsuz dediler



150

Çekiştirmek günahtır, ölü eti yemektir
Ölü eti yiyenin, orucu yok dediler

Gözler sana verilmiş, Halk’a Hakk’la nazar et
Gözün orucu vardır, hâkir bakma dediler 

Hiç kimseyi incitme, kötü sözden uzak dur 
Dilin orucu vardır, kem söz etme dediler

Kâlbin orucu vardır, sakın kötü düşünme
Kâlbi oruç tutanın, hâli güzel dediler

ORUÇ
Ramazan yanmak demek, hevâ hevesde kalma
Gel Allah aşkıyla yan, bir daha sakın sönme

Oruç mânâ bulmaktır, aç susuz kalmak sanma
Hakk’a uruç etmektir, uruç et gafil olma

Sahurda kalkmak nedir, düşün âdetde kalma
Gönlünde gün ağarsın, sehere er cahil kalma

İmsak ahde uymaktır, ahdinden sakın dönme
Elest bezminde söz ver, sözünden geri dönme

Oruç uzak durmaktır, gurur kibir benlikten
Kibirden sıyrıl kurtul, bir daha geri dönme

İftâr Hakk’ın sofrası, nimeti gör kör olma
Nice himmet sunulur, şükür et nankör olma



151

Oruç şirkten kurtulmak, şirki terket şirk koşma
Allah’tan gayrısı yok, vücûdu senin sanma 

Vücûdun Zâtını bil, kendine nisbet etme
Vücûda benim deyip, Allah’a ortak koşma

İMSÂK
Kem söz etme tut dilini
Kindar olma yut öfkeni
Oruç tutmak ıslah olmak
Temiz eyle sen gönlünü

Kul hakkından çek elini
Hakk yoluna dön yüzünü
İmsâk sırrı mîsâk vermek
Sözünde dur tut ahdini

Benlik etme gör kibrini
Tövbe eyle bul yolunu
Kâmil olan yol gösterir
Tenezzül et ver elini

Sahur eyle aç gözünü
Tefekkür et bil kendini
Oruç tutmak miraç etmek
Miraç eyle gör Rabbini

Şimdi Leyletü’l Kadr makamını inceleyelim.



152

LEYLETÜ’L KADR SIRRI

Toplumda Ramazan ayının 27. gecesi Kadir Gecesi diye bilinir. 
Kur’ân’ın Ramazanın 27. gecesi olan Kadir Gecesinde Haz-

reti Muhammed’e indi diye anlatılır.
O zaman sormak gerekir.
Kur’ân Ramazanın 27. gecesi olan Kadir Gecesinde Haz-

reti Muhammed’e indiyse, Hazreti Muhammed bu geceye ka-
dar hangi itikat üzere hareket etti?

Bu gecede tüm günahlardan kurtulmak diye bir şey var 
mıdır?

Bin aydan yâni bir ömürden daha hayırlı diye aktarılan 
bilgi doğru mudur?

Bu gecenin bir ömürden daha hayırlı olmasındaki hik-
met nedir?

El Leyl nedir? 
El Kadr nedir?
Kadr Sûresini samimiyetle incelediğimizde, bu sûrede ki-

şinin cehalet karanlığından kurtulmasının ve tüm varlığı tu-
tan Kudreti yâni Allah’ı idrak etmesinin inceliği vardır.

Allah’ı anlamakla selamete ulaşmanın yâni İslâm olmanın 
yâni huzura kavuşmanın inceliği vardır.

El Leyl ve El Kadr kelimelerini incelersek:
Leyl; gece, karanlık, gaflet, cehaletin karanlığı, halkiyet 

demektir.
Leyl, leylâ, leyâil, leyâl, leyâli, leyli; aynı kökten gelen ke-

limelerdir.



153

Kadr; kudret, takdir, güç, itibar, değer, kıymetli olan, kuv-
vetli olan, her şeye gücü yeten, her varlıkta muktedir olan de-
mektir.

Allah’ı bilmeyen kişinin yaşadığı hâl, leyl hâlidir.
Ya da tüm varlıkta Hakk’a nazar etmenin makamı Leyl 

makamıdır.
Hem kişinin leyl durumu vardır.
Hem de Allah’a ait olan leyl durumu vardır.
Kendi cehalet karanlığında kaybolan Allah’ı kaybetmiştir.
Allah’ın leyl makamında kaybolan, Allah’ın ulvîyetinde ken-

dini kaybetmiştir, yâni fenâfillah olmuştur, bekâya karışmıştır.
Damlanın deryada kaybolduğu gibi Allah’ın leylinde kay-

bolanlar, Allah’ta bekâ bulmuşlardır.
İşte Kadr Sûresinde geçen leyl her iki cihetten de düşü-

nülmelidir.
Kişinin kendi leyl hali kendi cehalet karanlığıdır.
Leyl hâlinde yaşayan kişi; cehaletin karanlığında yaşa-

yan kişidir.
Cehaletin karanlığında yaşayan kişi de varoluş ve var edeni 

yâni Allah’ı bilmeyen kişidir.
Gece dediğimiz şey, aslında Dünyanın kendi gölgesidir.
Dünya güneş etrafında ve kendi etrafında döner.
Dünya kendi etrafında dönerken, güneşin diğer tarafta ol-

masıyla oluşan gölgeye biz gece deriz. 
Aslında bu durum Dünyanın kendi gölgesidir.
İşte kişinin gölgesi de kendi varlığını görüp, kendinde ve 

varlıkta Hakk’ın ulvîyetini görememesidir. 
Yâni gaflette kalan kişi, Allah hakikatine erişemeyecektir. 
İşte bir kişide olan Leyl hâli, kişinin cehaletin karanlı-

ğında olma hâlidir. 



154

Böyle hâlde olan kişi, kendi bedenini kendine nisbet eder 
ve bedenin asıl sahibini bilemez. 

İşte kişinin kendi varlığının gölgesinde kalması yâni var-
lığını kendine nisbet etmesi kişinin Leyl hâlidir.

Kadir Gecesi denilen şey Allah’ı anlamaya başlamanın adıdır.
Bizim gecemiz, gönlümüzün cehalet karanlığıdır. 
Bizler dünya metaına, makama, şan, şöhrete, gurura, ki-

bire, dedikoduya, kötülük hallerine düşmekle hurafelere inan-
makla gönlümüzü kararttık.

Allah’ı idrak etmeyi unuttuk.
O’na şahitlik nedir düşünmedik.
Leyl durumuna düştük, bu durumda yaşadık.
Cehaletin karanlığında yaşadık, bilemedik. 
Cehaletin karanlığından kurtulmak, gönül aydınlığına ulaş-

mak Allah’ı anlamakla mümkün olacaktır.
Cehaletin karanlığından kurtulmanın yolu, bize sunulan 

hakikat bilgileri ile tüm varlıktan her an tecelli edip duran Al-
lah’a şahit olma sırrıdır. 

Cehalet karanlığından kurtulmak ancak hakikate ulaş-
makla olur.

Hakikate ulaşmanın yolu da insanın kendi vücûd kitabını 
ve Kâinat kitabını okumakla mümkün olacaktır. 

Kendi aslının ne olduğunu bilen insanın gönlü aydınlana-
caktır. 

Kişi Lely hâlinden, yâni cehaletin karanlığından nasıl kur-
tulur?

Kur’ân bu kurtuluşu Kadr Sûresi’nde bizlere muhteşem 
bir şekilde açıklıyor.

Kişinin gönlünün cehaletten temizlenmeye başlaması ve 
aydınlığına kavuşması, ancak ve ancak tüm kâinatı tutan kud-
ret sahibi Allah’ı idrak etmesiyledir.

Allah tüm varlığı tutan ilâhi kudret boyutudur. 



155

Hûd Sûresi 4: 

إلِىَ اللهِّ مَرْجِعُكُمْ وَهوَُ عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ
İlâllâhi merciu kum ve huve alâ kulli şeyin kadîr

İlâ Allah merciu 
kum

: Allah’tır, dönülecek yer, merkez, kaynak, siz, 

Ve huve alâ kulli 
şeyin 

: O, bütün her şeydeki, 

Kadîr : Kudret, güç, her şeye muktedir olan, 

Meâli 1: “Kaynağınız ancak Allah’tır ve O bütün her şey-
deki kudrettir.” 

Meâli 2: “Sizin aslınız ancak Allah’tır ve O bütün her şey-
deki kudrettir.”

Âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi hepimizin gel-
diği kaynak Allah’tır.

Allah hakikatinin cevabını arayacağımız yer, âyette belir-
tildiği gibi “alâ kulli şeyin kadîr” varlığın kendinde olan kud-
ret boyutudur. 

Anlıyoruz ki Allah denilen, bütün her şeydeki kudrettir.
Bakara Sûresi 20-106-109-148: “İnne Allah alâ kulli şe-

yin kadîr.”

İnne Allah : Muhakkak, Allah 
Alâ kullu şeyin 
kadîr

: Bütün her şey, kudret, güç

Meâli: “Muhakkak ki Allah, bütün her şeydeki kudrettir.” 
Mâide Sûresi 17-19-40: “Ve Allah alâ kulli şeyin kadir.”
Meâli: “Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
Mâide Sûresi 120:

مَاوَاتِ وَالأرَْضِ وَمَا فيِهِنَّ وَهوَُ  للِهِّ مُلْكُ السَّ
عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ



156

Lillâhi mulkus semâvâti vel ardı ve mâ fîhin ve huve alâ 
kulli şeyin kadîr

Li Allah mulku : Allah, mülkü, sahip, hükümdar, idare eden, 
El semâvât ve el 
ardı

: Gökler, Ûlvî Âlem, arz, yeryüzü, yer,

Ve mâ fî-hinne : Şey, değil, ne, içinde, onda, orada, 
Ve huve alâ kulli 
şey kadîr

: O, bütün her şeydeki kudret,

Meâli: “Göklerdeki ve yerdeki her şeyin sahibi Allah’tır ve 
O bütün her şeydeki kudrettir.” 

İşte insan, Allah hakikatini, varlığın kendinde olan kudre-
tin tecellisinde aramalıdır.

Varlığın varoluşunu araştıran kişi, mutlaka hakikate eri-
şecektir.

Varlık, belli bir kudretin tecellisi ile var olmuştur, şekil-
lenmiştir, bedenlenmiştir.

Ve o kudret, her an bedenlenen varlıkta kendini ispat eder.
Varlığın özünde olan kudreti, yâni gücü, kuvveti kimse 

inkâr edemez.
Varlığın kendinde olan hareketlilik, bir kudret sayesinde 

olmaktadır.
İşte Kadir Gecesi sırrı, tüm varlıktaki kudretin sahibi olan 

Allah hakikatine erişmektir.
Kişinin Leyl halinden kurtulması, yâni cehaletten kurtul-

ması “El Kadr”dir.
Kadr Sûresi ilk âyette belirtildiği gibi, tüm varlık kitabın-

dan sunulan hakikatleri anlayan kişi cehaletin karanlığın-
dan kurtulur.

Leyl hâlinden kurtulmanın yolu, insanın kendi vücûd ki-
tabını ve Kâinat kitabını okumasıyla başlar.

Kendini okumaya başlayan kişi, hakikatlerle tanışır.



157

İşte kendini ve varlığı okumaya başlayan kişinin Kadr ge-
cesi başlamıştır.

İşte Kur’ân’da “İkrâ-Oku” âyetiyle buna işaret edilir. 
Cehaletin karanlığından hakikatin aydınlığına çıkmanın 

tek yolu, insanın beden kitabını ve varlık kitabını okuması ve 
sonuçta, varoluş ve var edeni anlamasıdır.

Yunus’un dediği gibi;
“Dördüncüsü hakikat ere eksik bakmaya,
Bayram ola gündüzü, kadr ola gecesi.”
“Dervişin dört yanında dört ulu kapı gerek,
Nereye bakar ise gündüz ola gecesi.”
İşte her kim kendi cehalet karanlığından Hakk’ı idrak et-

meye başlamıştır, o kişinin Kadr gecesi başlamıştır.
Hakikati anlayan kişi, cehaletin karanlığından kurtulup, 

tüm varlıktaki kudret sahibi olan Allah’ı anlamanın aydınlı-
ğına ulaşmıştır.

İşte bu aydınlığa erişmek, Kadr Gecesi sırrıdır.
Kadr Gecesi sırrı kişiyi bayrama eriştirir.
Bayram kavuşmaktır, vuslattır, yâni Hakk ile Hakk olmaktır.
Damlanın Deryadan ayrı olmadığını zevk etmektir.
İşte Kadr gecesi; cehaletin karanlığından kurtulmanın ve 

tüm kâinattaki tek kudret olan Allah hakikatinin aydınlığına 
ulaşmanın makamıdır.

Kur’ân’ın Hazreti Muhammed’e bu gecede indirilmeye baş-
landığına inanılır.

Müslümanlar tarafından, Ramazan ayının 27. gecesi Ka-
dir Gecesi diye kutlanır.

Tarihi olarak incelediğimizde Hazreti Muhammed’den önce 
de Ramazan ayında 30 gün oruç tutulduğuna, kutsal günler 
ve gecelerin kutlandığına rastlıyoruz.



158

Bugün de Müslüman dünyasında kandil geceleri diye bi-
linen geceler kutlanır ve Allah’a dualar edilir, yapılan günah-
lardan tevbe edilir, ibadetler edilir.

Bu geceler; Mevlid, Regâib, Mirâc, Berâat ve Kadir Gecesidir.
İnsanların bazı geceleri kutsal görüp Allah’a dua etmele-

rinde, tevbe etmelerinde, ibadet etmelerinde elbette hiçbir sa-
kınca yoktur.

Yeter ki yapılan hatalar fark edilsin, bir daha yapmamak 
için Allah’a tevbe edilsin ve o hataya bir daha dönülmesin.

Böyle geceleri bir ömre yaymak daha güzeldir.
Böyle geceler yoktur diyerek tartışılmaya girilmemelidir.
Bu gecelerle ne hatırlatılmak istenilmiş bu anlaşılmalıdır.
Bazı kimseler bu geceler yok dese de insanlar bu geceleri 

kutsal bilmişlerdir.
Ve böyle geceleri dualarla, tevbelerle ve ibadetlerle geçirmişlerdir. 
Bir gece de olsa insanların içkiden, kumardan, zinadan, kö-

tülük yapmaktan, dedikodu yapmaktan uzak durması güzeldir. 
Ama asıl olan o gecelerdeki samimiyetimizi bir ömre yay-

maktır.
İnsanlar böyle geceleri kutsal bilirler.
Böyle gecelerde Allah’a; kendileri, çocukları, vatanı, askeri 

için, sevdikleri için dua ederler.
Günahlarından tevbe ederler, Kur’ân okurlar, ibadet ederler.
Kutsal geceler diye bilinen geceler, insanlık tarafından her 

zaman kutlanmıştır. 
Her toplum kendi kültürüne, kendi inandıkları şeylere 

göre dualar etmiştir. 
Bu her zaman olmuştur ve olmaya devam edecektir.
Yeter ki insanlar böyle geceleri bir ömre yaysınlar ve böyle 

gecelerde ettikleri tevbelere uysunlar ve samimiyet içinde ol-
sunlar.



159

Allah’ı hatırlayıp onun sevgisini hissetmenin hiçbir mah-
suru yoktur. 

Yeter ki O’nun sevgisini hep içimizde hissedelim ve iyi in-
san olalım. 

Allah’ın bizden istediği Salih amelde olmamız, yâni iyi in-
san olarak yaşamamızdır.

Yeter ki her gecemizi Kadir Gecesi bilelim, Allah’ı hiç unut-
madan yaşayalım. 

Hangi gece olursa olsun Allah’ı hatırlamak ve O’nun sev-
gisini hissetmek güzeldir. 

Allah’ı unutmadan yaşayan kişi, kimseye zerre kadar za-
rar veremez.

İşte Kadr gecesi dediğimiz gece;
Kişinin Allah’ı layıkıyla idrak etmeye başladığı gecedir. 
Kişinin gönlündeki cehalet kirliliğinin temizlenmeye baş-

ladığı gecedir. 
Cehalet karanlığından geçip Allah’ı tanımaya başladığı andır.
Tüm Kâinatı tutan tek kudret olan Allah hakikatini anla-

maya başladığı gecedir.
Evet, kişinin Allah’ı idrak ettiği bir an, gaflet içinde yaşa-

nan bir ömürden daha kıymetlidir.
Allah’ı layıkıyla anlamak ve bu şuurda edeb içinde yaşa-

mak ana gaye olmalıdır. 
Şimdi Kur’ân’da geçen Kadr Sûresini inceleyelim.
Kadr Sûresi: 
1-

إنَِّا أنَزَلْناَهُ فيِ ليَْلةَِ الْقدَْرِ
İnnâ enzelnâ hu fî leyletil kadr 

İnnâ enzelna hu : Muhakkak biz, doğrusu, indirildi, sunduk, 
verildi, o,



160

Fiy leyleti : İçinde, gece, gaflet içinde, cehaletin karanlığı, 
kişiliği, halkiyet, 

El kadr : Değerli, kudret, güç, kudret sahibi, muktedir 
olan, 

Meâli 1: “Cehaletin karanlığından kurtulup, tüm varlığı tu-
tan Kudret’i anlamanız için o hakikatleri sunduk.”

Meâli 2: “Muhakkak ki tüm halkiyetin içinde hakikatleri-
mizi sunduk, tüm âlem kudretimizle tutulmakta.”

Meâli 3: “Kendi karanlığının içinden geçenler sunduğumuz 
hakikatlere erişeceklerdir, her yerin kudretimizle sarılı oldu-
ğunu anlayacaklardır.”

2-

وَمَا أدَْرَاكَ مَا ليَْلةَُ الْقدَْرِ
Ve mâ edrâke mâ leyletul kadr

Ve mâ edra ke : İdrak etmezdin, anlayış, kavramak, bilmezdin, sen
Mâ leylet : Ne, şey, değil, gece, cehaletin karanlığı, halkiyet
El kadr : Kudret, kudret sahibi, azamet, muktedir olan, 

Meâli 1: “Sen, cehaletin karanlığından kurtulmanın ne ol-
duğunu, tüm varlığı tutan Kudret’i bilmezdin.” 

Meâli 2: “Kendini bilmezlik karanlığından kurtulup, su-
nulan hakikatleri idrak etmelisin, tüm varlığı tutan kudreti-
mizi anlamalısın.”

Meâli 3: “Halkiyeti saran hakikatlerimizi ve kudretimizi 
idrak etmelisin.”

3-

نْ ألَْفِ شَهْرٍ ليَْلةَُ الْقدَْرِ خَيْرٌ مِّ
Leyletul kadri hayrun min elfi şehr

Leyletu : Gece, cehaletin karanlığı, halkiyet, 
El kadr : Kudretli, muktedir olan, şan, şeref, azamet, 



161

Hayrun : Hayırlı olan, önemli olan, iyi olan, mal, akıl, ilim, nimet, 
lütuf, 

Min elf : Ünsiyet, öze mahsus, varlığın geldiği yer, özünden, bin,
Şehri : Ortaya çıkan, teşhir, açığa çıkan, içten dışarı, ay,

Meâli 1: “Hayırlı olan; cehaletin karanlığından kurtulup, 
tüm varlığı tutan Kudret’i anlamak, açığa çıkan tüm varlığın 
geldiği Öz’ü anlamaktır.” 

Meâli 2: “Tüm varlığı saran hakikatleri ve kudreti anla-
man seni hayr makamına eriştirecektir ve tüm varlığın açığa 
çıkışına ve varlığı tutan ünsiyete eriştirecektir.”

Meâli 3: “Halkiyette kudrete erişmen, senin gönlünü diril-
tecektir, varlığın bir özden açığa çıkışına şehir eyleyecektir.”

4-

ن كُلِّ أمَْرٍ وحُ فيِهاَ بإِذِْنِ رَبِّهِم مِّ لُ الْمَلَئكَِةُ وَالرُّ تنَزََّ
Tenezzelul melâiketu ver rûhu fîy hâ bi izni rabbihim min 

kulli emrin

Tenezzelu : İnerler, gelirler, her varlıkta açığa çıkan, düşerler 
El melâiketu : Her varlıktaki güç, kuvvet, meleke, 
Ve el rûhu : Rûh, can, her şeyin geldiği kaynak, 
Fîyhâ : Onun içinde, onda, 
Bi izni : İzin, yetkili, icazet, ruhsat, 
Rabbi him : Rab, vücûdlandıran, onlar, her varlık, 
Min kulli emrin : Bütün işler, işleyiş, emirler, hükümler

Meâli 1: “Her varlıktaki güç ve rûh O’ndan gelir. Her var-
lığı vücûdlandırmada yetkili olan O’dur, tüm varlıktaki işle-
yiş O’dur.”

Meâli 2: “Rûhun kendinden gelen melekeler varlığın açığa 
çıkışını gerçekleştirir. Her şey Rabbinin yetkisindedir, varlık-
taki bütün işleyişi yapan O’dur.” 



162

Meâli 3: “Her varlıktaki kuvveler rûhun üflenişiyle açığa 
çıkar, tüm varlığın açığa çıkışı Rabbin tecellisidir, varlıktaki 
işleyiş Rabbin tecellisidir.” 

5-

سَلَمٌ هِيَ حَتَّى مَطْلعَِ الْفجَْرِ
Selâmun hiye hattâ matlaıl fecr 

Selâmun hiye : Selam, selamet, esenlik, barış, onu,
Hatta matlaı : Bile, hem de, hatta, üstelik, doğuş, başlangıç, 
El fecr : Fecir, tan vakti, gecenin bitmesi, aydınlığın 

başlaması,

Meâli 1: “O’nu anlamak selamet bulmaktır, aydınlığa ulaş-
maktır.” 

Meâli 2: “Gönüllerde aydınlığın doğuşu İslâm hakikatidir.”
Meâli 3: “Her varlıkta olan kudreti anlamak, işleyişi anla-

mak, gönül güneşinin doğuşudur.”
İşte Kadir Gecesi, kişinin gönlünün hakikatlerle aydın-

lanmasıdır.
Kudret sahibi olan Allah’a teslimiyetin makamıdır. 
Eskiden bir talebe bir Mürşide teveccühe vardığında onun 

Kadir Gecesi başladı derlermiş.
Yâni cehaletin karanlığından kurtuluşu başladı Hakk’a ârif 

olma yoluna adım attı derlermiş. 
Çünkü Hakk’a arif olmak için Hakk’a arif olanı bulmak ge-

rekir.
Cehaletin karanlığından kurtulmak ancak cehaletin ka-

ranlığından kurtulanı bulmakla olur.
Yûnus, Taptuğun kapısına vardığında onun Kadir Gecesi 

başladı. 
Bayramı ise hakikatleri anladığında oldu.
Her insanın Kadir Gecesinin başladığı bir zamanı vardır.



163

İşte o zaman, Rabbine dönüp teveccüh ettiği zamandır. 
Bir gün Aişe validemiz, Efendimiz: “Ey Allah’ın resulü, Ka-

dir Gecesinin hangi gece olduğunu anlarsam o gece nasıl dua 
edeyim?” diye sormuş, Efendimizde ona: “Şu duayı oku” bu-
yurmuştur: 

Allahumme inneke afuvvün tuhıbbul af ve fafu annî “Al-
lahım! Muhakkak ki sen affedicisin, affetmeyi seversin, beni 
de affet.”[ Tirmizi, Daavât, 84.]

Buradan anlıyoruz ki Hazreti Muhammed döneminde de 
insanların kutsal geceleri vardır ve onlar o gecelerde kutla-
malar yaparlardı. 

Tarihi kayıtları araştırdığımızda toplumlarda hep bazı 
günlerin kutsal günler kabul edilip kutlamalar yapıldığını gö-
rüyoruz.

Buradaki asıl maksat, ilim ve edebi hatırlatmaktır.
Hazreti Muhammed, insanların sevgiyle yaptıkları kutsal 

gecelere hiçbir şey demedi. 
İnsanların sevgiyle Rablerine sığındıkları dua ettikleri bu 

gecelere, yoktur demek doğru değildir.
Eğer bir insan sevgiyle Rabbini hatırlıyor ve insanlara kan-

dilin mübarek olsun deyip Rabbini hatırlatıyorsa buna yanlış 
demek doğru değildir. 

Fakat Rabbini hatırlamayı bir geceye indirip diğer gece-
lerde Rabbini unutmak da doğru değildir. 

Kur’ân’da bize gece gündüz Rabbimizi hep anmamızı be-
lirten birçok âyet vardır. 

Bakara Sûresi 200: “Artık sizler usûllere uyduğunuzda, ata-
larınızı andığınız gibi Allah’ı anın, anlatın, hatta daha güçlü 
anlayın, anlatın.”

Bakara Sûresi 203: “Allah’ı anın. Vaktinizi doğruluk içinde, 
hakikatleri anlama içinde geçirin. Hakikatleri anlamada gün-
lerini gayret içinde geçiren kimse vardır, artık ona bir vebal 



164

yoktur ve kimi de tehir eder durur. Fenalardan sakınma içinde 
olan kimselerin üzerlerinde bir vebal yoktur. Artık fenalar-
dan sakının, Allah’a ortak koşmayın ve hepinizin O’nun bir-
liği içinde olduğunuzu bilin.” 

Nisâ Sûresi 103: “Böylece her an Hakk’a bağlı olmanın şu-
uruna ulaştığınızda, artık ayakta olsanız da ve otursanız da 
ve siz her nerede olursanız olun Allah’ı anın. Böylece siz gö-
nül rahatlığı içinde olun, her an Hakk’a bağlılık şuuruyla ha-
reket edin. Muhakkak ki müminler, her an Hakk’a bağlılık şu-
uruyla hareket ederler, devamlı hakikatlerin sözleri üzere 
hareket ederler.”

İşte toplumda kutlanan Kadir Gecesi hakikati, Allah’ı an-
lamanın, anmanın, gönül aydınlığına erişmenin hakikatidir.

Bu gecenin kutlanması bunu hatırlatmaktır. 

LEYLETÜ’L KADR
Leyletü’l kadr gecesini, geceden bir gece sanma 
Gelip geçen gecelerde, onu arayıp aldanma
Gafletin derin zulmünden, uyanmaktır leyletü’l Kadr
Fena hâllerden sıyrılmak, arınmaktır leyletü’l Kadr

Ramazanda bir gecede, Kur’ân nüzûl etti sanma
Hakikat her an sunulur, gaflete düşüp aldanma
Gönüllere hakikatin, nüzûlüdür leyletü’l Kadr
Kur’ân’ın nice sırrının, akışıdır leyletü’l Kadr

Gafletten kaldır başını, bil kendini gâfil olma
Fecr vakti senin uyanman, dünyanın sabahı sanma
Varlığın geldiği öz’ü, anlamaktır leyletü’l Kadr
Cümle varlığın O öz’e, secdesidir leyletü’l Kadr



165

Her anı leyletü’l Kadr bil, aç gönlünü cahil kalma
Hakk sana senden yakındır, O’nu uzakta arama
Hakk’ta kendi varlığını, unutmaktır leyletü’l Kadr
Hakk’ın sonsuz deryasına, gark olmaktır leyletü’l Kadr

LEYLETÜ’L KADR 
Leyletü’l Kadr lütûfdur, seyrü sülûk etmektir
Hakk’a gafil olmamak, Hakk’a şahit olmaktır

Beden mülkünden geçmek, cân mülküne ermektir.
Leyletü’l kadr sırrında, Hakk’ta fâni olmaktır.

Hakk’ın Zâtı görünür, bütün cümle varlıktan
Hakk’a vuslat etmektir, Hakk’da bekâ bulmaktır

Rûh makamı açılır, nüzûl eder melekler
O’ndan gayrı görmemek, Halk’da Hakk’a ermektir.

Fecr vakti nasip olur, gönülde güneş doğar 
Leyletü’l kadr makamı, Hakk’a teslim olmaktır

İslâm makamı budur, selamete ermektir
Bayram eder gönüller, Sâlih insan olmaktır

Şimdi Mevlid Kandilini inceleyelim.



166

MEVLİD KANDİLİ SIRRI

Toplumda ayrıca “Mevlid Kandili” diye kabul edilen bir 
kandil vardır.

Bu kandilden de bahsedelim.
Mevlid Kandili, Rebiülevvel ayının 12. günü kutlanır.
Hazreti Muhammed döneminde Mevlid ve diğer kandil-

lere rastlamıyoruz.
Emevi ve Abbasi döneminde de rastlamıyoruz.
Hazreti Muhammed kendi doğum gününü kutlamıyordu 

diye bilinir. 
İbnü’t-Tuveyr’den (s. 211-223) alıntı şöyledir.
Mevlid Kandili, Mısır’da Fâtımî Devleti kurulduktan sonra 

bu kandile rastlanır.
Hazreti Muhammed’in soyundan geldiklerini söyleyen-

ler, Hazreti Muhammed’i anmak için bu kandili oluşturdular.
Hazreti Muhammedin doğum yıl dönümü, Fâtîmi Halifesi 

Muiz-Lidînillâh döneminden (953-975) itibaren resmî tören-
lerle kutlanmaya başlanmıştır. 

Hazreti Muhammed’in yanında ayrıca Hazreti Ali’nin, Haz-
reti Fâtıma’nın, Hazreti Hasan’ın, Hazreti Hüseyin’in, Hazreti 
Zeynel Abidin’in mevlidlerinin de kutlandığı (bunlara “mevâlîd-i 
sitte” deniyordu) görülür. 

Aynı zamanda receb, şâban ve ramazan aylarındaki kan-
diller ile ramazan ve kurban bayramları gibi vesilelerle dü-
zenlenen diğer bazı resmî kutlamaların da ilk örneklerinin 
yaşandığı bu dönem İslâm tarihinde zengin bir şölen geleneği 
oluşturmuştur. (Alıntının sonu)



167

Görüldüğü gibi Fatîmi Devleti döneminde kandillere rast-
lıyoruz.

Burada ki amaç Hazreti Muhammed ve Ehli Beyt’in hatır-
latılmasıdır.

Bu kandiller o dönemde, bir dönem yasaklanmış sonra 
tekrar başlanmıştır.

Kâmil insanlar Hazreti Muhammed ve Ehli Beyt’in unutul-
maması için gayret göstermişlerdir.

Mevlid kelime olarak doğuş ile ilgilidir. 
Mevlid, veled, vâlî, velî, evliyâ, vâlide, vâlideyn, vâlid, mevâ-

lid, aynı kökten gelen kelimelerdir. 
Mevlid; doğma, doğuş, nûrdan akış, rûhdan şekle çıkış. Mu-

hammedî şuur, doğuşa ulaşan, anlamlarına gelir.
Mevlid, velîlik makamına erişmenin sırrıdır.
Mevlid kelimesi ile bağlantılı kelimeler Kur’ân’da birçok 

yerde geçer.
Meryem Sûresi 33: “Ves selâmu aleyye yevme vulidtu ve 

yevme emûtu ve yevme ubasu hayy.” 

Ve selâmun aleyhi : Barış, selam, üzerine, ona, 
Yevme vulidtu : Doğduğum gün,
Ve yevme emutu : Öleceğim gün,
Ve yevme : Her zaman, gün, vakit, gelip geçen zaman, 
Ubasu hayy : Diriliş, ortaya çıkış, varoluş, diri olan, canlı, 

Hayy,

Meâli: “Doğduğum günden ölünceye kadar hep barış ve hu-
zur üzere olmamı ve her zaman Hayy olanı anlamamı öğütledi.” 

Burada geçen “vulidtu” kelimesi, valid, valide, mevlid, ke-
limesi ile bağlantılıdır.

Burada belirtilen doğuş manevi doğuştur.
Lokman Sûresi 33. âyette de Mevlid kelimesiyle bağlantılı 

“validi, veledi” kelimeleri geçer.



168

Manevi doğuş, gönül boyutunda hakikatlerin bir güneş 
gibi doğmasıdır.

Mevlid, gönülde Muhammedî şuurun doğuşu sırrıdır.
Amaç Muhammed makamının ne olduğunu bilmektir.
O makama erişmek ve Muhammedî şuura ulaşmaktır.
Ve o şuurla yaşamaktır.
Muhammedî makam, velilik, evliyalık makamının sırrıdır.
Bu makamda Allah veli edinilir, evliya edinilir.
Ondan gayrı veli, evliya yoktur.
Mâide Sûresi 55: “İnnemâ veliyyu kum Allah.”
Meâli: “Sizin veliniz ancak Allah’tır.”
Zümer Sûresi3: “Vellezînettehazû min dûnihî evliyâ.”
Meâli: “Allah’tan gayrı evliya edinmeyin.”
İşte Mevlid hakikati, gönlünde manevi doğuşla başlayıp, Mu-

hammedî makama erişip, Allah’ı veli, evliya edinme makamıdır.
Süleyman Çelebi (1351–1422) döneminde bir olaydan et-

kilenerek, Mevlid Kasidesini yazmıştır.
Türkiye’de her yıl kutlanan Mevlid kandilinde bu kaside 

okunur.
“Mevlid” diye bilinen eserin asıl adı “Vesîletü’n-Necât”tır.
Süleyman Çelebi 1409 yılında bu kasideyi yazmıştır. 
Onun yazdığı kasidenin adı “Vesîletü’n-Necât”tır.
Halk arasında bu kaside “Mevlid” diye adlandırılmıştır. 
“Vesîletü’n-Necât” anlam olarak: Kurtuluşa giden yol, ay-

dınlığa giden yol, hakikate giden yol, kurtuluşun vasıtası gibi 
anlamlara gelir.

“Vesîletü’n-Necât” eserinde Hazreti Muhammed’in doğuşu 
dile geldiğinden dolayı halk bu esere “Mevlid” adını vermiştir.

Süleyman Çelebi’ye ne kadar teşekkür etsek azdır.



169

Bu eseri yazmakla bizlere, hem Hazreti Muhammed’i ha-
tırlatmış, hem de kurtuluşun, Muhammedî şuura ermekle ol-
duğunu hissettirmiştir.

Muhammed; “Hamd üzere olan” demektir.
Hamd üzere olmak, Halkiyette Hakk’a nazar etmenin sırrıdır.
Hamd üzere olmak, tüm varlığın Allah’ın sıfatları ile sa-

rılı olduğunu görmektir.
Hamd, sıfatlar boyutudur.
Hamd, Halk boyutudur.
Hazreti Muhammed’in makamı Hazret makamıdır.
Hazret, Halk boyutudur.
Tüm hazeratın sahibi Allah’tır.
Her kim hamd sırrına ermiştir, yâni her varlığın Allah’ın 

tecellileri ile sarılı olduğunu anlamış, varlığın Allah’ın nûruyla 
ihâta edildiği zevkine ermiştir.

İşte o kişi “Hamd” makamına ermiştir.
Yâni o kişi Muhammedî şuura ermiştir.
Kişinin annesinden olan bir doğuşu vardır, birde gönül bo-

yutunda irfanî doğuşu vardır.
Mevlid’den maksat, gönül boyutunda Muhammedî doğuş 

sırrına ermektir. 
“Hak Teala çün yaratdı Âdemi
Kıldı Âdem’le müzeyyen âlemi
Âdeme kıldı feriştehler sücud
Hem anâ çok kıldı ol lûtf issi cûd
Mustafa nûrunu alnından kodu
‘Bil habibim nûrudur bu nur dedi”
Süleyman Çelebi’nin bu satırlarında, her bir kimsenin ken-

dinde olan nûrun Muhammed nûru olduğu işaret edilmiştir.
Nedir Mevlid?
Mevlid yılda bir kez halk arasında kandil olarak kutlanır.



170

Bu kutlama hem Hazreti Muhammed’in hatırlatılmasıdır.
Hem de Mevlid sırrının hatırlatılmasıdır.
Mevlid; doğuş demektir.
Doğuştan maksat, gönülde Muhammedî şuurun doğuşudur. 
Mevlid; “Nûrun alâ nûr” sırrıdır. (Nûr Sûresi 35)
Allah, kendi nûrundan var ettiği cümle varlıkta, kendi nû-

runu gösterdi. 
Varlıktaki nûrun adı, Muhammed boyutudur.
Her kim, her yerin Allah’ın nûru ile sarılı olduğunu anladı, 

o kişinin Mevlid’i başladı.
Her kim gönlünde Allah hakikatine erdi, o kişi Mevlid’e erdi.
İşte Mevlid:
Gönül râhminden doğmaktır.
Gönülde Muhammed nûrunun doğuşudur.
“Nûrun alâ nûr” zevkine ermektir.
Deryadan damlanın gelişine şahit olmaktır.
Kendi vücûdunda ve her varlıkta; Allah’ın zikrine, fiiline, 

sıfatlarına, Zâtına şahit olmaktır. 
Baktığı her varlıkta Allah’ın vechîne nazar etmektir.
Mevlid Kandili dedik.
Senede bir kez kutladık.
Dualar ettik, yalvardık, yakardık.
Hazreti Muhammed bu gece doğdu dedik.
Hiç şahit olmadık, adet üzere kutladık.
Rebiülevvel ayının on ikinci gecesi dünyaya geldi dedik. 
İlk defa, Hazreti Muhammed’in vefatından yaklaşık üç yüz 

elli yıl sonra, Mısır’da kurulan Fâtımî Devleti döneminde kut-
lamaya başladık.

Ve her inanç, kendine göre bir Mevlid Kandili kutluyor.
Sünniler, rebiülevvel ayının on birinci gecesini on ikinciye 

bağlayan gece kutluyor. 



171

Şiiler ise, rebiülevvel ayının on yedinci günü kutluyor. 
Ülkemizde, 1989 yılında Diyanet İşleri Başkanlığı tarafın-

dan düzenlenen, Dünya’da sadece Türkiye’de kutlanan, Kutlu 
Doğum Haftası diyerek, Mevlid Kandili kutluyoruz.

Peki, nedir Mevlid?
Mevlid hakikatine erebildik mi?
Muhammedî doğuş sırrına erebildik mi?
Kendimizdeki Muhammedî şuuru doğdurabildik mi?
Gönlümüzde Muhammedî boyutu hissedebildik mi?
Muhammedî şuura erebildik mi, o şuur üzere yaşayabil-

dik mi?
Mevlid doğuş demektir?
Peki, nedir doğuş?
Anne rahminden olan doğuş mu?
Yoksa, Allah’ın râhîm boyutundan olan doğuş mu?
Kendi vücûdumuzdan irfâniyet doğuşuna ulaşabildik mi?
Kendimizdeki Muhammedî boyuta, o boyutun şuuruna 

ulaşabildik mi?
Muhammedî doğum bizde oldu mu?’
Gönlümüz Muhammedî doğuşa ulaşabildi mi?
Hazreti Muhammed’i anlayabildik mi?
O güzel insanı, kendi gönlümüzde hissedebildik mi?
O güzel insanın hayatından “Bir Tek Öğüdü” hayatımıza 

geçirebildik mi?
O dedi ki:
Komşunuz aç iken tok yatmayın.
İhtiyacı olana koşun, yardım edin.
Kadınları dövmeyin, kadın erkek eşittir.
Kadınların da ilim öğrenmesinin önünü açın.
Anne babaya öf bile demeyin.
Kimseyi aldatmayın, kul hakkına girmeyin.



172

Hiçbir varlığa zulmetmeyin.
Bâtıl olan adetlere dönmeyin, aslı olmayan şeylere uymayın.
Kin ve nefret gibi sizin düşmanınız olan şeylere dönme-

yin, kan davası gütmeyin.
Ayrımcılık içinde olmayın, inanç ayrımcılığı yapmayın, 

kimsenin ibadetine laf etmeyin.
Kimsenin arkasından dedikodusunu yapmayın, çekiştirmeyin. 
Çalmayın, çırpmayın, rüşvet yemeyin, zerre miktar ha-

ram yemeyin.
Kimseyi küçük görmeyin, kendinizi yüce görmeyin.
Herkes Allah’ın kuludur, hiçbir kula, hiçbir varlığa kötü-

lük yapmayın.
Varlığın varoluşunu anlamaya çalışın, tefekkür edin, şahit 

olun, Allah hakikatine ulaşın.
Bunlar ve benzeri olan nice öğütlerden herhangi birini ha-

yatımıza geçirebildik mi?
Bir tek öğüdünü, evet bir tek öğüdünü içselleştirebildik mi?
Yaşantımıza geçirebildik mi?
Muhammed boyutunu kendimizde bulabildik mi?
Muhammed “hamd üzere olan” demektir.
Hamd; her varlıkta Allah’a ait olan niteliklerdir ve hamd 

Allah’a mahsustur. 
Hamd; “Hû” kökünden gelir, Hû’ya ait olan demektir.
Hamd şuuruna ulaşmak, gördüğümüz her varlığın ken-

dinde olan, tüm niteliklerin Allah’a ait olduğunu idrak et-
mekle mümkündür.

Peki biz, hamd üzere olabildik mi?
Hamd boyutuna erebildik mi?
Hamd şuuruyla yaşayabildik mi?
Muhammed boyutuna erebildik mi?



173

Yoksa binlerce defa Mevlid Kandili kutlasak ne olur, kut-
lamasak ne olur?

Elbette “Mevlid Kandili” diyerek “Mevlid” kelimesinin ha-
tırlatılması çok önemlidir.

“Mevlid” gönülde olan doğuşun adıdır.
Allah’ın nûrundan doğanların makamı Mevlid’dir.
Ana rahminden olan doğuş değil, gönül rahminden olan 

doğuşun adıdır Mevlid.
Allah’ın râhîmiyetinden olan doğuşun adıdır Mevlid.
Allah’ın râhîm boyutundan gelen her doğuş, Mevlid’dir.
Allah’ın râhîm ve rahmân boyutu vardır.
Besmelede “Bismillahirrahmanirrahim” bu belirtilir.
İşte Mevlid, râhîm boyutundan gelen doğuşlardır. 
Cümle varlık, Allah’ın râhîm boyutundan süzülüp gelir.
Her varlık bir doğuştur, yâni bir Mevlid’dir.
İnsan, bu şuura ulaştığında, onda da Mevlid tecelli etmiştir.
Bu şuura ulaşmak, Mevlid hakikatine ermektir.
Kim ki gönül rahmînde olan “Muhammedî doğuş” şuuruna 

ulaştı, o Mevlid’e ulaştı.
İnsan, aklını dünyaya esir etmekle, her an kendinde olan 

doğuşu göremiyor.
İnsan vücûdunda her an bir hücre ölmekte, her an bir 

hücre doğmakta, insan vücûdunda her an bir doğuş olmakta.
Allah, kendi mevlidini her an tecelli ettirmekte.
Allah, kendinden kendi doğuşunu göstermekte.
Evvelinden âhîrine akmakta…
Bâtınından zâhîrine çıkmakta…
Beşer elbisesi giyerek görünmekte…
Kendinden kendini açığa çıkarmakta…
Kendi özünden kendini zâhire çıkarmakta…
Kendi özünde olanı açığa çıkarmakta…



174

Tohumun özünde ne varsa, o açığa çıkar.
Tohumun özünden açığa çıkış, ağaç olarak görünüş Mev-

lid’dir.
Nûrundan var etti cümle varlığı, cümle varlıkta nûrunu 

gösterdi. 
Allah’ın kendinden kendini aşikâr eylemesi Mevlid’dir. 
Muhammed elbisesine bürünmesidir Mevlid.
Bu şuura ulaşan da, bu doğuşu her an seyreden de Mev-

lid hakikatine ermiştir.
Ne mutlu o kimseye ki, onun Mevlid Kandili mübarek ol-

muştur.
Ne mutlu o kimseye ki, kendindeki Muhammedî doğuşa 

şahit olmuştur.
Gönül râhminden doğmaktır Mevlid.
Gönülde Muhammed nûrunun doğuşudur Mevlid.
Cümle âlemin bir âlemden doğuşunu seyretmektir Mevlid.
Deryadan damlanın gelişidir Mevlid.
Muhammed sırrıdır Mevlid.
Bâtından zâhire çıkıştır Mevlid.
Evvelden âhire akıştır Mevlid. 
Kendi bedeninde, her an olmakta olan doğuşu seyretmek-

tir Mevlid.
Cümle âlemde her an olmakta olan doğuşu seyretmek-

tir Mevlid.
Şeriat-ı Muhammedî denilen Muhammedî şuura ulaşmak-

tır Mevlid.
Cümle varlığın bir nûrdan süzülüp geldiğini görmektir 

Mevlid.
Cümle varlığın aynı nûrla sarılı olduğunu görmektir Mevlid.
Deryanın nûrunun “Hû” olduğunu, damladaki nûrun “Mu-

hammed” olduğunu görmektir Mevlid.



175

Deryadan damla misali gelen nûru kendinde bulmaktır 
Mevlid.

Damlada deryayı seyretmektir Mevlid.
Yerlerde göklerde olanların her an secde etmesidir Mevlid.
“Nûrumdan nûrunu halk eyledim” sırrıdır Mevlid.
Bir bedenin doğuşu, bir bedenden nûrun doğuşudur Mevlid.
Vahdetten kesretin, kesretten vahdetin doğuşudur Mevlid.
Kevser sırrıdır Mevlid.
Gönül mirâcında Resûl Nebî boyutlarına ermektir Mevlid.
Her bir boyutta, o boyutun nûrundan beslenmektir Mevlid.
Kendi doğuşuna şahit olmaktır Mevlid.
Âdem’den Muhammed’e olan akışı seyretmektir Mevlid. 
Kendi aslına ulaşmaktır Mevlid. 
Mevlid Kandilinde hem Mevlid hakikati hatırlatılır… 
Hem de Hazreti Muhammed’e karşı duyulan derin saygı 

ve sevgi gönüllerde yeşertilir. 
Gel kardeşim!
Gönlünde Muhammed doğsun.
Her yer O’nun nûru ile dolsun.
Gel Mevlidin mânâsı vücûd bulsun.
Davranışlarında Muhammedî şuur olsun.
Gel kardeşim!
Mevlid sırrına yolculuk edelim.
Evvela Allah’ın zikrine erişelim.
Tüm varlığın O’nun zikriyle var olduğunu bilelim.
“İnnâ nahnu nezzelnez zikre ve innâ lehu le hâfizûn” âye-

tinin mânâsına erelim.
“Her şey Allah’ın zikriyle inzal oldu-açığa çıktı ve açığa çı-

kan her şey O’nun zikriyle korunmaktadır.”
Gel kardeşim!



176

Varlıktaki o ilâhi ritim, ilâhi titreşim, ilâhi terennüm, Al-
lah’ın zikridir, bunu her an kendi vücûdumuzda ve cümle var-
lıkta hissedelim.

Allah’ın zikrini kâlben hissedelim, o şuurda duralım.
Gel kardeşim!
Daha sonra fiillullah makamına erelim.
Fiil, Fâil hakikatine vasıl olalım.
Her varlıkta her an fiiliyle fâil olanın Allah olduğunu id-

rak edelim.
Taşta, kuşta, ağaçta, hayvanda, insanda her varlığın bede-

ninde her an işleyenin Allah olduğuna şahit olalım.
Bedenlere baktığımızda, orada olan işleyişin Allah’ın fiili 

olduğunu görelim.
İşleyişi kendimize nispet etme gafletinden kurtulalım.
“Allah emr kâne mefûlen-işleyişte fail olan Allah’dır” âye-

tinin sırrına vâkıf olalım.
Gel kardeşim!
Tüm varlığın Allah’ın sıfatlarıyla donatıldığını bilelim.
Kendi bedenimizin O’nun sıfatlarıyla işlediğine şahit olalım.
“Hayat- İlim- İrade- Semi- Basar- Kudret- Kelâm ve Tekvin” 
Tüm sıfatların Allah’a ait olduğuna şahitlik edelim.
Kendimize nispet etme gafletinden kurtulalım.
Gel kardeşim!
Tüm bedenleri tutan ilâhi kudretin Allah olduğuna şa-

hit olalım.
Benim vücûdum deme gafletinden kurtulalım.
İsâ’nın çarmıha gerildiği gibi beden varlığımızdan geçelim.
Sûret bedenlerini tutan vücûdun Hakk’ın vücûdu oldu-

ğunu bilelim. 
Vücûdu mutlak hakikatine erelim.
Ve bedenin Zâtına teslim olalım.



177

Fenâfillah makamına erelim. 
“Kullu men aleyhâ fân ve yebkâ vechu rabbike zûl celâli 

vel ikrâm.”
“Bütün sûretler gelir geçer. Sıfatlarının sahibi olan ve tüm 

varlığı Zâtıyla tutan Rabbinin yüzü bâki kalır” âyetini kâlben 
hissedelim.

Gel kardeşim!
“Nefahtu fîhi min rûhî-rûhumdan üfledim” makamına erelim.
Fenâfillah makamından bekâbillah mülküne karışalım.
Cümle varlığın rûhun derinliklerinden süzülüp geldiğine 

şahit olalım.
Her varlığın, Allah’ın râhimiyetinden doğuşunu seyredelim.
İlâhi zevke erişelim.
“Enel Hakk” makamıyla müşerreflenelim.
Âl-i İmrân Sûresi 18: “Şehid allâhu ennehû lâ ilâhe illâ huve.”
Meâli: “Allah, her an her yerde hazır olandır. O gerçektir. 

Ondan başka güç yoktur” âyetine mazhar olalım.
Gel kardeşim!
Muhammed’in doğuşu olan hazrete erelim.
Deryadan gelen damlaları seyredelim.
Her bir damlanın Muhammed olduğunu bilelim.
Damla ile deryanın yâni Halk ile Hakk’ın yâni Allah ile Mu-

hammed’in bir vücûd olduğunu kâlben görelim.
Mevlid’in sırrına erelim.
Hakk’tan gelen doğuşun, Muhammed’in doğuşu olduğunu 

bilelim.
Makamı Muhammed’in, Makamı Ubûdiyet’in, Makamı Nû-

büvvet’in, Makamı Halkiyetin mânâsına erelim.
Kurbi Nevâfîlin, Makamı Şeriâtın hakikatine vasıl olalım.
“Nûrun alâ nûr” âyetinin sırrına vâkıf olalım.



178

Mutlak nûr olan Allah’ın nûrundan gelen her nûrun Mu-
hammed’in doğuşu olduğunu görelim.

Mevlidin sırrının bu âyette gizli olduğunu bilelim.
Gel kardeşim!
Gönlümüzde Mevlid tecelli etsin.
Gönlümüzde Muhammed doğsun.
Gönülde bâki olan doğuş tecelli etsin.
Beden anadan doğdu, gönül Muhammed’den doğsun.
Gözlerimiz bu âleme o şuurla baksın.
Davranışlarımız Muhammed’î şuurla olsun.
Mevlidiniz mübarek olsun.
Gönlünüzde Muhammed doğsun.
Yaşamınız o şuurla olsun.
Sevgi saygı hayatınızdan eksik olmasın.
Mevlidiniz mübarek olsun.



179

SON DEĞERLENDİRME

Bu kitabımızda toplumda kutlanan kandilleri incelemeye 
gayret gösterdik.

Bazı hocaların kandil yok sözü üzerine kandilleri incele-
mek gönlümüze düştü ve böylece kandiller konusunu Kur’ân 
ölçüsüyle anlamaya gayret gösterdik.

Kandil gecelerini oluşturan gönül insanlarının gayesini 
anlamaya çalıştık.

Anladık ki kandil gecelerini oluşturmaktan maksat, top-
luma hakikatleri hatırlatma gayesidir.

Bu hatırlatma, Allah ve hakikatlerini hatırlatma gayesidir.
İncelediğimizde anladık ki “Regâib, Miraç, Berâat, Leyle-

tü’l Kadr, Mevlid” Kur’ân’da geçen kelimelerdir.
Amaç gönüllerde regâibin başlamasıdır.
Gönüllerin hakikat yolunda makam makam miraç etmesi, 

yâni urûc etmesi, yâni irfaniyet yükselişidir.
Ve sonra da Allah’ın ulviyetinin yanında ben de varım deme 

suçundan berâat edilmesidir.
Gönüllerin Kadr Gecesine erişmesidir.
Ve gönüllerde Muhammedî şuurun doğmasıdır.
Kandilleri oluşturan Kâmil insanların tek gayesi, topluma 

Allah hakikatinin hatırlatılması çabasıdır. 
Kâmil kimseler her zaman toplumsal barışı oluşturmak 

için gayret göstermişlerdir.
İslâm hakikatini anlatmaya gayret göstermişlerdir.
İslâm’ın hakikatini bildirmek için çırpınmışlardır.



180

Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; o kişi huzurludur, umut-
ludur, çalışkandır, yardım sevendir. 

Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; huzur verendir, umut ve-
rendir, sevindirendir, güç verendir.

Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; çalışkandır, üretkendir, 
ilimden ayrılmayandır.

Anne babadan; İslâm adına bir inanç, bir ibadet, bir ibadet-
hane öğrendik ve onlara inandık diye Müslüman olabilir miyiz?

Yaptığımız ibadetlerin mânâsına ermeden, Müslüman ola-
bilir miyiz?

Kur’ân bizlere; inandık, ben Müslüman’ım demekle kurtu-
luşa eremeyeceğimizi belirtir.

Hucurât Sûresi 14: “Kendi inançlarından gelenler: Biz iman 
ettik, dediler. Henüz iman etmediklerini anlat. Lâkin teslim ol-
duk, desinler. İman henüz kâlblerinize girmedi.”

Ankebût Sûresi 2: “İnsanlar, inandık demeleriyle kurtul-
duklarını mı sanıyorlar? Fakat onlar varoluşu anlamak için 
dikkatlice düşünmüyorlar.“

Kâlben tasdik etmedikçe, iman sırrına erebilir miyiz?
İslâm bir makamdır.
İşte Kâmil insanlar topluma hep İslâm hakikatini anlat-

maya gayret göstermişlerdir.
İslâm makamı Hazreti Âdem’den beri gelen bir makamdır.
Tüm resûl ve nebîler İslâm hakikatini topluma yaymaya 

gayret göstermişlerdir.
İslâm, müminlik makamıyla açılan bir kapıdır.
Mümin olmadan İslâm olunamaz.
Mümin olan varlığın açığa çıkışının sırrına ermiştir ve var 

edicinin hakikatine ermiştir.
Dil Müslüman’ı, bilgi Müslüman’ı, Müslüman olabilir mi?
İbadette kalıp, mânâsına ermeyen Müslüman olabilir mi?



181

İslâm, toplumun bildiği şekliyle; peygamberin sünneti di-
yerek, peygamberin hadisleri diyerek, Arapça Kur’ân okuyun 
sevaptır diyerek, atalardan gelen ibadetleri yaparak öğreni-
lebilir mi?

Yoksa İslâm makamına ermek için; 
“Canlı kitap” olan varlığı okumak, yâni Kur’ân okumak…
“Sünnetullah” denilen, varlığın işleyişini okumak… 
“Hadise” denilen, varlığın işleyişini, olaylarını, evrenin 

olaylarını okumak...
“Abd” denilen kulluk hakikatine ermekle mi mümkündür?
Evet, İslâm şuuruna ulaşmak çok önemlidir.
Çünkü İslâm şuuruna ulaşmadan Müslüman olunmaz.
Bu şuura ulaşmadan, kişinin kendini Müslüman görmesi, 

onun kendini kandırması demektir.
Kişi, hakikatte Müslüman ise, bunu yaşantısı ile belli eder.
Müslüman denen toplumlara baktığımız zaman, toplu-

mun yaşantısında İslâm şuurunu görebiliyor muyuz, çok dü-
şünmemiz gerekir?

Müslüman olan kişi;
Hiç kibirlenebilir mi?
Hiçbir kimseye, bir varlığa zarar verebilir mi?
Öfke hiddet içinde olabilir mi?
Birini aldatabilir mi?
Karamsarlık aşılayabilir mi?
İslâm’a ermiş, yaşantısına bunu geçirmiş yâni Müslüman 

olmuş kişinin gönlü hep, Allah sevgisiyle, Allah rahmetiyle 
doludur.

Gönlünde Allah şuuru olanın, hiç öfkesi, hiddeti, kavgası, 
kini, nefreti, zarar vermesi olabilir mi?

Dilinde Allah olup da, gönlünde Allah şuuru olmayan ki-
şide olur bunlar.



182

İslâm makamına ermiş, bunu hayatına geçirmiş kişinin 
yaşantısını Kur’ân çok güzel açıklar.

İşte bunlardan bazı örnekler.
Hûd Sûresi: 
Sabreder.
Dosdoğru hak yolunda çalışır, yâni Sâlih ameldedir.
Dünya hayatının süsünde, yâni makam, şan, şöhret pe-

şinde olmaz. 
İftira atmaz, yalanları aktarmaz.
Ölçüyü ve tartıyı tam olarak yerine getirir
İnsanların mallarının karşılığını eksik vermez
Çalıp, çırpmaz.
Zarar vermez, fesatlık çıkarmaz. 
Hucurât Sûresi: 
Kimseyi alaya almaz.
Kimsenin ayıbını aramaz. 
Birilerine kötü isim, lakaplar takıp çağırmaz. 
Kimsenin arkasından çekiştirmez, dedikodusunu yapmaz, 

gizli yönlerini, hatalarını araştırmaz.
Birbirine yardım için koşar.
Kendi bildiğinin inadında durmaz.
Aslı olmayan şeylere inanmaz.
Lokman Sûresi:
Her an Hakk’a bağlılık şuuru üzere hareket eder.
Temizlenme içinde olup, kendinde olanı paylaşır.
Öleceğini bilerek yaşar.
Bilgisi olmadığı şeyler hakkında konuşmaz. 
Kibirlenmez.
Kimseyi ve hiçbir varlığı küçük görmez. 
Allah’a ait nitelikleri kendine nisbet etmez, yâni asla şirk 

içinde olmaz. 



183

Anne babasına her zaman minnettarlık içindedir.
Hep iyi haller içinde yaşar.
Hep hakikatlere arif olmaya çalışıp, hakikatleri inkâr etmez. 
İnsanlara suratını asmaz.
Yeryüzünde böbürlenerek yürümez. 
Büyüklenme, övünme hallerinde olmaz.
Hep tevazu içinde hareket eder. 
Konuşurken sesini yükseltmez. 
Asla kendi çıkarına göre hareket etmez.
Her an saygı içindedir.
Dünya hayatına aldanmaz.
Mâide Sûresi
Verdiği sözü yerine getirir. 
Hep yararlı haller içindedir, zerre kadar da olsa zarar vermez.
Varoluşu araştırır, hep hakikatler peşinde koşar.
Hep fenalardan uzak durur.
Fedakârlıktan vazgeçmez. 
Gösteriş peşinde olmaz. 
Kan dökmez.
Kötülük için yardımlaşmaz.
İyilik üzere yardımlaşır.
Asla düşmanlık içinde olmaz.
Öfkeyle hareket etmez.
Vurup zarar vermez.
Bozup dağıtmaz.
Fakir bırakmaz.
Sıkıntılar, kederler vermez. 
Gereğinden fazla yemez, içmez.
Büyü, fal gibi asılsız şeylerle uğraşmaz.
Adalet üzere hareket eder, hiç adaletten ayrılmaz. 



184

Asla çalıp çırpmaz. 
Rûm Sûresi
Varlığın suretinde kalmaz. 
Ümitsizlik içinde olmaz.
Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket eder.
Dinin Allah’a ait olduğu şuuruyla yaşar.
Tevhîd üzere yaşar.
Dini bölen kimselerden olmaz, din ayrımcılığı yapmaz.
İnsanları; tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bölmez.
Benim inancım doğru senin ki yanlış demez.
Evet, Kur’ân’da yüzlerce örneklerden bazıları böyle.
Şimdi düşünelim:
İslâm nedir anlayabildik mi?
İslâm makamına erebildik mi?
İslâm şuurunu hissedebildik mi?
Ve bu şuuru yaşantımıza geçirebildik mi, yâni bu şuurda 

yaşayabildik mi?
Yâni Müslüman olabildik mi?
Lütfen düşünelim ve kendimize soralım:
Gönlümde İslâm şuuru var mı?
Yaşantım bu şuur üzere mi?
İşte Kâmil kimselerin Kandilleri oluşturmasındaki gayeyi 

çok iyi anlamalıyız.
Toplumda kandillere karşı çıkan insanların, kandilleri 

oluşturan Kâmil insanların gayesini iyi anlamaları gerekir.
Bir Kâmil insan çıksa “Nasr Kandili” diye bir kandil oluş-

tursa ve yeni yetişen nesil insanlığa yardım etmeyi öğrense 
iyi olmaz mı?

O gün gönüllerde yardım duygusunun ışığının parladığı 
gün olsa…



185

O gün çevremizde olan ihtiyaç sahibi olanlara koşma günü 
olsa…

O gün dertlilere derman olma günü olsa…
O gün çocuklarımızın gönüllerine yardımlaşmanın şefka-

tini hissettirme günü olsa...
O gün Kur’ân’da Nasr Sûresinin mânâsını hissettirme 

günü olsa… 
“İzâ câe nasr Allah-Allah’ın yardımını anladığın, hissetti-

ğiniz zaman” âyeti hatırlansa…
Ve bu bir ömre yayılsa iyi olmaz mı?
Allah’ın kendine her an yardım ettiğini anlayan kimse, mu-

hakkak ki çevresine yardım için koşacaktır. 
Nasr Kandili, gönüllerde Allah’ın yardımını hissettirme 

duygusunun filizlenmesine yol açacaktır.
Hazreti Muhammed’in sözü ne güzeldir; 
“İnsanların en hayırlısı insanlara hayır üzere yardım edendir.”
“Allah’ın indinde değerli olan, insanlara yardım için ko-

şandır.” 
Nasr Sûresinin inzal ettiği günün hatırasına böyle bir ha-

tırlatma yapılsa…
“Nasr Kandili” diye bir kandil oluşturulsa…
O gün anne babalar çocuklarını da alıp, çevresinde ihti-

yacı olana koşsa güzel olmaz mı?
Yaşlıların elleri öpülse, duaları alınsa, yeni yetişen çocuk-

larımıza güzel örnek olmaz mı?
Yeni yetişen çocuklara yardım etmek hissi aşılansa gü-

zel olmaz mı?
O çocukların gönülleri Allah sevgisiyle donansa ne güzel 

olur değil mi?
O çocuklar vefâ duygusunu öğrense ne güzel olur değil mi?



186

İşte kandilleri oluşturan Kâmil insanların gönüllerini iyi 
anlamalıyız.

Onların hakikatleri hatırlatma gayelerini iyi anlamalıyız.
Evet, bu kitabımızda da bazı hakikatleri hatırlatmaya gay-

ret gösterdik.
Hatamız, eksiğimiz elbette çoktur.
Rabbim hatalarımızı, eksiğimizi affetsin inşAllah.
Hakikat yolunda aşkla, sadakatle kalın…
Unutulan nice değerleri anlama yolunda olun…
Sevgiyle, huzurla, ilâhî aşkla olun…
Sabrınız, teslimiyetiniz tam olsun inşAllah…
Gönlünüzden Allah aşkı hiç eksik olmasın…
Gönlünüz her dâim ilâhî heyecan içinde olsun…
Çevremizde ihtiyacı olanlara hiç karşılık beklemeden ko-

şalım inşAllah…
Duygumuz, düşüncemiz hep rahmâni olsun inşAllah…
Dilimizden sevgi sözleri hiç eksik olmasın…
Hazreti Muhammed’in insanlık için mücadelesi yolunuz 

olsun…
Her an bizim ve tüm varlığın sahibi olan Allah’a tevekkül 

içinde olalım inşAllah…

İsmail Dinçer
3-3-2025


