KUR'AN'A GORFE,
SALAT-SALAH-SALAVAT

Ismail Dinger



N



ICINDEKILER

ONSOZ / 5
DUSUNELIM / 9
ABDEST NEDIR / 17
ALLAH NEDIR / 38
NAMAZIN TARIHGESI / 60
KURAN’DA SALAT /90
SALAH MAKAMI / 159
SALAVAT MAKAMI / 171
AHZAB SURESI 56. AYETININ TEVILI / 183
EZANDAKI 7 MAKAM / 194
KIYAM RUKU SECDE MAKAMI / 203
KURANA GORE iBADET / 223
SALAT’IN OLVIYETI / 237
KALBIN ABDESTI SEVGI / 246
SON DEGERLENDIRME / 259



N



ONSOZ

Insanoglu kendini halk etmemistir.

Insan, ilahi bir sistemin akiginin tecellisinden siiziiliip gel-
mistir.

Insan, bedenini var eden, sekillendiren degildir.

Insan, bedenindeki isleyisi yapan degildir.

insan, kalbini attiran, kanini dolastiran degildir.

Insan, hiicrelerindeki muhtesem isleyisi yapan degildir.

Insan, bedeninin isleyisinde muktedir olan degildir.

Insan, kendi yaratilisinin nasil oldugunu diisiinmelidir.

Insan, yaraticisin1 diisiinmelidir.

Insan, Allah hakikatinin ne oldugunu anlamaya ¢alismahdir.

Allah insandan ayr1 midir?

Yoksa insanin kendisinde midir?

Allah bu alemden ayr1 bir yerde midir?

Yoksa alemden ayr1 degil midir?

Allah’a sahitlik nedir?

O’na nerede sahit olunur?

Allah’a ibadet nedir?

Ibadetin gayesi nedir?

Salat nedir?

Namaz nedir?

Salah nedir?

Salavat nedir?

Bu kitdbimizda “Salat, Salah, Salavat” hakikatinin ne ol-

dugunu anlamaya ¢alisacagiz.

5



Kur’an'da salat ve tiirevlerinin hakikatini inceleyecegiz.

Kur’an’t Kur’an’la anlamaya calisacagiz.

Salat kelimesinin Kur’ani anlamini arastiracagiz.

Asla, namaz yoktur vardir kavgasina girmeden, “Salat’,
Salah’, Salavath” Kur’an’a gore anlamaya calisacagiz.

Her insanin Allah’a olan yonelisine saygi duyarak, salat'in-na-
mazin Kur’an’a gére tanimini arastiracagiz.

Namazin mana boyutunun ne oldugunu arastiracagiz.

Ibadetin ne oldugunu anlamaya ¢alisacagz.

Hazreti Muhammed’in “tebessiim bile ibadettir” s6ziiniin
inceligini hissetmeye gayret gosterecegiz.

Namaz ve salat inceligini arastiracagiz.

Amacimiz sadece hakikati arastirmak.

Insanlar1 asla namazli namazsiz diye ayirmayacagiz.

Insanlarin inanglarina saygi géstererek salat boyutunu
Kur’an agisindan arastiracagiz.

Kur’an'da gecen salat kavramini inceden inceye arastiracagiz.
Insanlar Allah’a, kendi inanclarina gére yonelirler.

Camide de Kilisede de Havrada da Allah’a yonelisin ad1
ibadettir.

Cemde de Meydan da Allah’a olan niyazlarin adi ibadettir.

Bu ibadetlerin ad1 ister namaz olsun, ister salat olsun, go-
nillerin samimiyetine goére Allah’a olan bir yonelistir.

Her insanin kendi ibadeti, o kisinin Allah’a olan yonelisidir.

Her insan ¢ocuk iken, anne babasindan 6grendigi Allah’a
olan yonelise gore, Allah’a ibadet eder.

Birinin ibadeti baska birine huzursuzluk olmamalidir.

Hazreti Muhammed “insanlarin kalbini Allah bilir” diye-
rek, ibadetlerin hos gortilmesi gerektigini bildirmistir.

Kur’an’da Hucurat Stresi 11. dyette gecen; “La yeshar-alay
etme” uyarisi hi¢ unutulmamalidir.



Bu ayeti ve Kur’an'in tiim ayetlerini kalben duymaliy1z.

Kimsenin inanciyla, ibadetiyle alay etmemeliyiz.

Kimsenin inancini hor gérmemeliyiz.

Kimsenin gelenegini, kiltlriini yok saymamaliy1z.

Kimseyi dislamamaliyiz.

Kimseye karsi bobiirlenmemeliyiz.

Kimsenin eksigini aramamaliyiz.

Insanlarin Allah’a olan inanglarini kiigiik gormemeliyiz.

Kimsenin inancina dayal: giysisi ile alay etmemeliyiz.

Kimsenin sekliyle, diliyle, meslegiyle, yoksulluguyla alay
etmemeliyiz.

Kimsenin arkasindan ¢ekistirmemeliyiz.

Kimseye alayci bakislarla bakmamaliyiz.

Kimseyi horlamamaliyiz.

Bilelim ki birini alaya almak, bizi kibre diisiirecektir.

Bilelim ki birine hor bakmak, bizi seytanlastiracaktir.

Birinin kusurunu aramak, bizi fitneci durumuna diistire-
cektir.

Insan insanla eglenir mi hi¢?

Insan insan1 asagilar mi hig?

Insan insanla alay eder mi hig?

Insan insanin ibadetini hor gérebilir mi hig?

Neden birini kiiciik goriirsiin?

Neden biriyle alay edersin?

Sen Allah’in kulusun da o degil midir?

Seni yaratan ile onu yaratan Allah, ayni Allah degil midir?

Senin ibadetin makbul de onun degil midir?

Her insan, anne babasindan 6grendigi sekliyle Allah’a yonelir.

Kimsenin inancini, kimsenin yargilamaya hakki yoktur.

Kimsenin inancinda eksik gedik aramaya, kimsenin hakki
yoktur.



Insanlarin ibadetleri onlarin Allah’a olan yénelisleridir.

Herkes gonliindeki hisse gore yonelis icinde olur.

Iste bu kitabimizda salat hakikatini her yoéniiyle incele-
meye gayret gosterecegiz.

Salat bir sarayin yiiz odasi ise, namaz onun bir odasidir.

Salat'in Farsca karsilig1 namazdir.

Tirkee karsiligi ise; baghlik, iletisim, birlesmek, biitiinles-
mek, irtibat icinde olmak demektir.

Salat ¢ok Glvi bir kelimedir.

Iste bu kitabimizda bu dlviyeti hissetmeye ve hissettir-
meye gayret gosterecegiz.

Rabbim goénliimiize samimiyet nasip etsin.

Rabbim yolunda hakikatleri anlamay1 nasip etsin.

Nice incelikleri hissetmeyi nasip etsin.

Bu kitabi yazarken eksigimiz, tam tespit edemediklerimiz
elbette olacaktir.

Samimi bir duyguyla kelime kelime inceleyip, Kur’an'da
salat konusunu anlamaya gayret edecegiz.

Hatamiz eksigimiz olursa affola.

Rabbimiz gonliimiize yardim etsin.

Rabbimiz idrakimizi a¢sin.

Rabbimiz hakikatleri layikiyla anlamamizi nasip etsin.

Rabbimiz salatin hakikatine ermeyi nasip etsin.

Her daim salat iizere olmay1 nasip etsin.

Rabbimiz her varligin O’'ndan geldigini, O’'nunla oldugunu
anlamay1 nasip etsin.

Rabbim kiyam, riikli ve secdenin manasina ermeyi na-
sip etsin.

Rabbim, Kur’an’da gecen “Goklerde ve yerde olan ne varsa,
Allah’a secde ederler” dyetlerini layikiyla anlamayi nasip etsin.

Ismail Dinger



DUSUNELIM

Her daim diislinelim.

Varligin varolusunu diistinelim.

Allah hakikatini diisiinelim.

Rahim ve Rahman boyutunu diisiinelim.
Hepimiz bir rahimiyetten siiziildiik geldik.
Hepimiz rahimiyette olani giyindik geldik.
Hepimizin geldigi kaynak rahim boyutu idi.
Hepimizin goriindiigli boyut rahman boyutu idi.
Rahimde ne varsa rahmanda o goriinecek idi.
Rahim rahmandan, rahman rahimden ayr1 degil idi.
Halk eden Hakk idi.

Halk edilen Halk idi.

Hakk kendinden Halk etti.

Halk eden halk edilenden ayr1 degil idi.

Insan rahim boyutunda gizli idi.

Oradan sekillenip geldi.

Orada kendine yazili olan beden elbisesini giyindi.
Varlik olarak goriindii.

Her zaman hakikati anlamak i¢in diisiinelim.
Biz nasil var olduk?

Biz nasil sekillendik?

Nereden geldik, nereye gidiyoruz?

Yasamin hakikati nedir?

Bu diinyaya neden geldik?

9



Dogum nedir, dogum 6ncesi nedir, 6liim nedir, 6liim son-
rasi nedir?

Diislinelim, gordiigiimiiz varlig1 anlamaya calisalim.

Yerlere goklere bakalim.

Varligin nasil var oldugunu diisiinelim.

Goklerde olan parlayan 1siklar: diisiinelim.

Kendi bedenimize donelim; “Bu beden nasil oldu, nasil se-
killendi?” diye diisiinelim.

Gordigiimiiz bedenlere bakalim; “Bunlar nasil var oldu?”
diye diistinelim.

Varolusu dustlinelim, var edeni diistinelim.

Allah hakikatini diisiinelim.

Varligin hakikatini diisiinelim.

AKkip giden zamani diistinelim.

Dogum ve o6liimi diisiinelim.

Hi¢c durmadan devam eden yasam siirecini diisiinelim.

Dogduk ve yasam yolculugu hizla akip geciyor.

Yaslanip gidiyoruz.

Niceleri dogdular ve o6liip gittiler.

Biz de bir giin oliip gidecegiz.

Oliim hakikatini diistinelim.

Oliim bir son mu yoksa geldigimiz yere bir déniis mii?

Yasamin sahibini diistinelim.

Varligi kontrol eden giicii diisiinelim.

Bedenimizde olan ilahi bir kudreti diisiinelim.

Varligin 6ziinde olan mucizevi bir kudreti diisiinelim.

Bir atomun 6ziindeki giicli diistinelim.

Atomlarin birlesimiyle olan bedenlenmeyi diisiinelim.

Yasamin akisini diisiinelim.

Nereden geldik, nereye gidiyoruz?

Yasayan biz miyiz?

10



Yasam nedir?
Yasamin hakikati nedir?

Farkl farkli inanglar nasil olusmus, farkl farkl ibadet-
ler nasil olusmus?

Ortada devam edip giden senlik benlik kavgasi nedir?

Duydugumuz her bir s6ziin anlamini diisiinelim.

Sahitlik hakikatini diisiinelim.

Bilelim ki diistinmek, sorgulamak, varligin 6ziine bakmalk,
bizi sahitlige gotiirecektir.

Kendi aslini bilmek istiyor musun?

Bu goriinen, bu dlem nedir bilmek istiyor musun?

Allah nedir hakikatini bilmek istiyor musun?

Kendi viicidunda nasil bir alem var, gormek istiyor musun?

Senin viiciidunda ne sirlar var, bilmek istiyor musun?

Sen kendini kesfetmek istiyor musun?

Goriinen varligin goriinmeyen boyutunu anlamak istiyor
musun?

Allah nedir?

Resil, Nebi nedir?

Din, siinnet, seriat nedir?

Hadis nedir?

Kur’an, stre, ayet nedir?

Namaz nedir?

Salat, Salavat nedir?

ibadet nedir?

Bunlarin hakikatlerine ermek i¢in diisiinelim.
Saf tertemiz duygularla bakalim.

Cocugun dogdugu o safliktaki bakisla bakalim ve bu go-
riinen nedir diye distnelim.

Her bilgiyi analiz edelim.

Bilgi ilme dayali m1 diistinelim.

11



ilim ile tanisalim.

ilim ile hareket edelim.

Aklimizi her tiirlii yargidan arindiralim.

Kavgadan 6fkeden gecelim.

Fitneligi, fesathig1 terk edelim.

Hor bakistan vazgecelim.

Kendimizi biiytik gormekten vazgecelim.

Kimsenin inancini, ibadetini hor gérmeyelim.

Kimsenin giysisine laf etmeyelim

Sadece bedenlerin nasil var oldugunu, nasil sekillendi-
gini diistinelim.

Aklimiz1 asilsi1z bilgilerden arindiralim.

Aklimizi kinden nefretten arindiralim.

Diinya ¢ikarina esir olmaktan kurtulalim.

Bilelim ki cocuk safliginda olmak, bizi hakikate eristire-
cektir.

Cocuk safliginda aramak bizi hakikate erdirecektir.

Bilelim ki Allah hakikatine akli gonlii bakir olanlar eri-
secektir.

Kirlenmis akil ve goniille hakikate erilemez.

Yargi icinde olan akil, hakikati okuyamaz.

Hor gérme duygusu asla varligin 6ziinii gormeye kapi aca-
maz.

Kendini yiice goren akil, asil ylice olan ekber olan Allah
anlayamaz.

Allah’t anlamak varligin derinliklerinde gizlidir.

Varligin derinliklerine adim atabilmek i¢in temiz akilla
diistinmek gerekir.

Bilelim ki yoniimiizii varliga dondiirmek, o canli kitaptan
okumak, bizi hakikatlere gotiirecektir.

Diisiinelim, distinelim, diistinelim.

12



Saf tertemiz bir akilla diisiinelim.

Hakikati arayan bir goniille diistinelim.

Sahit olmadigimiz bir konu hakkinda, asla konusmayalim.

Sahitlik edemeyecegimiz bir konu hakkinda, sakin agik-
lama icinde olmayalim.

Gonil kavgadan, 6fkeden arinirsa, diisiinceye gececektir.

Gonil tertemiz bir duyguyla Hakk’a yonelirse, tiim kapi-
lar bir bir a¢ilacaktir.

Allah’in bize bahsettigi akli, varolusu ve var edeni anla-
mak icin calistirmaliyiz.

Aklimizi diinya ¢ikarina esir etmemeliyiz.
Aklimizi gurura, kibre, hor bakmaya esir etmemeliyiz.

Aklimizin asli fitratin1 anlamaliyiz ve asla ona ihanet et-
memeliyiz.

Aklimiz sahitlik icin yaratildi.

Allah’a sahitlik temiz akilla olacaktir.

Kalbi akilla olacaktir.

Namaz kalbi akilla olacaktir.

Salat'in hakikati kalbi akilla idrak edilecektir.

Sahit olmak, anlamak, idrak etmek, ¢6ziimlemek icin akil
sarttir.

Aklin beseri boyutu ve kalbi boyutu vardir.

Onun i¢in Kur’an'da “kulibun yakiliine” akledecek kalb-
ten bahseder.

Hacc Stiresi 46: “E fe lem yesiri fil ardi fe tekiine lehum
kulibun yakilline biha ev 4zanunyesmeiine biha fe inneha la
tamal ebsaru ve lakin tamal kulibulleti fis sudir.”

Meali: “Yeryiiziinde gezip dolasmazlar mi1? Boylece onla-
rin akil edecek kalbleri yok mu, ya da isitecek kulaklari. Fa-
kat onlarin gérmelerinde korliik olmaz ve lakin goniillerindeki
idraklerdedir korlik.”

13



Ayette ne giizel bildirilmis.

Yeryiiziine bakmaliyiz, varligin varolusunu diistinmeliyiz.

Kalbi akilla bulusmaliyiz.

Gonil goziiyle gormeyi 6grenmeliyiz.

Kalbi akil tefekkiirle, kendi aslin1 anlama yolunda idrak
yolculugu yapar.

Beseri akil beden ihtiyaclari ile ilgili calismalar yapar.

Kalbi akil ritha, beseri akil tene bagh calisir.

Kalbi akil, akli temizler, zeka ile tanistirir.

Zeka-zekat ayn1 kokten gelen kelimelerdir.

Kendini temizleyen akil, esaretten kurtulan akil, “Kad ef-
leha men tezekka”, kurtulmustur.

Ulil elbab; Hakk tlizere aklini isletenler, kapilar acan diisiince.

Kalbi akil, hakk ile batili ¢ozer.

[1ahi akil Liibb'tiir.

Kamil akil hep hakikatler i¢cin ¢calisir, hep 6ze bakar.

Liibb-liibn ayni1 zamanda “Oz” demektir.

Insanin 6ziinii olusturdugu icin ilahi akila da “Liibb” de-
nilmistir.

[14hi akil, yani tarife gelmeyen Allah’in akli “Liibb”diir.

Allah ciimle varligy, kendi 6ziinden ¢ozerek sekillendirmis,
beden elbisesi giydirmistir.

Insan hakikati anlayacak bir kabiliyette yaratilmigtir.

Insana bahsedilen akil, goérdiigii seyin i¢ yiiziini, dis yi-
ziinl anlayacak sekilde yaratilmigtir.

Insan diisiinmekten vazgecmemelidir.

Insan her zaman goriinen varligin hikmetlerini diistinmelidir.

Insan bilmelidir ki diisiinen kimse hakikate erisecektir.

Varligin varolusunu diisiinen kimse, varlig1 var edeni bi-
lecektir.

Ayrica duydugumuz, okudugumuz her bilgiyi diistinelim.

14



Asli var m1 yok mu inceden inceye diisiinelim.
Ilmi degeri var m1 yok mu ¢ok iyi arastiralim.
Ayette ne giizel belirtilmis.

Bize gelen her bilgiyi inceden inceye arastiralim.
Gelen bilginin icinde ne var anlayalim.

Bizi nasil bir algiya siiriikliiyor anlayalim.

Hucurét Siresi 6: “Ya eyyuhellezine ameni in caekum fa-
sikun bi nebein fe tebeyyeni en tusibli kavmen bi cehaletin
fe tusbih@ ala ma fealtum nadimin.”

Ya eyyuha ellezine ameni  : Ey iman edenler, inananlar,

in cae kum : Eger, geldi, siz,

Fasikun : Fasik, hakikatten ¢ikmak,
bozgunculuk, ikilik,

Bi nebein : Bir haber, bilgi,

Fe tebeyyenu : Arastirin, inceleyin, emin olun, agik,
apacik,

En tusibl : Musibet, kotilik, bulasma, zarar

veren, isabet,
Kavmen bi cehaletin : Cahil bir kavim, cihil kimseler,
bilgisiz, idraksiz,

Fe tusbihii : Olursunuz, olmak, héline,

Ala ma fealtum : Yaptiginiz sey, yaptiklariniz,

Nadimine : Pisman olmak, pismanlik duymak,
tovbe hali,

Meali: “Ey iman edenler! Size bir bilgi geldiginde, o bilgi-
nin ikilik ¢ikarip ¢ikarmadigini, bozgunculuk meydana geti-
rip getirmedigini iyice arastirin, yoksa bir bilgisizlik i¢inde
zarar veren kimselerden olursunuz. Yoksa yaptiginiz seyler-
den pismanlik duyarsiniz.”

Ayette ne giizel bildirilmis.

Bize gelen her bilgiyi arastirmaliyiz.

15



[Imi deger tasiyor mu yoksa uydurma mi bakmahyz.

Gelen bilginin i¢inde fitnelik, fesatlik var m1 anlamaliyiz.

Bilgi icinde ne tasiyor cok iyi arastirmaliyiz.

Duydugumuz her soéziin ger¢ek anlamini arastiralim.

Okudugumuz her kitab1 analiz etmeliyiz.

Icinde yargilama, 6teleme, hor gérme, hedef gosterme var
mu1 ¢ok iyi incelemeliyiz.

Bilmeliyiz ki icinde ayrimcilik ifade eden, yargilama ifade
eden her bilgi;

Bizi zulme siiriikleyecektir...

Baskalarini hor gormeye siirtikleyecektir...

Senlik benlik kavgasina siiriikleyecektir...

Iste onun icin her zaman diisiinmeli, arastirmaliyiz.

Kelimelerin asli anlamlarina erisinceye kadar arastirmaliyiz.

Temiz akil ve temiz goniil, her zaman hakikati anlamaya
yatkindir.

Akl ve gonli abdestli olanlar, her zaman hakikati anla-

yacaktir.

&)

16



ABDEST NEDIR

Abdest; arinmaktir, temizlenmektir.

Abdest; aklini gonliint tiim kotii duygu ve diisiincelerden
temizlemektir.

Abdest; Allah'in {lviyetinin yaninda kendine benlik isnat
etmemektir.

Hakikate erismenin yolu abdesttir.

Abdestli olana, hakikatin kapilar1 acilir.

Hakikat yolu abdestli olundugunda gidilir.

Abdest edeb makamina erismektir.

Edeble gelene nice hakikatler sunulur.

Abdest, hem i¢sel hem dissal temizligin adidir.

Insan, duygu ve diisiincelerinin temiz olmasina gayret
gostermelidir.

insan, hal ve davranislarinin giizel olmasina, ¢gevresine
faydali olmasina dikkat etmelidir.

Allah ile iletisim i¢cinde olmanin yolu akil ve goniil temiz-
ligidir.

Namaza girmenin yolu abdesttir.

Abdestin mana ciheti, duygu ve diislincelerimizin temiz
olmasidir.

Abdestin mana ciheti, varligimizin Allah’'in Glviyeti oldu-
gunu anlamaktir.

Allah’in Glviyetinin yaninda kendilerine varlik isnat eden-
ler ne kadar temiz olabilirler ki?

Onun icin abdest hakikati ¢ok iyi arastirilmalidir.

17



Abdest nedir?

Abdest bizlere ne mesajlar sunuyor?

Abdest sadece su ile bedenin temas etmesi midir?
Disimizi su ile temizleriz, peki ya icimiz nasil temizlenecek?
Aklimizda ve gonliimiizde olan;

Gurur, kibir, benlik, inat, hasetlik, fesatlik, fasiklik,
Dedikodu, ¢ekistirme, iftira, yalan,

Hor bakmak, aldatmak, hak yemek, ¢alip ¢cirpmalk,

Zarar vermek, kotiiliik yapmak gibi duygular disimizi y1-
kamakla temizlenir mi?

Cevremize olan kotiiliik hallerimiz nasil temizlenecek?

Peki, nedir abdest?

Abdest disimiz1 m1 yikamaktir?

Yoksa abdest disimizi1 degil icimizi mi yikamaktir?

Yoksa hem i¢imizi hem de disimizi m1 yikamaktir?

Su ile abdest alip disimiz1 yikayip kendi icimize ne mesaj-
lar aktarmaliy1z?

Abdestin derin mesajlari ne olabilir?

Oyle bir abdest alalim ki aklimiz, génliimiiz, hallerimiz
tertemiz olsun.

Oyle bir abdest alahm ki hakikat kapilarinin agilmasina
vesile olsun.

Oyle bir abdest alalim ki bizi Hakk’la bulustursun.
Oyle bir abdest alalim ki bizi Salih kisi yapsin.

Oyle bir abdest alalim ki bizi Islam’la sereflendirsin.
Evet, nedir abdestten gelen derin mesajlar?

Nedir her bir organin yikanmasindaki derin mesajlar?
Iste abdestten gelen derin mesajlar.

Once niyet edilir.

Peki, nedir niyet?

“Niyet ettim Allah rizas1 icin abdest almaya” diye niyet edilir.

18



Niyetteki derin mesajlar nedir?

Niyet; aramaktir, istemektir, yonelmektir, bir yola girmek-
tir, s0z vermektir.

Temizlenmeye s0z veriyorum.

Hakk yolunda olmaya s6z veriyorum.

Hakk’a yonelmeye, o yoldan donmeyecegime s6z veriyorum.

Niyetimde halis olmaya, samimi olmaya s6z veriyorum.

Hakikatleri anlamak i¢in gayret edecegime soz veriyorum.

Ilim tizere olmaya soz veriyorum.

Sonra eller yikanir.

“Etziibillahiminesseytanirracim Bismillahirrahmanirra-
him” denilerek eller bileklere kadar ve parmak aralari da da-
hil olmak tizere li¢ defa yikanir.

Nedir ellerin tli¢ defa yikanmasindaki derin mesaj?

El; tutmaktir, tutunmaktir, teslim olmaktir, el vermektir,
ilme talip olmaktir.

Ogretmene el vermektir, yani égretmenin tebligine tu-
tunmaktir.

“Innellezine yubayilineke innema yubayitinallah yedullahi”
(Fetih Stresi 10) ayetinin sirridir.

Hakk’in ilmine tutunmaktir.

Esir oldugun {i¢ seytani birakmak, Rahman’a tutunmaktir.

U¢ makamin tecellisine tutunmaktir.

Kisiyi esir alan, Hakk’tan uzaklastiran her seyi birakmalk,
gercege tutunmaktir.

Diinyaya tutunmay1 birakmak, Hakk yoluna tutunmaktir.

Aklindaki batil bilgileri birakmak, ilme tutunmaktir.

Sonra agiz yikanir.

Agzimiz1 temizlemek nedir?

Agzimiza girenin ve agzimizdan ¢ikanin temiz olmasi ne
demektir?

19



Agzimiz neden ti¢ defa yikanir, nedir bunun hikmeti?

Nedir agzin yikanmasindaki derin mesaj?

Ug defa yikamanin manasi, agzimizdan ¢ikan sozler, ii¢
makamin hakikatlerini yansitmalidir.

Bu ii¢ makam; “Efal-i ilahiye, Sifat-1 ilahiye, Zat-1 [1ahiye”
makamlaridir.

Iste bunun i¢in éncelikle agzimizdan ¢ikan sézler temiz
olmalidir.

Agzimizdan ¢ikan sozleri temizlemeliyiz.

Agzimizdan artik dedikodu ¢ikmamasi gerekir.

Birilerini ¢ekistirici sozler ¢ikmamasi gerekir.

Birine hor bakici s6zler olmamasi gerekir.

Yalan soylemeyi, asilsiz sozler sdylemeyi terk etmek gerekir.

Agzimizdan ofke, hiddet, kavga iceren sdzler ¢ikarma-
mak gerekir.

Yol aldigimiz ti¢ makamda, tertemiz liituflarla hareket et-
mek i¢in...

Gonlimiizi ic makamin hakikatlerine agmak i¢in...

Agzimiza girenin temiz olmasi gerekir, haram yememeli-
yiz, haram igmemeliyiz.

Agzimiza giren yiyecek ve icecek emeklerimizin karsilig
olmalidir.

Asla kul hakki yememeliyiz.

Sonra burun yikanir.

Burnumuza ii¢ defa su ¢ekeriz ve burnumuzu ¢ defa te-
mizleriz.

Nedir burnun yikanmasindaki derin mesaj?

Buradaki ii¢c defa yikamak da ic makamin manasi lizere
olmaktir.

Nefes mana boyutuna isarettir.
Agi1z beseri boyuta isarettir.

20



Her ikisinin hakikatine erismek icin abdestli olmak gerekir.

Bu cihetle agzimizi ve burnumuzu ii¢ kez yikariz.

Bundan maksat;

Nefesin sahibini bilmek...

Aldigimiz verdigimiz nefesin kiymetini bilmek...

Ofke dolu, kibir dolu nefesimizin olmamasi...

Nefesimizi temizlemek...

Nefesini temizleyen kimsenin yolu agilir.

Ug¢ makamin tecellisine ulasmak, temiz nefesle miimkiindiir.

Ug¢ makamin zikri, nefeste gizlidir.

Nefes sirri, her varligin enflisunda olana eristirir.

Tohumda a¢iga ¢ikis nefesle baslar.

Rahimiyette olusan nefes rahmaniyete akar.

Insan nefesin sahibini bilmelidir.

0 nefesi olumsuz duygu ve distlincelerle kirletmemelidir.

Insan tiim Kainati saran nefesin sahibine teslim olmalidir.

Her bir varligin nefesi, tek nefes sahibi olan Allah’in nefesidir.

insan bilmelidir ki tiim kainat, Allah'in nefesinin hare-
ketliligidir.

Nefes kisinin nefsini olusturmaktadir.

Nefes candan gelir.

Can nefs elbisesi giyer.

Nefs, ten elbisesi giyer.

Her tenin icinde niifts vardir.

Tim bunlar nefesten gelir.

Nefes-nefs-niiflis-nefha-enfiis-nefsani-nefis ayni kékten
gelen kelimelerdir.

Tim Kainat bir nefesten olugsmaktadir.

Ve nefes tiim Kainatin sahibine aittir.

Nefes O, O nefestir.

21



Nefes dlemin sirri idi.

Nefes O’'nun sirr1 idi.

0 nefes idi.

Nefes O idi.

Nefes heniiz dogmamis idi.

Heniiz nefes yok idi.

Nefes Ulvi Alemde bir sir idi.

Nefesin o derin sesi heniiz yok idi.

Sesin o muhtesem tinis1 gelecek idi.

Tlm varlik o tinidan a¢i1ga ¢ikacak idi.

Nefes niirun derinliklerinde gizli idi.

Nefes, fllviyetten nliruna, nirundan riithuna uflenecek idi.
0 kendini nefesle zahire ¢ikaracak idi.

Nefes zikre, zikir nefese donecek idi.

Iste “Nefesin sirr1 zikir” bu idi.

Her bir varlik Allah’in nefesinden gelecek idi.
Allah rithundan iifleyecek idi.

0 iifleyis nefes olacak idi.

“Nefahtu fthi min rhi” ayetinin sirr1 bu idi.
Iste nef, nefse dénecek idi.

Nefs, bedenlerin sirri olacak idi.

Tlm varlik “Nefs” olarak bedenlenecek idi.
Once nefes alinacak idi.

0 nefesle zahire ¢ikis baslayacak idi.

Nefes kaderin sirr1 idi.

Ulviyetindeki nefes niiruna aktu.

Nirani bedenler nefes aldilar.

Ve nefes vermeyi beklediler.

Ciinki nefesi verecek bedenler heniiz yok idi.

Alinan nefes niirundan idi.

22



Nirundan alinan nefes rithu olusturmak icindi.
Alinan nefes Allah'in nefesi idi.

“Infu h(i-O’nun nefesi” ayetinin sirr1 bu idi.
Climle varlik Allah'in nefesinden var olacak idi.
Tiim varlik tek nefesten halk olacak idi.

Allah nefsinden halk edecek idi.

Iste “Halakakum min nefsin vahidet” ayetinin sirr1 bu idi.
Tek nefs Allah'in kendisi idi.

Alinan nefes 15181n nefesi idi.

Alinan nefesle rihlar olustu.

Rahun kaderi niirdan alinan nefesle yazild1.
Rahun kaderi yazildi, rithdan iiflenis beklendi.
Aldiklar1 nefes zaman geldi “Nef” edildi.

Nef edilen nefesten “Nefs’ler-bedenler” olustu.
Olusan Nefs’ler nefes verdi.

Nefes verenler, can olacak idi.

Artik nefes alip verme zamani gelmisti.

Clinkii nefesin verilecegi bedenler var edilmisti.
Nirundan aldilar nefesi, bedenlerden verdiler.
Iste kullarin nefes alip verme sirr1 bu idi.

Iste “Allah’in nefesi” sirr1 bu idi.

Nefes O idi.

O nefes idi.

Nefs, nefes, enfiis, niifus hepsi nefese ait idi.
Nefes Allah’in nefesi idi.

Tlm alem her an nefes alip vermekte idi.

Tlm alem nefes idi.

Nefes zikrullah sirr1 idi.

Nefesten gelen seslenis, Allah'in sesi idi.

Allah tim varliktan seslenen idi.

23



Kehf Stiresi 96: “Infu hi.”
Meali: “O nefestir.”
Hicr Shresi 29: “Fe iz sevveytuhu, nefahtu fthi min rhi.”

Meali: “Rlithundan nefes verdi, o nefesle bedenleri sekil-
lendirdi.”

Ya-Sin Stresi 51: “Nufiha fis stri.”

Meali: “Bedeninizde nefes alip veren O’dur.”

Kamer Siresi 13: “Fe iza nufiha fis siiri nefhatun vahidet.”

Meali: “Gogiislerden nefes alip veren Biziz, her nefes Bi-
zim tekligimizi gosterir.”

Nisa Siresi 1: “Ellezi halakakum min nefsin vahidetin.”

Meali: Ki O’dur, tek nefesten-nefisten halk eden.”

Maide Stresi 3: “Aldigin1z nefesin farkinda olmamak.”

Kehf Siiresi 96: “Dedi ki: O'nun size nefes alip verdirdi-
gini anlayin.”

Zuhruf Stresi 5: “Sizin her an nefes alip vermeniz bizim
zikrimiz degil midir?”

Zariyat Saresi 41: “O nefes alip vermenin hikmetini.”

Kalem Sfiresi 16: “Onlar, burunlarindan nasil nefes alip
verdirdigimizi hi¢ diisiinmezler mi?”

Iste nefesin sirr1 nefesimizi temizlemekte gizlidir.

Kendi aslini bilmek isteyen bir talebe, kamil bir kisiye varir.

Ve der ki: Efendim! Ben kimim, aslim nedir, nereden gel-
dim, nereye gidiyorum, bu kainat nedir, Allah nedir, Allah var
midir, bunun gibi hakikatleri nasil 6grenebilirim?

Kamil kisi der Kki:

Once nefesini temizle.

Bil ki hakikat yolculugu temiz nefesle yapilir.
Bil ki yol nefesle agilir.

Bil ki yol nefesi temiz olana acilir.

Talebe der ki: Efendim benim nefesim kirli midir?

24



Evlat! Eger dedikodu yapip, birilerini ¢ekistiriyorsan,

Kot sozler ediyorsan,

i(;inde kin, nefret, 6fke, hiddet, kavga varsa,

Birilerini 6viip, birilerine séviiyorsan,

Birilerinin hakkini yiyorsan,

Calip cirpiyorsan,

Birilerine ¢ikar amacl yaklasiyorsan,

Kisilere sehvani duygu ile bakiyorsan,

Birileriyle alay ediyorsan,

Birilerini kiiciik goriiyorsan, kendini biiylik goériiyorsan,
bu gibi duygular, eylemler icindeysen nefesin kirlidir evlat.

Nefesin kirliyse, bunlari yapma ve nefesini temizle.

Bil ki yol temiz nefesli olana agilir.

Kirli nefesle kap1 acilmaz.

Talebe der ki: Evet efendim, anladim ki benim nefesim
kirlidir. Bunlar1 yapmayacagim ve nefesimi temizlemeye ¢a-
lisacagim.

Evet evlat!

Aldigin hava, sana tertemiz sunulmakta, sen soludugun
nefesi tertemiz almaktasin.

Fakat nefesini verirken; icindeki tiim kotii hali, duyguyu,
diisiinceyi, nefesinle disari vermektesin.

Verdigin kirli nefesle bil ki ortama kotiiliik tohumlari ek-
mektesin.

Cevrende olan kotiiliiklerin hepsi verdigin nefesteki akista
gizlidir.

Nefesini temizlersen, gonliin temizlenir.

GOnliin temizlenirse, kendi viicidunun hakikatleri sana agilir.

Bil ki yol da sensin, yolcu da sensin.

Ve bil ki yol temiz nefesle gidilir.

Kendi enflisuna atacagin her goniil adimi, temiz nefesle atilir.

25



Evet, evlat, nefesin sirrina varirsan kendi aslina erersin.

Unutma ki yol da sensin yolcu da sensin, yol temiz ne-
fesle gidilir.

Evet. Hakikat yolculugu temiz nefesle yapilir.

Yol nefesle agilir.

Yol temiz nefesle gidilir.

Hayvani viicidumuzda cigerlerimiz yasamak igin, her an
nefes alip vermektedir.

Gonliimiiz ise yasamin sirrina ermeKk icin, temiz nefes alip
vermeyi beklemektedir.

Goniil temiz nefese ulastiginda kapilar bir bir agilir.
Gonil bir nefesle kapisini aralar.
Gonliin aldig1 her bir nefes, kisideki ti¢ hali bir bir temizler.

Bir bir temizlenen {i¢ hal, viicidun ti¢ deryasinin tecelli-
sine kap1 agar.

Her temizlenen bir hal sonrasi, ii¢ deryanin sirr1 kendini
acmaya basglar.

Her deryanin da dort sehri vardair.

Her sehirde nice niteliklere sahit olunur.

Ezandaki “x3” “Eshedii” “Elifin sirlarina sahit olmak” sirri
da budur.

Ug derya kendi icinde bir niif(is tagir.

Bu niifis “Muhammed” sirridir.

Ezandaki “1%a%” “Muhammed’e sahitlik” sirr1 da budur.
Ug derya dért sehadete kapi acar.

Ancak kendi varligindan gegenler, yani “sehit” olanlar her
deryada nefes sirrina ererler.

Niifls nefes ile birlesir.
Nefes, niifiis’a doniisiir.
Niif(is her deryadaki Hakk kimligidir.

Bir nefes ¢ verilen nef’aya

26



Ug verilen nefa bir olan “Hayy” sirina déniisiir.

Nefes sirry; enfiistan afaka cikisin sirridir.

Yolculuk nefesle baslar, nefesle biter.

Yasam nefesle baslar, nefesle devam eder.

Kisi kendindeki nefesten, kainatin nefesine erer.

Sahit olur ki kdinatta bir nefes alip veren vardir.

Anlar ki tiim nefesler bir nefesten gelmektedir.

Anlar ki tiim kainat her an nefes alip vermektedir.

Nefes, kisinin nefsi boyutunun isaretidir.

Talebe der ki: Efendim, nefesin abdestli olmasinin sirrini
anladim, hakikat yoluna temiz nefesle gidilecegini anladim,
insallah ben de nefesimi temizleyenlerden olurum.

Evet, abdestte her bir boliimiin nice hikmetleri vardir.

Suyla yikanan bedenin disi, i¢sel yikanmaya isaret eder.

Abdestin diger bolimii yiizlin yikanmasidir.

Yiziimizi i¢ defa yikariz.

Nedir yilizlimiizii ii¢c defa yikamadaki derin mesaj?

Eski bakisimiz olan esya bakisini terk etmektir.

Ug¢ makamin irfaniyetiyle esyanin hakikatine bakabilmektir.

Shret bakisini terk etmek, siret yontiyle bakmaktir.

Ug¢ makamin manasina ulagmaktir.

Her yere “Vechullah” idrakiyle bakmaktir.

Allah’'in Fiil yiiziine, Sifat ylizline, Zat yiiziine ulagsmaktir.

Ve boylelikle yiizlimiizden, sevgi, sefkat duygusunu cev-
remize hissettirmek.

Sonra kollar yikanir.

Sag kol dirsege kadar li¢ kez, sonra sol kol ayni sekilde ¢
kez yikanir.

Nedir kollar1 yikamadaki derin mesaj?

Kol tutmaktir, tutunmaktir, baglanmaktir.

Hakikatin yoluna tutunmaktir, hakikat yoluna baglanmaktur.

27



Kirli kollarla hakikat yoluna tutunamayiz.

Tutundugumuz tiim 6fke, hiddet, gurur, kibir, ¢ikar duy-
gularini terk etmeliyiz.

Kol kendini adamaktir, tevekkiil etmektir, teslim olmaktir.

Ug defa kollarimizi yikamak, tutundugumuz ii¢ seytani
halin terk edilmesidir.

Kollar1 temiz olan, li¢ makamin tecellisine tutunur, ona
gore hareket eder.

Hakikat yoluna tutunabilmek i¢in batil alani terk etmek
gerekir.

Eski batil alana olan tutunmamizi terk etmek, kollarimizi
yikamanin sirridir.

Yani tutundugumuz, yalan, hurafe, zuliim getiren alani bi-
rakmaktir.

Mind'da tasladigimiz ii¢ seytan, tutundugumuz li¢ seytani
hali terk etmenin sirridir.

Sag kolumuz, manevi boyuta olan baghhgimizdir.

Sol kolumuz, beseri yasantimiza olan sorumluluk bagh-
Ligimizdir.

Hem diinyasal boyutumuzu, hem de manevi boyutumuzu
dengede tutmaliy1z.

Her iki cihette de samimi olmaliyiz.

Sonra bas mesh edilir.

Nedir mesh etmedeki derin mesaj?

Mesh etmek, akildaki tim batil alani1 silmektir.

Aklimizda, Allah'in ilminden gayri bir sey birakmamaktir.

Ofkesel, hiddetsel, kibirsel duygular getiren, zalimlik olus-
turan tiim bilgileri silmektir.

Aklimizdaki asilsiz bilgileri silmektir, yalan seyleri, hura-
feleri silmektir.

28



Akl temiz olmayanin, hakikatleri idrak etmesi miimkiin
degildir.

Sonra kulaklar yikanir.

Her iKi el 1slatilip, kulaklarin i¢i ve dis1 temizlenir.

Nedir kulaklar1 yikamadaki derin mesaj?

Batil bilgiler duymamaktir.

Dedikodu, yalan dinlememektir.

Diinyaya esir olunacak olan seyleri dinlememektir.

Hep ilme dayali bilgiler dinlemektir.

Can kulagiyla dinlemektir.

Varliktaki Allah’in seslenisini dinlemektir.

Sonra boyun mesh edilir.

Nedir boynun mesh edilmesindeki mesaj?

Boyun, yoneldigimiz yoldur.

Dondiiglimiiz makamdir.

Hi¢ batil alana dénmeden, hakikat yoniinde dosdogru iler-
lemektir.

Sonra ayaklar yikanir.

Ayaklar ¢ kez yikanir.

Sag ayagimiz da sol ayagimiz da ii¢ kez yikanir.

Sag ayagimiz, manevi yolun yiiriytsidiir.

Sol ayagimiz, diinya sorumlulugu, varliga ve ¢cevremize
yardim, hizmet yolculugudur.

Nedir ayaklarin yikanmasindaki derin mesaj?

Ayaklar yiiriytstir, ilerlemektir.

Hakikat yolunda yol almaktir.

Diinya boyutunda, adalet ve hukuk ol¢iisiiyle hareket et-
mektir.

Ayaklar, makamlardaki irfan yolculugudur.
Nereye gittigini bilmektir.
U¢ makam {izere yol almaktr.

29



Saglam basmak, saglam hareket etmektir.

Sahitlikle delillerle yilirimektir.

Ayaklari kirli olanin hakikat yolunda ilerlemesi miimkiin
degildir.

Yani batil yolda, yalan yolunda, zalimlik yolunda, ayrimcilik
yolunda gidenin, hakikatler yolunda gitmesi miimkiin degildir.

Iste abdest:

Temizlenmektir, arinmaktir.

Tlm fena hallerden temizlenmektir.

Varligindan gegmektir.

Salih kimse olmaya erismektir.

Kisi; dedikodu yapiyorsa, hor bakiyorsa, hasetlik, fesatlik
icindeyse, gurur, kibir icindeyse, ¢caliyor ¢irpiyorsa, diinya ma-
lina miilkiine esir ise iste o kisi abdestsizdir.

Kisi; bir kimseye zarar veriyorsa, zerre kadar haksizlik
yaplyorsa, iste o Kisi abdestsizdir.

Kisi; Allah'in Glviyetinin yaninda kendine varlik isnat edi-
yorsa, iste o kisi abdestsizdir.

Gonlu abdestli olana, hakikat kapilar1 agilir.

Abdest hakikati, suyla viicidun disini1 yikamak degil; ilim,
irfan, edep, Allah askiyla viiclidun i¢ini yikamaktir.

Suyla bin kez viicidumuzun disini yikasak, aklimizi, gon-
limuzi, halimizi temizlemedigimiz miiddet¢e abdest almis
sayllmayiz.

Gonlimiizi Allah’a rabita etmenin sirri; aklin ve gonliin
abdestli olmasidir.

Allah'in hakikatlerine ermenin yolu, aklin ve gonliin ab-
destli olmasidir.

Abdestsiz olmak, akil ve goniil kirliligidir.

Akl ve gonli Kkirli olmak, Kibir icinde ve gaddarlik icinde
olmaktir.

30



Kur’an hakikatlerine erebilmek i¢cin temiz olmak gerekir.

Varligin hakikatlerine erebilmek i¢in temiz olmak gerekir.

Toplumda hep sdylenir “Kur’an’a abdestsiz dokunulmaz.”
diye.

Abdestsiz dokunulmaz denmesinin hikmeti nedir?

Abdestin hakikati iyi anlagilmahdir.

Abdest viicdun disin1 yikamak diye bilinir.

Oysa aklin ve gonliin temizligi hakikatte abdesttir.

Elbette su ile bedenimizin disini1 yikamak saglik acisin-
dan 6nemlidir.

Kur’an’a abdestsiz dokunulmaz denilen, okudugumuz Mus-
haf-1 Serif midir?

Yoksa canli bir kitab olan viicidumuzun hakikatleri midir?

Abdestsiz dokunulamaz denilen, Allah’in hakikatleri ola-
bilir mi?

Yani akli ve gonlii kirli olan kisi, hakikatlere eremez de-
nilmek istenmis olabilir mi?

Abdest, viicidumuzun disini suyla yikamak midir?

Yoksa aklimizi ve gonliimiizii temizlemek midir?

Abdestden murad nedir?

Kur’an nedir?

Mushaf-1 Serif nedir?

Burada bizlere belirtilen, suyla alinan abdest mi yoksa ak-
limizin ve gonliimiiziin temizlenmesi midir?

Suyla olan temizlenme, bedenimizin disini temizler.

Oysa aklimizin ve gonlimiiziin temizlenmesi, aklimizda
olan tliim kot diistincelerden, batil bilgilerden ve gonliimiizde

olan, kotiilige yol acan, hal hareket ve eylemlerden kendini
temizlemektir.

Vakia Siresi 79. ayet tecelli ettiginde, ortada heniiz kitap
haline getirilmis bir Mushaf yoktu.

31



Yazilanlari inceledigimizde goriiyoruz ki, Vakia Siresi 79.
ayet Mekke'de tecelli etmistir diye bildirilmistir.

0 zaman ortada Mushaf hentiz yoktur.

Abdest bile hicretten sonra emredildi diye bilgiler vardir.

Mushéf-1 Serif, Hazreti Muhammed’in vefatindan sonra top-
lanmaya baslanmis ve kitap haline getirilmistir.

Vakia Siresi 79: “La yemessuhi illel mutahher(n.”

Meali: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona temas ede-
mez, onu anlayamaz.”

Burada sunulan hakikat iyi anlasiimalhdir.

A

Toplumda, Vakia Siiresi 79. ayet delil gosterilerek; “Kur’an’a
abdestsiz dokunulmaz” sdylemini iyi diislinmemiz gerekir.

Bu ayeti iyi arastirirsak, orada belirtilen hakikatin ne ol-
dugunu iyi anlariz.

Kur’an nedir diye, Mushaf-1 Serif’i inceledigimizde anliyo-
ruz ki, Kur’an denilen kitab, her bir varliktir, tiim kainattir.

Mushaf-1 Serif; degerli bilgiler tasiyan, yani manevi bilgi-
ler tasiyan sayfalar demektir.

Kitap haline getirilmis sayfalar demektir.

Mushaf-1 Serif; kullarin matbaada basarak olusturdugu
kitaptir.

Mushaf; varlik Kur’an'indan akan bilgilerden olusmustur.

Kur’an; Allah'in olusturdugu canli kitaptir, yani her var-
liktir, tiim Kainattir.

Mesela goz adina yazilan tiim Kitaplari insanlar yazmistir.

Ama goziin kendisi, yani géz adina yazilan kitaplarin kay-
nagi, canl kitap olan basimizdaki goz organi, Allah’in olus-
turdugu kitaptir.

Diinyada g6z adina yazilan tiim kitaplarin kaynagi, canh
kitap olan goziin kendisidir.

Vakia Stresi:

32



77- “Muhakkak ki tiim varlik elbette Kur’an-1 Kerim'dir.”

78- “0 varlik kitabinin icinde gizli bir dlem vardir.”

79- “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona temas ede-
mez, onu anlayamaz.”

Insanin viicdu bir Kur’an’dir.

Her varlik bir Kur’an'dir.

Tim kainat bir Kur’an'dir.

insan, canli Kur’an’dir.

Kur’an; birlik icinde okunan sey demektir.

Okunacak olan kisinin kendi viicid kitabidir.

Her varlik, her kisinin viictidu, tiim kainat, zerreden Kkii-
reye olan tiim varlik okunabilecek, anlasilabilecek bir sekilde
var olmustur.

Her kisinin viicidu bir Kur’an'dir.

Tlm gergekler kisinin viictid kitdbinda satir satir yazilidir.

Her varlik bir Kur’an'dir.

Her varligin iginde olan nitelikler, hakikatler birer ayettir.

Ayet; isaret, delil, iz, belirti, hakikati gosteren deliller de-
mektir.

Yisuf Stresi 105: “Ve keeyyin min ayetin fis semavati vel
ardi yemurrine aleyhd ve hum anha muridin.”

Meali: “Goklerde ve yerde nice ayetler vardir ki yanindan
gelip gecerler ve onlar onun farkina varmazlar.”

Anliyoruz ki, her varlik bir ayettir, her varligin icinde olan
deliller birer ayettir.

Eger kisinin gonli kirli ise, yani abdestsiz ise, kisi kendi
viiciidunda ve her varlikta olan hakikatlere temas edemez, ha-
kikatleri anlayamaz.

Kisinin hakikatleri anlamasi, onlara temas edebilmesi i¢cin
oncelikle gonliine abdest aldirmalidir.

Gonliimiizde olan;

33



Gurur, kibir, benlik,

[nat, hasetlik, fesatlik, fasiklik,

Dedikodu, ¢ekistirme, iftira, yalan,

Birine hor bakma, kendini yiice gérme,

Makam hirsi, san hirsy,

Para, mal, milk esareti,

Aldatmak, hak yemek, calmak,

Birine zarar vermek, kotiiliik yapmak,

Kisilerin makamina goéz dikmek, cekememek,

Kisilerin zerre miktarda olsa parasina, malina géz dikmek,

Bunlar ve bunlar gibi bizleri kirleten tiim kot hallerden
temizlenmek, goniil abdestine ulagsmaktir.

Yoksa viicidumuzun disindaki kiri goriir de icindeki bu
kirleri goremezsek, asla abdestli olamayi1z.

Abdestten murad; aklimizi, gonliimiizii temizlemektir.

Gonli temiz olmayanin, Kur’an'daki manaya ulasmasi, o
manaya temas etmesi olamaz.

Bin defa suyla viiclidun disini yikasak, goniil temiz olma-
diktan sonra kisi abdestli sayi1lmaz.

Hakikatlere, ancak ve ancak gonliinii temizleyenler ulasabilir.

GoOnil temiz olmadan, Allah suuruna ulasmak miimkiin
degildir.

Gonli temiz olmayan Kkisi; her giin bin defa suyla abdest
alsa, bin rekat namaz kilsa, Allah hakikatini anlayamaz, go-
nil cennetine adim atamaz.

Gonli temiz olan, ¢evresinde iyi hallerle hareket eder, hig
kimseye zerre kadar zarar vermez, tertemiz diisiinceler ve
tertemiz huylar icindedir.

Enfal Stiresi 37: “Temiz huylu olanla, kotii huylu olan; Al-
lah'in hakikatlerini anlayip anlamadigina goére ayirt edilir.”

34



Gonliine abdest aldiran kisi, Allah’'in hakikatlerine temas
eder, hakikatlerin manalarina ulasir.

Eger kisi cevresine zarar icindeyse, iste o kisi abdestsizdir.

Kisi, suyla abdest alsa bile, ¢cevresine zarar veriyorsa, de-
dikodu yapiyorsa, hor bakiyorsa, hasetlik, fesatlik i¢cindeyse,
bulundugu makamda gurur, kibir icindeyse, caliyor ¢irpiyorsa,
diinya malina milkiine esir ise, iste o kisi abdestsizdir.

Allah’in; temizlenin, génliiniizii temizleyin, kirlilikten ge-
¢in 6glitlerini anlamamis demektir.

Iste, abdestsiz Kur’an’a dokunulmaz denilmesindeki hik-
met; gonlii abdestli olmayan, yani gonli temiz olmayan Kkisi,
kendi viicidundaki ve climle varliktaki Allah’'in hakikatlerini
anlayamaz demektir.

Vakia Siresi 79: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona
temas edemez, onu anlayamaz. “

Bu dyetteki mesaj cok anlamlidir.

Aklimiz ve gonliimiiz kirli oldugu miiddetce, Allah’in ha-
kikatlerine ulasmamiz, o hakikatlerle temas icinde olmamiz
miimkiin degildir.

Abdest; viicidun disin1 yikamak degil, aklini ve gonliinii
temizleme hakikatidir.

Eger kendi viichdumuzdaki ve ciimle varliktaki hakikat-
lere temas etmek, o hakikatleri anlamak istiyorsak, aklimizi
ve gonlimiizli temizlemeliyiz.

Aklimizi temizlemek, tiim batil bilgilerden temizlenmekle
mimkundiir.

Gonliimizi temizlemek; ancak ve ancak yaptigimiz hata-
lardan donmek, kimseye zerre kadar zarar vermemek, kendi-
mize varlik isnat etmekten vazge¢cmek ve viicidumuzun ha-
kikatleri ile ilmi bir yol almakla olur.

Abdest; tum feni hallerden temizlenmektir.

35



Allah’1 idrak etmek isteyen kimse, viicGdunun disini de-
gil, aklini ve gonliinii tiim cehalet hallerinden temizlemelidir.

Akl ve gonlii temizlenen Kisi, kendi viiciid Kur’an’ini okur,
onu anlar.

Nisa Siresi 49: “Nefslerini anlayan, fenalardan temizle-
nen o kimseleri gordiin degil mi? Ancak Allah1 anlamak is-
teyen kimseler cehaletten temizlenirler ve onlarda zerre ka-
dar zulim yoktur.”

Akl temiz olan Kkisi, batil bilgilerle hareket etmez, her an
ilim ile hareket eder.

Gonli abdestli olan kisi, hal ve hareketleriyle Salih amelde
olan Kkisidir.

Gonli abdestli olan, herkesin derdiyle dertlenir, kisilerin si-
kintilarini icinde hisseder, elinden geldigince yardim i¢in kosar.

Asla para hirsina esir olmaz, mala, miilke esir olmaz, kim-
seyi kandirmaz, kimseye zerre kadar zarar veremez.

Middessir Stresi 4: “Ve siyabeke fe tahhir.”

Ve siyabe ke : Elbise, hallerin, viic(id hakikatleri,
bildikleri, dogruluk, sen

Fe tahhir : Arindirmak, temiz, tertemiz,

Meali: “Tertemiz hallerle hareket et.”

Middessir Siresi 5: “Verrucze fehcur.”

Ve el rucze : Pislik, Kirlilik, fena haller, azap, siddet, 6fke,
hiddet, gazap,

Fe uhcur : Artik, birak, ayrilmak, uzaklas, uzak dur,

Meali: “Ve fena hallerden uzak dur.”
Iste abdest, ayette belirtildigi gibi, hem i¢cimizi hem de di-
simizl1 tertemiz yapmaktir.

36



Hallerimizi davranislarimizi tertemiz edebilmektir.
Aklimizi ve gonliimiizii tertemiz edebilmektir.

Ahlakl olarak yasamaktir.

Duygu ve diisiincelerimizin ilim ve edeb tizere olmasidir.

Her an Allah’a baghilik duygusuyla tertemiz hallerle, cev-
remize davranmaktir.

Yaratilan tiim mahlikata Hakk nazariyla bakabilmektir.
Ne giizel soylemis kamil bir insan.

Climle varliga Hakk nazariyla bak

Climle varhigin sahibidir Hakk

Semme vechullah makamina eris

Her varliktan goriinen O’dur mutlak

Evet, aklin1 ve gonllinii tertemiz edebilmek Allah hakika-
tini anlamaya kap1 acacaktir.

Simdi Allah'in ne oldugunun hakikatini anlamaya ¢alisalim.

37



ALLAH NEDIiR

Allah kelimesi, toplumda hep duydugumuz bir kelimedir.

Hemen hemen her insanin dilinde lafzi olarak Allah keli-
mesi vardir.

Peki, Allah hakikatine nasil ulasabiliriz?

Insanin Allah hakikatine erisecegi yer, kendi bedeni ve
tiim varligin kendisidir.

Insan kendi bedeninin varolusunu anladiginda, kendini
var eden kudretinin ne oldugunu anlayacaktir.

Hep sorguladik.

Allah nedir?

Allah denilen nedir?

Var midir, yok mudur?

Kulluk nedir?

Allah’a olan ibadet nedir?

Hakk nedir, Halk nedir?

Goriinen halkin 6zii Hakk'tir.

Hakk ve halk birbirinden ayr1 degildir.
Hakk ve Halk’a “H@i-Allah” denildi.

Tlm halk her an O’na bagh idi.

Salat halinde idi.

Salat hakikati Allah’a baghilikla ilgilidir.
Allah hakikatine ermeden salat hakikatine eremeyiz.

ibadetin hakikatini bilebilmemiz icin Allah hakikatini bil-
meliyiz.

38



Salat'in hakikatine erebilmemiz i¢in, Allah’in ne oldugunu
bilmemiz gerekir.

Yaratan kendini yarattiginda ispat eder.

Eseri ortaya koyan kendini eserinde ispat eder.

“Allah nedir, Allah nerededir, neye Allah denir?” sorularinin
cevaby, insanin kendi viiciidunda ve varligin viiciidunda gizlidir.

Insan, kendi viiciidundaki islevselligi, hareketliligi diisiin-
melidir.

Insan, her varligi saran ilahi kudreti anlamaya ¢alismaldir.

Insan, geldigi 6zii, kaynagi diisiinmeli, anlamaya ¢aligmalidur.

Varligin 6zlinde hayranlik birakan bir kudret vardir.

Insan Allah hakikatine, kendi viiciidunda ve varhgin vii-
clidunda olan kudreti anladiginda erecektir.

H{d Stresi 4:
o * o/:.‘ﬁ} <. /}/o}/‘ o _ w P
e el S e pas aSan e alll )
[1411ahi merciu kum ve huve ala kulli seyin kadir
{14 Allah merciu kum : Allah’tir, doniilecek yer, merkez,
kaynalk, siz,

Ve huve ala kulli seyin : O, biitiin her seydeki,
Kadir : Kudret, glig, her seye muktedir olan,

Meali 1: “Kaynaginiz ancak Allah’tir ve O biitiin her sey-
deki kudrettir.”

Meali 2: “Sizin asliniz ancak Allah’tir ve O biitiin her sey-
deki kudrettir.”

Ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi hepimizin gel-
digi kaynak Allah’tir.

Allah hakikatinin cevabini arayacagimiz yer, ayette belir-

AN

tildigi gibi “ala kulli seyin kadir” varligin kendinde olan kud-

ret boyutudur.

39



Anliyoruz ki Allah denilen, biitiin her seydeki kudrettir.
Bakara Siiresi 20-106-109-148: “Inne Allah ala kulli se-
yin kadir.”

inne Allah : Muhakkak, Allah
Ala kullu seyin kadir : Biitiin her sey, kudret, gii¢

Meali: “Muhakkak ki Allah, biitiin her seydeki kudrettir.”
Maide Stlresi 17-19-40: “Ve Allah ala kulli seyin kadir.”
Meali: “Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Maide Siresi 120:

385 g Ly Gl il e 4l

Lillahi mulkus semavati vel ardi ve ma fthin ve huve ala
kulli seyin kadir

Li Allah mulku : Allah, miilki, sahip, hiikiimdar,
idare eden,

El semavat ve el ardl : Gokler, Ulvi Alem, arz, yeryuz, yer,

Ve ma fi-hinne : Sey, degil, ne, icinde, onda, orada,

Ve huve ala kulli sey kadir : O, biitiin her seydeki kudret,

Meali: “Goklerdeki ve yerdeki her seyin sahibi Allah’tir ve
O biitiin her seydeki kudrettir.”

[ste insan, Allah hakikatini, varligin kendinde olan kudre-
tin tecellisinde aramalidir.

Varligin varolusunu arastiran kisi, mutlaka hakikate eri-
secektir.

Varlik, belli bir kudretin tecellisi ile var olmustur, sekil-
lenmistir, bedenlenmistir.

40



Ve o kudret, her an bedenlenen varlikta kendini ispat eder.

Varligin 6ziinde olan kudreti, yani giicii, kuvveti kimse
inkar edemez.

Varligin kendinde olan hareketlilik, bir kudret sayesinde
olmaktadir.

Dogada hicbir sey, yani hi¢bir varlik, duragan degildir.

Duragan gibi goriinen her bir varlik, dziinde bir hareket-
lilik tasir.

Varligin atomik yapisi, bir hareketlilik icindedir.

Varligi olusturan atomlar ve atom alt1 pargaciklardir.

Bu parcaciklar da pargaciklardan olusur.

Bu alt pargaciklara, simdilik “kuarklar” denilmistir.

Kuarklarin da alt pargaciklari vardir ve heniiz kesfedilme-
mis nice alt Alemde mikro zerreler, parcaciklar vardir.

Tim bunlarin hepsi bir hareketlilik halindedir.

Bu hareketlilik, bir kudretin tecellisidir.

Evrende duragan bir sey yoktur.

Her sey ama slikiin olarak ama hareke olarak, bir kudre-
tin tecellisidir, her sey bir hareketlilik icindedir.

Bu kudret, varligin, Evrenin hareketliligini olusturur.

Hareketliligi yapan kudret, nice hareketliligin olusumuna
kapilar agar.

Hareketliligi olusturan kudret, kendi 6zlinden nice varh-
g1n aciga cikisina kapilar agar.

Rahimiyette ne varsa rahmaniyete o c¢ikar.

Aci18a ¢ikan her varlik rahmaniyet boyutudur.

Aynen bir tohumdan agiga ¢ikan agacin, zaman icinde adim
adim sekillenmesi gibi...

Iste ayette belirtildigi gibi; “Allah ala kulli seyin kadir” Al-
lah hakikatine ancak ve ancak varligin kudretini anladigimiz
zaman erisebiliriz.

41



Her varlikta bir kudret vardir, her seyde bir kudretin bir
akisi vardir.

Varlik bir kudret denizinin i¢cinde akar gider.

Her varlik o kudretin sekillenmesidir.

Hig¢bir sey yoktur ki, o kudret deryasinin icinde olmasin.

Insan déniip kendi viiciduna baktiginda, nefes alip ver-
mesi de kalbinin atmasi da her hiicrenin calismasi da o kud-
retin gostergesidir.

Kisinin bu kudreti inkar etmesi miimkiin degildir.

Allah’ layikiyla anlamak, varlikta olan kudreti anlamakla
mimkiindir.

Allah’in siibti sifatlarindan biri “Kudret” sifatidir.

Kudret sifaty, tiim sifatlarin isleyisinde vardir.

Insan, viiciidunda olan kudreti, yani giicii anlamaya calis-
maly, o glicli o kudreti asla kendine nispet etmemelidir.

Insan, kendindeki kudretin sahibini anlar, 0'na teslimiyet
icinde yasarsa, mi'minlerden olur, Salih kimse olur.

Biitiin varlik, Allah'in rahimiyet boyutundan agiga cikmistir.

Bakara Stresi 163: “Ve ildhukum ildhun vahid 1a ilahe illa
huver rahmanir rahim.”

Meali: “Sizi var eden, tek var edicidir, O'ndan baska var
eden yoktur. O tiim varlig1 6ziinden var edendir, tiim varlig
rahmetiyle sarandir.”

Allah, her varlikta tekligini gosterir.

Allah, fiiliyle tektir, O'ndan baska isleyen yoktur.

Allah, sifatlariyla tektir, O'ndan bagka sifat sahibi yoktur.

Allah, zatiyla tektir, O’'ndan baska viiclid sahibi yoktur.

Allah, zatiyla ehaddir, sifatlariyla vahiddir.

Allah, zatiyla da tekligini gosterir, sifatlariyla da tekli-
gini gosterir.

Cumle viciadlar tutan tek zat Allah’tir.

42



Her bir sifatiyla varligi ihata eden Allah'tir.

Her varlikta Allah'in hayy sifat1 vardir, tiim varlhiktaki hayy
sifat1 tek sifattir.

Allah, hayydir, kayyumdur.

O’'ndan bagka hayat sahibi yoktur, O’'ndan baska kudret
sahibi yoktur.

Al imran Stresi 2:
Aol Al 5A Al y Al

Allahu 14 ilahe illa huvel hayyul kayy(im
Allah 13 ilahe illd huve  : Allah, ilah, giic, yok, ancak, o vardir,
El hayyu : Diri olan,
El kayy(im : Diriligi ile siiriip giden, diriligiyle tutan,

Meali 1: “Allah’tan baska gli¢ yoktur, O'ndan gayrisi yok-
tur, diri olandir, varlig1 diri tutan siiriip gidendir.”

Meali 2: “Allah, edindiginiz ilahlar1 yok edin, sadece O’na yo6-
nelin, O her varlikta diri olandir, O her varlikta striip gidendir.”

Meali 3: “Allah, O’'ndan baskasi yoktur, sadece O vardir, O
her yerde diri olandir, O her varliga hakim olandir.”

Hayy; diri olan, canli olan, 6limstiz olan demektir.

Varligin ardinda varlig1 tutan, varlikta hayy olan tiim kai-
natin tek sahibi olan, tiim viicidlar: tutan zat ancak Allah’tir.

Hayy, hayat, hayret, ihya, muhyi, hayal, haydi, ayni kok-
ten gelen kelimelerdir.

Bu kelimelerin ash “H("dur.

Her varlik “Hayy” sifatiyla yasam bulur ve yasamini de-
vam ettirir.

Her varlikta olan dirilik “Hayy” olan Allah’a mahsustur.

Mi’'min Sdresi: 65: “Huvel hayyu 14 ilahe illa huve fedihu
muhlisine lehud din el hamdu lillahi Rabbil dlemin.”

43



Meali: “Diri olan O’dur, O’'ndan baska diri olan yoktur. Bun-
dan sonra tiim ictenliginizle O’'na yonelin. Din O’na aittir. Bi-
tiin tecelliler, biitlin varlig1 viicidlandiran Allah’a mahsustur.”

Kisinin viicidundaki diriligin sahibi, Allah’tir.

Kisi, viicGdunu kendine nispet etmemelidir.

Ve bilmelidir ki tiim viicidlarin tek sahibi vardir, O da Al-
lah'tir.

Hayy esmasi, Allah’in sifat-1 sublitiyesindendir.

Sifat-1 subitiye: Hayat, ilim, Irade, Semi, Basar, Kudret,
Keldm ve bunlarin kaynagi olan Tekvin.

Ciimle varlik, hayy olandan aciga ¢ikar ve hayy olanla ha-
reket eder.

Alemde cansiz diye bir sey yoktur, her varlik Allah’in hayy
sifatiyla diridir, canhdir.

Teslimiyet ve tevekkiil, hayy olan Allah’adir.

Kisi, yasaminda, her varligi hayy sifatiyla ayakta tutanin
Allah oldugunu unutmadan yasamalidir.

Kisi, hangi varliga bakarsa baksin, onda hayy olanin Al-
lah oldugunu bilmelidir.

Allah’'in varliktaki hayy sifatinin varliga hakim olmasi,
kayyum sifati ile alakahdir.

Kayylm sifat1 “Hayy” sifatinin varliktaki stiriip giden bo-
yutudur.

Kiyam, kayyum, kiyame, ikdme, ayni kokten gelen keli-
melerdir.

Allah kayy(m esmasiyla, her varlig1 ayakta tutar, kont-
rol eder.

Allah varligi isleyisiyle ve nitelikleriyle ayakta tutar, kont-
rol eder.

Iste bu kayy(im esmasinin tecellisidir.

Kayylm esmasi, her varlikta ikame boyutudur.

44



IkAme, her varlikta olan isleyis boyutudur.
Tim varlikta fiiliyle fail olan Allah’tir.
ikdme kelimesi, kiyam-kayy{im kelimesinden gelir.

Kiyam'l inceledigimiz zaman; varligi ayakta tutanin, varh-
gin viicdunu tecellileri ile tutanin Allah oldugunu anhyoruz.

Varligin beseri viicidunun ayakta durmasi, Allah'in kay-
yum boyutu iledir.

Insanin namazda ayakta durmasi da kiyam-kayy{m ke-
limesiyle anilir.

Namazda ayakta durma, yani kiyam etme, Allah’'in varlig:
kayylm esmasiyla ayakta tutmasina isaret edilir.

Her varlik, kayylim esmasiyla ayakta durur ve siiriip gider.

Her varligi hayy esmasiyla ve kayyliim esmasiyla ihata
eden Allah'tir.

Her varligi kontrol eden Allah’tir.

Her varlikta her an isleyen Allah'tir.

Her varhigi sifatlariyla kusatan Allah'tir.

Her varlik Allah’in hakimiyetini gosterir.

Fiiliyle fail olan Allah'tir.

Namazda kiydmda durmanin hikmeti sudur:

“Allah’'im! Benim viicidumu ve her varligin viicidunu her
an ayakta tutan sensin.”

“Allah’im! Her varlikta her an fiilinle fail olan sensin” id-
rakidir.

Higbir varlik kendi viiciidunu tutamaz, o viictidun 6ziinde
olan kudret, viiclidu ayakta tutar.

Toplumda, bir sirket icin “Kayyum atandi” sozii de “Kay-
ylim” kelimesinden gelir.

Kayyum atandi s6zi; devletin kontroliine gecti, demektir.

Iste her varlig1 her an ikAme eden, yani kontrol eden Al-
lah’'in “El Kayy(im” esmasidir.

45



Allah her varlikta, tiim esmalariyla yiiceligini gosterir.

Her varlikta yiice olan Allah’tir, Allah yticeligini varliktaki
tecellileri ile gosterir.

Ag18a ¢ikan her varlik, iciyle disiyla Allah'in tezahturudiir.

Her varligin ¢esit ¢esit olmasi, her varligin viicidunda bir
isleyisin olmasi, Allah’'in kendine mahsus tecellileridir.

Hicbir varlik kendini var edemez, kendine sekil veremez,
kendi viicidunda olan isleyisi yapamaz.

Insan kendi viiciidunu var edemez, kendi viiciidunu sekil-
lendiremez, kendi viiciidunda olan sifatlarin sahibi degildir.

Iste insan bunlari ¢ok iyi diisiinmeli ve kendi viicidundaki
bir kudretin isleyisini anlamaya ¢alismaldir.

insan Allah’a, 6ncelikle kendinde sahit olmali ve O'nun her
varlikta oldugunu idrak edebilmelidir.

Kur’an goklerde bir yerde Allah oldugundan bahsetmez.

Her seyin 6zilinde olan, her seyi iciyle disiyla saran bir Al-
lah’tan bahseder.

Tiim kdmil insanlar bizlere; “O’nu goklerde bir yerde ara-
mayin, kendinizde arayin” diye 6giitler vermislerdir.

Varlig1 incelemeyi, varligin birbiriyle bagini anlamay tav-
siye etmislerdir.

Kur’an'da bu ¢ok gtizel belirtilir.

insan, kendine sah damarindan yakin olan Allah’, kendi
viicid sehrinde aramalidir.

Kur’an'in tamami, Allah hakikatine nasil erisilecegini her
dyetinde aciklar.

Isra Stresi 14: “Ikra kitabek kefa bi nefsikel yevme aleyke
hasiba.”

Meali: Oku, kendini tanimak i¢cin kendi viiclid kitabin sana
yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama i¢inde ol.”

Bakara Siresi:

46



47: “Sizlere, Beni ve tiim varligi anlayacak suuru verdik.”

67: “Allah, sizin viicid varliginizda her an isleyendir, eski
cehalet hallerinizdeki o tapinmalarinizi yok edin.”

98: “Ve aklini, Allah’1 idrak etmek ve sevgiyle varligi anla-
mak icin degil de diismanlik i¢inde kullanirsa, muhakkak ki o
hakikatleri gormemezlikten gelip 6rtendir, Allah’t anlayama-
digindan dolay1 halleri diismanlik tizeredir.”

Tiim Restl, Nebi dedigimiz Kamil insanlar, hep varligi oku-
may]1, incelemeyi ve varligin birbiriyle bagini anlamamaizi tav-
siye etmislerdir.

iste, Allah nedir, nerededir sorusunun cevabi kisinin kendi
varliginda ve varligin sisteminde gizlidir.

Eger duyduklarimizda ve okudugumuz kitaplarda kalir-
sak, varlig1 incelemezsek, varolusu ve var edeni diisiinmez-
sek, Allah nedir sorusunun cevabini bulamayiz.

Ey kardesim!

“Allah nedir?” sorusunun cevabini m1 ariyorsun?

“Allah var mi1?” diye bir arayis icinde misin?

“Allah nerede?” diye sorguluyor musun?

“Allah var m1 yok mu?” diye merak mi1 ediyorsun?

Bakacagin yer kendi viicidundaki kudrettir.

Bakacagin yer her varliktaki inkar edilemez kuvvet, kud-
rettir.

Bakacagin yer tiim alemi saran muhtesem kudretin ken-
disidir.

Bakacagin yer biitiin miilktiir.

Bakacagin yer, kendi bedenindeki ve varligin bedenin-
deki isleyistir.

Bedeninde fail olan O’dur.

Tim varlikta fiiliyle fail olan O’dur.

Bakara Siresi 253: “Ve lakin Allah yefalu ma yurid.”

47



Ve lakin Allah yefalu : Lakin, amma, fakat, Allah, fail olan,
isleyen, yapan,

Ma yuridu : Sey, ne, degil, irade, istek,

Meali: “Her varligin isleyisinde fail olan Allah’tir, var olan
her sey O’'nun iradesindendir.”

Nisa Stresi 47: “Ve kane emrullahi mefala.”

Ve kane emr Allah : Oldu, is, hiikiim, isleyis, Allah

Mefail : Fail olan, yapilan, isleyen,

Meali: “Ttm varligin isleyisinde fail olan Allah’tir.”

Iste insan, varliktaki isleyisi ve isleyisi yapan isleyiciyi an-
ladiginda, fiil fail hakikatini anlayacaktir.

Tium kainat bir fiil'in hareket alanidir, her varlik fiil'in dal-
galanmasi ile hareket eder.

Tlm varlik fail'in fiil'idir.

Fiil, fail ayni anda aynidir.

Fiil fail'dir, fail fiil'dir.

Kisi kendi bedeninde kendi fiil'inin sahibi degildir.

Yani kisi kendi bedeninin isleyisinde asla ve asla mukte-
dir olan degildir.

Clinkii kisi, viiciidunda olan atomdan hiicreye, hiicreden do-
kuya, dokudan bedene kadar olan tiim isleyisi yapan degildir.

Bu isleyisi yapan fail'dir.

Fail'in viiclidun isleyisi boyutundaki durumu fiil'dir.
Fail'in fiil boyutundaki adi fiil'dir.

Fiilin fail boyutundaki adi fail'dir.

Iste bu kainat bir fail’in fiil'idir.

Fail kendi asliyetini fiil'iyle ispat eder.

Fiil, fail'in kendini, fiil'iyle ispat etmesidir.

48



Fiil'i yapan kimdir, fail'dir.

Ortada bir fiil varsa, bu fail'in kendini aciga ¢cikarmasidir,
kendini fiil'iyle ispat etmesidir.

Her varlikta inkar edilemeyecek olan bir fiil yani bir is-
leyis vardir.

Bu isleyisi yapan, hi¢bir varligin kendisi degildir.

Bu isleyisi her varligin kendi enfisi boyutunda yapan
fail'in kendisidir.

Eger Kkisi, fiil ve fail hakikatini anlarsa, yaratilisin haki-
katine de arif olur.

Ve boylelikle varligin isleyisinde Allah hakikatine erisir.

Ayette belirtildigi gibi her varlikta fail olan, yani isleyen
Allah'tir.

Her varlikta fiilin sahibi, sifatlarin sahibi Allah’tir.

Onun i¢in, Allah hakikatini kisi 6ncelikle kendinde bul-
malidir.

0, bize sah damarimizdan yakindir. Kaf Siiresi 16

O, biitlin her seyi ihata eden muhtesem kudrettir. Nisa Sa-
resi 126

0, biitiin her seydeki kudrettir. Miilk Stresi 1

Insanin aradigi tiim sorularin cevabi, varligin kendinde
olan sistemdedir.

Insanin Allah’a sahit olacag1 yer kendi viicidudur.
Allah’a sahit olacagi yer varligin 6ziidiir.

Allah birc¢ok dilde farkl kelimelerle anilmistir.
Tanri-Tengri, Tlrkce

God, Ingilizce

Dieu, Fransizca

Dio, italyanca

Hiida, Farsca

El HG-El HA-El-Eloha, Ibranice

49



El HG-"> J”- Allah, Arapga

El kelimesi; gii¢, kuvvet, kudret anlamindadir.

El kelimesi, bir¢ok dilde Allah anlaminda ifade edilmistir.

Fenike dilinde EI-il

[branice: 5% -’&l

Siiryanice: il-el-yl

Arapga: el-’1l

Akadca: el-il

Akadcada, ibranicede, Aramicede; il-El kelimesi Tanr1 an-
laminda kullanilmistir.

Boylece bu kelime Arapca “El HG” olarak akmistir.

Anliyoruz Ki, o glintin Kdmil insanlari, varligi saran muh-
tesem kudreti anlamislar ve o kudrete “El; gii¢, kuvvet, kud-
ret” demislerdir.

Kamil insanlarin; “her varlikta Allah’in eli vardir” diye
soyledikleri, “her varligi idare eden gii¢, kudret Allah’tir” an-
lamindadir.

ibraniceden gelen “H(i-Ha” kelimesi de “O” demektir.

HG El; giig, kudret, kudret O’dur, anlamindadir.

Yani, Allah denilen, tiim varligl, tiim alemi saran, kudrettir.

El HG-Allah-Tanri-God-Deus-Dieu; gii¢, kuvvet, kudret O'dur.

Hangi dilde anarsak analim, varligin 6ziindeki kudret Al-
lah'in kendisidir.

i$te insan, kendinde ve varligin 6ziinde olan, hareketli-
ligi meydana getiren o muhtesem kudreti inkar edebilir mi?

Edemez elbette.

iste, “Allah nedir-Allah var m1?” sorusunun cevabinin ol-
dugu yer; kisinin kendi bedenindeki ve varligin 6ziindeki o
muhtesem kudrettir.

Insan, Allah’in ne oldugunun hakikatine, varhgin canlih-
giny, isleyisini, hareketliligini tefekkiir ettiginde erisecektir.

50



Tim kainat1 hareket ettiren, tiim kainati isleten bir kud-
ret vardir.

Kuantum fizigi dedigimiz; molekiil, atom ve atom alt1 par-
caciklari ve daha otesini hareket ettiren bir kudret vardir.

Iste asil olan bu kudreti anlamaya ¢alismaktir.

Bu kudretin meydana getirdigi canlilik, hareketlilik, isle-
yis, hakikatin idrak edilecegi yerdir.

Tim kainatta Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji sistemi-
nin bir isleyisi vardir.

Bu isleyisi yapan bir kudret vardir.

Allah nedir, sorusunun cevabi, varliktaki bu kudreti an-
lamakta gizlidir.

Bunu anlamanin kapisi da insanin kendi viictidudur.
Aradig1 tiim sorularin cevabi da insanin kendinde gizlidir.
Onun i¢in Hazreti Muhammed: “Kendini bilen Rabbini bilir”
Hazreti [sa: “Ben O’yum.”

Hazreti Mlisa: “Ben O’'nu kendimde gérdiim” demistir.
Kisi kendi viicidunu inkar edemez, ona yok diyemez.
Kisi, goriinen varligi inkar edemez.

Ben yokum, bu goriinen varlik yok diyemez.

Gorlinen varlik inkar edilebilir mi?

Kisi, nefes alip verendir, duygulari olandir, acilari olandir,
hep bunlar kisinin kendi viicidunun varolusunun ispatidir.

Kisi, kendi viiciduna dénmeli, onun yaratilisini anlamaya
calismalidir.

Insan kendi viicidunda olan muhtesem kudrete bakmali,
muhtesem isleyise bakmali, bunlarin nasil oldugunu anla-
maya ¢alismahdir.

Kisi donsiin kendine, nefes alip verisini diistinsiin.
Gozlerinin nasil gordiigiini, nasil var oldugunu diistinsiin.

Kisi viicidunun her organini her hiicresini diistinsiin.

51



Bunlar nasil var oldu, nasil sekillendi desin?

Viicidunda olan sonsuz niteliklere baksin.

Ey kardesim!

Gec aynanin karsisina, aynadaki goriintiine bak.

Sen olmasaydin, aynada goriintiin de olmazdi.

Simdi de;

Don evrene, Evrenin muhtesem kudretine bak, muhtesem
isleyisine bak.

Goriinen ¢esit cesit varliga bak.

Varligin olusumuna, sekline bak.

Her varlik bir kudretin tecellisidir.

Her varligin 6ziindeki isleyis, o kudretin isleyisidir.

Hakikate ulasmak istiyorsan, o kudretle tanis.

0 kudretin isleyisiyle meydana gelen enerjiyle tanis.

Ya da muhtegem bir enerjinin meydana getirdigi isleyisle
tanis.

Ya da enerjinin aciga ¢iktig1 boyut ile tanis.

Her varligin 6ziinde, muhtesem bir gii¢ kudret vardir.

Kainatin kendinde, insan aklinin alamayacagi bir kud-
ret vardir.

Ateste, havada, suda, topragin kendinde, sonsuz bir kud-
ret vardir.

Her varlik, o kudretten sekillendi, o kudretle devam etmekte.

Bir atomun, bir molekiiliin, bir hiicrenin ¢alismasi o kud-
ret sayesinde.

0 kudretin isleyisiyle meydana gelen enerji, Evrenin ken-
disidir.

Bir damla sudaki enerji, Evrenin kendisidir.

Suyu olusturan hidrojen ve oksijenin enerjisi hesaplara
sigmaz.

52



Viictidunda ve her varlikta olan, o muhtesem kudret, Al-
lah hakikatinin cevabinin oldugu yerdir.

Gel o kudreti anlamaya ¢alis.

O kudretin ardini hissetmeye ¢alis.

Ve Allah’in ne oldugunu, o kudreti hissederek anla.

Her yeri saran, o muhtesem kudretin ne oldugunu idrak
etmeye calis.

Oncelikle, gokte bir yerlerde olan Allah inancini terk et.

Oncelikle sana anlatilan bir Allah inancin terk et.

Gokte bir yerde olduguna inandigin, gériinmeyen bir Al-
lah inancini biraktigin an, kapilar sana agilmaya baslayacak.

Hevana gore var ettigin Allah inancini biraktigin an, ha-
kikatler sana bir bir agilacaktir.

Gel hevana gore inandigin, hi¢ sahit olmadigin Allah inan-
cini birak.

Bir din kavgasinda olma, cemaat, tarikat, mezhep ayrimci-
liginin i¢ine diisiip, kendi inancini yiice géormeyi birak.

Cennet, cehennem kavgasinda olma.

Kendini cennete sokup, senin gibi inanmayanlari cehen-
neme sokmay1 birak.

Hevana gore bir inancin icinde olma.

Batil alani birak.

Hevana gore inandigin Allah’a degil, seni kudretiyle kusa-
tan Allah’a don, O’na sahit ol.

Her varlikta kudretiyle kendini gosteren Allah’a sahit ol.

Ve bil ki O, biitlin her seydeki kudrettir.

Ve bil ki, “Sana sah damarindan yakinim” ayetinin acilimi;
“Senin viicidundaki kudret benim” hakikatidir.

O kudreti reddetmek miimkiin mii?

Ve bil ki sen, o kudretin ispatisin.

Ve bil ki sen, o kudretin sekillenmis boyutusun.

53



Miilk Stresi 1: “Tebarekellezi bi yedihil mulku ve huve ala
kulli seyin kadir.”

Meali: “O Zatiyla yiice olandir, tiim kdinat O’nun yoneti-
mindedir ve O biitiin her seydeki kudrettir.”

Yerde olanlara, goklere bakalim.

Tlm varliga bakalim.

Varliktaki o muhtesem kudrete, isleyise, niteliklere bakalim.

Bu alem nasil var oldu diisiinelim, anlamaya calisalim.

Allah hakikati varligin 6ziinde gizlidir.

Allah hakikati viicidumuzda gizlidir.

Gorilinen hicbir seyi inkar etmen miimkiin degildir.

Goriinen aleme yok demek, Allah’t inkar etmektir, O yok
demektir.

Gel bu dlem nasil var oldu anlamaya calisalim.

Her varlikta olan canlilik nedir bir diisiinelim.

Hadid Saresi 2: “Lehu mulkus semavati vel ard yuhyi ve
yumit ve huve ala kulli seyin kadir.”

Meali: “Goklerin ve yerin hiikiimranligi O’'nundur. Hayat
verendir ve sinirlayandir ve O biitiin her seydeki kudrettir.”

Hadid Siresi 3: “Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin
ve huve bi kulli seyin alim.”

Meali: “Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur ve
O biitiin her seydeki ilmin sahibidir.”

Bu alem O'nun zahire ¢ikmis boyutudur.

Bu alem evveliyle, dhiriyle, batiniyle, zahiriyle O'ndan
baska bir sey degildir.

Bu gortinen varlik, O’'nun zahir gortintiisidiir.

Senin viiclidun, bizzat O’'ndan gelen, O’'nu gosteren, O'nun
zahir boyutudur.

Senin O’nu inkar etmen, kendini inkar etmendir.
Senin varlig1 inkar etmen, O’'nu inkar etmendir.
Gel, her varlikta olan ve tiim 4lemde olan o kudreti anla.

54



Senin viiciidunu kusatan o kudreti anla.

Ve Allah hakikatine er.

O, diisiincelere sigmaz, kelimelerle anlatilmaz.

Gozle gorilmez, ama goriinen her sey O'nun zahir boyutudur.

Varligin ardi, goériinmeyen boyutu, O’'nun batin boyutudur.

Kelimelerle anlatilmaz, ama varliktaki kelAm O’nun son-
suz ilmidir.

O’nun sekli olmaz, ama O tiim sekillerin sahibidir.

Menzili yoktur, O bir yerlerde degildir, O her yerdedir, O
her varliga varliktan yakin olandir.

Dogmus degildir, dogurmus degildir, tim doganlar O’'ndan
gelen O'nun tecellileridir.

Hayy olandir, kayylm olandir.

Baki olandir, Ulvi olandir.

Ekber olandir, Kadir olandir.

Tim esmalariyla kendini ispat edendir.

Allah her varliktan vechini gosterir.

Bakara Siiresi 115: “Fe eynema tuvellii fe semme vechi Allah.”

Meali: “Nereye donerseniz doniin Allah'in yiizii oradadir.”

Ayette belirtildigi gibi Allah, her varliktan vechini-yii-
zunu gosterir.

Niyazi Misri bir ildhisinde bunu ¢ok giizel belirtmistir.

Ol sana agmis durur daim goziin

Sen yitirmissin ya ararsin izin

Bi-cihet gostermis esyada yiiziin

Adem isen “semme vechullah” bul

Kande baksan ol giizel Allah’1 bul

Arife esyada esma goriiniir

Climle esmada miisemma goriintir

Bu Niyazi'den de Mevla goriiniir

Adem isen “semme vechullah”1 bul

Kande baksan ol giizel Allah’1 bul

55



Allah, insandan ve climle varliktan zahir olarak tecelli eder.

Allah, insandan ve ciimle varliktan yliziinii gosterir.

Ariflik makamina gelen, varliga esya olarak bakamaz.

Allah’in tezahiiri olarak bakar.

Allah’in vechi-yuizii olarak bakar.

Varligin 6zilinde fiil fail ytiz{, sifatlar mevsif yiizi, viicid
zat ylizi, rih yiizi, nir ylizi vardir.

Varligin goriintiisi, beser ylziidiir, nefs ylizidiir.

Varligin dis yiizi ve i¢ ylizii vardir.

Sonugta sunu anliyoruz ki, varligin i¢ ytiiziiyle dis yuiziiyle
her yoni, Allah'in vechi boyutlardir.

Allah’in zatina mahsus, sifatlarina mahsus, fiillerine mah-
sus tecellileri, tecellilerinin ytizii vardir.

Ayni zamanda anliyoruz ki zahir demek sadece dis yliz
demek degildir.

Allah ttim tecellileri ile tezahiir eder, yani kendini zahir eyler.

Goriinen varliga Allah’in goriintiisii diyemeyiz, ayri da di-
yemeyiz.

Gorilinen varlhiga Allah’in vechi-yiizli diyemeyiz, ayri da
diyemeyiz.

Hicbir sey Allah’tan ayri1 degildir, ama hicbir sey, sey cihe-
tiyle yani esya cihetiyle Allah da degildir.

Allah hakikati; evveliyle, dhiriyle, zahiriyle, batiniyla bir
biitiinlik icinde idrak edilmelidir.

Varligin evveli, ahiri, zahiri, batini, Allah hakikatine eri-
secegimiz boyutlardir.

Hadid Stresi 3:"Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin.”

Allah, kendi evvelinden, yani kendi 6ziinden varhig1 halk
eyledi.

Allah, varligin yiiziinden zahir ytliziini tecelli ettirdi.

Allah, gériinenin goriinmeyen boyutunda kendini batin
eyledi.

56



Allah, halk eyledigi varlig1 kendine dondiirdd, ahir eyledi.
Allah ahirdir, yani sonu yoktur.

Varlik ise sonludur, varligin stiret yoni sona erse de, 6zl
sonsuzdur.

Clnki her seyin 6zii Allah’tir, tiim alem o 6ziin yansimasidir.

Bir varlik siireten bitse de, onun tohumundan yeni bir olu-
sum meydana gelir.

Mesela, bir bugday tohumu diksek, bugday meydana gelir.

Daha sonra bugday bitkisi sararir solar ve toprak olur.

Ama tohumu kalir, yeni bir bugday bitkisi meydana getirir.

Iste, bir seyin sona ermesi, ama o seyin tohumundan yeni
bir olusum meydana gelmesi Allah’in dhir esmasidir.

Allah varligin, evvelinde, ahirinde, zahirinde, batininda
her an tecelli edendir.

Climle evrenler, ciimle varlik, O'ndan ayri1 degildir.
Allah, bir yerlerde oturan bekleyen degildir.

Her an her varlikta tecelli edendir.

Evveliyle, ahiriyle, zahiriyle, batiniyla O, O’dur.
Hadid Siiresi 3:

0% a5 Gl Haldally 5a¥5 0331 5

Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin ve huve bi kulli
seyin alim

Huve el evvelu : 0 ilk, evvel, 6nce, evveli olmayan, baslangi¢
Ve el dhiru : Son, sonsuz, ahir, sonu olmayan,

Ve el zahiru : Acik, apacik goriinen, dissal ve zahir,

Ve el batinu : Batin, i¢sel, goriinmeyen, gizli,

Ve huve bi kulli seyin ~ : O, biitiin her sey,
Allm : Ilmin sahibi, ilmiyle var eden,

57



Meali: “O evveli olmayandir, O sonu olmayandir, zahir olan
da O’dur, batin olan da O’dur.”

Varligin evveli vardir, ama Allah evvelsizdir.

Varligin sonu vardir, ama Allah sonsuzdur.

Zahir olan, yani goriinen, aciga ¢ikan, tezahiir eden an-
cak O’dur.

Batin olan, yani goériinmeyen, bilinmeyen, varligin i¢ alemi
olan ancak O'dur.

Hu el zahiri; zahir-gériinen O’dur.

Goriinen O’dur, yani zahir olan Allah’tir.

Allah zahirdir, yani goriiniir ne demektir?

Allah hangi boyutuyla goriiniir?

Allah, insanin kendinden ve her varliktan her an apacik
gorunur.

Bir tohumu diistinelim; tohumun i¢inde aga¢ vardir, ama
gorunmez.

Tohum yarilip, filizden agaca akis baslayinca, tohumun
icindeki zahire ¢ikmis olur.

Iste goriinen agac, tohumun 6ziinden baska bir sey degildir.

Iste bu alemin de agiga ¢ikmasi, gériinmesi, Allah'in ken-
dinden baska bir sey degildir.

Iste, Allah, kendinden kendini zahire ¢ikardh.

Bu goriinen dlem, onun apagik zdhire ¢ikmis boyutudur.

Fakat bu goriinene Allah demek, Allah’1 gériinene kayit et-
mek demektir.

Ki bu dogru degildir.

Bu goriinene, Allah'in zahir boyutu demek daha dogrudur.

Ki insanin gordiigi varligin esya boyutu, sonsuz evrenle-
rin bir noktasi bile degildir.

Allah’in, evvel yoni, ahir yonii, zahir yonii ve batin yoni
vardir.

58



Bu dort boyutu anlamak, Allah hakikatini hissetmektir.

Bu goriinen dlem O’nun “El Zahir” esmasinin tecellisidir.

Bu alem; gorilinen, goriinmeyen, evvel, ahir yoniiyle O'n-
dan bagska bir sey degildir.

Varligin stiret boyutu, O’'nun zahir boyutudur.

Zahir boyutunda her an bir degisim vardir.

Iste Allah’in zahir boyutu; varligin gériinen boyutudur.

O’nun zahir boyutuna; beser denilir, siiret denilir, Diinya
denilir, Evren denilir, Evrenler denilir, tecelliler boyutu denilir.

Gortnen her varlik, O'ndan gelir, O'nunla kusatilir, O’'nunla
isler, O'nunla O’na doner.

Zahir boyutunun icinde, batin boyutu vardir.

Bu boyutlar evvelden ahire her an akar gider.

Iste 6zden agiga ¢ikmis boyuta zahir boyutu denir.

Tohumun 6zlinden agi1ga cikana, agac¢ denildigi gibi...

Ac18a cikmis bu alem Allah’in tezahiiridiir.

Allah “El zahir” esmasiyla kendini asikar eyler.

Allah “El zahir” esmasiyla kendini zahir eyler.

Allah “El zahir” esmasiyla kendini, kendiyle her an gosterir.

O’nu goren de O’dur.

Aynada kisinin kendini gérdigi gibi...

Allah da varlik aynasindan her an kendini gortir.

Bu hakikatler ancak makam makam dersler icinde gortl-
diigiinde anlasilacaktir.

“Gizli hazine idi, zahir olmak istedi

Allah kendi 6zlinden, kendini halk eyledi.”

“Beser denen dlemde, zahir oldu goériindii.

Kendinde ne var ise, onu asikar eyledi.”

59



NAMAZIN TARIHCESI

Namaz Allah’a yonelisin adidir.
Allah ile iletisim icinde olmaktir.
Allah’a baglanmaktir.

Diinyanin her yerinde hangi inangta olursa olsun, atalarin-
dan 6grendikleri sekliyle Allah’a ibadet etmenin adi namazdir.

Farsca adiyla namaz.

Kur’an adiyla salat.

Tiirkece adiyla; baglanmak, birlesmek, iletisim icinde olmak,
her an irtibat icinde olmak, birlik icinde olmak, niyaz i¢inde
olmak, Allah’a olan yo6nelisin, Allah’a olan baghligin adidir.

Namaz kelimesi, namazkara, namaste kelimesinden gel-
digi iddia edilir.

Bu kelime Sanskrit¢e’den gelir diye bilinir.

“Sana egiliyorum, sana yoneliyorum, seninle iletisim igin-
deyim, sana bagliyim.” anlamlarina gelir.

Diinyanin bir¢ok yerinde “namaste” olarak bu kelime hala
kullanilir.

Namaz Allah’a olan yé6nelisin adidur.

Allah ile irtibat halinde olmaktir.

Diinyanin her yerinde Allah’a olan yonelis, siginma goriliir.

Kur’an’da namaz diye bir kelime ge¢mez.

Kur’an'da “salat” kelimesi gecer.

Salat kelimesini miiellifler namaz diye gevirirler.

60



Salat kelimesini, namaz diye ¢evirirsek, salat kelimesinin
Glvi anlamini tek anlama indirmis oluruz.

Salat ytiiz odal bir saray ise, namaz onun bir odasi olarak
diisiiniilebilir.

Namaz bedeni bir ibadet olarak diistintliir.

Oysa namazin mana ciheti ¢cok derindir.

Toplumda namazin miragtan geldigi anlatilir.

Namazi, Hazreti Muhammed'’in miracgtan getirdigi soylenir.

Peki, Hazreti Muhammed 6ncesi namaz ibadeti yok muydu?

Hazreti Muhammed miraca namazsiz mi ¢ikti1?

Yoksa namaz kilarak mi ¢ikt1?

Tim bunlarin hakikati, temiz bir goniille diisiiniilmelidir.

Kur’an't inceledigimiz zaman Hazreti Muhammed oncesi
de namazin olduguna rasthyoruz.

Hatta Meryem Stresi 58 ve 59. dyetlerde Adem’den beri
namaz oldugu isaret edilir.

Simdi bu ayetleri inceleyelim.

Meryem Stresi 58: “Uladikellezine enamallahu aleyhim
minen nebiyyine min zurriyyeti ademe ve mimmen hamelna
mea nihin ve min zurriyyeti ibrahime ve israile ve mimmen
hedeyna vectebeyna iza tutld aleyhim ayatur rahmani harrt

aAn

succeden ve bukiyya.

61



Ulaike ellezine
Enama Allah

Aleyhim min en Nebiyyine

Min zurriyyeti Ademe

Ve mimmen hamelna
Mea Nih

Ve min zurriyyeti ibrahim
Ve Israile

Ve mimmen hedeyna

Ve ectebeyna
iza tutla aleyhi
Ayet el rahmani
Harr secede

Ve bukiy

Meali: “Iste onlar ki; Allah’in sifatlarini bilenlerden, haki-
katleri haber verenlerdendi. Adem’in neslinden ve Nih ile be-
raber hakikatlerimizi tasiyan kimselerdendi. Ibrahim’in ve
Yakib’un neslindendi ve Bizim yolumuzu gosteren kimseler-
dendi ve Bizi fark edenlerdendi. Niiruyla her yeri saranin isa-
retlerini anlayip, kendi varligindan gecgenlerden ve baki olana

teslim olanlardand1.”

Meryem Stresi 59: “Fe halefe min badihim halfun edaus

: i§te onlar ki, o kimseler,

: Nimet, sifatlar, tecelli, Allah

: Onlar, Nebilerden, haberci,
hakikatleri haber veren,

: Zirriyetinden, neslinden, Adem,

: Kimseler, kisiler, tasidik, aktardik,
: Beraber, birlikte, Nih,

: Ziirriyetinden, neslinden, ibrahim,
: Israil, Yakib,

: Kimseler, bizde yol buldular

: Seckin olan, segicilik, sectik, fark,
miimtaz, yiice olan

: Okundugunda, anlasildiginda,
aciklandiginda, onlar,

: Ayet, isaret, her yeri niiruyla saran,
niru, tecellileri

: Dlisme, kendinden ge¢me, teslim
olmak,

: Baki olan, sonsuz, bakmak, yol,
gozlemek,

salate vettebelis sehevati fe sevfe yelkavne gayya.”

62



Fe halefe : Fakat, ardindan gelen, halife, halef,

Min badi him halfun : Onlardan sonraki, nesil, gelenler,

Edau : [hmal, koruyamamak, uzaklasmak,
anlamama,
El salat : Salat, her an hakka bagli olma durumu,

irtibat, iletisim, namaz, birlik, yonelis,

Ve ittebeu : Tabi oldular, uydular,

El sehevat : Sehva, egolarina, benlik, kendini biiyiik
gormek,

Fe sevfe yelkavne : Yakinda, bulmak, atmak, birakmak, yolunu

kaybeden, akilsiz,

Gayya : Yolunu kaybeden, akilsizca hareket etmek,

Meali: “Fakat onlarin ardindan gelenler, baghliklarini ko-
ruyamadilar ve kendi egolarinin isteklerine uydular, boylece
onlar akilsizca hareket edip yolun dogrusunu kaybedenler-
den oldular.”

Meryem Siiresi 58 ve 59. ayetleri inceledigimizde Adem,
Nih, Ibrahim ve Yak{b’dan beri salat'in Farsca anlamiyla na-
mazin oldugunu goriiyoruz.

Ve onlarin ardindan gelenlerin namazlarini koruyamadik-
larin1 yani Allah’a olan baghliklarindan koptuklari belirtilir.

Ayette “Fe halefe min badihim halfun ed4us salat” namaz-
larii koruyamadilar diye belirtildigine gore, namaz Adem’den
beri var olan bir ibadettir.

Yine ibrahim Stiresinin 37. ayetinde, ibrahim’in evlatlars,
nesli icin saldt-namaz duasi vardir.

ibrahim Stresi 37: “Rabbena inni eskentu min zurriyyeti
bi vadin gayri z1 zerin inde beytilkel muharremi rabbena li
yukimus salate fecal efideten minen nasi tehvi ileyhim ver-
zukhum mines semerati leallehum yeskurtn.”

63



Rabbena

Inni eskentu

Min zurriyyeti
Bi vadin

Gayri zi zerin

inde
Beyti ke

El muharremi

Rabbena

Li yukumi el salat

Fe ical efideten

Min en nasi tehvi ileyhim
Verzuk hum
Min el semerat

Lealle hum yeskurune

: Rabbimiz,

: Ben, iskan, yerlestirme, ev sahipligi, o
yolda,

: Zurriyetimden, neslimden,

: Bir vadi, yol, tarz, usul,

: Baska, sahip, bilgiye ulasma, ekilmis,
birakmak, kiltir,

: Sana ait, katinda, yaninda,

: Ev, senin, senin evin, beden evi, kilb,
gontl,

: Haram, yasak, hiirmetli, saygideger,
kutsal,

: Rabbimiz,

: Her an salat iizere olmalari icin,
baglilik iizere,

: Boylece Kkil, yap, eyle, goniiller, kalbler,
idrak,

: Insanlardan, meyletme, gelme, onlara
: Rizik, nimet, fayda, onlar,

: Uriin, meyve, tecelliler,

: Umulur, onlar, siikreden, sahibine
teslim eden

Meali: “Rabbimiz! Neslimi senin yoluna yerlestirdim. Se-

nin evin olan kutsal bedenlerinde, sana ait bilgilerden baska

seylere sahip olmasinlar. Rabbimiz! Onlarin her an sana bag-

lilik suuru tlizere olmalari i¢in, artik onlar1 kalb sahibi yap.

Onlara verdigin nimetleri, tecellileri 6grenmeleri icin, sen in-

sanlar1 hakikatlere meylettir. Umulur ki onlar, varliginin sa-

hibini bilir teslim ederler.”

Burada da goriildiigii gibi Hazreti Ibrahim’in salat ile il-

gili duasina rastliyoruz.

Lokman Stresi 17: “Ya buneyye ekimis salat.”

64



Burada da inceledigimizde anliyoruz ki Lokman evladina,

her an salat-namaz iizere olmasini 6giitliyor.

Bu ayetteki 6glt cok carpicidir.

Lokman Siresi 17: “Ya buneyye ekimis salate ve mur bil

marifi venhe anil munkeri vasbir ala ma esabek inne zalike

min azmil umir.”

Ya buneyye

Ekimi es salate

Vemur

Bi el marfi

Ve enhe an el munkeri
Vasbir ala ma asebe ke
inne zalike

Min azmi

El umur

: Ey oglum,

: Her an salat iizere, Hakk’a baghlik
suurunda,

: Emir, siparis, is, bir seyin
yapilmasindaki isteme, ol, uymak,

: Bilinen, arif olan, iyilik, giizellik,

: Nehyet, nehyedilen, hakikatler, sakin
inkar etme,

: Sabret, sana bir sey isabet ettiginde,
: Iste boylece dogrusu,

: Kararli olmak, azimli, bir isteki
engelleri asma,

: Isler, isleyis, hiikiim,

Meali: “Ey oglum! Her an Hakk’a baglilik suuru iizere ol.
Hakikatlere arif ol ve sakin hakikatleri inkar etme. Sana bir

sey isabet ettiginde sabirli ol. Iste bdylece isleyisi anlamada

kararl ol.”

Buradan sunulan 6giit, her varlikta her an Allah’t gériir

gibi hareket etmektir.

Varligin hakikatlerine arif olmaktir.

Allah’in bizden ayr1 olmadigini bilmektir.

Her an bizi kusatanin O oldugunu anlamaktir.

Her ne yaparsak yapalim, O’'nunla birlikte oldugumuzu bi-

lerek yapmaktir.

Basimiza bir sey gelirse sabretmektir.

65



Olaylarin hikmetini beklemektir.
Inkar i¢inde olmamaktir.
Isyan icinde olmamaktir.

[ste namaz hakikatine vakif olmak, her an Allah’a baghilik
duygusuyla yasamaktir.

Kur’an’i inceledigimiz zaman anliyoruz ki salat, Farsca
adiyla namaz, Hazreti Muhammed 6ncesi vardir.

Ayrica tarihi kayitlari inceledigimizde Hazreti Muhammed
oncesi namaz ibadetine rasthiyoruz.

ibn-i Habib’in Muhabber kitabindan yapilan ¢evrimlerden
bilgiler soyledir.

“Ctuinkii namaz MekKkelilerin bildigi bir seydi.” (Ebu Miislim)

Ebu Cehil de, Ebuzer Gifari de cahiliye doneminde namaz
kilmaktaydilar.

Hazreti Muhammed'in ¢agrisi neydi ki birini can diismani
digerini can dostu yapt1?

Sadece namaz degil hac, orug, abdest, gusl, cenaze namazi,
cuma toplantisi (yevmul arube, arablarin giinii) kirkta bir ze-
kat, kisas, el kesme, sopa vurma, bir Allah’a inanma, Adem’i,
Nuh’u, Hud’u, Ibrahim’i, smail’i, Hacer’i saygiyla anma, or-
tiinme, sakal, clibbe, sarik vs. bugiin [slam’da ne kadar ritiiel
(nusuk), ahkam, sekil, semal ve itikat varsa hepsine sahipti
cahiliye Araplari. (H. Mehmet Soysaldi)

Kur’an ve Siinnet Isiginda Ibadet Tarihi.

Tirkiye Diyanet Vakfi Yayinlari, Ankara, 1997
Hayrullah Ors, Musa ve Yahudilik, s.399-405;

Dog Dr. Ali Osman Ates, Asr-1 Saadette islam.
Saban Kuzgun, Hazreti ibrahim ve Hanifilik, s.117
Bilgiler soyledir.

Putperestlerde giinde 5 vakit namaz kilarlardu.

Namaz Islamiyet’ten énce de vardu.

66



Hatta, bugiinkii gibi giinde bes vakit kiliniyordu.

Saharit namazi : Sabah Namazi

Musaf Namazi : Ogle Namaz1

Minha Namazi : ikindi Namazi

Neilat Serarim Namazi : Aksam {istii namazi

Maarib Namazi : Aksam Namazi

Ayni zamanda putperestlerde, abdest, clinup olunca boy
abdesti, orug, hac, zekat.... hepsi vardi.

Goriuldigi gibi toplumda bilinen namaz Hazreti Muham-
med 6ncesi aynisiyla vardi.

Mehmet Soysald1 Hocadan alintinin devami soyledir.

Kaynaklarda yer alan bazi haberlerden, cahiliye doneminde
Hanif’lige mensup bazi kimselerin namaz kildiklarini 6gren-
mekteyiz. Ibn Habib ve Miislim’in kaydettiklerine gére, Eb
Zer ile Kus b. Saide cahiliye doneminde namaz kilan kimseler
arasinda yer almaktaydi.

Cahiliye devri Araplari’'nda namazin bilindigi, 6liiye de na-
maz kildiklar1 rivayet edilir. Oliiniin kabri basinda durur, onun
iyiliklerini, glizel islerini anar ve hiiziin gosterirlerdi. Bu ise
de “es-Salah” (namaz) derlerdi. Islam bu namaza ve benzeri
dini geleneklere Da’'vd’l-Cahiliyyeh (cahiliyye duasi) demistir.

Bu namaz, islam’daki cenaze namazindan farkli da olsa
yine namaz sayilir.

Yine cahiliye doneminde Ka’b b. Liiey’in Kureysliler’i cuma
glinii toplayip, icinde bir de hutbe kismi bulunan haftalik bir
ibadet yaparlardi. Bu giine cuma, maruzat (agiklama), Yev-
mii'l-ArQibe (Araplik Giinii) denilmekteydi.

Yahudilik’te, giinde li¢ adet tayin edilmis ibadet vakti vardir.

Bunlar, sabah, 6gleden sonra ve aksamdir.

Ashab-1 Kehf’le ilgili olarak Kur’an'da gecen “Mescid” ke-
limesi ilk Hiristiyanlar'in namaz kildiklarini géstermektedir

67



(Kehf, 18/21). LGt Goli'nde bulunan ve Esseniler’e ait olan bazi
vesikalarda “Mescid” kelimesi kullanilmaktadir. Bu vesika-
larda “Bizim ibadet ettigimiz yer, Tanr1 icin basimizi koydu-
gumuz yerdir” denilmektedir.

Nabatl ve Stryani dillerinde, tapinilan ve kutsal varliklar
oniinde diz ¢okiilen yer anlaminda “Masgeda” kelimesi kulla-
nilmistir.

Ayrica, Dogu Hiristiyanlari, kendi ibadetlerine “Salat” adin
vermekteydiler. Bundan hareketle bazi miistesrikler, Islam'daki
namazin Dogu Hiristiyanlari’ndan esinlenerek tanzim edildi-
gini ileri siirmiislerdir.

(Prof. Dr. Mehmet Soysaldi. Firat Universitesi Ilahiyat Fa-
kiiltesi Temel islam Bilimleri Béliimii)

Goriiyoruz ki her inan¢ grubu kendi inanglarina goére Al-
lah’a yoneliyor, O’'na ibadet ediyor.

Bu yonelis, Kur’an’da da belirtilir.

Bakara Stresi 148: “Ve li kullin vichetun huve muvelltha
festebikil hayrat.”

Ve li kullin vichetun : I¢in, herkez, biitiin, cihet, yon, vech,
hedef,
Huve muvelli ha : 0, O'na yonelinen,

Fe istebiku el hayrat : Artik, yarisin, kosun, olun, hayirlarda, iyi
calismalarda,

Meali: “Herkes kendi inancina goére O’'na yonelir, 6nemli
olan hayirlar lizere olan yonelistir.”

Ayette goriildiigii gibi her toplum kendi inancina gore Al-
lah’a yonelir ve ibadetini yerine getirir.

Hazreti Muhammed 6ncesi de goriildiigi gibi, namaz iba-
deti vardir.

68



Toplumda ise namazi, Hazreti Muhammed’in miragtan ge-
tirdigi soylenir.

Inceledigimizde anliyoruz ki namaz Hazreti Muhammed
oncesi de vardir.

Peki, Hazreti Muhammed’in miractan getirdigi sdylenen
salat-namaz hakikati neydi?

Toplumun namaz diye kildig1 ile Hazreti Muhammed’in na-
maz diye insanliga sundugu hakikat ayni miydi?

0 nasil bir Glviyetti?

Bu ¢ok iyi diistiniilmelidir.

Namazin bedeni boyutu nedir?

Namazin kalbi boyutu nedir?

Namazin rihi boyutu nedir?

Namaz mii’'minin miraci ise, nasil bir namaz mii’'mini mi-
rag ettirir.

Miracin hakikati nedir?

Mirag, kendi aslina erisme yolculugudur.

Kendini tanima yolculugudur.

Benim dedigimiz bedenin, sahibini anlama yolculugudur.

Nereden geldik, nereye gidiyoruz bilme yolculugudur.

Mirag, Allah’a riicti etmektir.

Nice makamlara erismektir.

Ten boyutundan can boyutuna...

Makam makam mana yolculugudur.

insan, Allah’in mani evidir.

Insan viiciidu Allah’'in sehridir.

O sehirde nice sirlar vardir.

O sehirde sehrin Sultani vardir.

Mira¢ mana evine dalmak...

Nice sirlara yolculuk yapmaktir.

Adem’den Muhammed’e...

69



Nice Resil Nebiyi bir viicidda bulmaktir.
Viicidun Zatina viicidda sahit olmak...

0 Zatta fani olmaktir.

Mirag aslini bilme yolculugudur.

Asli olan Allah’a erme yolculugudur.

O’nun deryasinda...

Bir damla oldugunu gérme yolculugudur.

Kul oldugunu bilme yolculugudur.

Mirag kendini bilmenin irfani yolculugudur.
Mirag, varolusu ve var edeni anlamanin Ulvi yolculugudur.
Mirag, Allah hakikatine erisme yolculudur.
Mirag; viicidun sahibiyle bulusma yolculugudur.
Fenafillah ve Bekabillah yolculugudur.

Mirag, iki kisimdir.

Bedenli olan ve bedensiz olan.

Beden boyutundaki Mirag;

Bedendeki tecellileri anlamanin yolculugudur.
Yani bedenin varolusunu...

Isleyisini anlama yolculugudur.

Bu makamda; viicidda tecelli eden...

Zikir, Fiil, Sifat, Zat boyutlari idrak edilir.
Beden boyutunda, Zakir’in zikri...

Fail'in fiili, Mevsiif’un sifatlari...

Viicidun Zat1 idrak edilir.

O’nun Zatinda fenafilah olunur.

Bedensiz olan yolculuk...

Bedenin geldigi Ulvi boyuttur.

Bu mertebelerde;

RGh, Nar, H4, Ehad, Ama boyutlari zevk edilir.
Bu mertebelerde beden, akil, tefekkiir yoktur.

70



Bu mertebeler zevk-i ilahi boyutudur.

Mirag, Kur’an’da basli basina bir stirede gecer.

Mearic miracin ¢coguludur.

Mearic Stresi 3: “Minalldhi zil mearic.”

“Ulvi makamlarin sahibi Allah’tir.”

“Mirag Allah’in Zatina sahitlik yolculugudur.”

Fecr Shresi 28: “Ircil il rabbike.”

“Sadece Rabbine mirag et.”

“Aslin olan Rabbine riici et.”

Kaf Stiresi 16: “Nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”

Meali: “Biz ona sah damarinizdan daha yakiniz.”

Iste Mirac...

Bize sah damarindan yakin olan...

Allah’a kendimizde sahit olma yolculugudur.

Iste miragtan gelen namaz, kendimizde olan Allah ile her
nefeste iletisim i¢cinde olmaktir.

Daim namaz i¢inde olmaktir.

Kur’an’da sunulan salat hakikati budur.

Daim Allah’a baghlik icinde oldugunu bilmek ve bu su-
urda yasamak.

Hepimiz kendimize sormaliy1z.

Kildigim namaz nedir?

Manadan uzak olan bir namaz mi1?

Yoksa Hazreti Muhammed’in insanliga sundugu méana i¢re
namaz mi?

Nedir namaz?

Bedensel bir ibadet mi?

Hakk’a acilan bir kapi mi1?

Anne babamdan 6grendigim bir adet mi?
Nedir Kur’an'in sundugu hakikat?

Nedir namazin manasi?

71



Nedir namaz?

Hem namaz kilip hem insanlar1 aldatmak mi1?

Hem namaz kilip hem dedikodu yapip, arkadan ¢ekistir-
mek mi?

Hem namaz kilip hem ¢alip ¢irpmak mi?

Hem namaz kilip hem de gurur kibir icinde yasamak mi1?

Hem namaz kilip hem kavga, 6fke, hiddet halinde olmak mi?

Nedir namaz?

Bedensel yatip kalkmak m1?

Goniil evinde Hakk’la birlesmek mi?

Gilinde bes vakit mi?

Yoksa yirmi dort saat mi?

Nedir namaz?

Kiyam, riik{, secdenin hakikati nedir?

Nedir kiyamin manasi?

Kiyam namazda bedenen ayakta durmak midir?

Yoksa varlikta kayyum olana teslim olmak midir?

Varlikta kayyum olan Allah degil midir?

Varlikta diri olan, varligi ayakta tutan Allah'tir.

Al-i imran Stresi 2: “Hu el hayy el kayytm.”

Meali: “O hayy olandir, kayy(m olandir.”

Evet, her varlikta diri olan, diriligiyle varligi tutan, varligi
kontrol eden Allah’tir.

Nedir rika?

Riik( edenle birlikte olmak nedir?

an

“Erkell mea el rakiin” Bakara Stresi 43

Riika egilmek midir?

Yoksa, cumle dlemde riikd sahibi olan Allah’a teslim ol-
mak midir?

Nedir secde?

Secde basimizi yere koymak midir?

72



Nedir bunlarin manasi?
Yaratilan her seyin Allah’a secde halinde olmasi nedir?

Rad Stiresi 15: “Ve lillahi yescudu men fis semavati vel ardi
tavan ve kerhen ve zildluhum bil guduvvi vel asal.”

Meali: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-
mese de onlarin golgeleri dahil, sabah aksam hi¢ durmadan
Allah’a secde ederler.”

Nedir bunlarin Kur’ani manasi?

Kur’an’da namaz kelime olarak gecer mi?

Kur’an’da gecen salat kelimesinin, namaz diye ¢cevrilmesi
ne kadar dogrudur?

Salat kelimesini namaz diye ¢evirdigimizde tam karsilik
buluyor mu?

Salat bir¢ok anlam ifade eden bir kelimedir.

Salat1 namaz diye cevirmekle, salat'in derin manasini or-
tiiyor olabilir miyiz?

Nedir Kur’an’in bizlere sundugu salat?

Namaz diye de cevirsek, nedir namazin derin manasi?

Kur’an’a gore dikkatlice incelersek daha derin mana kar-
simiza ¢ikiyor.

Salat kelimesini namaz diye dilimize ¢eviremeyiz.

Eger cevirirsek Tiirkce karsiligi olarak degil, Farsca kar-
silig1 olarak cevirmis oluruz.

Eger salati namaz diye cevirirsek ve bunu bedensel ritiiel
olarak diisiiniirsek; salat’in, kiyamin, riikiinun ve secdenin
Kur’ani anlamlarini értmiis oluruz.

Oysa Kur’an bizlere; salat’in, kiyam, riik(inun, secdenin
bambaska anlamlarini sunar.

Maide Stresi 55: “Ellezine yukimiines saldte ve yutlinez
zekate ve hum rakiin.”

73



Ellezine yukimune el salat : O kimseler, her an salat iizere
olmak, baghlik,

Ve yutiine el zekat : Verirler, hakkin bilgilerini,
temizlenmek, zekat,

Ve hum rakitin : Onlar, rukda, nitelikler, sifatlar,
diismek, fakirlesmek,

Meali: “O kimseler her an Hakk’a baghlik suuruyla hare-
ket ederler ve temizlenme icinde olup kendilerindekini pay-
lasirlar ve onlar sifatlarinin idrakindedirler.”

Diyanet Meali: “Ve namaz kilan, zekat veren ve riikii eden.”

Burada gortldiigii gibi, salat’t eger namaz diye ¢evirirsek,
burada gecen zekat ve ardindan gelen riik{iyu nasil tanimla-
mak gerekir?

Bildigimiz namazin i¢inde zaten riiki var.

Burada salat kelimesinin ardindan zekat kelimesi geci-
yorsa ve ardindan riik@ kelimesi gegiyorsa, daha derin an-
lami var demektir.

Baska bir ayette de soyle gecer.

Bakara Siresi 43: “Ve ekim{s salate ve atiz zekate ver-

ket mear rakiin.”

Ve ekimi el salat  : Her an salat tizere olun, Hakk’a baghlik suuru,

Ve ati el zekate : Verin, paylasin, zekat, temizlenme,
Ve erkeli mea : Riik{, nitelik, sifatlar, beraber, birlikte, ile,
El rakiin : Riikd, nitelik, sifatlar,

Meali: “Her an Hakk’a baglilik suuru ile hareket edin ve te-
mizlenme icinde olup kendinizdekini paylasin ve sifatlar1 an-
layanlarla birlikte sifatlar1 anlayin.”

Diyanet Meali: “Namazi kilin, zekat1 verin, riik( edenlerle
birlikte riika edin.”

74



Burada da salat, zekat ve ayrica riik@i kelimeleri gecer.

Diyanetin mealine bakarsak, ayeti namaz kilin diye meal
edersek, namazin icinde zaten rik var.

Peki, niye riik{ ayrica aniliyor?

Zekat ayr1 bir ibadetse neden riiki ile namaz arasinda
aniliyor?

Acaba burada atalardan gelen bir adet olarak degil de baska
bir manami var diye, ¢ok tefekkiiri diisiinmeliyiz!

Yine baska bir ayeti inceleyelim.

Hacc Stresi 77: “Ya eyyuhallezine amenirket vescudi va-
budi rabbekum vef’altil hayre leallekum tuflih{in.”

Ya eyyuha ellezine amenit  : Ey iman edenler, emin olanlar,
Irketi : Riikq, nitelikleri, sifatlar1 anlayin,
Ve uscudu : Teslim olun, varliginin sahibini

anlayip teslim olmak,

Ve abudii rabbe kum : Kulluk edin, rabb, viicidlandiran,
siz,

Ve ifalii el hayre : Yapin, hayr, hayir isleyin, iyilik tizere
olun,

Leallekum tuflih{in : Umulur ki, boylece siz, felah,
kurtulus,

Meali: “Ey iman edenler! Tiim sifatlarin sahibini anlayin
ve varliginizin sahibini anlayip tiim varliginizla teslim olun
ve sizi viicGdlandirana kulluk edin ve hep iyilik {izere olun.
Umulur ki siz felah bulursunuz.”

Diyanet Meali: “Ey iman edenler, riikQ edin, secde edin.”

Bu boliimii inceledigimizde, bu boliimde salat yoktur.

Ve burada da kiyam yoktur.

Ayrica riiki ve secde ayri1 ayri belirtilmistir.

Eger namazi bedensel olarak diistinilirsek, kiyam etmeden
mi rik{, secde edecegiz?

75



Ve karsimiza secdenin derin bir anlami ¢ikiyor.

Kur’an bizlere, her seyin Allah’a secde iginde oldugunu
belirtir.

Yildizlarin ve agaglarin da secdede oldugundan bahseder.

Rahman Stresi 6: “Ve el necmu ves seceru yescudan.”

Ve el necmu : Yildizlar, otlar, bitkiler, varligin her pargasi,
Ve en seceru : Agaclar, soy, koken,
Yescudu : Secde ederler, giicten tiikenme, teslim olma,

Meali: “Yildizlar ve agaglar her an secde halindedirler.”

Secde hakikatini de ince ince diislinmemiz gerekir.

Secdeyi yalnizca alnimizi topraga koymak olarak anlar-
sak, o zaman Rahman Siresi 6. ayetteki yildizlarin ve agacla-
rin secdesini nasil anlamamiz gerekir.

Hatta, Rad, Hicr, Nahl ve bircok siirede her seyin Allah’a
secde ettigi belirtilir.

Peki, secdedeki mana nedir? Cok iyi diistinmemiz gerekir.

Bu konuyu Kur’an’da secde béliimiinde inceleyecegiz.

Dikkatlice inceledigimizde, anliyoruz ki Kur’an'i manada
salat, kiyam, riik{, secde daha derin anlamlar igeriyor.

Kiyam mana olarak “Kayyum” olan Allah’in, tiim varligi
ayakta tuttugu hakikatidir.

Riik{, “ra-ke-a” egildi, diiskiin oldu, sifatlarindan gecti, ken-
dine nisbet ettigi sifatlari sahibine teslim etti ve boylece tiim
varliktaki sifatlarin Allah’a ait oldugunu anladi.

Riik(, varliktaki tiim sifatlarin Allah’a ait oldugu suurudur.

Salat’in dilimizde ki karsilig1” baglanmak, birlesmek” an-
lamindadir.

Zaten namazda da ellerimizi birbirine baglamaktaki hik-
met budur.

Yani, bizi yaratan Allah’a baglanmak.

76



Kurtubi de bu inceligi yakaladigindan dolay1 “salat”, “bagh
kalmak, bitisik olmak” anlaminda kullanmistir.

Mi'minin Siaresi 2: “Ellezine hum f1 salatihim hasitn.”

Ellezine hum : O kimseler, onlar, mii’'minler,
F1 salati-him : Salat, baglilik, her an hakka bagli olma durumu,
Hasiln : Husu, huzur, manevi haz,

Meali: “Mi’'minler; husu icinde, her an Hakk’a bagl olma
suurundadirlar.”

Mi'minlerin vasfi, her an salat icinde olmaktir.
Onlar her an Allah’a bagli olduklarinin farkindadirlar.
Onlar ddim namaz halindedirler.

Meairic Siresi 23: “Ellezine hum ala salatihim daimin.”

Ellezine hum : O kimseler, onlar,
Ala salati-him  : Uzere, her an hakka bagh olma, baghliklari, onlar,

Daimiine : Kalicy, stirekli, daimi, devamli, her an dyle
hareket eden,

Meali: “Onlar her an Hakk’a baghlik suuruyla hareket
edenlerdir.”

Mearic Siresi:

22- Ancak hakikatlerle temizlenip teslim olanlar baska.

23- Onlar her an Hakk’a baglilik suuruyla hareket edenlerdir.

24- Onlar tiim degerlerin Hakk’in oldugunu bilenlerdir.

25- Arastirma icindedirler ve yoklugunu bilenlerdir.

26- Onlar her zaman varligin yaratilis yasalarina sada-
katle baghdirlar.

27- Onlar sikintilara karsi Rabbin sevgisine siginirlar.

Medrig Shresi 22. ayette gecen “Illel musallin” deki sallin
kelimesi de salat'in bir tiirevidir.

77



Musalla tasi kelimesi de buradan gelir.

Yikanip, temizlenip, arindirilip tasin Gstiine konulmak an-
lamindadir.

Musalla; temizlenme icinde olup her an Allah’a baghlik
icinde olmak demektir.

Yani benligini terk edip, Allah’a teslimiyet i¢cinde olan de-
mektir.

Yani Allah’'in Glviyetinde varligindan gegmek demektir.

Nir Siresi 41. dyettede; kuslarin namazindan bahseder.

Peki, bu ayeti kuslarin namazi ya da kuslarin tesbihati ola-
rak cevirmek dogru mudur?

Nir Siresi 41: “E lem tera ennalldhe yusebbihu lehu men
fis semavati vel ardi vet tayru saffat kullun kad alime salatehu
ve tesbihah vallahu alimun bima yefalin.”

E lem tera : Bakip da gormez misin? Anlamaz misiniz?
Enne Allah : Muhakkak, oldugu, Allah

Yusebbihu : Tesbih ederler, onunla, tecellilerini gosterirler,
Lehu men : Onu, kimseler, olanlar,

Fies semavati ve :Semalarda, goklerde ve yerde,

el ardi

Ve el tayru : Kuslar, yticelik icinde olan, ugmak, zevki ilahi,

Saffat kullun : Saflar halinde, sira sira, hepsi,

Kad alime : Oldu, ilmiyle var eden, ilim, ilmin sahibi,

Salate hu : Salat, hakka baghlik, her an hakka bagli olma
durumu,

Ve tesbtha-hu : Tesbihlerini, beraber, onunla, ylizmek, tecellileri,

Ve Allah alim : Allah, ilmiyle var edendir, ilmin sahibi,

Bima yefalin : Seyler, biitiin varlik, isleyis, faildir, fail olan,

Meali: “Goklerde ve yerde olanlarin Allah’in tecellilerini
gosterdiklerini, sira sira kuslarin da hepsinin Hakk’a bagh-
lik igcinde oldugunu, o kuslarin hareket edislerinde bir ilim

78



oldugunu ve O’'nun tecellilerini gosterdigini bakip da gérmez
misin? Allah, biitiin varligin isleyisinde fail olandir, ilmin sa-
hibidir.”

Diyanet Isleri Meali: Goklerde ve yeryiiziinde bulunan kim-
selerle, sira sira (kanat ¢irparak ucan) kuslarin Allah’1 tespih
ettigini gormez misin? Her biri duasini ve tesbihini kesin ola-
rak bilmektedir. Allah, onlarin yapmakta oldugu seyleri hak-
kiyla bilendir.

Siileyman Ates Meali: Gormedin mi goklerde ve yerde olan
kimseler, kanatlarini ¢irparak ugan kuslar Allah’i tesbih eder-
ler? Her biri kendi du’asini ve tesbihini bilmistir. Allah da on-
larin ne yaptiklarini bilmektedir.

Mustafa Islamoglu Meali: SEN (ey insan)! Goklerde ve yerde
bulunan her bir varligin kanat ¢irpan kus katarlarina varana
dek- Allah’in ylice kudretini dillendirdigini fark etmez misin?
Dogrusu onlarin hepsi de, O’na teslim olmayi ve O’'nu yticelt-
meyi bilmektedir; Allah onlarin hareketlerini de ¢ok iyi bil-
mektedir.

Burada gecen tayri salat, kuslarinda Allah’a baghlik icinde
oldugu, gokte ucan kuslari da tecellileri ile tutanin Allah ol-
dugu bildirilir.

Burada gecen salat kelimesini tesbihat olarak cevirmek ne
kadar dogrudur diisinmemiz gereklidir.

Orada salat kelimesi gecer, tesbihat degil.

Iste Kur’an élgiisiiyle salat kelimesini, Tiirkceye cevirdi-
gimizde karsimiza ¢ikan en giizel kelime; baglilik, birlesmek,
iletisim icinde olmaktir.

Her varlik her an Allah’a baghdir.

Her varlik her an Allah ile iletisim halindedir.

Nasil ki viicidumuzdaki tiim hiicreler tek olan viichidumuza
bagliysa, biz ve tiim varlik her an Allah'a baghiy1z.

79



Bize sah damarimizdan yakin olan Allah, bizleri ve tiim
varhig1 zatiyla ve sifatlariyla simsiki kavrar.

Bu simsiki kavrayis Allah’in “Kahhar” ismiyle anilmistir.

Iste salat; tiim sifatlarin zatina baglhilik, birlik icinde olma
hakikatidir.

Kisi nerede olursa olsun, bu suurla hareket ettigi miid-
detce, onun oturmasi, yliriimesi, ¢calismasi, birine yardim et-
mesi hep salat olur.

Iste bir insan bu suurla yasadig1 miiddetge, her an Allah’a
baglhilik suuruyla hareket eder.

Bu suurla hareket edenin namazi da oturmasi da ytiriimesi
de calismasi da varligi diisiintip tefekkiir etmesi de birine yar-
dim icin kosmasi da dua etmesi de hep salat olur.

Kisi namazini kilar, Allah’a baglilik icinde bunu yapar ve
huzur duyar ve kimsenin de ibadetine karismaz ve kimseye
hor bakmaz. Kimsenin bu ibadete bir sey demeye hakki yoktur.

Her Kkisi kendi gonliince, kendi aklinca, Allah’a yonelir.

Kimi; bir cicegi, bir bocegi, bir kusu diisiinerek, ondaki
hikmeti anlamaya calisarak, kimi de bir kisinin sikintisinda
Allah rizasi i¢in ona yardim icin kosarak salata uymus olur.

Salat yalnizca bedensel namaz olarak diisiiniirsek, kelime-
nin Kur’ani anlamini értmiis oluruz.

Salat, Allah’a baghlik suuruyla hareket etmek demektir.

Allah’t unutmadan yapilan bir alisveris bile salattir.

Ciinki Allah’t unutmadan yapilan bir alisveriste karsimiz-
dakinin zerre miktar hakkini yiyemeyiz.

Eger Kkisi salat suurunu hayatina gecirirse, kimseye zerre
kadar zarar veremez.

Anliyoruz ki salat ¢ok derin anlamlar tasiyor.

Kamil bir kisiye sormuslar: “Hazreti Muhammed namaz
kilar miydi?”

80



O da demis ki: “Onun namazini anlatmaya dil yetmez, an-
lamaya goniil yetmez. O sultanin namazini kendi sekil nama-
ziyla kiyaslama hadsizligine diisenin vay haline.”

Iste namaz insani1 fahsadan ve tiim kétiiliiklerden koru-
yan Glvi bir yonelistir.

Yani her an Allah’a baghlik icinde olmak, insani her tiirli
kibirden, kotiliikten uzak tutacaktir.

Bu konu Ankebiit Siiresi'nde gecer.

Ankebit Stiresi 45: “Ve ekimis salat innes saldte tenha anil
fahsai vel munker.”

Ve ekimi el salat : Her an salat tizere ol, her an baghlik,

Inne el salate : Muhakkak, salat, Allah’a baglhlik,

Tenha : Engeller, mani olur, nehy eder, uzaklastirir,
An el fahsai : Asirilik, ego, ben benim demek,

Ve el munker : Tanimlanamayan, kotii hal, inkar edilen,

Meili: “Her an Allah’a baglilik tizere hareket et. Muhakkak
ki her an Allah’a baglilik suuru ile hareket etmek; asirihigi, ken-
dine varlik isnat etmeyi, tiim fenalar1 engeller.”

Bu boliimde hem salat-1 ikame hem de ayrica salat keli-
mesi gecer.

Burada gecen fahsa kelimesini de ¢ok dikkatlice incele-
meliyiz.

Kur’an'da “fuhs-fahsa-fahise” kelimesi yaklasik 30 yerde
gecer.

Bu kelime toplumda dogru anlamda kullanilmaz.

Maalesef ki bu kelime bayanlara hakaret olarak kullanilir.

Oysa bu kelimenin Kur’ani kavrami ¢ok farklhidir.

Kur’an’a gore fahsa-fahise-fuhs kelimesini inceledigimizde...

Benlik icinde olmak, ben benim demek,

Haddi asmak, kendini biiylik géormek,

81



Kendi ¢ikarina gore hareket etmek,

Asir1 gitmek, oOlcliyli kagirmak,
Gururlanmak, kendine varlik isnat etmek,
Ben de varim demek, kibirlenmek,

Feni hallerde kalmak,

Allah’'in Glviyetinin yaninda ben de varim demek, gibi an-
lamlara gelir.

Dilimizde “bunun fiyati ¢cok fahis” s6zl vardir.

Yani fiyatinin asir1 olmasi, asil degerinin iistiinde olmasi
demektir.

Iste; fahsa-fahise-fuhs, kadin icin séylenen bir s6z degildir.

iste her kim; haddi asmislik, gurur, kibir, benlik, Allah’in
Glviyetinin yaninda kendine varlik isnat ediyorsa, ben de va-
rim diyorsa, o bir fahsa icindedir.

Yani o bir fahisedir.

Yani, hepimiz bir fahsa icindeyiz.

Yani, hepimiz bir benlik, bir buyiikliik, bir kibir icindeyiz.

Yani, hepimiz bir haddi asmislik icindeyiz.

Yani, hepimiz viiclidlarimizin sahibi olmadigimiz halde,
viicidlara benim demekle, bir fihsa durumuna diisiiyoruz.

Bu viicQdlar bizim mi?

Bu yasam bizim mi?

Dogmayi, yasamayl, 0lmeyi biz mi se¢tik?

Dogusuna, yasam siirecine ve dliimle tanisacak bir vii-
clida, hakim degilsek, bu viicida “benim viichidum” dememiz
dogru mudur?

ViicGidlar bizim mi, yoksa bu viiclidlar bize emanet mi?
Peki, biz kimiz?
Allah nedir?

Peki, biz neyiz?

82



Viictidlarin sahibi olmayan bizler, neden viictidlara benim
dedik ve bir kibir icinde yasadik.

A'raf Shiresi 28. ayette; “Ve iza faalli fahiseten” belirtildigi
gibi hepimiz “fahsa” durumuna mi diistiik?

Yisuf Stiresi 24: “Kezalike li nasrife anhus stie vel fahsa.”

Meali: “Iste boylece o kendini fenalardan ve kendini bii-
yiik gébrmenin o hallerinden ¢evirdi.”

Ankebiit Siiresi 45: “Innes salate tenh4 anil fahsai vel mun-

”

ker.

Meali: “Muhakkak ki her an Hakk’a baghlik suuru ile ha-
reket etmek; asiriligi, kendine varlik isnat etmeyi, tiim fena-
lar1 engeller.”

Ahzab Stresi 30: “Min kunne bi fahiset.”

Meali: “Ben benim deyip kendini iistiin géren.”

A’raf Stiresi 28: “Ve iza faall fahiseten.”

Meali: “Bir benlik icinde haddi asanlar.”

Nisa Stresi 22: “Kane fahiseten.”

Meali: “Benlik i¢inde olan.”

Isra Stiresi 32: “Ve 14 takrebiiz zina innehu kane fahiseh
ve sae sebila.”

Meali: “Zinaya yaklagsmayin. Dogrusu o hal; haddi asmak-
tir, kendi ¢ikarina gore hareket etmektir ve kotii bir yoldur.”

Kur’an’ inceledigimizde anliyoruz ki fahiselik durumu;
haddi asmaktir, bir benlik icinde olmaktir, ben benim deyip
kendini tstiin gormektir, kendine varlik isnat etmektir.

Allah’a ait olan bedene benim deme gafletine diismektir.

Allah’a ait olan sifatlari kendine nispet etmektir.

Evet, Kur'an’a gore hepimizde bu haller yok mu?

Var degil mi?

Iste Kur’an’a gére hepimiz bir fAhsa durumundayiz.

83



Iste hepimiz; Araf Stiresi 28. ayette “Ve iza faal(i fahiseten”
belirtildigi gibi “fahsa” durumuna diistiik, ama fark edemedik.

Benlik, gurur, kibir, haddi asmislik icine diisiip fahise ol-
duk ama fark edemedik.

Allah’'in Glviyetinin yaninda kendimize varlik isnat ettik.

Ben benim deyip, bir fahsa durumuna diistiik, ama fark
edemedik.

Allah’a ait olan viiclida,”bu viiciid benim” diyerek en bii-
yiik fahsa durumuna diistiik ama fark edemedik.

ikili iliskilerde, sosyal iliskilerde, ticari iliskilerde, mesleki
alanda, fahiselik icine diistiik ama fark edemedik.

Kendimizi tstiin gordiik, birilerini hakir goriip, fahiselik
icine diistiik ama fark edemedik.

Kendi ¢ikarimiz i¢in yaktik, yiktik, her tiirlii zulmii yapip,
fahiselik icine diistiik ama fark edemedik.

Kendimizi se¢ilmis gordiik, yolumuzu, inancimizi tistiin
gordiik.

Allah'in indinde kendimizi makbul bir kul gérdiik.

Kimilerini hor gordiik, kendimizi yiice gordiik.

Ve bir fahiselik i¢ine diistiik ama fark edemedik.

Fahise kelimesini bayan kardeslerimize yapistirarak, en
biiytiik fahiseligi yaptik, yine de fark edemedik.

Kadini hep asagiladik, fahise dedik.

Bu kelimenin Kur’an’a gore asli anlamini hi¢ arastirmadik.

Oysa:

Fahise; bir benlik, gurur, kibir, haddi asmislik i¢cinde, ken-
dini bir biiytikliik icinde goren demekti, ama kadin kardesle-
rimize yapistirdik.

Evet, fahsa kelimesini baska anlama saptirdik, kadina ya-
pistirdik.

Oysa hepimiz fahsa durumuna diismiistiik ama anlayamadik.

84



Fahise olarak yasiyoruz ama asla fark edemiyoruz.

Peki, fahsa durumundan nasil kurtuluruz?

Her an salat iizere olmak, yani Allah baghlik icinde dur-
mak, Ankeb(t Shresi 45. ayette belirtildigi bizi fahsa duru-
muna diismekten koruyacaktir.

Tiim 6ziiyle Allah'a bagh olanlar, fahsa durumuna diismezler.

Muhakkak ki bizi fAhsadan koruyacak tek sey, salat’tir.

Yani her an Allah’a baglilik suuru tlizere yasamaktir.

Kur’an’ inceledigimiz zaman anhyoruz ki, Allah’a sahit
olup, O'na her an teslimiyet icinde olmak, fahsa durumuna
diismeyi ve koti haller icinde olmay1 engeller.

Yani salat benlikten koruyacaktir.

Insan kendi viictidunun sahibini bilmeli “benim viicidum”
dememelidir.

Viicid Allah’a aittir, insana emanet edilmistir.

Insan o emanete iyi bakmalidir.

Insan, kendi var etmedigi, kendi sekillendirmedigi, do-
gumu ve olimii kendi planlamadigi bir viiclidu, kendine nis-
pet etmemelidir.

Insan, viictiddaki isleyiste ve sifatlarda asla muktedir olan
degildir.

insan, viicidda olan kilbin atmasinda, kanin dolasmasinda,
hiicrelerin ¢calismasinda, sindirim, bosaltim gibi olan faaliyet-
lerde asla muktedir olan degildir.

Goz kapaginin a¢ilip kapanmasi bile insanin elinde olan
bir sey degildir.

Viiciidda fail olan, mevsuf olan, mevcid olan, ancak Allah’tir.

Viiclidun sahibi Allah’tir, Allah bunu viiciidda olan isleyi-
sinde ve sifatlarinda her an gosterir.

Kisi, bir fahsa icinde oldugunu anlamali ve bundan doén-
melidir.

85



Kisi, diistiigt benlik gafletinin farkina varmaldir.

Kisi, haddi asmishgi, benligi, gururu, kibri terk etmelidir.

Kendine sah damarindan yakin olan Allah’1 layikiyla anla-
mali ve her an O’na teslimiyet icinde yasamalidir.

Iste insani, fAhsadan kurtaracak sey her an saldt-namaz
icinde olmaktir.

Namazin manasi lizere olanlar fahsadan kurtulacaklardir.

Insan kendine sormalidir.

Namazin manasina erdim mi?

Kildigimiz namaz beni fahsadan ve miinkerden korudu mu?

Hem namaz kilip hem kotii hallere devam mi ediyorum?

Insan her zaman kendini muhasebe etmelidir.

Namaz kilip tevazi sahibi olamiyorsam!

Ofkemi hiddetimi bitiremiyorsam!

Hala insanlar1 aldatiyorsam!

Makam, san sohret pesinde isem!

Para, mal i¢in, yakip yikiyorsam!

Hem namaz kilip hem kétiiltiik yapiyorsam!

Kibrimi terk edemiyorsam!

Kalb kirmaya devam ediyorsam!

Gaddarlik yapiyorsam!

Kendimi ytice goriip baskasina hor bakiyorsam!

Kildigim namaz midir?

Yoksa yatip kalkmak midir?

Insan kildig1 namazin onu adam edip etmedigine bakmalidir.

Namazin seklinde kalmamali, manasina ermelidir.

Gonliinii her an Allah’a rabita etmelidir.

insan, Ankebiit Siiresi'nin; “namaz insani fuhusattan, miin-
kirattan korur” ayetini hi¢ unutmamalidir.

Ve kendine sormalidir.

Beni korudu mu?

86



Korumuyorsa namazi mana tizere kilmiyorum demektir.
Hem namaz kilip hem kalb kiriyorsam...

Hem namaz kilip hem c¢alip ¢irpiyorsam...

Hem namaz kilip hem gaddarlik yapiyorsam...

Hem namaz kilip hem aldatiyorsam...

Hem namaz kilip hem dedikodu yapip c¢ekistiriyorsam...
Hem namaz kilip hem kibir icindeysem...

Kildigim namaz degildir.

Sadece namazin seklinde kaliyorum demektir.

AN

Bu Kur’an’da Matn Shresinde “salat-1 sahlin” olarak gecer.
Namazin manasi iyi insan olmaktir.

Namaz kilmamdaki ana gaye nedir?

Neden namaz kiliyorum?

Ben adam degilsem, namaz beni adam eder mi?

Kildigim namaz beni adam etmiyorsa, namazda mi bende

mi bir eksiklik var?

Yiizlerce yildir namaz kilan insanlik dlemi, huzurlu, dii-

rist, adaletli, hukuksal bir toplum olusturabildi mi?

Hem kétiiliik yapiyor, hem kildigim namazdan utanmiyor-

sam, kotiiliiklerimi terk etmiyorsam, salih amelde olamiyor-

sam, benim namazim kendimi kandirmaktan baska bir sey de-

gildir, yatip kalkmaktan bagska bir sey degildir.

Ben hem namaz kilip, hem her tiirlii kul hakkina giriyor-

sam, benim kildigim namaz degildir, kendimi kandirmaktir,

adete uymaktir.

Namaz kilan kisi zerre kadar kotiiliikte olabilir mi?
Kul hakki yiyebilir mi?

Birileri fakir iken, o zenginligiyle gurur duyabilir mi?
Birileri a¢ iken, o tok yatabilir mi?

Mesleki, siyasi, ailesel, toplumsal alanda insanlari alda-

tabilir mi?

87



Gururlu, kibirli olabilir mi?

Insanlarin arkasindan konusabilir mi, eksik gedik araya-
bilir mi?

Mala miilke, 1irza namusa goz dikebilir mi?

Hem namaz kilabilir, hem kétiiliik yapabilir mi?

Evet, nedir namaz?

Yatip kalkmak mi1?

Gonlini her an Allah sevgisiyle birlestirebilmek mi?

Yoksa her ikisi de mi?

Namaz bedeni mi?

Yoksa goniil cihetiyle mi?

Yoksa ruhani mi?

Yoksa hepsi mi?

Ne glizel demis Yunus Emre’'m:

Bir kez goniil y1iktin ise

Bu kildigin namaz degil

Yetmis iki millet dahi

Elin yiiziin yumaz degil

Makbul olan, namazin manasi tizere hareket etmektir.

Diinyada hemen hemen her inan¢ta namaz goriliir.

Her millet kendi diliyle Allah’a ibadet edebilir.

Tarihi bilgilerde, Selman-1 Farisi'nin Fatiha Stiresini Fars-
caya cevirdigi ve o dénem Iran'da namazda Fatiha’nin Farisi
diliyle okundugu bilgileri vardir.

Bu konu tartismali bir konudur.

Bu konu, Tacu’s-Seri’a, Nihdyetu Hasiyeti’l-Hidaye adh
eserde gecer.

Selman bunu Hazreti Muhammed’e danisarak yapar.

Hazreti Muhammed de Fatiha Siiresinin Farscaya cevril-
mesine ve Farsca olarak okunmasina onay verir. (Es-Seriilisi,
el-Mebsit, 1/37; en-Nevevi, el-Mecmit.’, [11/380.)

88



Buradan anliyoruz ki her toplum kendi diliyle ibadet edebilir.

Allah tiim dillerin sahibidir.

Insan, goniil samimiyetiyle Allah’a yonelir.

Namaz, goniil cihetiyle Allah baglanmaktir.

Namaz, Allah ile iletisim i¢cinde olmaktir.

Namaz, kulun Allah’a olan yonelisidir.

Insanlari, namazh ya da namazsiz diye ayrirmak dogru
degildir.

Allah1 diistinmek bile namazdir.

Agacta, kusta, tasta, nice mahliikatta Allah'in tecellilerini
diisiinmek de namazdir.

Namazi sadece beden hareketine kayit etmek dogru degildir.
Namazin mana i¢re manasi vardir.

Yeter ki namazin kavgasinda olmayalim, manasini ara-
yanlardan olalim.

Yeter ki Kur’an’da gegen salatin nice makamina eriselim.

g :/i 0
—

89



KURAN’DA SALAT

Kur’an’da salat kelimesi tiirevleri ile birlikte yiize yakin
yerde gecer.

Salat, salli, salah, sallg, yusalli, musalli, salavat seklinde gecer.

Salat kelimesinin, Ardmice ibaddet anlamina gelen ‘®*m>x/
sallisa’dan Arapcaya gecmistir diye bilinir.

Bu kelimenin Aramice gercek karsiligi ne olabilir, aras-
tirmak gerekir.

Kur’an’da “Salat” kelimesini miiellifler genelde namaz diye
gevirir.

Salat kelimesi daha derin anlamlar igeriyor olabilir mi?

Salat gecen her ayeti “namaz kilin” diye cevirdik.

Oysa Kur’an’da yirmiye yakin “Salat” ayetleri vardir.

Salati ikdme, salat-1 vust3, salat-1 daimin, salat-1 sihin,
salat-1 tayr gibi.

Salat kelimesini hep namaz diye ¢evirdik ve onu da beden
hareketine bagladik.

Peki, neydi salat ayetinin sundugu derin mesajlar?

Namazin i¢indeki derin sirlar neydi?

Namaz bir beden hareketi mi idi?

Namazin goniil boyutu var miydi?

Rah boyutu var miydi?

Rlh boyutunda meleklerin secdesi ne idi?

Namazin mira¢ boyutu ne idi?

Kur’an'da gegen salat ayetlerinden gelen mesaj neydi?

Salat ayetleri ne sirlar sunuyordu?

90



Kur’an’da gecen salat ayetlerinin incelikleri neydi?
Salat (Bakara Shresi 43 ve bir¢ok siirede)

Salat-1 sdhlin (Madn Stresi)

Salat-1 ikdme (Nisa Stresi 103, Bakara Stresi 110)
Salat-1 vusta (Bakara Siiresi 238)

Salat-1 daimtin (Mearic Stresi 23)

Salat-1 hafiz(in(Mearic Stresi 34)

Tayr salat (Nur Siresi 41)

Kada salat (Nisa Stiresi 103)

Nedir salat ve salat’in alt tiurevleri, st tirevleri?
Nedir?

Musalli (Bakara Siresi 25, Maiin Stresi)

Salli (Al-i imran Siresi 39)

Salah (Nahl Stiresi 119)

Salavat (Bakara Stresi 238)

Her birini dikkatlice inceleyelim.

Once salat kelimesinden baslayalim.

Salat kelimesi bir¢cok anlamda ifade edilmistir.

Salat; dua, tebrik, tezkiye, istigfar, namaz, rahmet, Glvi mii-

nasebet, Glvi baghlik, Glvi irtibat, hareket, tahrik, baglhlik, yo-
nelis, Hakk’1 tefekkiir etmek, okumak, bulusmak, ulasmak, va-

sil olmak, birlesmek, iletisim gibi anlamlarda ifade edilmistir.

Salat kelimesini Kur’an’t manada inceledigimizde, anla-

min1 Had Siresi 87. ayette buluyoruz.

Ve Tiirk¢edeki karsiliginin ne oldugunu anliyoruz.

Hid Siresi 87: “Kala ya suaybu e salatuke temuruke en

netruke ma ya’budu abauna ev en nefale fi emvalina ma nesau

inneke le entel halimur resid.”

91



Kall ya Suayb : Dediler, ey Suayb,

E salatu ke te : Salat, baglilik, senin baglh oldugun
mu?

Emr ke : Is, isleyis, hiikiim, sen,

En netruke : Birakmak, terk etmemiz,

Ma yabudu abau na : Kulluk ettigimiz sey, atalarimiz,

Ev en nefale : Ya da, veya, yapmamiz,

Fi emvali-na : Mallarimiz i¢in, degerler, kutsal
degerler,

Ma nesau : Sey, ne, degil, istedigimiz,

inne ke le ente el halim : Muhakkak ki sen, yumusak huylu, iyi
huylu,

El resid : Irsad eden, hakikatleri aciklayan,
aydinlat,

Meali 1: “Dediler ki: Ey Suayb! Atalarimizin kulluk ettigi
seyleri birakmamizi, senin bagli oldugun mu sana hitkmedi-
yor? Ya da kutsal diye bildigimiz degerlerimiz icin, istedigi-
miz seyleri yapmamamizi mi séyliiyor? Muhakkak ki sen iyi
huylusun, bizi aydinlat.”

Meali 2: “Dediler ki: Ey Suayb! Atalarimizdan 6grendigimiz
sekliyle ettigimiz kullugu terk etmemizi, senin iletisim icinde
oldugun mu sana bildiriyor? Ya da kutsal diye bildigimiz de-
gerlerimiz i¢in, istedigimiz seyleri yapmamamizi mi séyliiyor?
Muhakkak ki sen iyi huylusun, bizi aydinlat.”

Bu ayetin diger bazi miiellifler tarafindan meali soyledir.

Diyanet Isleri Meali: Dediler ki: “Ey Su’ayb! Babalarimizin
taptigini, yahut mallarimiz hakkinda diledigimizi yapmay1
terk etmemizi sana namazin mi emrediyor. Oysa sen gercek-
ten yumusak huylu ve akli basinda bir adamsin.”

Kur’an Yolu (Diyanet isleri): Kavmi ise, “Ey Suayb! Atalarimi-
zin taptigi seylerden yahut mallarimiz hususunda diledigimizi

92



yapmaktan vazge¢memizi sana ibadetin (dinin) mi emrediyor?
Oysa sen uyumlu ve akilli birisin!” dediler.

Siileyman Ates Meali: Ey Su’ayb, dediler, senin namazin mi1
sana, babalarimizin taptig1 seylerden, yahut mallarimiz iize-
rinde diledigimizi yapmaktan vazge¢cmemizi emrediyor? Oysa
sen, yumusak huylu, akilli(bir insan)sin!

Muhammed Esed Meali: “Ey Suayb!” dediler, “(Su) senin dua
(alisgkanhigin) mi, atalarimizin tapina geldigi seyleri birakma-
mi1z ve malimiz miilkiimiiz iizerine keyfi tasarruflarda bulun-
mamamiz yoniinde bizi uyarmani zorunlu kiliyor? Ciinkd, (biz)
sen(i) aslinda yumusak basli, akli basinda biri (olarak biliriz).

Bayraktar Bayrakli Meali: Dediler ki: “Ey Su‘ayb! Babala-
rimizin taptiklarini, yahut mallarimiz hususunda diledigimizi
yapmaktan vazge¢memizi sana imanin/dinin mi emrediyor?
Oysa sen yumusak huylu ve cok akillisin.

Mehmet Okuyan Meali: (Medyenliler Suayb’a) soyle de-
mislerdi: “Ey Suayb! Babalarimizin taptiklarini (putlari) veya
mallarimiz hakkinda diledigimizi yapmay1 terketmemizi sana
(salat)in (ibadetin) mi emrediyor? Siiphesiz ki sen ¢ok hosgo-
riliisiin; akillisin!”

Incelediginiz zaman anhyoruz ki salat; baghlik, iletisim,
birlik, irtibat icinde olmaktir.

“Kala ya Suayb, e salatu ke te emru ke en netruke ma
ya’budu dbauna.”

Kavmi Suayb’e sesleniyor: “Ey Suayb! Atalarimizin kulluk
ettigi seyleri birakmamizi, senin bagh oldugun mu sana htik-
mediyor?

Hazreti Suayb kavmine hakikatleri gece, glindiiz anlatiyor.

Kavmi de Suayb’e diyor ki: “Ya Suayb! Sen birine baglisin,
gidiyorsun o bagli oldugundan bir seyler 6greniyorsun ve biz-
lere gelip bir seyler anlatiyorsun.”

93



Iste bu ayette anliyoruz ki “Salat” kelimesinin Tiirkgeye
uygun karsiligy; “Baglanmak, birlesmek, biitiinlesmek, ileti-
sim icinde olmak, Ulvi baghlik icinde olmak” anlamindadir.

Salat kelimesini Tlrkceye namaz diye ceviremeyiz.

Eger cevirirsek, Tiirk¢e karsilig1 olarak degil, Farsc¢a kar-
silig1 olarak cevirmis oluruz.

Ciinkl namaz kelimesi, Farsga'dir.

Farscaya da baska bir dilden ge¢mistir diye bilinir.

Eger salati namaz diye ¢evirirsek, Kur’ani mana da bunu
kisitlamis oluruz.

Beden boyutuna nispet edersek, salat-1 ve tiirevlerinin
manasini ortmis oluruz.

Kiyamin, riitk(inun ve secdenin hakikatine erisemeyiz.

Kur’an'dan anhiyoruz ki salat; baglanmak, birlesmek, bi-
tiinlesmek, iletisim icinde olmak anlaminda karsimiza ¢ikiyor.

Simdi Kur’an’da gecen “SALAT” ayetlerini ve bu ayetler-
den sunulan mesajlari inceleyelim.

Once salat kelimesinin bagimsiz olarak gectigi ayetlerden
bazi drnekler verelim.

Bakara Stresi 45: “Vestein(i bis sabri ves salat ve inneha
le kebiratun illa alal hasiin.”

Ve isteini : Istiane, yardim, aramak, yénelmek,

Bi el sabr : Sabir, beklemek, a¢iga ¢ikisini beklemek,

Ve el salat : Salat, her an baglilik suurunda olmak,
baglilik,

Ve inne ha le kebiretun  : Oldugu, muhakkak, o, elbette, yiice olan,
miitkemmel,

flla ala el hasiine : Ancak, sadece, hep, husu, huzur, saygil
olan,

94



Meadli: “Sabirla hakikatlere yonelip arayin ve her an Hakk’a
bagli oldugunuzun suurunda durun ve ytce olanin elbette O
oldugunu bilin ve hep saygili davranislar i¢cinde olun.”

Burada salat kelimesi bagimsiz bir sekilde gecer.

Burada sabir i¢inde istiane edilmesi tavsiye edilir.

Yani hakikat yolunda sabir gerekir.

Hakikat yolunde sabir ve salat icinde olmak gerekir.

Yani her an Allah’a baglilik icinde olmak gerekir.

Tevbe Siresi 103: “Huz min emvalihim sadakaten tutah-
hirithum ve tuzekkihim biha ve salli aleyhim inne salateke se-
kenun lehum valladhu semiun alim.”

Huz min emvali-him : Almak, ¢ekmek, gayret, sarilmak, mal,
varlik, deger, onlar,

Sadakaten : Igtenlik, samimi, dogruluk, saglam, sadaka,
vermek,
Tutahhirt hum : Temizleme, aritma, saflastirma, onlarsi,

Ve tuzekki him biha : Aklama, temizlenme, aydinlanma, anlayzs,

kavrayis,
Ve salli aleyhim : Baglanty, yonelmek, dua, onlara, onlarda,
Inne salate ke : Muhakkak, bagliligin, salat, Hakk’a
bagllik,
Sekenun lehum : Huzur, stikiin, onlar,
Ve Allah semiun : Allah, isittiren, ilmin sahibi, ilmiyle var
alim eden

Meali: “Onlar degerlere sarilsinlar, onlar cehaletten te-
mizlenip sadakat icinde olsunlar ve onlar hakikatlerle aydin-
lansinlar. Muhakkak ki senin baglilik suurunda oldugun gibi
onlar da baglilik suurunda olurlarsa huzur bulurlar. Allah isit-
tirendir, ilmin sahibidir.”

Burada da salatin nasil olmasi gerektigi tarif edilmistir.

95



Varlikta ve kendi bedeninde Allah'in degerlerini anlamak
ve onlarla sarili oldugunu bilmek.

Sadakat icinde olmak.

Taharet icinde olmak, yani aklin ve gonliin her daim ter-
temiz olmasi.

Tezkiye icinde olmak, yani fenafillah makamina erismek,
hakikatlerin aydinlig1 icinde olmak, her zaman zeka maka-
minda durmak.

Salli makamina erismek ve o makam suuruyla hareket etmek.

Ve boylece salat makamina erismek ve her an Allah’a bag-
lilik suuruyla hareket etmek.

Salat’in stiklin makamina erismek, stik(inatin huzuruyla
yasamak.

Iste burada salat hakikati muhtesem bir ifadeyle acilmistir.

Bakara Siresi 153: “Ya eyyuhallezine dmenustaind bis
sabri ves salat innalldhe meas sabirin.”

Ya eyyuha ellezine amenu : Ey iman edenler,

Ve isteinii bi el sabr : Istiane, yardim isteme, yénelme,
sabir,

Ve el salati : Salat tizere, baglilik suuruy, her an
hakka bagl olma hali,

Inne Allah mea : Muhakkak ki, Allah, beraber, birlikte,
kendinde,

El sabirin : Sabredenler, bir isin sonucunu
bekleyen,

Meali: “Ey iman edenler! Sabirla yonelip arayin ve her an
Hakk’a bagli olma suurunda olun. Muhakkak ki sabredenler
Allah ile beraber olduklarini bilirler.”

Burada da salat kelimesi bagimsiz bir sekilde gecer.

Burada da sabirla olan yonelisten bahsedilir.

96



Hakk’a olan yoneliste, salét icinde olmak gerekir diye bil-
dirilir.

Insan her an Allah’a bagh oldugunun suuruyla hareket et-
melidir.

Neye yonelirse yonelsin, Allah’1 unutmadan yonelmelidir.

Nisa Sliresi 43: “Ya eyyuhallezine dmeni 13 takrabis salate.”

Ya eyyuha ellezine amenu : Ey iman edenler, emin olanlar,
La takrabii : Yok, yakinlik,
El salate : Baglilik, hakka baglhilik durumu, salat,

Meali: Ey iman edenler! Her an Allah’a baglh oldugunuzu
unutmayin.”

Burada da salat kelimesi bagimsiz geger.

Ve iman sahiplerine Allah’a olan bagliligin unutulmamasi
tavsiye edilir.

Nisa Stiresi 101: “Ve iza darabtum fil ardi fe leyse aley-
kum cundhun en taksur{ mines salati in hiftum en yeftineku-
mullezine kefer innel kafirine kant lekum aduvven mubina.”

iza darabtum : Arayis, yolculuk, sefer, vurgu, hakikatleri
arayis,

Fiel ard : Yeryiiziinde, toprak, beden,

Fe leyse aleykum cunah : Yoktur, degildir, lizerinizde, sikinti, vebal,

En taksuri : Kisaltmak, eksik yapmak, ulasamamak,
kusur, hata,

Min el salat : Salat, baglilik, her an hakka baglh olmak,

In hiftum : Eger, korkmak, cekinmek, gizli,

En yeftine-kum : Fitne, imtihan, kargasa, siz,

Ellezine keferu : Hakikatleri gormemezlikten gelenler,
ortenler,

Inne el kafirine : Muhakkak, hakikatleri ortenler,

gormemezlikten gelen,

Kani lekum aduvv mubin : Olduy, o fitne halleri, size, dlisman, apacik,

97



Meali: “Yerytiziinde agiga cikan varligin hakikatlerini an-
lama yolunda, hakikatleri gormemezlikten gelip 6rtenlerin sizi
bir fitneye siirtikleyeceginden eger korkarsaniz, o an Allah’a
baglhilik duygusunun dalgalanmasi oldugunda, size bir vebal
yoktur. Muhakkak ki hakikatleri gormemezlikten gelip 6rten-
lerin o fitne halleri sizin apag¢ik dismanimizdir.”

Insan, hakikat yolunda giderken, kendi inancinin yargi-
sinda kalan kimsenin saldirisina ugrayabilir.

Burada gecen salat kelimesinden sunulan 6giit; insan si-
kintiya diistiigiinde Allah’a bagliligini unutabilir, bir an da olsa
icsel dalgalanma yasayabilir.

Iste bu dalgalanmadan bir vebal yoktur.

Yeter ki insan salat suurunda olsun.

Insan her tiirlii sikintidan, Allah’a baghlik duygusuyla kur-
tulabilir.

Sikintidan doner ve tekrar Allah baghlik duygusuyla ha-
reket eder.

Nisa Stresi 102: “Ve iza kunte fthim fe ekamte lehumus
salate fel tekum taifetun minhum meake vel yehuzi eslihate-
hum fe iza seced.”

Ve iza kunte fihim  : Oldugu zaman, sen oldun, onlarin i¢inde,

arasinda,

Fe ekamte lehum : Artik, yerine koyma, dirilik, ikdme, onlara,

El salat : Salat, baghlik suuru, her an hakka bagli olma
durumu,

Fe li tekum : Artik, icin, yapmak, olmalk, taife, grup, kisim,

taifetun

Minhum mea-ke : Onlardan, seninle beraber, birlikte,

Ve li yehuzii : i(;in, almak, edinmek, sarilmak,

Eslihate hum : Salih, iyi olmak, onlar,

Fe iza secedii : Artik, sonra, oldugunda, teslim olmak, secde,

98



Meali: “Sen onlarla birlikte oldugunda, her an Hakk’a bag-
lilik hakikatini onlara anlat. Onlardan seninle birlikte olmak
isteyenler, Salih kimselerden olmalari i¢in artik Hakk’a tes-
lim olsunlar.”

Bu boliimde de salat bagimsiz bir sekilde geger.

Bu boliimde ayrica, kiyam-ekamte kelimesi gecer.

Ayrica secde kelimesi de gecer.

Salat kelimesini namaz diye ¢evirirsek, burada gecen kiyam
ve secde kelimelerinin farkli bir anlam icerdigini anlayamay1z.

Clinkli namazin icinde kiyam ve secde var.

Ama burada gegen farkli anlamlar icerir.

Burada gegen ekamte, hakikati anlatma durusudur.

Salat, Allah baghlik durusudur.

Secde, her an Allah’a teslimiyet icinde olma durusudur.

Nisa Stiresi 142: “Innel munafikine yuhaditinallahe ve huve
hadiuhum ve iza kdm{ ilas salati kdma kusala yuraunen nase
ve 1a yezkuriinalldhe illa kalila.”

inne el munafikine : Muhakkak, ikiytizliiler, i¢i baska dis1
baska, miinafik,

Yuhaditne Allah : Aldatirlar, kandirmak, Allah

Ve huve hadiu hum : 0, aldatan, hile yapan, kandiran, onlar,

Ve izd kamu : Eger, oldugunda, olun, onlara,

{14 el salat : Salat, baglilik, her an hakka baghlik suuru,

Kami kusala : Onlar, hep, biitiin, tembel, calismayan,
onemsemeyen,

Yuriun el nas : Riya, gosteris, insanlar,

Ve l1a yezkurtne Allah : Yok, anmak, anlayamaz, zikretmezler,
Allah

{113 kalilen : Ancak, sadece, harig, az, pek az,

Meali: “Minafiklar sizi Allah ile aldatmaya kalkarlar. On-
lar kendilerini aldatirlar. Eger onlara her an Hakk’a baglilik

99



suuruyla hareket edin desen, onlar bunu 6nemsemezler, in-
sanlar arasinda gosteris yaparlar ve onlar az da olsa Allah
anlayamazlar.”

Salat kelimesi burada da bagimsiz bir sekilde gecer.
Allah, kitap, din diyerek aldatanlar, salat izere degildirler.
Onlar kendi ¢ikarlarina bagli hareket ederler.

Onlar namazlarini bile cennet i¢in kilarlar.

Onlarin goniilleri salat icinde degildir.

Onlar “yuraunen” gosteris icindedirler.

Miinafiklik, Allah’a inanmamak degildir.

Miinafik, Allah’a inanir, namazini kilar, orucunu tutar.

Ama ibadetleri hep kendi ¢ikari igindir.

Ikiyiizliiliik icindedir.

Dilinde Allah kelimesi vardir, ama gonlii salat tizere degildir.

ibadet icinde goriniir, ama kalben Allah’a baghlik nedir
bilmez.

Halk’ta Hakk’a nazar etmek nedir bilmez.

Kur’an’da bunun ile ilgili onlarca ayet vardir.

Bazi ornekler;

Matn Stresi: “Dilinden Allah kelimesini hi¢ diisiirmez, iba-
detler i¢cinde goriiniir, ama halleri riya i¢indedir.”

Mearig Shresi: “Dilinden Allah kelimesini hi¢ diisiirmez,
ama basina bir sikinti geldiginde feryat eder.”

Hucurat Stresi: “Boliicii, ara agici, dedikodu yapip arkadan
cekistirici, insanlarin sirlarini arastiran, gizli yonlerini ortaya
cikaran yani hep zarar verici haller icinde olur.”

Hucurat Stresi: “Insanlara kotii isimler, lakaplar takar.”

Fussilet Stiresi: “Zanlarini din haline getirir, kendi gibi ol-
mayanlari kiictik goriir, kafir ilan eder.”

Munafik(n Siresi: “Dilinden Allah kelimesini diistirmez,
hep ibadetlerde goriiniir ama i¢i baska dis1 baskadir.”

100



Ahzab Siresi: “Hep Allah’tan bahseder ama hep yasanti-
sinda zuliim halindedir, hep diinya makami, séhreti, zengin-
ligi pesinde kosar, hep kendi ¢ikar1 pesindedir.”

Kur’an adeta bastan sona Allah ile kandirmanin nasil ol-
dugundan bahseder.

Bizlere muhtesem uyarilarda bulunur.

Kur’an der ki:

Insanlarin Allah dedigine kanmayin, ihtiyatli yaklasin.

Insanlarin namaz kildigina, orug tuttuguna bakarak ha-
reket etmeyin.

Kur’an okuduguna, Kur’an'dan bahsettigine kanmay1n, ya-
santisina bakin.

Dilinde peygamber sozii olanlara ihtiyatla yaklasin.

Evliya, ermis, mehdi, mesih deyip, niyetleri farkli olan-
lara inanmayin.

Evet, Kur’an bizi muhtesem bir sekilde uyariyor.

Kandiric1 Allah ile kandirir, dikkat edin, uyanik olun diyor.

Kur’an her an salat icinde olup olmadigina bakin diyor.

I¢i dis1 bir olana bakin diyor.

Onemli olan miinafikliktan kurtulmaktir.

Onemli olan génliimiizii Allah’a baglamaktir.

Salat icinde olanlar, yani gonli Allah’a her an tevekkiil
icinde olanlar, asla riya icinde olmazlar, gosteris icinde olmazlar.

Onlar Allah'in ekberiyeti makaminda yasarlar, kendilerini
asla ytice gérmezler.

Asla kimseyi hor gérmezler.

Isra Stiresinde “La techer bir salatike” ayeti de cok iyi an-
lasilmahdir.

Isra Stresi 110: “Kulidullahe evidur rahman eyyen ma
ted’li fe lehul esmaul husna ve 14 techer bi salatike ve 14 tuha-
fit biha vebtegi beyne zalike sebila.”

101



Kul udu Allah : Soyle, cagirma, davet, seslenme,

Allah

Ev udu er rahmane : Ya da, ¢agur, de, seslen, rahman,

Eyye ma tedi : Deyin, hangisi, nasil, sey, ne, degil
¢agirma,

Fe lehu el esmau el husna : Onun, isimlerdeki tim giizellikler,
esmalardaki,

Ve 14 techer : Yok, cagirmak, bagirmak,
seslenmek, sesli,

Bi salatike : Salat'inda, baghlik, Hakk’a baglilik
suuru,

Ve 14 tuhafit bi ha : Gizlemek, saklamak, onu,

Ve ibtegi : Tutun, izleyin, isteyin,

Beyne zalike sebi : Arasinda, ikisinin arasinda, bu, iste

bu, hak yolu, yol,

Meali: “De ki: Allah deyin ya da Rahman deyin, ne derse-
niz deyin, isimlerdeki tiim gilizellikler O’nundur. Hakk’a bagh-
ligimizi yliksek sesle dile getirmeyin ve onu gizlemeyin de iki-
sinin arasinda bir yol tutun.”

Burada da belirtilen muhtesem hakikat, tiim varlik Allah’in
esmalari ile donatilmistir.

Tiim alemi saran ilahi kudreti anladigimizda, Allah’in Al-
lah ismi de kalkar.

Bu makama erisildiginde ayette belirtildigi gibi “Allah de-
yin ya da Rahman deyin, ne derseniz deyin O, O’dur” hakikati
tecelli eder.

Varliktaki tiim sifatlar bir Zatin kendine baglidir.

Insanin tiim hiicrelerinin bir viicida bagli oldugu gibi, tiim
varlik da bir Zatin viiciduna baghdir.

Iste bu baglilik salat boyutudur.

102



Bu hakikate erisen bu hakikati, ehli olana makul bir ifa-
deyle anlatmalidir.

Asla bilmislik iginde sesini ylikseltmeden, bir tevazi icinde
anlatmalidir.

“La techer bir salatike” ayetinin inceligi, bagirip, cagirmadan,
kimseyi rahatsiz etmeden hakikati tenezziil icinde sunmaktir.

Onun i¢in Kur’an 6l¢tsiiyle inanglarda yapilan, cerhi zikir-
ler makbul degildir.

Bagirarak, cagirarak, cevreyi rahatsiz edecek sekilde ya-
pilan, virdler, ezkarlar, esma ¢ekimleri makbul degildir.

Simdi “SALAT-I SAHUN” ayetini inceleyelim.
Salat-1 sdhlin ayetinden sunulan mesaj nedir?

Main Stresi 4: “Fe veylun lil musallin.”

Fe veylun : Iste vah, yazik, vay,
Li el musalline : Teslim olan, yonelen, arinan, temizlenen,
kutsanmak,

Meali 1: “Vah o temizlendigini sanip teslim olduklarini sa-
nanlara.”
Meali 2: Yazik Allah’a baghlik suurundan uzak olanlara.”
Main Stresi 5: “Ellezine hum an salatihim sahtn”
Ellezine hum : Kim, o kimseler, onlar, onlar ki

An salati him  : Salat, baghlik, baglilik suuru, her an Hakk’a bagh
olmak,

Sahlne : Gafil, dikkatsiz, farkinda olmayan, ilgisiz, lakayit,
onemsemez,

Meali 1: “O kimseler Hakk’a olan bagliliklarindan bir gaf-
let icindedirler.”

103



Meali 2: “Allah’a baghilik suurundan uzak olanlar, bir gaf-
let icinde yasarlar.”

Bazi miielliflerin mealleri de soyledir.

Bayraktar Bayrakli Meali 4,5: Namazlarindan gaflette ola-
rak namaz kilanlarin vay haline!

Diyanet isleri Meali (Yeni): Yaziklar olsun o namaz kilan-
lara ki, Onlar namazlarini ciddiye almazlar.

Diyanet Vakf1 Meali 4, 5: Yaziklar olsun o namaz kilanlara
ki, onlar namazlarini ciddiye almazlar.

Mehmet Okuyan Meali 4-5: Yaziklar olsun o (salat) (iba-
det) edenlere. Ki onlar (yaptiklarini sandigi) (salat)larindan
(ibadetlerinden) habersizdir.

Mustafa islamoglu Meali 4-5: Isbu yiizden, olmaz olsun
(boyle) ibadet edenler. Bu gibiler, ibadetin hakiki amacindan
gafil goriinmektedirler.

Gorildugi gibi miiellifler genelde salat kelimesini namaz
diye ¢evirmislerdir.

Bazilari oldugu gibi birakmislar, salat olarak yazmislardir.

Ve “yazik o namaz kilanlara, kildiklar1 namazdan gafildir-
ler” diye meal etmislerdir.

Boyle de meal edilse, namazin manasindan uzak olarak,
bedenen sekilde kalindigi isaret edilmistir.

Bu bile ¢ok iyi diisiiniilmelidir.

Salat-1 sahun; sah damarindan yakin olan Allah ile bagh-
ligin1 anlamadan yasamaktir.

Kendi viicidunu her an tutanin, Allah oldugunun suurun-
dan uzak olmaktir.

Salat'in manasindan uzak olmaktir.

Salat’in farkinda olmadan yasamaktir.

Yani her varligin birbiriyle olan bagliligini, birligini fark
etmeden yasamaktir.

104



Kiyam, riik(, secde hakikatine ermeden bir gaflet i¢cinde
yasamaktir.

Kendinin varlikla olan baghligini idrak etmeden yasamaktir.

Batil bilgilerle yasayip, zalimlik yapmaktir.

Yani salat-1 sadhun, her an Allah ile bir oldugunun suurun-
dan uzak olmaktir.

Her varlig1 her an tecellileriyle tutanin Allah oldugunun
idrakinden uzak olmaktir.

Salat-1 sahun;

Kildi1g1 namazdaki isaretleri anlamamaktir.

Kiyam, riik{, secde sirrina vakif olamamaktir.

Kisi, namazin seklinde kalirsa, manasindan uzak olursa o
kilinan namaz “Salat-1 sahun” dur.

Iste manadan uzak olarak yapilan her sey gaflet halidir,
sahun halidir.

Namazin seklinde kalmamaliyi1z, manasina erismeli ve o
suurda yasamaliyiz.

Yoksa namazimiz taklitten baska bir sey olmaz.

Hazreti Muhammed’den bu konu ile ilgili aktarilan bilgi
soyledir.

“Nice orug tutanlar var ki, a¢ kalmaktan baska bir kazang-
lar1 yoktur. Ve yine nice namaz kilanlar var ki, yorgunluktan
baska namazindan elde ettigi bir sey yoktur.” (Ibn Mace, Si-
yam, 21)

“Nice orug tutanlar var ki, orug¢larindan paylar1 aglik ve su-
suzluktur. Ve yine nice ayakta duranlar / namaz kilanlar var ki,
namazindan elde ettigi sey yorgunluktur.” (ibn Hanbel, 2/373)

“Nice namaz kilanlar vardir ki, onlarin kildiklar1 namazdan
nasipleri, uykusuz kalmaktan ibarettir.” (ibn Hanbel, 2/373)

Hazreti Muhammed’in bildirdigi gibi, namazin bedensel
boyutunda kalinmamali, mana boyutuna erisilmelidir.

Insan her an Allah’in zatina bagh bir haldedir.

105



Alip verdigi nefes bile bunun isaretidir.

Namaz secdenin sirridir.

Secde mananin sirridir.

Mana her an Allah ile birlikte oldugunu anlamanin sirridir.

Iste mana iizere olan namaz, goénliinde her an Allah duy-
gusuyla yasamaktir.

Mana lizere olmayan namaz, insani riyaya duisiirebilir.

Salat-1 sdhun, Main Stresi'nde ¢cok giizel agiklanir.

Matn Shresi.

1- Varligin yaratilis yasalar1 hakkinda yalanlarda kalan
kimseyi gordiin degil mi? Iste o, atalarinin inancindan kop-
mus, bir arayis icinde olan kimseyi horlar, caresizi hakikat-
lerden faydalandiramaz, 6giit veremez.

2- Vah o temizlendigini sanip teslim olduklarini sanan-
lara. O kimseler Hakk’a olan bagliliklarindan bir gaflet icin-
dedirler, o kimseler riya icinde olanlardir, kiigiik bir yardimi
bile engelleyenlerdir.

Simdi Kur’an'da gecen “SALAT-1 IKAME” ayetini inceleyelim.
Bakara Stiresi 3: “Ellezine yumintine bil gaybi ve yukimi-
nes salate ve mimma razaknahum yunfikin.”

Ellezine : 0 kimseler, miittakiler, fenalardan
sakinip hakikati arayan,

Yumintin : Iman etmek, inanmak,

Bi el gaybi : Gorlinmeyen, bilinmeyen,

Ve yukimiine el salat : Her an salat tizeredirler, Hakk’a baglilik
suuruy,

Ve mimma razakna hum : Seyler, ondan, rizik, nimetlerimiz, sifat,
onlar,

Yunfikiine : Infak ederler, verirler, teslim ederler,

106



Meali: “Fenalardan sakinip hakikatleri arayanlar, goriin-
meyen bilinmeyene inanirlar ve her an Hakk’a baghlik suu-
ruyla hareket ederler ve onlardaki nimetlerimizin sahibini
bilip teslim ederler.”

Bakara Stresi 110: “Ve ekimus salate ve atliz zekat.”

Ve ekimu el salat : Her an salat lizere olun, Hakk’a baglilik
suuruy,
Ve atl el zekat : Sizde olani paylasin, temizlenin,

Meali: “Her an Allah’a baglilik icinde ve her zaman temiz-
lenme icinde olun.”

Salat-1 ikdme nedir?

IkAme, kiyam, kayyum, ayn1 kokten gelen kelimelerdir.

IkAme; ayakta tutmak, dogrultmak, sapasaglam sarmak,
kiymetli olan, siiriip gitmek, varlikta diri olan anlamlarina gelir.

Kiyami hep namazda ayakta durmak diye dgrettiler.

Peki, kiyam ayakta durmak midir?

Yoksa kiyam, Allah’in her varlig1 ayakta tutmasi midir?

Nedir kiyam?

Al-i imran Stresi 2: “Hi el hayy el kayytm.”

Meali: “O her varlikta diri olandir, her varligi ayakta tu-
tandir.”

Kiyam’1 inceledigimiz zaman; varlig1 simsiki tutanin Al-
lah oldugunu anliyoruz.

Varligin beseri viicidunun ayakta durmasi, Allah'in kay-
yum boyutuna isaret edilir.

Iste salat-1 ikAme makamu:

Her varligin bir isleyisle siiriip gitmesidir.

Her varlig1 Hayy sifatiyla ihata eden Allah’tir.

Her varlig1 ayakta tutan Allah'tir.

Her varlikta her an isleyen Allah'tir.

Her varlik Allah’in hakimiyetiyle siirtip gider.

Fiiliyle fail olan Allah'tir.

107



Namazda kiyamda durmanin hikmeti nedir?

“Allah’im! Benim viicGdumu ve her varligin viicidunu her

an ayakta tutan sensin” suuruna ulagsmanin hakikatidir.

“Allah’im! Her varlikta her an fiilinle fail olan sensin” id-

rakiyle yasamaktir.

Iste insan bilmelidir ki her varlikta kayyum olan Allah’tir.

Her bir varligi tecellileri ile tutan Allah'tir.
Allah varhgi kudretiyle tutar ve her bir varligin sahibidir.

Nisa Siresi 103. ayette hem salat hem saldt-1 ikdme hem
de kiyam kelimesi gecer.

Simdi bunu inceleyelim.
Nisa Shresi 103: “Fe iza kadaytumus salate fezkurillahe

kiyamen ve kutiden ve ala cuntibikum fe iza itmanentum fe eki-

mus salat innes salate kanet aldl muminine kitaben mevkiita.”

Fe iza kadaytum

El salate

Fe uzkuri Allah
Kiyamen

Ke kutiden

Ve ala cunfibi-
kum

Fe iza
itmanentum

Fe ekimu el salat

Inne el salate
Kanet
Ala el muminine

Kitdben

Mevkiiten

: Boylece, oldugunda, tamamlama, yerine
getirme, kad3,

: Salat, baglilik suuru, her an Hakk’a bagh olmak,
: Artik, zikredin, anin, hatirlayin, Allah

: Ayakta, diri olan, varlig1 diri tutan,

: Otururken,

: Uzerinde, icin, yan, taraf, her taraf; siz,

: Artik, oldugunda, tatmin, emin olmak, goniil
rahathigi,

: Her an salat tizere olun, her an Hakk’a bagh
olmak,

: Muhakkak, baglilik, her an hakka baglilik tizere
olmak,

: Olur, olan, oldu,

: Uzere, mii'minler,

: Kitab, hakikatlerin sozleri, ilahi sozler, varlik
kitaba,

: Devamly, kesintisiz, muayyen, belirli,
hakikatleri bellj,

108



Meali: “Boylece her an Hakk’a bagli olmanin suurunu ulas-
tiginizda, artik ayakta olsaniz da ve otursaniz da ve siz her
nerede olursaniz olun Allah’t anin. Boylece siz gontl rahathgi
icinde olun, her an Hakk’a baglilik suuruyla hareket edin. Mu-
hakkak ki mi'minler, her an Hakk’a baglilik suuruyla hareket
ederler, devamli hakikatlerin sozleri izere hareket ederler.”

Goruldugii gibi burada salat, salat-1 ikdme, kiyam kelime-
leri birlikte gecer.

Eger salat kelimesini namaz diye cevirirsek, bu ii¢ anlam
da ortiilmtis olur.

Salat'in manasina erenler, her nerede olurlarsa olsunlar
her daim Allah’a baglilik duygusuyla hareket ederler.

Mi’'minlik makamina gelenler her daim salat icindedirler.

“Innes salate kanet alal muminine” burada isaret edildigi
gibi, her an salat-namaz icinde olmak mii'minlere has bir dav-
ranistir.

Mii'min Allah’tan emin olan demektir.

Her varlikta Allah’a sahit olan demektir.

Mii'min “Emn” kelimesinden gelir.

Emin olmak kelimesi de buradan gelir.

Emniyet, emanet, iman, dmin kelimelerinin kaynag: da
“Emn” kelimesidir.

ibranice, Aramice, Siiryanicede “Amn” kelimesi de ayn1 an-
lamdadir. Varligin varolusundan ve varligi var edenden emin
olan mi’'mindir.

Kendine ve varliga baktiginda, varligin ardinda varligi tu-
tan, varhiktaki niteliklerin sahibinin orada tiim isaretleriyle
kendini gésterdiginden emin olan mii'mindir.

Ve bu suura ulasip bu suurda yasayan kimse “Mi’'min-E-
min” kimsedir.

Iman, inanmak demektir,

Mii'min inandigindan emin olmak demektir.

109



Inandigina emin olanin imani olur.

Aileden gelen bilgilere inanmaya ise inang denir.

Bu inancin temeli ailedir, dogdugu toplumun adetleridir.

iman aileden, Hocadan, Seyhden duyulanlarla degil, biz-
zat Allah’in ilminden 6grenilmekle olusur.

Bizzat varligin ardindan Hakk’in kelamini duymakla olusur.

imani olanin ibadeti, namazi her andir.

Ibadetin vakti sart1 say1si olmaz.

Gonliinde iman olanin as181n ibadeti sayilara sigmaz.

Nasil ki bir kula dsik oldugunda onu her an hissediyorsan,
Allah agki tarife bile sigmaz.

0 askta kullugun zamani olmaz, ani olur.

Aileden 6grenir, bes vakit namaz kilmakla, orug¢ tutmakla
kurtuldu sanilir.

Inaniyorum dedi diye kurtuldu sanilir.

Oysaki imani olmayanin kullugu olmaz, namazi olmaz.

Iman atesi icine diisen kimse, iman yoluna girer, Allah’a
sahit olur ve mii'minlik makamina erisir.

Bilinmelidir ki iman, Allah’a sahit olmakla olusur.

Her yerde O’na nazar etmekle olusur.

Iman olmadan kulluk olmaz.

Iman olmadan edeb bulunmaz.

iman Hakk’tan emin olmaktir.

Her varligin ardinda O’'nu gérmektir.

iman diinyaya degil Allah’a baglanmaktir.

Basina gelene isyan degil, sabir etmektir, tevekkil i¢cinde
olmaktir.

Allah’'in esmalarindan biri de “El emin”, “El mi’'min”dir.
Allah, her varlikta “El mii'min” esmasini tecellileriyle gosterir.

Mii'min, emn, iman, mutmain, ayni kokten gelen kelimelerdir.

110



Her varlik, Allah'in “El mi’'min” esmasinin tecellileri ile
sarilidir.

Her bedenin isleyisinde, bir eminlik vardir.

Her varligin olusunda, sekillenmesinde, isleyisinde Al-
lah'in eminligi vardir.

Giinesin 15181n1n gelisinde, diinyanin déntistinde, muhte-
sem bir nizam, muhtesem bir eminlik vardir.

Iki atomun birlesiminde bir eminlik vardir.

Suyun iki hidrojen bir oksijen atomunun birlesiminde bir
eminlik vardir.

Insan kendi viiciduna déniip bakmalidir.

Viicidunun nasil olustugunu iyi anlamahdir.

Bedeninin sekillenmesindeki, isleyisindeki diizeni gore-
bilmelidir.

Tim varlikta da bu boyledir.

Mii'minlik ancak Allah’tan emin olundugunda olusur.

Bir ciftci bir tohum ekse, bilir ki o tohum zamani gelince
meyve verecektir.

Clinki o ciftci, daha 6nce o tohumdan nasil meyve olusa-
cagina sahit olmustur.

O ciftci o tohumdan meyve alincaya kadar, emek vermistir.

O tohuma, tohumun ekildigi topraga, tohumun ekilecegi za-
mana, suyuna, giibresine, bakimina teslimiyet icinde olmustur.
Cift¢i tohumdan meyvenin olusumuna sahit olmustur.

Iste o meyvenin olusundan emin olan ciftciye, bu eminligi
veren, Allah’in “El mi’'min” esmasidir.

Viiclidun, tiim hiicrelerinde, tiim organlarinda hi¢ sasma-
dan, bir giiven icinde isleyisi gormek miimkiindiir.

Mesela kalb, bebek anne rahminde iken olusur ve ¢alis-
maya baslar, kisi eceli gelinceye kadar hi¢ durmaz.

Kalbin ¢alismasi, bir eminlik i¢indedir.

111



Kur’an acisindan mi’'min, misliman kelimelerinin anlam-
lar1 i¢ icedir.

Mi’'minlik makamina eren Kisi, [slam makamina erer.

Islam suuruyla yasamaya, Miisliimanlik denir.

Emin olmanin tek yolu sahit olmaktir.

Hakikatleri delilleriyle gorebilmektir.

Varligin varolusundan ve varligi var edenden emin olan.

Kendine ve varliga baktiginda, varligin ardinda varlig: tu-
tan, varliktaki niteliklerin sahibinin orada tiim isaretleriyle
kendini gosterdiginden emin olan.

Ve bu suura ulasip bu suurda yasayan kimse “Mii’'min-E-
min” kimsedir.

Mi’'min inandigindan, emin olmak demektir.

Eminlik, ancak ve ancak sahitlik makamina erisen kim-
sede olur.

Sahit olan kisi, mii'min olan Kisidir, yani emin olan kisidir.

Emin olan kisi, iman sahibidir.

Aileden gelen bilgilere inanmaya ise inang denir.

Bu inancin temeli aileden din adina aktarilan bilgilerdir,
kisinin dogdugu toplumun inang ve ibadet olarak adetleridir.

iman, Hakk’tan emin olmaktir.

Her varhigin ardinda Hakk’a sahit olmaktir.

Dil ile inandim demek, iman degildir, mi'minlik degildir.

Toplumun inan¢ boyutunda kalan, sahit olmadan inanan
kisi, mi'min degildir.

Hucurat Stresi 14. dyette bu ¢ok giizel aciklanir.

Hucurat Siresi 14: “Kaletil ardbu Amennj, kul lem tumini
ve lakin kll eslemna ve lemma yedhulil imanu fi kuliibikum
ve in tutiullahe ve restilehu 1a yelitkum min amalikum seya
innallahe gafirun rahim.”

112



Meali 1: “Rabb yoluna gelenler, inandik dediler. Heniiz emin
olmadilar, sadece teslim oldular, eminlik hentliz kalblerinde
olusmadi. Eger restliin gosterdigi yolda, Allah’a itaat eder-
lerse, gayretlerinin karsiligini alacaklardir. Muhakkak ki Al-
lah magfiret edendir, varlig1 6zlinden var edendir.”

Meali 2: “Kendi inanclarindan gelenler: Biz iman ettik, de-
diler. Heniiz iman etmediklerini anlat. Lakin teslimiyet yoluna
girdik desinler. iman heniiz kalblerinize girmedi. Eger Allah’a
itaat ederseniz ve o resulii anlarsaniz, sizin hakikatleri anlama
gayretinizden bir sey kaybolmaz. Muhakkak ki Allah magfi-
ret edendir, varhig1 6zlinden var edendir.”

Iste inang; dogdugu ailenin, toplumun, din adina, Allah
adina anlatilanlara, yapilan ibadetlere inanilmasidir.

Bir yere tabi olmak baska seydir, eminlik baska seydir.

Talebe fakiilteyi kazanir, oraya yazilir.

Ama eminlik, sahitlik, ancak ilmi degerlerle olacaktir.

Hig¢bir kimse, Miislliman bir anne babadan dogdu diye Miis-
liiman olamaz.

Ancak Islamin hakikatine erisildiginde Miisliiman olunur.

Maide Stresi 104: “Ve iza kile lehum tedlev ila ma enze-
lalldhu ve iler restli kalti hasbuna ma vecedna aleyhi dbaena
e ve lev kane abauhum la ya’lemiine seyen ve la yehted{in.”

Meali: Onlara; Allah’in size sundugu hakikatlere ve resiliin
anlattiklarina gelin, denildigi zaman: Atalarimizi ne tizere bul-
duysak onlar bize yeter, dediler. Atalar1 hakikatlerden bir sey
bilmiyor ve hakikatin yolunu bulanlardan olmasalar bile mi?

A'raf Sliresi 28: “Ve iza faalii fahiseten kal vecedna aleyha
abaena vallahu emerena biha kul innalldhe 1 yemuru bil fahsa
e tek@line alallahi ma Ia talem(in.”

Meali: “Bir benlik icinde haddi asanlar derler ki: Biz ata-
larimiz1 da bu yolda bulduk ve bu bize Allah’in hiikiimleridir.
De Kki: Benlik icinde olmak, haddi asmak, kesinlikle Allah’'in

113



hiikiimleri degildir. Sizler Allah hakkinda bilmediginiz sey-
leri soyliiyorsunuz.”

Iste inang, atalardan gelen bilgilere, ibadetlere inanmakla
olusur.

Inancta sadece inanmak vardr.

Imanda ise sahitlik vardir.

Varlik kitabini okumak vardir.

Varligin varolusuna varlikta sahit olmak vardir.

Imandaki sahitlik eminlige yani mii'minlige gotiiriir.

Mi’'min olabilmenin yolu, Allah’in varliktaki “El mii’'min”
esmasinin boyutuna erismekle baslar.

Eger kisi, varlikta Allah'in fiil, sifat zatinin tecellilerine
sahit olursa, kisinin gonliinde yavas yavas mi’'minlik olusur.

Allah’in varliktaki “Eman” boyutuna ulasan kisi, mii'min olur.

Kisinin Allah’ta emin olmasi, Allah’in eminlik vermesin-
dendir.

Kisi gece uyusa kalbi yine atacaktir, hiicreleri yine ¢alisa-
caktir, kisinin bundan emin olmasi, Allah’in viiciddaki “Emn-
Eman-Mi’'min” esmasinin tecellisi sayesindedir.

Allah’tan emin olmak, mi’'minliktir.

Iste Allah giiven verendir, eman verendir.

Kisinin mi’'min olabilmesi, Allah’in varlhiktaki hakikatle-
rine sahit olmasi ile miimkiindiir.

Iman ile inang arasindaki fark sudur:

Imanda yani mii’min olmada sahit olmak vardir.

Inancta ise, sadece duyduklarina inanmak vardir.

Iman ancak emin olma durumuyla olusur.

Nisa Stiresi 2: “Atalarinin inancindan kopmus olup, haki-
kati arayanlara.”

Varligin varolusundan ve varlig1 var edenden emin olan.

114



Kendine ve varliga baktiginda, varligin ardinda varhgi tu-
tan, varhiktaki niteliklerin sahibinin orada tiim isaretleriyle
kendini gosterdiginden emin olan.

Ve bu suura ulasip bu suurda yasayan kimse “Mi’'min-E-
min” kimsedir.

Hazreti Muhammed’in duasi olan: “Ya Rabbi! Bize esya-
nin hakikatini goster” s6zii, varligin hakikatini 6grenmenin
istegidir.

Esyanin hakikatine ulasan kisi, varliktaki hakikatlere sa-
hit olacaktir.

Varligin degerlerine sahit olacaktir.

O degerlerden Allah hakikatine sahit olacaktir.

Iste sahit olan kiside, iman gelisir.

iman, “Emin olmak” demektir.

Emin olan Kisiye de” Mii'min” denir.

Mi’min, inandigindan emin olan demektir.

Aileden gelen bilgilere, ibadetlere inanmaya “Inang” denir.

Bu inancin temeli ailedir, dogdugu toplumun adetleridir.

Iman ise; varligin varolusunu diisiiniip, varlikta delillere
dayali sisteme ulagsmakla olusur.

Varliktaki delillere “Ayet” denilir.”

Varliktaki ayetleri yani isaretleri, delilleri incelemek ve
sahit olmakla “Iman” olusur.

1nan(;; aileden, toplumdan, kitaplardan, sézlerden, hoca-
dan, seyhden, duyduklari bilgileri, sozleri, gordiikleri ibadet-
leri kabul etmekle olusur.

Iman ise; bizzat varlikta olan ilimden, delillere dayali ola-
rak, sahit olmakla olusur, bizzat varligin ardindan, varligin va-
rolusunu okumakla olusur.

Iman boyutunda ibadet, her andir.

iman boyutunda ibadetin, vakti, sayisi, sart1 olmaz.

115



Atalardan gelen inan¢ boyutunda ise, ibadetin sekli, vakti,
sayisl vardir.

Atalardan gelen inan¢ boyutunda, ibadet yoniinden top-
luluklara gore degisiklikler de vardir ve birbirini kabullen-
meme de vardir.

Yani Stinni inancta olan; Alevi ya da Bektasi ya da kendi
gibi olmayan inanclari, ibadetleri uygun bulmaz.

Bektasi ya da Alevi inangta olan, slinni inancini ve ibade-
tini uygun bulmaz.

Bu durum, cemaatlerde, tarikatlarda, mezheplerde ve din
adina ortaya c¢ikan, Misevilik, Hristiyanlik, Miislimanlikta
da goriilir.

Iman, yani mii’min olma boyutunda, ibadetin vakti, sekli,
sarti say1s1 olmaz.

Gonlliinde iman olan asigin ibadeti sayilara sigmaz.

Mii'minlik makamina eren Kkisi, her an kullugunu yerine
getirir, asla benlik icinde olmaz.

Iste, Allah’in varhiktaki “El emin- El mii'min” esmasina eren
kisi, mii'minlik makamina ermistir.

“El Mii'min” makamina eren kimse:

Allah'in varliktaki tecellilerine sahit olan kimsedir.

Allah’in eminligini varlikta géren kimsedir.

Gonli Allah’tan mutmain olan kimsedir.

Mutmain kelimesi de, emin kelimesinden gelir.

Bakara Stiresi 260. dyette gecen, Hazreti ibrahim’in; “Ve 14-
kin li yatmainne kalb” “Kalbim mutmain olsun” istegi, Allah’tan
emin olmak, mi'min olmak, hakikatlere sahit olma istegidir.

Hazreti Ibrahim Allah’tan, varligi nasil yarattigini anla-
may1 talep etmis, ilmi delillerle buna sahit olmak istemistir.

Bakara Siiresi 260: “Ibrahim demisti ki: RAbbim! Nutfeden
nasil hayat verensin bana bildir. O'na bildirildi: Yoksa inanmadin
mi1? Dedi ki: Evet inandim, 1akin ilmi olarak anlayayim, icimde

116



stiphe kalmasin. O’'na bildirildi: Rabbine donerek onun yiice-
ligine saril, sonra da tiim varliktaki onun tecellilerini analiz
et. Sonra biitiin hepsini bir erdemlilik icinde anla. Ttim varh-
g1n O’'ndan bir ciiz oldugunu bil. Sonra bu hakikatleri arayan-
lar sana geldiklerinde, onlar1 davet et ve tiim sifatlarin sahibi-
nin, tiim bedenlere hakim olanin Allah oldugunu bilip anlat.”

Iste, Ayette de goriilecegi gibi, varolusu anlamak igin, var-
liktaki tecellilere bakmak gerekir.

Varligin isleyisine sahit olan, kalbi mutmain olan Kkisidir.

Clnki kisi sahit oldugunu inkar edemez.

Onun i¢cin ezanda, giinde 20 defa sdylenen “Eshedii” keli-
mesi, sahit olmaya isaret eder.

Gonliinde “El mii'min” esmasi tecelli eden Kisi, mii'min kisidir.

Mi’'min kisi, varliktaki hakikatlere sahit olan kisidir.

Mii'min olan, islam suuruyla yasar.

Iste o kisi:

Her seyinden emin olunan kisidir.

Giivenilen Kisidir.

Kalbi rahmet iizere olan Kkisidir.

Hicbir kotiiliik diisiinmeyen kisidir.

Hangi meslekte olursa olsun, hangi ilim boyutunda olursa
olsun, kapilar acgan, kesifler yapan Kkisidir.

Davranislariyla ¢evresine o6rnek olan kisidir.

Iste mi'min olan kimse, her an salat-1 ikAme {izere olan
kimsedir.

0 kimse her varhig1 kudretiyle tutanin Allah oldugundan
emin olan kimsedir.

Iste Miisliiman kimse de odur.

H{d Siresi 114: “Ve ekimis salate tarafeyin nehari ve zu-
lefen minel leyl innel hasenati yuzhibnes seyyiat zalike zikra
liz zakirin.”

117



Ve ekimi es salate : Hep salat iizere olun, baghlk, Hakk’a
baghlik,

Tarafey : [Kki taraf, iki son, her zaman, sabahtan
aksama kadar,

Nehare : Glindiiz, aydinlik,

Ve zulef min el leyli : iki yan, yakinlik, menzil, ziiliif, geceden
sabaha,

inne el hasenat : Muhakkak, dogruluk, iyiliklerde olan,
giizel olan,

Yuzhibne : Yok eder, bitirir, ortadan kaldirir,
zehap,

El seyyiati : Fenalar, kotiiliikler, giinahlar,

Zalike zikra li el zakirin  : Iste bu, zikre ulasanlar icin zikir,
zikredenin zikridir, 6giit,

Meali: “Glindiiz, sabahtan aksama kadar ve gece, aksam-
dan sabaha kadar, her an Hakk’a baghlhk suuruyla hareket
edin. Muhakkak ki iyilikler kétiiliikleri bitirir. Iste bu 6giit
alanlar i¢in 6giittiir.”

Burada belirtilen salat-1ikdame, her zaman Allah’a baglilik
suruyla hareket etmek diye tarif edilir.

Insan kendini halk eden Hakk’1 hi¢ unutmadan yasamaldir.

Insan Allah’1 unuttugu an benlige, kotiiliige kayabilir.

Ama insan her varlikta kayyum olan, varlig1 tutan Allah’t
unutmadiginda, Allah’a olan yakinlig1 unutmaz.

Burada da belirtildigi gibi kotiiliik icinde yasayanlar, iyi
haller i¢cinde olamazlar.

Kur’an’da kotiiliigtin geldigi yer, benlik, kibir olarak be-
lirtilmistir.

Saffat Stiresi 64-68

64- Muhakkak ki o fena hallerin geldigi yerin kaynag,
benlik icinde olup kendine varlik isnat etmenin cehaletidir.

118



65- Seytani hallerin baslangicinin ¢iktig1 yer orasidir.

66- Iste zalimler o hallerden beslenirler. Artik i¢lerini hep
o hallerle doldururlar.

67- Sonra da muhakkak ki, 6fke kizginlik gibi karisik hal-
ler onlarin halleridir.

68- Sonra dogrusu onlar, elbette benlik icinde olup, ken-
dine varlik isnat etmenin cehaletinde déner dururlar.

Bu béliimii inceledigimizde anliyoruz ki:

Salat-1 ikdme boyutunda olmadigimizda, yani her daim
Allah’a baghilik icinde olmadigimizda, benligimize, kibrimize,
seytanligimiza bagh oluyoruz.

Iste bunun i¢in her an “salat-1 ikAme” makaminin suuruyla
yasamaliy1z.

Insan Allah’a iman ederse, her varlikta hayy ve kayyum
olan Allah’a sahit olursa, salat-1 ikime makamina erisir ve o
suurda yasar.

Ve o insan asla ve asla zerre kadar benlik, kibir icinde olmaz.

Halk’ta Hakk’a nazar ederek yasar.

Asla kimseye zerre kadar bir zuliim icinde olmaz.

Kibir icinde olan kimse ise, kendi isteklerinin zorbaliginda
yasar ve o zalimlige diiser.

Demek ki zalimligin, kotiiliigiin geldigi yerin kaynagi, salat-1
ikame suurundan uzak olmaktir.

Bu suurdan uzak yasayan, seytanlagsmaya kayar.

Seytani haller, benlik, 6fke, kizginlik, kendine varlik isnat
etmenin hallerinden gelir.

Kur’an’da “Rabbinin merhametini anlayanlar baska” diye
bildirilir.

Yisuf Shresi 53: “Innen nefse le emmaretun bis st illa
ma rahime.”

119



Meali: “Dogrusu bir kisi elbette kendi isteklerinin zorbali-
ginda oldugunda bir kétiiliik icinde olur. Ancak Rabbinin mer-
hametini anlayanlar baska.”

Iste rahmet makamina erismek, her yeri rahmetiyle saran
Allah’a teslimiyet icinde olmakla miimkiin olur.

Iste salat-1 ikAme makamy, her yeri rahmetiyle saran Al-
lah’a tevekkiil icinde olmanin sirridir.

Bu makama erisen kimse ve bu suurda yasayan kimse,
zerre kadar da olsa kimseye kotiliik yapamaz.

Rabbinin merhameti ne demek, iyi anlasilmasi gerekir.

Allah’in merhameti yerleri gokleri her seyi kaplamistir.

Bir yagmur damlasinda, bir ¢igcekte, bir bocekte, aldigimiz
her nefeste hep O’'nun rahmeti vardir.

Rahmet makami, rahim olan rahman olan Allah’in haki-
katine erismekle tecelli edecektir.

Rahim ve rahman olan Allah'tir.

Iste salat-1 ikAme makami, rahim ve rahman makamlarina
erismenin sirridir.

Tiim varlik, Allah'in rahimiyet boyutundan gelir, Allah’'in
rahmaniyetiyle sarihidir.

Allah’in rahimiyeti; riih, nir, ulthiyet boyutudur.

Rahim; varligin aciga ¢ikmadan énce bulundugu 6z boyuttur.

Nasil ki insan, ana rahminde hiicre hiicre olusmus ve be-
denlenip aciga ¢ikmistir.

Nasil ki bir agac, bir tohumun 6ziinden stiziiliip gelmistir.

Iste her varlik da Allah’in rahimiyetinden siiziiliip gelmistir.

Her varlik, rahim boyutunun levh-i mahfiizunda, riithun
Glviyetiyle muhafaza edilmistir.

Rahim boyutunda her varlik, gériinmez bir halde bulun-
maktadir.

120



Rahimiyet; gizlilik, gériinmez, 6z, rithani, tanimlanamaz
bir boyuttur.

Rahimiyetten {iflenen rith, rahman boyutunu agiga ¢ikarir.

Rahman; rahimiyette olanin aciga ¢ikisidir.

Rahman; beseri alem, halk boyutu, sifatlar boyutu, esma-
lar boyutudur.

Rahman, insan boyutunun sirridir.

Insandan murad, beseri alemin “ins-6z-birlik-kaynak-si-
fatlarin birligi-tekvin” boyutudur.

Rahim, Hakk boyutudur.

Rahman, Halk boyutudur, Halk’'dan murad insandir.

Halk’'dan murad Muhammed boyutudur.

Muhammed boyutundan maksat, Hamd boyutudur, sifat-
lar boyutudur.

Rahim ve rahman birligi “Bismillah” boyutudur.

Allah-H hakikati, hem rthun hem de rthdan gelen hal-
kin cemi boyutudur, yani birlik boyutudur.

Allah, her seyi, iciyle disiyla ihata etmistir.

Fussilet Stiresi 54: “E 14 inne hu bi kulli seyin muhit.”

Meali: “Muhakkak ki O, biitiin her seyi ihata eden degil
midir?”

Iste salat-1 ikAme makami; “her seyi kayyum esmasiyla
ihata eden, ayakta tutan Allah’tir” hakikatine sahit olunan
makamdir.

Allah ve alem birbirinden ayr1 degildir.

Rahim ve rahman boyutlarinin ne oldugunu anlayan kimse,
muhakkak ki bunu anlayacaktir “Bismi Allah” sirrina erecektir.

Rahim boyutu; Allah’in rith boyutudur, niir boyutudur,
ultthiyet boyutudur.

Her sey rahim boyutunda gizlidir.

121



Agacin tohumda gizli oldugu gibi, ciimle varlik bir 6zde
gizlidir.

Her varlik zamani gelince bir bir a¢iga cikar.

Tohumu rahim olarak diisiinelim.

Tohumdan ag¢iga ¢ikan agaci da rahman olarak diistinelim.

Tohum agacgtan, aga¢ tohumdan ayr1 degildir.

Tohum agaca akar, aga¢ tohuma akar.

Hem tohumu hem de tohumdan agiga ¢ikan agaci birlik
olarak, Allah boyutu olarak hissedelim.

Iste Allah-H{, gériinen gériinmeyen tiim alemleri sonsuz
viicliduyla ihata etmistir.

Viiclid sahibi Allah'tir.

Kesret gibi goriinen bir dlemi, 6zlinde tutan vahdet vardir.

O vahdet tiim bedenleri tutan tek kudrettir.

O tek kudret viicid denilen boyuttur.

[ste salat1 ikAme makamina erenler;

Her varligi tutan ilahi kudrete erismislerdir.

Rahim olan rahman olan Allah'in her varliktaki vechine
ermislerdir.

Hamd makamina ermislerdir.

Rabb boyutuna ermisler, viicidlarin sahibine sahit ol-
muslardir.

Alemler sirrina ermisler, i¢ ice alemlerin malikine teslim
olmuslardir.

Ciimle alemin, Allah’'in nimetleri-sifatlari ile kusatildigini
gormiislerdir.

Malik olan Allah’in, her seyin sahibi olduguna sahit ol-
muslardir.

Dinin, siinnetin, seriatin hakikatine erismislerdir.

Kulluk boyutuna erismisler, Allah’in kulu olduklarini an-
lamislardir.

122



Istidne makamini gérmiisler, her kulun Allah’a bagh oldu-
gunu, 0’'na doniik oldugunu, O'nunla var oldugunu, O’na muh-
ta¢ oldugunu, O’'nunla birlik icinde oldugunu anlamislardir.

Ve boylece Allah'in rahmetine erismislerdir.

Iste salat-1 ikAme her an bu suurda yasamanin makamidir.

Salat-1 ikame ile ilgili bir ayeti daha inceleyelim.

TA-Ha4 Shresi 14: “Inneni enallahu 14 ilahe i1l ene fa’budni

ve ekimis salate li zikri.”

Inne ni ene Allah : Muhakkak ben, Allah’im, el lah, gériinmeyen
gug,

LA ildhe illa ene : {1ah yoktur, ben varim,

Fe abud ni : Bundan sonra, dyleyse bana kul ol

Ve ekimu el salat : Her an salat tizere ol, baghlik suuru, birlik,

Li zikri : Zikir icinde, anmak, anlatmak,

Meali: “Muhakkak ki ben Allah'im. Benden baska bir kud-
ret yoktur, siginilacak yer yoktur. Bundan sonra benim kulum
oldugunuzu bilin ve her an bana bagh olmanin suuruyla hare-
ket edin. Hakikatleri anlama, anma i¢inde olun.”

Burada da ¢ok garpici bir sekilde ifade edildigi gibi, var-
181 tutan tek kudret Allah'tir.

Her varlik O’'nun kuludur, yani her an O’'na baghdir.

Her an salat-i ikdme suuruyla yasamaliyiz.

O’nun varliktaki hakikatlerini anlama ve bir tevazi iginde
anlatma icinde olmaliy1z.

Simdi salat-1 ikame ile ilgili baska bir dyeti inceleyelim.

Lokman Siresi 17: “Ya buneyye ekimis salate ve mur bil
marifi venhe anil munkeri vasbir ald ma esabek inne zalike

min azmil umir.”

123



Ya buneyye

Ekimui es salate

Vemur

Bi el marifi

Ve enhe an el munkeri
Vasbir ala ma esabe ke
inne zalike

Min azmi

El umur

: Ey oglum,

: Her an salat lizere, hakka baghlik
suurunda,

: Emir, siparis, is, bir seyin yapilmasindaki
isteme, ol, uymak,

: Bilinen, arif olan, iyilik, giizellik,

: Nehyet, nehyedilen, hakikatler, sakin
inkar etme,

: Sabret, sana bir sey isabet ettiginde,
: Iste béylece dogrusu,

: Kararli olmak, azimli, bir isteki engelleri
asma,

: Isler, isleyis, hiikiim,

Meali: “Ey oglum! Her an Hakk’a baglhilik suuru tzere ol.

Hakikatlere arif ol ve sakin hakikatleri inkar etme. Sana bir

sey isabet ettiginde sabirli ol. iste boylece isleyisi anlamada

kararl ol.”

Bu ayette Lokman'nin ogluna égiitleri vardir.

“Ey oglum! Allah’a asla ortak kosma- Ya buneyye 1a tusrik
bi Allah” (Lokman Siiresi 13)

Ey oglum!

“Her an Allah’a baghlik tizere yasa.”

O’nun sana sah damarindan yakin oldugunu unutmadan yasa.

“Asla benlik icinde olma.”

“Sirk kosmak nedir? lyi anla ve asla miisrik durumuna

diisme.”

“Allah’in Glviyetinin yaninda ben de varim deme.”

“Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet etme.”

“Senin teninin de caninin da sahibi O’dur, benlikte kalma.”

“Bak viicliduna, viiciidundaki isleyisin sahibi sen misin?”

124



“Bak viicliduna, viicGdundaki sifatlarin sahibi sen misin?”

“Bak viiciduna, viicidunun Zat1 sen misin?”

“Sen mi kendini diinyaya getirdin?”

“Sen mi viicidunu sekillendirdin?”

“Bak viiciduna onu sen var etmedin.”

“Bak tiim organlarina, onlar1 belli bir dl¢tiide, belli mizan
icinde sen var etmedin.”

“Goziind, kulaginy, elini, ayagini, climle hiicreni ve organ-
larini sen mi bir araya getirdin, sen mi onlarin isleyisini yap-
maktasin?”

“Viiciidunda olan nice sifatlarin sahibi sen misin?”

“Hay olan diri olan sen misin?”

“Hayy olan, diri olan, stiriip giden O’dur.”

Ey oglum:

“Sakin kendini bilmis, baskasini cahil gorme.”

“Bil ki ilmin sahibi Allahtir.”

“Ve Allah ya’'lemu ve entum la talemfin- Allah ilmin sahi-
bidir, siz ilmin sahibi degilsiniz.”

“Sakin kendini ilim sahibi gortiip de sirke diisme.”

“Her zaman tevazu icinde ol.”

Her zaman talebe hiiviyetinde dur, 6grenme derdine diis,
bildim egosuna kapilma.”

Ey oglum!

“Sakin kendini yiice gérme.”

“Ekber-Yiice olan Allah'tir, kendine yiicelik nispet etme.”

“Sakin kendini hakir de gérme.”

“Sakin kimseyi de hakir gorme.”

“Baktigin her varligin 6zii Allah’in Glviyetidir.”

“Baktigin her varlik Allah’'in yiiceligini tasir, o yticelik Al-
lah’a aittir, varligin kendine ait degil.”

Baktigin her varlik O’nun tecelli tezahtridiir.

125



“Halk’a Hakk nazariyla bak, sakin bu bakistan diisme.”

“Bil ki ortak kosmak, ama kendini, ama birini ytlice gérmek,
ama kendine ama birinde Allah’in yiiceligini gorememektir.”

“Allah hepimize sah damarindan yakindir, O hepimizin vii-
cldunu sifatlariyla ihata etmistir, bu nazardan asla ayrilma.”

“Hi¢bir varlig1 O’'ndan ayr1 gérme.”

“Hepimizin kaynag1 O’dur.”

“I1a Allah merciu kum cemian. Sizin, biitiin her seyin kay-
nag1 ancak Allah’tir.” Maide Stresi 105

“Kanallah ve lem yek{in meahu sey’a.”

“Biitiin her sey O’'nunla beraberdir, hi¢gbir sey O’'ndan ayr1
degildir, her seyin kaynag: Allah’tir.”

“Iste ey oglum, sirk kosmak kendine yaptigin en biiyiik
zullimdir, dikkat et.”

“Innes sirke le zulmun azim- Muhakkak ki sirk kogsmak ki-
sinin kendine yaptig1 en biiyiik zuliimdiir.” (Lokman Stiresi 13)

Ey oglum!

“Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin.” Hadid Siresi 3

“Evveli olmayan, sonsuz olan, goriinen ve goériinmeyen O'dur.”

“Sakin bu suurdan ayrilma.”

“Sakin kendini O’'ndan ayr1 sanma.”

“Sakin, Allah’in Glviyetinin yaninda ben de varim deme.”

Beyyine Siiresinde de salat-1ikame ¢ok giizel aciklanmistir.

Beyyine Siresi 5: “Ve ma umiri illa li ya’budallahe muh-
lisine lehud dine hunefae ve yukimis salate ve yu'tiiz zekate
ve zalike dinul kayyimeh.”

126



Ve ma umird : Sey, ne, degil, emr, is, hiikiim, hiikme

uymazlar,
illa li yabudi Alldah  : Ancak, Allah’a kul olmak tan baska,
Mubhlisine : Muhlis, halis, samimi, i¢ten, tiim 6ziiyle
bagl olan,
Lehu el dine : Ona, din, varolus yasalari,
Hunefie : Haniflik, Tevhid tizere, birlik,

Ve yukimi el salate : Her an salat iizere olmak, Hakk’a baghlik
durumu, bagllik,

Ve yutl ez zekate : Firasetle temizlenmek, kendinde olani
paylasmalk,

Ve zalike dine : Iste bu, iste onlar, din, varligin yaratihs
yasalari,

El kayyimet : Diri, ayakta tutan, dogru, varlig1 diri tutan

slrip giden,

Meili: “Onlar Allah’a kul olmaktan baska hiikme uymazlar.
En icten davranislar i¢indedirler. Dinin O’na ait oldugunu bi-
lirler, Tevhid suurundadirlar. Her an Hakk’a baglilik suuru ile
hareket ederler. Firasetle temizlenirler, kendinde olani payla-
sirlar. iste bu onlarin; varligin yaratilis yasalarini, varhg diri
tutan sliriip gideni bilmelerinden dolayidir.”

Iste ayette belirtildigi gibi, dosdogru din; Allah’a kul ola-
rak yasamaktir, Tevhid tizere olmaktir, her an Hakk’a baglilik
icinde olmaktir, ihlash olmaktir, her an temizlik icinde olmaktir.

Iste salat-1 ikAme boyutu da budur.

Simdi “SALAT-1 VUSTA” ayetini inceleyelim.
Salat-1 vusta nedir? (Bakara Siiresi 238)

Bakara Siiresi 238: “Hafiz(i alas salavati ves salatil vusta
ve k(im lillahi kanitin.”

127



Hafizu : Korumak, muhafaza etmek,

Ala el salavat : [tikatlar, yonelmeler, istekler, iman,
hatirlamalar,

Ve el salati : Baghlik suuru, her an hakka bagl olma
durumu,

El vusta : Merkez edinmek, ortasi, her an o suurda
olmak,

Ve kiim@ li Allah  : Durmak, hep o halde hareket etmek, diri olan,
halk, Allah

Kanitin : Itaat, boyun egmek, tecellilerin sahibine
teslim olmak,

Meali 1: “Hakk’a olan yonelmenizi, imaninizi, sayginizi
muhafaza edin ve her an Hakk’a bagli olma suuruyla hare-
ket edin ve tiim tecellilerinin Allah’a ait oldugunu bilip hep o
halde hareket edin.”

Meali 2: “Her daim Allah’a bagililik suurunuzu muhafaza
edin, salati, Allah’a bagliliginizi merkez edinin, her an Allah’a
teslimiyet icinde hareket edin.”

Baz1 miielliflerin mealleri.

Bayraktar Bayrakli Meali: Namazlara ve orta namaza/
ikindi namazina devam ediniz, goniilden baglilik ve saygi ile
Allah’in huzurunda ayakta durunuz.

Diyanet Isleri Meali: Namazlara ve orta namaza devam
edin; goniilden boyun egerek Allah i¢cin namaza durun.

Mehmet Okuyan Meali: (Salavat)’a (namazlara) ve orta
(ideal) (salat)’a (namaza) devam edin! Allah’a sayg! i¢cinde
(bunu) yerine getirin!

Yasar Nuri Oztiirk Meali: Namazlari/dualar: ve orta na-
mazi/orta duayi koruyun. Tam bir saygiyla Allah’in huzu-
runda kiyam edin.

Burada gecen salavat, salat kelimesinin ¢oguludur.

Burada gecen vusta; merkez, orta, denge, meydan, ic, tu-
tan, kusatan, sarili gibi anlamlara gelir.

128



Vust3, vasat, vast kelimeleri birbirine baghdir.

Vasat kelimesi Kur’an'da 5 yerde gecer.

Bunlar; Maide Stresi 89, Bakara Siresi 143- 239, Adiyét
Stresi 5, Kalem Siresi 28.

Bakara Siresi 143: “Ve kezalike cealndkum ummeten va-
satan li tekin(i suhedae alen nasi ve yek{iner restlu aleykum
sehida ve ma cealnal kibletelletl kunte aleyha illa li naleme
men yettebiur restile mimmen yenkalibu ald akibeyhi ve in
kanet le kebireten illa alellezine hedallah ve ma kanalldhu li
yudia imdnekum innallahe bin nasi le ratifun rahim.”

Meili: “Iste siz var ettigimiz bir topluluksunuz. insanlar;
kendilerinde olan hakikatleri bilip gérenlerden olsunlar, uz-
lasmaci bir yol izlesinler. Res(il'lin sizlere anlattig1 sekilde
kendi iizerinizdeki hakikatleri bilip gérenlerden olun. Biz an-
cak kendi iizerlerinde olan hakikatleri bilip gormeleri i¢in, ken-
dilerine donmekten baska bir kible yapmadik. Kim Restl’iin
sundugu hakikatleri birakir, kendi cehaletine dénen kimseler-
den olursa, elbette o biiyiik miiskillerde kalir. Biitiin herkese
yol gosteren ancak Allah’tir. Allah sizin imanlarimizdaki gay-
retlerinizi zayi etmez. Muhakkak ki Allah insanlar1 6ziinden
var edendir, elbette sefkati verendir.”

Burada gecen vasat-vasatan; orta, merkez, iki seyin arasi,
muhit, ortam, uzlasmaci anlamlarina gelir.

Maide Stresi 89: “Min evsat.”

Kalem Siresi 128: “Kale evsatuhum e lem ekul lekum lev
1a tusebbihln.”

Kale evsatu hum : Dedi, orta, orta yol, dogru olan, akillari
basina gelince,

E lem ekul lekum : Deseydik, size, bizlere sunulmusken,
Lev 14 tusebbihiine : Keske, yok, tesbih, anlamak, tecelliler, her
sey ona ait,

129



Meali: “Akillar1 bagslarina gelince dediler ki: Her sey biz-
lere sunulmusken, keske Hakk’a ait olan tecellileri yok say-
masaydik.”

Burada gecen evsat-vasat; akli basina gelmek, aklin mer-
kezinde durmak, dengeyi bulmak anlamlarina gelir.

Adiyat Siiresi 5: “Fe vesatne bihi cema.”

Fe vasatne : Sonra, boylece, merkez, orta, ara, denge, seckin,

Bihi cema : Onunla, o hakikatlerle, toplanma, birlik, tiim varlik,

Meali: “Boylece bir birlik tizere o hakikatlerle bir mer-
kezde duranlara.”

Iste vasat; bir seyi merkez edinmek demektir, merkezinde
durmak demektir.

Her varlik Allah’in merkezinde durur.

Asla Allah’tan ayri degildir.

Bu hakikati bilen de vusta iizere olacaktir.

Ciimle varligin i¢ aleminde ancak Allah vardir.

Varliktaki iiflenen rih boyutu vusta boyutudur.

Her varligin merkezi, vustasi Allah’in rthudur, Allah’in
nlrudur.

Iste ayette gecen, cem’a-cem sirr1, tiim varligin birlik {izere
olmasidir.

0 birlik de Allah’in kendi niirunun birligidir.

Varliga baktigimizda, her varligin Allah’in tecellileri ile
sarili oldugunu idrak edersek, “Saldt-1 vusta” boyutuna ulas-
mis oluruz.

Salat-1 vusta suuruyla yasayan, nereye bakarsa baksin, Al-
lah’'in vechinden gayr1 bir sey gérmez.

Salat1 vusta makamina erenler kdlb makamina ermislerdir.

Gonil boyutunda yasarlar.

130



Nasil ki bedenin merkezi kalbdir, tiim beden kalbin atma-
siyla, kanin pompalanmasiyla yasar.

Vusta boyutunda yasayanlar da tiim varligin merkezinde
Allah’a nazar ederler.

Onlar insan makamina erismis olanlardir.

Onlar Allah sevgisinin makamina erismis kimselerdir.

Insanlik makamina erisen kimseler salat-1 vusta makami-
nin suuruyla yasarlar.

Onlar her daim Halk’ta Hakk’a nazar ederler.

Her varligin 6ziinde Allah’ seyir ederler.

Iste onlar kulluk makamina erismis olanlardir.

Nisa Shresi 36: “Ve abudillahe ve 14 tusrik( bihi seyen ve
bil valideyni ihsénen ve bizil kurba vel yetdma vel mesakini
vel cari zil kurba vel caril cunubi ves sahibi bil cenbi vebnis
sebili ve ma meleket eymanukum innallahe 14 yuhibbu men
kdne muhtalen fehtira.”

Meali: “Allah’in kulu oldugunuzu idrak edin ve O’na higbir
seyi ortak kosmayin. Anne babaniza ve yakinlariniza ve ye-
timlere ve caresizlere ve yakin komsulariniza ve uzak kom-
sulariniza ve etrafinizdaki arkadaslariniza iyi davranin ve ev-
latlariniza hakk yolunu gosterin. Siz sahip oldugunuz giiciin
sahibi degilsiniz. Muhakkak ki kendini {istiin goren, kibirlilik
icinde olan kimselerde Allah sevgisi yoktur.”

Ayet bizi o kadar giizel uyarmis ki!

Allah sevgisine ulasmak i¢in ne yapmaliy1z, ¢cevremize na-
sil davranmaliy1z?

Oncelikle Allah’in kulu oldugumuzu idrak etmeliyiz.

Hem kendimizin hem de tiim insanlarin hem de tiim var-
ligin Allah’in kulu oldugunu bilmeliyiz.

Bir damla suyun, bir tasin, bir ¢icegin, bir kusun bile bi-
zim gibi bir kul oldugunu bilmeliyiz.

Bir tasin bile bizim kardesimiz oldugunu unutmamaliyiz.

131



I¢tigimiz suda, bir tagta, minarellerin oldugunu bilmeliyiz.

Viicldumuzda o minareller her an vardir.

Zaten onlar olmasa viicidumuz ¢alismaz.

Ki biz onlara muhtaciz.

Allah’a hic¢bir seyi ortak kosmamaliyiz.

Miisriklik nedir bunu ¢ok iyi bilmeliyiz.

Yoksa her an miisrik olarak yasariz bunu fark edemeyiz.

Miisriklik; Allah’a ait olan nitelikleri ama kendimize ama
bir baskasina nispet etmektir.

Varliktaki tiim nitelikler varhga degil Allah’a aittir.

Ki varligin kendi de Allah’a aittir.

Iste vusta makami budur.

Ayet muhtesem mesajlarla devam ediyor:

Anne babaniza ve yakinlariniza ve yetimlere ve caresiz-
lere ve yakin komsulariniza ve uzak komsulariniza ve etrafi-
nizdaki arkadaslariniza iyi davranin.

Vustd makamina erisenler;

Her varlikta Hakk’a nazar ederler.

Her varliga sevgiyle davranirlar.

Ciinki varhigin ash Allah'in ashduir.

Onlar, anne babaya iyi davranirlar, onlara of bile demezler.
Hep hallerini sorarlar, ihtiyaglarini giderirler.

Hep onlara giiler yiizli olurlar, onlar1 kirmazlar.

Herkese boyle davranirlar.

Onlar cevresine de iyi davranirlar.

Ayette ne giizel belirtilmis; “yakinlariniza ve yetimlere ve
caresizlere ve yakin komsulariniza ve uzak komsulariniza ve
etrafinizdaki arkadaslariniza iyi davranin.”

Yakinlarimiza iyi davranmaktan murat, hem insan hem de
varlik cihetiyle iyi davranislar icinde olmaktir.
Hayvana, ¢icege, su vermek ve yardim etmektir.

132



Topraga su vermek.

Ki oradaki mikro organizmalarinda suya ihtiyaci vardir.

Yani kisacasi her an yardim icinde olmaktir.

Yakin komsu, uzak komsu, bu kavrami da ¢ok iyi anlamaliyiz.

Yakin komsu; evimizin, is yerimizin yakininda olanlar.

Uzak komsudan murat, diinyanin 6btir ucunda birinin yar-
dima ihtiyaci varsa oraya da kosun mesajini ¢ok iyi anlamaliy1z.

Ayette, herkese, her varliga iyi davranma emri var.

Iyi davranmak.

Bu kavrami da ¢ok iyi kavramaliyiz.

Iyi davranislar icinde olmak Allah nedir, kulluk nedir ha-
kikatini bilme sirrindan gecer.

Allah’a varlikta ve kendinde sahit olan kisi bilir ki tiim var-
ligin ardinda varlig1 tutan Allah'in kendi zatidir.

Bilir ki her varlik birbiriyle kardestir.

Bilir ki tim varliktaki sifatlar, nitelikler Allah’a aittir.

Bilir ki suretler farkl olsa da tiim suretleri tutan Zat birdir.

Bilir ki tiim kalbleri attiran Zat birdir.

Iste bu idrakte duran her an iyi davranislar icinde olur.

Zerre kadar zararl haller icinde olamaz.

Evet, dyetteki muhtesem mesajlar devam ediyor.

“Siz sahip oldugunuz giiciin sahibi degilsiniz. Muhakkak

ki kendini tstiin goren, kibirlilik icinde olan kimselerde Al-
lah sevgisi yoktur.”

Evet, biz kendi viicGdumuzdaki giiclin sahibi degiliz.
Bizdeki ve tiim varhiktaki giiciin sahibi yalnizca Allah’tir.
Bunu unutmayan insan kibre diismez.

Bunu unuttugumuz an kibre diiseriz.

Kibir, Ekber, ayni kokten gelen bir kelimedir

Ekber; yiice olan Allah’tir hakikatidir.

Allahu ekber, yani yiice olan Allah’tir.

133



Tim varhktaki tiim nitelikler Allah’a aittir.

Varliktaki hicbir niteligi insan var edemez.

Varolus ve siirlip gidis Allah’a aittir.

Allah’a ait olan yiiceligi kisinin kendine nispet etmesi ki-
birdir.

Kibre diisen kendini yiice goriir, baskalarini kiigtik gortir,
hor goriir, onlar1 dislar.

Kibir kisiyi seytanlastirir.

Seytan kibirden dogar.

Kibir de Allah’a ait olan yiiceligi kendine nispet etmek-
ten dogar.

Kibir insan1 Allah sevgisinden uzaklastirir.

Kibir sahibi olan her varligin ardinda varlig1 tutan Allah
suurundan uzaklasir.

Her varhiktaki Allah sevgisini hissetmekten uzaklasir.

Iste boyle kimselerde vustd makaminin Glviyetinden uzak-
lasirlar.

Iste onlar her varliktaki Allah'in sevgisini anlamaktan
uzaklasirlar.

Vusta makamindan uzaklasan kimse;

Allah sevgisi gonliinde olmayan kisidir.

Her tiirlli benlik icinde olan kimsedir.

Insanlara kendi ¢ikar1 icin yaklasir.

Hep cikar pesinde kosar, makam mevki pesinde kosar.

Birilerini kii¢iik goriir, kendini biiyiik goriir.

Hep dedikodu yapar, insanlarin eksigini gedigini arar, giy-
bet eder, fesatlik eder.

Insanlari inanglarina gore ayirir, kendi gibi olmayani eles-
tirir, hakir goriir, cehennemlik goriir.

Insanlara kétii lakaplar takar, ayibini arar, alay eder, ha-
talarini arar, ortaliga yayar.

134



Yani kisacasi salat-1 vusta makamindan uzaklasan kisi,
benlik i¢ine diisiip, zararli haller icinde olabilir.

Allah sevgisini her an i¢inde hisseden ise, hi¢cbir kimseye,
hi¢bir varliga zerre kadar zarar veremez.

Kesreti tutan vahdet sirr1 “Salat-1 vusta” boyutudur.

Varligin merkezi, Allah'in ehadiyetidir.

Vusta makamina erisenler; her nereye bakarlarsa baksin-
lar her varlikta Hakk’l seyretmenin zevkindedirler.

Her nereye donerlerse donsiinler oraya “Semme Vechul-
lah” suuruyla bakarlar.

Onlar kendilerine benlik isnat etmekten her an sakinirlar.

Iste bu degerle hareket edenler, her varligi iciyle disiyla
kusatanin Allah oldugunu bilirler ve ona gore davranirlar.

Varliga olan sayginin Allah’a oldugunu bilerek hareket
ederler.

Varliga egilmenin Allah’a egilmek oldugunu bilirler.
Iste bu hakikati hissettiren, ¢cok giizel bir hikaye vardir.
Allah, Hazreti Miisd’ya bildirdi.

Ac¢tim doyurdun mu?

Hasta idim kostun mu, baktin m1?

Susuz idim, su verdin mi?

Derdim vardi, geldin mi, derdime ¢are oldun mu?
Miisa seslendi, YA Rabbi!

Sen ag¢ olur musun?

Sen hasta olur musun?

Sen susuz kalir misin?

Sen dertli olur musun?

Allah bildirdi, Ya Miisa!

Bir kulum ag ise, ben a¢imdir.

Bir kulum hasta ise, ben hastayimdir.

Bir kulum susuz ise, ben susuzumdur.

135



Bir kulum dertli ise, ben dertliyimdir.

Bir kulumu doyurur isen, beni doyurursun.

Hasta bir kuluma kosar isen, bana kosmus olursun.

Bir kuluma su verirsen, bana su verirsin.

Dertli bir kulumun derdine ¢are olur isen, bana ¢are olursun.

Birine umut olursan, bana umut olursun.

Birini sevindirirsen, beni sevindirmis olursun

Ya Miis3, birine yardim edersen bana yardim etmis olursun.

Ya Musa! Hep beni ararsin.

Ben dertlilerin gonliindeyim.

Ben mazlumlarin yanindayim.

Ben ¢aresizlerin icindeyim.

Ya Misa!

Beni, dertlilerin, mazlumlarin, ¢aresizlerin, umutsuzla-
rin kalbinde ara

Beni, gézyas1 dokenlerin gézyasinda ara.

Beni kirik kalblerde ara.

Cik kendinden, o gariblere gel Ya Misa!

Iste hikayede de belirtildigi gibi, ihlash olmak, samimi ol-
mak, varligin ardinda Allah’in oldugunu bilmek ve ona gore
hareket etmektir.

[ste salat-1 vustd makaminda durmak, her varhigin bizzat
Allah’in kendi zatinin tezahtirii oldugunu bilmektir.

Salat-1 vusta icin; bazi gruplar sabah namazidir dediler.

Baz1 gruplar 6glen namazidir, bazi gruplar ikindi nama-
zidir dediler.

Baz1 gruplar aksam namazidir diye iddialar ortaya koy-
muslardir.

Bazilar1 bilinmez, bazilar1 bes vakit namazin tamamidir
dediler.

Bazilari da bes vakitten biridir diye de yorum yapmislardir.

136



Herkesin yorumuna saygi duyariz.

Bizim salat-1 vusta makamindan anladigimiz da budur.

Simdi “SALAT-I DAIMUN” makamini inceleyelim.
Salat-1 daimiin. (Mearic Shresi 23)

)

Meaéric Siresi 23: “Ellezine hum ala salatihim daimdn.’

Ellezine hum : O kimseler, onlar,

Ala salati him  : Uzere, her an hakka bagli olma, bagliliklars,
onlar,

Daimiine : Kalicy, stirekli, daimi, devaml, her an dyle
hareket eden,

Meali 1: “Onlar her an Hakk’a baglilik suuruyla hareket
edenlerdir.”

Meali 2: “Onlar, daima Allah’a baghlik icinde hareket ederler.”

Meali 3: “Onlar, her daim Allah’a tevekkiil, teslimiyet icinde
yasarlar.”

Burada gecen onlardan maksat, 22. ayette gecen, musallin
olanlardir.

Medric Stiresi 22: “illel musallin.”

illa el musalline  : Ancak, temizlenip teslim olan, kutsanmak,
arinmak, teslim olmak,

Meili 1: “Ancak hakikatlerle temizlenip teslim olanlar bagka.”

Meali 2: “Ancak Allah’in Glviyetinde varligindan gegenler,
Allah’a teslim olanlar baska.”

Bazi miielliflerin mealleri.

Diyanet Isleri Meali: Onlar, namazlarina devam eden kim-
selerdir.

Kur’an Yolu (Diyanet isleri): Namazlarin1 devamh kilanlar.

137



Diyanet Vakf1 Meali 22, 23: Ancak sunlar dyle degildir:
Namaz kilanlar ki onlar namazlarinda devamlidirlar (ihmal
gostermezler).

Mehmet Okuyan Meali: Onlar (salat)larinda (ibadetlerinde)
devamli olanlardir.

Salat-1 daimiin, ddim-devamli salat icinde olmak demektir.

Daimin; daim, devaml, kesintisiz, araliksiz, siiriip giden,
gibi anlamlara gelir.

Her varlik Allah’a baglhlik i¢inde siiriip gider.

Her varlik daima Allah’a baghdir.

Varliktaki Allah’in tecellileri her an araliksiz tecelli eder.

Varliktaki sifatlar her an devamli Allah’in zatina baghdir.

Bizim viicidumuzdaki hiicrelerin, viicidumuza devamli
bagh oldugu gibi, her sey Allah’'in zatina baghdir.

Salat-1 daimin suuruna ulasan kisi; Hakk ve Halk boyu-
tunun, birbirine olan devamli baghilig1 suuruna ulagsmistir.

Damla deryaya, derya damlaya baglhdir.

Damla deryadan, derya damladan ayr1 degildir.

Salat-1 ddim{n, her varligin her an secde halinde olma ha-
kikatidir.

Rad Stresi 15: “Ve lillahi yescudu men fis seméavati vel ardi
tavan ve kerhen ve zilaluhum bil guduvvi vel asal.”

Meali: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-
mese de ve onlarin golgeleri dahil, sabah aksam hi¢ durma-
dan Allah’a secde ederler.”

Iste her varlik daim Allah’a secde halindedir.

Bu hakikati anlamak, salat-1 diimun makamina ermekle
mimkindiir.

Salat-1 dadimin makaminin suuruna ulasan Kkisi, devaml
namaz halindedir.

Devamli secde hilindedir.

138



Varligin hakikatini anlamis olanlar, Allah’a rabita iginde
olurlar.

Onlar ilahi huzura erismis olanlardir.

Onlar Allah'in rahmetine erismis kimselerdir.

Al-i Imran Stresi 107: “Hakikatleri anlamis olanlarin yiiz-
lerinde huzur vardir. Oyle ki onlar Allah’'in rahmetini iclerinde
hissederler, onlar devamli o halde hareket ederler.”

Yinus Stresi 26: “Glizel haller icinde olmak, hep yararl is-
ler yapmak ve daha fazlasi o kimseler i¢indir ve onlarin ytiz-
lerinde karamsarlik yoktur ve onlarda hor gérme hali yoktur.
iste onlar huzur sahibidirler, onlar devamli o hallerle hare-
ket ederler.”

Had Stiresi 23: “Muhakkak ki iman edenler ve dosdogru
hak yolunda ¢alisanlar ve Rablerine ask ile baglananlar ise,
iste onlar huzur i¢indedirler, devaml o hal igindedirler.”

Iste ayetlerde belirtildigi gibi salat-1 daimin, goénlii daim
Allah’a baghlik i¢cinde olanlardir.

Onlarin c¢evre iliskileri ddim Allah sevgisine dayali hare-
ket etmek iizeredir.

Simdi “SALAT-1 HAFiZUN” makamini inceleyelim.
Salat1 hafiz(n. (Mearic Stresi 34)

Mearic Stresi 34: “Vellezine hum ala salatihim yuhafiz(in.”

Ve ellezine hum : Onlar, o kimseler

Ala salati him : Salatlariny, hakk’a bagh olmak, baghlik
suuru,

Yuhéfiziine : Koruyan, muhafaza eden, o halde duran,

Meali: “Onlar, daima Hakk’a bagl olmanin suurunu mu-
hafaza edenlerdir.”

139



Burada gecen onlar, 33. dyette gecen Allah’a sahit olan
kimselerdir.

Mearic Stiresi 33: “Vellezine hum bi sehadatihim kaimiin.”

Ve ellezine hum : Onlar, o kimseler,

Bi sehadati him : Onlar, sahadet, goriip anlamalari, bilmeleri,

Kaimln : iIkAme, mevcut, varlig1 ayakta tutan siiriip
giden,

Meali 1: “Onlar, varligi her an tutani, siiriip gideni bilen
kimselerdir.”

Meali 2: “Onlar, Allah’a sahit olan kimselerdir, varligi her
an tutanin, sirip gidenin Allah oldugunu bilen kimselerdir.”

Baz1 muelliflerin mealleri.

Bayraktar Bayrakli Meali: Namazlarini titizlikle kilarlar.

Diyanet Isleri Meali (Eski): Namazlarina ridyet edenler.

Diyanet Isleri Meali (Yeni): Onlar, namazlarin titizlikle
koruyan kimselerdir.

Kur’an Yolu (Diyanet Isleri): Namazlarinin gereklerini ti-
tizlikle yerine getirenler.

Diyanet Vakfi Meali: Namazlarini koruyanlar.

Mehmet Okuyan Meali: Onlar biitiin ibadetlerini koruyan-
lardir.

Hafiz; koruyan, saklayan, muhafaza eden, gibi anlamlara
gelir.

Bagliligin, birligin, beraberligin, biitiinliiglin korunmasidir.

Iste, salat-1 hafiz(in; Allah’a olan baghliklarini koruyan
kimselerdir.

Her an Allah’a bagl olduklarini bilen kimselerdir.
Ve bu suurda yasarlar ve bu suurlarini korurlar.

Allah kesret dlemindeki birligini, tecellileri ile muhafaza eder.

140



Allah her varlig1 hafiz esmasiyla tutar, varligin nitelikle-
rini muhafaza eder.

Allah'in “El Hafiz” esmasi varlikta tecellilerle kendini gosterir.

Hafiz; koruyan, muhafaza eden, tiim varligi ve tiim varlik-
taki nitelikleri tutan demektir.

Hafiz, hafiza, muhafiz, muhafaza, ayni kokten gelen keli-
melerdir.

Allah “El Hafiz” esmasiyla varhigi kusatir.

Allah her varlikta sifatlarini zatinda muhafaza eder.

Allah’in hafiz boyutu, “Levh-i Mahféiz” boyutudur.

Allah kendine ait olan tiim hakikatleri “Levh-i Mahfiz” bo-
yutunda muhafaza eder.

“Levh-i Mahf(iz” kelimesi, hafiz kelimesinden gelir.

Levh-i Mahfiz'da ne sirlar gizlidir, nasil mesajlar vardir?

Buriic Stresi 22: “F1 levhin mahftz.”

Meali: Tim hakikatler, varlik sayfalarinin icinde muha-
faza edilmistir.

Levha: Sayfa, yazili olan, levha, lizerinde ilmin yazih ol-
dugu levhalar, demektir.

Mahfiliz; muhafaza edilen, saklanan, korunan, i¢cindeki ta-
s1dig1 degeri hi¢ eksiltmeden ya da arttirmadan koruyan, ko-
ruyup aktaran demektir.

Levh-i Mahf(iz; muhéazafa edilen levha, korunan sayfalar,
korunan degerler, saklanan bilgiler, ilahi kalemle yazilmis ko-
runan tlvi sayfalar, demektir.

Anliyoruz ki Levh-i Mahfliz; muhafaza edilen levhalar, ko-
runan bilgiler, varlik kitabinin icinde satir satir yazili olan ilahi
bilgiler anlaminda karsimiza ¢ikiyor.

Levh-i Mahfiz, tiim kdinatin varolus bilgilerinin satir sa-
tir yazildig: sistemin adidir.

Hem zerreye ait hem biitline ait olan varolus ile ilgili bil-
gilerin muhafaza edildigi sistem.

141



Beseri sisteme ait olan ve Ulvi sisteme ait olan hakikatle-
rin saklandigi levhalar.

Beseri sisteme ait olan hakikatler, varlik kitabinin i¢cinde
satir satir yazilidir.

Ulvi sistem ise beserd sistemin geldigi yerdir.

Ulvi sistem dedigimiz; rith boyutu, nlr boyutu, hiclik bo-
yutudur.

Rih sisteminin, Levh-i Mahfliz boyutunda, beseri sisteme
ait olan, tiim bilgiler muhafaza halindedir.

Rlh boyutunun, Levh-i Mahf(iz’'unda beseri varligin aciga
cikmadan onceki bilgileri, satir satir yazilidir.

Nir boyutunun Levh-i Mahfiz’'unda ise rith boyutuna ait
olan yazilim vardir.

Bir incir tohumu distinelim.

Incir tohumunun i¢inde incir agacina ait olan tiim bilgiler
muhafaza edilmistir.

Incir agacina ait olan; filiz, dal, yaprak, ¢icek, meyve sa-
tir satir yazihidir.

Hatta yaprak sayisi, meyve sayisi, incir agacinin biyiik-
ligi vs satir satir yazihdir.

Yani tohumda incire ait olan bilgiler muhafaza edilmistir.

Incir tohumundan incir agaci ¢ikar ve incir agacinin tiim
bilgileri yine yeni olusacak olan incir tohumunda saklanir.

[ste incir tohumunun i¢indeki sistem incir tohumunun
Levh-i Mahftiz'udur.

Agacin Levh-i Mahfliz'u o agacin tohumudur.

Agacin tohumunda ne yazili ise, o tohumdan o agagla il-
gili seyler ac¢iga ¢ikar.

Asla baska sey a¢i8a ¢ikmaz.

Mesela, incir tohumundan kayis1 agaci ¢ikmayacag gibi,
6zde ne varsa o ac¢iga cikacaktir.

142



Iste Levh-i Mahfiiz'da ne varsa o aciga ¢cikacaktir.

Varolus ile ilgili tiim sirlar Levh-i Mahféiz’da satir satir

yazilidir.

Hafiz esmasiyla, o sirlar1 orada koruyan, saklayan Allah’tir.

Buradan Kainatin varolusunu diisiintirsek, Kainatin varo-

lusu stiresince ortaya ¢ikan varlik da, ayni incir tohumundan

incir agacinin ortaya cikisi gibidir.

Zamani gelince ¢esit ¢esit varlik ortaya ¢ikmaktadir.
Iste varolus ile ilgili sistem bir 6zden agiga cikmaktadir.
Ve bu 6zde varolusa ait olan tiim bilgiler satir satir yazihdir.

Ve bu bilgilerin muhéafaza edildigi sisteme “Levh-i Mahftiz”

denilmistir.

Levh-i Mahf(iz’'da ne varsa zaman i¢inde bir bir a¢iga ¢ikar.

Iste “Levh-i Mahfiiz” dedigimiz sistem, ister tek varlikta

olsun, ister tiim Kainatin varolusunda olsun, varolusa ait olan

bilgilerin korundugu sistemdir.

Bu sisteme rahimiyet sistemi denir.
Sistemde yazili olan bilgilere, varolus ile ilgili bilgiler denir.

”

Hepsine birden “Levh-i Mahf(iz” denilmistir.

Levh-i Mahffz, hafiz esmasiyla korunmaktadir.
Rahimiyette nasil bir yazilim varsa, varlik ona gore var olur.
Yani, “A'yan-1 Sabite” boyutunda ne varsa, agiga o gikar.
Insanin beden olarak yaratilisi vehbiyet cihetinden gelir.
Insanin yasami ise kesbiyet cihetidir.

insandaki; huy, davranis, korkular, iyi ya da kotii haller,

aileden ¢ocugun “DNA” sistemine yazilir ve bu yazilimlar, ne-

siller boyu devam eder gider.

Iste bu da kesbiyet cihetidir.
Kesbiyet sonradan edinilenler demektir.

Her Kkisi, atalarindan gelen, hal ve davranis miraslarini tasir.

143



Ve bir de kendi yasadig1 zaman dilimi i¢inde, kendi be-
denine, toplumdan ve ¢evreden gelen her tiirli gordigi, ya-
sadig1, duydugu sozler, hdl ve davranislar yazilir ve bunu bir
sonraki nesile aktarir.

Iste bir kiside iki tiirlii “Levh-i Mahf(iz” boyutu vardir.

Biri, kisinin beden varliginin varolus ciheti olan, vehbi-
yet cihetidir.

Digeri ise, kisinin atalarindan gelen huy, davranis, kor-
kular, iyilik ya da kotiiliikk yapma gibi halleri tasiyan kesbi-
yet cihetidir.

Aile ve toplumun her tiirlii duygu, diisiince, hal ve davra-
nislari, atalardan gelen bir mirastir.

Bu miras kesbiyet cihetiyle aktarilir.

Kesbiyet sonradan ekilen alandan gelir.

Kesbiyet daha sonra yazilima donerek, bir sonraki nesle
aktarilir.

Boylece diinyaya gelen ¢ocuklar, atalarindan gelen nice
duygu ve diisiincelerin, hal ve davranislarin tohumlari ile dogar.

Bunlarin yesertilip, ortaya cikisi ise cok dikkatlice diist-
niilmelidir.

Onun icin Kur’an’da bircok yerde giizel amellerde olmay1,
glzel sozler sdylemeyi tavsiye eder.

Kotl sozler soylemeyin der.

Ciinki tim sozler ve davranislar, insan viiciiduna kayde-
dilir ve kisinin Levh-i Mahfiz’unda kayit altina alinir ve ge-
lecekte kisinin ve kisinin neslinden gelenlerin huy ve davra-
nislarinda etken olur.

Bir bebek aileden gelen tiim halleri tasir.

Bebek ailede ve toplumda ne duyarsa ne goriirse hangi hal
ve davranislara sahit olursa bunlarin hepsi, bebegin Levh-i
Mahfliz'una yazilr.

144



Ve daha sonra bu yazilanlar bir tohumdan filizin ¢ikmasi
gibi a¢iga ¢ikar.

Bugiin genetik ilmi dedigimiz ilim, genlerde yazil olan sis-
temi okumaya tanimlamaya calisiyor.

Atalardan ve ¢evreden gelen hastalik tasiyan genlerin
okunmasi ve tamir edilmesi hep Allah’in genetik ilminin bir
mucizesidir.

Iste bir kisi, toplumda ne séz séylerse sdylesin, ne davra-
nislar sergilerse sergilesin bunlarin hepsi ama kisiye ama ¢ev-
resindeki kisilere ama varliga satir satir yazilir.

Bir insanin hal ve davranislari, inang ve ibadet sistemi, ai-
leden buldugu mirastir.

Onun i¢in gilizel insan Hazreti Muhammed; “Cocuklarini-
zin yaninda giizel konusun glizel davranislar sergileyin” diye
bildirmistir.

Cocuklarin yaninda sdylenecek her soz, her davranis, ile-
ride ¢ocuklarin davranis kaderi olabilir.

Clnki soylenen her s6z ve davranis, kisinin genetik yapi-
sina satir satir yazilir.

Ve zamanla ortaya ¢ikabilir.

Iste “Levh-i Mahftiz” dedigimiz muhtesem sistem, aklin
alamayacagi sistem, Allah'in 6zlinde yazil sistemin adidir.

Ve orada Allah, tiim bilgileri “El Hafiz” esmasiyla muha-
faza eder.

Levh-i Mahftiz’'da, hem Ulvi, hem beseri sistemin yazilis
Allah’in “Nun ve Kalem” sirridir.

Levh-i Mahf{iz’da ne varsa, zamani gelince adim adim Kai-
natta varlik olarak ortaya ¢ikiyor.

Levh-i Mahf(iz’'un yazili olan sayfalar1 vardir ve sonsuz ya-
zilacak sayfalari vardir.

Yazili olan sayfalarda varolusun sistemi gizlidir.

145



Insan bedeni, Levh-i Mahf(iz'da yazili olan sistemden akip
gelerek sekillenir.

Insan dogduktan sonra, yasantisindaki etkenlerden beserf
viicduna her an yazilim olmaktadir.

Kisinin beden sayfalarina, ¢evresinden, aileden, toplum-
dan aldig1 tiim egitim, hal, davranis, yemek, icmek gibi seyler
satir satir yazilir ve bunlar saklanir.

Onun i¢in insana hep iyi hallerde olmasi, tefekkiir sahibi
olmasi, giizel konusmasi, cevresine varliga iyi davranmasi,
saglikli beslenmesi tavsiye edilir.

Kisinin; 6fkesi, yalani, dedikodu yapmasy, kibri, zararl hal-
leri, menfaat icinde olma halleri hep o kisinin beseri viiciidu-
nun Levh-i Mahf(iz’una kaydedilir.

Ve bu kaydedilenler, nesilden nesile gecerek gelecek nesil-
lerin hal ve davranisi olur.

Atalarimiz bosuna dememistir:

“Ne ekersen onu bicersin.”

“Kisinin icinde ne sakliysa disina o sizar” diye.

Iste “E1 Hafiz” esmasl, her seyin korunmasi saklanmasidir.

Muhafaza edilen sistemden, giin gelir her sey bir bir aciga
cikar.

Allah “El Hafiz” esmasiyla, kendine ait olan tliim sistemi,
kendinde muhafaza eder.

Kendinde olan sistemden, varlig1 aciga ¢ikarir, aciga ¢i-
kardig: varlikta, kendine ait olan tiim sirlar1 varlikta muha-
faza eder.

Iste salat-1 hafiz(n, Allah'in el hafiz esmasina rabita olmaktir.

Allah'in varhiktaki tiim sifatlarini, O'nun zatina bagh go-
rebilmektir.

Bu suurda yasamak ve bu suurunu muhafaza etmektir.

insan hakikatleri, ancak ve ancak varligin 6zlinde muha-
faza edilen, ilim boyutundan 6grenebilir.

146



Allah’in “El Haf1z” esmasi, varligin 6ziinde ve insanin tiim
beyin ve viiclid hiicrelerinde muhafaza edilen sistemin adidir.

Insan, Allah’a ait olan varligin 6ziindeki niteliklerin ko-
runmasini anladiginda, salat-1 hafiziin makamini anlayacaktir.

Muhafaza edilen sistemden, kisinin kendi hafizasina olan
aktarimin makami Tevhid hakikatidir.

Kisi hafizasina aktardig bilgilerle kendine yol bulacaktir,
hakikatleri anlamaya devam edecektir.

Ve birlik iizere olacaktir.

Her varlig1 tutanin Allah oldugunu idrak edecektir.

“El Hafiz” esmasi gonliinde tecelli eden kimse:

Salat-1 hafizlin'un manasina erismistir.

Varligin 6ziindeki ilim ile yol bulur, varligin 6ziinde mu-
hafaza edilen ilimden y6niinii dondiirmez.

Bos asilsiz seylerle ilgilenmez.

Hafizasini hep rahmani boyuta yonlendirir.

Koruyucudur.

Hafizasi giicludiir.

Kot diistinceleri hafizasinda barindirmaz.

Allah’in hafiz boyutunu anlamistir.

Allah’a olan baglilik duygusunu hep muhafaza eder.

Iste salat’in hafizin makami, Allah’a olan baghihig1 muha-
faza etmenin duygusudur.

O kimseler Allah’tan ayr1 olmadiklarini bilirler.

Ve her an O’nunla bir olduklarinin suuruyla yasarlar.

V]
==

Simdi “TAYR-I SALAT” ayetini inceleyelim.
Tayr-1 salat. (NOr Stresi 41)

Kur’an’da “Tayr” kelimesi, kus olarak gecer.

147



Ayni zamanda tayr; ylcelik, sema alemi, Gilvi ytiikselis an-
laminda da ¢evrilmistir.

Tayyare kelimesi de tayr kelimesinden gelir.

Tayr, Ulvi Alemde gonliin yiikselisi, manevi ucus gibi de
tanimlanabilir.

Nasil ki kuslar semaya-gokytziine ylikselerek ucarlar, go-
niil ehilleri de manada ytkselirler.

[ste tayyare kelimesi de tayr kelimesinden gelir.

Tayyare, ucak yani gokyiiziinde ucan demektir.

Kur’an'da Neml Stiresinde “Mantik-ut tayr” kelimesi de geger.

Neml Siiresi 16: “Ve varise suleymanu davide ve kale ya
eyyuhen nasu ullimna mentikat tayri ve ittna min kulli sey
inne haza le huvel fadlul mubin.”
Ve varise : Varis oldu, miras¢i oldu,
Suleyman David : Siileyman, Daviad

Ve kile ya eyyuha el nas  : Dedji, ey insanlar,

Alim na : Bize Ogretildi,

Mentika el tayr : Tevhid ilmi, lisan, dil, ses, mantik, kus,
yucelik, kusdili,

Ve (ti na : Bize sunuldu, verildi,

Min kulli seyin : Biitiin her seyden seslenip duran,
isleyip duran,

Inne haza le huve : Dogrusu, bu, bunlar, su, bu goriinen,
elbette o,

El fadlu : Fazilet, liituf, yaratilisin incelikleri,

El mubinu : Apacik, her seyden apagik kendini
gosteren,

Meali:“Stileyman Daviid’a varis oldu. Dedi ki: Ey insanlar!
Bize kusdili-Tevhid ilminin lisan1 6gretildi ve biitlin her sey-
den seslenenin, isleyenin kim oldugu bildirildi. Dogrusu bun-
lar elbette apagik O’nun lituflaridir.”

148



Mantik-ut tayr; kusdili olarak bilinir.

Kusdilinden maksat, Tevhid ilminin dilidir, mana dilidir.

Tevhid ilmi fena ve bekd makamlarindan olusur.

Her makamin bir kelam dili vardir.

Bu kelam diline ancak, bir Miirsid-i KdAmil'den Tevhid ders-
leri alinarak erisilebilir.

Tevhid yolunda olanlarin konustugu lisani herkes anlayamaz.

Onun i¢in toplumda, Tevhid yolunda konusanlara “Bunlar
kusdili konusuyorlar” denilmistir.

Hak yolunun asiklari, hakikatlerin sozlerini, remizlerle,
sembollerle, masal-misallerle anlatir.

Bu dili herkes anlayamaz, ancak asiklar anlar.

Kusdilinden maksat, Allah’in her varliktaki zikridir.

Yunus Emre, ildhisinde kusdilinden bahsetmistir.

Seriat tarikat yoldur varana

Hakikat marifet ondan igeri

Siileyman kusdilin bilir dediler

Siilleyman var Siileyman’dan igeri.

Siileyman, Tevhid yoluna giren zikrullah dersi ile tani-
san saliktir.

Salik, her varliktan zikriyle Zakir olanin Allah oldugunu bilir.

Zakirin her varhiktan zikri, kusdilidir.

Tevhid ilminin asiklari, her an kusdili konusurlar, yani Tev-
hid makamlarinin dilinden konusurlar.

Edip Harabi de bir ilahisinde kusdilinden bahsetmistir.

Bu sozleri sanma her insan anlar

Kusdilidir bu Siilleyman anlar

Bu sirr1 arifan anlar

Clinki cahillerden pinhan eyledi.

Tevhid yolunda, Tevhid’in dilini ancak arifler anlar.

149



Tevhid yolunda olmayanlar, sadece bir lafiz duyar ama
mana dilini duyamaz.

Hakikat yolunda sozlerin manasini, ancak arif olanlar duyar.

Hak yolunda asiklarin dili, kusdilidir.

Onlar her makamlara ait olan keldmi konusurlar.

Iste tayr-1 salat:

Beka boyutunun zevkidir.

Rah Nir baghhgidir.

Bedenlerin olmadig1 boyuttur.

Nir'dan akip gelen Rith boyutunun Cem zevkidir.

Hi boyutunun zevkidir.

Nir Siresi 41: “E lem tera ennalldhe yusebbihu lehu men
fis semavati vel ardi vet tayru saffat kullun kad alime salatehu
ve tesbihah valldhu alimun bima yefaltn.”

E lem tera : Bakip da gérmez misin? Anlamaz misiniz?
Enne Allah : Muhakkak, oldugu, Allah

Yusebbihu : Tesbih ederler, onunla, tecellilerini gosterirler,
Lehu men : Onu, kimseler, olanlar,

Fies semavati : Semalarda, goklerde ve yerde,

ve el ardl

Ve el tayru : Kuslar, yticelik icinde olan, ugursuzluk,

Saffat kullun : Saflar halinde, sira sira, hepsi,

Kad alime : Olduy, ilmiyle var eden, ilim, ilmin sahibi,

Salate hu : Salat, hakka baghlik, her an hakka bagh olma durumu,
Ve tesbiha-hu  : Tesbihlerini, beraber, onunla, ylizmek, tecellileri,

Ve Allah alim : Allah, ilmiyle var edendir, ilmin sahibi,

bima yefalin  : Seyler, biitiin varlik, isleyis, faildir, fail olan,

Meali: “Goklerde ve yerde olanlarin Allah'in tecellilerini
gosterdiklerini, sira sira kuslarin da hepsinin Hakk’a bagh-
lik igcinde oldugunu, o kuslarin hareket edislerinde bir ilim

150



oldugunu ve O’'nun tecellilerini gosterdigini bakip da gérmez
misin? Allah, biitiin varligin isleyisinde fail olandir, ilmin sa-
hibidir.”

Iste burada gecen “Tayr-1 salat” ayetinde; kuslarin da Al-
lah’a baghlik icinde oldugu bildirilir.

Bu boliimii bazi miellifler soyle meal etmislerdir.

Bayraktar Bayrakli Meali: Goklerde ve yerde olan kimse-
lerin, sira sira ucan kuslarin, Allah1 ytlcelttigini gérmez mi-
sin? Her biri kendi duasini ve yiiceltmesini bilir. Allah, onla-
rin yaptiklarini bilendir.

Diyanet Isleri Meali: Goklerde ve yerde olan kimselerin,
sira sira ugan kuslarin Allah’1 tesbih ettigini gérmez misin?
Her biri kendi niyaz ve tesbihini bilir. Allah, onlarin yaptik-
larini bilendir.

Mehmet Okuyan Meali: Goklerde ve yerde bulunanlarla dizi
dizi kuslarin Allah (tesbih) ettiklerini gormiiyor musun? El-
bette her biri kendi (salat)ini (duasini) ve (tesbih)ini (yiiceltme-
sini) bilmektedir. Allah onlarin yapmakta olduklarini bilendir.

Mustafa Islamoglu Meali: SEN (ey insan)! Goklerde ve yerde
bulunan her bir varligin -kanat ¢irpan kus katarlarina varana
dek- Allah’in yiice kudretini dillendirdigini fark etmez misin?
Dogrusu onlarin hepsi de, O’'na teslim olmay1 ve O’'nu ytcelt-
meyi bilmektedir; Allah onlarin hareketlerini de ¢ok iyi bil-
mektedir.

Goruldigi gibi bu boélimde tayr’i salat ayetini miiellifle-
rin bazisi, Allah’1 yiiceltmek, bazisi Allah’1 tesbih etmek, ba-
zis1 dua olarak, bazisi dillendirmek olarak meal etmislerdir.

Ayette gokte ugan kuslarin da Allah’a baghlik icinde ol-
dugu bildiriliyor.

Yeryiiziinde ne varsa her varligin Allah’a baghlik icinde
oldugu muhakkaktir.

151



Iste Tayr’1 Salat; kuslarin namazi, tesbihati, duasi diye cev-
rilse de gokte u¢an kuslari da tecellileri ile tutanin, onlar1 Zat1
ile kusatanin Allah oldugu meali goniile daha uygun geliyor.

Simdi “KADA SALAT” ayetini inceleyelim.
Kada salat (Nisa Stresi 103)
Nisa Stresi 103: “Fe iza kadaytumus salat.”

Fe iza kadaytum : Bdylece, oldugunda, tamamlama, yerine
getirme, kada,

El salate : Salat, baglilik suuru, her an Hakk’a bagh
olmak,

Kada salat ayeti ¢ok ¢arpici bir hakikati ortaya koyuyor.

Aciga ne c¢ikarsa c¢iksin, Allah'in zatindan ¢ikar, Allah’in
zatina bagh olarak hareket eder, Allah’in zatina doner.

Kada kelimesini inceleyelim.

Kada ve Kader birlikte incelenmelidir.

Kaza, Kada kelimesinden gelir.

Kada; uygulanis, yapilis, insa edilis, olusum, bir seyin hal-
ledilmesi, verilen kararin uygulanmasi, yerine getirmek, bitir-
mek, tamamlamak, yapmak, sunmak, ortaya ¢ikarmak, isle-
mek, yaratmak, ayirmak, birlestirmek, demektir.

Tohumun 6zt kader yazilimidir.

Agacin tohumdan adim adim ¢oziilerek agiga ¢ikip sekil-
lenmesi, kaza-kada boyutudur.

Kadi kelimesi de buradan gelir.

Kadi; davayi ¢6zen, karar veren ve verdigi karar1 uygula-
yan, demektir.

Takdim kelimesi de buradan gelir.

Takdim; sunmak, tanitmak, tanistirmak, ortaya ¢ikar-
mak demektir.

152



Mukaddim kelimesi de buradan gelir.

Mukaddim; 6ne ¢ikarmak, ortaya ¢ikarmak, takdim etmek,
sunmak, gizli olani agiga ¢cikarmak, demektir.

Kader; varligin varolusunun ilahi yazilimidir, varligin na-
sil var olacaginin ilahi takdiridir.

Kader; varligin nasil var olacaginin, nasil sekillenecegi-
nin, ne kadar yasayacaginin, Levh-i Mahfiiz’daki yazili olan
ilahi kayitlaridir.

Kaza; varligin aciga c¢ikisi, sekillenmesi, bedensel olarak
insa edilmesi, ince ince naksedilmesidir.

Kaza; varligin nasil var olacaginin, nasil sekilleneceginin,
ilahi takdirinde olan yaziliminin, zamani gelince ince ince agiga
¢ikisi, olusumu, insa edilisidir.

Bir 6rnek verelim:

Bir tohum disiinelim.

Tohumda, agacin nasil olacagi yazilidir.

Tohumda ne varsa, agiga o ¢ikacaktur.

Tohum kiraz tohumu ise, ondan kiraz agaci a¢iga ¢ikacaktir.

Tohum erik tohumu ise, ondan erik agaci a¢iga ¢ikacaktir.

Tohum incir tohumu ise, ondan incir agaci agiga ¢ikacaktir.

Yani 6zde ne yazili ise, o aciga ¢ikacaktir.

Tohumun 6ziinde agag ile ilgili; filiz, kok, dal, yaprak, ci-
cek, meyve nasil olacaksa, atom sayisindan hiicre sayisina ka-
dar, agacin seklinden boyuna kadar ne varsa, en ince ayrinti-
sina kadar her sey yazihdir.

Iste bu yazilim kaderdir.

Ne zaman ki tohum topraga diiser, tohumun 6ziinde bir
hareketlenme olur ve aga¢ yavas yavas olusmaya baslar, bu
hareketlenmeden olusuma akan her safha, aga¢tan tohuma
akan her safha, her hareketlilik “Kaza-Kada”dur.

153



Agacin olusumundan bi¢imine, sekillenmesinden cicegine,
renginden meyvesine, dal, yaprak, meyve sayisindan tohumuna
kadar olan bir sistem, tohumunda saklidir.

Bu sakli olan yazilim tohumun kader boyutudur.

Bu yazilimin, adim adim a¢i8a ¢ikisinin her safhasi, aga-
cin olusumunun zaman dilimindeki olusumu, sekillenmesi ve
o agacin cevresel faktorlerle yasam stireci, her aniyla, kaza
boyutudur.

Yani kader, ilahi yazilimin adidir.

Kaza, o yazilimin aciga ¢ikisi ve agiga ¢ikanin yasam si-
recindeki olaylardir.

Yani, kader 6zde olan yazilimin adidir.

Kaza, 6zde olanin ac¢iga ¢cikmasinin karari ve bunun uy-
gulanmasidir.

Iste kaza, kaderin uygulanisidir.

Kaza, kaderin icinde olan bir yazilimdir.

Kaza, kaderde gizlidir.

Kader boyutunda, ne zaman ag¢iga ¢ikisa karar verildi, iste
o zaman kaza tecelli etmeye baslad, verilen o karar uygula-
maya konuldu.

Artik kader kazada gizlendi.

Kaza boyutunda yeni yeni yazilim vardir, bu yazilim da
kadere doniisiir.

Soyle diisiinelim:

Tohumun 6ziinde yazili olan agacin sakli oldugu boyut,
kader boyutudur.

Agacin agiga cikisi, sekillenmesi meyveye yiriyisi, ka-
derin aciga ¢ikisidir, iste bu ac¢iga ¢ikisin her safhasi kaza bo-
yutudur.

Agac agiga ciktiginda, cevresel faktorlerle karsilasir.

Bu faktorler; topragin yapisi, hava sartlari, sicaklik, so-
gukluk, rizgar, yagmur, dolu gibi faktorlerdir.

154



Iste tiim bu faktérler, kaza kalemiyle yeni olusacak tohu-
mun 0ziine yazilim olarak yazilir ve bu yazilim yeni bir ka-
der yazilimidir.

Agactan olusan yeni tohumun 6ziine, énceki tohumlarin
oziine ilave olarak yeni bir yazilim atilmistir.

Tohumdan tohuma olan evrede, yani yaklasik bir yilda,
yeni meyve olusuncaya kadar olan zaman diliminde, agacin
cevresinde ne olay olmussa; riizgar, firtina, sicaklik, soguk-
luk, her tirli felaket, her tiirli olay, yeni olusacak meyvenin
tohumunda kaydedilir.

Bu olaylara, insanin etkisini de dahil edebiliriz.

Viichdumuzda bir hiicreden yeni bir hiicre meydana gelir.

Yeni hiicrede bedenin tiim yasadiklar1 kaydedilir, kayde-
dilen bilgiler yeni bir hiicreye aktarilir.

Yani yeni olusan hiicre, bir énceki hiicredeki sistemi ve
yeni yazilimi bir sonraki hiicreye aktarir.

Ve bu boyle devam edip gider.

Iste hiicredeki her bir yazilim, yeni bir kaderin yazilimidir.

Hiicrenin dogusu, akisi, oliisii, kaza boyutudur.

Iste “Kada salat” agiga ¢ikan her seyin, agiga ¢ikaran Al-
lah’a baglh olmasi hakikatidir.

Varligin; olus, isleyis, gelisim, siirlip gitmesi bir 6l¢ii sa-
yesindedir.

Bu 6lcii bir baglilik icinde tecelli eder.

Kader kelimesi de buradan gelir.

Bir hiicreden olusan yeni bir hiicre, dnceki hiicreye bagli-
lik icinde olusur ve bu bdyle siirtip gider.

Tim varlik, bir 6l¢t i¢cinde birbirine baghdir.

Tim varlik Allah’in hiitkiimleri iginde olusur ve yasar.

Kada Salat idrakine ulasan kisi, yasantisini bu suurda gegirir.

155



Her varliga, varliktaki 6l¢ii ile bakar ve bu 6l¢iiniin Allah'in

hiikiimleri oldugunu bilir.

Simdi “MUSALLI” makamini inceleyelim.
Musallj, salli kelimesinden gelir.
Musalla tasi kelimesi de buradan gelir.
Musalli-salli (Bakara Saresi 25, Matn Siresi)
Salli (Al-i imran Stiresi 39-Kevser Siiresi 2)
Sallu-salla-yusallu (Ahzab Stiresi 56-Alak Stiresi 10-Kiyame
Siresi 31)
Al-i Imran Stresi 39: “Fe nadethul melaiketu ve huve kai-
mun yusalli fil mihrabi.”
Fe nidet-hu : Artik, boylece, nida, seslenme, duydu, o,
El melaiketu : Giig, kuvvet, her varliktaki giig,

Ve huve kdimun : O, kiyam, diri olan, dirilik, diri tutan, ayakta tutan,

Yusalli : Kutsanmak, temizlenmek, arinmak, yonelmek,
F1 el mihrabi : icinde, Hakk’a yénelme, her yerde Hakk’a yénelme
durumu,

Meali: “Boylece o, her varliktaki giiclin nidasini duydu ve

o, kendini diri tutan Hakk’a yonelip arind1.”
Kevser Stresi 2: “Fe salli li rabbike venhar.”
Fe salli : Tertemiz, kutsanmak, arinmak, ytcelik, dua, baglilik
Li rabbi ke :Rabbinin, seni viicudlandiranin,

Venhar : Akitmak, sunmak, aktarmak, fedakarlik, erozyon,
nehrin akisi,

Meali: “Bundan sonra o ilmi Tevhid’i Rabbine baglhilik icinde

tertemiz aktar.”

156



Iste ayetlerde goriildiigii gibi, salli-sallu-musalli-yusalli
kelimesi; temizlenip baglanmak, tertemiz baglanmak, uymak,
tiim safligiyla baglanmak anlamindadir.

Alak Siresi 10: “Abden iza salla.”

Abden : Kul, kulluk, kole,

iza salla : Kutsanmak, arinmak, dua, korunmak, temizlenmek,

Meali: “Kulun temizlenmesini.”
Miiddessir Siresi 43: “Kali lem neku minel musallin.”
Kali lem neku : Dediler, biz olmadik, olamadik,

Min el musalline  : Selamette, kurtulmus, hakikate teslim olmus,

Meali: “Dediler ki: Biz benliginden gecip, temizlenenler-
den, teslim olanlardan olamadik.”
Kiyame Stresi 31: “Fe 1a saddeka ve 14 salla.”
Fela saddaka :Bdylece, artik, yok, tasdik edemedi, sadik, dogruluk

ve 14 salla : Yok, kutsamak, temizlenmek, arinmak

Meali: “Boylece o halde olan tasdik edemedi ve temizle-
nemedi de.”

Mearic Stresi 22: “Illel musallin.”

{lla el musalline : Ancak, temizlenip teslim olan, kutsanmak,
arinmak,

Meili: Ancak hakikatlerle temizlenip teslim olanlar baska.
Mearig Stresi:

22- Ancak hakikatlerle temizlenip teslim olanlar baska.
23- Onlar her an Hakk’a baglilik suuruyla hareket edenlerdir.
24- Onlar tiim degerlerin Hakk’in oldugunu bilenlerdir.

25- Arastirma i¢indedirler ve yoklugunu bilenlerdir.

157



26- Onlar her zaman varligin yaratilis yasalarina sada-
katle baghdirlar.

27- Onlar sikintilara karsi Rabbin sevgisine siginirlar.

Iste musalla-salla, musalla tasina yatmanin sirri:

Benliginden kurtulup temizlenmektir.

Tim kotuliiklerden arinma sirridir.

Ofkeden, hiddetten arinma sirridir.

Oteki gérmeden kurtulma sirridir.

Aklini génliinii temizleme sirridir.

Gafletten, dalaletten siyrilma sirridir.

Misriklikten, kibirden temizlenme sirridir.

Allah’'in Glviyetinin yaninda ben de varim dememektir.

Fena fillah sirridir.

Olmeden 6énce élmek sirridir.

Kendi viicidunun sahibine, tertemiz teslim olma sirridir.

Hakk’in deryasina adim atma sirridir.

Bedenlerin aslina dénme sirridir.

Bedenler her zaman cana baghdir.

Kesafetten letafete donme sirridir.

Simdi salah makamini inceleyelim.

158



SALAH MAKAMI

Giinde 5 vakit ezanda 10 defa okunan muhtesem uyaru.

“Hayye ale’s-salah”

“Hayye ale’s-salah”

“Islah olun-sulh icinde yasayin” diye yapilan muhtesem
duyuru.

Insanhgi sulh icinde yasamaya davet eden muhtesem davet.

Hazreti Muhammed'’in gonliinii, amacini, maksadini his-
settiren muhtesem seslenis.

Kur’an'da salah kelimesi tiirevleriyle 120’ye yakin yerde
gecer.

Nahl Stresi 119- Bakara Stresi 11-160-182-220-224-228,
Ahzab Stresi 17, Al-i imran Stresi 89-Hid Stresi 88-117-En’am
Siiresi 48-54

Salah, sélih, 1sldh, sulh, 1slahat, ayn1 kokten gelen kelime-
lerdir.

lyilesmek, temizlenmek, arinmak, diizgiinliik, dogruluk,
baris, birlesmek, gibi anlamlara gelir.

[slah olma makamidir.

Dosdogru hareket etme makamidir.

Allah’ta 1slah olma makamidir.

Batildan kurtulmak, ilme baglanmak demektir.

ilimle sulh bulmak demektir.

Temizlenmek, arinmak demektir.

Zanlarindan kurtulmak demektir.

Salah kelimesiyle ilintili kelimelerden 6rnekler soyledir.

159



#lia-saluha: Iyi olan, diizgiin olan,

'Cl’ai-aslaha: Diizeltmek, onarmak, baris saglamak,

#a-salaha: Sulh etmek, baris yapmak, ara bulmak, uzlasmak,

zlai-tasalaha: Karsilikh barismak, kiisliigiin bitmesi,

cjla-saléh: Dogruluk, iyilik, erdem, faydalilik,

z3a)-islah: Onarmak, diizeltmek, ehlilestirmek,

zlas-muslih: Onaran, diizelten, islah eden, baristiran,

Cjia-sulh: Ara bulmak, baris saglamak, anlasmay1 gercekles-
tirmek, uzlasmak,

za-salih: Iyi kimse, diirtist kimse, erdemli kimse, hayirli kimse,

Tim bunlarin birlestirici anlami, ezanda en giizel bir an-
lamda ifade edilir.

Ezanda okunan, “Hayye ale’s-Salah”;

Haydin temizlenmeye, arinmaya, 1slah olmaya...

Haydin sulh i¢cinde yasamaya...

Kavgalari, savaslari bitirmeye...

Baris icinde yasamaya...

Kardesce yasamaya, mesajidir.

Ezan namaza ¢agri degildir.

Namaz, Allah’a sahitlige, salah olmaya, 1slah olmaya ¢agridir.

Namaz, Allah’tan gayri bir seyin olmadigini anlamaya ¢ag-
ridir.

Salah makami iyi anlasilmahdir.

Nahl Stiresi 119: “Summe inne rabbeke lillezine amilis stie
bi cehaletin summe tabi min badi zalike ve aslahii inne rab-
beke min badiha le gaflirun rahim.”

160



Summe inne rabb  : Sonra, muhakkak, Rabbin, viicidlandiran,

ke sekillendiren,

Li ellezine amila : Amel, calisma, kotii, fena amellerde olanlar,

el sue

Bi cehaletin : Cehaletle, cahillikle, bilmeyerek,

Summe tabl : Sonra, tovbe, yaptiklarindan pisman olma,

Min badi zalike : Sonra da,

Ve aslah( : Islah oldular, diizelme, iyilesme,

Inne rabb ke min : Muhakkak, rabbin, ondan sonra, sonrada,

badi ha her zaman,

Le gafiir rahim : Elbette, magfiret eden, rahim olan, 6ziinden
var eden,

Meali: “Sonra muhakkak ki Rabbin, cehaletle fena amel-
lerde olan, sonra da yaptiklarindan pisman olup bir daha yap-
mamak lizere s0z veren ve 1slah olan kimselere yardim eden-
dir. Muhakkak ki Rabbin, her zaman elbette magfiret edendir,
varlig1 6ziinden var edendir.”

Bu boliimde tarif edildigi gibi, cehaletten siyrilmak, tévbe
etmek, yaptig1 hatalara geri dénmemek, duygu ve diistincele-
rini 1slah etmek magfiret bulmaya kap1 agacaktur.

Onemli olan olumsuz duygu ve diisiincelerini 1slah etmektir.

Sulh i¢cinde yasamanin hakikatine erismektir.

Ahzab Siresi 71: “Yuslih lekum amalekum ve yagfir le-
kum zuniibekum ve men yutiillahe ve resiilehu fe kad faze
fevzen azima.”

161



Yuslih lekum amalekum  :Islah, diizeltme, iyilesme, uygun, siz,

amelleriniz
Ve yagfir lekum : Magfiret bagislanma, temizlenme, sizi,
Zuniibe kum : Giinah, kot haller, fenalar, siz,
Ve men yuti Allah : Kim, Allah’a itaat ederse, uyarsa,
Ve Resil hu : Resil, hakikati gosteren, o,
Fe kad faze fevzen azim : Boylece olur, kurtulma, kurtulus,
biiytik, yiice

Meali: “Siz; fenalarinizdan kurtulun, magfirete ulasin ve
siz amellerinizi 1slah edici olun. Kim Allah’a itaat eder ve rest-
liinii anlarsa, boylece o yiice kurtulus ile kurtulmus olur.”

Insan kotii amellerde olmamalidir.

Eger insanin amelleri kotiilik iceriyorsa, onlarin temiz-
lenmesi gerekir.

Insan kendini her zaman muhasebe etmelidir.

Insanin amelleri cevresine zarar veriyorsa, o kotii amel-
lerini terk etmelidir.

Ve kisinin amelleri ¢evresine, iyi duygular ve diisiinceler
yansitmahdir.

[nsan amellerini 1slah etmeli, Allah'in hakikatlerine itaat
etmeli ve reslilun gosterdigi yolu takip etmelidir.

Iste yiice kurtulus budur.

Al-i imran Stresi 89: “illellezine tabti min badi zalike ve
asleh fe innalldhe gafirun rahim.”

1114 ellezine tabi : Baska, haric, o kimseler, tovbe, pisman olup
donmek,

Min badi zalike : Bundan sonra,

Ve asleh : Islah olma, temizlenme, arinma, diizelme,

Fe inne Allah gaftir : Muhakkak, Allah, magfiret eden,
temizlenmek,

Rahim : Rahim olan, varlig1 6ziinden var eden,

162



Meali: “Bundan sonra yaptiklar: hatalardan pismanlik du-
yup bir daha yapmayanlar ve 1slah olanlar baska. Muhakkak
ki Allah magfiret edendir, varlig1 6ziinden var edendir.”

Allah’a karsi ve kullara karsi giinahlarini anlayan ve gi-
nahlari terk eden kimse, aklini ve gonliinii 1slah edecektir.

Aklin1 ve gonliinii 1slah eden, Allah’in magfiretine maz-
har olacaktir.

Insan aklini ve gonliinii 1slah etmek i¢cin ne yapmalidir?

Dilini tutmalidir.

Kimsenin dedikodusunu yapmamali, arkasindan gekistir-
memelidir.

Kimseyi hor gormemelidir.

Kimseyi kotiillememeli, kimseyle alay etmemelidir.

Higbir varhg kiiciik gormemeli, gereksiz gormemelidir.

Kimsenin 6zelini, gizli yonlerini, hatalarini arastirmamaly,
ayibini aramamalidir.

Kimsenin inancina, ibadetine, kiiltiiriine, cinsiyetine, mil-
letine, rengine, laf etmemelidir.

Asla kibirlenmemelidir.

Asla kendini biliytik gormemelidir.

Asla 6viinmemeli, kendi inancini digerlerinden biiytiik gor-
memelidir.

Bilgisi olmadig1 seyler hakkinda asla konusmamaldir.

Tevazi icinde, tenezziil icinde olmalhdir.

Annesine babasina, yakinlarina, cevresine, herkese iyi
davranmaldir.

insanlara suratini asmamalidir, onlara burun biikkmemelidir.

Edepli olmalidir.

Cevresine karsi sevgi ve saygl icinde olmalhdir.

Asla kimseyi aldatmamali, kimseye iftira atmamaldir.

Asla kul hakki yememeli, asla ¢alip ¢irpmamalidir.

Verdigi sozii yerine getirmelidir.

Gosteris pesinde olmamali.

163



Makam, san sohret pesinde olmamalidir.

Kan dokmemeli, kimseye asla zulmetmemelidir.

Kotilik icin yardimlagsmamaly, iyilik izere yardimlasmalidir.

Sikintilar, kederler vermemelidir.

Gereginden fazla yememeli, fazla icmemelidir.

Bedenine zararli olan seyler icinde olmamalidir.

Kendi ¢ikari i¢in baskasina zarar vermemelidir.

Bos hayaller pesinde kosmamalidir.

Kulaktan dolma bilgilerle hareket etmemelidir.

Asli olmayan seylere itibar etmemelidir.

Varligin dis yiiziinde kalmamaly, i¢ yiizline bakmalidir.

ikilikte kalmamali, Tevhid hakikatine erismeye gayret
gostermelidir.

Bikkinlik, karamsarlik, timitsizlik icinde olmamalidir.

Cevresine de karamsarlik, timitsizlik yaymamalidir.

Kendi zanninda var ettigi ildha siginmamalidir.

Riyakar olmamalidir.

Hainlik yapmamalidir.

Hasetlik, fesatlik icinde olmamaldir.

Iste bunlara dikkat eden mutlaka aklini ve génliinii 1slah
edecektir.

Saldh makamina erisecektir.

Bakara Stiresi 11: “Ve iza kile lehum 14 tufsidi fil ardi kala
innema nahnu muslihn.”

Ve iza kile lehum : 0 zaman, oldugunda, denildi, onlara,

La tufsid(i : Yok, fesat, yikicilik, tahrip, kargasalik, ikilik,
Fi el ard : Yeryiizi, toprak, beden,

Kalt innema : Derler, ancak, sadece,

Nahnu muslih(in : Biz, 1slah eden, diizelten, reform, baristiran,

Meali: “Onlara: Yerytiziinde fesatlik icinde olmayin denil-
diginde, biz dilizelteniz derler.”

Fesatlik duygusu 1slah olmaya engel olan bir duygudur.

164



Fesatlik; kargasa ¢ikarmak, arabozuculuk yapmaktir.

Fesatlik; kot diislinmek, cekememe duygusudur.

Bu duygular temizlenmedigi miiddetce, kisi 1slah olamaz.

Bakara Stresi 160: “Illellezine tab{ ve aslahil ve beyyeni
fe uldike etiibu aleyhim ve enet tevvabur rahim.”

ill4 ellezine tabli  : Ancak, o kimseler, tévbe, dénen, pisman olan,

Ve aslahi : Islah olan, diizelen, temizlenen, iyilesen,
Ve beyyenti : Acikladilar, gercegi ortaya koyan,

Fe ulaike etibu  : Iste onlar, pisman olup dénen, onlarin,
aleyhim

Ve ene el tevvab  : Ben, pisman olup doniilen yer,

El rahim : Varlig1 6zilinden var eden, rahim olan,

Meali: “Ancak yaptiklari hatalari anlayip dénenler ve 1slah
olanlar ve hakikatleri agiklayanlar, iste onlar; hatalarini anla-
yip Bana donenlerdir ve tiim varlig1 6ziinden var edenin, pis-
man olunup doniilecek yer olanin Ben oldugumu anlayanlardir.”

Insan her zaman hatalarini gérebilmeli ve onlar1 temizle-
meye gayret gostermelidir.

Her zaman diistiigii gafleti gormeli, gafletten donmeye
gayret gostermelidir.

Saldh makami, Allah'in Glviyetinin yaninda kendine ben-
lik isnat etmeme makamidir.

Salah makamy, 1slah olma, terbiye olma, temizlenme arinma
makamidir.

Saldh makami, Allah’a dénme, O'nda yoklugunu anlama
makamidir.

Salah makami, tiim varligin tek 6zden geldigini gérme
makamidir.

165



En’am Stresi 48: “Ve ma nursilul murseline illa mubes-

sirine ve munzirin fe men amene ve asleha fe 1a havfun aley-
him ve 1a hum yahzen{in.”

Ve ma nursilu
El murselin

{114 mubesirin

Ve munzirin
Fe men amene

Ve asleha

Fe 13 havfun aleyhim

Ve 1a hum yahzeniin

: Degil, sey, ne, biz, agiga ¢ikmak, irsal,
: Hakikati gosterenler, Restller, irsal,

: Ancak, sadece, umut veren,
sevindiren, mujdeleyici,

: Hakikatleri agiklayip uyaran,
: Artik, kim, kimse, inanir, iman etmek,

: Islah olmak, temizlenmek, arinmak,
kurtulmak,

: Artik korku yoktur, onlara,

: Yok, onlar, mahzun, Giziilme, keder,
onlar olmazlar,

Meali: “Hakikatleri gosterenler; ancak hakikatlerle sevin-
dirmek ve hakikatlerimizi anlatip uyarmanin disinda baska

bir sey i¢in a¢iga ¢ikmadi. Artik kim iman etmis ve arinmissa,
onlara korku yoktur ve onlara mahzun olmak da yoktur.”

Hucuréat Stresi 9. ve 10. yetlerde ti¢ defa 1slah kelimesi geger.

Simdi bunlar1 inceleyelim.

Hucurat Shresi 9: “Ve in taifetani minel mi’'minin ekteteli
fe aslih(i beyne humj, fe in begat ihdahuma alel uhra fe katilal-
leti tebgi hatta tefle ila emrillah fe in faet fe aslihli beynehuma
bil adli ve aksit{, innallahe yuhibbul muksitin.”

166



Ve in taifetani

Min el mu’'minin
[kteteldl

Fe aslihu

Beyne-huma

Fe in begat

[hda-huma
Ala el uhra
Fe katilu

Elleti tebgi

Hatta tefie
{1a emri Allah
Fe in faet

Fe aslih(

Beyne-huma
Bi el adli

Ve aksitl

Inne Allah
yuhibbu

El muksitine

: Eger, sayet, ise, iki taraf; iki topluluk,
boliinme,

: Mii’'minlerden, emin olanlar, inananlar,
: Miicadele etmek, savastilar, kavga,

: 0 zaman, 1slah edin, uzlastirma, baris, aslini
hatirlatma,

: Onlarin aralariny, o ikisinin arasini,

: Eger zulmetmek, haksizlik, tagkinlik, haktan
sapmak,

: [kisinden biri,
: Diger yandan, diger taraftan olmak,
: 0 zaman, miicadele edin, savasin,

: Ki o zulmeder, olmayan, disar1 ¢ikar, haktan
sapmalk,

: Karsilamak, bulusmak, doniinceye kadar,
: Emir, is, hitkiim, hakikat,
: Bundan sonra, pisman olup dénmek,

: 0 zaman, 1slah edin, uzlastirma, baris, aslini
hatirlatma,

: Onlarin aralarini, o ikisinin arasini,

: Adaletle, Hakk’a uymak, Tevhide uymak,
telkin etmek, dogru hareket etmek,

: Daha adil, fazlasy, titizlikle,
: Muhakkak, Allah, sever, sevgisinde,

: Adil olanlar, adaletli davranma, adalet tizere
olmak,

Meali: “Eger inananlar; hakikatlerin yolunda taifelere bo-
liintr, bir kavga icinde olurlarsa, onlarin aralarini hakikatleri
gostererek diizeltin. Eger onlardan biri haktan saparsa, haktan
yana olup, haktan sapana Allah’in hiikiimlerini anlatmak i¢in

167



gayret gosterin. Eger bundan sonra pisman olur donerse, on-
larin aralarinda uzlastirici olun ve titizlikle Tevhid’e uymala-
rini telkin edin. Muhakkak ki adalet tizere hareket edenlerde
Allah sevgisi vardir.”

Hucurét Stiresi 10: “innemel mi'mindine ihvetun fe aslihi
beyne ehaveykum vettekiillahe leallekum turhamiin.”

innem4i el mi'minune  : Sadece, ancak, miminler, inananlar,

fhvetun : Kardesler, yakin dost, arkadas,
kardeslik tizere olan

Fe aslihu : 0 zaman, 1slah edin, uzlastirma, baris,
aslini hatirlatma

Beyne ehavey kum : Kardeslerinizin arasini,

Ve ittek( Allah : Fenalardan sakinmak Allah’a ortak
kosmamalk,

Lealle-kum : Umulur ki, boylece siz,

Turhamiine : Merhamet, korunursunuz, rahmet
olunursunuz,

Meali: “Mi'minlik makamina erenler her varligin birbiriyle
kardes tlizere olduklarini bilirler. Bundan sonra kardeslerini-
zin arasinda uzlastirici olun. Fenalardan sakinin, Allah’a or-
tak kosmayin. Umulur ki siz merhamete ulasirsiniz.”

Iste bu ayetlerde belirtildigi gibi, oncelikle kendimizi 1s-
lah etmeliyiz.

Sonra da kavga i¢inde olanlarin aralarini i1slah-diizelt-
meye calismaliyiz.

Aklin1 gonliini 1slah eden, muhakkak ki baskasini da 1s-
lah edebilir.

Gonlu ve akli arinanlar, arinmayi 6gretebilirler.

[ste 1s1ah makami arinmishik makamidr.

Islah makami sulh makamidir, baris makamidir.

Allah’in Glviyetinde kendinden gegme makamidir.

168



[slah olanlar, goniillerde sevgi tecelli etsin isterler.

Onlar sikintisi olana, beklentisiz kosarlar.

Onlar kulluk suuruyla yasarlar.

Onlar her varligin birbirleriyle kardes olduklarini bilirler.
Onlar cevrelerine rahmet olurlar.

Onlar derdi olanin derdini ¢6zmek i¢in kosarlar.

Onlar karamsarliklar1 umuda déndiirtirler.

Onlar caresizlere care olurlar.

Onlar goniil incitilmesin isterler.

Onlar gontillerde sevgi cicegi acsin, kokusunu yaysin isterler.
Onlar ilahi aski hissettirmek icin kosarlar.

Onlar sevindirirler.

Onlar umut olurlar.

Onlar Glines olur 1sitirlar.

Onlar su olur ferahlatirlar.

Onlar toprak olur yesertirler.

Onlar hava olur nefes olurlar.

Onlar hakikati gostermek i¢in ¢cirpinirlar.

Hakikat, Hakk’in kendi Zatidir.

Kendi Zatinin varliktaki, O’na ait olan sonsuz sifatlaridir.
Onlar goniillerdeki korkulari alirlar.

Onlar goniillerde cennetin kapilarini agarlar.

Onlar ¢ocuklar gibi heyecan doludurlar.

Onlar ruhdan dogmuslardir.

Onlarin bedenleri yoktur.

Onlar 15181n melekleridir.

Onlar rihun evladlaridir.

Onlar nrdan riha akan 1siklardir.

Onlar nar ala nir sirlaridir.

Onlar ndr elbisesini giyenlerdir.

169



Onlar nfir elbisesiyle dolasirlar.

Onlar Allah'in nir bedenleridir.

Onlar Muhammed sirrinin melekleridir.
Onlar sulh melekleridir.

Onlar birlestirir.

Onlar agkin Glviyetini hissettirir.

Onlar askin Glvi melekleridir.

Onlarin salah makaminin kamilleridir.
Onlar felah makaminin gorevlileridir.

Onlar Allah’'in cAmileridir.

170



SALAVAT MAKAMI

Salavat (Bakara Slresi 157-238-Tevbe Siiresi 99)

Salat’in tiim boyutlarini kusatan boyuttur.

Salavat boyutuna ulasan Kisi;

Tiim makamlarin birligine erismistir.

Tim makamlara mira¢ etmis, semme vechullah sirrina
erismistir.

Nir ala nirdan dogmustur.

Nir elbisesi giydirilmistir.

Her yeri saran llviyetin ne oldugunu anlamistir.

Ulviyetin makaminda, Sidretii’l Miinteha’ya nazar etmistir.

Sidreti’'l Miinteha'nin nlirunda nir olmustur.

Nirani bir alem.

Semat bir dlem.

Tarifi miimkiin olmayan bir alem.

Tlm varlik Semai alemde idi.

Bir birlik icinde idi.

Ndrun birligi icinde idi.

Iste bu alem “Sidretii’l Miinteha” idi.

Halk zamani gelince oradan akip gelecek idi.

Tim varligin nrani boyutu orada idi.

Mahliikat oradan akip gelecek idi.

Ama buutundan Ehad buutuna...

Ehad buutundan Nir buutuna...

Nér buutundan Rih buutuna...

R{h buutundan Beser buutuna...

171



Sidretii’l Miintehd'dan akip gelecekti.

Zamani gelince “Hadi yliri” emri tecelli edince...
Bir bir stiziiliip gelecekti.

Nasil ki denizde damlalar goériinmez idi.

Ama damlalar oradan gelecek idi.

Iste her sey Sidretii’l Miinteha’dan siiziiliip gelecekti.
Rahlar heniiz viicd bulmamis idi.

Onlarin elbisesi de riih olarak var idi.

Rih tiflenecek sekil alacak idi.

Rlih-mana elbise giyecek...

Madde olarak goriinecek idi...

Mana’dan madde’ye...

Madde’den mana’ya akip gidecek idi.

Madde denilen sey, mananin elbisesi idi.

Tlm her sey rthun iiflenisi ile aciga ¢ikacak idi.
Agac¢ tohumdan siiziiliip geldi.

Tohum agacin Sema’s1 idi.

Tohum agacin, Sidretii’l Miintehd’s1 idi.

Tohumda ne varsa aynisiyla aciga cikacak idi.
Iste “A’yan-1 Sabite” sirr1 bu idi.

Sema’da bir nir tecelli etti.

Nir 1518a donddi.

Isik hayati tasidi.

Hayat 15181n icinden stiziiliip geldi.

Iste tiim bunlar {1ahi bir Kudretin kendi tecellisi idi.
0 11ahi Kudret O’'nun kendi idi.

Varlik O’'nun damlalar idi.

Sidretii’l Miinteha sirr1 Halk’in niirani boyutu idi.
Halk Hakk’da nfr halinde idi.

Orada ilahi bir yazilimla...

172



Her varligin nasil olacagi belirlenmis idi.

Iste Sidretii’l Miinteha Sema-i lemde....

Varligin nir bedeniyle durdugu yer idi.

Iste “Kabe Kavseyn” sirr1 bu idi.

Iste “Ev Edna” sirr1 bu idi.

Salavat sirr1 bu idi.

Necm Stresi 9: “Kabe Kevseyn-Ev Edna”

Meali: “Aynisiyla O, O'nun kendisidir.”

Meali: “Halk aynisiyla O’nun kendisidir.”

Meali: “Damla aynisiyla Denizin kendisidir.”

Necm Siresi 13: “Inde Sidretil Munteha”

Meali: “Her sey ‘Sidretil Muntehd’da bir nlirun i¢inde.”

Meali: “Biitlin varlik nlirani bir kaynakta.”

1§te salavat makaminin sirrina eren, bedenlerin nliruna
erismistir.

Ve artik o nir ile nurlanmis, nirun salat'ina erismistir.

Her varligin nir ile birbirine bagh oldugunu gérmiistiir.

Her varlikta Fail olani, Mevsiif olani, Mevciid olani anlamistir.

Mevcid olanin viiclid dairesinde yok olmustur.

Mevcid olanin viicidundan gayri bir sey kalmamisgtir.

Iste salavat makaminin dlviyetine eren, varlikta, Allah’a
ait olan her bir boyutu, varligin boyutunda goriir.

Salavat suuru, Halk boyutunun Hakk ile olan bagliliginin
zevkidir.

Salavat suuru, varlig1 kendine ait sifatlarla kusatanin Al-
lah oldugunu anlamaktir.

Salavat suuru, Muhammed boyutunun suurudur.

Salavat suuru, Tevhid suurudur.

Salavat boyutuna ulasan Kkisi, tiim makamlar1 gérmiistiir.

Ve baktig1 varliga Salat boyutu ile bakar.

173



Iste salavat hakikati, her an Allah ile birlikte oldugunu an-
layabilmektir.

Tim varhigin Allah’a bagl oldugunu gorebilmektir.

Nasil ki insanin bedenindeki tiim hiicreler, beden ile bii-
tiinlik icindedir.

Her insan da, her varlik da Allah ile bitiinliik icindedir.

Iste bu durus, namazin manasidir.

Namazin manasina eren, yani her varlikta Hakk’a nazar
edenin gonlii felaha erismistir.

Iste salavat makamina erenler, damlalarda deryay: sey-
rederler.

Tiim bedenleri tutanin Allah’in zat1 oldugunu bilirler.

Allah’a kalben bagl olduklari gibi, her varlikta O’'na na-
zar ederek yasarlar.

Edebe de baghdirlar.

[lme de baghdirlar.

Tevazii ve tenezzil icinde yasamaya da baghdirlar.

Tim varhga Allah’in sevgisiyle yaklasirlar.

Varligi varlik olarak géormezler, Allah’in niir damlalari ola-
rak gorirler.

Ve bu suurda yasarlar.

Iste salavat makaminin dlviyetine erenler;

Hi¢ kimseyi hor géormezler.

Hi¢ kimsenin gonliint yikmazlar.

Onlarin dillerinden asla kotii s6z ¢ikmaz.

Kimseye bagirip ¢agirmazlar.

Kimseyi dislamazlar.

iglerinde 0fke, hiddet, kin, nefret sonmiistiir.

Kirilsalar da kirmazlar.

Uziilseler de iizmezler.

Kot diistincelerde olmazlar.

Kimse icin asla kotii diistinmezler.

Kimseye zerre kotii so6z etmezler.

174



Dedikodu bilmezler, kimseyi cekistirmezler.

Daima Hakk’in huzurundaymis gibi hareket ederler.

Her yere Hakk nazariyla bakarlar.

Yalan soylemezler.

Kimsenin hakkina girmezler.

Kimseyi aldatmazlar.

Hep kendilerini muhasebe ederler.

Asla baskasinin eksigini aramazlar.

Zem, haset, fesat, gurur, kibir, inat ve buna benzer fena
halleri yoktur.

Herkese iyilik icin kosarlar.

Asla kotiiliik icin kosmazlar.

Kendi kulluguyla mesgul olurlar.

Kimsenin ibadetine, inancina karismazlar.

Kimsenin inancini hor gérmezler.

Insanlar1 namazli, namazsiz diye ayirmazlar.

Bayanlari ortiilii ortiisiiz diye ayirmazlar.

Clinkii onlar dis giysilerde kalmazlar, bedenlerin sahibini
bedenlerde goriirler.

Toplumda birilerini 6viip, birlerini asagilamazlar.

Hi¢ kimseyi yargilamazlar.

Kesinlikle tartismalara girmezler.

Asla bilmislik yapmazlar.

Hep tevazi i¢indedirler.

Derdi olana kosarlar, onlara umut olurlar.

Sevgi doludur dilleri, ¢ok giizeldir halleri.

Iste namaz ile namaz olanlar, asla géniil yikmazlar.

Namazin rithundan uzak olanlar ise, yani namazin sek-
linde kalanlar ise, bir yargilama i¢inde olurlar.

Senlik benlik kavgasinda kalip, nice goniil yikarlar.

Y{nus Emre bunun i¢in seslenmis.

Gonil yikma, gontl yikarsan kildigin namaz degildir.

Biitiin millet gelse, senin yaptigini temizleyecek degildir.

175



“Bir kez goniil y1ktin ise

Bu kildigin namaz degil

Yetmis iki millet dahi

Elin yliziin yumaz degil.”

Namaz, bizi koti hallerden korumak igindir.

Namaz kilip, tevazu sahibi olamiyorsam!

Ofkemi hiddetimi bitiremiyorsam!

Hala insanlar1 aldatiyorsam!

Makam, san sohret pesinde isem!

Para, mal i¢in, yakip yikiyorsam!

Hem namaz kilip, hem kétiiliik yapiyorsam!

Kildigim namaz midir?

Yoksa yatip kalkmak midir?

Sen kil yine namazini.

Ama onun seklinde kalma, manasina goniil ver.

Kil namazini, ama goniil yikma.

Kil namazini, ama ¢alip ¢irpma.

Kil namazini ama kimseyi aldatma.

Kimsenin ardindan konusma, eksik gedik arama.

Kil namazini ve iyi insan ol.

Namaz kilmamdaki ana gaye nedir?

Neden namaz kiliyorum?

Ben hala gurur, kibir icindeysem, kildigim namaz olur mu?

Kildigim namaz beni Salih insan etmiyorsa, namazda mi1
bende mi bir eksiklik var?

Hem kétiiliik yapiyor, hem kildigim namazdan utanmi-
yorsam...

Kotuliiklerimi terk etmiyorsam...

Salih amelde olamiyorsam...

Bagirip cagiriyorsam, gonil kiriyorsam...

Benim namazim kendimi kandirmaktan baska bir sey de-
gildir.

Yatip kalkmaktan baska bir sey degildir.

176



Ben hem namaz kilip hem her tiirlii kul hakkina giriyor-
sam, benim kildigim namaz degildir, kendimi kandirmaktir,
adete uymaktir.

Iste bu emvalde Hazreti Muhammed; “Ibadetlerin seklinde
kalmayin manasini arayin” diye bildirmistir.

Kildigimiz namazin derin manalarina erismeliyiz.

Salat’'in hakikatine erismeliyiz.

Her animiz1 namaz i¢cinde gecirmeliyiz.

Her animiz1 Allah’a baghilik suurunda gegirmeliyiz.

Sadece sunu diisiinsek bir seyleri fark edebiliriz.

Kildigimiz namaz bizi 1slah etti mi?

Kildigimiz namaz bizi fahsadan miinkirattan korudu mu?

Kildigimiz namaz bizi salavatin hakikatine eristirdi mi?

Kur’an’da gegen salavat ayetlerinden bazi 6rnekler.

Bakara Stiresi 157: “Ulaike aleyhim salavatun min rabbi-
him ve rahmetun ve ulaike humul muhtedtn.”

Ulaike aleyhim  : Iste onlar, onlarda,

Salavat : Biitiin tecelliler Hakk’'in, her sey O’'na bagli,
Min Rabbi-him : Rabbi, viicidlandiran, onlar,

Ve rahmeten : Rahmet, insandaki Allah’in niiru,

Ve ulaike hum : Iste onlar,

El muhtediine : Hakk’a yol bulan, hidayete eren,

Meali: “i$te onlar; kendi Uzerlerindeki biitiin tecellilerin
ve rahmetin, onlar: viicidlandirana ait oldugunu bilirler ve
iste onlar Hakk’a yol bulanlardir.”

Iste salavat makamina erenler, varliktaki tiim tecellilerin
Allah’a ait oldugunu anlamislardir.

Onlar rahmet makamina ermislerdir.

Onlar tiim bedenleri tutan Zata teslim olmuslardir.

Onlar her varligin Allah’'in kendi tezahiirii oldugunu gor-
mislerdir.

177



Onlar her an Allah’a baghlik icindedirler.

Onlar kendilerinin Allah’in viictid dairesinde bir hiicreden
ibaret olduklarini bilirler.

Hiicrenin bedene her an bagli oldugu gibi, onlarda her an
Allah’a bagh olduklarini bilirler.

Varliktaki fiilerin Failde baghihigini gortirler.

Varliktaki sifatlarin Mevsifa baghligini goriirler.

Tiim bedenlerin Viiclida baghligini goriirler.

Tiim bedenlerin rithdan siiziiliip geldigine sahit olmuslardir.

Iste salavat makamina erenler, tiim baglarin Allah’a nasil
bagh oldugunu gérmiislerdir.

Baglarin da Allah’in kendinden ayr1 olmadigini gérmiislerdir.

Bakara Siresi 238. ayette de salavat kelimesi gecer.

Bu ayette hem salat hem salavat her ikisi birden gecer.

Bakara Stiresi 238: “Hafiz(i alas salavati ves salatil vusta
ve kiim lillahi kanitin.”

Hafizu : Korumak, muhafaza etmek,

Ala el salavat : Baglilik, itikatlar, yonelmeler, istekler, iman,

hatirlamalar,
Ve el salati : Baglilik suuru, her an hakka bagh olma durumu,
Ve kiim li : durmak, hep o halde hareket etmek, diri olan,
Allah halk, Allah
Kanitin : itaat, boyun egmek, tecellilerin sahibine teslim
olmak

Meali: Hakk’a olan yonelmenizi, imaninizi, sayginizi muha-
faza edin ve her an Hakk’a bagli olma suuruyla hareket edin
ve tim tecellilerinin Allah’a ait oldugunu bilip, hep o halde
hareket edin.

Tevbe Stresi 99: “Ve minel ardabi men yuminu billdhi vel
yevmil ahiri ve yettehizu ma yunfiku kurubatin indallahi ve

178



salavatir restl e 1a inneha kurbetun lehum se yudhiluhumul-
lahu f1 rahmetihi innalldhe gafiirun rahim.”

Ve min el Arabi : Bedevi, gezip dolasan, arayan,
Rabbe bagli olan,

Men yumini bi Allah : Kim, kimse, iman eder, Allah

Ve el yevmi el ahiri : Sonunda,

Ve yettehizu : Edinir, kabul eder, siginir, sarilir,

Ma yunfiku : Sey, ne, degil, infak, vermek,

Kurubétin inde Allah : Yakinliklar, katinda, ona ait olan,
Allah

Ve salavati : Her seyiyle hakka yonelme, hakka
baglilik,

El Resiili : Restll, hakikati gosteren,

E la inneh4 kurbetun lehum : Oyle degil mi, gercekten o, yakinlik,
onlar,

Se yudhilu-hum : Dahil olma, girme, onlar,

Allah fi rahmeti-hi : Allah, icindeki, rahmet, o, kendi,

inne Alldh gafur : Muhakkak ki Allah, magfiret,
temizleyen,

Rahim : Rahim olan, varlig1 6zlinden var
eden,

Meali: “Bedenlerin Rabbine-Zatina eren kimseler, Allah’a
ve sonlarina inanirlar ve hakikatlere sarilirlar, edindikleri sey-
lerden verirler, Allah’a olan yakinlig1 bilirler ve resiliin her
seyiyle her zaman Hakk’a yoneldigini anlarlar. Onlarin; o ha-
kikatlere dahil olmasi, kendilerindeki Allah’in rahmetini an-
lamasi, dogrusu o yakinlik degil midir? Muhakkak ki Allah lii-
tuflarini tertemiz sunandir, tiim varlig1 6ztinden var edendir.”

Bu boliimde gegen, Arabi, Rabbe bagli olan demektir.

Yani bedenin Zat1 olan Rabb makamina erismistir.

Her varlikta o varligin sahibi Rabb boyutudur.

Rabb boyutu, Allah'in bir varliktaki esmasidir.

179



Rabb; varlik boyutundaki her varligin bedeninde olan Al-
lah’in isleyisi, tecellileri boyutudur.

Allah’'in varligi viicidlandirma boyutu “Rabb” boyutudur,
“Rabb” esmasidir.

Kainati var edeni, yoneteni Allah olarak degerlendirirsek,
bir varlig1 yaratan, onu yoneten ise Allah’in Rabb boyutudur.

Yani bir varliktaki Allah'in esmas1 Rabb’dir.

Tim varhiktaki biitiinsel esma Allah’tir.

Allah’in bizleri viictidlandirmasi, viicidlarimizi bir sekil

icinde terbiye ederek, aciga cikarmasi, Allah’'in Rabb esmasidir.

“Rabbim Allah’tir” denilmesi, viichidumun sahibi Allah’tir
anlamindadir.

Tum alemlerin sahibi Allah’tir, Allah’in bir viictddaki sa-
hipligi Rabb’dir.

Onun icin, bir evin sahibine de “Rabbii’l dar” denir.

Bir malin, bir miilkiin, bir sermayenin sahibine de “Rab-
bii'l mal” denilir.

Rabbim kelimesi, efendim anlaminda da kullanilmistir.

Insanin bedeninin efendisi Allah’tir, bedendeki Allah’in
efendi boyutu Rabb’dir.

Rabb;

Bedeni olusturan, bedeni isleten, bedenin Zati...
Beden boyutundaki Allah’in isleyisi...
Viictidlandiran, sekillendiren, bicimlendiren...

Terbiye eden, yani bedeni en ince bir bicimde sekillendi-

ren, anlamlarina gelir.
Soyle diisiinelim, bir tohumda Rabb esmasi gizlidir.

Ne zaman tohumdan aga¢ adim adim a¢iga ¢ikmaya bas-
lar, iste Rabb esmasi orada tecelli eder.

180



Allah, Rabb esmasiyla, agaci sekillendirir, terbiye eder, is-
letir, sifatlandirir.

Iste, kisinin viicidunu sekillendiren, yani kisiyi viicidlan-
diran ve her an o viiclidda isleyisiyle kendini gdsteren, viiciidu
tutan, Allah'in kisideki ad1 Rabb’dir.

Her viicidu tutan Allah’in viicid boyutundaki karsiligi
Rabb’dir.

Iste Tevbe Siiresi 99. ayette gecen; “Ve minel arabi men yu-
minu billdhi” Allah’a iman eden kimse, Rabb hakikatine eren
kimsedir, diye bildirilir.

Her varligin kendinde varligin Zatini géren kimse, Allah’a
iman etmis olan kimsedir.

Yine bu ayette belirtildigi gibi salavat makamina eren
kimse, bedenin Zat1 olan Rabbe baglanmistir.

Iste o kimse, kurbiyet makamina ermis kimsedir.

Iste o kimse “yevmil ahiri ve yettehizu ma yunfiku” her
seyin her an bir sona aktigini bilir.

O son Allah’in ahir boyutudur.

O kimse infak i¢cinde olan kimsedir.

Infak, her varhigin Allah’a nispet edilmesidir.

Her varligin Allah’a ait oldugunun idrakidir.

Infakin zidd1 nifaktir.

Nifak icinde olmakta miinafikliktir.

Infak; varligindan gegmek, varhgini bagislamak yani varh-
ginin sahibinin Allah oldugunu bilip sahibine teslim etmektir.

Nifak; ikilikte kalmak, ikiyiizli, arabozuculuk, ara agil-
mak, iki yuvaly, i¢i baska dis1 baska, hep ikilik {izere olan, Al-
lah ile arasina kendi varligini koymak demektir.

Iste bu ayetin aciliminda salavat;

Varligin ardinda varhigin Zatini1 gérmektir.

181



Her an O Zata teslimiyet icinde olmaktir.

0 Zatin Allah oldugunu bilmektir.

Allah’a iman icinde olmaktir.

Her seyin Allah’tan geldigini, Allah’a dondiiglinti gormektir.
Kurbiyet icinde olmaktir.

Infak icinde olmaktir.

Reslil makaminin Glviyetine ermektir.

182



AHZAB SURESI 56. AYETIiNiN TEVILi

Ahzab Siresi 56. ayeti, miiellifler tarafindan hep farkl
meal edilmistir.

Allah ve meleklerinin nebisine salat-namaz kildiklari id-
dia edilmistir.

Baz1 miuellifler, Allah ve meleklerinin nebisine destek ol-
duklari seklinde meal etmislerdir.

Bazilari salavat ederler seklinde meal etmislerdir.

Diyanet eski mealinde 6verleri yeni mealinde salat eder-
ler diye meal etmistir.

Ahzab Siresi 56. ayette li¢ yerde sallu kelimesi gecer.

Ahzab Siresi 56: “Innallahe ve meldiketehu yusalliine alen
neblyyi ya eyyuhellezine ameni sall(i aleyhi ve sellim teslima.”

inne Allah : Muhakkak ki Allah, Allah’a

Ve melaikete hu : Kuvveler, her varliktaki giig,

Yusallune : Baghdirlar, temizlik, birlikte, bir baghlikta,

Ala el nebiy : Haber veren, bildiren, nebiler, hakikati
bildiren,

Ya eyyuha ellezine : Ey iman edenler,

amenu

Sallu aleyhi : Baglanin, temizlenmek, birlesin, birlik
icinde, ona,

Ve sellimu : Selamet, baris, huzur, teslimiyetle gelen
kurtulus,

Teslimen : Teslim olmak, biitiin varhigiyla teslimiyet

icinde olmak,

183



Meali: “Nebiler, muhakkak ki Allah’a ve O’nun tiim var-
liktaki giiciine tertemiz baghdirlar. Ey iman edenler! Siz de
O’na tertemiz baglanin ve biitiin varliginizla teslim olup, se-
lamet i¢inde olun.”

Bahaeddin Saglam Meali: Siiphesiz Allah ve melekleri, Pey-
gambere rahmet indirirler: (Onu desteklerler.) Ey iman eden-
ler! Siz de, ona rahmet duasini okuyun (onu destekleyin) ve
ona selam verin!

Bayraktar Bayrakli Meali: Allah ve melekleri peygambere
destek oluyorlar. Ey iman edenler! Siz de peygambere destek
olunuz, ona ytiirekten baghhginiz ifade ediniz.

Diyanet Isleri Meali (Eski): Siiphesiz Allah ve melekleri
Peygamberi overler: Ey inananlar! Siz de onu 6viin, ona salat
ve selam getirin.

Diyanet Isleri Meali (Yeni): Siiphesiz Allah ve melekleri
Peygamber’e salat ediyorlar. Ey iman edenler! Siz de ona salat
edin, selam edin.

Diyanet Vakfi Meali: Allah ve melekleri, Peygamber’e cok
salevat getirirler. Ey mii'minler! Siz de ona salevat getirin ve
tam bir teslimiyetle selam verin.

Mehmet Okuyan Meali: Allah ve melekleri, Peygamber’e
(salat) ediyorlar (destek veriyorlar). Ey iman edenler! Siz de
ona (salat) edin (destek verin) ve tam teslimiyet gosterin!

Mustafa Islamoglu Meali: Elbette Allah ve O’nun melekleri
Nebi'yi desteklerler. Ey iman edenler! Onu, siz de destekleyin!
Ve onu her tiir saibeden ve ithamdan uzak tutun!

Siileyman Ates Meali: Allah’1 ve melekleri, Peygambere sa-
lat etmekte(onun serefini géozetmege, sanini yiiceltmege 6zen
gostermekte)dir. Ey inananlar, siz de ona salat edin, (onun
sanini yliceltmege 6zen gosterin); ictenlikle selam edin (ona
esenlik dileyin).

184



Ayeti inceledigimiz zaman, iman edenlere Allah’a nasil tes-
limiyet icinde olacag bildirilir.

Nebiler 6rnek verilerek, siz de Nebiler gibi teslimiyet icinde
olun diye bildirilir.

Cogu miiellif, Allah'in ve meleklerin Nebisine namaz kil-
dig1 seklinde ¢eviri yapar.

Oysa ayeti dikkatlice inceledigimizde baska bir anlam vardir.

Allah’in nebisine namaz kilmasi diye ¢evrilmesi ne kadar
dogru olabilir?

Oysa orada yatan, iman edenlere olan bir seslenistir.

Iman edenlere séyle bir seslenis vardir.

Nebiler, Allah ve meleklerine her an baglilik icindedirler.

Nebiler, her an Allah’a ve her varliktaki kudretine tesli-
miyet icindedir.

Burada meleklerden maksat, her varliktaki Allah’in kuv-
veleridir.

Her varlik Allah’'in kudretiyle sarilidir.

Her bir varlig1 tutan giiciin, kuvvenin ad1 melektir.

Melekiit boyutunu inceleyelim.

Meleklerin esmalar ve sifatlar ile baglantisini inceleyelim.

0 zaman Nebilerin Allah’a ve meleklerine olan baghhigini
anlayabiliriz.

Rih iiflenmeden 6nce, tim melekler riith boyutunda batin idi.

Rih tiflendi, iiflenen rih meleklesti, tiim melekler riih’da
secde hilinde idi.

Her melek, 6zlinde kendine has esma tasir.
Esmalar da birer melektir.
Her esma, melek boyutunda secde halindedir.

Secdede olan melekler, Gflenen rih ile birlikte esmalarini
aciga cikarmaya baslar.

185



Goriinen her varlik, meleklerin esmaya dontismiis, elbise
giymis boyutudur.

Her varlik, kendi esmalarina secde halindedir.

Her varlik Allah’in sifatlar boyutudur.

Her sifat, meleklerle kusatilmistir.

Melek, rihun kendine ait olan kuvveleridir.

Rih, Allah'in zatinda ve sifatlarinda melek esmasiyla vii-
clid bulur.

Her bir varliktaki kuvveler melekler sirridir.

0 kuvveler, tasidig1 esmalari, beser boyutuna olan bir akis
icinde ac1ga ¢ikarmaya baslar, varlik elbisesine doner.

Melek; zerreden kiirreye her varligi tutan kuvveler, giic-
ler, Allah damlaciklaridir.

Bedeni tutan da bir melektir, hiicreyi tutan da.
Bir damla suyu da tutan bir melektir.
Okyanusu tutan da bir melektir.

Bir damla su diger damla suyla birlestiginde, iki melek ola-
rak kalmaz, iki melek birlesir tek melek olur.

Melek, malik, malikane, miilk, mal, melaike, meleke ayni
kokten gelen kelimelerdir.

Bu kdinat Allah’in malikanesidir.

Allah malikanesini, meleklerle idare eder.

Melek; gii¢, kuvve, kuvvet, kudret, anlamindadir.

Melek, iiflenen rihla birlikte, kendinde olan isaretleri bir
bir a¢iga ¢ikarmaya baslar, yani esmalar boyutuna dénmeye
baslar.

Melek, hentiiz beseri elbise giymemis olan kuvvelerdir.
Beseri elbise giymesi i¢in, esmasal boyuta akmasi gerekir.
Her varligin esmasal boyutu vardir.

Her esmanin, kendine mahsus tasidigi, has 6zellikleri vardir.

Esmalarin sirr1 sifatlari agiga ¢ikarir.

186



Sifatlardaki tecelli esmalarin tecellisidir.

Esmalarin tecellisi, meleklerin semasidir.

Riih’da olan tim melekler, Malik olana aittir.

Malik olan da Allah’tir.

Malik, tim miilkiin sahibi demektir.

Esmai “sema-smy- " kokiinden gelir.

Sema, semi, ism, esma, ayni kokten gelen kelimelerdir.
Esma; “Lsi- Elif ve sema-semi” kelimesinin birlesimiyle yazilix:
Burada “Elif” rth boyutunu isaret eder.

Sema, varligin esmasal boyutuna isaret eder.

Esma; isimler, adlar, isaretler, belirtiler demektir.

Her melegin, kendine has olan isaretleri gostermesi, es-
masal boyuttur.

A'raf Suresi 180: “Esmaul husna.”

“Ve lillahil esmaul husna-isimlerdeki tiim giizellikler Al-
lah'indir.”

Varliktaki tiim esmalar, Allah’a ait olan glizellikleri, de-
gerleri, tasir.

Esma; varliktaki Allah’a ait olan sonsuz isaretlerdir, de-
gerlerdir.

Varlik, rithdan duydugu, aldig1 mesaja gore sekillenir.

R{h boyutunda, tiim melekler, tiim esmalar, tiim sifatlar,
tiim varlik secde halindedir, yani bir birlik icindedir.

Rih boyutunda olan melekler, secdeden riik{iya, ritkkiidan
kiyama olan bir akis icinde hareket eder.

Melek boyutundan, varlik boyutuna olan akis esmalar bo-
yutuyladir.

Her melek, kendi 6zlinde olan esmalar1 agiga ¢ikarir.

Ornek vermek gerekirse:

El Cami esmasi; climle varligi bir arada tutan melege isa-
ret eder,

187



El Hafiz esmasi; her varligin 6ziinde olan, sirlari, nitelik-
leri muhafaza eden melege isaret eder.

El Vali esmasi; her viiclidu tutan, idare eden, yoneten, zat
melegine isaret eder.

El Hadi esmasi; hidayet melegine isaret eder.

El Rab esmasi; her varligin viicidunu tutan Zat melegine
isaret eder.

Her Kisinin viicidu, melekit alemidir.

Her kisinin viictidu, esmalar sehridir.

Her kiside, hangi melek, hangi esma batindir, hangi melek
hangi esma zahirdir bilinmesi gerekir.

Her Kkisinin yaptig1 eylemler, ona kodlanmis isimlerin so-
nucudur.

Esma boyutu, melek boyutu birbirine baghdir.

Rih iiflenir, melekler aciga ¢ikar.

Aciga cikan melekler, kendi 6zlerinde olan esmalari bir
bir a¢iga cikarir.

Aciga ¢cikan esmalar sekillenir, sifatlari ve viicidlari agiga
cikarir.

Iste gériinen her varlik, esmalarin beden giymis boyutlaridir.

Her esma ve her melek i¢ icedir, 6zlinde sirlar ve mesaj-
lar tasir.

Arif olan kisi;

Varliga esya olarak bakmaz, esma olarak bakar.
Her esmanin ardinda, miisemmasini gorur.
Miisemmanin da Allah oldugunu gortir.

Toplumda esma ¢ekmek diye bilinen seyin asli, varliktaki
esma boyutuyla birlesmektir.

Dil ile esma ¢ekmek, gontl boyutunda esma ile birlesmek
olmalidir.

188



Toplumda, Allah’in 99 esmasi diye bilinen sey tekrar tek-
rar arastirilmahdir.

Allah’in esmalarini 99 la sinirlamak, Allah’in yiiceligini si-
nirlamaktir.

Allah’in 99 esmasi degil, sonsuz esmasi vardir.

Zaten zamaninda ariflerin 99 demesi, cokluk, sonsuz an-
lamindadir.

Bu rakamsal bir 99 degil, esmalarin ¢oklugu anlamindadir.

Goriinen her varlik stiretiyle de siretiyle de, esmalarin te-
cellileridir.

Her insanin viicidu, melekler ve esmalar sehridir.
Her varligin ayr1 ayri sekillenmesi, esmalarin tecellisidir.

Melek boyutu, esma boyutu, varlik boyutu, her an Allah’a
secde halindedir.

Her esmanin kendi i¢inde nice akis1 vardir, nice yiiksek
enerjisi vardir.

Esmanin enerji akisi varlik olarak sekillenmeye doniisiir.

Her varligin birbirine akisi, etkisi vardir.

Bu akista, bu etkide esmalarin birbirine mesaj aktarmasidir.

Allah’in béasir esmasi, insanda gérme olarak tecelli eder.

Allah’in semi esmasi, insanda isitmek olarak tecelli eder.

insan, Allah’in esmalarini tasir.

insan, Esmai’l HiisnA'dir.

insan, sonsuz sirlari tasiyan, esmalar sehridir, melekler
sehridir.

Iste hakikate erisen kimse, tiim varligin birligini goriir.

Varliktaki sifatlarin bir Zata bagliligini goriir.

Varligin nitelikleri sifatlar boyutudur.

Tiim sifatlar Allah'in zatina baghdir, secde halindedir.

Meleklerin ritha secdesi, varliktaki tiim kuvvelerin tek
kudrete olan bagliligidir.

189



Hakikate erisen kimse, Nebilik makamiyla miserref olur.

Nebilik makamina erisen kimse, her an Allah’a baghlik
icindedir.

Allah’in tiim varliktaki kudretine baghlik icindedir.

Her zerrenin tasidigi kuvve, Allah’in kudret tecellisidir.

Ahzab Siresi 56. dyette gecen, yusallii salat dncesi bir ma-
kamdir.

Varligindan gegip Allah’in Glviyetine tertemiz teslim ol-
maktir.

Musalla tasi da ayni kelimeden gelir.

Musalla tasi, varligindan ge¢mis, niraniyete ermis kimse-
lerin teslimiyet boyutudur.

Nasil ki musalla tasina oliler yatirilir.

Yani varligindan ge¢mis Allah’a teslimiyet icinde olanlar
yatirilir.

[ste sallu boyutu da fenéfillah boyutudur.

Allah’in Glviyetinde bedenlerinden gegenler, bir list ma-
kam olan salat boyutuna ererler.

Ve onlar her an Allah’a baghlik icinde olurlar.

Iste bunun icin ayette, “Innallahe ve meldiketehu yusal-
liine alen nebiyi” Nebiler yani hakikate erenler her an Allah’a
ve O’nun varliktaki giiciine tertemiz teslim olmuslardir.

Ayette devamla; “ya eyyuhellezine amenti salldi aleyhi ve sel-
lim{ teslima” ey iman edenler siz de Nebiler gibi Allah’a terte-
miz baglanin ve her an teslimiyet icinde olun diye bildirilmistir.

Bu ayete “Allah ve melekleri nebiye salat-namaz kilarlar”
diye meal edildiginde bambaska bir anlam karsimiza ¢ikiyor.

Bu ayeti bazi1 Kamil kimseler, “Allah ve melekleri nebiye
namaz kilarlar” demekle, Allah’'in varliktan nitelikleri, isleyisi,
zat1 birlik icinde tecelli eder, anlaminda yorum yapmislardir.

Nebi, nebat kelimesi ile baglantilidir.

190



Nebat varligin kendisidir.

Nebat, Allah’in 6ziinden a¢iga ¢ikmis halk boyutudur.

Allah, hakikatini nebl boyutundan yani varligin nebat bo-
yutundan bildirir.

Insan da topraktan bir nebat gibi yaratilmistir.

Bu Nih Siresi 17. dyette belirtilir.

Naf Stresi 17: “Vallahu enbetekum minel ardi nebata.”

Ve Allah enbete kum  : Allah, yetistirdi, bahar, yesillendi, ¢ikardi,
siz,

Min el ardi : Yeryiiziinde, topraktan,
Nebaten : Nebat, bitki,

Meali 1: “Allah sizi topraktan, bitki bitirir gibi ¢ikardi.”

Meali 2: “Allah sizi yeryiiziinde hakikati gosteren bir se-
kilde a¢iga ¢ikard1.”

Meali 3: “Allah sizi topraktan bir nebat bitirir gibi ortaya
cikardi”

Meali 4: “Siz bedeninizde, Allah’in hakikatlerini tasiyor-
sunuz. Sizin beden topraginiz Allah’in bilgileri ile doludur.”

Ayette belirtilen muhtesem hakikat, insan Allah’in haki-
katlerini gésteren canli bir kitaptir.

Bir nebidir, bir nebattir.

Insan hakikat sehridir, o sehirde sehrin sahibi vardir.

Insan viicdu Allah'in hakikatlerini gésteren apagik bir
fihristtir.

insan viicidunda Allah’in, A'dan Z’ye tiim hakikatleri vardir.

Her insan Allah’in kendi 6ziinden stiziiliip geldi ve Allah’a
ait hakikatleri getirdi.

Kendi viicd kitabini1 okuyan, muhakak ki nice hakikat-
lere erisecektir.

191



[sra Stresi 14: “Ikra kitabek kefa bi nefsikel yevme aleyke
hasiba.”

Meali: “Oku, kendini tanimak icin kendi viictid kitabin sana
yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama i¢inde ol.”

Ayette ne giizel belirtilmis.

Insan kendi viicd kitabini okumalidir.

Allah ile aradigi tiim sorularin cevabi kendi viicid kitabinda
vardir.

Allah her varligi ve her insani kendi 6ziinden halk etmistir.

Ve her insan Allah'in Nebilik boyutunu tasir.

Yani Allah'in hakikatlerini gosteren bir sekilde halk edil-
migtir.

Iste Allah, Nebiler, melekler hepsi bir birbirine secde icin-
dedir.

Allah ile Muhammed'i gérdiim bir viiclid denilmesinin hik-
meti, Halk ve Hakk’in birligidir.

Deniz ve damlalar birbirine secde halindedir.

Iste Nebilik hakikatine erisen kimse, tiim varligin birli-
gini gorur.

Agaclarin yapraklari, dallari, ¢igekleri, meyveleri agaca
secde halindedir.

Iste tiim bu dlemde Allah’'in zatina baghlik icindedir.

Bunu anlayan kimse Nebilik makaminin suuruyla bakar.

Her bir varlik yani nebat, Nebilik makamini tasir.

Onun icin nebi ve nebat ayni kelime kokiinden gelir.

Varligin hakikatini bilebilmek i¢in benlik egosundan kur-
tulmak gerekir.

Ben benim diyen kimse sall(i boyutuna eremez.

Salli boyutuna eremeyen kimse, salat boyutuna eremez.

Sallu, saldh birbirine baghdir.

192



Iste Nebilik boyutuna erenler, ayette belirtildigi gibi “Al-
lah’a ve O’nun tiim varhktaki giiciine tertemiz baghdirlar.”

Iman etme hakikati de budur.

Islam olma hakikati de budur.

Islam makamina erenler selamete ermislerdir.

Ezan bu hakikati duyuran bir sunumdur.

Ezanda gecen salah, sallu kelimesinden gelir.

Simdi ezandaki sirlar1 inceleyelim.

g f/'?}
S/

193



EZANDAKI 7 MAKAM

Ezandan insanliga sunulan sirlar nedir?

Ezan nasil bir Glviyeti duyurur?

Ezanin gizledigi 7 makam nedir?

Gilinde 5 defa okunan ezan bize ne mesajlar veriyor?
Ezan hangi makamlara kapi agiyor?

P

Neden “Ezan-1 Muhammedi” denir?

Amag, goniil kulagiyla her varlikta her an okunan ezani
duymaktir.

Amag, her varliktan her an seslenen Zatin sesini duymaktir.

Amag, her varliktaki her an seslenisin “zikrAllah” oldu-
gunu bilmektir.

Ezan; ilan etmek, bildirmek, seslenmek, ¢agri yapmak, da-
vet etmek, vaiz olan, yetkili olan, gibi anlamlara gelir.

A'raf Shresi 44: “Fe ezene muezzin.”

Meali: “Ezan, miezzinin bildirisidir.”

Ezan yetKili olanin duyurusudur.

Yisuf Stresi 70: “Ezan muezzinun.”

Meili: “Seslenen seslendi.”

Miezzin olan duyurdu.

Her varliktan Allah ezanini okur.

Her varliktan Allah kendini bildirir.

Her varliktan Allah her an miiezinlik yapar.

Gilinde 5 defa okunan ezani bizzat Hazreti Muhammed dii-
zenlemistir.

194



Ezani, Abdullah bin Zeyd'in ya da Omer bin Hattab’in rii-
yasinda gordugu oyle diizenlendigi soylentileri goniile dogru
gelmiyor.

Ezan, Hazreti Muhammed’in insanliga Tevhid hakikati-
nin duyurusudur.

Clnki manalarin derinligini ancak O isaret edebilir.

Insanhga giinde 5 defa okunan ezan, Tevhidi makamlarin
hatirlatilmasidir.

Insanhga giinde 5 defa Allah lafz1 duyurulur.
Insanhga sahitlik hakikati duyurulur.
Neden ilk basta 4 defa “Allah-i Ekber” denir.
Sonra 2 defa “Allah-ii Ekber” denir.

Ve digerleri neden 2.

“La ilahe illAllah” 1 defa soylenir.

Ezan soyledir.

“Allah-i Ekber”

“Allah-i Ekber”

“Allah-i Ekber”

“Allah-i Ekber”

“Eshedii en 14 ilahe Il1Allah”

“Eshedii en 14 ilahe Il1Allah”

“Eshedli enne Muhammeden Rastlullah”
“Eshedli enne Muhammeden Rasflullah”
“Hayye ale’s-salah”

“Hayye ale’s-salah”

“Hayye ale’l-felah”

“Hayye ale’l-felah”

“Allah-u Ekber”

“Allah-u Ekber”

“La ilahe ill1Allah”

195



Ezanda, ilk donemde “Hayye ale’l-felah”tan sonra “Hayye
ala hayri’'l-amel” (Hayirli amel {izere olun) b6liimi de oldugu
iddia edilir.

Bunu halife Omer ¢ikard denilir. (Bahrani, VII, 438).

Ezan 7 boliimden olusur.

7 makami isaret eder.

1. bolim: 4 kez soylenen, “Allah-ii Ekber”

2. boliim:2 kez sdylenen, “Eshedii en 14 ilahe il1Allah”

3. bolim: 2 kez sdylenen, “Eshedli enne Muhammeden
Rasflullah”

4. bolum: 2 kez soylenen, “Hayye ale’s-salah”

5. bolim: 2 kez sdylenen, “Hayye ale’l-felah”

6. boliim: 2 kez soylenen, “Allah-ii Ekber”

7. boliim: 1 kez séylenen “La ilahe il1Allah”

Ezandaki 7 béliim, 7 ilm-i Tevhid makamina isaret eder.

1. boliimdeki 4 “Allah-i Ekber”

Ekber; ylice olan, ulu olan, kudretli olan, kebir olan, anla-
minda kullanilan bir kelimedir.

Genelde “Allah-ii Ekber” Allah en biiytiktiir, diye meal edilir.

Bu pek goniile uymuyor.

En biiyilik dersek, bunun kiiciigii de mi var gibi bir kiyas-
lama icine diistlebilir.

“Allah-0 Ekber”; ekber olan, yiice olan, her varlikta climle
dlemde yiiceligini gosteren Allah’tir demek daha goniile uy-
gun diisiiyor.

Peki, ezanda ilk basta, neden 4 kez “Allah-i Ekber” deniliyor.

3 degil ya da 5 degil neden 4.

[Im-i Tevhid derslerinde, Allah’in varlikta 4 boyuttaki yii-
celigi isaret edilir.

Bunlar nedir dersek?

1. Allah-ii Ekber, Allah'in zikir boyutuna isaret eder.

196



Varliktaki seslenis, nefes, frekans, tini, dedigimiz zikrAl-
lah boyutudur.

Her varliktan her an seslenen Allah’tir.

Her varliktan gelen kelam Allah’in zikridir.

Iste ilk Allah-ii Ekber, Allah zikriyle yiicedir duyurusudur.

2. Allah-l Ekber, Allah’in fiil boyutuna isarettir.

Allah her varlikta fail olandir.

Her varliktaki fiil Allah’a aittir.

Her varlikta her an hi¢c durmadan fiiliyle fail olan Allah’tir.

Allah fiiliyle ytiicedir.

Iste ikinci Allah-ii Ekber, Allah fiiliyle yiicedir duyurusudur.

3. Allah-i Ekber, Allah’in sifatlar boyutuna isarettir.

Her varliktan her an sifatlariyla tecelli edip duran Allah’tir.

Allah sifatlariyla ylicedir.

Sifatlar boyutu, sifat-1 subutiye boyutudur.

Allah tiim varhig: sifatlariyla kusatmistir.

Bunlar; “Hayat- ilim- Irade- Semi- Basar- Kudret- Kelam”dur.

Iste Gigilincii Allah-ii Ekber, Allah sifatlariyla yiicedir du-
yurusudur.

4. Allah-i Ekber, Allah'in zat boyutuna isarettir.

Her varligi zati ile tutan Allah'tir.

Zat1 mutlak olan, zatiyla yiice olan Allah’'tir.

Allah zatiyla her bedeni tutar.

Tlm bedenlerini tutan viicid Hakk’indur.

Iste viicidu mutlak odur.

Iste bu alem bir agacin golgesine benzer.

Agacin golgesi inkar olunmaz, yerde siyah bir sey goriintir
ama kendi viicidu yoktur. O gdlge agacin viicidu ile durur.

Iste bu Alemdeki varhiklar goziimiize gériiniiyor, ama kendi
viicldlar: yoktur.

Hakk’in Zatinin golgesidir. Hakk’in Zati ile dururlar.

197



Iste bu makamda her sey her an fanidir. Zat mutlak bakidir.

Iste dérdiincii Allah-ii Ekber, Allah zatiyla yiicedir duyu-
rusudur.

ik 4 dersin suhtiduyla bu Kainatta her varlikta her an yii-
celigiyle tecelli edenin Allah oldugu isaret edilir.

Isra Siresi 111: “Ve kebbir hu tekbir.”

Meali: “Ve O'nu O’nun yiiceligiyle yiicelt.”

2. Boliim: 2 kez sdylenen, “Eshedii en 14 ilahe Il1Allah” du-
yurusunda su hakikat belirtilir.

Edindiginiz ilah1 yok edin, ancak Allah’a sahit olun.

Kendinizi ilah edinmeyin.

Allah’a sahit olun.

Bir kisi ilah nedir, hevasini ilah edinmek nedir bunlari bil-
diginde hevasindan gecer ve ildh edindigi seyleri terk eder ve
Allah’a sahit olma sirrina vakif olur.

Furkan Saresi 43: “E raeyte menittehaze ildhehu hevah.”

Meali: “Hevasini ilah edineni goérdiin mi?”

Hevasini ilah edinen bizler hevdmizi terk etmeden, edin-
digimiz ilahlar1 yok etmeden, Allah hakikatine sahit olamayiz.

Sahitlik sirry, sehitlik sirridir, yani kendi varligindan gegme
sirridir.

Edindigimiz ilah1 yok etme sirr11a ilahe duyurusudur.

Insan zanninda var ettigi Tanr1 inancini yok etmelidir.

Toplumda ateistlik denilen sey iyi anlasilmalhdir.

Ateist, Allah’t reddeden degil, atalardan 6grendigi sahit ol-
madig1 bir Allah inancini reddetmektir.

Ciinkl gormedigi, bilmedigi bir Allah’1 reddetmek, red-
diye olamaz.

“La ilahe” boliimi, zannina gore bir Allah inanci yok agi-
limidir, yani atalarimdan gelen, atalarimin anlattig1 gibi bir
Allah yok.

198



“I11a Allah” acilimi ise, her varlikta ayetleriyle, sonsuz de-
lilleriyle kendisini gosteren Allah’a sahit olma sirridir.

Edindigi ilah1 yok etmeden, yani atalarindan gelen inan-
dig1, ama hig sahit olmadig1 Allah inancini terk etmeden “114
Allah” boyutu a¢ilmaz.

Neden 2 kez, “Eshedii en 14 ilahe Il1Allah” denir dersek?

Goriinen ve goriinmeyen boyutlari ile 2 boyutta da Allah’a
sahit olma sirridir.

Tenler boyutunda ve canlar boyutunda Allah’a sahit olun-
malidir.

Yani “Huvel batin, huvel zahir” hakikatidir. Hadid Siiresi 3.

Yani goriinen varligin zahirinde de ve batininda da ” Hakk
zahir Hakk batin” sehadeti vardir.

Zahir ve batin boyutlari ¢ok iyi degerlendirilmelidir.

Yani bir talebe bu goriinen varligin hem dis yiiziini hem
ic yliziinl bizzat tecellileriyle ihata eden Allah’tir hakikatine
sahit olur.

Yani buradaki sahitlik iki cihetten de sahit olma hakikatidir.

iki sehitlik makamindan gegmeyen kimseye bu makam
acilmaz.

Bu iki bolimiin farkli agilimlari da vardir.

3.bolim: 2 kez soylenen, “Eshedii enne Muhammeden Rasii-
lullah” hakikati ise Muhammed boyutunun isaretidir.

Muhammed boyutu nlr boyutudur.

Muhammed boyutu, hamd boyutudur, sifatlar boyutudur,
halkiyet boyutudur.

Nir boyutunun “Hakk ve Halk” boyutlar: vardir.

2 kez soylenmesindeki sir ise yine Halk boyutu ve Hakk
boyutunun a¢ilimidir.

Hakk bir damla ise Halk sonsuz damlalardir.

Ve hepsi de tek deryadir.

199



Bu boyut; her varlikta ve ctimle varlikta niiruyla alemi sa-
ran Allah’in Muhammed boyutudur.

Halk hakikati olan Muhammed, zahiriyle batiniyla ni-
runu gosterir.

Nir stiresinde” niir dla nr” buna isaret eder

4.boltim: 2 kez sdylenen, “Hayye ale’s-salah” namaza ¢agri
diye cevrilir.

Oysa orada “salah” vardir.

Salat da saldah da ayni kokten gelen kelimelerdir.

Ve birbirini tamamlar.

Salah olmadan “daimi Salat” olamaz

Iste yukarida belirtilen salli boyutu salah boyutu ile ala-
kahdir.

Salah; sulh, 1sldh olmak, rahatlik, yenilenmek, temizlen-
mek, iyi olmalk, iyi hal lizere bulunmak, durumu diizeltmek,
uygun olmak, anlaminda kullanilir.

Islahat kelimesi de buradan gelir.

Kendi varligindan soyunmak, Hakk’in niir elbisesini gi-
yinmek.

“Hayye ale’s-salah”; 1slah olun, yenilenin, varlik elbisenizi
terk edin, niir elbisenizin farkina varin, gibi ¢evirebiliriz.

Yani; varligin zahiri ve batin1 yoniine bakip sekil gorme-
mek, sliret gormemek.

Varlik; siiret ve siret boyutuyla, her iki cihetiyle de, bizzat
Hakk’in niru ile sarihidir.

5. bolim: 2 kez sOylenen, “Hayye ale’l-felah.”

Felah; kurtulusa eren, 6ze eren, felahta daim olmak, fevz
bulmak, necat bulmak.

iflah oldu yani kurtuldu buradan gelir.

Ozii anlamak ve varhgin bir 6zden gelen bir agilim oldu-
gunu anlamak, iflah olmaktir.

200



Kurtulus yani iflah olmak 2 boyuttur.
I1ki kendi varhgindan gecmek,”Fenafillah” sirrina erismek.
Sonra ise “Bekabillah” zevkine erismek.

Felah bulmak; climle varlik, hem zahir hem de batin boyu-

tuyla, her an Hakk’in nfiru ile hareket eder hakikatidir.

Lokman Siresi 5: “Ulaike ald huden min rabbihim ve uliike

humul muflih{in.”

Meili: “Iste onlar, kendilerini viiciidlandiranin dosdogru

yolu iizeredirler ve iste onlar Ozii anlamis olanlardir.”

6.boliim: 2 kez soylenen, “Allah-t Ekber” hakikati ise
Hakk ve Halk boyutlar1 seslenisinin sirridir.

Hakk cihetiyle ve Halk cihetiyle ciimle alemi ihata eden

Allah’in ytceligidir.

Rih boyutuyla ve niir boyutuyla yiice olan Allah’tir.
7. béliim: 1 kez sdylenen “La ilahe il1Allah”

Cok manalar igeren bolimdiir.

“La” hiclik boyutudur.

“Il1a” heplik boyutudur.

Hepligiyle hicligiyle sadece Allah.

Allah, hem ehad hem de vahid yoniiyle tekdir.

Bu climle Kainat O’nun tekligini gosterir.

Al-i imran Stresi 2: “Allahu 14 ilahe illa huvel hayyul kay-

”

yam.

Meali:“Allah’tan baska gii¢ yoktur, O’'ndan gayrisi yoktur,

diri olandir, varlig1 diri tutan strip gidendir.”

Iste Ezan:

Ezan, goriinen varligin hakikatine arif olmaya davettir.
Her varliktan her an seslenenin Allah oldugunun isaretidir.
Ezan, kendini bilmeye davettir.

Ezan, viicidumuzdan gelen sesi duymaya davettir.

201



Allah ile birlikte oldugumuzun ve her an Allah’a teslimiyet
icinde hareket etmenin suurunda olmaya davettir.

Ezan, hakikatlere arif olmaya davettir.

Ezan, Allah nedir, bu hakikati bilmeye davettir.

Sahitlik sirrina davettir.

Varligimizdan ge¢meye, Hakk elbisesini giymeye davettir.
Ezan. Hakk ile Hakk olmanin sirina vakif olmaya davettir.
Ezan, Allah’a teslimiyete davettir.

Ezan, her an secdede olmanin sirrina davettir.

Ezan, Muhammed boyutundan gelen bir seslenistir.
Onun icin “Ezan-1 Muhammedi” denir.

Ezan, {lm-i Tevhid makamlarinin isaretidir.

Ezan 7 makama isarettir, 7 sifata isarettir.

Fena ve Bekd makamlarina isarettir.

“La ilahe Il1Allah”

202



KIYAM RUKU SECDE MAKAMI

Namazda kiyam, riik{, secde ederiz.

Beden olarak bunlar1 yapariz.

Peki ya nedir bunlarin manalar1?

Kiyam, riik{, secdenin makami nedir, manasi nedir?

Kur’ani manada secde nedir?

Kur’an tiim varligin Allah’a secde halinde oldugunu belirtir.

Peki, nedir hakikatte secde?

Biz hep alnimiz1 yere koymay1 secde olarak biliriz.

Oysa Kur’an; goklerde ve yerde ne varsa her seyin Allah’a
secde ettigini belirtir.

Peki, nedir secde lizere olmak?

Kur’an'da tarif edilen secde hakikati nedir?

“Secde Makami1” nedir?

Hakk ile Hakk olma makamau.

Damlanin deryaya karisma makami.

Zamandan zamansizliga gegme makamai.

Bedenden bedensizlige ge¢gme makami.

Uflenen Ruh’a erme makamu.

Varligindan gecip aslina teslim olma makami.

Semme VechAllah makami.

Kur’an’da her varligin Allah’a secde ettigi belirtilir.

Golgeleri bile secde eder diye bildirilir.

Her sey Allah’a secde halinde ise, bedenen bizim secde-
miz nedir?

Basimizi topraga koymak midir secde?

203



Eski tarihlerde secde diye bilinen davranisa hep rastliyoruz.

M.0 5-6 bin yillarinda Misir mitlerinde, tiim alemi yara-
tan, bas tanri olan “Ra” ya, ¢ocuklarinin, “Isis, Osiris, Su, Set,
Geb”.... konusurken secde halinde konustuklari yazilidir.

Samanlarda, Azteklerde, Mayalarda ve birgok kiiltlirde sa-
bah giinesin ilk topraga degdigi yere secde ettikleri goriliir.

Stiimerlerde, Hintlilerde, Araplarda, Farisilerde tanrilari ile
hep secde edilerek konusulur.

Vatikan'da rahipler Papa’y1 selamlamak icin secde ederler.

Papa, Baba demektir ve tanriy1 temsil eder.

Eski tarihlerde, Krallara, Padisahlara, secde etmek, ayak-
larina kapanmak sartti.

Inceledigimizde gériiyoruz ki secde denilen davranis her
toplumda vardir.

Topraga egilmek, ayaklara kapanmak anlamina geliyor.
Peki, Kur’ani manada secde nedir?
Kur’an bizlere her varligin secdesinden bahseder.

“Goklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve istemese de
ve onlarin golgeleri dahil, sabah, aksam hi¢ durmadan Allah’a

secde ederler” diye bildirilir.
Kur’an bizlere; “Yildizlar ve agaclar her an secde halinde-

» A

dirler” dyetini sunar.

Yildizlarin, agaglarin her an Allah’a secde halinde oldu-
gunu belirtir.

Yildizlar, agaclar Allah’a nasil secde ederler?
Kur’an bizlere farkli bir anlamda secdeden bahseder.

Secde makamina gelen, o makamin suuruna ulasan her
varligin her an Hakk’a secde halinde olduguna sahit olur.

Peki, secde makamina nasil ulasir kisi?

Namazda alnimizi yere koymakla secde makamina ula-
SIr miy1z?

204



Secde makamina ulasmak; idraki, suhud-1 Glvi bir yolcu-
lugun sonunda olur.

Ve o makama ulasan artik geri donemez.

Oyle bir Ask-la Hakkin Cemaline tutulur ki artik onun geri
dontisii yoktur.

Clinkii geri diye bir sey kalmamistir.

Her yer “0O” olmustur.

“Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin” ayeti bu ha-
kikati dile getirir.

Evvel de Ahir de Zahir de Batin da hep “0” olmustur.

Her yer” Semme vechAllah” olmustur.

Yani her yer “Allah’in yiizii” olmustur.

Secde makamina ulasan her an; Vech ile Vech’de Vech ol-
mustur.

Iste onun icin Secde makamina ulasan daimi secdeye varir.

Artik onun yiiriimesi de oturmasi da ¢alismasi da konus-
masi da seyretmesi de her seyi secde olmustur.

Secde makami yolculugu nasil bir yolculuktur.

“Kiyam Makami1” sonrasi “Riikii Makam1” sonrasi1 “Secde
Makam1”

Tim bu makamlara adim atmadan Kkisi, 6nce abdest alir
yani gonliinl tiim diinya menfaatlerinden temizler, tiim dedi-
kodulardan temizler, kin, nefret, gurur, kibir, hasetlik, fesat-
lik gibi tiim koti hallerden kendini temizler.

Hatalarini anlar ve bir daha yapmamaya soz verir.

Clinkii goniil abdest aldig1 zaman, yani gonliinii tertemiz
yapanin goniil kapilari bir bir acilir, hakikatler bir bir sunulur.

Kiyam makaminda Kkisi; tiim varlig1 tutan, tiim esyay1
ayakta tutan, tiim varlikta “Hayy” olan, tiim varlikta diri olan,
tiim varlikta isleyip duran, tiim Kainat1 ayakta tutan Hakk"
miisahede eder.

205



Kiyam makaminda kisi “Kayyum” olan Hakk’a teslim olur.

Tim varhgi kiyamda goriir, tiim varlikta “Kayyum” olani
gorur.

Rik( makaminda Kisi; kendindeki ve tiim varliktaki son-
suz niteliklere, kendinde ve tiim varlikta sahit olur.

Tim varhktaki sifatlarin inceliklerine sahit olur.

Her bir sifati her bir sifatta, sifatin manasina ulasarak sa-
hit olur.

Riik{, “ra-ke-a” egildi, diiskiin oldu, sifatlarindan gecti, ken-
dine nisbet ettigi sifatlar1 sahibine teslim etti ve boylece tiim
varliktaki sifatlarin Hakka ait oldugunu anlada.

“ra-ke-a” zenginlikten fakirlige diismek diye de bilinir.

Buradaki zenginlik tiim sifatlari kendine nisbet etmekle
kendini zengin sanmanin gafleti ve fakirlige diismek ise tiim
sifatlarini kaybetmekle hicbir seyi kalmamanin irfaniyeti.

Secde makami; tiim viictidlar: tutan giicii idrak etmek ve
bu glicten ayri olmadigini bilmek ve her seyiyle teslim olma-
nin suuruna ulagmak.

Bu makamda kisi anlar ki tiim varlig1 tutan kudret tek
kudrettir.

0 tek kudret icten disa, distan ice tiim varlig1 tutuyor ve
tiim varligi kendine bagliyor. Yani kendine secde ettiriyor.

Varligin sistemindeki, isleyis, nitelikler ve bedenleri tu-
tan giic her an tiim Kainatin sahibi olan Zata baghlik i¢inde
yani secde i¢indedir.

Secde makaminda kisi; kendi viicidunu ve tiim varligi tu-
tan kudreti anlar ve kendinden geger.

Bedenini terk eder, ciimle varligin Hakka secdesine sa-
hit olur.

Tlm varlhikta Hakkin yiiziinii goriir.

Tim varhigin her an Hakka bagl oldugunu gortir.

Varlikta varlig1 tutan Hakk goriir.

206



Bir damla misali deryadan ayri olmadigina sahit olur.

Tlm varlikta iiflenen Ruh hakikatine sahit olur.

Tim varligl tutan tek Zata sahit olur.

Tim mevcudati her an tutan, her an onu ¢alistiran Zata
sahit olur.

Kesret alemi gibi goriinen alemin vahdet olduguna sahit olur.

Zamandan zamansizliga gecer.

Bedenden bedensizlige gecer.

Uflenen Ruh’a erer.

Nasil ki kulagimiz, gézlimiiz, elimiz, ayagimiz yani tiim or-
ganlarimiz ve tiim hiicrelerimiz her an viichidumuza nasil bag-
liysa, secde halindeyse, iste bu Kainattaki tim varlik, her an
Zat-1 mutlak olan Allah’a baglhdir, yani secdededir.

Iste, secde makamina eren, hep o suurda durur, nereye
bakarsa baksin climle varligin 6zlintin Hakk oldugunu bilir.

Iste bu makamin zevkiyle Muhyiddin Ibn Arabi “Kim Al-
lah’a gercekten secde ederse, ebediyen basini secdeden kal-
diramaz.” demistir.

Namazda kiyam, riik( ve secde ederiz.

Bunlarin Kur’an agisindan anlamlari nedir?

Kiyam, kayy(m, kiyame, ikdme, kiyamet birbirine bagh
kelimelerdir.

Allah’in “El Kayy(m” esmasi vardir.

Kayylm “~s&"; diri olup diriligiyle stirtip giden, ihata eden,
kontrol eden, ayakta tutan, ayaga kaldiran.

“El Kayylim” esmasi, “Hayy” esmasinin varhiktaki strip
giden boyutudur.

Kiyam, kayyum, kiyame, ikame, ayni kokten gelen keli-
melerdir.

“Kayylim” esmasinin boyutu, Allah’in, her varhigi isleyi-
siyle ve nitelikleriyle ayakta tutmasidir, kontrol etmesidir.

207



Kayylm esmasi, her varlikta ikdme boyutudur.

ikame, her varlikta olan isleyis boyutudur.

Tim varlikta fiiliyle fail olan Allah’tir.

Ikdme kelimesi, kiyam-kayy{im kelimesinden gelir.

Toplumda kiyam, “Namazda ayakta durmak” diye bilinir.

Oysa Kur’an boyutunda; her varlig1 ayakta tutan, kayyim
olan Allah’tir diye ayetler vardir.

Ayakta tutmak, ikdme etmek kelimesinden gelir.

Allah her varlikta ikdme olandir.

Yani varligi ayakta tutandir.

Varligi tiim nitelikleri ile kusatandir.

Salat-1 ikdme nedir hakikati buna isaret eder. (Nisa Stiresi
103. Bakara Stiresi 110)

IkAme kiyam kelimesi ile baglantilidir.

Kiyami namazda ayakta durmak diye 6grendik.

Kiyam, varlikta kayyum olan Allah’tir hakikatidir.

Kiyam, her varligi kavrayan, tutan Allah’tir hakikatidir.

Kiyam Kur’an'da soyle gecer.

Al-i imran Stresi 2: “Hu el hayy el kayytm.”

Meali: “O hayy olandir, kayy(m olandir.”

Kiyam'l inceledigimiz zaman; varlig1 ayakta tutanin, varli-
gin viicdunu tecellileri ile tutanin Allah oldugunu anliyoruz.

Varligin beseri viicidunun ayakta durmasi, Allah'in kay-
yum boyutu iledir.

Anliyoruz ki salat-1 ikame:

Her varlik, kayy(im esmasiyla ayakta durur ve siiriip gider.

Her varligi hayy esmasiyla ve kayylim esmasiyla ihata
eden Allah'tir.

Her varligi kontrol eden Allah’tir.
Her varlikta her an isleyen Allah'tir.
Her varlig sifatlariyla kusatan Allah’tir.

208



Her varlik Allah’in hakimiyetini gosterir.

Fiiliyle fail olan Allah’tir.

Namazda kiydmda durmanin hikmeti:

” Allah'im! Benim viicidumu ve her varligin viicGdunu her
an ayakta tutan sensin.”

“Allah’im! Her varlikta her an fiilinle fail olan sensin” id-
rakidir.

Higbir varlik kendi viiciidunu tutamaz, o viictidun 6ziinde
olan kudret, viiclidu ayakta tutar.

Toplumda, bir sirket icin “Kayyum atand1” sozii de “Kay-
yim” kelimesinden gelir.

Kayyum atandi s6zii, devletin kontroliine gecti, demektir.

Iste her varlig1 her an ikAme eden, yani kontrol eden Al-
lah’in “El Kayy(im” esmasidir.

“El Kayy(m” hakikatine eren kisi, her varligi ayakta tutanin,
her varlikta isleyenin, Allah oldugunun suuruyla hareket eder.

“El Kayylm” esmas1 gonliinde tecelli eden Kkisi, her anini
kiyam lizere gegirir.

Yani, her nereye bakarsa baksin, her varligi idare edenin,
her varligi tecellileri ile ayakta tutanin Allah oldugunu goriir.

“El Kayylim” esmasi, namazdaki kiyam boyutunun, var-
liktaki manasal boyutudur.

El Kayylm” esmasi fiil, fail hakikatidir.

Kisi kendine nisbet ettigi isleyisin Allah’a ait oldugunu
anlayabilmesi i¢in, bu esmanin varliktaki boyutuyla bulus-
masi gerekir.

Kisi kendi bedenindeki isleyisin sahibi degildir.

Kendi bedeninde olan isleyisi yapan degildir. .

Yani kisi kendi bedeninin isleyisinde asla ve asla mukte-
dir olan degildir.

209



“El Kayylm” esmasi, her varligi isleyisiyle hareket ettire-
nin Allah oldugunun a¢ilimidir.

Bu hakikate eren Kkisi, kendine isleyis nisbet etmez.

Riik@ hakikati, Allah’in varliktaki sifatlar boyutudur.

Namazda riikiiya egilmek, sifatlarin sahibinin Allah oldu-
gunun suuruna ulasmaktir.

Kur’an'da 13 yerde riik( kelimesi geger.

Al-i Imran Stresi 43: “Ya meryemuknuti li rabbiki vescudji
verkai mear rakiin.”

Ya Meryem uknuyi : Ey Meryem, kanitin, icten samimi uyan, itaat

eden, uyan,
Li Rabbi-ki : Rabbin icin,
Ve esecede : Secde et, teslim ol, varligini anlayip teslim
olmak,
Ve irkai : Riikd, sifatlarin sahibine teslim olmak,
Mea el rakiine : {le, birlikte, tiim, riikd, sifatlar, nitelikler,

Meali: “Ey Meryem! Rabbini anlayip itaat edenlerden ol ve
tiim sifatlarini, sifatlarin sahibine teslim et ve tiim varligini,
varligin sahibine teslim et.”

Bu boéliimde riiki iki yerde gecer.

“Verkai mear rakiin-tiim sifatlarinin Allah’in sifatlari ol-
dugunu bil.”

Riik{ "ra,ke,a” kelimesinden gelir.

Riik(; egilmek, diismek, niteliklerinden ge¢mek, sifatla-
rindan ge¢cmek anlamlarina gelir.

Egilmekten maksat, tiim sifatlarin Zatina egilmesi haki-
katidir.

Varlikta bulunan tiim sifatlar, sifatlarin sahibi olan Zata
egilmistir, o Zata yoneliktir, o Zata sabittir.

Mirselat Stiresi 48: “Ve iza kile lehumurke( 13 yerkeln.”

210



Ve iza kile lehum : Onlara denildigi zaman,

irketi : Riik edin, nitelikler, sifatlar1 anlayip teslim
olmak,
La yerkeline : Yok, olmazlar, riik{, nitelikler, sifatlar,

Meali: “Onlara sifatlar1 anlayip teslim olun denildigi za-
man, sifatlar1 anlayip teslim olmazlar.”

Farkli miuelliflerin meallerinden 6rnekler.

Diyanet isleri Meali: Onlara, “Riik(i edin (namaz kilin)”
dendigi zaman riik(i etmezler.

Kur’an Yolu (Diyanet Isleri): Onlara, “Allah’in huzurunda
egilin!” denildiginde egilmiyorlar.

Diyanet Vakf1 Meali: Onlar, kendilerine: “Allah’in huzu-
runda egilin!” denildigi vakit egilmezler.

Mehmet Okuyan Meali: Onlara “(Allah’a) boyun egin!” den-
diginde boyun egmezler.

Mustafa Islamoglu Meali: Zira onlara Allah’in huzurunda
sayglyla egilin denildiginde egilmezler.

Omer Nasuhi Bilmen Meali: Onlara “Riikii ediniz!” denil-
digi zaman riik( etmezler.

Kur’an1 inceledigimiz zaman riik@ baska bir anlamda kar-
simiza ¢ikiyor.

Riik(i eger namazin icinde ellerimizi dizimize gotiiriip
egilme olsaydi, boyle bir ifade ile karsilasirdik.

Namaz, bedeni anlamda kiyam, riik{i, secdeden olusuyorsa,
burada rik bash basina geciyor.

O zaman riik{ bildigimiz anlamda degil, Kur’an manasina
bagimsiz bir anlam olarak karsimiza ¢ikiyor.

Iste kiyam, riik{i, secde Kur’an’a gére daha derin anlam-
lar tasiyor.

211



Bizlere kiyami ayakta durmak, riikiiyu ellerimizi dize deg-
direrek egilmek olarak 6grettiler.

Bizlere secdeyi, basimizi topraga degdirmek olarak 6g-
rettiler.

Bize 0gretilen secde ile Kur’an'da bahsedilen secde ayni
degil midir?

Secde nedir diye ¢ok iyi diistinmemiz gerekir.

Basimizi yere koymak midir secde?

Kur’an'in sundugu secde sirr1 nedir?

Bunu ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Secdeyi, basimizi yere koymak diye 6grendik.

Secdeyi, namazda bir boliim diye 6grendik.

Basimizi yere koymay1 da samimi bir sekilde Allah i¢in
yaptik.

Ciinki ailemizden dyle 6grendik.

Bakara Siresi 170: “Onlara Allah’in sundugu seylere tabi
olun denildigi zaman, derler ki: Hay1r, biz atalarimizi ne lizere
bulduysak ona tabi oluruz. Eger atalar1 bir seyi akil etmiyor-
lar ve dogru yol iizere olmasalar da mi1?”

Atamizdan, secdeyi basimizi yere koymak diye 6grendik.

Secde, basimizi yere koymak midir?

Secde, namazda bir bolim mudur?

Oysa Kur’an, bambaska bir secde sunuyor.

Oysa Kur’an, yerdeki gokteki her seyin her an Allah’a secde
icinde oldugunu isaret ediyor.

Varligin golgesinin bile Allah’a secde etme sirr1 ne olabilir?

Rad Stresi 15: “Ve lillahi yescudu men fis semavati vel ardi
tavan ve kerhen ve zilaluhum bil guduvvi vel asal.”

212



Ve li Allah yescudu

Men fi el semavat ve el ard

Tavan ve kerhen

Ve zilalu-hum

Bi el guduvvi ve el asal

: Allah’a, secde eder, teslimdir, birlik
halinde,

: Kim, ne, sema, gok ve yerde,
yeryuzu,

: Istese de ve istemese de, her
yoniiyle,

: Onlarin golgeleri,

: Sabah ve aksam, hi¢ durmadan,

Meali 1: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve is-
temese de ve onlarin golgeleri dahil, sabah aksam hi¢ durma-

dan Allah’a secde ederler.”

Meali 2: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, igiyle disiyla her
seyiyle ve onlarin golgeleri dahil, sabah aksam hi¢ durmadan

Allah’a secde ederler.”

Ayette acik secik her seyin Allah’a secde ettigi belirtiliyor.

Yoksa bizim secde diye 6grendigimiz secde degil mi?

Peki, nedir o zaman secde?

Secdenin derin sirr1 nedir?

Nedir secdenin hakikati?

Teslim diye cevirirdik hep.

Oysa Kur’an'da “yescudu

» o«

secde” kelimesi varda.

Yildizlarin ve agaglarin secde etmesi nedir?

Gokteki y1ldiz nasil secde ediyor?

Yerdeki agaclar nasil secde ediyor?

Rahman Stresi 6: “Yildizlar ve agaglar her an secde ha-

lindedirler.”

Biz namaz kiliyor kilmiyor diye kavga ederken.

Biz seriatl seriatsiz diye kavga ederken.

Biz namaz kilmayani kafir goriirken, cehenneme atarken,
Kur’an bizlere bambaska bir secdeden bahsediyor.

213



Nedir, Kur’an'in belirttigi secde?
Nedir, her varligin her an Allah’a secde icinde olmas1?

Nahl Stresi 49:”Ve lillahi yescudu ma fis semavati ve ma
fil ard1 min dabbetin vel melaiketu ve hum 13 yestekbir{in.”

Meali: “Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa, biitiin varlik-
lar ve biitiin kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.”

Nedir, YGsuf’a, on bir yildizin, giinesin ve ayin secdesi?

YGsuf'dan murad nedir?

Yasuf Stresi 4: “iz kale yasufu li ebthi ya ebeti inni re
eytu ehade asere kevkeben ves semse vel kamere re eytu-
hum 11 sacidin.”

Meili: “Yasuf babasina demisti ki: Ey babacigim! Ben on bir
yildiz1 ve giinesi ve ay1 bana secde ediyorlar olarak gordiim.”

Y@isuf’a anne ve babasinin ve tiim kardeslerin secde et-
mesi nedir?

Yisuf Stresi 100: “Anne ve babasini tahtin iizerine oturttu
ve sonra da hepsi birden ona secde ettiler.”

Secde Allah’a degil miydi?

Peki, Ylisuf’a olan secde neydi?

Secde Allah’a degil miydi?

Peki, Adem’e olan secde neydi?

Meleklerin secdesi neydi?

Araf Stiresi 11: “Kulna li el melaiket uscudi li Adem fe se-
cedll.”

Kur’an'in isaret ettigi secde tiim varligin Allah ile bir ol-
dugunun sirridir.

Ciimle alemde her varlik her an Allah’a baghlik i¢indedir.

Varlik teni ile de cani ile de Allah’a aittir.

Tlm sifatlar Allah'in zatina baghdir.

Allah’in zatina bagh sifatlar, zatindan ayr1 degildir.

214



Bu sifatlar ezeli ve ebedidir.

Bu sifatlar tiim varligi kusatmistir.

Bu sifatlara “Siibuti sifatlar” denir.

Yani Zatina bagh degismeyen sifatlar.

Bunlar sunlardir:

Hayat- ilim- irade- Semi- Basar- Kudret- Kelam ve Tekvin
Sifat-1 subutiye demek, Hakk’'in Zatina sabittirler demektir.
Degismeyen demektir.

Varliktaki tiim nitelikler bu sifatlardan olusmustur.

Her varlikta tecelli eden sifatlar Allah'in zatina secde ha-
lindedir.

Hakk’in Zat1 baki oldugu gibi, sifatlar1 dahi Zati ile bakidir.

Kiyamlari Zatullah ile kaimdir, kendilerine ait viictdlar
yoktur.

Hakk’a mahsus olan bu sifatlarin ciimlesi, insanda mev-
cud olup, insanda tecelli etmistir.

Bu alemdeki tiim sifatlar, Zat boyutuna secde halindedir.

Bunu gorenler yani secde sirrina erenler, teslimiyet ve te-
vekkiil icindedirler.

Her varligin her an Allah’a secde halinde olmas;, birlik, bii-
tiinliik, beraberlik boyutuna isaret eder.

Insanin viicidundaki hiicrelerin, birlik icinde oldugu gibi,
bu alemde béyledir.

Insan kendinde olan her bir sifatin sahibinin Allah oldu-
gunu bilmeli ve her an bu suurda yasamaldir.

Iste bu suurda yasamak da bir secdedir.

Secde hakikatine erebilmek i¢in, kendi bedenini var edeni
ve kendi bedeninde her an tecelli edeni bilmek gerekir.

A'raf Stresi 206. ayette bu cok giizel isaret edilmistir.
A'raf Stiresi 206: “Innellezine inde rabbike 14 yestekbirtine
an ibadetihi ve yusebbihlinehu ve lehu yescudiin.”

215



Inne ellezine : Muhakkak, o kimseler,

inde rabbi ke : Katinda, ona ait, rabb, sen, senin
viucidlandiran,

La yestekbirline : Kibirlenmezler, bliytiklenmezler,

An abideti hi : Kulu olmak, O’'nun,

Ve yusebbihline-hu : Tesbih ederler, fiil sifat Zatinin tecellilerini
idrak etmek,

Ve lehu yescudun : Ona, teslim olmak, secde etmek,

Meali 1: “Muhakkak ki biitiin tecellilerin Rabbine ait ol-
dugunu bilen o kimseler, O'nun kulu oldugunu bilip kibirlen-
mezler. Fiil, sifat, Zati’'nin tecellilerini idrak ederler ve O’na
teslim olurlar.”

Meali 2: Muhakkak ki kendilerini viicidlarinin, viicidunu
sekillendirenin, kendilerinde her an tecelli edenin kim oldu-
gunu bilen o kimseler asla kibirlenmezler, O'na olan kullukla-
rini bilirler, tiim varligin O'nun deryasindan oldugunu bilir-
ler ve O’na her an secde halindedirler.

Iste bu ayette belirtildigi gibi secde makamina erismek,
her varligin her an secde icinde oldugunu gorebilmek ancak
kendini var edeni ve kendinde her an tecelli edeni anlamakla
muimkiin olacaktir.

Her an secde i¢cinde olmak, varligin her an Allah’a bagli-
lik-salat icinde oldugunu anlamakla miimkiin olacaktir.

Hacc Shresi 15: “E lem tera ennallahe yescudu lehu men fis
semavati ve men fil ardi ves semsu vel kameru ven nuciimu
vel cibalu ves seceru ved devabbu.”

216



E lem tera : Bakip da gérmez misin?

Enne Allah yescud : Muhakkak Allah, secde eder, teslim
olan,

Lehu men fi es semavati  : Ne varsa, ona, kimse, olanlar,
semalarda,

Ve men fi el ard1 : Kim, ne varsa, yerytziinde,

Ve el semsu ve el kamer  : Giines ve ay,

Ve en nucimu : Yildizlar,

Ve el cibalu : Daglar,

Ve el seceru : Agaclar, gelen, soy, takip eden,

Ve el devabbu : Hayvanlar, yliriiyen, canli, yasayan,
yasam,

Meali: “Bakip da gérmez misin? Goklerde olanlar ve yerde
olanlar, giines ve ay ve yildizlar, daglar ve agaclar ve hayvan-
lar, ne varsa muhakkak ki Allah’a secde ederler.”

Burada da garpici bir sekilde belirtildigi gibi, her sey her
an Allah’a secde halindedir.

Insan anlamak i¢in bakmalidir.

Gormek i¢cin bakmalhdir.

Her varlik Allah’in sifatlari ile donatilmistir.

Tlm sifatlar Zatina secde halindedir.

Bir agacin yapraklarinin agacin gévdesine bagh oldugu gibi...

Tim organlarin, tiim hiicrelerin bir bedene bagl oldugu
gibi...

Tim varlikta Allah’in zatina her an baghdir, her an secde
hélindedir.

Iste bu hakikati gorenler, ddim secde iginde olurlar.

Allah’tan gayri bir sey gérmezler, O'ndan gayri bir sey bil-

mezler.

217



Neml Siiresi 25: “Ella yescud lillahillezl yuhriculhab’e fis
semavati vel ardi ve yalemu ma tuhfiine ve ma tulindin.”

Ella yescudi li Allah : Degil, yok, nasil, secde etmezler, teslim,
Allah

Ellezi yuhricu : Ki o, ortaya ¢ikarandir,

El habe : Dane, tohum, sakli olan, gizlj,

goriinmezken ag¢iga ¢ikan,

Fies semavati ve el ard : Goklerde olanlari ve yerde olanlari,

Ve yalemu : ilmin sahibidir, ilmiyle var edendir,

Ma tuhfun : Bilmediginiz, sakladiginiz sey,
gorinmeyen,

Ve ma tulinune : Agik olan, bildiginiz, gérdiigiiniiz,
acikladiginiz seyi

Meali 1: “Allah’a nasil secde etmezler? Ki O goklerde ve
yerde olan her seyi, bir tohumdan ¢ikarir gibi aciga ¢ikaran-
dir. Goriinen ve goriinmeyeni ilmiyle var edendir.”

Meali 2: “Her seyin Allah’a secde ettigini nasil gérmezler?
Ki O’dur goklerde yerde olan her seyi, bir tohumdan aciga ¢1-
karir gibi agiga cikaran. Acik olan ne varsa, gériinmeyen ne
varsa her seydeki ilmin sahibi O’dur.”

Burada da muhtesem bir sekilde tohumdan agiga c¢ikan
agac ornegi verilir.

Tohumdan ag¢i18a ¢ikan agagta tiim yapraklar, dallar, ¢icek-
ler, meyveler her an agaca secde halindedir.

Iste bu dlemde de her sey her an Allah’a secde halindedir.

Eger bakip gorebilirsek muhakkak ki bu hakikati anlaya-
cagiz.

Secdenin ne oldugunu idrak edecegiz.

Eger Kainat kitabini iyi okuyabilirsek muhakkak ki kiyam,
riki, secde hakikati anlasilacaktir.

218



Ingikak Siresi 21: “Ve iza kurie aleyhimul kuranu 14 yes-
cudtn.”
Ve iz kurie : Oldugunda, okumak, gdstermek, anlatmak,
Aleyhim el kurdnu : Onlara, kur’an, Kainat kitabi, okunan sey,

La yescudiine : Yok, secde, teslim olmak,

Meili: “Kainat Kur’an'indan hakikatler onlara her an okun-
dugu halde teslim olmuyorlar.”

Iste bu béliimde belirtildigi gibi, canli kitab olan varlik
kitabinin varolusunu ve isleyisini anlamak, secde hakikati-
nin ne oldugunun anlasilmasina kapi acacaktir.

Kur’an okunan sey demektir.
Her varlik okunacak bir kitabdir.
Climle Kainat bir Kur’an'dir.

Her varlik bir ayettir.

Her varlik kendindeki sonsuz ayetlerle, yani sonsuz isa-
retlerle hakikatleri sunar.

Onun icin Yasuf Shresi 105. ayette tiim Kainat apacik bir
kitab, apacik bir Kur’an olarak belirtilmistir.

Yisuf Stiresi 105: “Ve keeyyin min ayetin fis semavati vel
ardi yemurrine aleyhd ve hum anha murid{in.”

Meali: “Goklerde ve yerde nice ayetler vardir ki yanindan
gelip gecerler ve onlar onun farkina varmazlar.”

Insan ayet denilince hemen, Mushaf-1 Serif'deki yazilar
diisiinmemelidir.

Ayet denilince, Yiisuf Stresi 105. ayette belirtildigi gibi,
her varliktaki isaretleri, delilleri, hakikati gdsteren izleri dii-
stinmelidir.

Insan, Kainat1 okuyabilecek bir yetenekte yaratilmistir.

Varolusu ve var edeni idrak edebilecek bir kabiliyette ya-
ratilmistir.

219



Insan kendine verilen, akly, tefekkiirii, tercihi, suuru, muha-
kemeyi, gormemezlikten gelmemelidir.

[ste insan yayilmis bir kitab olan varlik Kur’an’in1 okudu-
gunda secde hakikatine erecektir.

Ve her varligin Allah'in zatina baglh oldugunu gorecektir.

Kur’an'da kiyam, riik, secde ayeti birlikte Hacc Stresi 26.
dyette gecer.

Hacc Siiresi 26: “Ve iz bevve’na li ibrahime mekanel beyti
en 1a tusrik bi seyen ve tahhir beytiye lit taifine vel kdimine
ver rukkais suctd.”

Ve iz bevve na li Ibrahim  : Nokta, gdsterme, aciklama, belirtmek,
biz, Ibrahim,

Mekane el beyt : Mekan, makam, bulunan yer, ev, hane,
oda, viiclid evi,

En 13 tusrik : Sirk kosmak, ortak kosmak,

Bi seyen : Bana higbir seyi,

Ve tahhir beyti : Temizle, temiz tut, evimi, gonil evimi,
Li el taifin : Tavaf, arayanlar, dolasanlar,

hakikatler icin dolasanlar,

Ve el kaimine : Kdim olan, mevcut, varligi tutan,
ayakta tutan, diri olan,

Ve el rukkai : Rikd, nitelikler, sifatlar,

El suctd : Secde, teslim olma, tiim varhigiyla
teslim olmak,

Meali: “Ibrahim’e, Bizi kendi viicid evinde bulacagini be-
lirttik. Bana higbir seyi ortak kosma, hakikatlerin arayisinda
olanlar i¢in, tiim varlig1 tutani ve tiim varlhktaki nitelikleri
ve tiim varligiyla teslim olmay1 anlamak isteyenler i¢in, go-
nil evimi temiz tut, diye bildirdik.”

Burada, Hazreti ibrahim tizerinden bildirilen hakikat, tiim
insanliga olan bir bildiridir.

220



Insan Allah’ kendi viic(id evinde bulmalidir.

Her varligin 6ziinde Allah’a sahit olmalidir.

Kendine asla benlik isnat etmemelidir.

Ve Allah’a asla ortak kosmamalidir.

Yani hem sen varsin, hem de ben varim dememelidir.

Kendi 6z varliginin sahibinin Allah oldugunu bilmelidir.

Tim varlig1 kayyum esmasi ile ayakta tutan Allah'tir.

Tim varhig: riikk(i esmasiyla sifatlandiran Allah’tir.

Tiim varhigi siiclid esmasiyla zatina secde i¢cinde halk eden
Allah'tir.

i§te hakikatte kiyam, rik{, secde hakikati budur.

Her varlikta her an kayyum olan, riik(i olan, sacid olan
Allah'tir.

Iste Hazreti Ibrahim tizerinden bildirilen hakikat budur.

Alak Stresinde de secdenin hakikati bildirilir.

Alak Siresi 19: “Kella 14 tutihu vescud vakterib.”

Kella : Hayur, asla, dogrusu,

La tutihu : Itaat yok, uymak yok,

Ve uscud : Secde, teslim olmak, tiim varligindan gegmek,
Ve ikterib : Yakinlagma, yakinlik,

Meali 1: “Asla o hallerine itaat etmemeli ve hakikatlere tes-
lim olmali ve yakinlagsmali.”

Meali 2: “Asla olumsuz duygulara itaat etmemeli ve secde
icinde olmal1 ve her an yakinlik icinde olmalidir.”

Burada da belirtilen “uscud” secde iginde olmak demektir.

Burada da secde hakikati ¢ok giizel isaret edilmistir.

Burada isaret edilen hakikat, temizlenmeden yani varl-
gindan gegmeden, yani varliginin sahibi olan Allah’a teslimi-
yet icinde olmadan secde makamina erisilemez hakikatidir.

Bu ayette de kiyam ve riikQ yoktur.

Ama secde boyutuna isaret vardir.

Eger secdeyi basimizi topraga degdirmek olarak diisiiniir-
sek, Kur’an anlamini kagiririz.

221



Alak Siresi 10. ayette gecen salla kelimesi, temizlenmek
olarak ge¢mistir.
Alak Siresi 10: “Abden iza salla.”
Abden : Kul, kulluk, kole,

iza salla : Kutsanmak, dua, korunmak, temizlenmek,

Meali: “Kulun temizlenmesini.”

Alak Stresi:

9- Nehyedilen seyi diisiindiin mii?

10- Kulun temizlenmesini.

11- Dosdogru Hakk yolu tizere olmanin ne oldugunu dii-
stindiin mi?

12-Ya da tiim varliktaki isleyisi, fenalardan sakinmays, or-
tak kosmamay:.

13- Diisiindiin mii? Yalanlarda kalmay1 ve eski cehalet bi-
lislerine geri donmeyi.

14- Allah’in 6gretmesinin nasil oldugunu bilmiyordun.

15- Dogrusu bir kimse eger cehaletinden vazge¢mezse, el-
bette kendi aklindaki bildiklerine stiriiklenir gider.

16- Hatalarin ve yalanlarin yoniine doner.

17- Artik o yoneldigi hiddet dolu hallerini birakmali.

18- Dayandig o kotiiliik hallerinden vazgeg¢meli.

19- Dogrusu o hallerine itaat etmemeli ve hakikatlere tes-
lim olmali ve yakinlasmal..

Iste kisinin secde makamina erebilmesi icin, temizlenmesi,
varligindan gecmesi, yalanlarda kalmamasi, kibrini terk et-
mesi gerekir.

Secde makami ddim salat makamidir.

Yani her an Allah’a baghlik suuruyla hareket etmektir.

Tim varhk Allah’la birlik icindedir.

222



KURAN’A GORE iBADET

Diinyada her inang gurubun Allah’a yonelisi, niyazi ibadettir.
Her kez atasindan 6grendigi sekliyle Allah’a yonelir.
Allah’a ibadet eder.

Birinin ibadeti digerinden iistlindiir diye bakilamaz.

Kimse kimsenin ibadetini hor gérmemelidir.

Her kez gonliince Allah’a y6nelir, O’'na yakarir, O'na ni-
yaz eder.

Kur’an’da ibadet kelimesinin karsilig1 “Abd” kelimesidir.

Arapga; “abd, ="

Aramice; “abed, bd,”

Abd-Ubldet-Abed; Arap dilinde “tezelliil-tenezziil” anla-
mina gelir.

Eski Ahit’te ve yeni Ahit’te “a-b-d” olarak karsimiza cikar.

Akadca ve Ibraniceden geldigi diisiiniiliir.

Abd: Calismak, is yapmak, islemek, hizmet etmek, bi¢im
vermek, hizmetgci, kole, kulluk, ibadet, gérev yapmalk, olay, ey-
lem, toprak, siiriilmek, uymak, tabi olmak, itaat etmek, tenez-
ziil ve tevazu icinde olmak, bilmek, birlemek, anlamlarina gelir.

Toplumda ibadet etmek denilince ilk akla namaz kilmak gelir.

Ibadeti sadece namaz kilmak olarak gormek Kur’an’a gore
dogru degildir.

Kur’an'da gecen “abd-ibadet” ayetini inceleyelim.

Nisa Stresi 36: “Ve abd Allah ve 13 tusrik( bihi seyen ve
bil valideyni ihsanen ve bizil kurba vel yetama vel mesakini
vel cari zil kurba vel caril cunubi ves sahibi bil cenbi vebnis

223



sebili ve ma meleket eymanukum innallahe 14 yuhibbu men
kane muhtalen fehlira.”

Meali: “Allah’in kulu oldugunuzu idrak edin ve O’na higbir
seyi ortak kosmayin. Anne babaniza ve yakinlariniza ve ye-
timlere ve caresizlere ve yakin komsulariniza ve uzak kom-
sulariniza ve etrafinizdaki arkadaslariniza iyi davranin ve ev-
latlariniza hakk yolunu gosterin. Siz sahip oldugunuz giiciin
sahibi degilsiniz. Muhakkak ki kendini tistiin goren, kibirlilik
icinde olan kimselerde Allah sevgisi yoktur.”

Ayeti inceledigimizde; “abd Allah-Allah kul-ibadet Allah-Al-
lah'in kulusunuz” mesaji ile karsilasiyoruz.

Abd-ibadet-kulluk nedir? Oncelikle bunu bilmemiz gerekir.

Her varlik Allah’tan gelmistir, Onunla tutulmaktadir, Onunla
varligini stirdirmektedir.

Her varlik Allah ile her an baghlik i¢indedir.

“O bize sah damarimizdan yakindir.”

“0 bizim tiim viicGdumuzu kusatmistir.”

Hepimiz bir damlanin deryadan geldigi gibi O’'ndan geldik.

Her an O’nunlay1z, O’'nunla yasamaktayiz.

Hepimiz O’na bagliyiz, O'nun kuluyuz.

Kulluk her an Allah’a baghlik iginde olmak demektir.

Damla ve derya birligi gibi.

Okyanusun damlasini kul olarak diisiiniirsek, okyanusun
kendisi Allah boyutudur.

Damla deryadan, derya damladan ayr1 degildir, bir biitiin
halindedir.

Iste insanin, her an Allah ile birlikte oldugunu, Ondan ayr1
olmadigini bilmesi “Abd-kulluk-ibadet” boyutudur.

Insanin bu suurda yasamasi ibadet bilinciyle yasamasidir.

ibadet bilinciyle yasayan kimse Kur’an edebi dgiitleri
uzere yasar.

224



Ayette belirtildigi gibi, 0'na hicbir seyi ortak kosmaz,

Yani Allah'in Qilviyetinin yaninda kendine varlik nispet etmez.

Allah’in Glviyetinin yaninda “ben de varim” demez.

Anne babasina ve yakinlarina ve yetimlere ve caresiz-
lere ve yakin komsulariniza ve uzak komsularina ve etrafin-
daki arkadaslarina iyi davranir ve evlatlarina Hakk ve haki-
katleri 6gretir.

Kur’an’ inceledigimiz zaman, insanlarin birbirlerine gii-
zel sozler sdylemesi de ibadettir.

Isra Stiresi 53: “Ve kul li ibadi yekdldlleti hiye ahsen- De
ki: Kullugunuzu bilin, birbirinize giizel sézler sdyleyin.”

Hazreti Muhammed; “birine tebessiim etmek de ibadet-
tir” diye s0ylemistir.

Iste ibadeti sadece namaz olarak gormek dogru degildir.

Kur’an'in basindan sonuna gecen her edebi 6glide uymak
ibadettir.

Bunlara bazi 6rnekler verirsek.

Okumalk, diisiinmek, tefekkiir etmek, varolusu ve var edeni
anlamak da ibadettir.

Hurafelerden, asli olmayan seylerden uzak durmak da iba-
dettir.

ilim 0grenmek, ilimden ayrilmamak, ilim iizere hareket
etmek de ibadettir.

Varligin suretinde kalmamak, 6ziine bakmak, yaratilisi
diisiinmek de ibadettir.

Varlig1 canli kitap bilmek, yoniinii oraya donmek, oradan
okumak da ibadettir.

Kimseye kotii soz etmemek, icinden bile gecirmemek de
ibadettir.

Umitsizlik, karamsarlik icinde olmamak da ibadettir.

Allah’a giivenmek, sabretmek, siikiir etmek de ibadettir.

225



Cocuklarina Allah’1 6gretmek, iyi yetistirmek, ilim 6gret-
mek, Salih insan olmasi icin emek vermek de ibadettir.

Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket et-
mek de ibadettir.

Insanlari inanglarina, ibadetlerine gére yargilamamak da
ibadettir.

Adaletten ayrilmamak, hak yememek, élciiyii tartiy1 tam
yapmak da ibadettir.

Yaratilan hi¢bir seyi hor gormemek, kimseyi alaya almamalk,

kimsenin ayibini aramamak, kimseye kot isim takip ¢a-
girmamak da ibadettir.

Kimsenin arkasindan c¢ekistirmemek, dedikodusunu yap-
mamalk, gizli yonlerini, hatalarini arastirmamak da ibadettir.

Birbirine yardim icin kosmak, sikintisini paylasmak, yiye-
cegini icecegini paylasmak da ibadettir.

Kisi ne yaparsa yapsin her an Allah’a baghlik suuru tizere
hareket etmek de ibadettir.

Kibirden, gururdan, inattan, uzak durmak da ibadettir.

Fitnelikten, fesatliktan, hasetlikten uzak durmak da iba-
dettir.

Kalb kirmamak, iizmemek, bagirip cagirmamak, asagila-
mamak da ibadettir.

Ask lizere, sevgi lizere, saygl lizere yasamak da ibadettir.

Hayvanlara yardim etmek, aga¢ dikmek, onlar1 sulamak
da ibadettir.

Yetenegini anlamak, o yetenek ilizere meslek icra etmek
de ibadettir.

Hal hatir sormak, selam vermek, selam almak, bir ihtiyaci
olup olmadigini sormak da ibadettir.

Hastay1 ziyaret etmek, onunla ilgilenmek, ona moral ver-
mek de ibadettir.

226



Akrabalari aramak, onlari ziyaret etmek, hediyeler gotiir-
mek de ibadettir.

Hep iyi haller icinde yasamak, insanlara suratini asmamak,
bobiirlenerek ylirtimemek, sesini ylikseltmemek de ibadettir.

Diinya hayatina aldanmamak, mala, miilke, sana, sohrete
kapilmamak da ibadettir.

Calismak, tiretmek, tarla siirmek, kesif yapmak, yararli ol-
mak da ibadettir.

Verdigi sozii yerine getirmek, yapamayacagi seyin soziini
vermemek, verdigi s6zli unutmamak da ibadettir.

Allah’a sadakat, tevekkiil ve teslimiyet icinde olmak da
ibadettir.

Husu icinde, tam teslimiyetle namaz kilmak da ibadettir.

Kildig1 namaz sonrasi, yasaminda ahlakli, diirtist yasamak
namazinin dogru oldugunu gosterir.

Yoksa kilinan namaz “Salat-1 sahin” durumuna dser.

Hep yararli haller icinde olmak, zerre kadar da olsa zarar
vermemek de ibadettir.

Kan dokmemek, kotiiliik icin yardimlasmamalk, iyilik tizere
yardimlasmak da ibadettir.

Asla diismanlik icinde olmamak, 6fkeyle hareket etmemek,
ofkesini kinini yutmak, vurup zarar vermemek, bozup dagit-
mamak da ibadettir.

Fakir birakmamak, sikintilar, kederler vermemek de iba-
dettir.

Gereginden fazla yememek, icmemek fazla uyumamak,
sagligina dikkat etmek de ibadettir.

Allah’in emanet ettigi bedene iyi bakmak, bedenin ihtiyag-
larinin edep icinde gidermek de ibadettir.

Biiyt, fal gibi asilsiz seylerle ugrasmamak da ibadettir.

Asla calip ¢irpmamak, kimsenin malina miilkiine, 1rzina
namusuna goz dikmemek de ibadettir.

227



Benzeri muhtesem ogiitler Kur’an’da insanliga sunulmak-
tadir.

[ste Kur’anin bizlere sundugu ibadet kavramini ¢ok iyi
anlamaliyiz.

“Abd-ibadet-kulluk nedir, kulluk suuruyla yasamak nasil
olmalidir?” Cok iyi anlamaliyiz.

Viicidumuzda her organimizin ibadeti vardir.

Yani viicidun icinde viclida bagh islevselligi vardir.

Biz bu hakikati anlarsak ona gore hareket ederiz.

Mesela dilimizi uygun kullanmak da ibadettir.

Dilin ibadeti nedir dersek.

Kisi dilinin altinda gizlidir.

Agzindan ne s6z ¢ikiyorsa sen O sun.

Oziir dilemek erdemlilik degildir.

Oziir dilemeyi gerektirecek seyi yapmamak erdemliliktir.

Hazreti Muhammed: “Oziir dilemeni gerektiren bir sézii
soyleme.” (Ibn-i Mace, Ziihd, 15)

Beled Stresi 9: “Ve lisdnen ve sefeteyn- Dil ve dudaklara
verdik.”

Dudaklarini agtiginda dilinden hangi sézler dokiilecek?

Agzindan hangi s6zler akacak?

Agzindan akan sozler senin Salih insan mi, zalim biri mi
oldugunu belirleyecek.

Agzindan ¢ikan sozler hayirlara mi vesile oluyor?

Agzindan c¢ikan so6zler; fitnelige, fesatliga, fasikliga, ayrim-
ciliga, kibre, yani kotiiliige mi vesile oluyor?

Misliiman diliyle ve yasantisiyla belli olur, yaptigi ibadet-
lerle degil.

Mislimanin dilinde dedikodu cekistirme olmaz. Hucurat
Siresi

228



Mislimanin dilinde, alay etme, hor géorme olmaz. Hu-
curat Saresi

Miisliimanin dilinde ayrimcilik, yargilama, fitnelik, fesat-
lik olmaz. Bakara Stresi 191

Miislimanin dilinde cana kiymak ile ilgili algilar olmaz.
En’am Siresi 151

Miisliimanin dilinde insanlarin eksigini aramak, hatalarin-
dan bahsetmek, gizli yonlerini arastirmak olmaz. Hucurat Stresi

Miislimanin dilinde, 6viinmek, biiyiiklenmek olmaz. Lok-

man Siresi

Mislimanin dilinde, gosteris, caka satma, san, sohret,
diinya siisii, para, mal, miilk olmaz. Hd Shresi

Miisliimanin dilinde, béliiciiliik, ayrimcilik, oteki gérme,
olmaz. Rim Sdresi.

Miisliimanin dilinde hep hayra dayal,, iyilik getiren, sev-
giye kap1 acan sozler olur. Rim Siiresi

Mislimanin dilinde, 1slah edici, ara bulucu, baristirici,
sozler olur.

A'raf Stresi

Bir giin Muaz bin Cebel, Hazreti Muhammed’e sordu.

“Ya Muhammed! Sen bizden 6nce vefat edersen, Sen’den
sonra hangi ibadetleri yapalim?”

Hazreti Muhammed sustu cevap vermedi.

Muaz bin Cebel: “Allah yolunda cihad mi1 edelim?” diye sordu.

Hazreti Muhammed: “Allah yolunda cihad giizel seydir; ama
insanlar icin bundan daha hayirlis1 vardir” buyurdu.

Muaz Bin Cebel: “Yani orug¢ tutmak, zekat vermek mi?”

Hazreti Muhammed: “Oruc¢ tutmak, zekat vermek de gii-
zeldir”

Muaz bin Cebel insanin yaptig1 tiim ibadetleri sayip doktii.

229



Hazreti Muhammed her seferinde: “Insanlar i¢in bundan
daha hayirlis1 vardir” buyuruyordu.

Muiz bin Cebel: “Anam babam Sana kurban olsun, insanlar
icin bunlardan daha hayirl olan nedir?” diye sorunca.

Hazreti Muhammed: “Hayir konusmayacaksa susmak” bu-
yurdu. (Hakim, 1V, 319/7774)

Iste ibadetin mana ciheti ¢ok iyi bilinmelidir.

Allah’a sekil tizere mi, yoksa mana iizere mi kulluk ediyoruz?

Bunu ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Islamin bes sart1 diye bilinen ibadetlerde sekil iizere mi
kaliyoruz, yoksa hakikat cihetlerine ulasiyor muyuz?

ibadetlerimizi kendi ¢ikarimiz iizere mi yapiyoruz, yoksa
manalarini hissedip kemalat lizere mi yapiyoruz?

Kullugumuzu kalb tizere mi, yoksa sekil iizere mi yapiyoruz?

ibadetlerimizi daha ¢ok adete gére mi yapiyoruz?

Yoksa manasina ulasarak mi yapiyoruz?

Ibadetlerimizi aileden 6grendigimiz sekliyle mi yapiyoruz?

Yoksa gercek anlamlarina ulasip dyle mi uyguluyoruz?

Hacc Shresi 11: “Ala harfin” “<s’a e”

Ala harf'in: karakter, sekil, sekil {izere, yan, ucu, kenari,
islup, bedeni boyutu.

Hacc Stiresi 11: “Ve minen nasi men yabudullahe ala harf
fe in asdbehu hayrunitmeenne bih ve in asabethu fitnetunin-
kalebe ala vechihi hasired dunya vel dhireh zalike huvel hus-
ranul mubin.”

Meali: “Insanlardan baz kimseler Allah’a sekil iizere-be-
den tizere kulluk ederler. Kendine bir hayr isabet etse onunla
memnun olur ve bir miiskil isabet etse yiizli baska bir hale d6-
niisiiverir. O, diinyada hiisrandadir ve bdylece o sonunda da
apacik hiisrandadir.”

Ayeti inceledigimizde su hakikati acik¢a anliyoruz ki:

230



Sekil ilizere ibadet edenler, kendi nefsi ¢ikarlari igin iba-
dete yoneliyorlar.

Baslarina iyi bir sey geldiklerinde memnun oluyorlar.

Bir sikintiya maruz kaldiklarinda:

Isyan ediyorlar,

Moralleri bozuluyor, yiizleri asiliyor,

Hiisrana diisliyorlar, limitsizlik, karamsarlik icinde kaliyorlar.

Ibadetlerin manalarina ulasan Kisiler, bir sikintiya maruz
kalsalar bile, onlar:

Bir teslimiyet icinde oluyorlar.

Bir sabir i¢inde oluyorlar.

Gontllerinde isyan degil, tevekkiil oluyor.

Goniillerinde Allah aski oldugundan dolayi, baslarina ge-
lenden gerekli dersi ¢ikariyorlar.

Asla timitsizlik icinde olmuyorlar.

Allah’a giiveniyorlar.

Oliimden korkmuyorlar.

Kimseye zerre kadar zarar vermiyorlar.

Onlar biliyorlar ki, bir varliga zarar vermek Hakk’a zarar
vermektir.

Onlar ibadetlerini kendi ¢ikarlar: icin degil, ibadetlerin
manasina ulasmak ve bunu yasamina ge¢irmek icin yapiyorlar.

ibadetlerin sekilsel ve manasal yénlerini incelersek:

Bazi 6rnekler vermek gerekirse;

Abdestin bedeni ve mana boyutunu inceleyelim.

Bedeni boyutu:

Suyla viicidun disin1 yikamak.

Suyla viicidun bazi1 organlarin disini yikamak.

Bedenin disinin tertemiz olmasi.

Mana boyutu:

231



Allah’'in ilmiyle, génlii tiim kirli haller meydana getiren
batil bilgilerden, kotiiliik diisiincelerinden temizlemek.

Bu batil bilgiler; asli olmayan bilgiler, duydugumuz ama
sahit olmadigimiz bilgiler. Allah adina, din adina, resil nebi
adina anlatilan ash olmayan uydurmalar.

Kotilik diisiinceleri ise; fesatlik, hasetlik, gurur, kibir,
benlik, hakir gérmek, kendini yiice gérmek, dedikodu, iftira
atmak, yalan séylemek, zarar vermek, hak yemek gibi, akli-
mizda olan tiim bu kotii diisiinceleri temizlemek.

Yani asil olan viicidun disini yikamak degil, icindeki tiim
kot disiinceleri ve halleri yikamaktir.

Viictidun ici yikanmadig1 miiddetge, hal ve davranislar
edep lizere adalet lizere olmaz.

Iste abdest; viicidun i¢ini de disin1 da yikadigimiz zaman
abdest olur.

Namazin bedeni ve mana boyutu.

Bedeni boyutu:

Bildigimiz namazi beden ile yapmak,

Sekil tizere yapmalk,

Ayakta durmayi kiyam, egilmeyi riik(, basimizi yere koy-
may1 secde diye bilmek.

Mana boyutu:

Farscada “Namaz” kelimesinin, Kur’an'da Arapca karsiligi
olan, “Salat” kelimesinin manasina ulasmak.

Salat’'in her an Allah’a baghlik i¢inde oldugunu anlamak
ve ona gore yasamak.

Yerlerde goklerde tiim varlikta; kiyam, riik(, secde boyu-
tunun manasina ulasmak.

Kiyamin sekli boyutu ayakta durmak, ama mana boyutu
climle varlig1 ayakta tutanin Allah oldugunu anlamak, her var-
likta Hay olanin Allah oldugunu anlamak.

232



Riiklinun sekil boyutu egilmek, ama mana boyutu ctimle
varliktaki niteliklerin Allah’a ait olduguna sahit olmak.

Secdenin sekli boyutu basini yere koymak, ama mana bo-
yutu climle varligin Allah’a secde halinde olduguna sahit olmak.

Nahl Stiresi 49: “Ve lillahi yescudu ma fis semavati ve ma
fil ard1 min dabbetin vel melaiketu ve hum 14 yestekbir(n.”

Meali: “Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa, biitiin varlik-
lar ve biitlin kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.”

Evet, anliyoruz ki Namaz bir beden hareketi degil, gon-
liinde her an Allah’a baglilik icinde yasamaktir.

Salat1 yalnizca bedensel namaz olarak diistiniirsek, keli-
menin Kur’ani anlamini 6rtmis oluruz.

Salat, Allah’a baghlik suuruyla hareket etmek demektir.

Eger kisi salat'in manasini hayatina gegirirse, kimseye
zerre kadar zarar veremez.

Kur’an'da Salat'in birgok mana iceren boyutlar: vardir.

Salat, salat-1 ikAme, salat-1 vusta.

Salat-1 ddimin, salat-1 sahin.

Kada salat, salat-1 hafizun, tayr salat

Musalli-salli-salla-yusalli.

Salah, salavat.

Bunlaru yukarida incelemistik.

Orucun bedeni ve mana boyutunu inceleyelim.

Bedeni boyutu:

Genelde, Ramazan ayinda belli bir zaman dilimi igerisinde;
yiyecek, icecek, cinsellikten sakinmaktir.

Orug Farsca bir kelime olup, Ramazan ayinda tutulan
Orug’la anilmistir.

Mana boyutu:

Kur’dn'da s+= savm ve ¢l:+= siyam olarak geger.

233



Savm, savmak.

Siyam, savdiklarindan sakinmak demektir.

Savm: Tim kotl halleri, icindeki kot diisiinleri icinden
savmak, yani uzaklastirmak.

Siyam: Uzaklastirdigi bu hallerden sakinmak, bir daha
yaklasmamak.

Ey kardes!

Orucunu tut, ama gel manasina da uy.
Yemekten igmekten sakindigin gibi,

Gel, tiim kotu hallerden de sakin.

Gel, birilerinin kalbini kirmaktan da sakin.
Gel, birinin hakkini yemekten de sakin.

Gel, dedikodu yapma, cekistirmekten de sakin.
Gel, kisileri hor gormekten de sakin.

Gel, dilini tutarak, kotii konusmaktan da sakin.
Gel, makam-mevki, san-sohret derdinden de sakin.
Gel, bir canliya zarar vermekten de sakin.

Gel, anne babaya if bile demekten de sakin.
Gel, iftira, yalandan da sakin.

Gel, siyasal alanda rakibine hakaret etmekten, iftira et-
mekten, onu asagilamaktan da sakin.

Gel, insanlarin 1rzina, namusuna goz dikmekten de sakin.

Ve gel, Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet etmek-
ten de sakin.

Gel, sahibinin Allah oldugunu anla ve ben de varim, de-
mekten de sakin.

Hacc’'in bedeni ve mana boyutu.
Bedeni boyutu: Mekke’de bulunan kdbeye bedenen gitmektir.

Mana boyutu: Sah damarindan yakin olan Allah’t kendi
viictd evinde bulmak, tiim varliginla O’na teslim olmaktir.

234



Kaf Siresi 16: “Nahnu akrebu ileyhi min hablil veridi-Biz
ona sahdamarindan daha yakiniz. “

Beytullah'in Mekke’deki kdbe degil, insanin kendi viiclidu
oldugunu anlamaktir.

Climle Kainat1 beytullah bilmektir.

Zekat'in bedeni ve mana boyutunu inceleyelim.

Bedeni boyutu; sahip olunan mal ve paranin kirkta biri-
nin her y1l sadaka olarak dagitilmasi, diye bilinir.

Mana boyutu:

Zekat; zeka kelimesinden tiiremistir.

Iste zekat; akilda olan batil bilgileri, zeka ile temizlemek
anlamina gelir.

A’la Stiresi 14.ayet de buna ¢ok giizel isaret edilir.

A’la Stiresi 14 : “Kad efleha men tezekka.”

Meali: “Cehalet hallerinden temizlenen kimse ise kurtu-
lusa erer.”

Kelimei sehadetin lisan-dil ve mana boyutu.

Dil-lisan boyutu, dilimizle; “Eshedii en la ilahe illallah ve
eshedli enne Muhammeden abdiihii ve resilithii” demektir.

Bu yalnizca bir s6zden ibarettir.

Sozii soylemek, manaya ulastiran kapi olmalhdir.

Kapida kalirsak iceri giremezsek, mandya erisemeyiz.

Nasil ki bir kimse diliyle lafz1 olarak; ben doktorum dese,
tip egitimi almadan doktor olamayacagi gibi, diliyle Kelime-i
sehadet getirse bile kalben idrak etmedigi, kalb diliyle soyle-
medigi miiddetce bir anlami yoktur.

Mana boyutu:

Allah’a ve O’nun birligine kendinde ve ciimle varlikta sa-
hit olmaktir.

O’nun Nirundan Niru olan, Muhammed’e, kendinde ve
ciimle varlikta sahit olmaktir.

235



Iste sekilde kalmak, lafizda kalmak; bir egitimden, bir ilim-
den, bir idrakten, bir sahitlikten gegcmeden, ben doktorum, ben
miithendisim, ben as¢iyim vs demeye benzer.

Bu kisinin kendini kandirmasindan bagka bir sey degildir.

Manaya ulasmak ise; bir ask icinde, bir sadakat icinde, bir
edep icinde, bir ilim irfan icinde sahit olarak hakikate ulas-
manin adidir.

Mananin sahibi olan Allah’a karigsmaktir.
Damla gibi deryaya karisip gitmektir.

Allah, manaya ulasmay1 nasip etsin.

<29
— Y

236



SALAT’IN ULVIYETI

Salat, baghlik, iletisim, birlik boyutudur.

Salat’in Glviyeti Tevhid sirridir.

Vahdet sirridir.

Salat tiim sifatlarin Allah’in zatina baghlig: sirridir.
Tim varligin birlik iginde durusunun sirridir.

Tlm varlig1 birlik icinde tutan Allah sirridir.
Varlik, vahdetin kesretidir.

Varlik kesret gibi goriinse de, tiim varligi birligiyle tutan
Allah'tir.

Suyun damlalar1 ¢ok gibi goriinse de, tiim damlalar der-
yanin damlalaridir.

Agacta ylizlerce yaprak olsa da, tiim yapraklar bir agacta
birlik icindedir, hepsi tek gévdeye baghdir.

Tiim agac bir tohumdan gelir.

Bu tiim dlem de Allah’in rahimiyet boyutundan gelir.

Iste bu goriinen varlik, ¢cok gibi gériinse de, birbirinden
ayri1 gibi gorilinse de hepsi 6ziinde birdir, bir olana baghdir.

O bir olan Allah'tir.

Allah herkese sah damarindan yakindir. Kaf Stresi 16

Allah, herkesin hem teninin hem caninin sahibidir.

O birdir, tekdir.

Birligini her seyin siretiyle-6ziiyle gosterir.

Tekligini her seyin sliretiyle-dis goriintiisiiyle gosterir.

Bir insan bir insana benzemez, her insan tekdir.

Her insan 6ziiyle birdir.

237



O bir olan Allah’tir.

Bir seyin bir seye benzememesiyle tekligini gosterir.

Her seyin 6ziiyle bir olmasiyla birligini gosterir.

Binlerce ampul olsa da, binlerce cihaz olsa da hepsi ayni
elektrikle ¢alisir.

Her seyin 6zii birdir.

Tlm alemin geldigi kaynak birdir.

Hepimizi yaratan birdir.

Hepimizi sekillendiren birdir.

Hepimizin 6ziinde olan birdir.

Tevhid, birlik hakikatine erismektir.

Her varligin 6zilinde, Zakir olan, Fail olan, Mevsif olan,
Mevcid olan birdir, O da Allah’tir.

Tevhid gozlyle bakmanin yolu, yoniinii 6nce kendi bede-
nine sonra da varligin bedenine déniip, varligi okumaktir, in-
celemektir, yaratilisi anlamaktir.

Rad Siresi 16: “Allah haliku kulli seyin ve huvel vahidul
kahhar.”

Meali: Allah biitiin varligi sekillendirip yaratandir ve O tek-
ligini her seyden gosterendir, biitiin her seyi simsiki tutandir.”

[hlas Stresi: “Kul huvallahu ehad, Allahus samed, lem ye-
lid ve lem yuled ve lem yekiin lehu kufuven ehad.”

Meali: Allah birdir, muhtagc, ihtiya¢ sahibi degildir, dog-
mamis, dogurmamistir, her seyde birligini tekligini gosterir,
onun esi, benzeri yoktur.”

Enfal Stresi 46: “La tenazel-Birlik bakisindan kopmayin,
boliinmeyin, ayrismayin.”

Tevhid suuruna erisen, birlik géziiyle bakmaya erisecektir.

Her seye Hakk nazariyla bakacaktir.

Kimseyi hor gérmeyecektir, kendini de asla yiice gérme-
yecektir.

238



Ekber olanin Allah oldugunu bilip o nazarla bakacaktir.

Asla higbir varliga kotiliik yapmayacaktir.

Kimseyi aldatmayacaktir.

Varligin geldigi kaynagin Allah oldugunu, gittigi kayna-
gin Allah oldugunu, gériinenin, gériinmeyenin her seyiyle Al-
lah oldugunu anlayacaktir.

Her sey evveliyle, dhiriyle, zahiriyle, batiniyla Allah’tir.

Hadid Siresi 3: “Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin.”

Iste Tevhid suuruna erisen;

“Ehadiyet, vahidiyet- Birlik, teklik” sirrina ermistir.

Insan makamina ermistir.

[slam makamina ermistir.

Miisliman olarak yasama makamina ermistir.

Nasil ki bebek 9 ay boyunca anne rahminde anneye go-
bek bagi ile baghidir.

Iste tiim varlik da her an Allah’a baghdir.

Iste bu baglilik salat hakikatidir.

Bu suurda yasayan insan salat hakikati lizere yasayacaktir.

Ingallah salat’in Glviyetini her an goénliimiizde hissederiz.

Insallah o suurla bakariz, o suurla yasariz.

Insallah, Tevhid suuruna erisiriz, o suurla bakariz, o su-
urla yasariz, o suurla hareket ederiz.

Insan Tevhid suuruna erismelidir.

Kesreti tutan Zatin birligine ermelidir.

Salat’in Glviyetinin hissine ermelidir.

Birligin-Cemin hakikatine erismelidir.

Cem makaminin Glviyetine erismelidir.

Cem birlik lizere olmaktir.

Cem birlik makamidir.

Salat’in Glviyetidir.

Agacin yapraklarini ayri ayr1 gormeyelim.

239



Hepsinin bagh oldugu gévdeyi gorelim.

Varlig1 ayr1 ayri1 gérmeyelim.

Varlig1 tutan tek kudreti hissedelim.

Damlalarin ve deryanin birbirinden ayr1 olmadigini bilelim.
Kesrette kalmayalim, vahdete erelim.

Cum’anin, Cem’in manasina erelim.

Karsindaki kisi de sen de bir Zatin birligindesin.

Ayr1 ayr1 bakmayalim.

Birlik suuruyla bakalim.

Nasil ki bedenindeki sonsuz hiicre, tek olan senin bedenine
bagly, iste tiim sonsuz varlik da tek olan Allah’in zatina baghdir.

Bu suura eren, cemin-cumanin sirrina ermistir.
Cumanin, cemin manasina erenler;

Birlik nazariyla bakarlar.

Her varligin 6ziiniin Allah oldugunu bilirler.

Tiim kadinatin Allah’in tezahtiri oldugunu bilirler.

Her varligin bir damla oldugunu ve damlanin deryadan
ayr1 olmadigini bilirler.

Cumanin, cemin manasina erenlerin gonli felah icindedir.

Cumanin yani bir olmanin hakikatine erenler, her daim
salat’in Glviyeti lizere yasarlar.

Onlar zerre kadar kimseye zarar vermezler.

Ciinkii onlara gore kimse yoktur, her kimsede tecelli eden
Allah'tir.

Tiim Kainatta bir olani bilenler, sonsuz olan varligi tutan
tek Zat'1 bilenler, génil insanlaridir.

Onlarin goniilleri her daim Allah ile mesguldiir.

Cumayi-cemi gonliinde hissedenlerin icinde, asla kin, nef-
ret olmaz.

Cem makamina erenler, asla kibir icinde olmazlar.

240



Onlar Ekber olan Allah’a teslim olurlar, kendilerine asla
varlik isnat etmezler, ben de varim deme gafletine diismezler.

“Allah’im senin Glviyetinin yaninda yoklugumu bilirim”
suuruyla yasarlar.

Salat’'in Glviyeti, cemin-cumanin manasina ermek lizere
olmaktir.

O mana lzere olanlar, her varlikta Hakk’a nazar ederler.

Zahir olan Hakk’tir, batin olan Halk’tir zevkiyle bakarlar.

Nasilki Glines ¢iktiginda tiim yildizlar goriinmez olur.

Allah’in zat1 gonliimiizde dyle tecelli etsin ki, O’'ndan gayri
bir sey gormeyelim.

Nasil ki denizin dalgalari denizden ayr1 degildir.

Deniz sakin dururken dalgasi yoktur.

Fakat deniz hareketlenip dalgalanmaya basladig1 zaman bii-
ylk dalgalar, hatta gemiler kadar biiyiik dalgalar meydana gelir.

Dalga denizden yukari kabarinca, kendi ash deniz oldugu
halde dalga ismini alir.

Ama dalga denilen sadece onun suretidir, seklidir.
O stretin ash sudur ki deniz denizdir.

Burada dalga ben denizim dese, denizim diyen bir dalga
suretinde goriinmektedir.

Dalganin kendine has bir varlig1 yoktur.

Degil deniz sadece deniz suyunun az bir miktarinin suretidir.

Iste stiret lemi de aynen boyledir.

Her varlik Allah deryasinin dalgasidir ve asla Allah’tan
ayri1 degildir.

Kainatta her sey yalniz bir siiretten ibarettir.

Asli varliklar1 Allah’tir.

Nasil ki su dondugunda buz ismini alir.

Ama eridiginde asli olan suya doner.

Iste her varlik da bir buz misali gibidir, ash Allah’tir.

241



Iste salat’in dlviyeti budur.

Tlm varlik Allah’'in tezahtiriidiir.

Tiim alem Allah’in birligini gosterir.

Tlm alemde bir olan Allahtir.

Her varlikta tekligini gosterir, yani damla oldugunu gosterir.
Tilim varlikta birligini gosterir, yani derya oldugunu gosterir.
[slam olmanin sirr1, salat'in Glviyetinde gizlidir.
Cumanin-cemin manasinda gizlidir.

Insan olmanin sirri, her an salat iizre olmakta gizlidir.
insan, her ddim cem makaminin Glviyetinde durur.

Hazreti Muhammed'in; “li¢ cumay1 terk etmeyin” sdylemi-
nin sirr1 iyi anlasilmalidir.

U¢ cumadan maksat, Hakk, Halk, Hi makamlaridir.
Hakk, rith makamdir.

Halk, nir makamidir.

H{, rih ve nirun cem makamidir.

“Cem” sirrinin yani birlik hakikatinin manasina eren insan
Sevgi icinde saygi icinde olur.

ihtiyaci olana kosar.

Asla benlik icinde olmaz.

Tiim varhikta “Ene” olan Allah’in seyrindedir.
Gonliinde “Cuma-Cem” hakikatini hissiyle yasayanlar...
Hig¢ senlik benlik kavgasina girer mi?

Hig oteki diye bakar mi1?

Hi¢ kimseyi aldatabilir mi?

Bilseydi, tiim varligi niruyla tutant...

Bilseydi, tiim varlikta “Bir” olani...

Bilseydi, tiim varligin Hakk’a bagh oldugunu...

Kendi viicidundaki hiicrelerin kendi bedenine bagl ol-
dugu gibi, aleme baksaydi, o suura ulassaydi...

242



Bilseydi, her varlikta Allah'in zikrinin oldugunu...

Hic kibre, egoya diiser mi insan?

Bedenler degil gontiller salat’in Glviyetine erseydi...

Bir kimse bir kimsenin hakkina girer miydi hi¢?

Bir kimse bir kimseye zarar verebilir miydi hi¢c?

Kimsenin yuvasini yikar miydi hi¢?

Kimsenin malini ¢alar miydi hi¢?

Saltanat pesinde kosar miyd1 hi¢c?

Bir makama gelmek icin ezip gecer miydi hig?

Diinya menfaatine diisiip birilerinin hakkini yer miydi hi¢?

Baskasinin cocuklari ne olursa olsun benim ¢ocuklarim
zengin olsun derdine diiser miydi hi¢?

Her giin saltanat icinde yasar miydi hig?

Her giin degisik yemeklerle karnini sisirir miydi?

ille de benim olmaly, ille de 0 makama gegmeliyim der miydi?

Eger bilseydi emaneti ehline vermez miydi?

Eger goniiller kilsaydi salat...

Eger goniiller erisseydi cemin hakikatine...

Her varligin birbiriyle kardes oldugunu anlamaz miydi?

Her varligin Hakk’in nlirunu tasidigini bilmez miydi?

Her varlig1 tutanin Hakk oldugunu hissetmez miydi?

Her bedende sah damarindan yakin olan Allah hakikatine
vasil olmaz miydi?

“Semme Vechullah” hakikatine ermez miydi?

Yeryiizline baktiginda hep “Cuma-cem” hakikatiyle bak-
maz miyd1?

Amag

Cem makaminin manasina erismektir.
Allah’in birliginde oldugumuzu bilmektir.
Birlik icinde yasamaktir.

Senlik benlik kavgasini terk etmek, bizlik suuruyla yasamaktir.

243



Iste salat’in Qlviyeti, her an Tevhid suuruyla yasamaktur.

Birlik nazariyla hareket etmektir.

ikilikten kurtulmaktur.

Senlik benlik degil, sende bende ve her varlikta Allah’t go-
rebilmektir.

Hazreti Muhammed'den aktarilan su sozler ne muhtesemdir.

Sizden biri yay gibi egrilene kadar namaz kilip, ip gibi in-
cecik kalana kadar orug tutsa dahi; iki, birden daha sevimli
geldigi miiddetce, istikdmet lizere olamaz.” (Sehavi, el-Ecvi-
beti’'l-merziyye)

Burada belirtilen muhtesem hakikat, ikilik icinde kal-
mama hakikatidir.

Hem Allah var hem ben varim gafletinde olmamaktir.

Hazreti Muhammed, kibir icinde olanin namazi ve orucu
olmaz diye bildirmistir.

Kibirden, ikilikten kurtulun diye bildirilmistir.

Senlik benlik kavgasi ikilikte kalmaktir.

Oysa hepimizin 6zii birdir.

Bedenlerimizin tek sahibi birdir.

Onun icin Hazreti Muhammed ne giizel sdylemis.

Hazreti Muhammed: “Ey insanlar! Sunu iyi bilin ki, Rab-
biniz birdir, ataniz da birdir. Arap’in Arap olmayana, Arap ol-
mayanin Arap’a, beyazin siyaha, siyahin beyaza bir tstiin-
ligi yoktur...”

“Size birlik suuruyla hareket etmenizi tavsiye eder; ¢ok-
luk goziiyle bakmaktan, birlikten kopmaktan, siddetle kagin-
manizl isterim. (Tirmizi )

“Cem- Birlik suurundan ayrilmayiniz. (Eba David)

“Kardesini kirma, tartismaya girme ona yerine getireme-
yecegin sozii verme.” (Tirmizi)

244



Iste Hazreti Muhammed’in bildirdigi gibi salat'in Glviyeti
birlik lizere olmaktir.

Insan ikilikte kaldig1 miiddetce, namazin manasi lizere
olamaz.

Namaz secde sirridir.

Yani tiim varligin Allah’a secde i¢inde oldugunu gorebilme
sirridir.

Allah birdir, her varlikta birligini gésterendir.
Tevhid hakikati Allah'in birligine erisme hakikatidir.

Tevhid hakikati salat’in ilviyetine erisme hakikatidir.

<+

245



KALBIN ABDESTI SEVGi

Kalbin abdesti sevgi makamidir.
Allah sevgisine erisenler, her daim abdestlidirler.
Her daim namazdadirlar.

Her varliga Allah sevgisiyle bakanlar, muhakkak ki Allah1
nazar ederler.

Allah sevgisiyle taharetlenmek, en glizel temizlenmektir.
Iste abdestin hakikati budur.

Tevbe Stresi 108: “Ve Allah yuhibbul muttahhirin.”
Meali 1: “Allah sevgisiyle temizlenenler temizlenmistir.”
Meali 2: “Allah sevgisi taharettir.”

Meali 3: “Allah sevgisine erisenler temizlenmislerdir.”
Meali 4: “Allah sevgisi abdestli olmaktir.”

Ayette muhtesem bir ifadeyle belirtildigi gibi, Allah sev-
gisi abdesttir.

0 sevgiyle hareket etmek daim abdestli olmaktir.

Kalbi tertemiz olanlar, Allah sevgisine erismis olanlardir.

Kur’an’da temizlenmis kdlbden bahsedilir.

Maide Siresi 41: “Yutahhire kultib.”

Meali 1: “Kalbleri temizlenenler.”

Meali 2: “Temiz kalbli olmak.”

Meali 3: “Abdestli kalb.”

Bu béliimde gegen tahir-i kalb; temizlenmis, arinmis, ben-
likten kurtulmus, abdestli kalbtir.

Tahir-i kalb; Allah’1 anladik¢a temizlenen arinan kalb de-
mektir.

246



Arapgada “tatahhara min’el-hased”; hasetlikten temiz-
lendi demektir.

“Tatahhara min’el fesat”; fesatliktan temizlendi demektir.

Insanin, aklinin ve gonliiniin her tiirlii gururdan, kibir-
den, hasetlikten, fesatliktan, sirkten temizlenmesi; taharet-
tir, abdesttir.

Taharet; temizlenmek, paklanmak, arinmak, nefesin sahi-
bini hissetmek demektir.

Insan, kendine benlik nispet ettigi miiddetge kirlilik i¢in-
dedir, kibir icindedir, abdestsizdir.

Namazin sarti diye bilinen, hadesten ve necasetten taha-
ret nedir?

Temizlik; viicGdumuzun disini mi1 yani ten yoniinii ve giy-
digimiz elbise yoniini mii temizlemektir?

Yoksa viicGdumuzun i¢ini mi yani aklimizi, génliimiizii ve
hallerimizi mi temizlemektir?

Hadesten taharet; goriinmeyen pislikleri temizlemek diye
bilinir.

Kisinin viicGdunun disin1 temizlemek diye bilinir.

Yani cenabet olan kisinin gustil abdesti almasi sarttir diye
bilinir.

Cendb; biitiin her yer demektir.

Cenab-1 Allah kelimesi de buradan gelir.

Cenab-1 Allah; bedenin sahibi, biitiin her yerin sahibi, her
yerde olan, her yeri saran Allah demektir.

Cendbet ise; bedenin sahibi olan Allah suurundan kop-
mak demektir.

Kisi Allah’a ait olan viiclida, “bu viiclid benim” derse, o kisi
cendbet olur yani cliniib olur.
Yani Allah’a ait olani, kendine nisbet etmek cenibet hilidir.

Necasetten taharet; goriinen pislikler demektir.

247



Kisinin dis elbisesini, namaz kilacag1 ortami pisliklerden
temizlemesi diye bilinir.

Hades; “Hads-Hadis-Hadise-olay” ayni anlamlara gelir.

Hades; s6z, olay, olanlar, yenilenmek, kirlilik, mananin s6z
boyutu, sozde kalmak, olayda kalmak, sézlerinde batil olan.

Hadesten taharet; anliyoruz ki; batil olan diistincelerden,
zanlardan, s6zlerden, temizlenme durumudur.

Yani kisinin aklini; tiim ayrimcilik meydana getiren batil
olan diisiincelerden temizlemek.

Kisinin dilinden temiz kelimelerin akmasi, ancak aklini te-
mizlemekle miimkiindiir.

Kisi soyledigi s6zlerde hep batil olan1 aktariyorsa, hep iki-
lik ifadelerini aktariyorsa, hep zuliim getirecek ifadeler akta-
riyorsa, istedigi kadar suyla viicidunun disini y1ikasin, hades-
ten taharet yapmamis demektir.

Necis; kirlilik, pis, zarar, kotiiliik meydana getiren, hali
kirli olan, hali zararli olan, eylemleri zararl olan.

Necasetten taharet: Gortlinen pislik demekle anliyoruz ki;
kisinin kotiiliik icinde olan tiim hal ve davranislarini temiz-
lemesidir.

Kisinin elbisesinden maksat, kisinin halidir, amelidir.

Kisinin halinin, amelinin temiz olmasi i¢in, 6nce aklini te-
mizlemelidir.

Yani hadesten taharet yapmalidir.

Yani aklini batil seylerden, ayrimciliktan, fitnelikten, gu-
rurdan, kibirden, kendini iistiin gérmekten, birilerini kiiciik
gormekten, zarar verecek her tiirlii diisiinceden, benlikten te-
mizleme durumu necasetten taharettir.

Hadesten taharet yapanin, necasetten tahareti olur.

Yani aklini temizleyenin hali de temiz olur.

AKkli ve hali kirlilik i¢inde olan istedigi kadar suyla temiz-
lensin temizlenmis sayilmaz.

248



Amag viicidun disini degil, viictidun i¢ini yani aklini, gon-
liinl temizlemektir.

Hacc Stresi 29: “Sonra da cehaletin kirliliginden gecerek
temizlenmeyi tamamlasinlar.”

Meryem Siresi 13: “Bize ait olan sevgiyi ve firasetle temiz-
lenmeyi ve fenalardan sakinmaysi, ortak kosmamay1 anladi.”

Sad Siresi 33: “O kendi cehaletini birakip aslina déndij,
boylece temizlenmeye basladi. Yoniint baska hi¢bir yere don-
diirmeden ylce olana déndii.”

Anliyoruz ki hadesten ve necasetten taharet; suyla olan
temizlik degildir.

Hadesten ve necasetten taharet; hakikatleri anlamakla,
Kisinin 6zline donmekle, kisinin aslin1 anlamakla olan, ilmi,
irfani, edebi olan temizliktir.

Suyla ancak kisinin teni ve elbisesi yani dis yonii temiz olur.

Ilim, irfan, edeple kisinin akli ve hali yani i¢ yiizii temiz olur.

I¢i temiz olmayanin dis1 temiz olamaz.

Gonli temiz olmayanin hali temiz olamaz.

Abdest hakikati, suyla viiclidun disini yikamak degil, ilim,
irfan, edep, Allah askiyla viiclidun i¢ini yikamaktir.

Allah sevgisine ulagmaktir.

Tahir-i kalbe ulagsmaktir.

Suyla bin kez viicidumuzun disini yikasak, aklimizi, gén-
liimiizi, halimizi, temizlemedigimiz miiddetge abdest almis
sayllmayiz.

Soyle bir ornek verelim.

Bir bardagin dis1 temiz olsa, i¢i pis olsa o bardaga su ko-
nulur i¢ilir mi?

Peki ya ici temiz olsa, dis1 kirli olsa, ona su konulur i¢ilir mi?

Elbette hayr.

249



Bardagin hem i¢i hem dis1 temiz olursa, ona su konulup
icilmesi goniil rahatlig1 ile olur.

Iste abdestin sirr1 Allah sevgisiyle yikanmanin makamidir.

Tahir-i kalb, Allah sevgisiyle abdest almig kalbdir.

Iste tahir-i kalb sahibi; idrak ve anlayisi, duygu ve diisiin-
celeri; ilim, irfan, rahmet, sevgi, muhabbet tizere olan kimsedir.

Insan, batil bilgilerden, zulme kapi acan her tiirlii anlayis-
tan uzaklagsmaldir.

Insan, Allah hakikatine erismeli, o suurda yasamahdir.

Tahir-i kalb sahipleri, tertemiz duygu ve diisiinceler icinde
olan kimselerdir.

Insanin, aklinin ve génliiniin her tiirlii gururdan, kibir-
den, hasetlikten, fesatliktan, sirkten temizlenmesi taharet-
tir, abdesttir.

Temizlik Allah sevgisinden gelir.

Allah sevgisi, temizliktir.

Allah sevgisi goniillerinde tecelli eden kimseler, benlik Kkir-
liliginden kurtulmuslardir.

[ste asil abdest, benlik kirliliginden kurtulmaktir.

Iste abdest, Allah sevgisiyle hareket etmektir.

Abdest; Allah sevgisiyle bakmak, Allah sevgisiyle yaklas-
maktir.

Allah sevgisine erisenlerin; duygulari, diisiinceleri, halleri,
davranislari tertemizdir.

Abdest, temiz olmak icin s6z vermektir.

Abdest, hakikat yolunda olmaya s6z vermektir.

Abdest, iyi biri olmak i¢in s6z vermektir.

Ici de dis1 da tertemiz olanlar, Allah hakikatine erisecektir.

Allah sevgisiyle temizlenenler, sevgi ehli olacaklardir.

Allah sevgisine erismeyenler, abdestli degildirler.

Zalim kimseler abdestli degildirler.

250



Al-i Imran Stiresi 57: “Ve Allah 14 yuhibbu el zalimin.”

Meali 1: “Kotiiliik yapanlarda Allah sevgisi yoktur.”

Meali 2: “Zalimlerde Allah sevgisi yoktur.”

Ayette muhtesem bir ifadeyle belirtildigi gibi, bir kisi bi-
rine kotiiliik yapiyorsa, onda sevgi yoktur.

Bir Kkisiye zerre kadar hor bakan kimse, zalim kimsedir.

Cevresine zerre kadar zalimlik yapan kimsede sevgi yoktur.

Iste o kimse abdestli degildir.

O kimse Allah sevgisine erismemistir.

Her tiirlii zuliim i¢inde olan kisi, Allah sevgisini hissedemez.

Allah sevgisine erismemis Kisi, bin defa su ile disin1 y1kasa,
yani toplumun bildigi cihetle abdest alsa, o yine de abdestsizdir.

i§te Kur’an'in ne kadar muhtesem, ¢arpici, sarsic, titre-
tici uyarisidir bu.

Bir kimse zalim ise, onda Allah sevgisi yoktur.

Allah sevgisi olmayan kimse abdestli degildir.

Zalim kimse taharetli degildir.

Yani abdestli degildir.

Bakara Stiresi 190: “Innallahe 14 yuhibbul mutedin.”
Meali: “Muhakkak ki haddi asanlarda Allah sevgisi yoktur.”
Bakara Siresi 205: “Ve Allah 1a yuhibbul fesad.”

Meali: “Ikilik, bozgunculuk i¢inde olanlarda Allah sevgisi
yoktur.”

Iste, her tiirlii kétiiliik icinde olan, asla abdestli degildir.
Her tiirlii hasetlik, fesatlik icinde olanlar abdestli degildir.

Kur’an’in uyarisina gore, ancak ve ancak Allah sevgisine
erismis olan kimseler taharetlidir, yani abdestlidir.

Her ¢ocuk annesinden tertemiz dogar, abdestli dogar.
Her bebegin akli ve gonlii tertemizdir, abdestlidir.

Anne ve baba ¢ocugu yetistirirken ¢ok duyarl olmahdir.

251



Cocugun yaninda soylenen her s6z, her davranis cocugun
beynine ekilecektir.

Kur’an’da muhtesem bir ayet vardir.

Meryem Stresi 19: “Ehebe leki gulamen zekiyya.”

Meali: “Size tertemiz bir ¢cocuk verdik.”

Allah burada bildiyor ki “size abdestli ¢ocuk verdim.”

Diinyaya gelen her ¢ocuk tertemizdir.

Her ¢ocuk en safligiyla dogar.

Onda yargilama yoktur.

Onda 6teleme yoktur.

Kibir bilmez, gurur bilmez.

Giybet bilmez, alay etme bilmez.

Fesatlik, hasetlik bilmez.

Dogan her ¢ocuk tertemizdir.

Sabidir, masumdur, saftir.

Sibyandir, paktir.

Ayet her anne babaya sesleniyor.

“Tertemiz evlat verdik” diyor.

Kirletme o ¢ocugun beynini.

Bozma onun masumlugunu.

Beynine zararl duygular ekme.

Cocugun yaninda her davranisa dikkat et.

Soyleyecegin her soze dikkat et.

Kar1 koca olarak tartisma, 6fkeli davranma.

Olumsuz sozler etme.

Kimseyi kotiileme.

Kimsenin inancini yargilama.

Kimsenin eksigini gedigini arama.

Kimseyle alay etme.

252



Atalardan gelen olumsuz duygularin, DNA'dan ¢ikmasina
izin verme.

Atalardan gelen olumlu duygularin, ¢ikmasinin 6niinii ag.

Cocugunun yaninda giizel sozler soyle.

Bak dyette ne glizel mesaj var.

Isra Siresi 53: “Yekaldlleti hiye ahsen.”

Meali: “Glizel sozler séyleyin.”

Giizel sozlerle konusun.

Allah size tertemiz evlat verdi.

Kirletmeyin, zehirlemeyin onu.

lyi yetistirin.

ilim dolu edeb dolu yetistirin.

Birilerine yardim ederek, yardimi 6gretin.

Birilerine sevgi dolu davranarak, sevgiyi, saygiy1 6gretin.

Giizel kelimeler soyleyin.

Zararlh kelimeler kullanmayn.

Kelimelerin sihri vardir.

Kelimeler enerjidir.

Kelimeler biiyudiir.

Olumlu kelimeler kullanmaya bakin.

Asla olumsuz kelimeler kullanmayin.

Cocugun yaninda agizdan ¢ikan her kelime, DNA'da atalar-
dan gelen, olumlu ya da olumsuz halleri tetikler.

Ayette ne giizel belirtilmis.

ibrahim Stresi 24: “Kelimeten tayyibeten.”

Meali: “Giizel kelimelerle konusun.”

Ne kadar muhtesem bir uyari.

Agzindan ¢ikan kelimeler;

Guzel, olumlu, rahmet dolu olsun.

[lme kapilar acacak sekilde olsun.

253



Edebe kap1 acacak ifadeler olsun.

Sevgi dolu, koruyucu olsun.

Sefkat dolu, huzur dolu, husu dolu olsun.
Ayette ne giizel uyar1 sunulmus.

ibrahim Siresi 26: “Kelimetin habisetin.”
Meali: “Zararli kelimeler séylemeyin.”
Olumsuz kelimeler sdylemeyin.
Zalimlige, gaddarliga yol acacak sozler etmeyin.
Agzindan ¢ikan kelimeler...

Zararli, zulme kap1 acan olmasin.
Fitnelik, fesatlik iceren olmasin.
Dedikodu, ¢ekistirme olmasin.

Hor goriicii, hakir goriicii olmasin.

Kibir iceren olmasin.

Karamsar, kayg1 iceren olmasin.

Sevgiden, huzurdan, uzaklastiran olmasin.

Her anne baba, bu dyetleri can kulagiyla duymalidir.

Yapacagi her davranisin ¢ocuguna yansiyacagini bilmelidir.

Soyleyecegi her so6ziin ¢ocuguna yansiyacagini bilmelidir.

Anne cocuga hamile kaldig1 an, 9 ay boyunca ¢ok dikkat

etmelidir.

Ne yedi, ne icti, ne yapti, ne soyledi, nereye gitti?
Yedigi helal lokma mi1?
Kimlerle konustu, ne konustu?

Cevresinde ihtiyaci olana yardim etti mi?

Rahimde biiyiiyen bebegin, DNA'sinda atalardan gelen hangi

duygularin agiga ¢ikmasina, ya da ¢ikmamasina dikkat etti.

Ve bebek dogduktan sonra da bebegin gelisiminde; dav-

ranislar, sozler, eylemler dikkatlice, duyarli bir sekilde ger-

ceklestirilmelidir.

254



Bebegin DNA’sindan, atalardan gelen olumsuz duygu, di-
slince, davranislarin a¢iga ¢ikmamasina dikkat edilmelidir.

Olumlularin agiga ¢cikmasina gayret gosterilmelidir.

Iste ey anne baba!

Size tertemiz evlat verildi.

Kirletme onu.

Zarar verme beynine.

Gaddarlik, zalimlik ekme beynine.

Hep olumlu, giizel konus.

Hep olumlu davran, hep giizel davran.

Cocuguna giizel 6rnek ol.

Her ¢ocuk sevgi dolu, heyecan dolu dogar.

Anne baba bu sevgiyi, bu heyecani kirletmemelidir.

Sevgi abdestiyle dogan ¢ocugun abdestini bozmamalidir.

Sevgiye erismek en kutsal abdesttir.

Sevgiyle davranmak en kutsal ibadettir.

Sevgi Allah’a aittir.

Sevgi, gontllerin abdestidir.

Allah her varlig1 sevgisinden var etmistir.

Her varlik Allah'in sevgisiyle sarilidir.

Allah’a teslimiyet icinde olana bu sevgi bahsedilir.

Gonliinde Allah’in sevgisi tecelli eden kisi, her varliga Al-
lah sevgisiyle bakar.

Varligin, varliktaki tecelliler boyutundan her an Allah sev-
gisinin aktigini hisseder.

Hazreti Muhammed ne giizel sdylemis; “birbirinizi sevme-
dikce iman etmis sayllmazsiniz.”

Birbirimizi sevmek Allah sevgisine erismekle mimkiindiir.

Iste Allah sevgisine ulasmadan, goniilde sevgi ve yasamda
sevgiyle davranis tecelli etmez.

Sevgiyle olan davranis, abdestli davranistir.

255



Al-i imran Stresi 14: “Zuyyine lin nasi hubbu.”

Meali: “Sevgiyle olan davranis insanlarin stistidir.”

Iste Ayette belirtildigi gibi sevgiyle olan davranis, insan-
larin glizelligidir.

Iste Kur’an'da birgok ayette belirtildigi gibi, sevgi goniil-
lerin abdestidir.

Gonli sevgiyle yikanmayanlar abdest nedir bilemezler.

Sevgi abdestini alanlar, her daim ilahi huzurdadirlar.

Sevgi, abdestli olmaktir.

Sevgi, goniil evinde Allah’t misafir etmektir.

Sevgi, tertemiz Allah’a teslim olmaktir.

Sevgi, korumaktir.

Sevgi, koruyuculuktur.

Sevgi, birliktir.

Sevgi, suurlu olmaktir.

Sevgi, agkla sarilmaktir.

Sevgi, siipheye diismemektir.

Sevgi, imandir.

Sevgi kalblerinizin ziynetidir.

Sevgi, kirmamaktir.

Sevgi, kizmamaktir, 6fkeni yutmaktir.

Sevgi, hikmetlere kapilar agmaktir.

Sevgi, kibre diismemektir.

Sevgi, hor bakmamaktir.

Sevgi, varligin 6ziinde Hakk’a nazar edebilmektir.

Sevgi, adalettir.

Sevgi, inanmaktir, emin olmaktir, glivenmektir.

Sevgi, sarilmaktir, birakmamaktir.

Sevgi, sevindirmektir.

Sevgi, umut vermektir.

256



Sevgi, ilahi aska erismektir.

Sevgi, hevadan kurtulmaktir.

Sevgi, egilmektir.

Sevgi, secdede durmaktir.

Sevgi, tebessiim etmektir.

Sevgi, nezakettir.

Sevgi, tenezziildiir.

Sevgi, miitevazi olmaktir.

Sevgi, hayattir, yasamin sirridir.

Sevgi, muhabbettir.

Sevgi, varligin muhabbetine goniil vermektir.
Sevgi, tiim varliktan gelen ilahi huzurdur.
Sevgi, cennetin nefesidir.

Sevgi, batmayan glinestir.

Sevgi, Allah'in nefesidir.

Sevgi, goniilde ¢aglayan bir irmaktir.
Sevgi, dudaklardan akan Allah kelamidir.
Sevgi, gontilde olan Allah’'in 15181d1r.
Sevgide kendini diisiinmek yoktur.
Sevginin ylikii agirdir, herkes cekemez.
Sevgi ehlinin kalbi hep baskalar1 icin atar.
Sevgi ehlinin kalbinde Allah bulunur.
Sevgi ehli her seye gogiis gerer.

Sevgi ehli sabirlidir.

Sevgi ehli her an tevekkiil icindedir.

Sevgi ehli her an Allah’a teslimiyet icinde yasayandir.
Sevgi ehli her tiirlii yiiki cekendir.

Sevgi ehli herkese kosturandir.

Sevgi ehli baskasinin acisini hissedendir.

Sevgi ehli acilar bitsin, merhamet tecelli etsin diye kosturur.

257



Sevgiye erisen, kirmaz, izmez.

Sevgiye erisen, alay etmez, hor bakmaz, kendini yiice gormez.
Sevgiye erisen, dedikodu yapip kimseyi ¢ekistirmez.
Sevgiye erisen, sevginin 1s181nda yurir.

Sevgi ehli; sevindirendir, umut verendir, karamsarlig1 alandir.
Sevgi ehli; dirtsttiir, sefkatlidir, adaletlidir.

Iste sevgi abdesttir.

Iste sevgi kulluk sirridir.

Miimtehine Stresi 8: “Innallahe yuhibbul muksitin.”

Meali: “Muhakkak ki Allah sevgisine erisenler, adaletli,
diirist kisilerdir.”

Hucurat Stiresi 7: “Allah habbebe ileykumul imane ve zey-
yenehu fi kuliibikum”

Meali: “Allah sevgisi, sizi iman sahibi yapar ve sevgi kalb-
lerinizin ziynetidir.”

Iste sevgi kalbin abdestidir.

Sevgi, Allah sevgisiyle hareket etmenin adidir.

Her varliga Allah sevgisiyle yaklasmanin adidir.

Allah her varligi sevgisinden yaratti, sevgisiyle kusatti.

Iste Allah sevgisine erisenler, sevginin abdestine erismis-
lerdir.

Allah sevgisiyle sevmek, sevmektir.

Allah sevgisiyle varliga bakmak, varlikta Allah’a nazar et
mektir.

Allah sevgisiyle sevmek, samimiyettir, ihlastir, saygidir.
Allah sevgisiyle sevmek edebtir.
Allah sevgisiyle sevmek, tevazlidur, tenezzldiir.

Allah sevgisi gonliinden eksik olmayanlar daim abdestlidir.

258



SON DEGERLENDIRME

Bu kitdbimizda Kur’dn’a gore “Salat-Salah-Salavat” haki-
katini incelemeye calistik.

Hi¢ kimsenin Allah’a olan yonelisine dokunmadan, eksik
gedik aramadan sadece salat hakikatini anlamaya ¢alistik.

Her insan ailesinden 6grendigi gibi Allah’a yonelir.

Her insanin ibadeti kutsaldir.

Clinkii ibadetin merkezinde Allah vardir.

Yonelis Allah’adir.

Ibadet, géniillerinin samimiyet duygusudur.

Hi¢ kimsenin Allah’a olan yonelisinin farklilig1 yargilanamaz.
Herkesin inanci kendi mutlulugudur.

Insan ibadetini yaptiginda ayr1 bir huzura girer.

Huzur mana lizere olursa elbette goniiller Allah’a tasta-
mam rabita icinde olur.

Kur’an't inceledigimizde anladik ki her daim salat lzere
olmak 6nemlidir.

Allaht hi¢ unutmadan yasamak 6nemlidir.

Namaz Allah’a olan yonelisin adidir.

Allah ile iletisim i¢cinde olmanin adidir.

Her an gonliinde Allah hissiyle yasamanin adidir.
Salat’in Glviyetine erenler, Hakk asiklaridir.

Onlar daim namaz i¢indedirler.

Onlar her nereye bakarlarsa baksinlar Hakk’a nazar ederler.
Halk icinde Hakk’a nazar ederek yasarlar.

Asiklarin namazini anlamak kolay degildir.

259



Onlar yiiriirken bile namaz igindedirler.

Onlar varlig1 seyrederken namaz icindedirler.

Onlar her varligin 6z degerine bakarlar.

0 6z degerin Allah'in zatina bagh olan sifatlar1 oldugunu
gorirler.

Mevlana ne glizel soylemis.

Asiklar ddima namazdadirlar.

Mesneviden:

Mevlana; “Mihrabi dost cemali olan kimse i¢in, yliz ¢cesit
namaz, ylz ¢esit rik ve secde vardir.” der. Bu konuda Cenab-1
Hak: “Ne yana donerseniz Allah oradadir.” buyurmustur. Res{-
lullah da (sav): “Namaz mii'minin miracidir.” Buyurmustur.

O kerem sahibi, namazda gizlenmistir; Gontl namazi ki-
lan, kendini tamamiyla Allah’a veren kuluna liituf ve ikramda
bulunur! O’nun affi ve magfireti glinaha seref elbisesi giydi-
rir de, béylece o giinahi affedilmeye, ihsana, kurtulusa vesile
eyler, sebep kilar!” (Mesnevi, beyt: 4345)

Kulluk sadece cesetle degil, goniille ibadet etmektir.

“Bize dogru yolu gosteren, bizi kottiliiklerden alikoyan na-
maz, bes vakitte kilinir. Halbuki asiklar, daima namazdadir-
lar! O goniillerindeki ask, baslarindaki ilahi sevgi ne bes va-
kitle yatisir, ne de bes yiiz bin vakitle gecer gider!

Namaz Allah ile yakinlik kurmaktir. Bu yakinligin nasil
oldugunu zahir ehli bilmez.”

Amel, insandaki manadir, sureti yoktur... Namaz suretten
ibaret degildir. Bu namazin basi tekbir, sonu selamdir. Basi ve
sonu olan her sey kaliptir. Onun riihu essiz ve sonsuzdur. is-
tigrak, kendinden gecistir ve bu kilinan namazdan daha iyi-
dir. Kalb huzuru olmadan kilinan namaz, namaz olmaz. Namaz
ictedir ve rthun namazidir. Seklen kilinan namaz gegicidir.
0, sadece namaz kilmakla kendilerini ger¢cek Miisliiman sa-
nanlara, muhtac olduklari dersi de bu suretle vermis oluyor.

260



Zahir ehli i¢cin Mescid-i Haram, halkin ziyaret i¢in gittigi
Kabe'dir. Asiklarin ve Tanrr'nin seckin kullarinin indinde ise
Mescid-i Haram, Tanrinin visalidir. KAbe’den maksat, velile-
rin ve Nebilerin goniilleridir. Burasi Tanri’'nin vahyinin yeri-
dir. Kabe, onun feridir. Goniil olmasa Kabe ne ise yarar.

Secde hilj, lafizlarla izah edilemez. Ciimleler onu izahtan
acizdir. Secde hali kisinin manevi haliyle irtibathdir. Bu hal ya-
sanmadan tarif edilemez. Manevi bir agirligin altinda ayaga
kalkacak dermani kalmayan mii'min iki dizi tizerinde kemali
edeple oturur haldeyken, Mevla’siyla miilakat eder.

Namaz kilan kisiye Mevlana sunlari tavsiye eder: “Aklini
basina al da namazdan yalniz zahiren degil, manen de istifa-
deye bak! Tane toplayan bir kus gibi Allah’in azametinden ha-
bersiz bir sekilde sadece basini yere koyup kaldirma! Hazreti
Muhammed’in (s.a.v) beyanina kulak ver!..”

Iste Mevlana'nin dedigi gibi asiklarin namazina ermek,
salat’in Glviyetine erismekle miimkiindiir.

Iste bu kitdbimizda “Salat-Salah-Salavat” hakikatini his-
settirmeye gayret gosterdik.

Ezanda okunan “Hayya El Salah” makamini hissettirmeye
gayret gosterdik.

I[slah olmanin deruni sirrini anlama calistik, anlatmaya
calistik.

Gontllerin 1slah olmasinin ne oldugunu anlatmaya gay-
ret gosterdik.

Sulh icinde olmanin ne oldugunu hissettirmeye gayret
gosterdik.

Salah icinde olmanin o muhtesem duygusunu, hissetmeye
ve hissettirmeye gayret gosterdik.

Iste amag 1slah olmaktir.

Amac sulh icinde yasamaktir.

Islah olanlar, herkese kosarlar.

261



Onlar ¢evrelerine rahmet olurlar.

Onlar derdi olanin merhemidirler.

Onlar hasta goniillere sifadirlar.

Onlar karamsarlhklar: umuda déndiiriirler.
Onlar caresizlere ¢are olurlar.

Onlar sikintisi olanlarin umududurlar.
Onlar yolunu kaybedenlerin rehberidirler.
Onlar goniillere sevgi cicegi ekerler.

Onlar sevindirirler.

Onlar umut olurlar.

Onlar Giines olur 1sitirlar.

Onlar su olur ferahlatirlar.

Onlar toprak olur yesertirler.

Onlar hava olurlar, nefes olurlar.

Onlar hakikati gostermek i¢in ¢irpinirlar.
Hakikat, Hakk’in kendi zatidir.

Kendi Zatinin varhiktaki, O’na ait olan sonsuz sifatlaridir.
Onlar gontillerdeki korkular: alirlar.

Onlar hiizlinli goniillere seving olurlar.
Onlar goniillerde cennetin kapilarini agarlar.
Onlar cocuklar gibi heyecan doludurlar.
Onlar ruhdan dogmuslardir.

Onlarin bedenleri yoktur.

Onlar 15181n melekleridir.

Onlar rtthun evladlaridir.

Onlar ntrdan riha akan isiklardir.

Onlar nfr ala nir sirlaridirlar.

Onlar ntr elbisesini giyenlerdir.

Onlar ntr elbisesiyle dolasirlar.

Onlar Allah’in nir bedenleridir.

262



Onlar Muhammed makaminin melekleridir.

Onlar sulh melekleridir.

Onlar birlestirirler.

Onlar baristirirlar.

Onlar islam makaminin kandilleridir.

Onlar agkin Glviyetininden siiziiliip gelen miinir’lerdir

Onlar askin Glvi melekleridir.

Onlarin salah makaminin kamilleridir.

Onlar felah makaminin gorevlileridir.

Onlar Allah'in camileridir.

Onlar Allah’'in elest meclisinin sirridir.

Onlar Resil ve Nebf makamlarinin varisleridir.

Onlar cevrelerine Tevhid hakikatini hissettirirler.

Onlar kelamullah makaminin erleridir.

Onlar Allah’in miiezzinleridirler.

Iste bu kitAbimizda, “Salat-Salah-Salavat” hakikatini énce-
likle anlamaya ve anladigimiz kadariyla kaleme almaya gay-
ret gosterdik.

Eksigimiz gedigimiz elbette olacaktir.
Gonliimiiziin izin verdigi kadar, yazmaya gayret gosterdik.
Sevgiyle huzurla kalalim.

Daim namaz i¢inde olalim.

Daim salah i¢inde olalim.

Daim salavat duygusuyla yasayalim.

Allah’t hi¢ unutmayalim.

Oliimlii oldugumuzu hi¢ unutmayalim.
Sabirli olalim.

Basimiza gelen olaylari sabirla karsilayalim.
Her olaya hikmet iizere bakalim.

Isyan etmeyelim.

263



Gonliiniiz her daim Allah’a secde icinde olsun.

Her nereye donersek donelim, Allah’in vechine nazar icinde
olalim.

Sevelim, sevilelim.

Sayalim, sayilalim.

Sefkat icinde olalim.

Merhametimizi birbirimizden hi¢ eksik etmeyelim.

Bizdeki merhametin Allah’in rahmeti oldugunu hi¢ unut-
mayalim.

Bize hayat veren Allah'tir.
Icimize rahmetini, sevgisini koyan 0’dur.
O’nun sevgisiyle birbirimizi sevelim.
O’nun rahmetiyle birbirimize merhametli davranalim.
Birbirimize umut olalim.
Karamsarliklari bitirelim.
Kaygilari bitirelim.
Birbirimize hayr iizere yardimci olalim.
Hastalari ziyaret edelim.
Yaslilar1 ziyaret edelim.
Goniillere sevgi verelim.
Birbirimize kenetlenelim.
Tevhid suurundan asla ayrilmayalim.
i1ahi askla kalin.
[1ahi sevgiyle kalin.
Ismail Dinger.
14-2-2025

264



