
KUR’ÂN’A GÖRE 
SALÂT-SALÂH-SALÂVÂT

İsmail Dinçer 





3

içindekiler

ÖNSÖZ / 5
DÜŞÜNELİM / 9

ABDEST NEDİR / 17
ALLAH NEDİR / 38

NAMAZIN TARİHÇESİ / 60
KUR’ÂN’DA SALÂT  / 90
SALÂH MAKAMI / 159

SALÂVÂT MAKAMI / 171
AHZÂB SÛRESİ 56. ÂYETİNİN TEVİLİ / 183

EZANDAKİ 7 MAKAM  / 194
KIYAM RÜKÛ SECDE MAKAMI / 203

KUR’ÂN’A GÖRE İBADET  / 223
SALÂT’IN ÛLVÎYETİ / 237

KÂLBİN ABDESTİ SEVGİ / 246
SON DEĞERLENDİRME / 259





5

ÖNSÖZ

İnsanoğlu kendini halk etmemiştir.
İnsan, ilâhi bir sistemin akışının tecellisinden süzülüp gel-

miştir.
İnsan, bedenini var eden, şekillendiren değildir.
İnsan, bedenindeki işleyişi yapan değildir.
İnsan, kâlbini attıran, kanını dolaştıran değildir.
İnsan, hücrelerindeki muhteşem işleyişi yapan değildir.
İnsan, bedeninin işleyişinde muktedir olan değildir.
İnsan, kendi yaratılışının nasıl olduğunu düşünmelidir.
İnsan, yaratıcısını düşünmelidir.
İnsan, Allah hakikatinin ne olduğunu anlamaya çalışmalıdır.
Allah insandan ayrı mıdır?
Yoksa insanın kendisinde midir? 
Allah bu âlemden ayrı bir yerde midir?
Yoksa âlemden ayrı değil midir?
Allah’a şahitlik nedir?
O’na nerede şahit olunur?
Allah’a ibadet nedir?
İbadetin gayesi nedir?
Salât nedir?
Namaz nedir?
Salâh nedir?
Salâvât nedir?
Bu kitâbımızda “Salât, Salâh, Salâvât” hakikatinin ne ol-

duğunu anlamaya çalışacağız.



6

Kur’ân’da salât ve türevlerinin hakikatini inceleyeceğiz. 
Kur’ân’ı Kur’ân’la anlamaya çalışacağız.
Salât kelimesinin Kur’ânî anlamını araştıracağız.
Asla, namaz yoktur vardır kavgasına girmeden, “Salât’ı, 

Salâh’ı, Salâvât’ı” Kur’ân’a göre anlamaya çalışacağız.
Her insanın Allah’a olan yönelişine saygı duyarak, salât’ın-na-

mazın Kur’ân’a göre tanımını araştıracağız.
Namazın mânâ boyutunun ne olduğunu araştıracağız.
İbadetin ne olduğunu anlamaya çalışacağız.
Hazreti Muhammed’in “tebessüm bile ibadettir” sözünün 

inceliğini hissetmeye gayret göstereceğiz.
Namaz ve salât inceliğini araştıracağız.
Amacımız sadece hakikati araştırmak.
İnsanları asla namazlı namazsız diye ayırmayacağız.
İnsanların inançlarına saygı göstererek salât boyutunu 

Kur’ân açısından araştıracağız.
Kur’ân’da geçen salât kavramını inceden inceye araştıracağız.
İnsanlar Allah’a, kendi inançlarına göre yönelirler.
Camide de Kilisede de Havrada da Allah’a yönelişin adı 

ibadettir.
Cemde de Meydan da Allah’a olan niyazların adı ibadettir. 
Bu ibadetlerin adı ister namaz olsun, ister salât olsun, gö-

nüllerin samimiyetine göre Allah’a olan bir yöneliştir.
Her insanın kendi ibadeti, o kişinin Allah’a olan yönelişidir.
Her insan çocuk iken, anne babasından öğrendiği Allah’a 

olan yönelişe göre, Allah’a ibadet eder.
Birinin ibadeti başka birine huzursuzluk olmamalıdır.
Hazreti Muhammed “insanların kâlbini Allah bilir” diye-

rek, ibadetlerin hoş görülmesi gerektiğini bildirmiştir. 
Kur’ân’da Hucurât Sûresi 11. âyette geçen; “Lâ yeshar-alay 

etme” uyarısı hiç unutulmamalıdır.



7

Bu âyeti ve Kur’ân’ın tüm âyetlerini kâlben duymalıyız.
Kimsenin inancıyla, ibadetiyle alay etmemeliyiz.
Kimsenin inancını hor görmemeliyiz.
Kimsenin geleneğini, kültürünü yok saymamalıyız.
Kimseyi dışlamamalıyız.
Kimseye karşı böbürlenmemeliyiz.
Kimsenin eksiğini aramamalıyız.
İnsanların Allah’a olan inançlarını küçük görmemeliyiz.
Kimsenin inancına dayalı giysisi ile alay etmemeliyiz.
Kimsenin şekliyle, diliyle, mesleğiyle, yoksulluğuyla alay 

etmemeliyiz.
Kimsenin arkasından çekiştirmemeliyiz. 
Kimseye alaycı bakışlarla bakmamalıyız.
Kimseyi horlamamalıyız.
Bilelim ki birini alaya almak, bizi kibre düşürecektir.
Bilelim ki birine hor bakmak, bizi şeytanlaştıracaktır.
Birinin kusurunu aramak, bizi fitneci durumuna düşüre-

cektir.
İnsan insanla eğlenir mi hiç?
İnsan insanı aşağılar mı hiç?
İnsan insanla alay eder mi hiç?
İnsan insanın ibadetini hor görebilir mi hiç?
Neden birini küçük görürsün?
Neden biriyle alay edersin?
Sen Allah’ın kulusun da o değil midir?
Seni yaratan ile onu yaratan Allah, aynı Allah değil midir?
Senin ibadetin makbul de onun değil midir?
Her insan, anne babasından öğrendiği şekliyle Allah’a yönelir.
Kimsenin inancını, kimsenin yargılamaya hakkı yoktur. 
Kimsenin inancında eksik gedik aramaya, kimsenin hakkı 

yoktur.



8

İnsanların ibadetleri onların Allah’a olan yönelişleridir. 
Herkes gönlündeki hisse göre yöneliş içinde olur.
İşte bu kitâbımızda salât hakikatini her yönüyle incele-

meye gayret göstereceğiz.
Salât bir sarayın yüz odası ise, namaz onun bir odasıdır.
Salât’ın Farsça karşılığı namazdır.
Türkçe karşılığı ise; bağlılık, iletişim, birleşmek, bütünleş-

mek, irtibat içinde olmak demektir.
Salât çok ûlvî bir kelimedir.
İşte bu kitâbımızda bu ûlvîyeti hissetmeye ve hissettir-

meye gayret göstereceğiz.
Rabbim gönlümüze samimiyet nasip etsin.
Rabbim yolunda hakikatleri anlamayı nasip etsin.
Nice incelikleri hissetmeyi nasip etsin.
Bu kitâbı yazarken eksiğimiz, tam tespit edemediklerimiz 

elbette olacaktır.
Samimi bir duyguyla kelime kelime inceleyip, Kur’ân’da 

salât konusunu anlamaya gayret edeceğiz.
Hatamız eksiğimiz olursa affola.
Rabbimiz gönlümüze yardım etsin.
Rabbimiz idrâkimizi açsın.
Rabbimiz hakikatleri layıkıyla anlamamızı nasip etsin.
Rabbimiz salâtın hakikatine ermeyi nasip etsin.
Her dâim salât üzere olmayı nasip etsin.
Rabbimiz her varlığın O’ndan geldiğini, O’nunla olduğunu 

anlamayı nasip etsin.
Rabbim kıyam, rükû ve secdenin mânâsına ermeyi na-

sip etsin.
Rabbim, Kur’ân’da geçen “Göklerde ve yerde olan ne varsa, 

Allah’a secde ederler” âyetlerini layıkıyla anlamayı nasip etsin.
İsmail Dinçer



9

DÜŞÜNELİM

Her dâim düşünelim.
Varlığın varoluşunu düşünelim.
Allah hakikatini düşünelim.
Rahîm ve Rahmân boyutunu düşünelim.
Hepimiz bir rahîmiyetten süzüldük geldik.
Hepimiz rahîmiyette olanı giyindik geldik.
Hepimizin geldiği kaynak rahîm boyutu idi.
Hepimizin göründüğü boyut rahmân boyutu idi.
Rahîmde ne varsa rahmânda o görünecek idi.
Rahîm rahmândan, rahmân rahîmden ayrı değil idi.
Halk eden Hakk idi.
Halk edilen Halk idi.
Hakk kendinden Halk etti.
Halk eden halk edilenden ayrı değil idi.
İnsan rahîm boyutunda gizli idi.
Oradan şekillenip geldi.
Orada kendine yazılı olan beden elbisesini giyindi.
Varlık olarak göründü.
Her zaman hakikati anlamak için düşünelim.
Biz nasıl var olduk?
Biz nasıl şekillendik?
Nereden geldik, nereye gidiyoruz?
Yaşamın hakikati nedir?
Bu dünyaya neden geldik?



10

Doğum nedir, doğum öncesi nedir, ölüm nedir, ölüm son-
rası nedir?

Düşünelim, gördüğümüz varlığı anlamaya çalışalım.
Yerlere göklere bakalım.
Varlığın nasıl var olduğunu düşünelim.
Göklerde olan parlayan ışıkları düşünelim.
Kendi bedenimize dönelim; “Bu beden nasıl oldu, nasıl şe-

killendi?” diye düşünelim.
Gördüğümüz bedenlere bakalım; “Bunlar nasıl var oldu?” 

diye düşünelim.
Varoluşu düşünelim, var edeni düşünelim.
Allah hakikatini düşünelim.
Varlığın hakikatini düşünelim.
Akıp giden zamanı düşünelim.
Doğum ve ölümü düşünelim.
Hiç durmadan devam eden yaşam sürecini düşünelim.
Doğduk ve yaşam yolculuğu hızla akıp geçiyor.
Yaşlanıp gidiyoruz.
Niceleri doğdular ve ölüp gittiler.
Biz de bir gün ölüp gideceğiz.
Ölüm hakikatini düşünelim.
Ölüm bir son mu yoksa geldiğimiz yere bir dönüş mü?
Yaşamın sahibini düşünelim.
Varlığı kontrol eden gücü düşünelim.
Bedenimizde olan ilâhi bir kudreti düşünelim.
Varlığın özünde olan mucizevi bir kudreti düşünelim.
Bir atomun özündeki gücü düşünelim.
Atomların birleşimiyle olan bedenlenmeyi düşünelim.
Yaşamın akışını düşünelim.
Nereden geldik, nereye gidiyoruz?
Yaşayan biz miyiz?



11

Yaşam nedir?
Yaşamın hakikati nedir?
Farklı farklı inançlar nasıl oluşmuş, farklı farklı ibadet-

ler nasıl oluşmuş?
Ortada devam edip giden senlik benlik kavgası nedir?
Duyduğumuz her bir sözün anlamını düşünelim.
Şahitlik hakikatini düşünelim.
Bilelim ki düşünmek, sorgulamak, varlığın özüne bakmak, 

bizi şahitliğe götürecektir.
Kendi aslını bilmek istiyor musun?
Bu görünen, bu âlem nedir bilmek istiyor musun?
Allah nedir hakikatini bilmek istiyor musun?
Kendi vücûdunda nasıl bir âlem var, görmek istiyor musun?
Senin vücûdunda ne sırlar var, bilmek istiyor musun?
Sen kendini keşfetmek istiyor musun?
Görünen varlığın görünmeyen boyutunu anlamak istiyor 

musun?
Allah nedir?
Resûl, Nebî nedir?
Din, sünnet, şeriat nedir?
Hadis nedir?
Kur’ân, sûre, âyet nedir?
Namaz nedir?
Salât, Salâvât nedir?
İbadet nedir?
Bunların hakikatlerine ermek için düşünelim. 
Saf tertemiz duygularla bakalım.
Çocuğun doğduğu o saflıktaki bakışla bakalım ve bu gö-

rünen nedir diye düşünelim.
Her bilgiyi analiz edelim.
Bilgi ilme dayalı mı düşünelim.



12

İlim ile tanışalım.
İlim ile hareket edelim.
Aklımızı her türlü yargıdan arındıralım.
Kavgadan öfkeden geçelim.
Fitneliği, fesatlığı terk edelim.
Hor bakıştan vazgeçelim.
Kendimizi büyük görmekten vazgeçelim.
Kimsenin inancını, ibadetini hor görmeyelim.
Kimsenin giysisine laf etmeyelim
Sadece bedenlerin nasıl var olduğunu, nasıl şekillendi-

ğini düşünelim.
Aklımızı asılsız bilgilerden arındıralım.
Aklımızı kinden nefretten arındıralım.
Dünya çıkarına esir olmaktan kurtulalım. 
Bilelim ki çocuk saflığında olmak, bizi hakikate eriştire-

cektir. 
Çocuk saflığında aramak bizi hakikate erdirecektir.
Bilelim ki Allah hakikatine aklı gönlü bakir olanlar eri-

şecektir.
Kirlenmiş akıl ve gönülle hakikate erilemez.
Yargı içinde olan akıl, hakikati okuyamaz.
Hor görme duygusu asla varlığın özünü görmeye kapı aça-

maz.
Kendini yüce gören akıl, asıl yüce olan ekber olan Allah’ı 

anlayamaz.
Allah’ı anlamak varlığın derinliklerinde gizlidir.
Varlığın derinliklerine adım atabilmek için temiz akılla 

düşünmek gerekir.
Bilelim ki yönümüzü varlığa döndürmek, o canlı kitaptan 

okumak, bizi hakikatlere götürecektir.
Düşünelim, düşünelim, düşünelim.



13

Saf tertemiz bir akılla düşünelim.
Hakikati arayan bir gönülle düşünelim.
Şahit olmadığımız bir konu hakkında, asla konuşmayalım.
Şahitlik edemeyeceğimiz bir konu hakkında, sakın açık-

lama içinde olmayalım.
Gönül kavgadan, öfkeden arınırsa, düşünceye geçecektir.
Gönül tertemiz bir duyguyla Hakk’a yönelirse, tüm kapı-

lar bir bir açılacaktır. 
Allah’ın bize bahşettiği aklı, varoluşu ve var edeni anla-

mak için çalıştırmalıyız. 
Aklımızı dünya çıkarına esir etmemeliyiz.
Aklımızı gurura, kibre, hor bakmaya esir etmemeliyiz.
Aklımızın asli fıtratını anlamalıyız ve asla ona ihanet et-

memeliyiz.
Aklımız şahitlik için yaratıldı.
Allah’a şahitlik temiz akılla olacaktır.
Kâlbî akılla olacaktır.
Namaz kâlbî akılla olacaktır.
Salât’ın hakikati kâlbî akılla idrak edilecektir.
Şahit olmak, anlamak, idrak etmek, çözümlemek için akıl 

şarttır. 
Aklın beşerî boyutu ve kâlbi boyutu vardır. 
Onun için Kur’ân’da “kulûbun yakılûne” akledecek kâlb-

ten bahseder.
Hacc Sûresi 46: “E fe lem yesîrû fîl ardı fe tekûne lehum 

kulûbun yakılûne bihâ ev âzânunyesmeûne bihâ fe innehâ lâ 
tamal ebsâru ve lâkin tamal kulûbulletî fîs sudûr.”

Meâli: “Yeryüzünde gezip dolaşmazlar mı? Böylece onla-
rın akıl edecek kâlbleri yok mu, ya da işitecek kulakları. Fa-
kat onların görmelerinde körlük olmaz ve lâkin gönüllerindeki 
idraklerdedir körlük.” 



14

Âyette ne güzel bildirilmiş.
Yeryüzüne bakmalıyız, varlığın varoluşunu düşünmeliyiz.
Kâlbî akılla buluşmalıyız.
Gönül gözüyle görmeyi öğrenmeliyiz.
Kâlbî akıl tefekkürle, kendi aslını anlama yolunda idrak 

yolculuğu yapar.
Beşerî akıl beden ihtiyaçları ile ilgili çalışmalar yapar.
Kâlbî akıl rûha, beşerî akıl tene bağlı çalışır.
Kâlbî akıl, aklı temizler, zekâ ile tanıştırır.
Zekâ-zekât aynı kökten gelen kelimelerdir. 
Kendini temizleyen akıl, esaretten kurtulan akıl, “Kad ef-

leha men tezekkâ”, kurtulmuştur.
Ulil elbâb; Hakk üzere aklını işletenler, kapılar açan düşünce. 
Kâlbî akıl, hakk ile batılı çözer.
İlâhi akıl Lübb’tür. 
Kâmil akıl hep hakikatler için çalışır, hep öze bakar.
Lübb-lübn aynı zamanda “Öz” demektir.
İnsanın özünü oluşturduğu için ilâhi akıla da “Lübb” de-

nilmiştir.
İlâhi akıl, yâni tarife gelmeyen Allah’ın aklı “Lübb”dür.
Allah cümle varlığı, kendi özünden çözerek şekillendirmiş, 

beden elbisesi giydirmiştir.
İnsan hakikati anlayacak bir kabiliyette yaratılmıştır.
İnsana bahşedilen akıl, gördüğü şeyin iç yüzünü, dış yü-

zünü anlayacak şekilde yaratılmıştır. 
İnsan düşünmekten vazgeçmemelidir.
İnsan her zaman görünen varlığın hikmetlerini düşünmelidir.
İnsan bilmelidir ki düşünen kimse hakikate erişecektir.
Varlığın varoluşunu düşünen kimse, varlığı var edeni bi-

lecektir.
Ayrıca duyduğumuz, okuduğumuz her bilgiyi düşünelim.



15

Aslı var mı yok mu inceden inceye düşünelim.
İlmi değeri var mı yok mu çok iyi araştıralım.
Âyette ne güzel belirtilmiş.
Bize gelen her bilgiyi inceden inceye araştıralım.
Gelen bilginin içinde ne var anlayalım.
Bizi nasıl bir algıya sürüklüyor anlayalım.
Hucurât Sûresi 6: “Yâ eyyuhellezîne âmenû in câekum fâ-

sikun bi nebein fe tebeyyenû en tusîbû kavmen bi cehâletin 
fe tusbihû alâ mâ fealtum nâdimîn.”

Yâ eyyuhâ ellezine âmenû : Ey iman edenler, inananlar,
İn câe kum : Eğer, geldi, siz, 
Fâsıkun : Fâsık, hakikatten çıkmak, 

bozgunculuk, ikilik, 
Bi nebein : Bir haber, bilgi, 
Fe tebeyyenu : Araştırın, inceleyin, emin olun, açık, 

apaçık, 
En tusîbû : Musibet, kötülük, bulaşma, zarar 

veren, isabet, 
Kavmen bi cehâletin : Câhil bir kavim, câhil kimseler, 

bilgisiz, idraksiz, 
Fe tusbihû : Olursunuz, olmak, hâline,
Alâ mâ fealtum : Yaptığınız şey, yaptıklarınız, 
Nâdimîne : Pişman olmak, pişmanlık duymak, 

tövbe hâli,

Meâli: “Ey iman edenler! Size bir bilgi geldiğinde, o bilgi-
nin ikilik çıkarıp çıkarmadığını, bozgunculuk meydana geti-
rip getirmediğini iyice araştırın, yoksa bir bilgisizlik içinde 
zarar veren kimselerden olursunuz. Yoksa yaptığınız şeyler-
den pişmanlık duyarsınız.”

Âyette ne güzel bildirilmiş.
Bize gelen her bilgiyi araştırmalıyız.



16

İlmi değer taşıyor mu yoksa uydurma mı bakmalıyız.
Gelen bilginin içinde fitnelik, fesatlık var mı anlamalıyız.
Bilgi içinde ne taşıyor çok iyi araştırmalıyız.
Duyduğumuz her sözün gerçek anlamını araştıralım.
Okuduğumuz her kitabı analiz etmeliyiz.
İçinde yargılama, öteleme, hor görme, hedef gösterme var 

mı çok iyi incelemeliyiz.
Bilmeliyiz ki içinde ayrımcılık ifade eden, yargılama ifade 

eden her bilgi; 
Bizi zulme sürükleyecektir…
Başkalarını hor görmeye sürükleyecektir…
Senlik benlik kavgasına sürükleyecektir...
İşte onun için her zaman düşünmeli, araştırmalıyız.
Kelimelerin aslî anlamlarına erişinceye kadar araştırmalıyız.
Temiz akıl ve temiz gönül, her zaman hakikati anlamaya 

yatkındır.
Aklı ve gönlü abdestli olanlar, her zaman hakikati anla-

yacaktır.



17

ABDEST NEDİR

Abdest; arınmaktır, temizlenmektir.
Abdest; aklını gönlünü tüm kötü duygu ve düşüncelerden 

temizlemektir.
Abdest; Allah’ın ûlvîyetinin yanında kendine benlik isnat 

etmemektir.
Hakikate erişmenin yolu abdesttir.
Abdestli olana, hakikatin kapıları açılır.
Hakikat yolu abdestli olunduğunda gidilir.
Abdest edeb makamına erişmektir.
Edeble gelene nice hakikatler sunulur.
Abdest, hem içsel hem dışsal temizliğin adıdır.
İnsan, duygu ve düşüncelerinin temiz olmasına gayret 

göstermelidir.
İnsan, hâl ve davranışlarının güzel olmasına, çevresine 

faydalı olmasına dikkat etmelidir.
Allah ile iletişim içinde olmanın yolu akıl ve gönül temiz-

liğidir. 
Namaza girmenin yolu abdesttir. 
Abdestin mânâ ciheti, duygu ve düşüncelerimizin temiz 

olmasıdır.
Abdestin mânâ ciheti, varlığımızın Allah’ın ûlvîyeti oldu-

ğunu anlamaktır.
Allah’ın ûlvîyetinin yanında kendilerine varlık isnat eden-

ler ne kadar temiz olabilirler ki?
Onun için abdest hakikati çok iyi araştırılmalıdır.



18

Abdest nedir?
Abdest bizlere ne mesajlar sunuyor?
Abdest sadece su ile bedenin temas etmesi midir?
Dışımızı su ile temizleriz, peki ya içimiz nasıl temizlenecek?
Aklımızda ve gönlümüzde olan;
Gurur, kibir, benlik, inat, hasetlik, fesatlık, fâsıklık,
Dedikodu, çekiştirme, iftira, yalan,
Hor bakmak, aldatmak, hak yemek, çalıp çırpmak,
Zarar vermek, kötülük yapmak gibi duygular dışımızı yı-

kamakla temizlenir mi?
Çevremize olan kötülük hâllerimiz nasıl temizlenecek?
Peki, nedir abdest?
Abdest dışımızı mı yıkamaktır?
Yoksa abdest dışımızı değil içimizi mi yıkamaktır?
Yoksa hem içimizi hem de dışımızı mı yıkamaktır?
Su ile abdest alıp dışımızı yıkayıp kendi içimize ne mesaj-

lar aktarmalıyız?
Abdestin derin mesajları ne olabilir?
Öyle bir abdest alalım ki aklımız, gönlümüz, hâllerimiz 

tertemiz olsun.
Öyle bir abdest alalım ki hakikat kapılarının açılmasına 

vesile olsun.
Öyle bir abdest alalım ki bizi Hakk’la buluştursun.
Öyle bir abdest alalım ki bizi Sâlih kişi yapsın.
Öyle bir abdest alalım ki bizi İslâm’la şereflendirsin.
Evet, nedir abdestten gelen derin mesajlar?
Nedir her bir organın yıkanmasındaki derin mesajlar?
İşte abdestten gelen derin mesajlar.
Önce niyet edilir.
Peki, nedir niyet?
“Niyet ettim Allah rızası için abdest almaya” diye niyet edilir.



19

Niyetteki derin mesajlar nedir?
Niyet; aramaktır, istemektir, yönelmektir, bir yola girmek-

tir, söz vermektir.
Temizlenmeye söz veriyorum.
Hakk yolunda olmaya söz veriyorum.
Hakk’a yönelmeye, o yoldan dönmeyeceğime söz veriyorum.
Niyetimde hâlis olmaya, samimi olmaya söz veriyorum.
Hakikatleri anlamak için gayret edeceğime söz veriyorum.
İlim üzere olmaya söz veriyorum.
Sonra eller yıkanır.
“Eûzübillahimineşşeytanirracim Bismillahirrahmanirra-

him” denilerek eller bileklere kadar ve parmak araları da dâ-
hil olmak üzere üç defa yıkanır.

Nedir ellerin üç defa yıkanmasındaki derin mesaj?
El; tutmaktır, tutunmaktır, teslim olmaktır, el vermektir, 

ilme talip olmaktır.
Öğretmene el vermektir, yâni öğretmenin tebliğine tu-

tunmaktır.
“İnnellezîne yubâyiûneke innemâ yubâyiûnallâh yedullâhi” 

(Fetih Sûresi 10) âyetinin sırrıdır.
Hakk’ın ilmine tutunmaktır.
Esir olduğun üç şeytanı bırakmak, Rahmân’a tutunmaktır.
Üç makamın tecellisine tutunmaktır.
Kişiyi esir alan, Hakk’tan uzaklaştıran her şeyi bırakmak, 

gerçeğe tutunmaktır.
Dünyaya tutunmayı bırakmak, Hakk yoluna tutunmaktır.
Aklındaki bâtıl bilgileri bırakmak, ilme tutunmaktır.
Sonra ağız yıkanır.
Ağzımızı temizlemek nedir?
Ağzımıza girenin ve ağzımızdan çıkanın temiz olması ne 

demektir?



20

Ağzımız neden üç defa yıkanır, nedir bunun hikmeti?
Nedir ağzın yıkanmasındaki derin mesaj?
Üç defa yıkamanın mânâsı, ağzımızdan çıkan sözler, üç 

makamın hakikatlerini yansıtmalıdır. 
Bu üç makam; “Efâl-i İlâhiye, Sıfat-ı İlâhiye, Zât-ı İlâhiye” 

makamlarıdır.
İşte bunun için öncelikle ağzımızdan çıkan sözler temiz 

olmalıdır.
Ağzımızdan çıkan sözleri temizlemeliyiz.
Ağzımızdan artık dedikodu çıkmaması gerekir.
Birilerini çekiştirici sözler çıkmaması gerekir.
Birine hor bakıcı sözler olmaması gerekir.
Yalan söylemeyi, asılsız sözler söylemeyi terk etmek gerekir. 
Ağzımızdan öfke, hiddet, kavga içeren sözler çıkarma-

mak gerekir.
Yol aldığımız üç makamda, tertemiz lütuflarla hareket et-

mek için…
Gönlümüzü üç makamın hakikatlerine açmak için…
Ağzımıza girenin temiz olması gerekir, haram yememeli-

yiz, haram içmemeliyiz.
Ağzımıza giren yiyecek ve içecek emeklerimizin karşılığı 

olmalıdır.
Asla kul hakkı yememeliyiz. 
Sonra burun yıkanır.
Burnumuza üç defa su çekeriz ve burnumuzu üç defa te-

mizleriz.
Nedir burnun yıkanmasındaki derin mesaj?
Buradaki üç defa yıkamak da üç makamın mânâsı üzere 

olmaktır.
Nefes mânâ boyutuna işarettir.
Ağız beşerî boyuta işarettir.



21

Her ikisinin hakikatine erişmek için abdestli olmak gerekir.
Bu cihetle ağzımızı ve burnumuzu üç kez yıkarız.
Bundan maksat;
Nefesin sahibini bilmek…
Aldığımız verdiğimiz nefesin kıymetini bilmek…
Öfke dolu, kibir dolu nefesimizin olmaması…
Nefesimizi temizlemek…
Nefesini temizleyen kimsenin yolu açılır.
Üç makamın tecellisine ulaşmak, temiz nefesle mümkündür.
Üç makamın zikri, nefeste gizlidir.
Nefes sırrı, her varlığın enfûsunda olana eriştirir. 
Tohumda açığa çıkış nefesle başlar. 
Rahîmiyette oluşan nefes rahmâniyete akar.
İnsan nefesin sahibini bilmelidir. 
O nefesi olumsuz duygu ve düşüncelerle kirletmemelidir.
İnsan tüm Kâinatı saran nefesin sahibine teslim olmalıdır. 
Her bir varlığın nefesi, tek nefes sahibi olan Allah’ın nefesidir. 
İnsan bilmelidir ki tüm kâinat, Allah’ın nefesinin hare-

ketliliğidir. 
Nefes kişinin nefsini oluşturmaktadır.
Nefes candan gelir. 
Can nefs elbisesi giyer.
Nefs, ten elbisesi giyer.
Her tenin içinde nüfûs vardır.
Tüm bunlar nefesten gelir.
Nefes-nefs-nüfûs-nefhâ-enfüs-nefsânî-nefis aynı kökten 

gelen kelimelerdir.
Tüm Kâinat bir nefesten oluşmaktadır.
Ve nefes tüm Kâinatın sahibine aittir.
Nefes O, O nefestir. 



22

Nefes âlemin sırrı idi.
Nefes O’nun sırrı idi.
O nefes idi.
Nefes O idi.
Nefes henüz doğmamış idi.
Henüz nefes yok idi.
Nefes Ûlvî Âlemde bir sır idi.
Nefesin o derin sesi henüz yok idi.
Sesin o muhteşem tınısı gelecek idi.
Tüm varlık o tınıdan açığa çıkacak idi.
Nefes nûrun derinliklerinde gizli idi.
Nefes, Ûlvîyetten nûruna, nûrundan rûhuna üflenecek idi.
O kendini nefesle zâhire çıkaracak idi.
Nefes zikre, zikir nefese dönecek idi.
İşte “Nefesin sırrı zikir” bu idi.
Her bir varlık Allah’ın nefesinden gelecek idi.
Allah rûhundan üfleyecek idi.
O üfleyiş nefes olacak idi.
“Nefahtu fîhi min rûhî” âyetinin sırrı bu idi.
İşte nef, nefse dönecek idi.
Nefs, bedenlerin sırrı olacak idi.
Tüm varlık “Nefs” olarak bedenlenecek idi.
Önce nefes alınacak idi.
O nefesle zâhire çıkış başlayacak idi.
Nefes kaderin sırrı idi.
Ûlvîyetindeki nefes nûruna aktı.
Nûranî bedenler nefes aldılar.
Ve nefes vermeyi beklediler.
Çünkü nefesi verecek bedenler henüz yok idi.
Alınan nefes nûrundan idi.



23

Nûrundan alınan nefes rûhu oluşturmak içindi.
Alınan nefes Allah’ın nefesi idi.
“Infu hû-O’nun nefesi” âyetinin sırrı bu idi.
Cümle varlık Allah’ın nefesinden var olacak idi.
Tüm varlık tek nefesten halk olacak idi.
Allah nefsinden halk edecek idi.
İşte “Halakakum min nefsin vâhidet” âyetinin sırrı bu idi.
Tek nefs Allah’ın kendisi idi.
Alınan nefes ışığın nefesi idi.
Alınan nefesle rûhlar oluştu.
Rûhun kaderi nûrdan alınan nefesle yazıldı.
Rûhun kaderi yazıldı, rûhdan üfleniş beklendi.
Aldıkları nefes zaman geldi “Nef” edildi.
Nef edilen nefesten “Nefs’ler-bedenler” oluştu.
Oluşan Nefs’ler nefes verdi.
Nefes verenler, cân olacak idi. 
Artık nefes alıp verme zamanı gelmişti.
Çünkü nefesin verileceği bedenler var edilmişti.
Nûrundan aldılar nefesi, bedenlerden verdiler.
İşte kulların nefes alıp verme sırrı bu idi.
İşte “Allah’ın nefesi” sırrı bu idi.
Nefes O idi.
O nefes idi.
Nefs, nefes, enfüs, nüfus hepsi nefese ait idi.
Nefes Allah’ın nefesi idi.
Tüm âlem her an nefes alıp vermekte idi.
Tüm âlem nefes idi.
Nefes zikrullah sırrı idi.
Nefesten gelen sesleniş, Allah’ın sesi idi.
Allah tüm varlıktan seslenen idi.



24

Kehf Sûresi 96: “İnfu hû.”
Meâli: “O nefestir.” 
Hicr Sûresi 29: “Fe izâ sevveytuhu, nefahtu fîhi min rûhî.”
Meâli: “Rûhundan nefes verdi, o nefesle bedenleri şekil-

lendirdi.”
Yâ-Sîn Sûresi 51: “Nufihâ fîs sûri.”
Meâli: “Bedeninizde nefes alıp veren O’dur.” 
Kâmer Sûresi 13: “Fe izâ nufihâ fîs sûri nefhâtun vâhıdet.”
Meâli: “Göğüslerden nefes alıp veren Biziz, her nefes Bi-

zim tekliğimizi gösterir.” 
Nisâ Sûresi 1: “Ellezi halakakum min nefsin vâhidetin.”
Meâli: Ki O’dur, tek nefesten-nefisten halk eden.”
Mâide Sûresi 3: “Aldığınız nefesin farkında olmamak.”
Kehf Sûresi 96: “Dedi ki: O’nun size nefes alıp verdirdi-

ğini anlayın.”
Zuhruf Sûresi 5: “Sizin her an nefes alıp vermeniz bizim 

zikrimiz değil midir?”
Zâriyat Sûresi 41: “O nefes alıp vermenin hikmetini.”
Kalem Sûresi 16: “Onlar, burunlarından nasıl nefes alıp 

verdirdiğimizi hiç düşünmezler mi?” 
İşte nefesin sırrı nefesimizi temizlemekte gizlidir.
Kendi aslını bilmek isteyen bir talebe, kâmil bir kişiye varır.
Ve der ki: Efendim! Ben kimim, aslım nedir, nereden gel-

dim, nereye gidiyorum, bu kâinat nedir, Allah nedir, Allah var 
mıdır, bunun gibi hakikatleri nasıl öğrenebilirim? 

Kâmil kişi der ki: 
Önce nefesini temizle. 
Bil ki hakikat yolculuğu temiz nefesle yapılır. 
Bil ki yol nefesle açılır.
Bil ki yol nefesi temiz olana açılır. 
Talebe der ki: Efendim benim nefesim kirli midir? 



25

Evlat! Eğer dedikodu yapıp, birilerini çekiştiriyorsan, 
Kötü sözler ediyorsan, 
İçinde kin, nefret, öfke, hiddet, kavga varsa, 
Birilerini övüp, birilerine sövüyorsan, 
Birilerinin hakkını yiyorsan, 
Çalıp çırpıyorsan, 
Birilerine çıkar amaçlı yaklaşıyorsan, 
Kişilere şehvani duygu ile bakıyorsan, 
Birileriyle alay ediyorsan, 
Birilerini küçük görüyorsan, kendini büyük görüyorsan, 

bu gibi duygular, eylemler içindeysen nefesin kirlidir evlat.
Nefesin kirliyse, bunları yapma ve nefesini temizle.
Bil ki yol temiz nefesli olana açılır.
Kirli nefesle kapı açılmaz.
Talebe der ki: Evet efendim, anladım ki benim nefesim 

kirlidir. Bunları yapmayacağım ve nefesimi temizlemeye ça-
lışacağım. 

Evet evlat! 
Aldığın hava, sana tertemiz sunulmakta, sen soluduğun 

nefesi tertemiz almaktasın. 
Fakat nefesini verirken; içindeki tüm kötü hâli, duyguyu, 

düşünceyi, nefesinle dışarı vermektesin. 
Verdiğin kirli nefesle bil ki ortama kötülük tohumları ek-

mektesin. 
Çevrende olan kötülüklerin hepsi verdiğin nefesteki akışta 

gizlidir.
Nefesini temizlersen, gönlün temizlenir.
Gönlün temizlenirse, kendi vücûdunun hakikatleri sana açılır. 
Bil ki yol da sensin, yolcu da sensin. 
Ve bil ki yol temiz nefesle gidilir. 
Kendi enfûsuna atacağın her gönül adımı, temiz nefesle atılır. 



26

Evet, evlat, nefesin sırrına varırsan kendi aslına erersin.
Unutma ki yol da sensin yolcu da sensin, yol temiz ne-

fesle gidilir. 
Evet. Hakikat yolculuğu temiz nefesle yapılır.
Yol nefesle açılır.
Yol temiz nefesle gidilir.
Hayvanî vücûdumuzda ciğerlerimiz yaşamak için, her an 

nefes alıp vermektedir.
Gönlümüz ise yaşamın sırrına ermek için, temiz nefes alıp 

vermeyi beklemektedir.
Gönül temiz nefese ulaştığında kapılar bir bir açılır.
Gönül bir nefesle kapısını aralar.
Gönlün aldığı her bir nefes, kişideki üç hâli bir bir temizler.
Bir bir temizlenen üç hâl, vücûdun üç deryasının tecelli-

sine kapı açar.
Her temizlenen bir hâl sonrası, üç deryanın sırrı kendini 

açmaya başlar.
Her deryanın da dört şehri vardır.
Her şehirde nice niteliklere şahit olunur. 
Ezandaki “َاشَْهد”ُ “Eşhedü” “Elifin sırlarına şahit olmak” sırrı 

da budur.
Üç derya kendi içinde bir nüfûs taşır. 
Bu nüfûs “Muhammed” sırrıdır. 
Ezandaki “دًا  .Muhammed’e şahitlik” sırrı da budur“ ”مُحَمَّ
Üç derya dört şehadete kapı açar.
Ancak kendi varlığından geçenler, yâni “şehit” olanlar her 

deryada nefes sırrına ererler. 
Nüfûs nefes ile birleşir.
Nefes, nüfûs’a dönüşür. 
Nüfûs her deryadaki Hakk kimliğidir.
Bir nefes üç verilen nef’âya



27

Üç verilen nefâ bir olan “Hayy” sırına dönüşür. 
Nefes sırrı; enfüstan âfâka çıkışın sırrıdır. 
Yolculuk nefesle başlar, nefesle biter. 
Yaşam nefesle başlar, nefesle devam eder. 
Kişi kendindeki nefesten, kâinatın nefesine erer.
Şahit olur ki kâinatta bir nefes alıp veren vardır.
Anlar ki tüm nefesler bir nefesten gelmektedir. 
Anlar ki tüm kâinat her an nefes alıp vermektedir. 
Nefes, kişinin nefsi boyutunun işaretidir.
Talebe der ki: Efendim, nefesin abdestli olmasının sırrını 

anladım, hakikat yoluna temiz nefesle gidileceğini anladım, 
inşallah ben de nefesimi temizleyenlerden olurum.

Evet, abdestte her bir bölümün nice hikmetleri vardır.
Suyla yıkanan bedenin dışı, içsel yıkanmaya işaret eder.
Abdestin diğer bölümü yüzün yıkanmasıdır.
Yüzümüzü üç defa yıkarız.
Nedir yüzümüzü üç defa yıkamadaki derin mesaj?
Eski bakışımız olan eşya bakışını terk etmektir.
Üç makamın irfâniyetiyle eşyanın hakikatine bakabilmektir.
Sûret bakışını terk etmek, sîret yönüyle bakmaktır.
Üç makamın mânâsına ulaşmaktır.
Her yere “Vechullah” idrakiyle bakmaktır.
Allah’ın Fiil yüzüne, Sıfat yüzüne, Zât yüzüne ulaşmaktır.
Ve böylelikle yüzümüzden, sevgi, şefkât duygusunu çev-

remize hissettirmek.
Sonra kollar yıkanır.
Sağ kol dirseğe kadar üç kez, sonra sol kol aynı şekilde üç 

kez yıkanır.
Nedir kolları yıkamadaki derin mesaj?
Kol tutmaktır, tutunmaktır, bağlanmaktır.
Hakikatin yoluna tutunmaktır, hakikat yoluna bağlanmaktır.



28

Kirli kollarla hakikat yoluna tutunamayız. 
Tutunduğumuz tüm öfke, hiddet, gurur, kibir, çıkar duy-

gularını terk etmeliyiz.
Kol kendini adamaktır, tevekkül etmektir, teslim olmaktır.
Üç defa kollarımızı yıkamak, tutunduğumuz üç şeytani 

hâlin terk edilmesidir.
Kolları temiz olan, üç makamın tecellisine tutunur, ona 

göre hareket eder.
Hakikat yoluna tutunabilmek için bâtıl alanı terk etmek 

gerekir.
Eski bâtıl alana olan tutunmamızı terk etmek, kollarımızı 

yıkamanın sırrıdır.
Yâni tutunduğumuz, yalan, hurâfe, zulüm getiren alanı bı-

rakmaktır.
Minâ’da taşladığımız üç şeytan, tutunduğumuz üç şeytani 

hâli terk etmenin sırrıdır.
Sağ kolumuz, mânevi boyuta olan bağlılığımızdır.
Sol kolumuz, beşerî yaşantımıza olan sorumluluk bağlı-

lığımızdır.
Hem dünyasal boyutumuzu, hem de mânevi boyutumuzu 

dengede tutmalıyız.
Her iki cihette de samimi olmalıyız.
Sonra baş mesh edilir.
Nedir mesh etmedeki derin mesaj?
Mesh etmek, akıldaki tüm bâtıl alanı silmektir.
Aklımızda, Allah’ın ilminden gayri bir şey bırakmamaktır.
Öfkesel, hiddetsel, kibirsel duygular getiren, zalimlik oluş-

turan tüm bilgileri silmektir.
Aklımızdaki asılsız bilgileri silmektir, yalan şeyleri, hura-

feleri silmektir.



29

Aklı temiz olmayanın, hakikatleri idrak etmesi mümkün 
değildir.

Sonra kulaklar yıkanır.
Her iki el ıslatılıp, kulakların içi ve dışı temizlenir.
Nedir kulakları yıkamadaki derin mesaj?
Bâtıl bilgiler duymamaktır.
Dedikodu, yalan dinlememektir. 
Dünyaya esir olunacak olan şeyleri dinlememektir.
Hep ilme dayalı bilgiler dinlemektir.
Can kulağıyla dinlemektir.
Varlıktaki Allah’ın seslenişini dinlemektir.
Sonra boyun mesh edilir.
Nedir boynun mesh edilmesindeki mesaj?
Boyun, yöneldiğimiz yoldur.
Döndüğümüz makamdır.
Hiç bâtıl alana dönmeden, hakikat yönünde dosdoğru iler-

lemektir.
Sonra ayaklar yıkanır.
Ayaklar üç kez yıkanır. 
Sağ ayağımız da sol ayağımız da üç kez yıkanır.
Sağ ayağımız, mânevi yolun yürüyüşüdür.
Sol ayağımız, dünya sorumluluğu, varlığa ve çevremize 

yardım, hizmet yolculuğudur.
Nedir ayakların yıkanmasındaki derin mesaj?
Ayaklar yürüyüştür, ilerlemektir.
Hakikat yolunda yol almaktır.
Dünya boyutunda, adalet ve hukuk ölçüsüyle hareket et-

mektir.
Ayaklar, makamlardaki irfan yolculuğudur.
Nereye gittiğini bilmektir.
Üç makam üzere yol almaktır.



30

Sağlam basmak, sağlam hareket etmektir.
Şahitlikle delillerle yürümektir.
Ayakları kirli olanın hakikat yolunda ilerlemesi mümkün 

değildir.
Yâni bâtıl yolda, yalan yolunda, zalimlik yolunda, ayrımcılık 

yolunda gidenin, hakikatler yolunda gitmesi mümkün değildir.
İşte abdest:
Temizlenmektir, arınmaktır.
Tüm fenâ hallerden temizlenmektir.
Varlığından geçmektir.
Sâlih kimse olmaya erişmektir.
Kişi; dedikodu yapıyorsa, hor bakıyorsa, hasetlik, fesatlık 

içindeyse, gurur, kibir içindeyse, çalıyor çırpıyorsa, dünya ma-
lına mülküne esir ise işte o kişi abdestsizdir.

Kişi; bir kimseye zarar veriyorsa, zerre kadar haksızlık 
yapıyorsa, işte o kişi abdestsizdir.

Kişi; Allah’ın ûlvîyetinin yanında kendine varlık isnat edi-
yorsa, işte o kişi abdestsizdir. 

Gönlü abdestli olana, hakikat kapıları açılır. 
Abdest hakikati, suyla vücûdun dışını yıkamak değil; ilim, 

irfan, edep, Allah aşkıyla vücûdun içini yıkamaktır.
Suyla bin kez vücûdumuzun dışını yıkasak, aklımızı, gön-

lümüzü, hâlimizi temizlemediğimiz müddetçe abdest almış 
sayılmayız. 

Gönlümüzü Allah’a rabıta etmenin sırrı; aklın ve gönlün 
abdestli olmasıdır.

Allah’ın hakikatlerine ermenin yolu, aklın ve gönlün ab-
destli olmasıdır.

Abdestsiz olmak, akıl ve gönül kirliliğidir.
Aklı ve gönlü kirli olmak, kibir içinde ve gaddarlık içinde 

olmaktır.



31

Kur’ân hakikatlerine erebilmek için temiz olmak gerekir.
Varlığın hakikatlerine erebilmek için temiz olmak gerekir.
Toplumda hep söylenir “Kur’ân’a abdestsiz dokunulmaz.” 

diye.
Abdestsiz dokunulmaz denmesinin hikmeti nedir?
Abdestin hakikati iyi anlaşılmalıdır.
Abdest vücûdun dışını yıkamak diye bilinir.
Oysa aklın ve gönlün temizliği hakikatte abdesttir. 
Elbette su ile bedenimizin dışını yıkamak sağlık açısın-

dan önemlidir.
Kur’ân’a abdestsiz dokunulmaz denilen, okuduğumuz Mus-

hâf-ı Şerîf midir?
Yoksa canlı bir kitâb olan vücûdumuzun hakikatleri midir?
Abdestsiz dokunulamaz denilen, Allah’ın hakikatleri ola-

bilir mi?
Yâni aklı ve gönlü kirli olan kişi, hakikatlere eremez de-

nilmek istenmiş olabilir mi?
Abdest, vücûdumuzun dışını suyla yıkamak mıdır?
Yoksa aklımızı ve gönlümüzü temizlemek midir?
Abdestden murad nedir?
Kur’ân nedir?
Mushâf-ı Şerîf nedir?
Burada bizlere belirtilen, suyla alınan abdest mi yoksa ak-

lımızın ve gönlümüzün temizlenmesi midir?
Suyla olan temizlenme, bedenimizin dışını temizler.
Oysa aklımızın ve gönlümüzün temizlenmesi, aklımızda 

olan tüm kötü düşüncelerden, bâtıl bilgilerden ve gönlümüzde 
olan, kötülüğe yol açan, hâl hareket ve eylemlerden kendini 
temizlemektir. 

Vâkıa Sûresi 79. âyet tecelli ettiğinde, ortada henüz kitap 
hâline getirilmiş bir Mushâf yoktu.



32

Yazılanları incelediğimizde görüyoruz ki, Vâkıa Sûresi 79. 
âyet Mekke’de tecelli etmiştir diye bildirilmiştir. 

O zaman ortada Mushâf henüz yoktur.
Abdest bile hicretten sonra emredildi diye bilgiler vardır. 
Mushâf-ı Şerîf, Hazreti Muhammed’in vefatından sonra top-

lanmaya başlanmış ve kitap hâline getirilmiştir.
Vâkıa Sûresi 79: “Lâ yemessuhû illel mutahherûn.”
Meâli: “Ancak tertemiz olanlardan başkası ona temas ede-

mez, onu anlayamaz.” 
Burada sunulan hakikat iyi anlaşılmalıdır.
Toplumda, Vâkıa Sûresi 79. âyet delil gösterilerek; “Kur’ân’a 

abdestsiz dokunulmaz” söylemini iyi düşünmemiz gerekir.
Bu âyeti iyi araştırırsak, orada belirtilen hakikatin ne ol-

duğunu iyi anlarız.
Kur’ân nedir diye, Mushâf-ı Şerif’i incelediğimizde anlıyo-

ruz ki, Kur’ân denilen kitâb, her bir varlıktır, tüm kâinattır.
Mushâf-ı Şerîf; değerli bilgiler taşıyan, yâni manevi bilgi-

ler taşıyan sayfalar demektir.
Kitap hâline getirilmiş sayfalar demektir.
Mushâf-ı Şerîf; kulların matbaada basarak oluşturduğu 

kitaptır.
Mushâf; varlık Kur’ân’ından akan bilgilerden oluşmuştur.
Kur’ân; Allah’ın oluşturduğu canlı kitaptır, yâni her var-

lıktır, tüm Kâinattır.
Mesela göz adına yazılan tüm kitapları insanlar yazmıştır.
Ama gözün kendisi, yâni göz adına yazılan kitapların kay-

nağı, canlı kitap olan başımızdaki göz organı, Allah’ın oluş-
turduğu kitaptır.

Dünyada göz adına yazılan tüm kitapların kaynağı, canlı 
kitap olan gözün kendisidir.

Vâkıa Sûresi:



33

77- “Muhakkak ki tüm varlık elbette Kur’ân-ı Kerîm’dir.” 
78- “O varlık kitâbının içinde gizli bir âlem vardır.” 
79- “Ancak tertemiz olanlardan başkası ona temas ede-

mez, onu anlayamaz.” 
İnsanın vücûdu bir Kur’ân’dır.
Her varlık bir Kur’ân’dır.
Tüm kâinat bir Kur’ân’dır.
İnsan, canlı Kur’ân’dır.
Kur’ân; birlik içinde okunan şey demektir. 
Okunacak olan kişinin kendi vücûd kitâbıdır.
Her varlık, her kişinin vücûdu, tüm kâinat, zerreden kü-

reye olan tüm varlık okunabilecek, anlaşılabilecek bir şekilde 
var olmuştur.

Her kişinin vücûdu bir Kur’ân’dır. 
Tüm gerçekler kişinin vücûd kitâbında satır satır yazılıdır.
Her varlık bir Kur’ân’dır.
Her varlığın içinde olan nitelikler, hakikatler birer âyettir.
Âyet; işaret, delil, iz, belirti, hakikati gösteren deliller de-

mektir.
Yûsuf Sûresi 105: “Ve keeyyin min âyetin fîs semâvâti vel 

ardı yemurrûne aleyhâ ve hum anhâ muridûn.”
Meâli: “Göklerde ve yerde nice âyetler vardır ki yanından 

gelip geçerler ve onlar onun farkına varmazlar.”
Anlıyoruz ki, her varlık bir âyettir, her varlığın içinde olan 

deliller birer âyettir.
Eğer kişinin gönlü kirli ise, yâni abdestsiz ise, kişi kendi 

vücûdunda ve her varlıkta olan hakikatlere temas edemez, ha-
kikatleri anlayamaz.

Kişinin hakikatleri anlaması, onlara temas edebilmesi için 
öncelikle gönlüne abdest aldırmalıdır. 

Gönlümüzde olan;



34

Gurur, kibir, benlik,
İnat, hasetlik, fesatlık, fâsıklık,
Dedikodu, çekiştirme, iftira, yalan,
Birine hor bakma, kendini yüce görme, 
Makam hırsı, şan hırsı,
Para, mal, mülk esareti,
Aldatmak, hak yemek, çalmak,
Birine zarar vermek, kötülük yapmak,
Kişilerin makamına göz dikmek, çekememek, 
Kişilerin zerre miktarda olsa parasına, malına göz dikmek, 
Bunlar ve bunlar gibi bizleri kirleten tüm kötü hallerden 

temizlenmek, gönül abdestine ulaşmaktır.
Yoksa vücûdumuzun dışındaki kiri görür de içindeki bu 

kirleri göremezsek, asla abdestli olamayız. 
Abdestten murad; aklımızı, gönlümüzü temizlemektir.
Gönlü temiz olmayanın, Kur’ân’daki mânâya ulaşması, o 

mânâya temas etmesi olamaz.
Bin defa suyla vücûdun dışını yıkasak, gönül temiz olma-

dıktan sonra kişi abdestli sayılmaz.
Hakikatlere, ancak ve ancak gönlünü temizleyenler ulaşabilir.
Gönül temiz olmadan, Allah şuuruna ulaşmak mümkün 

değildir.
Gönlü temiz olmayan kişi; her gün bin defa suyla abdest 

alsa, bin rekât namaz kılsa, Allah hakikatini anlayamaz, gö-
nül cennetine adım atamaz. 

Gönlü temiz olan, çevresinde iyi hallerle hareket eder, hiç 
kimseye zerre kadar zarar vermez, tertemiz düşünceler ve 
tertemiz huylar içindedir.

Enfâl Sûresi 37: “Temiz huylu olanla, kötü huylu olan; Al-
lah’ın hakikatlerini anlayıp anlamadığına göre ayırt edilir.” 



35

Gönlüne abdest aldıran kişi, Allah’ın hakikatlerine temas 
eder, hakikatlerin mânâlarına ulaşır. 

Eğer kişi çevresine zarar içindeyse, işte o kişi abdestsizdir.
Kişi, suyla abdest alsa bile, çevresine zarar veriyorsa, de-

dikodu yapıyorsa, hor bakıyorsa, hasetlik, fesatlık içindeyse, 
bulunduğu makamda gurur, kibir içindeyse, çalıyor çırpıyorsa, 
dünya malına mülküne esir ise, işte o kişi abdestsizdir.

Allah’ın; temizlenin, gönlünüzü temizleyin, kirlilikten ge-
çin öğütlerini anlamamış demektir. 

İşte, abdestsiz Kur’ân’a dokunulmaz denilmesindeki hik-
met; gönlü abdestli olmayan, yâni gönlü temiz olmayan kişi, 
kendi vücûdundaki ve cümle varlıktaki Allah’ın hakikatlerini 
anlayamaz demektir.

Vâkıa Sûresi 79: “Ancak tertemiz olanlardan başkası ona 
temas edemez, onu anlayamaz. “

Bu âyetteki mesaj çok anlamlıdır.
Aklımız ve gönlümüz kirli olduğu müddetçe, Allah’ın ha-

kikatlerine ulaşmamız, o hakikatlerle temas içinde olmamız 
mümkün değildir.

Abdest; vücûdun dışını yıkamak değil, aklını ve gönlünü 
temizleme hakikatidir. 

Eğer kendi vücûdumuzdaki ve cümle varlıktaki hakikat-
lere temas etmek, o hakikatleri anlamak istiyorsak, aklımızı 
ve gönlümüzü temizlemeliyiz. 

Aklımızı temizlemek, tüm bâtıl bilgilerden temizlenmekle 
mümkündür. 

Gönlümüzü temizlemek; ancak ve ancak yaptığımız hata-
lardan dönmek, kimseye zerre kadar zarar vermemek, kendi-
mize varlık isnat etmekten vazgeçmek ve vücûdumuzun ha-
kikatleri ile ilmi bir yol almakla olur. 

Abdest; tüm fenâ hallerden temizlenmektir.



36

Allah’ı idrak etmek isteyen kimse, vücûdunun dışını de-
ğil, aklını ve gönlünü tüm cehalet hâllerinden temizlemelidir.

Aklı ve gönlü temizlenen kişi, kendi vücûd Kur’ân’ını okur, 
onu anlar. 

Nisâ Sûresi 49: “Nefslerini anlayan, fenalardan temizle-
nen o kimseleri gördün değil mi? Ancak Allah’ı anlamak is-
teyen kimseler cehaletten temizlenirler ve onlarda zerre ka-
dar zulüm yoktur.” 

Aklı temiz olan kişi, bâtıl bilgilerle hareket etmez, her an 
ilim ile hareket eder.

Gönlü abdestli olan kişi, hâl ve hareketleriyle Sâlih amelde 
olan kişidir.

Gönlü abdestli olan, herkesin derdiyle dertlenir, kişilerin sı-
kıntılarını içinde hisseder, elinden geldiğince yardım için koşar.

Asla para hırsına esir olmaz, mala, mülke esir olmaz, kim-
seyi kandırmaz, kimseye zerre kadar zarar veremez.

Müddessir Sûresi 4: “Ve siyâbeke fe tahhir.”

Ve siyâbe ke : Elbise, hâllerin, vücûd hakikatleri, 
bildikleri, doğruluk, sen 

Fe tahhir : Arındırmak, temiz, tertemiz,

Meâli: “Tertemiz hallerle hareket et.” 
Müddessir Sûresi 5: “Verrucze fehcur.”

Ve el rucze : Pislik, kirlilik, fena haller, azap, şiddet, öfke, 
hiddet, gazap, 

Fe uhcur : Artık, bırak, ayrılmak, uzaklaş, uzak dur,

Meâli: “Ve fena hallerden uzak dur.”
İşte abdest, âyette belirtildiği gibi, hem içimizi hem de dı-

şımızı tertemiz yapmaktır. 



37

Hâllerimizi davranışlarımızı tertemiz edebilmektir.
Aklımızı ve gönlümüzü tertemiz edebilmektir. 
Ahlaklı olarak yaşamaktır.
Duygu ve düşüncelerimizin ilim ve edeb üzere olmasıdır.
Her an Allah’a bağlılık duygusuyla tertemiz hallerle, çev-

remize davranmaktır.
Yaratılan tüm mahlûkata Hakk nazarıyla bakabilmektir.
Ne güzel söylemiş kâmil bir insan.
Cümle varlığa Hakk nazarıyla bak
Cümle varlığın sahibidir Hakk
Semme vechullah makamına eriş
Her varlıktan görünen O’dur mutlak
Evet, aklını ve gönlünü tertemiz edebilmek Allah hakika-

tini anlamaya kapı açacaktır.
Şimdi Allah’ın ne olduğunun hakikatini anlamaya çalışalım.



38

ALLAH NEDİR

Allah kelimesi, toplumda hep duyduğumuz bir kelimedir.
Hemen hemen her insanın dilinde lafzi olarak Allah keli-

mesi vardır.
Peki, Allah hakikatine nasıl ulaşabiliriz?
İnsanın Allah hakikatine erişeceği yer, kendi bedeni ve 

tüm varlığın kendisidir.
İnsan kendi bedeninin varoluşunu anladığında, kendini 

var eden kudretinin ne olduğunu anlayacaktır.
Hep sorguladık.
Allah nedir?
Allah denilen nedir?
Var mıdır, yok mudur?
Kulluk nedir?
Allah’a olan ibadet nedir?
Hakk nedir, Halk nedir?
Görünen halkın özü Hakk’tır.
Hakk ve halk birbirinden ayrı değildir.
Hakk ve Halk’a “Hû-Allah” denildi.
Tüm halk her an O’na bağlı idi.
Salât hâlinde idi.
Salât hakikati Allah’a bağlılıkla ilgilidir.
Allah hakikatine ermeden salât hakikatine eremeyiz.
İbadetin hakikatini bilebilmemiz için Allah hakikatini bil-

meliyiz.



39

Salât’ın hakikatine erebilmemiz için, Allah’ın ne olduğunu 
bilmemiz gerekir.

Yaratan kendini yarattığında ispat eder.
Eseri ortaya koyan kendini eserinde ispat eder.
“Allah nedir, Allah nerededir, neye Allah denir?” sorularının 

cevabı, insanın kendi vücûdunda ve varlığın vücûdunda gizlidir.
İnsan, kendi vücûdundaki işlevselliği, hareketliliği düşün-

melidir.
İnsan, her varlığı saran ilâhi kudreti anlamaya çalışmalıdır.
İnsan, geldiği özü, kaynağı düşünmeli, anlamaya çalışmalıdır.
Varlığın özünde hayranlık bırakan bir kudret vardır.
İnsan Allah hakikatine, kendi vücûdunda ve varlığın vü-

cûdunda olan kudreti anladığında erecektir.
Hûd Sûresi 4: 

إلِىَ اللهِّ مَرْجِعُكُمْ وَهوَُ عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ
İlâllâhi merciu kum ve huve alâ kulli şeyin kadîr

İlâ Allah merciu kum : Allah’tır, dönülecek yer, merkez, 
kaynak, siz, 

Ve huve alâ kulli şeyin : O, bütün her şeydeki, 

Kadîr : Kudret, güç, her şeye muktedir olan, 

Meâli 1: “Kaynağınız ancak Allah’tır ve O bütün her şey-
deki kudrettir.” 

Meâli 2: “Sizin aslınız ancak Allah’tır ve O bütün her şey-
deki kudrettir.”

Âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi hepimizin gel-
diği kaynak Allah’tır.

Allah hakikatinin cevabını arayacağımız yer, âyette belir-
tildiği gibi “alâ kulli şeyin kadîr” varlığın kendinde olan kud-
ret boyutudur. 



40

Anlıyoruz ki Allah denilen, bütün her şeydeki kudrettir.
Bakara Sûresi 20-106-109-148: “İnne Allah alâ kulli şe-

yin kadîr.”

İnne Allah : Muhakkak, Allah 

Alâ kullu şeyin kadîr : Bütün her şey, kudret, güç

Meâli: “Muhakkak ki Allah, bütün her şeydeki kudrettir.” 
Mâide Sûresi 17-19-40: “Ve Allah alâ kulli şeyin kadir.”
Meâli: “Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
Mâide Sûresi 120:

مَاوَاتِ وَالأرَْضِ وَمَا فيِهِنَّ وَهوَُ  للِهِّ مُلْكُ السَّ
عَلىَ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ

Lillâhi mulkus semâvâti vel ardı ve mâ fîhin ve huve alâ 
kulli şeyin kadîr

Li Allah mulku : Allah, mülkü, sahip, hükümdar, 
idare eden, 

El semâvât ve el ardı : Gökler, Ûlvî Âlem, arz, yeryüzü, yer,

Ve mâ fî-hinne : Şey, değil, ne, içinde, onda, orada, 

Ve huve alâ kulli şey kadîr : O, bütün her şeydeki kudret,

Meâli: “Göklerdeki ve yerdeki her şeyin sahibi Allah’tır ve 
O bütün her şeydeki kudrettir.” 

İşte insan, Allah hakikatini, varlığın kendinde olan kudre-
tin tecellisinde aramalıdır.

Varlığın varoluşunu araştıran kişi, mutlaka hakikate eri-
şecektir.

Varlık, belli bir kudretin tecellisi ile var olmuştur, şekil-
lenmiştir, bedenlenmiştir.



41

Ve o kudret, her an bedenlenen varlıkta kendini ispat eder.
Varlığın özünde olan kudreti, yâni gücü, kuvveti kimse 

inkâr edemez.
Varlığın kendinde olan hareketlilik, bir kudret sayesinde 

olmaktadır.
Doğada hiçbir şey, yâni hiçbir varlık, durağan değildir.
Durağan gibi görünen her bir varlık, özünde bir hareket-

lilik taşır.
Varlığın atomik yapısı, bir hareketlilik içindedir. 
Varlığı oluşturan atomlar ve atom altı parçacıklardır.
Bu parçacıklar da parçacıklardan oluşur.
Bu alt parçacıklara, şimdilik “kuarklar” denilmiştir. 
Kuarkların da alt parçacıkları vardır ve henüz keşfedilme-

miş nice alt âlemde mikro zerreler, parçacıklar vardır.
Tüm bunların hepsi bir hareketlilik hâlindedir.
Bu hareketlilik, bir kudretin tecellisidir.
Evrende durağan bir şey yoktur.
Her şey ama sükûn olarak ama hareke olarak, bir kudre-

tin tecellisidir, her şey bir hareketlilik içindedir.
Bu kudret, varlığın, Evrenin hareketliliğini oluşturur.
Hareketliliği yapan kudret, nice hareketliliğin oluşumuna 

kapılar açar.
Hareketliliği oluşturan kudret, kendi özünden nice varlı-

ğın açığa çıkışına kapılar açar.
Rahîmiyette ne varsa rahmâniyete o çıkar.
Açığa çıkan her varlık rahmâniyet boyutudur.
Aynen bir tohumdan açığa çıkan ağacın, zaman içinde adım 

adım şekillenmesi gibi…
İşte âyette belirtildiği gibi; “Allah alâ kulli şeyin kadir” Al-

lah hakikatine ancak ve ancak varlığın kudretini anladığımız 
zaman erişebiliriz.



42

Her varlıkta bir kudret vardır, her şeyde bir kudretin bir 
akışı vardır.

Varlık bir kudret denizinin içinde akar gider.
Her varlık o kudretin şekillenmesidir.
Hiçbir şey yoktur ki, o kudret deryasının içinde olmasın. 
İnsan dönüp kendi vücûduna baktığında, nefes alıp ver-

mesi de kalbinin atması da her hücrenin çalışması da o kud-
retin göstergesidir.

Kişinin bu kudreti inkâr etmesi mümkün değildir.
Allah’ı layıkıyla anlamak, varlıkta olan kudreti anlamakla 

mümkündür. 
Allah’ın sübûtî sıfatlarından biri “Kudret” sıfatıdır. 
Kudret sıfatı, tüm sıfatların işleyişinde vardır. 
İnsan, vücûdunda olan kudreti, yâni gücü anlamaya çalış-

malı, o gücü o kudreti asla kendine nispet etmemelidir. 
İnsan, kendindeki kudretin sahibini anlar, O’na teslimiyet 

içinde yaşarsa, mü’minlerden olur, Sâlih kimse olur.
Bütün varlık, Allah’ın rahîmiyet boyutundan açığa çıkmıştır.
Bakara Sûresi 163: “Ve ilâhukum ilâhun vâhid lâ ilâhe illâ 

huver rahmânûr rahîm.”
Meâli: “Sizi var eden, tek var edicidir, O’ndan başka var 

eden yoktur. O tüm varlığı özünden var edendir, tüm varlığı 
rahmetiyle sarandır.”

Allah, her varlıkta tekliğini gösterir.
Allah, fiiliyle tektir, O’ndan başka işleyen yoktur.
Allah, sıfatlarıyla tektir, O’ndan başka sıfat sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla tektir, O’ndan başka vücûd sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla ehâddır, sıfatlarıyla vâhiddir. 
Allah, zâtıyla da tekliğini gösterir, sıfatlarıyla da tekli-

ğini gösterir.
Cümle vücûdları tutan tek zât Allah’tır.



43

Her bir sıfatıyla varlığı ihâta eden Allah’tır.
Her varlıkta Allah’ın hayy sıfatı vardır, tüm varlıktaki hayy 

sıfatı tek sıfattır.
Allah, hayydır, kayyumdur.
O’ndan başka hayat sahibi yoktur, O’ndan başka kudret 

sahibi yoktur.
Âl-i İmrân Sûresi 2:

اللهُّ لا إلِهََ إلِاَّ هوَُ الْحَيُّ الْقيَُّومُ
Allahu lâ ilâhe illâ huvel hayyul kayyûm 

Allah lâ ilâhe illâ huve : Allah, ilah, güç, yok, ancak, o vardır, 

El hayyu : Diri olan, 

El kayyûm : Diriliği ile sürüp giden, diriliğiyle tutan, 

Meâli 1: “Allah’tan başka güç yoktur, O’ndan gayrısı yok-
tur, diri olandır, varlığı diri tutan sürüp gidendir.” 

Meâli 2: “Allah, edindiğiniz ilâhları yok edin, sadece O’na yö-
nelin, O her varlıkta diri olandır, O her varlıkta sürüp gidendir.”

Meâli 3: “Allah, O’ndan başkası yoktur, sadece O vardır, O 
her yerde diri olandır, O her varlığa hâkim olandır.” 

Hayy; diri olan, canlı olan, ölümsüz olan demektir.
Varlığın ardında varlığı tutan, varlıkta hayy olan tüm kâi-

natın tek sahibi olan, tüm vücûdları tutan zât ancak Allah’tır.
Hayy, hayat, hayret, ihya, muhyi, hayal, haydi, aynı kök-

ten gelen kelimelerdir.
Bu kelimelerin aslı “Hû”dur.
Her varlık “Hayy” sıfatıyla yaşam bulur ve yaşamını de-

vam ettirir.
Her varlıkta olan dirilik “Hayy” olan Allah’a mahsustur. 
Mü’min Sûresi: 65: “Huvel hayyu lâ ilâhe illâ huve fedûhu 

muhlisîne lehud dîn el hamdu lillâhi Rabbil âlemîn.”



44

Meâli: “Diri olan O’dur, O’ndan başka diri olan yoktur. Bun-
dan sonra tüm içtenliğinizle O’na yönelin. Din O’na aittir. Bü-
tün tecelliler, bütün varlığı vücûdlandıran Allah’a mahsustur.” 

Kişinin vücûdundaki diriliğin sahibi, Allah’tır.
Kişi, vücûdunu kendine nispet etmemelidir.
Ve bilmelidir ki tüm vücûdların tek sahibi vardır, O da Al-

lah’tır.
Hayy esmâsı, Allah’ın sıfat-ı subûtiyesindendir. 
Sıfat-ı subûtiye: Hayat, İlim, İrade, Semi, Basar, Kudret, 

Kelâm ve bunların kaynağı olan Tekvin. 
Cümle varlık, hayy olandan açığa çıkar ve hayy olanla ha-

reket eder.
Âlemde cansız diye bir şey yoktur, her varlık Allah’ın hayy 

sıfatıyla diridir, canlıdır.
Teslimiyet ve tevekkül, hayy olan Allah’adır. 
Kişi, yaşamında, her varlığı hayy sıfatıyla ayakta tutanın 

Allah olduğunu unutmadan yaşamalıdır.
Kişi, hangi varlığa bakarsa baksın, onda hayy olanın Al-

lah olduğunu bilmelidir.
Allah’ın varlıktaki hayy sıfatının varlığa hâkim olması, 

kayyum sıfatı ile alâkalıdır.
Kayyûm sıfatı “Hayy” sıfatının varlıktaki sürüp giden bo-

yutudur. 
Kıyam, kayyum, kıyame, ikâme, aynı kökten gelen keli-

melerdir.
Allah kayyûm esmasıyla, her varlığı ayakta tutar, kont-

rol eder.
Allah varlığı işleyişiyle ve nitelikleriyle ayakta tutar, kont-

rol eder.
İşte bu kayyûm esmasının tecellisidir. 
Kayyûm esmâsı, her varlıkta ikâme boyutudur. 



45

İkâme, her varlıkta olan işleyiş boyutudur.
Tüm varlıkta fiiliyle fâil olan Allah’tır. 
İkâme kelimesi, kıyam-kayyûm kelimesinden gelir.
Kıyâm’ı incelediğimiz zaman; varlığı ayakta tutanın, varlı-

ğın vücûdunu tecellileri ile tutanın Allah olduğunu anlıyoruz.
Varlığın beşerî vücûdunun ayakta durması, Allah’ın kay-

yum boyutu iledir.
İnsanın namazda ayakta durması da kıyam-kayyûm ke-

limesiyle anılır. 
Namazda ayakta durma, yâni kıyam etme, Allah’ın varlığı 

kayyûm esmasıyla ayakta tutmasına işaret edilir.
Her varlık, kayyûm esmâsıyla ayakta durur ve sürüp gider.
Her varlığı hayy esmâsıyla ve kayyûm esmâsıyla ihâta 

eden Allah’tır.
Her varlığı kontrol eden Allah’tır.
Her varlıkta her an işleyen Allah’tır.
Her varlığı sıfatlarıyla kuşatan Allah’tır.
Her varlık Allah’ın hâkimiyetini gösterir.
Fiiliyle fâil olan Allah’tır.
Namazda kıyâmda durmanın hikmeti şudur:
“Allah’ım! Benim vücûdumu ve her varlığın vücûdunu her 

an ayakta tutan sensin.” 
“Allah’ım! Her varlıkta her an fiilinle fâil olan sensin” id-

râkidir.
Hiçbir varlık kendi vücûdunu tutamaz, o vücûdun özünde 

olan kudret, vücûdu ayakta tutar.
Toplumda, bir şirket için “Kayyum atandı” sözü de “Kay-

yûm” kelimesinden gelir. 
Kayyum atandı sözü; devletin kontrolüne geçti, demektir.
İşte her varlığı her an ikâme eden, yâni kontrol eden Al-

lah’ın “El Kayyûm” esmâsıdır.



46

Allah her varlıkta, tüm esmalarıyla yüceliğini gösterir.
Her varlıkta yüce olan Allah’tır, Allah yüceliğini varlıktaki 

tecellileri ile gösterir.
Açığa çıkan her varlık, içiyle dışıyla Allah’ın tezahürüdür. 
Her varlığın çeşit çeşit olması, her varlığın vücûdunda bir 

işleyişin olması, Allah’ın kendine mahsus tecellileridir. 
Hiçbir varlık kendini var edemez, kendine şekil veremez, 

kendi vücûdunda olan işleyişi yapamaz.
İnsan kendi vücûdunu var edemez, kendi vücûdunu şekil-

lendiremez, kendi vücûdunda olan sıfatların sahibi değildir.
İşte insan bunları çok iyi düşünmeli ve kendi vücûdundaki 

bir kudretin işleyişini anlamaya çalışmalıdır.
İnsan Allah’a, öncelikle kendinde şâhit olmalı ve O’nun her 

varlıkta olduğunu idrak edebilmelidir.
Kur’ân göklerde bir yerde Allah olduğundan bahsetmez.
Her şeyin özünde olan, her şeyi içiyle dışıyla saran bir Al-

lah’tan bahseder. 
Tüm kâmil insanlar bizlere; “O’nu göklerde bir yerde ara-

mayın, kendinizde arayın” diye öğütler vermişlerdir. 
Varlığı incelemeyi, varlığın birbiriyle bağını anlamayı tav-

siye etmişlerdir.
Kur’ân’da bu çok güzel belirtilir.
İnsan, kendine şah damarından yakın olan Allah’ı, kendi 

vücûd şehrinde aramalıdır.
Kur’ân’ın tamamı, Allah hakikatine nasıl erişileceğini her 

âyetinde açıklar. 
İsrâ Sûresi 14: “İkra kitâbek kefâ bi nefsikel yevme aleyke 

hasîbâ.”
Meâli: Oku, kendini tanımak için kendi vücûd kitâbın sana 

yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama içinde ol.” 
Bakara Sûresi:



47

47: “Sizlere, Beni ve tüm varlığı anlayacak şuuru verdik.”
67: “Allah, sizin vücûd varlığınızda her an işleyendir, eski 

cehalet hâllerinizdeki o tapınmalarınızı yok edin.”
98: “Ve aklını, Allah’ı idrak etmek ve sevgiyle varlığı anla-

mak için değil de düşmanlık içinde kullanırsa, muhakkak ki o 
hakikatleri görmemezlikten gelip örtendir, Allah’ı anlayama-
dığından dolayı hâlleri düşmanlık üzeredir.” 

Tüm Resûl, Nebî dediğimiz Kâmil insanlar, hep varlığı oku-
mayı, incelemeyi ve varlığın birbiriyle bağını anlamamızı tav-
siye etmişlerdir. 

İşte, Allah nedir, nerededir sorusunun cevabı kişinin kendi 
varlığında ve varlığın sisteminde gizlidir.

Eğer duyduklarımızda ve okuduğumuz kitaplarda kalır-
sak, varlığı incelemezsek, varoluşu ve var edeni düşünmez-
sek, Allah nedir sorusunun cevabını bulamayız.

Ey kardeşim!
“Allah nedir?” sorusunun cevabını mı arıyorsun?
“Allah var mı?” diye bir arayış içinde misin?
“Allah nerede?” diye sorguluyor musun?
“Allah var mı yok mu?” diye merak mı ediyorsun?
Bakacağın yer kendi vücûdundaki kudrettir.
Bakacağın yer her varlıktaki inkâr edilemez kuvvet, kud-

rettir.
Bakacağın yer tüm âlemi saran muhteşem kudretin ken-

disidir.
Bakacağın yer bütün mülktür.
Bakacağın yer, kendi bedenindeki ve varlığın bedenin-

deki işleyiştir.
Bedeninde fâil olan O’dur.
Tüm varlıkta fiiliyle fâil olan O’dur. 
Bakara Sûresi 253: “Ve lâkin Allah yefalu mâ yurîd.”



48

Ve lâkin Allah yefalu : Lâkin, amma, fakat, Allah, fâil olan, 
işleyen, yapan,

Mâ yurîdu : Şey, ne, değil, irade, istek, 

Meâli: “Her varlığın işleyişinde fâil olan Allah’tır, var olan 
her şey O’nun iradesindendir.” 

Nisâ Sûresi 47: “Ve kâne emrullâhi mefûlâ.”

Ve kâne emr Allah : Oldu, iş, hüküm, işleyiş, Allah 

Mefâil : Fâil olan, yapılan, işleyen, 

Meâli: “Tüm varlığın işleyişinde fâil olan Allah’tır.”
İşte insan, varlıktaki işleyişi ve işleyişi yapan işleyiciyi an-

ladığında, fiil fâil hakikatini anlayacaktır. 
Tüm kâinat bir fiil’in hareket alanıdır, her varlık fiil’in dal-

galanması ile hareket eder.
Tüm varlık fâil’in fiil’idir.
Fiil, fâil aynı anda aynıdır.
Fiil fâil’dir, fâil fiil’dir. 
Kişi kendi bedeninde kendi fiil’inin sahibi değildir.
Yâni kişi kendi bedeninin işleyişinde asla ve asla mukte-

dir olan değildir.
Çünkü kişi, vücûdunda olan atomdan hücreye, hücreden do-

kuya, dokudan bedene kadar olan tüm işleyişi yapan değildir. 
Bu işleyişi yapan fâil’dir.
Fâil’in vücûdun işleyişi boyutundaki durumu fiil’dir.
Fâil’in fiil boyutundaki adı fiil’dir.
Fiilin fâil boyutundaki adı fâil’dir.
İşte bu kâinat bir fâil’in fiil’idir.
Fâil kendi aslîyetini fiil’iyle ispat eder. 
Fiil, fâil’in kendini, fiil’iyle ispat etmesidir.



49

Fiil’i yapan kimdir, fâil’dir.
Ortada bir fiil varsa, bu fâil’in kendini açığa çıkarmasıdır, 

kendini fiil’iyle ispat etmesidir. 
Her varlıkta inkâr edilemeyecek olan bir fiil yâni bir iş-

leyiş vardır.
Bu işleyişi yapan, hiçbir varlığın kendisi değildir.
Bu işleyişi her varlığın kendi enfûsî boyutunda yapan 

fâil’in kendisidir. 
Eğer kişi, fiil ve fâil hakikatini anlarsa, yaratılışın haki-

katine de ârif olur.
Ve böylelikle varlığın işleyişinde Allah hakikatine erişir.
Âyette belirtildiği gibi her varlıkta fâil olan, yâni işleyen 

Allah’tır.
Her varlıkta fiilin sahibi, sıfatların sahibi Allah’tır.
Onun için, Allah hakikatini kişi öncelikle kendinde bul-

malıdır.
O, bize şah damarımızdan yakındır. Kâf Sûresi 16
O, bütün her şeyi ihâta eden muhteşem kudrettir. Nisâ Sû-

resi 126
O, bütün her şeydeki kudrettir. Mülk Sûresi 1
İnsanın aradığı tüm soruların cevabı, varlığın kendinde 

olan sistemdedir. 
İnsanın Allah’a şâhit olacağı yer kendi vücûdudur.
Allah’a şâhit olacağı yer varlığın özüdür.
Allah birçok dilde farklı kelimelerle anılmıştır. 
Tanrı-Tengri, Türkçe
God, İngilizce
Dieu, Fransızca
Dio, İtalyanca
Hûda, Farsça
El Hû-El Hâ-El-Eloha, İbrânice



50

El Hû-”ال ه”- Allah, Arapça
El kelimesi; güç, kuvvet, kudret anlamındadır. 
El kelimesi, birçok dilde Allah anlamında ifade edilmiştir.
Fenike dilinde El-İl
İbranice: אֵל -ʾēl
Süryânice: il-el-yl
Arapça: el-ʾīl 
Akadca: el-il
Akadcada, İbranicede, Aramicede; İl-El kelimesi Tanrı an-

lamında kullanılmıştır.
Böylece bu kelime Arapça “El Hû” olarak akmıştır. 
Anlıyoruz ki, o günün Kâmil insanları, varlığı saran muh-

teşem kudreti anlamışlar ve o kudrete “El; güç, kuvvet, kud-
ret” demişlerdir.

Kâmil insanların; “her varlıkta Allah’ın eli vardır” diye 
söyledikleri, “her varlığı idare eden güç, kudret Allah’tır” an-
lamındadır. 

İbraniceden gelen “Hû-Hâ” kelimesi de “O” demektir.
Hû El; güç, kudret, kudret O’dur, anlamındadır. 
Yâni, Allah denilen, tüm varlığı, tüm âlemi saran, kudrettir.
El Hû-Allah-Tanrı-God-Deus-Dieu; güç, kuvvet, kudret O’dur.
Hangi dilde anarsak analım, varlığın özündeki kudret Al-

lah’ın kendisidir.
İşte insan, kendinde ve varlığın özünde olan, hareketli-

liği meydana getiren o muhteşem kudreti inkâr edebilir mi?
Edemez elbette.
İşte, “Allah nedir-Allah var mı?” sorusunun cevabının ol-

duğu yer; kişinin kendi bedenindeki ve varlığın özündeki o 
muhteşem kudrettir.

İnsan, Allah’ın ne olduğunun hakikatine, varlığın canlılı-
ğını, işleyişini, hareketliliğini tefekkür ettiğinde erişecektir. 



51

Tüm kâinatı hareket ettiren, tüm kâinatı işleten bir kud-
ret vardır. 

Kuantum fiziği dediğimiz; molekül, atom ve atom altı par-
çacıkları ve daha ötesini hareket ettiren bir kudret vardır.

İşte asıl olan bu kudreti anlamaya çalışmaktır.
Bu kudretin meydana getirdiği canlılık, hareketlilik, işle-

yiş, hakikatin idrâk edileceği yerdir. 
Tüm kâinatta Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji sistemi-

nin bir işleyişi vardır.
Bu işleyişi yapan bir kudret vardır. 
Allah nedir, sorusunun cevabı, varlıktaki bu kudreti an-

lamakta gizlidir.
Bunu anlamanın kapısı da insanın kendi vücûdudur. 
Aradığı tüm soruların cevabı da insanın kendinde gizlidir.
Onun için Hazreti Muhammed: “Kendini bilen Rabbini bilir”
Hazreti İsâ: “Ben O’yum.” 
Hazreti Mûsâ: “Ben O’nu kendimde gördüm” demiştir. 
Kişi kendi vücûdunu inkâr edemez, ona yok diyemez.
Kişi, görünen varlığı inkâr edemez.
Ben yokum, bu görünen varlık yok diyemez.
Görünen varlık inkâr edilebilir mi?
Kişi, nefes alıp verendir, duyguları olandır, acıları olandır, 

hep bunlar kişinin kendi vücûdunun varoluşunun ispatıdır.
Kişi, kendi vücûduna dönmeli, onun yaratılışını anlamaya 

çalışmalıdır. 
İnsan kendi vücûdunda olan muhteşem kudrete bakmalı, 

muhteşem işleyişe bakmalı, bunların nasıl olduğunu anla-
maya çalışmalıdır. 

Kişi dönsün kendine, nefes alıp verişini düşünsün.
Gözlerinin nasıl gördüğünü, nasıl var olduğunu düşünsün.
Kişi vücûdunun her organını her hücresini düşünsün.



52

Bunlar nasıl var oldu, nasıl şekillendi desin? 
Vücûdunda olan sonsuz niteliklere baksın.
Ey kardeşim!
Geç aynanın karşısına, aynadaki görüntüne bak.
Sen olmasaydın, aynada görüntün de olmazdı.
Şimdi de;
Dön evrene, Evrenin muhteşem kudretine bak, muhteşem 

işleyişine bak.
Görünen çeşit çeşit varlığa bak.
Varlığın oluşumuna, şekline bak.
Her varlık bir kudretin tecellisidir.
Her varlığın özündeki işleyiş, o kudretin işleyişidir.
Hakikate ulaşmak istiyorsan, o kudretle tanış.
O kudretin işleyişiyle meydana gelen enerjiyle tanış. 
Ya da muhteşem bir enerjinin meydana getirdiği işleyişle 

tanış.
Ya da enerjinin açığa çıktığı boyut ile tanış.
Her varlığın özünde, muhteşem bir güç kudret vardır.
Kâinatın kendinde, insan aklının alamayacağı bir kud-

ret vardır.
Ateşte, havada, suda, toprağın kendinde, sonsuz bir kud-

ret vardır. 
Her varlık, o kudretten şekillendi, o kudretle devam etmekte. 
Bir atomun, bir molekülün, bir hücrenin çalışması o kud-

ret sayesinde. 
O kudretin işleyişiyle meydana gelen enerji, Evrenin ken-

disidir.
Bir damla sudaki enerji, Evrenin kendisidir.
Suyu oluşturan hidrojen ve oksijenin enerjisi hesaplara 

sığmaz. 



53

Vücûdunda ve her varlıkta olan, o muhteşem kudret, Al-
lah hakikatinin cevabının olduğu yerdir.

Gel o kudreti anlamaya çalış.
O kudretin ardını hissetmeye çalış.
Ve Allah’ın ne olduğunu, o kudreti hissederek anla.
Her yeri saran, o muhteşem kudretin ne olduğunu idrâk 

etmeye çalış.
Öncelikle, gökte bir yerlerde olan Allah inancını terk et.
Öncelikle sana anlatılan bir Allah inancını terk et.
Gökte bir yerde olduğuna inandığın, görünmeyen bir Al-

lah inancını bıraktığın an, kapılar sana açılmaya başlayacak.
Hevâna göre var ettiğin Allah inancını bıraktığın an, ha-

kikatler sana bir bir açılacaktır.
Gel hevâna göre inandığın, hiç şâhit olmadığın Allah inan-

cını bırak.
Bir din kavgasında olma, cemaat, tarikat, mezhep ayrımcı-

lığının içine düşüp, kendi inancını yüce görmeyi bırak.
Cennet, cehennem kavgasında olma.
Kendini cennete sokup, senin gibi inanmayanları cehen-

neme sokmayı bırak.
Hevâna göre bir inancın içinde olma.
Bâtıl alanı bırak.
Hevâna göre inandığın Allah’a değil, seni kudretiyle kuşa-

tan Allah’a dön, O’na şâhit ol.
Her varlıkta kudretiyle kendini gösteren Allah’a şâhit ol.
Ve bil ki O, bütün her şeydeki kudrettir.
Ve bil ki, “Sana şah damarından yakınım” âyetinin açılımı; 

“Senin vücûdundaki kudret benim” hakikatidir.
O kudreti reddetmek mümkün mü?
Ve bil ki sen, o kudretin ispatısın.
Ve bil ki sen, o kudretin şekillenmiş boyutusun.



54

Mülk Sûresi 1: “Tebârekellezî bi yedihil mulku ve huve alâ 
kulli şeyin kadîr.”

Meâli: “O Zatıyla yüce olandır, tüm kâinat O’nun yöneti-
mindedir ve O bütün her şeydeki kudrettir.”

Yerde olanlara, göklere bakalım.
Tüm varlığa bakalım.
Varlıktaki o muhteşem kudrete, işleyişe, niteliklere bakalım.
Bu âlem nasıl var oldu düşünelim, anlamaya çalışalım.
Allah hakikati varlığın özünde gizlidir.
Allah hakikati vücûdumuzda gizlidir.
Görünen hiçbir şeyi inkâr etmen mümkün değildir.
Görünen âleme yok demek, Allah’ı inkâr etmektir, O yok 

demektir.
Gel bu âlem nasıl var oldu anlamaya çalışalım.
Her varlıkta olan canlılık nedir bir düşünelim.
Hadîd Sûresi 2: “Lehu mulkus semâvâti vel ard yuhyî ve 

yumît ve huve alâ kulli şeyin kadîr.”
Meâli: “Göklerin ve yerin hükümranlığı O’nundur. Hayat 

verendir ve sınırlayandır ve O bütün her şeydeki kudrettir.”
Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın 

ve huve bi kulli şeyin alîm.”
Meâli: “Evvel ve sonsuz olan, zâhir olan ve bâtın O’dur ve 

O bütün her şeydeki ilmin sahibidir.”
Bu âlem O’nun zâhire çıkmış boyutudur.
Bu âlem evveliyle, âhiriyle, bâtınıyle, zâhiriyle O’ndan 

başka bir şey değildir.
Bu görünen varlık, O’nun zâhir görüntüsüdür.
Senin vücûdun, bizzat O’ndan gelen, O’nu gösteren, O’nun 

zâhir boyutudur.
Senin O’nu inkâr etmen, kendini inkâr etmendir.
Senin varlığı inkâr etmen, O’nu inkâr etmendir.
Gel, her varlıkta olan ve tüm âlemde olan o kudreti anla.



55

Senin vücûdunu kuşatan o kudreti anla.
Ve Allah hakikatine er.
O, düşüncelere sığmaz, kelimelerle anlatılmaz.
Gözle görülmez, ama görünen her şey O’nun zâhir boyutudur.
Varlığın ardı, görünmeyen boyutu, O’nun bâtın boyutudur.
Kelimelerle anlatılmaz, ama varlıktaki kelâm O’nun son-

suz ilmidir.
O’nun şekli olmaz, ama O tüm şekillerin sahibidir.
Menzili yoktur, O bir yerlerde değildir, O her yerdedir, O 

her varlığa varlıktan yakın olandır. 
Doğmuş değildir, doğurmuş değildir, tüm doğanlar O’ndan 

gelen O’nun tecellileridir.
Hayy olandır, kayyûm olandır.
Bâki olandır, Ûlvî olandır.
Ekber olandır, Kadir olandır.
Tüm esmalarıyla kendini ispat edendir. 
Allah her varlıktan vechini gösterir.
Bakara Sûresi 115: “Fe eynemâ tuvellû fe semme vechî Allah.”
Meâli: “Nereye dönerseniz dönün Allah’ın yüzü oradadır.”
Âyette belirtildiği gibi Allah, her varlıktan vechîni-yü-

zünü gösterir.
Niyazi Mısri bir ilâhisinde bunu çok güzel belirtmiştir.
Ol sana açmış durur dâim gözün
Sen yitirmişsin ya ararsın izin
Bî-cihet göstermiş eşyâda yüzün
Âdem isen “semme vechullâh”ı bul
Kande baksan ol güzel Allah’ı bul
Ârife eşyâda esmâ görünür
Cümle esmâda müsemmâ görünür
Bu Niyâzî’den de Mevlâ görünür
Âdem isen “semme vechullâh”ı bul
Kande baksan ol güzel Allah’ı bul



56

Allah, insandan ve cümle varlıktan zâhir olarak tecelli eder.
Allah, insandan ve cümle varlıktan yüzünü gösterir. 
Âriflik makamına gelen, varlığa eşya olarak bakamaz.
Allah’ın tezahürü olarak bakar.
Allah’ın vechi-yüzü olarak bakar.
Varlığın özünde fiil fâil yüzü, sıfatlar mevsûf yüzü, vücûd 

zât yüzü, rûh yüzü, nûr yüzü vardır.
Varlığın görüntüsü, beşer yüzüdür, nefs yüzüdür. 
Varlığın dış yüzü ve iç yüzü vardır. 
Sonuçta şunu anlıyoruz ki, varlığın iç yüzüyle dış yüzüyle 

her yönü, Allah’ın vechî boyutlardır. 
Allah’ın zâtına mahsus, sıfatlarına mahsus, fiillerine mah-

sus tecellileri, tecellilerinin yüzü vardır.
Aynı zamanda anlıyoruz ki zâhir demek sadece dış yüz 

demek değildir.
Allah tüm tecellileri ile tezahür eder, yâni kendini zâhir eyler.
Görünen varlığa Allah’ın görüntüsü diyemeyiz, ayrı da di-

yemeyiz.
Görünen varlığa Allah’ın vechi-yüzü diyemeyiz, ayrı da 

diyemeyiz.
Hiçbir şey Allah’tan ayrı değildir, ama hiçbir şey, şey cihe-

tiyle yâni eşya cihetiyle Allah da değildir. 
Allah hakikati; evveliyle, âhiriyle, zâhiriyle, bâtınıyla bir 

bütünlük içinde idrak edilmelidir. 
Varlığın evveli, âhiri, zâhiri, bâtını, Allah hakikatine eri-

şeceğimiz boyutlardır.
Hadîd Sûresi 3:”Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın.”
Allah, kendi evvelinden, yâni kendi özünden varlığı halk 

eyledi.
Allah, varlığın yüzünden zâhir yüzünü tecelli ettirdi.
Allah, görünenin görünmeyen boyutunda kendini bâtın 

eyledi.



57

Allah, halk eylediği varlığı kendine döndürdü, âhir eyledi.
Allah âhirdir, yâni sonu yoktur.
Varlık ise sonludur, varlığın sûret yönü sona erse de, özü 

sonsuzdur.
Çünkü her şeyin özü Allah’tır, tüm âlem o özün yansımasıdır. 
Bir varlık sûreten bitse de, onun tohumundan yeni bir olu-

şum meydana gelir. 
Mesela, bir buğday tohumu diksek, buğday meydana gelir.
Daha sonra buğday bitkisi sararır solar ve toprak olur.
Ama tohumu kalır, yeni bir buğday bitkisi meydana getirir. 
İşte, bir şeyin sona ermesi, ama o şeyin tohumundan yeni 

bir oluşum meydana gelmesi Allah’ın âhir esmasıdır. 
Allah varlığın, evvelinde, âhirinde, zâhirinde, bâtınında 

her an tecelli edendir.
Cümle evrenler, cümle varlık, O’ndan ayrı değildir.
Allah, bir yerlerde oturan bekleyen değildir.
Her an her varlıkta tecelli edendir.
Evveliyle, âhiriyle, zâhiriyle, bâtınıyla O, O’dur.
Hadîd Sûresi 3: 

لُ وَالْخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْباَطِنُ وَهوَُ بكُِلِّ  هوَُ الْوََّ
شَيْءٍ عَليِمٌ

Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın ve huve bi kulli 
şeyin alîm
Huve el evvelu : O ilk, evvel, önce, evveli olmayan, başlangıç 
Ve el âhiru : Son, sonsuz, ahir, sonu olmayan,
Ve el zâhiru : Açık, apaçık görünen, dışsal ve zahir, 
Ve el bâtinu : Bâtın, içsel, görünmeyen, gizli, 
Ve huve bi kulli şeyin : O, bütün her şey, 
Alîm : İlmin sahibi, ilmiyle var eden,



58

Meâli: “O evveli olmayandır, O sonu olmayandır, zâhir olan 
da O’dur, bâtın olan da O’dur.”

Varlığın evveli vardır, ama Allah evvelsizdir.
Varlığın sonu vardır, ama Allah sonsuzdur.
Zâhir olan, yâni görünen, açığa çıkan, tezâhür eden an-

cak O’dur.
Bâtın olan, yâni görünmeyen, bilinmeyen, varlığın iç âlemi 

olan ancak O’dur.
Hû el zâhiri; zâhir-görünen O’dur.
Görünen O’dur, yâni zâhir olan Allah’tır.
Allah zâhirdir, yâni görünür ne demektir?
Allah hangi boyutuyla görünür?
Allah, insanın kendinden ve her varlıktan her an apaçık 

görünür.
Bir tohumu düşünelim; tohumun içinde ağaç vardır, ama 

görünmez.
Tohum yarılıp, filizden ağaca akış başlayınca, tohumun 

içindeki zâhire çıkmış olur.
İşte görünen ağaç, tohumun özünden başka bir şey değildir.
İşte bu âlemin de açığa çıkması, görünmesi, Allah’ın ken-

dinden başka bir şey değildir.
İşte, Allah, kendinden kendini zâhire çıkardı.
Bu görünen âlem, onun apaçık zâhire çıkmış boyutudur.
Fakat bu görünene Allah demek, Allah’ı görünene kayıt et-

mek demektir. 
Ki bu doğru değildir.
Bu görünene, Allah’ın zâhir boyutu demek daha doğrudur.
Ki insanın gördüğü varlığın eşya boyutu, sonsuz evrenle-

rin bir noktası bile değildir.
Allah’ın, evvel yönü, âhir yönü, zâhir yönü ve bâtın yönü 

vardır.



59

Bu dört boyutu anlamak, Allah hakikatini hissetmektir. 
Bu görünen âlem O’nun “El Zâhir” esmasının tecellisidir.
Bu âlem; görünen, görünmeyen, evvel, âhir yönüyle O’n-

dan başka bir şey değildir.
Varlığın sûret boyutu, O’nun zâhir boyutudur.
Zâhir boyutunda her an bir değişim vardır.
İşte Allah’ın zâhir boyutu; varlığın görünen boyutudur.
O’nun zâhir boyutuna; beşer denilir, sûret denilir, Dünya 

denilir, Evren denilir, Evrenler denilir, tecelliler boyutu denilir.
Görünen her varlık, O’ndan gelir, O’nunla kuşatılır, O’nunla 

işler, O’nunla O’na döner.
Zâhir boyutunun içinde, bâtın boyutu vardır.
Bu boyutlar evvelden âhire her an akar gider.
İşte özden açığa çıkmış boyuta zâhir boyutu denir.
Tohumun özünden açığa çıkana, ağaç denildiği gibi…
Açığa çıkmış bu âlem Allah’ın tezahürüdür. 
Allah “El zâhir” esmasıyla kendini aşikâr eyler. 
Allah “El zâhir” esmasıyla kendini zâhir eyler. 
Allah “El zâhir” esmasıyla kendini, kendiyle her an gösterir. 
O’nu gören de O’dur.
Aynada kişinin kendini gördüğü gibi...
Allah da varlık aynasından her an kendini görür.
Bu hakikatler ancak makam makam dersler içinde görül-

düğünde anlaşılacaktır.
“Gizli hazine idi, zâhir olmak istedi 
Allah kendi özünden, kendini halk eyledi.”
“Beşer denen âlemde, zâhir oldu göründü.
Kendinde ne var ise, onu aşikâr eyledi.”



60

NAMAZIN TARİHÇESİ

Namaz Allah’a yönelişin adıdır.
Allah ile iletişim içinde olmaktır.
Allah’a bağlanmaktır.
Dünyanın her yerinde hangi inançta olursa olsun, ataların-

dan öğrendikleri şekliyle Allah’a ibadet etmenin adı namazdır.
Farsça adıyla namaz.
Kur’ân adıyla salât.
Türkçe adıyla; bağlanmak, birleşmek, iletişim içinde olmak, 

her an irtibat içinde olmak, birlik içinde olmak, niyaz içinde 
olmak, Allah’a olan yönelişin, Allah’a olan bağlılığın adıdır.

Namaz kelimesi, namazkara, namaste kelimesinden gel-
diği iddia edilir.

Bu kelime Sanskritçe’den gelir diye bilinir.
“Sana eğiliyorum, sana yöneliyorum, seninle iletişim için-

deyim, sana bağlıyım.” anlamlarına gelir.
Dünyanın birçok yerinde “namaste” olarak bu kelime hâlâ 

kullanılır.
Namaz Allah’a olan yönelişin adıdır.
Allah ile irtibat hâlinde olmaktır.
Dünyanın her yerinde Allah’a olan yöneliş, sığınma görülür.
Kur’ân’da namaz diye bir kelime geçmez.
Kur’ân’da “salât” kelimesi geçer.
Salât kelimesini müellifler namaz diye çevirirler.



61

Salât kelimesini, namaz diye çevirirsek, salât kelimesinin 
ûlvî anlamını tek anlama indirmiş oluruz.

Salât yüz odalı bir saray ise, namaz onun bir odası olarak 
düşünülebilir. 

Namaz bedeni bir ibadet olarak düşünülür.
Oysa namazın mânâ ciheti çok derindir.
Toplumda namazın miraçtan geldiği anlatılır.
Namazı, Hazreti Muhammed’in miraçtan getirdiği söylenir.
Peki, Hazreti Muhammed öncesi namaz ibadeti yok muydu?
Hazreti Muhammed miraca namazsız mı çıktı?
Yoksa namaz kılarak mı çıktı?
Tüm bunların hakikati, temiz bir gönülle düşünülmelidir.
Kur’ân’ı incelediğimiz zaman Hazreti Muhammed öncesi 

de namazın olduğuna rastlıyoruz.
Hatta Meryem Sûresi 58 ve 59. âyetlerde Âdem’den beri 

namaz olduğu işaret edilir.
Şimdi bu âyetleri inceleyelim.
Meryem Sûresi 58: “Ulâikellezîne enamallâhu aleyhim 

minen nebîyyîne min zurriyyeti âdeme ve mimmen hamelnâ 
mea nûhin ve min zurriyyeti ibrâhîme ve isrâîle ve mimmen 
hedeynâ vectebeynâ izâ tutlâ aleyhim âyâtur rahmâni harrû 
succeden ve bukiyyâ.”



62

Ulâike ellezine : İşte onlar ki, o kimseler, 
Enama Allah : Nimet, sıfatlar, tecelli, Allah
Aleyhim min en Nebîyyîne : Onlar, Nebîlerden, haberci, 

hakikatleri haber veren, 
Min zurriyyeti Âdeme : Zürriyetinden, neslinden, Âdem,
Ve mimmen hamelnâ : Kimseler, kişiler, taşıdık, aktardık, 
Mea Nûh : Beraber, birlikte, Nûh, 
Ve min zurriyyeti İbrâhîm : Zürriyetinden, neslinden, İbrâhîm,
Ve İsrâile : İsrâil, Yâkûb, 
Ve mimmen hedeyna : Kimseler, bizde yol buldular
Ve ectebeyna : Seçkin olan, seçicilik, seçtik, fark, 

mümtaz, yüce olan
İza tutla aleyhi : Okunduğunda, anlaşıldığında, 

açıklandığında, onlar,
Âyet el rahmani : Âyet, işaret, her yeri nûruyla saran, 

nûru, tecellileri 
Harr secede : Düşme, kendinden geçme, teslim 

olmak, 
Ve bukiy : Bâki olan, sonsuz, bakmak, yol, 

gözlemek, 

Meâli: “İşte onlar ki; Allah’ın sıfatlarını bilenlerden, haki-
katleri haber verenlerdendi. Âdem’in neslinden ve Nûh ile be-
raber hakikatlerimizi taşıyan kimselerdendi. İbrahim’in ve 
Yâkûb’un neslindendi ve Bizim yolumuzu gösteren kimseler-
dendi ve Bizi fark edenlerdendi. Nûruyla her yeri saranın işa-
retlerini anlayıp, kendi varlığından geçenlerden ve bâki olana 
teslim olanlardandı.” 

Meryem Sûresi 59: “Fe halefe min badihim halfun edâus 
salâte vettebeûş şehevâti fe sevfe yelkavne gayyâ.”



63

Fe halefe : Fakat, ardından gelen, hâlife, halef, 

Min badi him halfun : Onlardan sonraki, nesil, gelenler, 

Edâu : İhmal, koruyamamak, uzaklaşmak, 
anlamama, 

El salât : Salât, her an hakka bağlı olma durumu, 
irtibat, iletişim, namaz, birlik, yöneliş, 

Ve ittebeu : Tâbi oldular, uydular, 

El şehevât : Şehva, egolarına, benlik, kendini büyük 
görmek, 

Fe sevfe yelkavne : Yakında, bulmak, atmak, bırakmak, yolunu 
kaybeden, akılsız,

Gayya : Yolunu kaybeden, akılsızca hareket etmek, 

Meâli: “Fakat onların ardından gelenler, bağlılıklarını ko-
ruyamadılar ve kendi egolarının isteklerine uydular, böylece 
onlar akılsızca hareket edip yolun doğrusunu kaybedenler-
den oldular.” 

Meryem Sûresi 58 ve 59. âyetleri incelediğimizde Âdem, 
Nûh, İbrahim ve Yâkûb’dan beri salât’ın Farsça anlamıyla na-
mazın olduğunu görüyoruz.

Ve onların ardından gelenlerin namazlarını koruyamadık-
larını yâni Allah’a olan bağlılıklarından koptukları belirtilir.

Âyette “Fe halefe min badihim halfun edâus salât” namaz-
larını koruyamadılar diye belirtildiğine göre, namaz Âdem’den 
beri var olan bir ibadettir.

Yine İbrâhîm Sûresinin 37. âyetinde, İbrâhîm’in evlatları, 
nesli için salât-namaz duası vardır.

İbrâhîm Sûresi 37: “Rabbenâ innî eskentu min zurriyyetî 
bi vâdin gayri zî zerın inde beytilkel muharremi rabbenâ li 
yukîmus salâte fecal efideten minen nâsi tehvî ileyhim ver-
zukhum mines semerâti leallehum yeşkurûn.”



64

Rabbena : Rabbimiz, 
İnni eskentu : Ben, iskân, yerleştirme, ev sahipliği, o 

yolda, 
Min zurriyyetî : Zürriyetimden, neslimden, 
Bi vadin : Bir vadi, yol, tarz, usul,
Gayri zi zerın : Başka, sahip, bilgiye ulaşma, ekilmiş, 

bırakmak, kültür, 
İnde : Sana ait, katında, yanında, 
Beyti ke : Ev, senin, senin evin, beden evi, kâlb, 

gönül, 
El muharremi : Haram, yasak, hürmetli, saygıdeğer, 

kutsal, 
Rabbena : Rabbimiz, 
Li yukumi el salât : Her an salât üzere olmaları için, 

bağlılık üzere, 
Fe ical efideten : Böylece kıl, yap, eyle, gönüller, kâlbler, 

idrak, 
Min en nâsi tehvi ileyhim : İnsanlardan, meyletme, gelme, onlara
Verzuk hum : Rızık, nimet, fayda, onlar, 
Min el semerat : Ürün, meyve, tecelliler, 
Lealle hum yeşkurune : Umulur, onlar, şükreden, sahibine 

teslim eden 

Meâli: “Rabbimiz! Neslimi senin yoluna yerleştirdim. Se-
nin evin olan kutsal bedenlerinde, sana ait bilgilerden başka 
şeylere sahip olmasınlar. Rabbimiz! Onların her an sana bağ-
lılık şuuru üzere olmaları için, artık onları kâlb sahibi yap. 
Onlara verdiğin nimetleri, tecellileri öğrenmeleri için, sen in-
sanları hakikatlere meylettir. Umulur ki onlar, varlığının sa-
hibini bilir teslim ederler.” 

Burada da görüldüğü gibi Hazreti İbrâhîm’in salât ile il-
gili duasına rastlıyoruz.

Lokmân Sûresi 17: “Yâ buneyye ekımıs salât.”



65

Burada da incelediğimizde anlıyoruz ki Lokman evladına, 
her an salât-namaz üzere olmasını öğütlüyor.

Bu âyetteki öğüt çok çarpıcıdır.
Lokmân Sûresi 17: “Yâ buneyye ekımıs salâte ve mur bil 

marûfi venhe anil munkeri vasbir alâ mâ esâbek inne zâlike 
min azmil umûr.”

Ya buneyye : Ey oğlum, 

Ekımı es salâte : Her an salât üzere, Hakk’a bağlılık 
şuurunda, 

Vemur : Emir, sipariş, iş, bir şeyin 
yapılmasındaki isteme, ol, uymak,

Bi el marûfi : Bilinen, arif olan, iyilik, güzellik, 

Ve enhe an el munkeri : Nehyet, nehyedilen, hakikatler, sakın 
inkâr etme, 

Vasbir ala ma asebe ke : Sabret, sana bir şey isabet ettiğinde, 

İnne zâlike : İşte böylece doğrusu, 

Min azmi : Kararlı olmak, azimli, bir işteki 
engelleri aşma, 

El umur : İşler, işleyiş, hüküm, 

Meâli: “Ey oğlum! Her an Hakk’a bağlılık şuuru üzere ol. 
Hakikatlere arif ol ve sakın hakikatleri inkâr etme. Sana bir 
şey isabet ettiğinde sabırlı ol. İşte böylece işleyişi anlamada 
kararlı ol.”

Buradan sunulan öğüt, her varlıkta her an Allah’ı görür 
gibi hareket etmektir.

Varlığın hakikatlerine arif olmaktır.
Allah’ın bizden ayrı olmadığını bilmektir.
Her an bizi kuşatanın O olduğunu anlamaktır.
Her ne yaparsak yapalım, O’nunla birlikte olduğumuzu bi-

lerek yapmaktır.
Başımıza bir şey gelirse sabretmektir.



66

Olayların hikmetini beklemektir.
İnkâr içinde olmamaktır.
İsyan içinde olmamaktır.
İşte namaz hakikatine vâkıf olmak, her an Allah’a bağlılık 

duygusuyla yaşamaktır.
Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki salât, Farsça 

adıyla namaz, Hazreti Muhammed öncesi vardır.
Ayrıca tarihi kayıtları incelediğimizde Hazreti Muhammed 

öncesi namaz ibadetine rastlıyoruz. 
İbn-i Habib’in Muhabber kitâbından yapılan çevrimlerden 

bilgiler şöyledir.
“Çünkü namaz Mekkelilerin bildiği bir şeydi.” (Ebu Müslim)
Ebu Cehil de, Ebuzer Gifari de cahiliye döneminde namaz 

kılmaktaydılar. 
Hazreti Muhammed’in çağrısı neydi ki birini can düşmanı 

diğerini can dostu yaptı?
Sadece namaz değil hac, oruç, abdest, gusl, cenaze namazı, 

cuma toplantısı (yevmul arube, arabların günü) kırkta bir ze-
kat, kısas, el kesme, sopa vurma, bir Allah’a inanma, Adem’i, 
Nuh’u, Hud’u, İbrahim’i, İsmail’i, Hacer’i saygıyla anma, ör-
tünme, sakal, cübbe, sarık vs. bugün İslam’da ne kadar ritüel 
(nusuk), ahkam, şekil, şemal ve itikat varsa hepsine sahipti 
cahiliye Arapları. (H. Mehmet Soysaldı) 

Kur’an ve Sünnet Işığında İbadet Tarihi.
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1997 
Hayrullah Örs, Musa ve Yahudilik, s.399-405; 
Doç Dr. Ali Osman Ateş, Asr-ı Saadette İslam. 
Şaban Kuzgun, Hazreti İbrahim ve Hanifilik, s.117
Bilgiler şöyledir.
Putperestlerde günde 5 vakit namaz kılarlardı.
Namaz İslamiyet’ten önce de vardı. 



67

Hatta, bugünkü gibi günde beş vakit kılınıyordu. 
Şaharit namazı : Sabah Namazı
Musaf Namazı : Öğle Namazı
Minha Namazı : İkindi Namazı
Neilat Şerarim Namazı : Akşam üstü namazı
Maarib Namazı : Akşam Namazı
Aynı zamanda putperestlerde, abdest, cünup olunca boy 

abdesti, oruç, hac, zekat…. hepsi vardı.
Görüldüğü gibi toplumda bilinen namaz Hazreti Muham-

med öncesi aynısıyla vardı.
Mehmet Soysaldı Hocadan alıntının devamı şöyledir.
Kaynaklarda yer alan bazı haberlerden, cahiliye döneminde 

Hanif’liğe mensup bazı kimselerin namaz kıldıklarını öğren-
mekteyiz. İbn Habib ve Müslim’in kaydettiklerine göre, Ebû 
Zer ile Kus b. Sâide cahiliye döneminde namaz kılan kimseler 
arasında yer almaktaydı.

Cahiliye devri Arapları’nda namazın bilindiği, ölüye de na-
maz kıldıkları rivâyet edilir. Ölünün kabri başında durur, onun 
iyiliklerini, güzel işlerini anar ve hüzün gösterirlerdi. Bu işe 
de “es-Salâh” (namaz) derlerdi. İslam bu namaza ve benzeri 
dinî geleneklere Da’vâ’l-Câhiliyyeh (câhiliyye duası) demiştir.

Bu namaz, İslam’daki cenaze namazından farklı da olsa 
yine namaz sayılır.

Yine cahiliye döneminde Ka’b b. Lüey’in Kureyşliler’i cuma 
günü toplayıp, içinde bir de hutbe kısmı bulunan haftalık bir 
ibadet yaparlardı. Bu güne cuma, maruzat (açıklama), Yev-
mü’l-Arûbe (Araplık Günü) denilmekteydi.

Yahudilik’te, günde üç adet tayin edilmiş ibadet vakti vardır. 
Bunlar, sabah, öğleden sonra ve akşamdır.
Ashab-ı Kehf’le ilgili olarak Kur’an’da geçen “Mescid” ke-

limesi ilk Hıristiyanlar’ın namaz kıldıklarını göstermektedir 



68

(Kehf, 18/21). Lût Gölü’nde bulunan ve Essenîler’e ait olan bazı 
vesikalarda “Mescid” kelimesi kullanılmaktadır. Bu vesika-
larda “Bizim ibadet ettiğimiz yer, Tanrı için başımızı koydu-
ğumuz yerdir” denilmektedir.

Nabatî ve Süryanî dillerinde, tapınılan ve kutsal varlıklar 
önünde diz çökülen yer anlamında “Masgeda” kelimesi kulla-
nılmıştır.

Ayrıca, Doğu Hıristiyanları, kendi ibadetlerine “Salât” adını 
vermekteydiler. Bundan hareketle bazı müsteşrikler, İslam’daki 
namazın Doğu Hıristiyanları’ndan esinlenerek tanzim edildi-
ğini ileri sürmüşlerdir.

(Prof. Dr. Mehmet Soysaldı. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fa-
kültesi Temel İslam Bilimleri Bölümü)

Görüyoruz ki her inanç grubu kendi inançlarına göre Al-
lah’a yöneliyor, O’na ibadet ediyor.

Bu yöneliş, Kur’ân’da da belirtilir.
Bakara Sûresi 148: “Ve li kullin vichetun huve muvellîhâ 

festebikûl hayrât.”

Ve li kullin vichetun : İçin, herkez, bütün, cihet, yön, vech, 
hedef, 

Huve muvelli ha : O, O’na yönelinen,

Fe istebiku el hayrat : Artık, yarışın, koşun, olun, hayırlarda, iyi 
çalışmalarda,

Meâli: “Herkes kendi inancına göre O’na yönelir, önemli 
olan hayırlar üzere olan yöneliştir.”

Âyette görüldüğü gibi her toplum kendi inancına göre Al-
lah’a yönelir ve ibadetini yerine getirir.

Hazreti Muhammed öncesi de görüldüğü gibi, namaz iba-
deti vardır.



69

Toplumda ise namazı, Hazreti Muhammed’in miraçtan ge-
tirdiği söylenir.

İncelediğimizde anlıyoruz ki namaz Hazreti Muhammed 
öncesi de vardır.

Peki, Hazreti Muhammed’in miraçtan getirdiği söylenen 
salât-namaz hakikati neydi?

Toplumun namaz diye kıldığı ile Hazreti Muhammed’in na-
maz diye insanlığa sunduğu hakikat aynı mıydı?

O nasıl bir ûlvîyetti?
Bu çok iyi düşünülmelidir.
Namazın bedeni boyutu nedir?
Namazın kâlbî boyutu nedir?
Namazın rûhî boyutu nedir?
Namaz mü’minin miracı ise, nasıl bir namaz mü’mini mi-

raç ettirir.
Miracın hakikati nedir?
Miraç, kendi aslına erişme yolculuğudur.
Kendini tanıma yolculuğudur.
Benim dediğimiz bedenin, sahibini anlama yolculuğudur.
Nereden geldik, nereye gidiyoruz bilme yolculuğudur.
Miraç, Allah’a rücû etmektir.
Nice makamlara erişmektir.
Ten boyutundan cân boyutuna...
Makam makam mânâ yolculuğudur. 
İnsan, Allah’ın mânâ evidir.
İnsan vücûdu Allah’ın şehridir.
O şehirde nice sırlar vardır.
O şehirde şehrin Sultanı vardır.
Miraç mânâ evine dalmak…
Nice sırlara yolculuk yapmaktır.
Âdem’den Muhammed’e…



70

Nice Resûl Nebîyi bir vücûdda bulmaktır.
Vücûdun Zâtına vücûdda şâhit olmak…
O Zâtta fâni olmaktır.
Miraç aslını bilme yolculuğudur.
Aslı olan Allah’a erme yolculuğudur.
O’nun deryasında...
Bir damla olduğunu görme yolculuğudur.
Kul olduğunu bilme yolculuğudur.
Miraç kendini bilmenin irfânî yolculuğudur.
Miraç, varoluşu ve var edeni anlamanın Ûlvî yolculuğudur.
Miraç, Allah hakikatine erişme yolculudur.
Miraç; vücûdun sahibiyle buluşma yolculuğudur.
Fenâfillah ve Bekâbillah yolculuğudur.
Miraç, iki kısımdır. 
Bedenli olan ve bedensiz olan.
Beden boyutundaki Miraç; 
Bedendeki tecellileri anlamanın yolculuğudur.
Yâni bedenin varoluşunu...
İşleyişini anlama yolculuğudur.
Bu makamda; vücûdda tecelli eden…
Zikir, Fiil, Sıfat, Zât boyutları idrak edilir.
Beden boyutunda, Zâkir’in zikri…
Fâil’in fiili, Mevsûf’un sıfatları... 
Vücûdun Zâtı idrak edilir.
O’nun Zâtında fenâfilah olunur.
Bedensiz olan yolculuk…
Bedenin geldiği Ûlvî boyuttur. 
Bu mertebelerde; 
Rûh, Nûr, Hû, Ehâd, Âmâ boyutları zevk edilir.
Bu mertebelerde beden, akıl, tefekkür yoktur.



71

Bu mertebeler zevk-i ilâhi boyutudur.
Miraç, Kur’ân’da başlı başına bir sûrede geçer.
Meâric miracın çoğuludur.
Meâric Sûresi 3: “Minallâhi zîl meâric.”
“Ûlvî makamların sahibi Allah’tır.”
“Miraç Allah’ın Zâtına şahitlik yolculuğudur.”
Fecr Sûresi 28: “İrciî ilâ rabbike.” 
“Sadece Rabbine miraç et.”
“Aslın olan Rabbine rücû et.” 
Kâf Sûresi 16: “Nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”
Meâli: “Biz ona şah damarınızdan daha yakınız.”
İşte Miraç...
Bize şah damarından yakın olan...
Allah’a kendimizde şahit olma yolculuğudur.
İşte miraçtan gelen namaz, kendimizde olan Allah ile her 

nefeste iletişim içinde olmaktır.
Dâim namaz içinde olmaktır.
Kur’ân’da sunulan salât hakikati budur.
Dâim Allah’a bağlılık içinde olduğunu bilmek ve bu şu-

urda yaşamak.
Hepimiz kendimize sormalıyız.
Kıldığım namaz nedir?
Mânâdan uzak olan bir namaz mı?
Yoksa Hazreti Muhammed’in insanlığa sunduğu mânâ içre 

namaz mı?
Nedir namaz?
Bedensel bir ibadet mi?
Hakk’a açılan bir kapı mı?
Anne babamdan öğrendiğim bir âdet mi?
Nedir Kur’ân’ın sunduğu hakikat?
Nedir namazın mânâsı?



72

Nedir namaz?
Hem namaz kılıp hem insanları aldatmak mı?
Hem namaz kılıp hem dedikodu yapıp, arkadan çekiştir-

mek mi?
Hem namaz kılıp hem çalıp çırpmak mı?
Hem namaz kılıp hem de gurur kibir içinde yaşamak mı?
Hem namaz kılıp hem kavga, öfke, hiddet hâlinde olmak mı?
Nedir namaz?
Bedensel yatıp kalkmak mı?
Gönül evinde Hakk’la birleşmek mi?
Günde beş vakit mi?
Yoksa yirmi dört saat mi?
Nedir namaz?
Kıyâm, rükû, secdenin hakikati nedir?
Nedir kıyamın mânâsı?
Kıyam namazda bedenen ayakta durmak mıdır?
Yoksa varlıkta kayyum olana teslim olmak mıdır?
Varlıkta kayyum olan Allah değil midir?
Varlıkta diri olan, varlığı ayakta tutan Allah’tır.
Âl-i İmrân Sûresi 2: “Hu el hayy el kayyûm.” 
Meâli: “O hayy olandır, kayyûm olandır.” 
Evet, her varlıkta diri olan, diriliğiyle varlığı tutan, varlığı 

kontrol eden Allah’tır.
Nedir rükû?
Rükû edenle birlikte olmak nedir? 
“Erkeû mea el râkiîn” Bakara Sûresi 43
Rükû eğilmek midir?
Yoksa, cümle âlemde rükû sahibi olan Allah’a teslim ol-

mak mıdır?
Nedir secde?
Secde başımızı yere koymak mıdır?



73

Nedir bunların mânâsı?
Yaratılan her şeyin Allah’a secde hâlinde olması nedir?
Rad Sûresi 15: “Ve lillâhi yescudu men fis semâvâti vel ardı 

tavan ve kerhen ve zilâluhum bil guduvvi vel âsâl.”
Meâli: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-

mese de onların gölgeleri dâhil, sabah akşam hiç durmadan 
Allah’a secde ederler.”

Nedir bunların Kur’ânî mânâsı? 
Kur’ân’da namaz kelime olarak geçer mi?
Kur’ân’da geçen salât kelimesinin, namaz diye çevrilmesi 

ne kadar doğrudur?
Salât kelimesini namaz diye çevirdiğimizde tam karşılık 

buluyor mu? 
Salât birçok anlam ifade eden bir kelimedir.
Salâtı namaz diye çevirmekle, salât’ın derin mânâsını ör-

tüyor olabilir miyiz?
Nedir Kur’ân’ın bizlere sunduğu salât?
Namaz diye de çevirsek, nedir namazın derin mânâsı?
Kur’ân’a göre dikkatlice incelersek daha derin mânâ kar-

şımıza çıkıyor.
Salât kelimesini namaz diye dilimize çeviremeyiz.
Eğer çevirirsek Türkçe karşılığı olarak değil, Farsça kar-

şılığı olarak çevirmiş oluruz. 
Eğer salâtı namaz diye çevirirsek ve bunu bedensel ritüel 

olarak düşünürsek; salât’ın, kıyamın, rükûnun ve secdenin 
Kur’ânî anlamlarını örtmüş oluruz.

Oysa Kur’ân bizlere; salât’ın, kıyam, rükûnun, secdenin 
bambaşka anlamlarını sunar.

Mâide Sûresi 55: “Ellezine yukîmûnes salâte ve yutûnez 
zekâte ve hum râkıûn.”



74

Ellezîne yukîmûne el salât : O kimseler, her an salât üzere 
olmak, bağlılık, 

Ve yutûne el zekât : Verirler, hakkın bilgilerini, 
temizlenmek, zekât,

Ve hum râkıûn : Onlar, rükû, nitelikler, sıfatlar, 
düşmek, fakirleşmek,

Meâli: “O kimseler her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hare-
ket ederler ve temizlenme içinde olup kendilerindekini pay-
laşırlar ve onlar sıfatlarının idrakindedirler.” 

Diyanet Meâli: “Ve namaz kılan, zekât veren ve rükû eden.”
Burada görüldüğü gibi, salât’ı eğer namaz diye çevirirsek, 

burada geçen zekât ve ardından gelen rükûyu nasıl tanımla-
mak gerekir?

Bildiğimiz namazın içinde zaten rükû var.
Burada salât kelimesinin ardından zekât kelimesi geçi-

yorsa ve ardından rükû kelimesi geçiyorsa, daha derin an-
lamı var demektir. 

Başka bir âyette de şöyle geçer.
Bakara Sûresi 43: “Ve ekîmûs salâte ve âtûz zekâte ver-

keû mear râkiîn.”

Ve ekîmû el salât : Her an salât üzere olun, Hakk’a bağlılık şuuru, 

Ve âtû el zekâte : Verin, paylaşın, zekât, temizlenme, 

Ve erkeû mea : Rükû, nitelik, sıfatlar, beraber, birlikte, ile, 

El rakiin : Rükû, nitelik, sıfatlar, 

Meâli: “Her an Hakk’a bağlılık şuuru ile hareket edin ve te-
mizlenme içinde olup kendinizdekini paylaşın ve sıfatları an-
layanlarla birlikte sıfatları anlayın.” 

Diyanet Meâli: “Namazı kılın, zekâtı verin, rükû edenlerle 
birlikte rükû edin.”



75

Burada da salât, zekât ve ayrıca rükû kelimeleri geçer.
Diyanetin meâline bakarsak, âyeti namaz kılın diye meâl 

edersek, namazın içinde zaten rükû var.
Peki, niye rükû ayrıca anılıyor?
Zekât ayrı bir ibadetse neden rükû ile namaz arasında 

anılıyor?
Acaba burada atalardan gelen bir âdet olarak değil de başka 

bir mânâmı var diye, çok tefekkürî düşünmeliyiz!
Yine başka bir âyeti inceleyelim.
Hacc Sûresi 77: “Yâ eyyuhâllezîne âmenûrkeû vescudû va-

budû rabbekum vef’alûl hayre leallekum tuflihûn.”

Yâ eyyuhâ ellezîne âmenû : Ey iman edenler, emin olanlar, 

İrkeû : Rükû, nitelikleri, sıfatları anlayın, 

Ve uscudu : Teslim olun, varlığının sahibini 
anlayıp teslim olmak, 

Ve abudû rabbe kum : Kulluk edin, rabb, vücûdlandıran, 
siz,

Ve ifalû el hayre : Yapın, hayr, hayır işleyin, iyilik üzere 
olun,

Leallekum tuflihûn : Umulur ki, böylece siz, felah, 
kurtuluş,

Meâli: “Ey iman edenler! Tüm sıfatların sahibini anlayın 
ve varlığınızın sahibini anlayıp tüm varlığınızla teslim olun 
ve sizi vücûdlandırana kulluk edin ve hep iyilik üzere olun. 
Umulur ki siz felah bulursunuz.” 

Diyanet Meâli: “Ey iman edenler, rükû edin, secde edin.” 
Bu bölümü incelediğimizde, bu bölümde salât yoktur.
Ve burada da kıyam yoktur.
Ayrıca rükû ve secde ayrı ayrı belirtilmiştir.
Eğer namazı bedensel olarak düşünürsek, kıyam etmeden 

mi rükû, secde edeceğiz?



76

Ve karşımıza secdenin derin bir anlamı çıkıyor.
Kur’ân bizlere, her şeyin Allah’a secde içinde olduğunu 

belirtir.
Yıldızların ve ağaçların da secdede olduğundan bahseder.
Rahmân Sûresi 6: “Ve el necmu veş şeceru yescudân.”

Ve el necmu : Yıldızlar, otlar, bitkiler, varlığın her parçası, 

Ve en şeceru : Ağaçlar, soy, köken, 

Yescudu : Secde ederler, güçten tükenme, teslim olma, 

Meâli: “Yıldızlar ve ağaçlar her an secde hâlindedirler.”
Secde hakikatini de ince ince düşünmemiz gerekir. 
Secdeyi yalnızca alnımızı toprağa koymak olarak anlar-

sak, o zaman Rahmân Sûresi 6. âyetteki yıldızların ve ağaçla-
rın secdesini nasıl anlamamız gerekir. 

Hatta, Rad, Hicr, Nahl ve birçok sûrede her şeyin Allah’a 
secde ettiği belirtilir.

Peki, secdedeki mânâ nedir? Çok iyi düşünmemiz gerekir. 
Bu konuyu Kur’ân’da secde bölümünde inceleyeceğiz.
Dikkatlice incelediğimizde, anlıyoruz ki Kur’ân’i mânâda 

salât, kıyam, rükû, secde daha derin anlamlar içeriyor.
Kıyam mânâ olarak “Kayyum” olan Allah’ın, tüm varlığı 

ayakta tuttuğu hakikatidir. 
Rükû, “ra-ke-a” eğildi, düşkün oldu, sıfatlarından geçti, ken-

dine nisbet ettiği sıfatları sahibine teslim etti ve böylece tüm 
varlıktaki sıfatların Allah’a ait olduğunu anladı. 

Rükû, varlıktaki tüm sıfatların Allah’a ait olduğu şuurudur.
Salât’ın dilimizde ki karşılığı” bağlanmak, birleşmek” an-

lamındadır.
Zaten namazda da ellerimizi birbirine bağlamaktaki hik-

met budur.
Yâni, bizi yaratan Allah’a bağlanmak. 



77

Kurtubi de bu inceliği yakaladığından dolayı “salât”, “bağlı 
kalmak, bitişik olmak” anlamında kullanmıştır. 

Mü’minûn Sûresi 2: “Ellezîne hum fî salâtihim hâşiûn.”

Ellezîne hum : O kimseler, onlar, mü’minler,

Fî salâti-him : Salât, bağlılık, her an hakka bağlı olma durumu, 

Hâşiûn : Huşu, huzur, manevi haz, 

Meâli: “Mü’minler; huşu içinde, her an Hakk’a bağlı olma 
şuurundadırlar.” 

Mü’minlerin vasfı, her an salât içinde olmaktır.
Onlar her an Allah’a bağlı olduklarının farkındadırlar.
Onlar dâim namaz hâlindedirler.
Meâric Sûresi 23: “Ellezîne hum alâ salâtihim dâimûn.”

Ellezîne hum : O kimseler, onlar, 

Alâ salâti-him : Üzere, her an hakka bağlı olma, bağlılıkları, onlar, 

Dâimûne : Kalıcı, sürekli, dâimi, devamlı, her an öyle 
hareket eden, 

Meâli: “Onlar her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket 
edenlerdir.” 

Meâriç Sûresi:
22- Ancak hakikatlerle temizlenip teslim olanlar başka.
23- Onlar her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket edenlerdir. 
24- Onlar tüm değerlerin Hakk’ın olduğunu bilenlerdir.
25- Araştırma içindedirler ve yokluğunu bilenlerdir. 
26- Onlar her zaman varlığın yaratılış yasalarına sada-

katle bağlıdırlar. 
27- Onlar sıkıntılara karşı Rabbin sevgisine sığınırlar. 
Meâriç Sûresi 22. âyette geçen “İllel musallîn” deki sallîn 

kelimesi de salât’ın bir türevidir.



78

Musalla taşı kelimesi de buradan gelir.
Yıkanıp, temizlenip, arındırılıp taşın üstüne konulmak an-

lamındadır.
Musalla; temizlenme içinde olup her an Allah’a bağlılık 

içinde olmak demektir.
Yâni benliğini terk edip, Allah’a teslimiyet içinde olan de-

mektir.
Yâni Allah’ın ûlvîyetinde varlığından geçmek demektir.
Nûr Sûresi 41. âyettede; kuşların namazından bahseder.
Peki, bu âyeti kuşların namazı ya da kuşların tesbihatı ola-

rak çevirmek doğru mudur?
Nûr Sûresi 41: “E lem tera ennallâhe yusebbihu lehu men 

fîs semâvâti vel ardı vet tayru sâffât kullun kad alîme salâtehu 
ve tesbîhah vallâhu alîmun bimâ yefalûn.”
E lem tera : Bakıp da görmez misin? Anlamaz mısınız? 
Enne Allah : Muhakkak, olduğu, Allah 
Yusebbihu : Tesbih ederler, onunla, tecellilerini gösterirler, 
Lehu men : Onu, kimseler, olanlar,
Fî es semâvâti ve 
el ardı

: Semâlarda, göklerde ve yerde,

Ve el tayru : Kuşlar, yücelik içinde olan, uçmak, zevki ilâhi,
Saffat kullun : Saflar hâlinde, sıra sıra, hepsi,
Kad alîme : Oldu, ilmiyle var eden, ilim, ilmin sahibi, 
Salâte hu : Salât, hakka bağlılık, her an hakka bağlı olma 

durumu, 
Ve tesbîha-hu : Tesbihlerini, beraber, onunla, yüzmek, tecellileri, 
Ve Allah alim : Allah, ilmiyle var edendir, ilmin sahibi, 
Bimâ yefâlûn : Şeyler, bütün varlık, işleyiş, faildir, fail olan, 

Meâli: “Göklerde ve yerde olanların Allah’ın tecellilerini 
gösterdiklerini, sıra sıra kuşların da hepsinin Hakk’a bağlı-
lık içinde olduğunu, o kuşların hareket edişlerinde bir ilim 



79

olduğunu ve O’nun tecellilerini gösterdiğini bakıp da görmez 
misin? Allah, bütün varlığın işleyişinde fâil olandır, ilmin sa-
hibidir.” 

Diyanet İşleri Meali: Göklerde ve yeryüzünde bulunan kim-
selerle, sıra sıra (kanat çırparak uçan) kuşların Allah’ı tespih 
ettiğini görmez misin? Her biri duasını ve tesbihini kesin ola-
rak bilmektedir. Allah, onların yapmakta olduğu şeyleri hak-
kıyla bilendir.

Süleyman Ateş Meali: Görmedin mi göklerde ve yerde olan 
kimseler, kanatlarını çırparak uçan kuşlar Allah’ı tesbih eder-
ler? Her biri kendi du’asını ve tesbihini bilmiştir. Allah da on-
ların ne yaptıklarını bilmektedir.

Mustafa İslamoğlu Meali: SEN (ey insan)! Göklerde ve yerde 
bulunan her bir varlığın kanat çırpan kuş katarlarına varana 
dek- Allah’ın yüce kudretini dillendirdiğini fark etmez misin? 
Doğrusu onların hepsi de, O’na teslim olmayı ve O’nu yücelt-
meyi bilmektedir; Allah onların hareketlerini de çok iyi bil-
mektedir.

Burada geçen tayrı salât, kuşlarında Allah’a bağlılık içinde 
olduğu, gökte uçan kuşları da tecellileri ile tutanın Allah ol-
duğu bildirilir.

Burada geçen salât kelimesini tesbihat olarak çevirmek ne 
kadar doğrudur düşünmemiz gereklidir.

Orada salât kelimesi geçer, tesbihat değil.
İşte Kur’ân ölçüsüyle salât kelimesini, Türkçeye çevirdi-

ğimizde karşımıza çıkan en güzel kelime; bağlılık, birleşmek, 
iletişim içinde olmaktır.

Her varlık her an Allah’a bağlıdır.
Her varlık her an Allah ile iletişim hâlindedir.
Nasıl ki vücûdumuzdaki tüm hücreler tek olan vücûdumuza 

bağlıysa, biz ve tüm varlık her an Allah’a bağlıyız.



80

Bize şah damarımızdan yakın olan Allah, bizleri ve tüm 
varlığı zâtıyla ve sıfatlarıyla sımsıkı kavrar. 

Bu sımsıkı kavrayış Allah’ın “Kahhâr” ismiyle anılmıştır. 
İşte salât; tüm sıfatların zâtına bağlılık, birlik içinde olma 

hakikatidir. 
Kişi nerede olursa olsun, bu şuurla hareket ettiği müd-

detçe, onun oturması, yürümesi, çalışması, birine yardım et-
mesi hep salât olur.

İşte bir insan bu şuurla yaşadığı müddetçe, her an Allah’a 
bağlılık şuuruyla hareket eder.

Bu şuurla hareket edenin namazı da oturması da yürümesi 
de çalışması da varlığı düşünüp tefekkür etmesi de birine yar-
dım için koşması da dua etmesi de hep salât olur.

Kişi namazını kılar, Allah’a bağlılık içinde bunu yapar ve 
huzur duyar ve kimsenin de ibadetine karışmaz ve kimseye 
hor bakmaz. Kimsenin bu ibadete bir şey demeye hakkı yoktur.

Her kişi kendi gönlünce, kendi aklınca, Allah’a yönelir.
Kimi; bir çiçeği, bir böceği, bir kuşu düşünerek, ondaki 

hikmeti anlamaya çalışarak, kimi de bir kişinin sıkıntısında 
Allah rızası için ona yardım için koşarak salâta uymuş olur. 

Salât yalnızca bedensel namaz olarak düşünürsek, kelime-
nin Kur’ânî anlamını örtmüş oluruz.

Salât, Allah’a bağlılık şuuruyla hareket etmek demektir.
Allah’ı unutmadan yapılan bir alışveriş bile salâttır.
Çünkü Allah’ı unutmadan yapılan bir alışverişte karşımız-

dakinin zerre miktar hakkını yiyemeyiz.
Eğer kişi salât şuurunu hayatına geçirirse, kimseye zerre 

kadar zarar veremez. 
Anlıyoruz ki salât çok derin anlamlar taşıyor.
Kâmil bir kişiye sormuşlar: “Hazreti Muhammed namaz 

kılar mıydı?”



81

O da demiş ki: “Onun namazını anlatmaya dil yetmez, an-
lamaya gönül yetmez. O sultanın namazını kendi şekil nama-
zıyla kıyaslama hadsizliğine düşenin vay hâline.” 

İşte namaz insanı fâhşadan ve tüm kötülüklerden koru-
yan ûlvî bir yöneliştir.

Yâni her an Allah’a bağlılık içinde olmak, insanı her türlü 
kibirden, kötülükten uzak tutacaktır.

Bu konu Ankebût Sûresi’nde geçer.
Ankebût Sûresi 45: “Ve ekımıs salât innes salâte tenhâ anil 

fahşâi vel munker.”

Ve ekımı el salât : Her an salât üzere ol, her an bağlılık,

İnne el salâte : Muhakkak, salât, Allah’a bağlılık, 

Tenha : Engeller, mani olur, nehy eder, uzaklaştırır,

An el fahşâi : Aşırılık, ego, ben benim demek, 

Ve el munker : Tanımlanamayan, kötü hal, inkâr edilen, 

Meâli: “Her an Allah’a bağlılık üzere hareket et. Muhakkak 
ki her an Allah’a bağlılık şuuru ile hareket etmek; aşırılığı, ken-
dine varlık isnat etmeyi, tüm fenaları engeller.” 

Bu bölümde hem salât-ı ikâme hem de ayrıca salât keli-
mesi geçer.

Burada geçen fâhşa kelimesini de çok dikkatlice incele-
meliyiz.

Kur’ân’da “fuhş-fâhşa-fâhişe” kelimesi yaklaşık 30 yerde 
geçer.

Bu kelime toplumda doğru anlamda kullanılmaz.
Maalesef ki bu kelime bayanlara hakaret olarak kullanılır.
Oysa bu kelimenin Kur’ânî kavramı çok farklıdır.
Kur’ân’a göre fâhşa-fâhişe-fuhş kelimesini incelediğimizde…
Benlik içinde olmak, ben benim demek, 
Haddi aşmak, kendini büyük görmek, 



82

Kendi çıkarına göre hareket etmek, 
Aşırı gitmek, ölçüyü kaçırmak, 
Gururlanmak, kendine varlık isnat etmek, 
Ben de varım demek, kibirlenmek,
Fenâ hallerde kalmak,
Allah’ın ûlvîyetinin yanında ben de varım demek, gibi an-

lamlara gelir.
Dilimizde “bunun fiyatı çok fâhiş” sözü vardır.
Yâni fiyatının aşırı olması, asıl değerinin üstünde olması 

demektir.
İşte; fâhşa-fâhişe-fuhş, kadın için söylenen bir söz değildir.
İşte her kim; haddi aşmışlık, gurur, kibir, benlik, Allah’ın 

ûlvîyetinin yanında kendine varlık isnat ediyorsa, ben de va-
rım diyorsa, o bir fâhşa içindedir. 

Yâni o bir fâhişedir.
Yâni, hepimiz bir fâhşa içindeyiz.
Yâni, hepimiz bir benlik, bir büyüklük, bir kibir içindeyiz.
Yâni, hepimiz bir haddi aşmışlık içindeyiz.
Yâni, hepimiz vücûdlarımızın sahibi olmadığımız hâlde, 

vücûdlara benim demekle, bir fâhşa durumuna düşüyoruz.
Bu vücûdlar bizim mi?
Bu yaşam bizim mi?
Doğmayı, yaşamayı, ölmeyi biz mi seçtik?
Doğuşuna, yaşam sürecine ve ölümle tanışacak bir vü-

cûda, hakîm değilsek, bu vücûda “benim vücûdum” dememiz 
doğru mudur?

Vücûdlar bizim mi, yoksa bu vücûdlar bize emanet mi?
Peki, biz kimiz?
Allah nedir?
Peki, biz neyiz?



83

Vücûdların sahibi olmayan bizler, neden vücûdlara benim 
dedik ve bir kibir içinde yaşadık.

A’râf Sûresi 28. âyette; “Ve izâ faalû fâhişeten” belirtildiği 
gibi hepimiz “fâhşa” durumuna mı düştük?

Yûsuf Sûresi 24: “Kezâlike li nasrife anhus sûe vel fahşâ.”
Meâli: “İşte böylece o kendini fenalardan ve kendini bü-

yük görmenin o hâllerinden çevirdi.”
Ankebût Sûresi 45: “İnnes salâte tenhâ anil fahşâi vel mun-

ker.”
Meâli: “Muhakkak ki her an Hakk’a bağlılık şuuru ile ha-

reket etmek; aşırılığı, kendine varlık isnat etmeyi, tüm fena-
ları engeller.”

Ahzâb Sûresi 30: “Min kunne bi fahişet.”
Meâli: “Ben benim deyip kendini üstün gören.”
A’râf Sûresi 28: “Ve izâ faalû fâhişeten.”
Meâli: “Bir benlik içinde haddi aşanlar.”
Nisâ Sûresi 22: “Kane fahışeten.”
Meâli: “Benlik içinde olan.”
İsrâ Sûresi 32: “Ve lâ takrebûz zinâ innehu kâne fâhışeh 

ve sâe sebîlâ.” 
Meâli: “Zinaya yaklaşmayın. Doğrusu o hâl; haddi aşmak-

tır, kendi çıkarına göre hareket etmektir ve kötü bir yoldur.” 
Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki fâhişelik durumu; 

haddi aşmaktır, bir benlik içinde olmaktır, ben benim deyip 
kendini üstün görmektir, kendine varlık isnat etmektir.

Allah’a ait olan bedene benim deme gafletine düşmektir.
Allah’a ait olan sıfatları kendine nispet etmektir.
Evet, Kur’ân’a göre hepimizde bu haller yok mu?
Var değil mi?
İşte Kur’ân’a göre hepimiz bir fâhşa durumundayız.



84

İşte hepimiz; A’râf Sûresi 28. âyette “Ve izâ faalû fâhişeten” 
belirtildiği gibi “fâhşa” durumuna düştük, ama fark edemedik.

Benlik, gurur, kibir, haddi aşmışlık içine düşüp fâhişe ol-
duk ama fark edemedik. 

Allah’ın ûlvîyetinin yanında kendimize varlık isnat ettik.
Ben benim deyip, bir fâhşa durumuna düştük, ama fark 

edemedik. 
Allah’a ait olan vücûda,”bu vücûd benim” diyerek en bü-

yük fâhşa durumuna düştük ama fark edemedik.
İkili ilişkilerde, sosyal ilişkilerde, ticari ilişkilerde, mesleki 

alanda, fâhişelik içine düştük ama fark edemedik.
Kendimizi üstün gördük, birilerini hakir görüp, fâhişelik 

içine düştük ama fark edemedik.
Kendi çıkarımız için yaktık, yıktık, her türlü zulmü yapıp, 

fâhişelik içine düştük ama fark edemedik.
Kendimizi seçilmiş gördük, yolumuzu, inancımızı üstün 

gördük.
Allah’ın indinde kendimizi makbul bir kul gördük.
Kimilerini hor gördük, kendimizi yüce gördük.
Ve bir fâhişelik içine düştük ama fark edemedik.
Fâhişe kelimesini bayan kardeşlerimize yapıştırarak, en 

büyük fâhişeliği yaptık, yine de fark edemedik. 
Kadını hep aşağıladık, fâhişe dedik.
Bu kelimenin Kur’ân’a göre asli anlamını hiç araştırmadık.
Oysa:
Fâhişe; bir benlik, gurur, kibir, haddi aşmışlık içinde, ken-

dini bir büyüklük içinde gören demekti, ama kadın kardeşle-
rimize yapıştırdık.

Evet, fâhşa kelimesini başka anlama saptırdık, kadına ya-
pıştırdık. 

Oysa hepimiz fâhşa durumuna düşmüştük ama anlayamadık.



85

Fâhişe olarak yaşıyoruz ama asla fark edemiyoruz.
Peki, fâhşa durumundan nasıl kurtuluruz?
Her an salât üzere olmak, yâni Allah bağlılık içinde dur-

mak, Ankebût Sûresi 45. âyette belirtildiği bizi fâhşa duru-
muna düşmekten koruyacaktır.

Tüm özüyle Allah’a bağlı olanlar, fâhşa durumuna düşmezler. 
Muhakkak ki bizi fâhşadan koruyacak tek şey, salât’tır. 
Yâni her an Allah’a bağlılık şuuru üzere yaşamaktır.
Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki, Allah’a şahit 

olup, O’na her an teslimiyet içinde olmak, fâhşa durumuna 
düşmeyi ve kötü haller içinde olmayı engeller.

Yâni salât benlikten koruyacaktır.
İnsan kendi vücûdunun sahibini bilmeli “benim vücûdum” 

dememelidir.
Vücûd Allah’a aittir, insana emanet edilmiştir.
İnsan o emanete iyi bakmalıdır.
İnsan, kendi var etmediği, kendi şekillendirmediği, do-

ğumu ve ölümü kendi planlamadığı bir vücûdu, kendine nis-
pet etmemelidir.

İnsan, vücûddaki işleyişte ve sıfatlarda asla muktedir olan 
değildir. 

İnsan, vücûdda olan kâlbin atmasında, kanın dolaşmasında, 
hücrelerin çalışmasında, sindirim, boşaltım gibi olan faaliyet-
lerde asla muktedir olan değildir.

Göz kapağının açılıp kapanması bile insanın elinde olan 
bir şey değildir. 

Vücûdda fâil olan, mevsuf olan, mevcûd olan, ancak Allah’tır. 
Vücûdun sahibi Allah’tır, Allah bunu vücûdda olan işleyi-

şinde ve sıfatlarında her an gösterir.
Kişi, bir fâhşa içinde olduğunu anlamalı ve bundan dön-

melidir. 



86

Kişi, düştüğü benlik gafletinin farkına varmalıdır.
Kişi, haddi aşmışlığı, benliği, gururu, kibri terk etmelidir.
Kendine şah damarından yakın olan Allah’ı layıkıyla anla-

malı ve her an O’na teslimiyet içinde yaşamalıdır.
İşte insanı, fâhşadan kurtaracak şey her an salât-namaz 

içinde olmaktır.
Namazın mânâsı üzere olanlar fâhşadan kurtulacaklardır.
İnsan kendine sormalıdır.
Namazın mânâsına erdim mi?
Kıldığımız namaz beni fahşadan ve münkerden korudu mu?
Hem namaz kılıp hem kötü hallere devam mı ediyorum?
İnsan her zaman kendini muhasebe etmelidir.
Namaz kılıp tevâzû sahibi olamıyorsam!
Öfkemi hiddetimi bitiremiyorsam!
Hâlâ insanları aldatıyorsam!
Makam, şan şöhret peşinde isem!
Para, mal için, yakıp yıkıyorsam!
Hem namaz kılıp hem kötülük yapıyorsam!
Kibrimi terk edemiyorsam!
Kâlb kırmaya devam ediyorsam!
Gaddarlık yapıyorsam!
Kendimi yüce görüp başkasına hor bakıyorsam!
Kıldığım namaz mıdır?
Yoksa yatıp kalkmak mıdır?
İnsan kıldığı namazın onu adam edip etmediğine bakmalıdır. 
Namazın şeklinde kalmamalı, mânâsına ermelidir.
Gönlünü her an Allah’a rabıta etmelidir. 
İnsan, Ankebût Sûresi’nin; “namaz insanı fuhuşattan, mün-

kirattan korur” âyetini hiç unutmamalıdır.
Ve kendine sormalıdır.
Beni korudu mu?



87

Korumuyorsa namazı mânâ üzere kılmıyorum demektir.
Hem namaz kılıp hem kâlb kırıyorsam…
Hem namaz kılıp hem çalıp çırpıyorsam…
Hem namaz kılıp hem gaddarlık yapıyorsam…
Hem namaz kılıp hem aldatıyorsam…
Hem namaz kılıp hem dedikodu yapıp çekiştiriyorsam…
Hem namaz kılıp hem kibir içindeysem…
Kıldığım namaz değildir.
Sadece namazın şeklinde kalıyorum demektir.
Bu Kur’ân’da Mâûn Sûresinde “salât-ı sahûn” olarak geçer.
Namazın mânâsı iyi insan olmaktır.
Namaz kılmamdaki ana gaye nedir?
Neden namaz kılıyorum?
Ben adam değilsem, namaz beni adam eder mi?
Kıldığım namaz beni adam etmiyorsa, namazda mı bende 

mi bir eksiklik var?
Yüzlerce yıldır namaz kılan insanlık âlemi, huzurlu, dü-

rüst, adâletli, hukuksal bir toplum oluşturabildi mi?
Hem kötülük yapıyor, hem kıldığım namazdan utanmıyor-

sam, kötülüklerimi terk etmiyorsam, sâlih amelde olamıyor-
sam, benim namazım kendimi kandırmaktan başka bir şey de-
ğildir, yatıp kalkmaktan başka bir şey değildir.

Ben hem namaz kılıp, hem her türlü kul hakkına giriyor-
sam, benim kıldığım namaz değildir, kendimi kandırmaktır, 
âdete uymaktır.

Namaz kılan kişi zerre kadar kötülükte olabilir mi?
Kul hakkı yiyebilir mi?
Birileri fakir iken, o zenginliğiyle gurur duyabilir mi? 
Birileri aç iken, o tok yatabilir mi?
Mesleki, siyasi, ailesel, toplumsal alanda insanları alda-

tabilir mi?



88

Gururlu, kibirli olabilir mi?
İnsanların arkasından konuşabilir mi, eksik gedik araya-

bilir mi?
Mala mülke, ırza namusa göz dikebilir mi?
Hem namaz kılabilir, hem kötülük yapabilir mi?
Evet, nedir namaz?
Yatıp kalkmak mı?
Gönlünü her an Allah sevgisiyle birleştirebilmek mi?
Yoksa her ikisi de mi?
Namaz bedeni mi?
Yoksa gönül cihetiyle mi?
Yoksa ruhâni mi?
Yoksa hepsi mi?
Ne güzel demiş Yunus Emre’m:
Bir kez gönül yıktın ise
Bu kıldığın namaz değil
Yetmiş iki millet dahi
Elin yüzün yumaz değil
Makbul olan, namazın mânâsı üzere hareket etmektir.
Dünyada hemen hemen her inançta namaz görülür.
Her millet kendi diliyle Allah’a ibadet edebilir.
Tarihi bilgilerde, Selman-ı Farisi’nin Fatiha Sûresini Fars-

çaya çevirdiği ve o dönem İran’da namazda Fatiha’nın Farisi 
diliyle okunduğu bilgileri vardır.

Bu konu tartışmalı bir konudur.
Bu konu, Tacu’ş-Şeri’a, Nihâyetu Haşiyeti’l-Hidaye adlı 

eserde geçer.
Selman bunu Hazreti Muhammed’e danışarak yapar.
Hazreti Muhammed de Fatiha Sûresinin Farsçaya çevril-

mesine ve Farsça olarak okunmasına onay verir. (Es-Serıilısi, 
el-Mebsit, 1/37; en-Nevevi, el-Mecmit.’, Ill/380.)



89

Buradan anlıyoruz ki her toplum kendi diliyle ibadet edebilir.
Allah tüm dillerin sahibidir.
İnsan, gönül samimiyetiyle Allah’a yönelir.
Namaz, gönül cihetiyle Allah bağlanmaktır.
Namaz, Allah ile iletişim içinde olmaktır.
Namaz, kulun Allah’a olan yönelişidir.
İnsanları, namazlı ya da namazsız diye ayrırmak doğru 

değildir.
Allah’ı düşünmek bile namazdır.
Ağaçta, kuşta, taşta, nice mahlûkatta Allah’ın tecellilerini 

düşünmek de namazdır.
Namazı sadece beden hareketine kayıt etmek doğru değildir.
Namazın mânâ içre mânâsı vardır.
Yeter ki namazın kavgasında olmayalım, mânâsını ara-

yanlardan olalım.
Yeter ki Kur’ân’da geçen salâtın nice makamına erişelim.



90

KUR’ÂN’DA SALÂT 

Kur’ân’da salât kelimesi türevleri ile birlikte yüze yakın 
yerde geçer.

Salât, salli, salâh, sallâ, yusâlli, musâlli, salâvât şeklinde geçer. 
Salât kelimesinin, Arâmice ibâdet anlamına gelen ‘צלותא/

salûsa’dan Arapçaya geçmiştir diye bilinir.
Bu kelimenin Arâmice gerçek karşılığı ne olabilir, araş-

tırmak gerekir. 
Kur’ân’da “Salât” kelimesini müellifler genelde namaz diye 

çevirir.
Salât kelimesi daha derin anlamlar içeriyor olabilir mi?
Salât geçen her âyeti “namaz kılın” diye çevirdik.
Oysa Kur’ân’da yirmiye yakın “Salât” âyetleri vardır.
Salâtı ikâme, salât-ı vustâ, salât-ı dâimûn, salât-ı sâhûn, 

salât-ı tayr gibi.
Salât kelimesini hep namaz diye çevirdik ve onu da beden 

hareketine bağladık.
Peki, neydi salât âyetinin sunduğu derin mesajlar? 
Namazın içindeki derin sırlar neydi?
Namaz bir beden hareketi mi idi?
Namazın gönül boyutu var mıydı?
Rûh boyutu var mıydı?
Rûh boyutunda meleklerin secdesi ne idi?
Namazın miraç boyutu ne idi?
Kur’ân’da geçen salât âyetlerinden gelen mesaj neydi?
Salât âyetleri ne sırlar sunuyordu?



91

Kur’ân’da geçen salât âyetlerinin incelikleri neydi?

Salât (Bakara Sûresi 43 ve birçok sûrede) 

Salât-ı sâhûn (Mâûn Sûresi)

Salât-ı ikâme (Nisâ Sûresi 103, Bakara Sûresi 110) 

Salât-ı vustâ (Bakara Sûresi 238)

Salât-ı dâimûn (Mearic Sûresi 23)

Salât-ı hâfizûn(Meâric Sûresi 34)

Tayr salât (Nur Sûresi 41)

Kada salât (Nisâ Sûresi 103)

Nedir salât ve salât’ın alt türevleri, üst türevleri?

Nedir?

Musallî (Bakara Sûresi 25, Mâûn Sûresi) 

Sallî (Âl-i İmrân Sûresi 39)

Salâh (Nahl Sûresi 119) 

Salavât (Bakara Sûresi 238)

Her birini dikkatlice inceleyelim.

Önce salât kelimesinden başlayalım.

Salât kelimesi birçok anlamda ifade edilmiştir. 

Salât; dua, tebrik, tezkiye, istiğfar, namaz, rahmet, ûlvî mü-
nasebet, ûlvî bağlılık, ûlvî irtibat, hareket, tahrik, bağlılık, yö-
neliş, Hakk’ı tefekkür etmek, okumak, buluşmak, ulaşmak, vâ-
sıl olmak, birleşmek, iletişim gibi anlamlarda ifade edilmiştir.

Salât kelimesini Kur’ân’î mânâda incelediğimizde, anla-
mını Hûd Sûresi 87. âyette buluyoruz.

Ve Türkçedeki karşılığının ne olduğunu anlıyoruz.

Hûd Sûresi 87: “Kâlû yâ şuaybu e salâtuke temuruke en 
netruke mâ ya’budu âbâunâ ev en nefale fî emvâlinâ mâ neşâu 
inneke le entel halîmur reşîd.”



92

Kâlû ya Şuayb : Dediler, ey Şuayb, 

E salâtu ke te : Salât, bağlılık, senin bağlı olduğun 
mu? 

Emr ke : İş, işleyiş, hüküm, sen,

En netruke : Bırakmak, terk etmemiz, 

Mâ yâbudu âbâu nâ : Kulluk ettiğimiz şey, atalarımız,

Ev en nefale : Ya da, veya, yapmamız,

Fî emvâli-nâ : Mallarımız için, değerler, kutsal 
değerler, 

Mâ neşâu : Şey, ne, değil, istediğimiz,

İnne ke le ente el halîm : Muhakkak ki sen, yumuşak huylu, iyi 
huylu, 

El reşîd : İrşad eden, hakikatleri açıklayan, 
aydınlat,

Meâli 1: “Dediler ki: Ey Şuayb! Atalarımızın kulluk ettiği 
şeyleri bırakmamızı, senin bağlı olduğun mu sana hükmedi-
yor? Ya da kutsal diye bildiğimiz değerlerimiz için, istediği-
miz şeyleri yapmamamızı mı söylüyor? Muhakkak ki sen iyi 
huylusun, bizi aydınlat.” 

Meâli 2: “Dediler ki: Ey Şuayb! Atalarımızdan öğrendiğimiz 
şekliyle ettiğimiz kulluğu terk etmemizi, senin iletişim içinde 
olduğun mu sana bildiriyor? Ya da kutsal diye bildiğimiz de-
ğerlerimiz için, istediğimiz şeyleri yapmamamızı mı söylüyor? 
Muhakkak ki sen iyi huylusun, bizi aydınlat.” 

Bu âyetin diğer bazı müellifler tarafından meâli şöyledir.
Diyanet İşleri Meali: Dediler ki: “Ey Şu’ayb! Babalarımızın 

taptığını, yahut mallarımız hakkında dilediğimizi yapmayı 
terk etmemizi sana namazın mı emrediyor. Oysa sen gerçek-
ten yumuşak huylu ve aklı başında bir adamsın.”

Kur’an Yolu (Diyanet İşleri): Kavmi ise, “Ey Şuayb! Atalarımı-
zın taptığı şeylerden yahut mallarımız hususunda dilediğimizi 



93

yapmaktan vazgeçmemizi sana ibadetin (dinin) mi emrediyor? 
Oysa sen uyumlu ve akıllı birisin!” dediler.

Süleyman Ateş Meali: Ey Şu’ayb, dediler, senin namazın mı 
sana, babalarımızın taptığı şeylerden, yahut mallarımız üze-
rinde dilediğimizi yapmaktan vazgeçmemizi emrediyor? Oysa 
sen, yumuşak huylu, akıllı(bir insan)sın!

Muhammed Esed Meali: “Ey Şuayb!” dediler, “(Şu) senin dua 
(alışkanlığın) mı, atalarımızın tapına geldiği şeyleri bırakma-
mız ve malımız mülkümüz üzerine keyfî tasarruflarda bulun-
mamamız yönünde bizi uyarmanı zorunlu kılıyor? Çünkü, (biz) 
sen(i) aslında yumuşak başlı, aklı başında biri (olarak biliriz).

Bayraktar Bayraklı Meali: Dediler ki: “Ey Şu‘ayb! Babala-
rımızın taptıklarını, yahut mallarımız hususunda dilediğimizi 
yapmaktan vazgeçmemizi sana imanın/dinin mi emrediyor? 
Oysa sen yumuşak huylu ve çok akıllısın.

Mehmet Okuyan Meali: (Medyenliler Şuayb’a) şöyle de-
mişlerdi: “Ey Şuayb! Babalarımızın taptıklarını (putları) veya 
mallarımız hakkında dilediğimizi yapmayı terketmemizi sana 
(salât)ın (ibadetin) mi emrediyor? Şüphesiz ki sen çok hoşgö-
rülüsün; akıllısın!”

İncelediğiniz zaman anlıyoruz ki salât; bağlılık, iletişim, 
birlik, irtibat içinde olmaktır.

“Kâlû yâ Şuayb, e salâtu ke te emru ke en netruke mâ 
ya’budu âbâunâ.” 

Kavmi Şuayb’e sesleniyor: “Ey Şuayb! Atalarımızın kulluk 
ettiği şeyleri bırakmamızı, senin bağlı olduğun mu sana hük-
mediyor?

Hazreti Şuayb kavmine hakikatleri gece, gündüz anlatıyor.
Kavmi de Şuayb’e diyor ki: “Ya Şuayb! Sen birine bağlısın, 

gidiyorsun o bağlı olduğundan bir şeyler öğreniyorsun ve biz-
lere gelip bir şeyler anlatıyorsun.”



94

İşte bu âyette anlıyoruz ki “Salât” kelimesinin Türkçeye 
uygun karşılığı; “Bağlanmak, birleşmek, bütünleşmek, ileti-
şim içinde olmak, Ûlvî bağlılık içinde olmak” anlamındadır. 

Salât kelimesini Türkçeye namaz diye çeviremeyiz.
Eğer çevirirsek, Türkçe karşılığı olarak değil, Farsça kar-

şılığı olarak çevirmiş oluruz. 
Çünkü namaz kelimesi, Farsça’dır.
Farsçaya da başka bir dilden geçmiştir diye bilinir.
Eğer salâtı namaz diye çevirirsek, Kur’ânî mânâ da bunu 

kısıtlamış oluruz.
Beden boyutuna nispet edersek, salât-ı ve türevlerinin 

mânâsını örtmüş oluruz.
Kıyâmın, rükûnun ve secdenin hakikatine erişemeyiz.
Kur’ân’dan anlıyoruz ki salât; bağlanmak, birleşmek, bü-

tünleşmek, iletişim içinde olmak anlamında karşımıza çıkıyor. 

Şimdi Kur’ân’da geçen “SALÂT” âyetlerini ve bu âyetler-
den sunulan mesajları inceleyelim.

Önce salât kelimesinin bağımsız olarak geçtiği âyetlerden 
bazı örnekler verelim.

Bakara Sûresi 45: “Vesteînû bis sabri ves salât ve innehâ 
le kebîratun illâ alâl hâşiîn.”
Ve isteînû : İstiane, yardım, aramak, yönelmek, 
Bi el sabr : Sabır, beklemek, açığa çıkışını beklemek, 
Ve el salât : Salât, her an bağlılık şuurunda olmak, 

bağlılık, 
Ve inne hâ le kebiretun : Olduğu, muhakkak, o, elbette, yüce olan, 

mükemmel, 
İlla alâ el haşiîne : Ancak, sadece, hep, huşu, huzur, saygılı 

olan,



95

Meâli: “Sabırla hakikatlere yönelip arayın ve her an Hakk’a 
bağlı olduğunuzun şuurunda durun ve yüce olanın elbette O 
olduğunu bilin ve hep saygılı davranışlar içinde olun.” 

Burada salât kelimesi bağımsız bir şekilde geçer.
Burada sabır içinde istiane edilmesi tavsiye edilir.
Yâni hakikat yolunda sabır gerekir.
Hakikat yolunde sabır ve salât içinde olmak gerekir.
Yâni her an Allah’a bağlılık içinde olmak gerekir. 
Tevbe Sûresi 103: “Huz min emvâlihim sadakaten tutah-

hirûhum ve tuzekkîhim bihâ ve salli aleyhim inne salâteke se-
kenun lehum vallâhu semîun alîm.”

Huz min emvâli-him : Almak, çekmek, gayret, sarılmak, mal, 
varlık, değer, onlar, 

Sadakaten : İçtenlik, samimi, doğruluk, sağlam, sadaka, 
vermek, 

Tutahhirû hum : Temizleme, arıtma, saflaştırma, onları, 

Ve tuzekkî him bihâ : Aklama, temizlenme, aydınlanma, anlayış, 
kavrayış, 

Ve salli aleyhim : Bağlantı, yönelmek, dua, onlara, onlarda,

İnne salâte ke : Muhakkak, bağlılığın, salât, Hakk’a 
bağlılık, 

Sekenun lehum : Huzur, sükûn, onlar, 

Ve Allah semiun 
alîm

: Allah, işittiren, ilmin sahibi, ilmiyle var 
eden

Meâli: “Onlar değerlere sarılsınlar, onlar cehaletten te-
mizlenip sadakat içinde olsunlar ve onlar hakikatlerle aydın-
lansınlar. Muhakkak ki senin bağlılık şuurunda olduğun gibi 
onlar da bağlılık şuurunda olurlarsa huzur bulurlar. Allah işit-
tirendir, ilmin sahibidir.” 

Burada da salâtın nasıl olması gerektiği tarif edilmiştir.



96

Varlıkta ve kendi bedeninde Allah’ın değerlerini anlamak 
ve onlarla sarılı olduğunu bilmek.

Sadakat içinde olmak.
Taharet içinde olmak, yâni aklın ve gönlün her dâim ter-

temiz olması.
Tezkiye içinde olmak, yâni fenâfillah makamına erişmek, 

hakikatlerin aydınlığı içinde olmak, her zaman zekâ maka-
mında durmak.

Salli makamına erişmek ve o makam şuuruyla hareket etmek.
Ve böylece salât makamına erişmek ve her an Allah’a bağ-

lılık şuuruyla hareket etmek.
Salât’ın sükûn makamına erişmek, sükûnatın huzuruyla 

yaşamak.
İşte burada salât hakikati muhteşem bir ifadeyle açılmıştır.
Bakara Sûresi 153: “Yâ eyyuhâllezîne âmenustainû bis 

sabri ves salât innallâhe meas sâbirîn.”

Yâ eyyuha ellezine amenu : Ey iman edenler, 

Ve isteinû bi el sabr : İstiane, yardım isteme, yönelme, 
sabır, 

Ve el salâti : Salât üzere, bağlılık şuuru, her an 
hakka bağlı olma hâli, 

İnne Allah mea : Muhakkak ki, Allah, beraber, birlikte, 
kendinde,

El sâbirîn : Sabredenler, bir işin sonucunu 
bekleyen, 

Meâli: “Ey iman edenler! Sabırla yönelip arayın ve her an 
Hakk’a bağlı olma şuurunda olun. Muhakkak ki sabredenler 
Allah ile beraber olduklarını bilirler.”

Burada da salât kelimesi bağımsız bir şekilde geçer.
Burada da sabırla olan yönelişten bahsedilir.



97

Hakk’a olan yönelişte, salât içinde olmak gerekir diye bil-
dirilir.

İnsan her an Allah’a bağlı olduğunun şuuruyla hareket et-
melidir. 

Neye yönelirse yönelsin, Allah’ı unutmadan yönelmelidir.
Nisâ Sûresi 43: “Yâ eyyuhâllezîne âmenû lâ takrabûs salâte.”

Yâ eyyuhâ ellezine amenu : Ey iman edenler, emin olanlar, 
Lâ takrabû : Yok, yakınlık, 
El salâte : Bağlılık, hakka bağlılık durumu, salât, 

Meâli: Ey iman edenler! Her an Allah’a bağlı olduğunuzu 
unutmayın.”

Burada da salât kelimesi bağımsız geçer.
Ve iman sahiplerine Allah’a olan bağlılığın unutulmaması 

tavsiye edilir.
Nisâ Sûresi 101: “Ve izâ darabtum fîl ardı fe leyse aley-

kum cunâhun en taksurû mines salâti in hıftum en yeftineku-
mullezîne keferû innel kâfirîne kânû lekum aduvven mubînâ.”

İza darabtum : Arayış, yolculuk, sefer, vurgu, hakikatleri 
arayış, 

Fi el ard : Yeryüzünde, toprak, beden, 
Fe leyse aleykum cunâh : Yoktur, değildir, üzerinizde, sıkıntı, vebal, 
En taksurû : Kısaltmak, eksik yapmak, ulaşamamak, 

kusur, hata, 
Min el salât : Salât, bağlılık, her an hakka bağlı olmak, 
İn hiftum : Eğer, korkmak, çekinmek, gizli, 
En yeftine-kum : Fitne, imtihan, kargaşa, siz, 
Ellezine keferu : Hakikatleri görmemezlikten gelenler, 

örtenler,
İnne el kâfirîne : Muhakkak, hakikatleri örtenler, 

görmemezlikten gelen, 
Kanû lekum aduvv mubîn : Oldu, o fitne hâlleri, size, düşman, apaçık,



98

Meâli: “Yeryüzünde açığa çıkan varlığın hakikatlerini an-
lama yolunda, hakikatleri görmemezlikten gelip örtenlerin sizi 
bir fitneye sürükleyeceğinden eğer korkarsanız, o an Allah’a 
bağlılık duygusunun dalgalanması olduğunda, size bir vebal 
yoktur. Muhakkak ki hakikatleri görmemezlikten gelip örten-
lerin o fitne hâlleri sizin apaçık düşmanınızdır.” 

İnsan, hakikat yolunda giderken, kendi inancının yargı-
sında kalan kimsenin saldırısına uğrayabilir.

Burada geçen salât kelimesinden sunulan öğüt; insan sı-
kıntıya düştüğünde Allah’a bağlılığını unutabilir, bir an da olsa 
içsel dalgalanma yaşayabilir.

İşte bu dalgalanmadan bir vebal yoktur.
Yeter ki insan salât şuurunda olsun.
İnsan her türlü sıkıntıdan, Allah’a bağlılık duygusuyla kur-

tulabilir.
Sıkıntıdan döner ve tekrar Allah bağlılık duygusuyla ha-

reket eder.
Nisâ Sûresi 102: “Ve izâ kunte fîhim fe ekamte lehumus 

salâte fel tekum tâifetun minhum meake vel yehuzû eslihate-
hum fe izâ secedû.”
Ve izâ kunte fihim : Olduğu zaman, sen oldun, onların içinde, 

arasında,
Fe ekamte lehum : Artık, yerine koyma, dirilik, ikâme, onlara, 
El salât : Salât, bağlılık şuuru, her an hakka bağlı olma 

durumu, 
Fe li tekum 
taifetun

: Artık, için, yapmak, olmak, taife, grup, kısım, 

Minhum mea-ke : Onlardan, seninle beraber, birlikte,
Ve li yehuzû : İçin, almak, edinmek, sarılmak, 
Eslihate hum : Salih, iyi olmak, onlar, 
Fe izâ secedû : Artık, sonra, olduğunda, teslim olmak, secde, 



99

Meâli: “Sen onlarla birlikte olduğunda, her an Hakk’a bağ-
lılık hakikatini onlara anlat. Onlardan seninle birlikte olmak 
isteyenler, Salih kimselerden olmaları için artık Hakk’a tes-
lim olsunlar.”

Bu bölümde de salât bağımsız bir şekilde geçer.
Bu bölümde ayrıca, kıyam-ekamte kelimesi geçer.
Ayrıca secde kelimesi de geçer.
Salât kelimesini namaz diye çevirirsek, burada geçen kıyam 

ve secde kelimelerinin farklı bir anlam içerdiğini anlayamayız.
Çünkü namazın içinde kıyam ve secde var.
Ama burada geçen farklı anlamlar içerir.
Burada geçen ekamte, hakikati anlatma duruşudur.
Salât, Allah bağlılık duruşudur.
Secde, her an Allah’a teslimiyet içinde olma duruşudur.
Nisâ Sûresi 142: “İnnel munâfikîne yuhâdiûnallahe ve huve 

hâdiuhum ve izâ kâmû ilâs salâti kâmû kusâlâ yurâunen nâse 
ve lâ yezkurûnallâhe illâ kalîlâ.”
İnne el munâfikîne : Muhakkak, ikiyüzlüler, içi başka dışı 

başka, münâfık, 
Yuhâdiûne Allah : Aldatırlar, kandırmak, Allah 
Ve huve hadiu hum : O, aldatan, hile yapan, kandıran, onlar, 
Ve izâ kamu : Eğer, olduğunda, olun, onlara,
İlâ el salât : Salât, bağlılık, her an hakka bağlılık şuuru, 
Kâmû kusala : Onlar, hep, bütün, tembel, çalışmayan, 

önemsemeyen,
Yurâun el nâs : Riya, gösteriş, insanlar, 
Ve lâ yezkurûne Allah : Yok, anmak, anlayamaz, zikretmezler, 

Allah 
İllâ kalîlen : Ancak, sadece, hariç, az, pek az,

Meâli: “Münafıklar sizi Allah ile aldatmaya kalkarlar. On-
lar kendilerini aldatırlar. Eğer onlara her an Hakk’a bağlılık 



100

şuuruyla hareket edin desen, onlar bunu önemsemezler, in-
sanlar arasında gösteriş yaparlar ve onlar az da olsa Allah’ı 
anlayamazlar.” 

Salât kelimesi burada da bağımsız bir şekilde geçer.
Allah, kitap, din diyerek aldatanlar, salât üzere değildirler.
Onlar kendi çıkarlarına bağlı hareket ederler.
Onlar namazlarını bile cennet için kılarlar.
Onların gönülleri salât içinde değildir.
Onlar “yurâunen” gösteriş içindedirler. 
Münafıklık, Allah’a inanmamak değildir.
Münafık, Allah’a inanır, namazını kılar, orucunu tutar.
Ama ibadetleri hep kendi çıkarı içindir.
İkiyüzlülük içindedir.
Dilinde Allah kelimesi vardır, ama gönlü salât üzere değildir.
İbadet içinde görünür, ama kâlben Allah’a bağlılık nedir 

bilmez.
Halk’ta Hakk’a nazar etmek nedir bilmez.
Kur’an’da bunun ile ilgili onlarca âyet vardır.
Bazı örnekler;
Mâûn Sûresi: “Dilinden Allah kelimesini hiç düşürmez, iba-

detler içinde görünür, ama hâlleri riyâ içindedir.” 
Meâriç Sûresi: “Dilinden Allah kelimesini hiç düşürmez, 

ama başına bir sıkıntı geldiğinde feryat eder.”
Hucurât Sûresi: “Bölücü, ara açıcı, dedikodu yapıp arkadan 

çekiştirici, insanların sırlarını araştıran, gizli yönlerini ortaya 
çıkaran yâni hep zarar verici haller içinde olur.” 

Hucurât Sûresi: “İnsanlara kötü isimler, lakaplar takar.”
Fussilet Sûresi: “Zanlarını din hâline getirir, kendi gibi ol-

mayanları küçük görür, kâfir ilan eder.”
Munâfıkûn Sûresi: “Dilinden Allah kelimesini düşürmez, 

hep ibadetlerde görünür ama içi başka dışı başkadır.” 



101

Ahzâb Sûresi: “Hep Allah’tan bahseder ama hep yaşantı-
sında zulüm hâlindedir, hep dünya makamı, şöhreti, zengin-
liği peşinde koşar, hep kendi çıkarı peşindedir.”

Kur’ân âdeta baştan sona Allah ile kandırmanın nasıl ol-
duğundan bahseder.

Bizlere muhteşem uyarılarda bulunur.
Kur’ân der ki: 
İnsanların Allah dediğine kanmayın, ihtiyatlı yaklaşın.
İnsanların namaz kıldığına, oruç tuttuğuna bakarak ha-

reket etmeyin.
Kur’ân okuduğuna, Kur’ân’dan bahsettiğine kanmayın, ya-

şantısına bakın.
Dilinde peygamber sözü olanlara ihtiyatla yaklaşın.
Evliya, ermiş, mehdi, mesih deyip, niyetleri farklı olan-

lara inanmayın. 
Evet, Kur’ân bizi muhteşem bir şekilde uyarıyor.
Kandırıcı Allah ile kandırır, dikkat edin, uyanık olun diyor.
Kur’ân her an salât içinde olup olmadığına bakın diyor.
İçi dışı bir olana bakın diyor.
Önemli olan münafıklıktan kurtulmaktır.
Önemli olan gönlümüzü Allah’a bağlamaktır.
Salât içinde olanlar, yâni gönlü Allah’a her an tevekkül 

içinde olanlar, asla riya içinde olmazlar, gösteriş içinde olmazlar.
Onlar Allah’ın ekberiyeti makamında yaşarlar, kendilerini 

asla yüce görmezler.
Asla kimseyi hor görmezler.
İsrâ Sûresinde “Lâ techer bir salâtike” âyeti de çok iyi an-

laşılmalıdır.
İsrâ Sûresi 110: “Kulidullâhe evidur rahmân eyyen mâ 

ted’û fe lehul esmâul husnâ ve lâ techer bi salâtike ve lâ tuhâ-
fit bihâ vebtegı beyne zâlike sebîlâ.”



102

Kul udu Allah : Söyle, çağırma, davet, seslenme, 
Allah 

Ev udu er rahmâne : Ya da, çağır, de, seslen, rahmân,

Eyye ma tedû : Deyin, hangisi, nasıl, şey, ne, değil 
çağırma,

Fe lehu el esmâu el husnâ : Onun, isimlerdeki tüm güzellikler, 
esmalardaki, 

Ve lâ techer : Yok, çağırmak, bağırmak, 
seslenmek, sesli, 

Bi salâtike : Salât’ında, bağlılık, Hakk’a bağlılık 
şuuru, 

Ve lâ tuhafit bi hâ : Gizlemek, saklamak, onu,

Ve ibtegi : Tutun, izleyin, isteyin, 

Beyne zâlike sebî : Arasında, ikisinin arasında, bu, işte 
bu, hak yolu, yol,

Meâli: “De ki: Allah deyin ya da Rahman deyin, ne derse-
niz deyin, isimlerdeki tüm güzellikler O’nundur. Hakk’a bağlı-
lığınızı yüksek sesle dile getirmeyin ve onu gizlemeyin de iki-
sinin arasında bir yol tutun.”

Burada da belirtilen muhteşem hakikat, tüm varlık Allah’ın 
esmaları ile donatılmıştır.

Tüm âlemi saran ilâhi kudreti anladığımızda, Allah’ın Al-
lah ismi de kalkar.

Bu makama erişildiğinde âyette belirtildiği gibi “Allah de-
yin ya da Rahman deyin, ne derseniz deyin O, O’dur” hakikati 
tecelli eder.

Varlıktaki tüm sıfatlar bir Zâtın kendine bağlıdır.
İnsanın tüm hücrelerinin bir vücûda bağlı olduğu gibi, tüm 

varlık da bir Zâtın vücûduna bağlıdır.
İşte bu bağlılık salât boyutudur.



103

Bu hakikate erişen bu hakikati, ehli olana makul bir ifa-
deyle anlatmalıdır.

Asla bilmişlik içinde sesini yükseltmeden, bir tevâzû içinde 
anlatmalıdır.

“Lâ techer bir salâtike” âyetinin inceliği, bağırıp, çağırmadan, 
kimseyi rahatsız etmeden hakikati tenezzül içinde sunmaktır.

Onun için Kur’ân ölçüsüyle inançlarda yapılan, cerhi zikir-
ler makbul değildir.

Bağırarak, çağırarak, çevreyi rahatsız edecek şekilde ya-
pılan, virdler, ezkarlar, esma çekimleri makbul değildir.

Şimdi “SALÂT-I SÂHUN” âyetini inceleyelim.
Salât-ı sâhûn âyetinden sunulan mesaj nedir?
Mâûn Sûresi 4: “Fe veylun lil musallîn.”

Fe veylun : İşte vah, yazık, vay,

Li el musallîne : Teslim olan, yönelen, arınan, temizlenen, 
kutsanmak, 

Meâli 1: “Vah o temizlendiğini sanıp teslim olduklarını sa-
nanlara.”

Meâli 2: Yazık Allah’a bağlılık şuurundan uzak olanlara.”
Mâûn Sûresi 5: “Ellezîne hum an salâtihim sâhûn”

Ellezine hum : Kim, o kimseler, onlar, onlar ki 

An salâti him : Salât, bağlılık, bağlılık şuuru, her an Hakk’a bağlı 
olmak, 

Sâhûne : Gâfil, dikkatsiz, farkında olmayan, ilgisiz, lakayıt, 
önemsemez,

Meâli 1: “O kimseler Hakk’a olan bağlılıklarından bir gaf-
let içindedirler.”



104

Meâli 2: “Allah’a bağlılık şuurundan uzak olanlar, bir gaf-
let içinde yaşarlar.” 

Bazı müelliflerin meâlleri de şöyledir.
Bayraktar Bayraklı Meali 4,5: Namazlarından gaflette ola-

rak namaz kılanların vay hâline!
Diyanet İşleri Meali (Yeni): Yazıklar olsun o namaz kılan-

lara ki, Onlar namazlarını ciddiye almazlar.
Diyanet Vakfı Meali 4, 5: Yazıklar olsun o namaz kılanlara 

ki, onlar namazlarını ciddiye almazlar.
Mehmet Okuyan Meali 4-5: Yazıklar olsun o (salât) (iba-

det) edenlere. Ki onlar (yaptıklarını sandığı) (salât)larından 
(ibadetlerinden) habersizdir.

Mustafa İslamoğlu Meali 4-5: İşbu yüzden, olmaz olsun 
(böyle) ibadet edenler. Bu gibiler, ibadetin hakiki amacından 
gafil görünmektedirler.

Görüldüğü gibi müellifler genelde salât kelimesini namaz 
diye çevirmişlerdir.

Bazıları olduğu gibi bırakmışlar, salât olarak yazmışlardır.
Ve “yazık o namaz kılanlara, kıldıkları namazdan gafildir-

ler” diye meâl etmişlerdir.
Böyle de meâl edilse, namazın mânâsından uzak olarak, 

bedenen şekilde kalındığı işaret edilmiştir.
Bu bile çok iyi düşünülmelidir.
Salât-ı sâhun; şah damarından yakın olan Allah ile bağlı-

lığını anlamadan yaşamaktır.
Kendi vücûdunu her an tutanın, Allah olduğunun şuurun-

dan uzak olmaktır.
Salât’ın mânâsından uzak olmaktır.
Salât’ın farkında olmadan yaşamaktır.
Yâni her varlığın birbiriyle olan bağlılığını, birliğini fark 

etmeden yaşamaktır.



105

Kıyâm, rükû, secde hakikatine ermeden bir gaflet içinde 
yaşamaktır.

Kendinin varlıkla olan bağlılığını idrak etmeden yaşamaktır.
Bâtıl bilgilerle yaşayıp, zalimlik yapmaktır.
Yâni salât-ı sâhun, her an Allah ile bir olduğunun şuurun-

dan uzak olmaktır.
Her varlığı her an tecellileriyle tutanın Allah olduğunun 

idrakinden uzak olmaktır.
Salât-ı sâhun;
Kıldığı namazdaki işaretleri anlamamaktır.
Kıyâm, rükû, secde sırrına vakıf olamamaktır.
Kişi, namazın şeklinde kalırsa, mânâsından uzak olursa o 

kılınan namaz “Salât-ı sâhun” dur.
İşte mânâdan uzak olarak yapılan her şey gaflet hâlidir, 

sâhun hâlidir.
Namazın şeklinde kalmamalıyız, mânâsına erişmeli ve o 

şuurda yaşamalıyız.
Yoksa namazımız taklitten başka bir şey olmaz.
Hazreti Muhammed’den bu konu ile ilgili aktarılan bilgi 

şöyledir.
“Nice oruç tutanlar var ki, aç kalmaktan başka bir kazanç-

ları yoktur. Ve yine nice namaz kılanlar var ki, yorgunluktan 
başka namazından elde ettiği bir şey yoktur.” (İbn Mace, Sı-
yam, 21)

“Nice oruç tutanlar var ki, oruçlarından payları açlık ve su-
suzluktur. Ve yine nice ayakta duranlar / namaz kılanlar var ki, 
namazından elde ettiği şey yorgunluktur.” (İbn Hanbel, 2/373)

“Nice namaz kılanlar vardır ki, onların kıldıkları namazdan 
nasipleri, uykusuz kalmaktan ibarettir.” (İbn Hanbel, 2/373)

Hazreti Muhammed’in bildirdiği gibi, namazın bedensel 
boyutunda kalınmamalı, mânâ boyutuna erişilmelidir.

İnsan her an Allah’ın zâtına bağlı bir haldedir.



106

Alıp verdiği nefes bile bunun işaretidir.
Namaz secdenin sırrıdır.
Secde mânânın sırrıdır.
Mânâ her an Allah ile birlikte olduğunu anlamanın sırrıdır.
İşte mânâ üzere olan namaz, gönlünde her an Allah duy-

gusuyla yaşamaktır. 
Mânâ üzere olmayan namaz, insanı riyâya düşürebilir.
Salât-ı sâhun, Mâûn Sûresi’nde çok güzel açıklanır.
Mâûn Sûresi.
1- Varlığın yaratılış yasaları hakkında yalanlarda kalan 

kimseyi gördün değil mi? İşte o, atalarının inancından kop-
muş, bir arayış içinde olan kimseyi horlar, çaresizi hakikat-
lerden faydalandıramaz, öğüt veremez.

2- Vah o temizlendiğini sanıp teslim olduklarını sanan-
lara. O kimseler Hakk’a olan bağlılıklarından bir gaflet için-
dedirler, o kimseler riya içinde olanlardır, küçük bir yardımı 
bile engelleyenlerdir.

Şimdi Kur’ân’da geçen “SALÂT-I İKÂME” âyetini inceleyelim.
Bakara Sûresi 3: “Ellezîne yuminûne bil gaybi ve yukîmû-

nes salâte ve mimmâ razaknâhum yunfikûn.”
Ellezine : O kimseler, müttakiler, fenalardan 

sakınıp hakikati arayan,
Yuminûn : İman etmek, inanmak, 
Bi el gaybi : Görünmeyen, bilinmeyen, 
Ve yukîmûne el salât : Her an salât üzeredirler, Hakk’a bağlılık 

şuuru, 
Ve mimmâ razaknâ hum : Şeyler, ondan, rızık, nimetlerimiz, sıfat, 

onlar, 
Yunfikûne : İnfâk ederler, verirler, teslim ederler, 



107

Meâli: “Fenalardan sakınıp hakikatleri arayanlar, görün-
meyen bilinmeyene inanırlar ve her an Hakk’a bağlılık şuu-
ruyla hareket ederler ve onlardaki nimetlerimizin sahibini 
bilip teslim ederler.” 

Bakara Sûresi 110: “Ve ekîmus salâte ve âtûz zekât.”
Ve ekîmu el salât : Her an salât üzere olun, Hakk’a bağlılık 

şuuru, 

Ve âtû el zekât : Sizde olanı paylaşın, temizlenin, 

Meâli: “Her an Allah’a bağlılık içinde ve her zaman temiz-
lenme içinde olun.”

Salât-ı ikâme nedir? 
İkâme, kıyâm, kayyum, aynı kökten gelen kelimelerdir.
İkâme; ayakta tutmak, doğrultmak, sapasağlam sarmak, 

kıymetli olan, sürüp gitmek, varlıkta diri olan anlamlarına gelir.
Kıyamı hep namazda ayakta durmak diye öğrettiler.
Peki, kıyam ayakta durmak mıdır?
Yoksa kıyam, Allah’ın her varlığı ayakta tutması mıdır?
Nedir kıyam?
Âl-i İmrân Sûresi 2: “Hû el hayy el kayyûm.” 
Meâli: “O her varlıkta diri olandır, her varlığı ayakta tu-

tandır.”
Kıyâm’ı incelediğimiz zaman; varlığı sımsıkı tutanın Al-

lah olduğunu anlıyoruz.
Varlığın beşerî vücûdunun ayakta durması, Allah’ın kay-

yum boyutuna işaret edilir.
İşte salât-ı ikâme makamı:
Her varlığın bir işleyişle sürüp gitmesidir.
Her varlığı Hayy sıfatıyla ihâta eden Allah’tır.
Her varlığı ayakta tutan Allah’tır.
Her varlıkta her an işleyen Allah’tır.
Her varlık Allah’ın hâkimiyetiyle sürüp gider.
Fiiliyle fâil olan Allah’tır.



108

Namazda kıyâmda durmanın hikmeti nedir? 
“Allah’ım! Benim vücûdumu ve her varlığın vücûdunu her 

an ayakta tutan sensin” şuuruna ulaşmanın hakikatidir.
“Allah’ım! Her varlıkta her an fiilinle fâil olan sensin” id-

rakiyle yaşamaktır.
İşte insan bilmelidir ki her varlıkta kayyum olan Allah’tır.
Her bir varlığı tecellileri ile tutan Allah’tır.
Allah varlığı kudretiyle tutar ve her bir varlığın sahibidir.
Nisâ Sûresi 103. âyette hem salât hem salât-ı ikâme hem 

de kıyam kelimesi geçer.
Şimdi bunu inceleyelim.
Nisâ Sûresi 103: “Fe izâ kadaytumus salâte fezkurûllâhe 

kıyâmen ve kuûden ve alâ cunûbikum fe iza itmanentum fe ekî-
mus salât innes salâte kânet alâl muminîne kitâben mevkûtâ.”
Fe izâ kadaytum : Böylece, olduğunda, tamamlama, yerine 

getirme, kadâ, 
El salâte : Salât, bağlılık şuuru, her an Hakk’a bağlı olmak, 
Fe uzkurû Allah : Artık, zikredin, anın, hatırlayın, Allah 
Kıyâmen : Ayakta, diri olan, varlığı diri tutan,
Ke kuûden : Otururken, 
Ve alâ cunûbi-
kum

: Üzerinde, için, yan, taraf, her taraf, siz, 

Fe iza 
itmanentum

: Artık, olduğunda, tatmin, emin olmak, gönül 
rahatlığı, 

Fe ekîmu el salât : Her an salât üzere olun, her an Hakk’a bağlı 
olmak, 

İnne el salâte : Muhakkak, bağlılık, her an hakka bağlılık üzere 
olmak, 

Kânet : Olur, olan, oldu, 
Alâ el muminîne : Üzere, mü’minler, 
Kitâben : Kitâb, hakikatlerin sözleri, ilahi sözler, varlık 

kitâbı, 
Mevkûten : Devamlı, kesintisiz, muayyen, belirli, 

hakikatleri belli, 



109

Meâli: “Böylece her an Hakk’a bağlı olmanın şuurunu ulaş-
tığınızda, artık ayakta olsanız da ve otursanız da ve siz her 
nerede olursanız olun Allah’ı anın. Böylece siz gönül rahatlığı 
içinde olun, her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket edin. Mu-
hakkak ki mü’minler, her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket 
ederler, devamlı hakikatlerin sözleri üzere hareket ederler.” 

Görüldüğü gibi burada salât, salât-ı ikâme, kıyam kelime-
leri birlikte geçer.

Eğer salât kelimesini namaz diye çevirirsek, bu üç anlam 
da örtülmüş olur.

Salât’ın mânâsına erenler, her nerede olurlarsa olsunlar 
her dâim Allah’a bağlılık duygusuyla hareket ederler.

Mü’minlik makamına gelenler her dâim salât içindedirler.
“İnnes salâte kânet alâl muminîne” burada işaret edildiği 

gibi, her an salât-namaz içinde olmak mü’minlere has bir dav-
ranıştır.

Mü’min Allah’tan emin olan demektir.
Her varlıkta Allah’a şahit olan demektir.
Mü’min “Emn” kelimesinden gelir.
Emin olmak kelimesi de buradan gelir.
Emniyet, emanet, iman, âmin kelimelerinin kaynağı da 

“Emn” kelimesidir.
İbranice, Aramice, Süryânicede “Amn” kelimesi de aynı an-

lamdadır.  Varlığın varoluşundan ve varlığı var edenden emin 
olan mü’mindir.

Kendine ve varlığa baktığında, varlığın ardında varlığı tu-
tan, varlıktaki niteliklerin sahibinin orada tüm işaretleriyle 
kendini gösterdiğinden emin olan mü’mindir. 

Ve bu şuura ulaşıp bu şuurda yaşayan kimse “Mü’min-E-
min” kimsedir. 

İman, inanmak demektir,
Mü’min inandığından emin olmak demektir.



110

İnandığına emin olanın imanı olur.
Aileden gelen bilgilere inanmaya ise inanç denir.
Bu inancın temeli ailedir, doğduğu toplumun adetleridir. 
İman aileden, Hocadan, Şeyhden duyulanlarla değil, biz-

zat Allah’ın ilminden öğrenilmekle oluşur.
Bizzat varlığın ardından Hakk’ın kelamını duymakla oluşur.
İmanı olanın ibadeti, namazı her andır.
İbadetin vakti şartı sayısı olmaz.
Gönlünde iman olanın âşığın ibadeti sayılara sığmaz.
Nasıl ki bir kula âşık olduğunda onu her an hissediyorsan, 

Allah aşkı tarife bile sığmaz.
O aşkta kulluğun zamanı olmaz, ânı olur.
Aileden öğrenir, beş vakit namaz kılmakla, oruç tutmakla 

kurtuldu sanılır.
İnanıyorum dedi diye kurtuldu sanılır.
Oysaki imanı olmayanın kulluğu olmaz, namazı olmaz.
İman ateşi içine düşen kimse, iman yoluna girer, Allah’a 

şahit olur ve mü’minlik makamına erişir. 
Bilinmelidir ki iman, Allah’a şahit olmakla oluşur.
Her yerde O’na nazar etmekle oluşur.
İman olmadan kulluk olmaz.
İman olmadan edeb bulunmaz. 
İman Hakk’tan emin olmaktır.
Her varlığın ardında O’nu görmektir.
İman dünyaya değil Allah’a bağlanmaktır.
Başına gelene isyan değil, sabır etmektir, tevekkül içinde 

olmaktır.
Allah’ın esmalarından biri de “El emin”, “El mü’min”dir.
Allah, her varlıkta “El mü’min” esmâsını tecellileriyle gösterir.
Mü’min, emn, iman, mutmain, aynı kökten gelen kelimelerdir.



111

Her varlık, Allah’ın “El mü’min” esmâsının tecellileri ile 
sarılıdır. 

Her bedenin işleyişinde, bir eminlik vardır.
Her varlığın oluşunda, şekillenmesinde, işleyişinde Al-

lah’ın eminliği vardır.
Güneşin ışığının gelişinde, dünyanın dönüşünde, muhte-

şem bir nizam, muhteşem bir eminlik vardır.
İki atomun birleşiminde bir eminlik vardır.
Suyun iki hidrojen bir oksijen atomunun birleşiminde bir 

eminlik vardır.
İnsan kendi vücûduna dönüp bakmalıdır.
Vücûdunun nasıl oluştuğunu iyi anlamalıdır.
Bedeninin şekillenmesindeki, işleyişindeki düzeni göre-

bilmelidir.
Tüm varlıkta da bu böyledir. 
Mü’minlik ancak Allah’tan emin olunduğunda oluşur.
Bir çiftçi bir tohum ekse, bilir ki o tohum zamanı gelince 

meyve verecektir.
Çünkü o çiftçi, daha önce o tohumdan nasıl meyve oluşa-

cağına şahit olmuştur. 
O çiftçi o tohumdan meyve alıncaya kadar, emek vermiştir.
O tohuma, tohumun ekildiği toprağa, tohumun ekileceği za-

mana, suyuna, gübresine, bakımına teslimiyet içinde olmuştur.
Çiftçi tohumdan meyvenin oluşumuna şahit olmuştur.
İşte o meyvenin oluşundan emin olan çiftçiye, bu eminliği 

veren, Allah’ın “El mü’min” esmâsıdır. 
Vücûdun, tüm hücrelerinde, tüm organlarında hiç şaşma-

dan, bir güven içinde işleyişi görmek mümkündür.
Mesela kâlb, bebek anne rahminde iken oluşur ve çalış-

maya başlar, kişi eceli gelinceye kadar hiç durmaz.
Kâlbin çalışması, bir eminlik içindedir. 



112

Kur’ân açısından mü’min, müslüman kelimelerinin anlam-
ları iç içedir. 

Mü’minlik makamına eren kişi, İslâm makamına erer.
İslâm şuuruyla yaşamaya, Müslümanlık denir.
Emin olmanın tek yolu şahit olmaktır.
Hakikatleri delilleriyle görebilmektir.
Varlığın varoluşundan ve varlığı var edenden emin olan.
Kendine ve varlığa baktığında, varlığın ardında varlığı tu-

tan, varlıktaki niteliklerin sahibinin orada tüm işaretleriyle 
kendini gösterdiğinden emin olan.

Ve bu şuura ulaşıp bu şuurda yaşayan kimse “Mü’min-E-
min” kimsedir. 

Mü’min inandığından, emin olmak demektir.
Eminlik, ancak ve ancak şahitlik makamına erişen kim-

sede olur.
Şahit olan kişi, mü’min olan kişidir, yâni emin olan kişidir.
Emin olan kişi, iman sahibidir.
Aileden gelen bilgilere inanmaya ise inanç denir.
Bu inancın temeli aileden din adına aktarılan bilgilerdir, 

kişinin doğduğu toplumun inanç ve ibadet olarak adetleridir. 
İman, Hakk’tan emin olmaktır.
Her varlığın ardında Hakk’a şahit olmaktır. 
Dil ile inandım demek, iman değildir, mü’minlik değildir. 
Toplumun inanç boyutunda kalan, şahit olmadan inanan 

kişi, mü’min değildir.
Hucurât Sûresi 14. âyette bu çok güzel açıklanır.
Hucurât Sûresi 14: “Kâletil arâbu âmennâ, kul lem tuminû 

ve lâkin kûlû eslemnâ ve lemmâ yedhulil îmânu fî kulûbikum 
ve in tutîullâhe ve resûlehu lâ yelitkum min amâlikum şeyâ 
innallâhe gafûrun rahîm.”



113

Meâli 1: “Rabb yoluna gelenler, inandık dediler. Henüz emin 
olmadılar, sadece teslim oldular, eminlik henüz kâlblerinde 
oluşmadı. Eğer resûlün gösterdiği yolda, Allah’a itaat eder-
lerse, gayretlerinin karşılığını alacaklardır. Muhakkak ki Al-
lah mağfiret edendir, varlığı özünden var edendir.”

Meâli 2: “Kendi inançlarından gelenler: Biz iman ettik, de-
diler. Henüz iman etmediklerini anlat. Lâkin teslimiyet yoluna 
girdik desinler. İman henüz kâlblerinize girmedi. Eğer Allah’a 
itaat ederseniz ve o resulü anlarsanız, sizin hakikatleri anlama 
gayretinizden bir şey kaybolmaz. Muhakkak ki Allah mağfi-
ret edendir, varlığı özünden var edendir.” 

İşte inanç; doğduğu ailenin, toplumun, din adına, Allah 
adına anlatılanlara, yapılan ibadetlere inanılmasıdır.

Bir yere tâbi olmak başka şeydir, eminlik başka şeydir.
Talebe fakülteyi kazanır, oraya yazılır.
Ama eminlik, şahitlik, ancak ilmi değerlerle olacaktır.
Hiçbir kimse, Müslüman bir anne babadan doğdu diye Müs-

lüman olamaz.
Ancak İslâmın hakikatine erişildiğinde Müslüman olunur.
Mâide Sûresi 104: “Ve izâ kîle lehum teâlev ilâ mâ enze-

lallâhu ve iler resûlî kâlû hasbunâ mâ vecednâ aleyhi âbâenâ 
e ve lev kâne âbâuhum lâ ya’lemûne şeyen ve lâ yehtedûn.”

Meâli: Onlara; Allah’ın size sunduğu hakikatlere ve resûlün 
anlattıklarına gelin, denildiği zaman: Atalarımızı ne üzere bul-
duysak onlar bize yeter, dediler. Ataları hakikatlerden bir şey 
bilmiyor ve hakikatin yolunu bulanlardan olmasalar bile mi? 

A’râf Sûresi 28: “Ve izâ faalû fâhişeten kâlû vecednâ aleyhâ 
âbâenâ vallâhu emerenâ bihâ kul innallâhe lâ yemuru bil fahşâ 
e tekûlûne alâllâhi mâ lâ talemûn.”

Meâli: “Bir benlik içinde haddi aşanlar derler ki: Biz ata-
larımızı da bu yolda bulduk ve bu bize Allah’ın hükümleridir. 
De ki: Benlik içinde olmak, haddi aşmak, kesinlikle Allah’ın 



114

hükümleri değildir. Sizler Allah hakkında bilmediğiniz şey-
leri söylüyorsunuz.” 

İşte inanç, atalardan gelen bilgilere, ibadetlere inanmakla 
oluşur.

İnançta sadece inanmak vardır.
İmanda ise şahitlik vardır.
Varlık kitâbını okumak vardır.
Varlığın varoluşuna varlıkta şahit olmak vardır.
İmandaki şahitlik eminliğe yâni mü’minliğe götürür. 
Mü’min olabilmenin yolu, Allah’ın varlıktaki “El mü’min” 

esmâsının boyutuna erişmekle başlar.
Eğer kişi, varlıkta Allah’ın fiil, sıfat zâtının tecellilerine 

şahit olursa, kişinin gönlünde yavaş yavaş mü’minlik oluşur.
Allah’ın varlıktaki “Eman” boyutuna ulaşan kişi, mü’min olur.
Kişinin Allah’ta emin olması, Allah’ın eminlik vermesin-

dendir. 
Kişi gece uyusa kâlbi yine atacaktır, hücreleri yine çalışa-

caktır, kişinin bundan emin olması, Allah’ın vücûddaki “Emn-
Eman-Mü’min” esmâsının tecellisi sayesindedir.

Allah’tan emin olmak, mü’minliktir.
İşte Allah güven verendir, eman verendir. 
Kişinin mü’min olabilmesi, Allah’ın varlıktaki hakikatle-

rine şahit olması ile mümkündür. 
İman ile inanç arasındaki fark şudur:
İmanda yâni mü’min olmada şahit olmak vardır.
İnançta ise, sadece duyduklarına inanmak vardır. 
İman ancak emin olma durumuyla oluşur. 
Nisâ Sûresi 2: “Atalarının inancından kopmuş olup, haki-

kati arayanlara.” 
Varlığın varoluşundan ve varlığı var edenden emin olan.



115

Kendine ve varlığa baktığında, varlığın ardında varlığı tu-
tan, varlıktaki niteliklerin sahibinin orada tüm işaretleriyle 
kendini gösterdiğinden emin olan.

Ve bu şuura ulaşıp bu şuurda yaşayan kimse “Mü’min-E-
min” kimsedir. 

Hazreti Muhammed’in duası olan: “Ya Râbbi! Bize eşya-
nın hakikatini göster” sözü, varlığın hakikatini öğrenmenin 
isteğidir.

Eşyanın hakikatine ulaşan kişi, varlıktaki hakikatlere şa-
hit olacaktır. 

Varlığın değerlerine şahit olacaktır.
O değerlerden Allah hakikatine şahit olacaktır.
İşte şahit olan kişide, iman gelişir. 
İman, “Emin olmak” demektir.
Emin olan kişiye de” Mü’min” denir.
Mü’min, inandığından emin olan demektir.
Aileden gelen bilgilere, ibadetlere inanmaya “İnanç” denir.
Bu inancın temeli ailedir, doğduğu toplumun adetleridir. 
İman ise; varlığın varoluşunu düşünüp, varlıkta delillere 

dayalı sisteme ulaşmakla oluşur. 
Varlıktaki delillere “Âyet” denilir.”
Varlıktaki âyetleri yâni işaretleri, delilleri incelemek ve 

şahit olmakla “İman” oluşur.
İnanç; aileden, toplumdan, kitaplardan, sözlerden, hoca-

dan, şeyhden, duydukları bilgileri, sözleri, gördükleri ibadet-
leri kabul etmekle oluşur. 

İman ise; bizzât varlıkta olan ilimden, delillere dayalı ola-
rak, şahit olmakla oluşur, bizzât varlığın ardından, varlığın va-
roluşunu okumakla oluşur. 

İman boyutunda ibadet, her andır.
İman boyutunda ibadetin, vakti, sayısı, şartı olmaz. 



116

Atalardan gelen inanç boyutunda ise, ibadetin şekli, vakti, 
sayısı vardır.

Atalardan gelen inanç boyutunda, ibadet yönünden top-
luluklara göre değişiklikler de vardır ve birbirini kabullen-
meme de vardır.

Yâni Sûnnî inançta olan; Alevî ya da Bektâşî ya da kendi 
gibi olmayan inançları, ibadetleri uygun bulmaz.

Bektâşî ya da Alevî inançta olan, sûnnî inancını ve ibade-
tini uygun bulmaz.

Bu durum, cemaatlerde, tarikatlarda, mezheplerde ve din 
adına ortaya çıkan, Mûsevilik, Hristiyanlık, Müslümanlıkta 
da görülür. 

İman, yâni mü’min olma boyutunda, ibadetin vakti, şekli, 
şartı sayısı olmaz.

Gönlünde iman olan âşığın ibadeti sayılara sığmaz.
Mü’minlik makamına eren kişi, her an kulluğunu yerine 

getirir, asla benlik içinde olmaz.
İşte, Allah’ın varlıktaki “El emin- El mü’min” esmâsına eren 

kişi, mü’minlik makamına ermiştir.
“El Mü’min” makamına eren kimse:
Allah’ın varlıktaki tecellilerine şahit olan kimsedir. 
Allah’ın eminliğini varlıkta gören kimsedir.
Gönlü Allah’tan mutmain olan kimsedir.
Mutmain kelimesi de, emin kelimesinden gelir. 
Bakara Sûresi 260. âyette geçen, Hazreti İbrâhîm’in; “Ve lâ-

kin li yatmainne kâlb” “Kâlbim mutmain olsun” isteği, Allah’tan 
emin olmak, mü’min olmak, hakikatlere şahit olma isteğidir.

Hazreti İbrâhîm Allah’tan, varlığı nasıl yarattığını anla-
mayı talep etmiş, ilmi delillerle buna şahit olmak istemiştir.

Bakara Sûresi 260: “İbrâhîm demişti ki: Râbbim! Nutfeden 
nasıl hayat verensin bana bildir. O’na bildirildi: Yoksa inanmadın 
mı? Dedi ki: Evet inandım, lâkin ilmi olarak anlayayım, içimde 



117

şüphe kalmasın. O’na bildirildi: Râbbine dönerek onun yüce-
liğine sarıl, sonra da tüm varlıktaki onun tecellilerini analiz 
et. Sonra bütün hepsini bir erdemlilik içinde anla. Tüm varlı-
ğın O’ndan bir cüz olduğunu bil. Sonra bu hakikatleri arayan-
lar sana geldiklerinde, onları davet et ve tüm sıfatların sahibi-
nin, tüm bedenlere hâkim olanın Allah olduğunu bilip anlat.” 

İşte, âyette de görüleceği gibi, varoluşu anlamak için, var-
lıktaki tecellilere bakmak gerekir. 

Varlığın işleyişine şahit olan, kâlbi mutmain olan kişidir.
Çünkü kişi şahit olduğunu inkâr edemez.
Onun için ezanda, günde 20 defa söylenen “Eşhedü” keli-

mesi, şahit olmaya işaret eder. 
Gönlünde “El mü’min” esmâsı tecelli eden kişi, mü’min kişidir.
Mü’min kişi, varlıktaki hakikatlere şahit olan kişidir.
Mü’min olan, İslâm şuuruyla yaşar.
İşte o kişi: 
Her şeyinden emin olunan kişidir. 
Güvenilen kişidir. 
Kâlbi rahmet üzere olan kişidir. 
Hiçbir kötülük düşünmeyen kişidir.
Hangi meslekte olursa olsun, hangi ilim boyutunda olursa 

olsun, kapılar açan, keşifler yapan kişidir.
Davranışlarıyla çevresine örnek olan kişidir.
İşte mü’min olan kimse, her an salât-ı ikâme üzere olan 

kimsedir.
O kimse her varlığı kudretiyle tutanın Allah olduğundan 

emin olan kimsedir.
İşte Müslüman kimse de odur. 
Hûd Sûresi 114: “Ve ekımis salâte tarafeyin nehâri ve zu-

lefen minel leyl innel hasenâti yuzhibnes seyyiât zâlike zikrâ 
liz zâkirîn.”



118

Ve ekımı es salâte : Hep salât üzere olun, bağlılık, Hakk’a 
bağlılık,

Tarafey : İki taraf, iki son, her zaman, sabahtan 
akşama kadar, 

Nehâre : Gündüz, aydınlık,

Ve zulef min el leyli : İki yan, yakınlık, menzil, zülüf, geceden 
sabaha, 

İnne el hasenât : Muhakkak, doğruluk, iyiliklerde olan, 
güzel olan, 

Yuzhibne : Yok eder, bitirir, ortadan kaldırır, 
zehap, 

El seyyiâti : Fenalar, kötülükler, günahlar, 

Zâlike zikrâ li el zâkirîn : İşte bu, zikre ulaşanlar için zikir, 
zikredenin zikridir, öğüt,

Meâli: “Gündüz, sabahtan akşama kadar ve gece, akşam-
dan sabaha kadar, her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket 
edin. Muhakkak ki iyilikler kötülükleri bitirir. İşte bu öğüt 
alanlar için öğüttür.” 

Burada belirtilen salât-ı ikâme, her zaman Allah’a bağlılık 
şuruyla hareket etmek diye tarif edilir.

İnsan kendini halk eden Hakk’ı hiç unutmadan yaşamalıdır.
İnsan Allah’ı unuttuğu an benliğe, kötülüğe kayabilir.
Ama insan her varlıkta kayyum olan, varlığı tutan Allah’ı 

unutmadığında, Allah’a olan yakınlığı unutmaz.
Burada da belirtildiği gibi kötülük içinde yaşayanlar, iyi 

haller içinde olamazlar.
Kur’ân’da kötülüğün geldiği yer, benlik, kibir olarak be-

lirtilmiştir.
Saffat Sûresi 64-68
64- Muhakkak ki o fena hâllerin geldiği yerin kaynağı, 

benlik içinde olup kendine varlık isnat etmenin cehaletidir. 



119

65- Şeytani hâllerin başlangıcının çıktığı yer orasıdır. 
66- İşte zalimler o hallerden beslenirler. Artık içlerini hep 

o hallerle doldururlar. 
67- Sonra da muhakkak ki, öfke kızgınlık gibi karışık hal-

ler onların hâlleridir. 
68- Sonra doğrusu onlar, elbette benlik içinde olup, ken-

dine varlık isnat etmenin cehaletinde döner dururlar. 
Bu bölümü incelediğimizde anlıyoruz ki: 
Salât-ı ikâme boyutunda olmadığımızda, yâni her dâim 

Allah’a bağlılık içinde olmadığımızda, benliğimize, kibrimize, 
şeytanlığımıza bağlı oluyoruz.

İşte bunun için her an “salât-ı ikâme” makamının şuuruyla 
yaşamalıyız.

İnsan Allah’a iman ederse, her varlıkta hayy ve kayyum 
olan Allah’a şahit olursa, salât-ı ikâme makamına erişir ve o 
şuurda yaşar.

Ve o insan asla ve asla zerre kadar benlik, kibir içinde olmaz.
Halk’ta Hakk’a nazar ederek yaşar.
Asla kimseye zerre kadar bir zulüm içinde olmaz.
Kibir içinde olan kimse ise, kendi isteklerinin zorbalığında 

yaşar ve o zalimliğe düşer. 
Demek ki zalimliğin, kötülüğün geldiği yerin kaynağı, salât-ı 

ikâme şuurundan uzak olmaktır.
Bu şuurdan uzak yaşayan, şeytanlaşmaya kayar. 
Şeytani haller, benlik, öfke, kızgınlık, kendine varlık isnat 

etmenin hâllerinden gelir. 
Kur’ân’da “Rabbinin merhametini anlayanlar başka” diye 

bildirilir.
Yûsuf Sûresi 53: “İnnen nefse le emmâretun bis sûı illâ 

mâ rahime.”



120

Meâli: “Doğrusu bir kişi elbette kendi isteklerinin zorbalı-
ğında olduğunda bir kötülük içinde olur. Ancak Rabbinin mer-
hametini anlayanlar başka.”

İşte rahmet makamına erişmek, her yeri rahmetiyle saran 
Allah’a teslimiyet içinde olmakla mümkün olur.

İşte salât-ı ikâme makamı, her yeri rahmetiyle saran Al-
lah’a tevekkül içinde olmanın sırrıdır.

Bu makama erişen kimse ve bu şuurda yaşayan kimse, 
zerre kadar da olsa kimseye kötülük yapamaz.

Rabbinin merhameti ne demek, iyi anlaşılması gerekir.
Allah’ın merhameti yerleri gökleri her şeyi kaplamıştır.
Bir yağmur damlasında, bir çiçekte, bir böcekte, aldığımız 

her nefeste hep O’nun rahmeti vardır.
Rahmet makamı, rahîm olan rahmân olan Allah’ın haki-

katine erişmekle tecelli edecektir.
Rahîm ve rahmân olan Allah’tır.
İşte salât-ı ikâme makamı, rahîm ve rahmân makamlarına 

erişmenin sırrıdır.
Tüm varlık, Allah’ın rahîmiyet boyutundan gelir, Allah’ın 

rahmâniyetiyle sarılıdır.
Allah’ın rahîmiyeti; rûh, nûr, ulûhiyet boyutudur.
Rahîm; varlığın açığa çıkmadan önce bulunduğu öz boyuttur.
Nasıl ki insan, ana rahminde hücre hücre oluşmuş ve be-

denlenip açığa çıkmıştır.
Nasıl ki bir ağaç, bir tohumun özünden süzülüp gelmiştir.
İşte her varlık da Allah’ın rahîmiyetinden süzülüp gelmiştir.
Her varlık, rahîm boyutunun levh-î mâhfûzunda, rûhun 

ûlvîyetiyle muhafaza edilmiştir.
Rahîm boyutunda her varlık, görünmez bir hâlde bulun-

maktadır.



121

Rahîmiyet; gizlilik, görünmez, öz, rûhanî, tanımlanamaz 
bir boyuttur. 

Rahîmiyetten üflenen rûh, rahmân boyutunu açığa çıkarır.
Rahmân; rahîmiyette olanın açığa çıkışıdır.
Rahmân; beşerî âlem, halk boyutu, sıfatlar boyutu, esma-

lar boyutudur.
Rahmân, insan boyutunun sırrıdır.
İnsandan murad, beşerî âlemin “ins-öz-birlik-kaynak-sı-

fatların birliği-tekvin” boyutudur. 
Rahîm, Hakk boyutudur.
Rahmân, Halk boyutudur, Halk’dan murad insandır.
Halk’dan murad Muhammed boyutudur.
Muhammed boyutundan maksat, Hamd boyutudur, sıfat-

lar boyutudur. 
Rahîm ve rahmân birliği “Bismillah” boyutudur.
Allah-Hû hakikati, hem rûhun hem de rûhdan gelen hal-

kın cemi boyutudur, yâni birlik boyutudur.
Allah, her şeyi, içiyle dışıyla ihâta etmiştir.
Fussilet Sûresi 54: “E lâ inne hu bi kulli şeyin muhît.”
Meâli: “Muhakkak ki O, bütün her şeyi ihâta eden değil 

midir?”
İşte salât-ı ikâme makamı; “her şeyi kayyum esmasıyla 

ihâta eden, ayakta tutan Allah’tır” hakikatine şahit olunan 
makamdır.

Allah ve âlem birbirinden ayrı değildir.
Rahîm ve rahmân boyutlarının ne olduğunu anlayan kimse, 

muhakkak ki bunu anlayacaktır “Bismi Allah” sırrına erecektir. 
Rahîm boyutu; Allah’ın rûh boyutudur, nûr boyutudur, 

ulûhiyet boyutudur.
Her şey rahîm boyutunda gizlidir.



122

Ağacın tohumda gizli olduğu gibi, cümle varlık bir özde 
gizlidir.

Her varlık zamanı gelince bir bir açığa çıkar.
Tohumu rahîm olarak düşünelim.
Tohumdan açığa çıkan ağacı da rahmân olarak düşünelim.
Tohum ağaçtan, ağaç tohumdan ayrı değildir.
Tohum ağaca akar, ağaç tohuma akar.
Hem tohumu hem de tohumdan açığa çıkan ağacı birlik 

olarak, Allah boyutu olarak hissedelim.
İşte Allah-Hû, görünen görünmeyen tüm âlemleri sonsuz 

vücûduyla ihâta etmiştir.
Vücûd sahibi Allah’tır.
Kesret gibi görünen bir âlemi, özünde tutan vahdet vardır.
O vahdet tüm bedenleri tutan tek kudrettir.
O tek kudret vücûd denilen boyuttur. 
İşte salât-ı ikâme makamına erenler;
Her varlığı tutan ilâhi kudrete erişmişlerdir.
Rahîm olan rahmân olan Allah’ın her varlıktaki vechîne 

ermişlerdir. 
Hamd makâmına ermişlerdir.
Rabb boyutuna ermişler, vücûdların sahibine şahit ol-

muşlardır.
Âlemler sırrına ermişler, iç içe âlemlerin mâlikine teslim 

olmuşlardır. 
Cümle âlemin, Allah’ın nimetleri-sıfatları ile kuşatıldığını 

görmüşlerdir. 
Mâlik olan Allah’ın, her şeyin sahibi olduğuna şahit ol-

muşlardır.
Dinin, sünnetin, şeriatın hakikatine erişmişlerdir. 
Kulluk boyutuna erişmişler, Allah’ın kulu olduklarını an-

lamışlardır.



123

İstiâne makâmını görmüşler, her kulun Allah’a bağlı oldu-
ğunu, O’na dönük olduğunu, O’nunla var olduğunu, O’na muh-
taç olduğunu, O’nunla birlik içinde olduğunu anlamışlardır. 

Ve böylece Allah’ın rahmetine erişmişlerdir.

İşte salât-ı ikâme her an bu şuurda yaşamanın makamıdır.

Salât-ı ikâme ile ilgili bir âyeti daha inceleyelim.

Tâ-Hâ Sûresi 14: “İnnenî enallâhu lâ ilâhe illâ ene fa’budnî 
ve ekımis salâte li zikrî.”

İnne nî ene Allah : Muhakkak ben, Allah’ım, el lah, görünmeyen 
güç, 

Lâ ilâhe illa ene : İlâh yoktur, ben varım,

Fe abud nî : Bundan sonra, öyleyse bana kul ol

Ve ekımı el salât : Her an salât üzere ol, bağlılık şuuru, birlik, 

Li zikrî : Zikir içinde, anmak, anlatmak, 

Meâli: “Muhakkak ki ben Allah’ım. Benden başka bir kud-
ret yoktur, sığınılacak yer yoktur. Bundan sonra benim kulum 
olduğunuzu bilin ve her an bana bağlı olmanın şuuruyla hare-
ket edin. Hakikatleri anlama, anma içinde olun.” 

Burada da çok çarpıcı bir şekilde ifade edildiği gibi, var-
lığı tutan tek kudret Allah’tır.

Her varlık O’nun kuludur, yâni her an O’na bağlıdır.

Her an salât-i ikâme şuuruyla yaşamalıyız.

O’nun varlıktaki hakikatlerini anlama ve bir tevâzû içinde 
anlatma içinde olmalıyız.

Şimdi salât-ı ikâme ile ilgili başka bir âyeti inceleyelim.

Lokman Sûresi 17: “Yâ buneyye ekımıs salâte ve mur bil 
marûfi venhe anil munkeri vasbir alâ mâ esâbek inne zâlike 
min azmil umûr.”



124

Yâ buneyye : Ey oğlum, 

Ekımı es salâte : Her an salât üzere, hakka bağlılık 
şuurunda, 

Vemur : Emir, sipariş, iş, bir şeyin yapılmasındaki 
isteme, ol, uymak,

Bi el marûfi : Bilinen, arif olan, iyilik, güzellik, 

Ve enhe an el munkeri : Nehyet, nehyedilen, hakikatler, sakın 
inkâr etme, 

Vasbir ala mâ esâbe ke : Sabret, sana bir şey isabet ettiğinde, 

İnne zâlike : İşte böylece doğrusu, 

Min azmi : Kararlı olmak, azimli, bir işteki engelleri 
aşma, 

El umur : İşler, işleyiş, hüküm, 

Meâli: “Ey oğlum! Her an Hakk’a bağlılık şuuru üzere ol. 
Hakikatlere arif ol ve sakın hakikatleri inkâr etme. Sana bir 
şey isabet ettiğinde sabırlı ol. İşte böylece işleyişi anlamada 
kararlı ol.”

Bu âyette Lokman’nın oğluna öğütleri vardır.
“Ey oğlum! Allah’a asla ortak koşma- Yâ buneyye lâ tuşrik 

bi Allâh” (Lokman Sûresi 13) 
Ey oğlum!
“Her an Allah’a bağlılık üzere yaşa.”
O’nun sana şah damarından yakın olduğunu unutmadan yaşa.
“Asla benlik içinde olma.”
“Şirk koşmak nedir? İyi anla ve asla müşrik durumuna 

düşme.”
“Allah’ın ûlvîyetinin yanında ben de varım deme.”
“Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet etme.”
“Senin teninin de cânının da sahibi O’dur, benlikte kalma.”
“Bak vücûduna, vücûdundaki işleyişin sahibi sen misin?”



125

“Bak vücûduna, vücûdundaki sıfatların sahibi sen misin?”
“Bak vücûduna, vücûdunun Zâtı sen misin?”
“Sen mi kendini dünyaya getirdin?”
“Sen mi vücûdunu şekillendirdin?”
“Bak vücûduna onu sen var etmedin.”
“Bak tüm organlarına, onları belli bir ölçüde, belli mizan 

içinde sen var etmedin.”
“Gözünü, kulağını, elini, ayağını, cümle hücreni ve organ-

larını sen mi bir araya getirdin, sen mi onların işleyişini yap-
maktasın?”

“Vücûdunda olan nice sıfatların sahibi sen misin?”
“Hay olan diri olan sen misin?”
“Hayy olan, diri olan, sürüp giden O’dur.”
Ey oğlum:
“Sakın kendini bilmiş, başkasını cahil görme.”
“Bil ki ilmin sahibi Allah’tır.”
“Ve Allâh ya’lemu ve entum lâ talemûn- Allah ilmin sahi-

bidir, siz ilmin sahibi değilsiniz.”
“Sakın kendini ilim sahibi görüp de şirke düşme.”
“Her zaman tevâzu içinde ol.”
Her zaman talebe hüviyetinde dur, öğrenme derdine düş, 

bildim egosuna kapılma.” 
Ey oğlum!
“Sakın kendini yüce görme.”
“Ekber-Yüce olan Allah’tır, kendine yücelik nispet etme.”
“Sakın kendini hâkir de görme.”
“Sakın kimseyi de hâkir görme.”
“Baktığın her varlığın özü Allah’ın ûlvîyetidir.”
“Baktığın her varlık Allah’ın yüceliğini taşır, o yücelik Al-

lah’a aittir, varlığın kendine ait değil.”
Baktığın her varlık O’nun tecelli tezâhürüdür.



126

“Halk’a Hakk nazarıyla bak, sakın bu bakıştan düşme.”
“Bil ki ortak koşmak, ama kendini, ama birini yüce görmek, 

ama kendine ama birinde Allah’ın yüceliğini görememektir.”
“Allah hepimize şah damarından yakındır, O hepimizin vü-

cûdunu sıfatlarıyla ihâta etmiştir, bu nazardan asla ayrılma.”
“Hiçbir varlığı O’ndan ayrı görme.”
“Hepimizin kaynağı O’dur.”
“İlâ Allâh merciu kum cemîân. Sizin, bütün her şeyin kay-

nağı ancak Allah’tır.” Mâide Sûresi 105
“Kânâllah ve lem yekûn meâhu şey’a.” 
“Bütün her şey O’nunla beraberdir, hiçbir şey O’ndan ayrı 

değildir, her şeyin kaynağı Allah’tır.”
“İşte ey oğlum, şirk koşmak kendine yaptığın en büyük 

zulümdür, dikkat et.”
“İnneş şirke le zulmun azîm- Muhakkak ki şirk koşmak ki-

şinin kendine yaptığı en büyük zulümdür.” (Lokman Sûresi 13)
Ey oğlum!
“Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın.” Hadîd Sûresi 3 
“Evveli olmayan, sonsuz olan, görünen ve görünmeyen O’dur.”
“Sakın bu şuurdan ayrılma.”
“Sakın kendini O’ndan ayrı sanma.”
“Sakın, Allah’ın ûlvîyetinin yanında ben de varım deme.”
Beyyine Sûresinde de salât-ı ikâme çok güzel açıklanmıştır.
Beyyine Sûresi 5: “Ve mâ umirû illâ li ya’budûllâhe muh-

lisîne lehud dîne hunefâe ve yukîmûs salâte ve yu’tûz zekâte 
ve zâlike dînul kayyimeh.”



127

Ve mâ umirû : Şey, ne, değil, emr, iş, hüküm, hükme 
uymazlar, 

İlla li yabudû Allâh : Ancak, Allah’a kul olmak tan başka,

Muhlisîne : Muhlis, hâlis, samimi, içten, tüm özüyle 
bağlı olan,

Lehu el dine : Ona, din, varoluş yasaları, 

Hunefâe : Haniflik, Tevhîd üzere, birlik,

Ve yukîmû el salâte : Her an salât üzere olmak, Hakk’a bağlılık 
durumu, bağlılık, 

Ve yutû ez zekâte : Firasetle temizlenmek, kendinde olanı 
paylaşmak, 

Ve zâlike dine : İşte bu, işte onlar, din, varlığın yaratılış 
yasaları, 

El kayyimet : Diri, ayakta tutan, doğru, varlığı diri tutan 
sürüp giden, 

Meâli: “Onlar Allah’a kul olmaktan başka hükme uymazlar. 
En içten davranışlar içindedirler. Dinin O’na ait olduğunu bi-
lirler, Tevhîd şuurundadırlar. Her an Hakk’a bağlılık şuuru ile 
hareket ederler. Firâsetle temizlenirler, kendinde olanı payla-
şırlar. İşte bu onların; varlığın yaratılış yasalarını, varlığı diri 
tutan sürüp gideni bilmelerinden dolayıdır.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, dosdoğru din; Allah’a kul ola-
rak yaşamaktır, Tevhîd üzere olmaktır, her an Hakk’a bağlılık 
içinde olmaktır, ihlâslı olmaktır, her an temizlik içinde olmaktır.

İşte salât-ı ikâme boyutu da budur. 

Şimdi “SALÂT-I VUSTÂ” âyetini inceleyelim.
Salât-ı vustâ nedir? (Bakara Sûresi 238)
Bakara Sûresi 238: “Hâfizû alâs salavâti ves salâtil vustâ 

ve kûmû lillâhi kânitîn.”



128

Hafizu : Korumak, muhafaza etmek, 
Alâ el salâvât : İtikatlar, yönelmeler, istekler, iman, 

hatırlamalar,
Ve el salâti : Bağlılık şuuru, her an hakka bağlı olma 

durumu,
El vustâ : Merkez edinmek, ortası, her an o şuurda 

olmak, 
Ve kûmû li Allah : Durmak, hep o halde hareket etmek, diri olan, 

halk, Allah 
Kânitîn : İtaat, boyun eğmek, tecellilerin sahibine 

teslim olmak,

Meâli 1: “Hakk’a olan yönelmenizi, imanınızı, saygınızı 
muhafaza edin ve her an Hakk’a bağlı olma şuuruyla hare-
ket edin ve tüm tecellilerinin Allah’a ait olduğunu bilip hep o 
hâlde hareket edin.” 

Meâli 2: “Her dâim Allah’a bağılılık şuurunuzu muhafaza 
edin, salâtı, Allah’a bağlılığınızı merkez edinin, her an Allah’a 
teslimiyet içinde hareket edin.”

Bazı müelliflerin meâlleri.
Bayraktar Bayraklı Meali: Namazlara ve orta namaza/

ikindi namazına devam ediniz, gönülden bağlılık ve saygı ile 
Allah’ın huzurunda ayakta durunuz.

Diyanet İşleri Meali: Namazlara ve orta namaza devam 
edin; gönülden boyun eğerek Allah için namaza durun.

Mehmet Okuyan Meali: (Salâvât)’a (namazlara) ve orta 
(ideal) (salât)’a (namaza) devam edin! Allah’a saygı içinde 
(bunu) yerine getirin!

Yaşar Nuri Öztürk Meali: Namazları/duaları ve orta na-
mazı/orta duayı koruyun. Tam bir saygıyla Allah’ın huzu-
runda kıyam edin.

Burada geçen salâvât, salât kelimesinin çoğuludur.
Burada geçen vustâ; merkez, orta, denge, meydan, iç, tu-

tan, kuşatan, sarılı gibi anlamlara gelir.



129

Vustâ, vasat, vast kelimeleri birbirine bağlıdır.
Vasât kelimesi Kur’ân’da 5 yerde geçer.
Bunlar; Mâide Sûresi 89, Bakara Sûresi 143- 239, Âdiyât 

Sûresi 5, Kalem Sûresi 28.
Bakara Sûresi 143: “Ve kezâlike cealnâkum ummeten va-

satan li tekûnû şuhedâe alen nâsi ve yekûner resûlu aleykum 
şehîdâ ve mâ cealnâl kıbletelletî kunte aleyhâ illâ li naleme 
men yettebiur resûle mimmen yenkalibu alâ akibeyhi ve in 
kânet le kebîreten illâ alellezîne hedallâh ve mâ kânallâhu li 
yudîa îmânekum innallâhe bin nâsi le raûfun rahîm.”

Meâli: “İşte siz var ettiğimiz bir topluluksunuz. İnsanlar; 
kendilerinde olan hakikatleri bilip görenlerden olsunlar, uz-
laşmacı bir yol izlesinler. Resûl’ün sizlere anlattığı şekilde 
kendi üzerinizdeki hakikatleri bilip görenlerden olun. Biz an-
cak kendi üzerlerinde olan hakikatleri bilip görmeleri için, ken-
dilerine dönmekten başka bir kıble yapmadık. Kim Resûl’ün 
sunduğu hakikatleri bırakır, kendi cehaletine dönen kimseler-
den olursa, elbette o büyük müşkillerde kalır. Bütün herkese 
yol gösteren ancak Allah’tır. Allah sizin imanlarınızdaki gay-
retlerinizi zayi etmez. Muhakkak ki Allah insanları özünden 
var edendir, elbette şefkati verendir.” 

Burada geçen vasat-vasatan; orta, merkez, iki şeyin arası, 
muhit, ortam, uzlaşmacı anlamlarına gelir.

Mâide Sûresi 89: “Min evsat.”
Kalem Sûresi 128: “Kâle evsatuhum e lem ekul lekum lev 

lâ tusebbihûn.” 
Kâle evsatu hum : Dedi, orta, orta yol, doğru olan, akılları 

başına gelince,

E lem ekul lekum : Deseydik, size, bizlere sunulmuşken,

Lev lâ tusebbihûne : Keşke, yok, tesbih, anlamak, tecelliler, her 
şey ona ait, 



130

Meâli: “Akılları başlarına gelince dediler ki: Her şey biz-
lere sunulmuşken, keşke Hakk’a ait olan tecellileri yok say-
masaydık.”

Burada geçen evsat-vasat; aklı başına gelmek, aklın mer-
kezinde durmak, dengeyi bulmak anlamlarına gelir.

Âdiyât Sûresi 5: “Fe vesatne bihî cemâ.”

Fe vasatne : Sonra, böylece, merkez, orta, ara, denge, seçkin, 

Bihî cemâ : Onunla, o hakikatlerle, toplanma, birlik, tüm varlık, 

Meâli: “Böylece bir birlik üzere o hakikatlerle bir mer-
kezde duranlara.”

İşte vasât; bir şeyi merkez edinmek demektir, merkezinde 
durmak demektir.

Her varlık Allah’ın merkezinde durur.
Asla Allah’tan ayrı değildir.
Bu hakikati bilen de vustâ üzere olacaktır.
Cümle varlığın iç âleminde ancak Allah vardır.
Varlıktaki üflenen rûh boyutu vustâ boyutudur. 
Her varlığın merkezi, vustâsı Allah’ın rûhudur, Allah’ın 

nûrudur.
İşte âyette geçen, cem’a-cem sırrı, tüm varlığın birlik üzere 

olmasıdır.
O birlik de Allah’ın kendi nûrunun birliğidir.
Varlığa baktığımızda, her varlığın Allah’ın tecellileri ile 

sarılı olduğunu idrak edersek, “Salât-ı vustâ” boyutuna ulaş-
mış oluruz. 

Salât-ı vustâ şuuruyla yaşayan, nereye bakarsa baksın, Al-
lah’ın vechînden gayrı bir şey görmez. 

Salât-ı vustâ makamına erenler kâlb makamına ermişlerdir.
Gönül boyutunda yaşarlar.



131

Nasıl ki bedenin merkezi kâlbdir, tüm beden kâlbin atma-
sıyla, kanın pompalanmasıyla yaşar.

Vustâ boyutunda yaşayanlar da tüm varlığın merkezinde 
Allah’a nazar ederler.

Onlar insan makamına erişmiş olanlardır.
Onlar Allah sevgisinin makamına erişmiş kimselerdir. 
İnsanlık makamına erişen kimseler salât-ı vustâ makamı-

nın şuuruyla yaşarlar.
Onlar her dâim Halk’ta Hakk’a nazar ederler.
Her varlığın özünde Allah’ı seyir ederler.
İşte onlar kulluk makamına erişmiş olanlardır. 
Nisâ Sûresi 36: “Ve abudûllâhe ve lâ tuşrikû bihî şeyen ve 

bil vâlideyni ihsânen ve bizil kurbâ vel yetâmâ vel mesâkîni 
vel câri zil kurbâ vel câril cunubi ves sâhıbi bil cenbi vebnis 
sebîli ve mâ meleket eymânukum innallâhe lâ yuhıbbu men 
kâne muhtâlen fehûrâ.”

Meâli: “Allah’ın kulu olduğunuzu idrak edin ve O’na hiçbir 
şeyi ortak koşmayın. Anne babanıza ve yakınlarınıza ve ye-
timlere ve çaresizlere ve yakın komşularınıza ve uzak kom-
şularınıza ve etrafınızdaki arkadaşlarınıza iyi davranın ve ev-
latlarınıza hakk yolunu gösterin. Siz sahip olduğunuz gücün 
sahibi değilsiniz. Muhakkak ki kendini üstün gören, kibirlilik 
içinde olan kimselerde Allah sevgisi yoktur.”

Âyet bizi o kadar güzel uyarmış ki! 
Allah sevgisine ulaşmak için ne yapmalıyız, çevremize na-

sıl davranmalıyız? 
Öncelikle Allah’ın kulu olduğumuzu idrak etmeliyiz.
Hem kendimizin hem de tüm insanların hem de tüm var-

lığın Allah’ın kulu olduğunu bilmeliyiz.
Bir damla suyun, bir taşın, bir çiçeğin, bir kuşun bile bi-

zim gibi bir kul olduğunu bilmeliyiz.
Bir taşın bile bizim kardeşimiz olduğunu unutmamalıyız.



132

İçtiğimiz suda, bir taşta, minarellerin olduğunu bilmeliyiz.
Vücûdumuzda o minareller her an vardır.
Zaten onlar olmasa vücûdumuz çalışmaz.
Ki biz onlara muhtacız.
Allah’a hiçbir şeyi ortak koşmamalıyız.
Müşriklik nedir bunu çok iyi bilmeliyiz.
Yoksa her an müşrik olarak yaşarız bunu fark edemeyiz. 
Müşriklik; Allah’a ait olan nitelikleri ama kendimize ama 

bir başkasına nispet etmektir.
Varlıktaki tüm nitelikler varlığa değil Allah’a aittir. 
Ki varlığın kendi de Allah’a aittir.
İşte vustâ makamı budur.
Âyet muhteşem mesajlarla devam ediyor:
Anne babanıza ve yakınlarınıza ve yetimlere ve çaresiz-

lere ve yakın komşularınıza ve uzak komşularınıza ve etrafı-
nızdaki arkadaşlarınıza iyi davranın.

Vustâ makamına erişenler;
Her varlıkta Hakk’a nazar ederler.
Her varlığa sevgiyle davranırlar.
Çünkü varlığın aslı Allah’ın aslıdır.
Onlar, anne babaya iyi davranırlar, onlara of bile demezler.
Hep hâllerini sorarlar, ihtiyaçlarını giderirler.
Hep onlara güler yüzlü olurlar, onları kırmazlar.
Herkese böyle davranırlar.
Onlar çevresine de iyi davranırlar.
Âyette ne güzel belirtilmiş; “yakınlarınıza ve yetimlere ve 

çaresizlere ve yakın komşularınıza ve uzak komşularınıza ve 
etrafınızdaki arkadaşlarınıza iyi davranın.”

Yakınlarımıza iyi davranmaktan murat, hem insan hem de 
varlık cihetiyle iyi davranışlar içinde olmaktır.

Hayvana, çiçeğe, su vermek ve yardım etmektir.



133

Toprağa su vermek.
Ki oradaki mikro organizmalarında suya ihtiyacı vardır. 
Yâni kısacası her an yardım içinde olmaktır.
Yakın komşu, uzak komşu, bu kavramı da çok iyi anlamalıyız.
Yakın komşu; evimizin, iş yerimizin yakınında olanlar.
Uzak komşudan murat, dünyanın öbür ucunda birinin yar-

dıma ihtiyacı varsa oraya da koşun mesajını çok iyi anlamalıyız.
Âyette, herkese, her varlığa iyi davranma emri var.
İyi davranmak. 
Bu kavramı da çok iyi kavramalıyız.
İyi davranışlar içinde olmak Allah nedir, kulluk nedir ha-

kikatini bilme sırrından geçer.
Allah’a varlıkta ve kendinde şahit olan kişi bilir ki tüm var-

lığın ardında varlığı tutan Allah’ın kendi zâtıdır.
Bilir ki her varlık birbiriyle kardeştir.
Bilir ki tüm varlıktaki sıfatlar, nitelikler Allah’a aittir.
Bilir ki suretler farklı olsa da tüm suretleri tutan Zât birdir.
Bilir ki tüm kâlbleri attıran Zât birdir.
İşte bu idrakte duran her an iyi davranışlar içinde olur.
Zerre kadar zararlı haller içinde olamaz.
Evet, âyetteki muhteşem mesajlar devam ediyor.
“Siz sahip olduğunuz gücün sahibi değilsiniz. Muhakkak 

ki kendini üstün gören, kibirlilik içinde olan kimselerde Al-
lah sevgisi yoktur.”

Evet, biz kendi vücûdumuzdaki gücün sahibi değiliz. 
Bizdeki ve tüm varlıktaki gücün sahibi yalnızca Allah’tır.
Bunu unutmayan insan kibre düşmez.
Bunu unuttuğumuz an kibre düşeriz.
Kibir, Ekber, aynı kökten gelen bir kelimedir
Ekber; yüce olan Allah’tır hakikatidir.
Allahu ekber, yâni yüce olan Allah’tır. 



134

Tüm varlıktaki tüm nitelikler Allah’a aittir.
Varlıktaki hiçbir niteliği insan var edemez. 
Varoluş ve sürüp gidiş Allah’a aittir.
Allah’a ait olan yüceliği kişinin kendine nispet etmesi ki-

birdir.
Kibre düşen kendini yüce görür, başkalarını küçük görür, 

hor görür, onları dışlar. 
Kibir kişiyi şeytanlaştırır.
Şeytan kibirden doğar. 
Kibir de Allah’a ait olan yüceliği kendine nispet etmek-

ten doğar.
Kibir insanı Allah sevgisinden uzaklaştırır.
Kibir sahibi olan her varlığın ardında varlığı tutan Allah 

şuurundan uzaklaşır.
Her varlıktaki Allah sevgisini hissetmekten uzaklaşır. 
İşte böyle kimselerde vustâ makamının ûlvîyetinden uzak-

laşırlar.
İşte onlar her varlıktaki Allah’ın sevgisini anlamaktan 

uzaklaşırlar.
Vustâ makamından uzaklaşan kimse;
Allah sevgisi gönlünde olmayan kişidir.
Her türlü benlik içinde olan kimsedir.
İnsanlara kendi çıkarı için yaklaşır.
Hep çıkar peşinde koşar, makam mevki peşinde koşar.
Birilerini küçük görür, kendini büyük görür.
Hep dedikodu yapar, insanların eksiğini gediğini arar, gıy-

bet eder, fesatlık eder.
İnsanları inançlarına göre ayırır, kendi gibi olmayanı eleş-

tirir, hâkir görür, cehennemlik görür.
İnsanlara kötü lakaplar takar, ayıbını arar, alay eder, ha-

talarını arar, ortalığa yayar.



135

Yâni kısacası salât-ı vustâ makamından uzaklaşan kişi, 
benlik içine düşüp, zararlı haller içinde olabilir.

Allah sevgisini her an içinde hisseden ise, hiçbir kimseye, 
hiçbir varlığa zerre kadar zarar veremez.

Kesreti tutan vâhdet sırrı “Salât-ı vustâ” boyutudur.
Varlığın merkezi, Allah’ın ehâdiyetidir.
Vustâ makamına erişenler; her nereye bakarlarsa baksın-

lar her varlıkta Hakk’ı seyretmenin zevkindedirler.
Her nereye dönerlerse dönsünler oraya “Semme Vechul-

lah” şuuruyla bakarlar.
Onlar kendilerine benlik isnat etmekten her an sakınırlar.
İşte bu değerle hareket edenler, her varlığı içiyle dışıyla 

kuşatanın Allah olduğunu bilirler ve ona göre davranırlar.
Varlığa olan saygının Allah’a olduğunu bilerek hareket 

ederler.
Varlığa eğilmenin Allah’a eğilmek olduğunu bilirler.
İşte bu hakikati hissettiren, çok güzel bir hikâye vardır.
Allah, Hazreti Mûsâ’ya bildirdi.
Açtım doyurdun mu?
Hasta idim koştun mu, baktın mı?
Susuz idim, su verdin mi?
Derdim vardı, geldin mi, derdime çare oldun mu?
Mûsâ seslendi, Yâ Rabbi!
Sen aç olur musun?
Sen hasta olur musun?
Sen susuz kalır mısın?
Sen dertli olur musun?
Allah bildirdi, Yâ Mûsâ!
Bir kulum aç ise, ben açımdır.
Bir kulum hasta ise, ben hastayımdır.
Bir kulum susuz ise, ben susuzumdur.



136

Bir kulum dertli ise, ben dertliyimdir.
Bir kulumu doyurur isen, beni doyurursun.
Hasta bir kuluma koşar isen, bana koşmuş olursun.
Bir kuluma su verirsen, bana su verirsin.
Dertli bir kulumun derdine çare olur isen, bana çare olursun.
Birine umut olursan, bana umut olursun.
Birini sevindirirsen, beni sevindirmiş olursun
Yâ Mûsâ, birine yardım edersen bana yardım etmiş olursun.
Yâ Musâ! Hep beni ararsın.
Ben dertlilerin gönlündeyim.
Ben mazlumların yanındayım.
Ben çaresizlerin içindeyim.
Yâ Mûsa!
Beni, dertlilerin, mazlumların, çaresizlerin, umutsuzla-

rın kâlbinde ara
Beni, gözyaşı dökenlerin gözyaşında ara.
Beni kırık kâlblerde ara.
Çık kendinden, o gariblere gel Yâ Mûsa!
İşte hikâyede de belirtildiği gibi, ihlâslı olmak, samimi ol-

mak, varlığın ardında Allah’ın olduğunu bilmek ve ona göre 
hareket etmektir. 

İşte salât-ı vustâ makamında durmak, her varlığın bizzat 
Allah’ın kendi zâtının tezahürü olduğunu bilmektir.

Salât-ı vustâ için; bazı gruplar sabah namazıdır dediler.
Bazı gruplar öğlen namazıdır, bazı gruplar ikindi nama-

zıdır dediler.
Bazı gruplar akşam namazıdır diye iddialar ortaya koy-

muşlardır. 
Bazıları bilinmez, bazıları beş vakit namazın tamamıdır 

dediler.
Bazıları da beş vakitten biridir diye de yorum yapmışlardır.



137

Herkesin yorumuna saygı duyarız.
Bizim salât-ı vustâ makamından anladığımız da budur.

Şimdi “SALÂT-I DÂİMÛN” makamını inceleyelim.
Salât-ı dâimûn. (Meâric Sûresi 23)
Meâric Sûresi 23: “Ellezîne hum alâ salâtihim dâimûn.”

Ellezîne hum : O kimseler, onlar, 

Alâ salâti him : Üzere, her an hakka bağlı olma, bağlılıkları, 
onlar, 

Dâimûne : Kalıcı, sürekli, daimi, devamlı, her an öyle 
hareket eden, 

Meâli 1: “Onlar her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket 
edenlerdir.” 

Meâli 2: “Onlar, dâima Allah’a bağlılık içinde hareket ederler.”
Meâli 3: “Onlar, her dâim Allah’a tevekkül, teslimiyet içinde 

yaşarlar.”
Burada geçen onlardan maksat, 22. âyette geçen, musallîn 

olanlardır.
Meâric Sûresi 22: “İllel musallîn.”

İllâ el musalline : Ancak, temizlenip teslim olan, kutsanmak, 
arınmak, teslim olmak, 

Meâli 1: “Ancak hakikatlerle temizlenip teslim olanlar başka.”
Meâli 2: “Ancak Allah’ın ûlvîyetinde varlığından geçenler, 

Allah’a teslim olanlar başka.”
Bazı müelliflerin meâlleri.
Diyanet İşleri Meali: Onlar, namazlarına devam eden kim-

selerdir.
Kur’an Yolu (Diyanet İşleri): Namazlarını devamlı kılanlar.



138

Diyanet Vakfı Meali 22, 23: Ancak şunlar öyle değildir: 
Namaz kılanlar ki onlar namazlarında devamlıdırlar (ihmal 
göstermezler).

Mehmet Okuyan Meali: Onlar (salât)larında (ibadetlerinde) 
devamlı olanlardır.

Salât-ı dâimûn, dâim-devamlı salât içinde olmak demektir.
Dâimûn; dâim, devamlı, kesintisiz, aralıksız, sürüp giden, 

gibi anlamlara gelir.
Her varlık Allah’a bağlılık içinde sürüp gider.
Her varlık dâima Allah’a bağlıdır.
Varlıktaki Allah’ın tecellileri her an aralıksız tecelli eder.
Varlıktaki sıfatlar her an devamlı Allah’ın zâtına bağlıdır.
Bizim vücûdumuzdaki hücrelerin, vücûdumuza devamlı 

bağlı olduğu gibi, her şey Allah’ın zâtına bağlıdır.
Salât-ı dâimûn şuuruna ulaşan kişi; Hakk ve Halk boyu-

tunun, birbirine olan devamlı bağlılığı şuuruna ulaşmıştır.
Damla deryaya, derya damlaya bağlıdır.
Damla deryadan, derya damladan ayrı değildir.
Salât-ı dâimûn, her varlığın her an secde hâlinde olma ha-

kikatidir.
Rad Sûresi 15: “Ve lillâhi yescudu men fis semâvâti vel ardı 

tavan ve kerhen ve zilâluhum bil guduvvi vel âsâl.”
Meâli: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-

mese de ve onların gölgeleri dâhil, sabah akşam hiç durma-
dan Allah’a secde ederler.”

İşte her varlık dâim Allah’a secde hâlindedir.
Bu hakikati anlamak, salât-ı dâimun makamına ermekle 

mümkündür.
Salât-ı dâimûn makamının şuuruna ulaşan kişi, devamlı 

namaz hâlindedir. 
Devamlı secde hâlindedir.



139

Varlığın hakikatini anlamış olanlar, Allah’a rabıta içinde 
olurlar.

Onlar ilâhi huzura erişmiş olanlardır.
Onlar Allah’ın rahmetine erişmiş kimselerdir.
Âl-i İmrân Sûresi 107: “Hakikatleri anlamış olanların yüz-

lerinde huzur vardır. Öyle ki onlar Allah’ın rahmetini içlerinde 
hissederler, onlar devamlı o halde hareket ederler.” 

Yûnus Sûresi 26: “Güzel haller içinde olmak, hep yararlı iş-
ler yapmak ve daha fazlası o kimseler içindir ve onların yüz-
lerinde karamsarlık yoktur ve onlarda hor görme hâli yoktur. 
İşte onlar huzur sahibidirler, onlar devamlı o hallerle hare-
ket ederler.” 

Hûd Sûresi 23: “Muhakkak ki iman edenler ve dosdoğru 
hak yolunda çalışanlar ve Rablerine aşk ile bağlananlar ise, 
işte onlar huzur içindedirler, devamlı o hâl içindedirler.” 

İşte âyetlerde belirtildiği gibi salât-ı dâimûn, gönlü dâim 
Allah’a bağlılık içinde olanlardır.

Onların çevre ilişkileri dâim Allah sevgisine dayalı hare-
ket etmek üzeredir.

Şimdi “SALÂT-I HÂFİZÛN” makamını inceleyelim.
Salât-ı hâfizûn. (Meâric Sûresi 34)
Meâric Sûresi 34: “Vellezîne hum alâ salâtihim yuhâfizûn.”

Ve ellezîne hum : Onlar, o kimseler

Alâ salâti him : Salâtlarını, hakk’a bağlı olmak, bağlılık 
şuuru, 

Yuhâfizûne : Koruyan, muhafaza eden, o halde duran, 

Meâli: “Onlar, daima Hakk’a bağlı olmanın şuurunu mu-
hafaza edenlerdir.”



140

Burada geçen onlar, 33. âyette geçen Allah’a şahit olan 
kimselerdir.

Meâric Sûresi 33: “Vellezîne hum bi şehâdâtihim kâimûn.”

Ve ellezîne hum : Onlar, o kimseler, 

Bi şehâdâtı him : Onlar, şahadet, görüp anlamaları, bilmeleri, 

Kâimûn : İkâme, mevcut, varlığı ayakta tutan sürüp 
giden, 

Meâli 1: “Onlar, varlığı her an tutanı, sürüp gideni bilen 
kimselerdir.”

Meâli 2: “Onlar, Allah’a şahit olan kimselerdir, varlığı her 
an tutanın, sürüp gidenin Allah olduğunu bilen kimselerdir.”

Bazı müelliflerin meâlleri.
Bayraktar Bayraklı Meali: Namazlarını titizlikle kılarlar.
Diyanet İşleri Meali (Eski): Namazlarına riâyet edenler.
Diyanet İşleri Meali (Yeni): Onlar, namazlarını titizlikle 

koruyan kimselerdir.
Kur’an Yolu (Diyanet İşleri): Namazlarının gereklerini ti-

tizlikle yerine getirenler.
Diyanet Vakfı Meali: Namazlarını koruyanlar.
Mehmet Okuyan Meali: Onlar bütün ibadetlerini koruyan-

lardır.
Hâfız; koruyan, saklayan, muhafaza eden, gibi anlamlara 

gelir.
Bağlılığın, birliğin, beraberliğin, bütünlüğün korunmasıdır.
İşte, salât-ı hâfizûn; Allah’a olan bağlılıklarını koruyan 

kimselerdir.
Her an Allah’a bağlı olduklarını bilen kimselerdir.
Ve bu şuurda yaşarlar ve bu şuurlarını korurlar.
Allah kesret âlemindeki birliğini, tecellileri ile muhafaza eder. 



141

Allah her varlığı hâfız esmasıyla tutar, varlığın nitelikle-
rini muhafaza eder.

Allah’ın “El Hâfız” esması varlıkta tecellilerle kendini gösterir.
Hâfız; koruyan, muhâfaza eden, tüm varlığı ve tüm varlık-

taki nitelikleri tutan demektir.
Hâfız, hâfıza, muhâfız, muhâfaza, aynı kökten gelen keli-

melerdir.
Allah “El Hâfız” esmasıyla varlığı kuşatır.
Allah her varlıkta sıfatlarını zâtında muhâfaza eder.
Allah’ın hâfız boyutu, “Levh-i Mahfûz” boyutudur.
Allah kendine ait olan tüm hakikatleri “Levh-i Mahfûz” bo-

yutunda muhafaza eder. 
“Levh-i Mahfûz” kelimesi, hâfız kelimesinden gelir.
Levh-i Mahfûz’da ne sırlar gizlidir, nasıl mesajlar vardır?
Burûc Sûresi 22: “Fî levhın mahfûz.”
Meâli: Tüm hakikatler, varlık sayfalarının içinde muhâ-

faza edilmiştir.
Levha: Sayfa, yazılı olan, levha, üzerinde ilmin yazılı ol-

duğu levhâlar, demektir.
Mahfûz; muhâfaza edilen, saklanan, korunan, içindeki ta-

şıdığı değeri hiç eksiltmeden ya da arttırmadan koruyan, ko-
ruyup aktaran demektir.

Levh-i Mahfûz; muhâzafa edilen levha, korunan sayfalar, 
korunan değerler, saklanan bilgiler, ilâhi kalemle yazılmış ko-
runan ûlvî sayfalar, demektir. 

Anlıyoruz ki Levh-i Mahfûz; muhâfaza edilen levhâlar, ko-
runan bilgiler, varlık kitâbının içinde satır satır yazılı olan ilahi 
bilgiler anlamında karşımıza çıkıyor.

Levh-i Mahfûz, tüm kâinatın varoluş bilgilerinin satır sa-
tır yazıldığı sistemin adıdır.

Hem zerreye ait hem bütüne ait olan varoluş ile ilgili bil-
gilerin muhâfaza edildiği sistem.



142

Beşerî sisteme ait olan ve Ûlvî sisteme ait olan hakikatle-
rin saklandığı levhâlar. 

Beşerî sisteme ait olan hakikatler, varlık kitâbının içinde 
satır satır yazılıdır.

Ûlvî sistem ise beşerî sistemin geldiği yerdir.
Ûlvî sistem dediğimiz; rûh boyutu, nûr boyutu, hiçlik bo-

yutudur.
Rûh sisteminin, Levh-i Mahfûz boyutunda, beşerî sisteme 

ait olan, tüm bilgiler muhafaza hâlindedir. 
Rûh boyutunun, Levh-i Mahfûz’unda beşerî varlığın açığa 

çıkmadan önceki bilgileri, satır satır yazılıdır.
Nûr boyutunun Levh-i Mahfûz’unda ise rûh boyutuna ait 

olan yazılım vardır.
Bir incir tohumu düşünelim.
İncir tohumunun içinde incir ağacına ait olan tüm bilgiler 

muhâfaza edilmiştir.
İncir ağacına ait olan; filiz, dal, yaprak, çiçek, meyve sa-

tır satır yazılıdır. 
Hatta yaprak sayısı, meyve sayısı, incir ağacının büyük-

lüğü vs satır satır yazılıdır. 
Yâni tohumda incire ait olan bilgiler muhâfaza edilmiştir. 
İncir tohumundan incir ağacı çıkar ve incir ağacının tüm 

bilgileri yine yeni oluşacak olan incir tohumunda saklanır.
İşte incir tohumunun içindeki sistem incir tohumunun 

Levh-i Mahfûz’udur.
Ağacın Levh-i Mahfûz’u o ağacın tohumudur. 
Ağacın tohumunda ne yazılı ise, o tohumdan o ağaçla il-

gili şeyler açığa çıkar.
Asla başka şey açığa çıkmaz.
Mesela, incir tohumundan kayısı ağacı çıkmayacağı gibi, 

özde ne varsa o açığa çıkacaktır.



143

İşte Levh-i Mahfûz’da ne varsa o açığa çıkacaktır.
Varoluş ile ilgili tüm sırlar Levh-i Mahfûz’da satır satır 

yazılıdır.
Hâfız esmâsıyla, o sırları orada koruyan, saklayan Allah’tır.
Buradan Kâinatın varoluşunu düşünürsek, Kâinatın varo-

luşu süresince ortaya çıkan varlık da, aynı incir tohumundan 
incir ağacının ortaya çıkışı gibidir.

Zamanı gelince çeşit çeşit varlık ortaya çıkmaktadır.
İşte varoluş ile ilgili sistem bir özden açığa çıkmaktadır.
Ve bu özde varoluşa ait olan tüm bilgiler satır satır yazılıdır.
Ve bu bilgilerin muhâfaza edildiği sisteme “Levh-i Mahfûz” 

denilmiştir.
Levh-i Mahfûz’da ne varsa zaman içinde bir bir açığa çıkar.
İşte “Levh-i Mahfûz” dediğimiz sistem, ister tek varlıkta 

olsun, ister tüm Kâinatın varoluşunda olsun, varoluşa ait olan 
bilgilerin korunduğu sistemdir. 

Bu sisteme râhimiyet sistemi denir.
Sistemde yazılı olan bilgilere, varoluş ile ilgili bilgiler denir.
Hepsine birden “Levh-i Mahfûz” denilmiştir.
Levh-i Mahfûz, hâfız esmâsıyla korunmaktadır.
Rahîmiyette nasıl bir yazılım varsa, varlık ona göre var olur.
Yâni, “Â’yân-ı Sâbite” boyutunda ne varsa, açığa o çıkar. 
İnsanın beden olarak yaratılışı vehbiyet cihetinden gelir.
İnsanın yaşamı ise kesbiyet cihetidir.
İnsandaki; huy, davranış, korkular, iyi ya da kötü hâller, 

aileden çocuğun “DNA” sistemine yazılır ve bu yazılımlar, ne-
siller boyu devam eder gider. 

İşte bu da kesbîyet cihetidir.
Kesbîyet sonradan edinilenler demektir. 
Her kişi, atalarından gelen, hâl ve davranış miraslarını taşır. 



144

Ve bir de kendi yaşadığı zaman dilimi içinde, kendi be-
denine, toplumdan ve çevreden gelen her türlü gördüğü, ya-
şadığı, duyduğu sözler, hâl ve davranışlar yazılır ve bunu bir 
sonraki nesile aktarır.

İşte bir kişide iki türlü “Levh-i Mahfûz” boyutu vardır.
Biri, kişinin beden varlığının varoluş ciheti olan, vehbi-

yet cihetidir.
Diğeri ise, kişinin atalarından gelen huy, davranış, kor-

kular, iyilik ya da kötülük yapma gibi hâlleri taşıyan kesbi-
yet cihetidir.

Aile ve toplumun her türlü duygu, düşünce, hâl ve davra-
nışları, atalardan gelen bir mirastır. 

Bu miras kesbiyet cihetiyle aktarılır.
Kesbiyet sonradan ekilen alandan gelir.
Kesbiyet daha sonra yazılıma dönerek, bir sonraki nesle 

aktarılır.
Böylece dünyaya gelen çocuklar, atalarından gelen nice 

duygu ve düşüncelerin, hâl ve davranışların tohumları ile doğar.
Bunların yeşertilip, ortaya çıkışı ise çok dikkatlice düşü-

nülmelidir.
Onun için Kur’ân’da birçok yerde güzel amellerde olmayı, 

güzel sözler söylemeyi tavsiye eder. 
Kötü sözler söylemeyin der.
Çünkü tüm sözler ve davranışlar, insan vücûduna kayde-

dilir ve kişinin Levh-i Mahfûz’unda kayıt altına alınır ve ge-
lecekte kişinin ve kişinin neslinden gelenlerin huy ve davra-
nışlarında etken olur.

Bir bebek aileden gelen tüm hâlleri taşır.
Bebek ailede ve toplumda ne duyarsa ne görürse hangi hâl 

ve davranışlara şahit olursa bunların hepsi, bebeğin Levh-i 
Mahfûz’una yazılır. 



145

Ve daha sonra bu yazılanlar bir tohumdan filizin çıkması 
gibi açığa çıkar.

Bugün genetik ilmi dediğimiz ilim, genlerde yazılı olan sis-
temi okumaya tanımlamaya çalışıyor.

Atalardan ve çevreden gelen hastalık taşıyan genlerin 
okunması ve tamir edilmesi hep Allah’ın genetik ilminin bir 
mucizesidir.

İşte bir kişi, toplumda ne söz söylerse söylesin, ne davra-
nışlar sergilerse sergilesin bunların hepsi ama kişiye ama çev-
resindeki kişilere ama varlığa satır satır yazılır.

Bir insanın hâl ve davranışları, inanç ve ibadet sistemi, ai-
leden bulduğu mirastır.

Onun için güzel insan Hazreti Muhammed; “Çocuklarını-
zın yanında güzel konuşun güzel davranışlar sergileyin” diye 
bildirmiştir.

Çocukların yanında söylenecek her söz, her davranış, ile-
ride çocukların davranış kaderi olabilir.

Çünkü söylenen her söz ve davranış, kişinin genetik yapı-
sına satır satır yazılır. 

Ve zamanla ortaya çıkabilir.
İşte “Levh-i Mahfûz” dediğimiz muhteşem sistem, aklın 

alamayacağı sistem, Allah’ın özünde yazılı sistemin adıdır.
Ve orada Allah, tüm bilgileri “El Hâfız” esmâsıyla muha-

faza eder.
Levh-i Mahfûz’da, hem Ûlvî, hem beşerî sistemin yazılışı 

Allah’ın “Nun ve Kalem” sırrıdır.
Levh-i Mahfûz’da ne varsa, zamanı gelince adım adım Kâi-

natta varlık olarak ortaya çıkıyor. 
Levh-i Mahfûz’un yazılı olan sayfaları vardır ve sonsuz ya-

zılacak sayfaları vardır.
Yazılı olan sayfalarda varoluşun sistemi gizlidir.



146

İnsan bedeni, Levh-i Mahfûz’da yazılı olan sistemden akıp 
gelerek şekillenir. 

İnsan doğduktan sonra, yaşantısındaki etkenlerden beşerî 
vücûduna her an yazılım olmaktadır. 

Kişinin beden sayfalarına, çevresinden, aileden, toplum-
dan aldığı tüm eğitim, hâl, davranış, yemek, içmek gibi şeyler 
satır satır yazılır ve bunlar saklanır. 

Onun için insana hep iyi hâllerde olması, tefekkür sahibi 
olması, güzel konuşması, çevresine varlığa iyi davranması, 
sağlıklı beslenmesi tavsiye edilir.

Kişinin; öfkesi, yalanı, dedikodu yapması, kibri, zararlı hâl-
leri, menfaat içinde olma hâlleri hep o kişinin beşerî vücûdu-
nun Levh-i Mahfûz’una kaydedilir. 

Ve bu kaydedilenler, nesilden nesile geçerek gelecek nesil-
lerin hâl ve davranışı olur.

Atalarımız boşuna dememiştir:
“Ne ekersen onu biçersin.” 
“Kişinin içinde ne saklıysa dışına o sızar” diye.
İşte “El Hâfız” esmâsı, her şeyin korunması saklanmasıdır.
Muhafaza edilen sistemden, gün gelir her şey bir bir açığa 

çıkar.
Allah “El Hâfız” esmâsıyla, kendine ait olan tüm sistemi, 

kendinde muhafaza eder.
Kendinde olan sistemden, varlığı açığa çıkarır, açığa çı-

kardığı varlıkta, kendine ait olan tüm sırları varlıkta muha-
faza eder.

İşte salât-ı hâfizûn, Allah’ın el hâfız esmasına rabıta olmaktır.
Allah’ın varlıktaki tüm sıfatlarını, O’nun zâtına bağlı gö-

rebilmektir.
Bu şuurda yaşamak ve bu şuurunu muhafaza etmektir.
İnsan hakikatleri, ancak ve ancak varlığın özünde muha-

faza edilen, ilim boyutundan öğrenebilir. 



147

Allah’ın “El Hâfız” esmâsı, varlığın özünde ve insanın tüm 
beyin ve vücûd hücrelerinde muhafaza edilen sistemin adıdır.

İnsan, Allah’a ait olan varlığın özündeki niteliklerin ko-
runmasını anladığında, salât-ı hâfizûn makamını anlayacaktır.

Muhafaza edilen sistemden, kişinin kendi hâfızasına olan 
aktarımın makamı Tevhîd hakikatidir.

Kişi hâfızasına aktardığı bilgilerle kendine yol bulacaktır, 
hakikatleri anlamaya devam edecektir. 

Ve birlik üzere olacaktır.
Her varlığı tutanın Allah olduğunu idrak edecektir.
“El Hâfız” esmâsı gönlünde tecelli eden kimse:
Salât-ı hâfizûn’un mânâsına erişmiştir.
Varlığın özündeki ilim ile yol bulur, varlığın özünde mu-

hafaza edilen ilimden yönünü döndürmez.
Boş asılsız şeylerle ilgilenmez.
Hafızasını hep rahmânî boyuta yönlendirir.
Koruyucudur.
Hafızası güçlüdür.
Kötü düşünceleri hafızasında barındırmaz.
Allah’ın hâfız boyutunu anlamıştır.
Allah’a olan bağlılık duygusunu hep muhafaza eder.
İşte salât’ın hâfizûn makamı, Allah’a olan bağlılığı muha-

faza etmenin duygusudur.
O kimseler Allah’tan ayrı olmadıklarını bilirler.
Ve her an O’nunla bir olduklarının şuuruyla yaşarlar.

Şimdi “TAYR-I SALÂT” âyetini inceleyelim.
Tayr-ı salât. (Nûr Sûresi 41)
Kur’ân’da “Tayr” kelimesi, kuş olarak geçer.



148

Aynı zamanda tayr; yücelik, semâ âlemi, ûlvî yükseliş an-
lamında da çevrilmiştir.

Tayyare kelimesi de tayr kelimesinden gelir. 
Tayr, Ûlvî Âlemde gönlün yükselişi, manevi uçuş gibi de 

tanımlanabilir.
Nasıl ki kuşlar semaya-gökyüzüne yükselerek uçarlar, gö-

nül ehilleri de mânâda yükselirler.
İşte tayyare kelimesi de tayr kelimesinden gelir.
Tayyare, uçak yâni gökyüzünde uçan demektir.
Kur’ân’da Neml Sûresinde “Mantık-ut tayr” kelimesi de geçer.
Neml Sûresi 16: “Ve varise suleymânu dâvûde ve kâle yâ 

eyyuhen nâsu ullimnâ mentıkat tayrı ve ûtînâ min kulli şey 
inne hâzâ le huvel fadlul mubîn.”

Ve varise : Varis oldu, mirasçı oldu, 

Suleyman Dâvûd : Süleyman, Dâvûd

Ve kâle ya eyyuha el nas : Dedi, ey insanlar,

Alîm nâ : Bize öğretildi, 

Mentika el tayr : Tevhîd ilmi, lisan, dil, ses, mantık, kuş, 
yücelik, kuşdili, 

Ve ûtî nâ : Bize sunuldu, verildi, 

Min kulli şeyin : Bütün her şeyden seslenip duran, 
işleyip duran, 

İnne hâzâ le huve : Doğrusu, bu, bunlar, şu, bu görünen, 
elbette o,

El fadlu : Fazilet, lütuf, yaratılışın incelikleri, 

El mubînu : Apaçık, her şeyden apaçık kendini 
gösteren, 

Meâli:“Süleyman Dâvûd’a varis oldu. Dedi ki: Ey insanlar! 
Bize kuşdili-Tevhîd ilminin lisanı öğretildi ve bütün her şey-
den seslenenin, işleyenin kim olduğu bildirildi. Doğrusu bun-
lar elbette apaçık O’nun lütuflarıdır.“



149

Mantık-ut tayr; kuşdili olarak bilinir.
Kuşdilinden maksat, Tevhîd ilminin dilidir, mânâ dilidir.
Tevhîd ilmi fenâ ve bekâ makamlarından oluşur.
Her makamın bir kelâm dili vardır.
Bu kelâm diline ancak, bir Mürşid-i Kâmil’den Tevhîd ders-

leri alınarak erişilebilir. 
Tevhîd yolunda olanların konuştuğu lisanı herkes anlayamaz.
Onun için toplumda, Tevhîd yolunda konuşanlara “Bunlar 

kuşdili konuşuyorlar” denilmiştir.
Hak yolunun âşıkları, hakikatlerin sözlerini, remizlerle, 

sembollerle, masal-misallerle anlatır. 
Bu dili herkes anlayamaz, ancak âşıklar anlar.
Kuşdilinden maksat, Allah’ın her varlıktaki zikridir.
Yunus Emre, ilâhisinde kuşdilinden bahsetmiştir.
Şeriat tarikat yoldur varana
Hakikat marifet ondan içeri
Süleyman kuşdilin bilir dediler
Süleyman var Süleyman’dan içeri.
Süleyman, Tevhîd yoluna giren zikrullah dersi ile tanı-

şan sâliktir.
Sâlik, her varlıktan zikriyle Zâkir olanın Allah olduğunu bilir.
Zâkirin her varlıktan zikri, kuşdilidir.
Tevhîd ilminin âşıkları, her an kuşdili konuşurlar, yâni Tev-

hîd makamlarının dilinden konuşurlar.
Edip Harabi de bir ilahisinde kuşdilinden bahsetmiştir.
Bu sözleri sanma her insan anlar
Kuşdilidir bu Süleyman anlar
Bu sırrı ârifan anlar
Çünkü câhillerden pinhan eyledi.
Tevhîd yolunda, Tevhîd’in dilini ancak ârifler anlar.



150

Tevhîd yolunda olmayanlar, sadece bir lafız duyar ama 
mânâ dilini duyamaz.

Hakikat yolunda sözlerin mânâsını, ancak ârif olanlar duyar. 
Hak yolunda âşıkların dili, kuşdilidir.
Onlar her makamlara ait olan kelâmı konuşurlar.
İşte tayr-ı salât:
Bekâ boyutunun zevkidir.
Rûh Nûr bağlılığıdır. 
Bedenlerin olmadığı boyuttur.
Nûr’dan akıp gelen Rûh boyutunun Cem zevkidir. 
Hû boyutunun zevkidir.
Nûr Sûresi 41: “E lem tera ennallâhe yusebbihu lehu men 

fîs semâvâti vel ardı vet tayru sâffât kullun kad alîme salâtehu 
ve tesbîhah vallâhu alîmun bimâ yefalûn.”

E lem tera : Bakıp da görmez misin? Anlamaz mısınız? 

Enne Allah : Muhakkak, olduğu, Allah 

Yusebbihu : Tesbih ederler, onunla, tecellilerini gösterirler, 

Lehu men : Onu, kimseler, olanlar,

Fî es semâvâti 
ve el ardı

: Semalarda, göklerde ve yerde,

Ve el tayru : Kuşlar, yücelik içinde olan, uğursuzluk,

Saffat kullun : Saflar hâlinde, sıra sıra, hepsi,

Kad alîme : Oldu, ilmiyle var eden, ilim, ilmin sahibi, 

Salâte hu : Salât, hakka bağlılık, her an hakka bağlı olma durumu, 

Ve tesbîha-hu : Tesbihlerini, beraber, onunla, yüzmek, tecellileri, 

Ve Allah alîm : Allah, ilmiyle var edendir, ilmin sahibi, 

bimâ yefâlûn : Şeyler, bütün varlık, işleyiş, fâildir, fâil olan, 

Meâli: “Göklerde ve yerde olanların Allah’ın tecellilerini 
gösterdiklerini, sıra sıra kuşların da hepsinin Hakk’a bağlı-
lık içinde olduğunu, o kuşların hareket edişlerinde bir ilim 



151

olduğunu ve O’nun tecellilerini gösterdiğini bakıp da görmez 
misin? Allah, bütün varlığın işleyişinde fâil olandır, ilmin sa-
hibidir.” 

İşte burada geçen “Tayr-ı salât” âyetinde; kuşların da Al-
lah’a bağlılık içinde olduğu bildirilir.

Bu bölümü bazı müellifler şöyle meâl etmişlerdir. 
Bayraktar Bayraklı Meali: Göklerde ve yerde olan kimse-

lerin, sıra sıra uçan kuşların, Allah’ı yücelttiğini görmez mi-
sin? Her biri kendi duasını ve yüceltmesini bilir. Allah, onla-
rın yaptıklarını bilendir.

Diyanet İşleri Meali: Göklerde ve yerde olan kimselerin, 
sıra sıra uçan kuşların Allah’ı tesbih ettiğini görmez misin? 
Her biri kendi niyaz ve tesbihini bilir. Allah, onların yaptık-
larını bilendir.

Mehmet Okuyan Meali: Göklerde ve yerde bulunanlarla dizi 
dizi kuşların Allah’ı (tesbih) ettiklerini görmüyor musun? El-
bette her biri kendi (salât)ını (duasını) ve (tesbih)ini (yüceltme-
sini) bilmektedir. Allah onların yapmakta olduklarını bilendir.

Mustafa İslamoğlu Meali: SEN (ey insan)! Göklerde ve yerde 
bulunan her bir varlığın -kanat çırpan kuş katarlarına varana 
dek- Allah’ın yüce kudretini dillendirdiğini fark etmez misin? 
Doğrusu onların hepsi de, O’na teslim olmayı ve O’nu yücelt-
meyi bilmektedir; Allah onların hareketlerini de çok iyi bil-
mektedir.

Görüldüğü gibi bu bölümde tayr’ı salât âyetini müellifle-
rin bazısı, Allah’ı yüceltmek, bazısı Allah’ı tesbih etmek, ba-
zısı dua olarak, bazısı dillendirmek olarak meâl etmişlerdir.

Âyette gökte uçan kuşların da Allah’a bağlılık içinde ol-
duğu bildiriliyor.

Yeryüzünde ne varsa her varlığın Allah’a bağlılık içinde 
olduğu muhakkaktır. 



152

İşte Tayr’ı Salât; kuşların namazı, tesbihâtı, duası diye çev-
rilse de gökte uçan kuşları da tecellileri ile tutanın, onları Zâtı 
ile kuşatanın Allah olduğu meâli gönüle daha uygun geliyor.

Şimdi “KADÂ SALÂT” âyetini inceleyelim. 
Kadâ salât (Nisâ Sûresi 103)
Nisa Sûresi 103: “Fe izâ kadaytumus salât.”

Fe iza kadâytum : Böylece, olduğunda, tamamlama, yerine 
getirme, kadâ, 

El salâte : Salât, bağlılık şuuru, her an Hakk’a bağlı 
olmak, 

Kadâ salât âyeti çok çarpıcı bir hakikati ortaya koyuyor.
Açığa ne çıkarsa çıksın, Allah’ın zâtından çıkar, Allah’ın 

zâtına bağlı olarak hareket eder, Allah’ın zâtına döner.
Kadâ kelimesini inceleyelim.
Kadâ ve Kader birlikte incelenmelidir.
Kaza, Kadâ kelimesinden gelir. 
Kadâ; uygulanış, yapılış, inşa ediliş, oluşum, bir şeyin hal-

ledilmesi, verilen kararın uygulanması, yerine getirmek, bitir-
mek, tamamlamak, yapmak, sunmak, ortaya çıkarmak, işle-
mek, yaratmak, ayırmak, birleştirmek, demektir.

Tohumun özü kader yazılımıdır.
Ağacın tohumdan adım adım çözülerek açığa çıkıp şekil-

lenmesi, kaza-kadâ boyutudur.
Kadı kelimesi de buradan gelir.
Kadı; davayı çözen, karar veren ve verdiği kararı uygula-

yan, demektir.
Takdim kelimesi de buradan gelir.
Takdim; sunmak, tanıtmak, tanıştırmak, ortaya çıkar-

mak demektir. 



153

Mukaddim kelimesi de buradan gelir.
Mukaddim; öne çıkarmak, ortaya çıkarmak, takdim etmek, 

sunmak, gizli olanı açığa çıkarmak, demektir.
Kader; varlığın varoluşunun ilâhî yazılımıdır, varlığın na-

sıl var olacağının ilâhi takdiridir.
Kader; varlığın nasıl var olacağının, nasıl şekilleneceği-

nin, ne kadar yaşayacağının, Levh-i Mahfûz’daki yazılı olan 
ilâhi kayıtlarıdır. 

Kaza; varlığın açığa çıkışı, şekillenmesi, bedensel olarak 
inşa edilmesi, ince ince nakşedilmesidir. 

Kaza; varlığın nasıl var olacağının, nasıl şekilleneceğinin, 
ilâhi takdirinde olan yazılımının, zamanı gelince ince ince açığa 
çıkışı, oluşumu, inşa edilişidir.

Bir örnek verelim:
Bir tohum düşünelim.
Tohumda, ağacın nasıl olacağı yazılıdır. 
Tohumda ne varsa, açığa o çıkacaktır. 
Tohum kiraz tohumu ise, ondan kiraz ağacı açığa çıkacaktır.
Tohum erik tohumu ise, ondan erik ağacı açığa çıkacaktır.
Tohum incir tohumu ise, ondan incir ağacı açığa çıkacaktır.
Yâni özde ne yazılı ise, o açığa çıkacaktır. 
Tohumun özünde ağaç ile ilgili; filiz, kök, dal, yaprak, çi-

çek, meyve nasıl olacaksa, atom sayısından hücre sayısına ka-
dar, ağacın şeklinden boyuna kadar ne varsa, en ince ayrıntı-
sına kadar her şey yazılıdır. 

İşte bu yazılım kaderdir.
Ne zaman ki tohum toprağa düşer, tohumun özünde bir 

hareketlenme olur ve ağaç yavaş yavaş oluşmaya başlar, bu 
hareketlenmeden oluşuma akan her safha, ağaçtan tohuma 
akan her safha, her hareketlilik “Kaza-Kadâ”dır.



154

Ağacın oluşumundan biçimine, şekillenmesinden çiçeğine, 
renginden meyvesine, dal, yaprak, meyve sayısından tohumuna 
kadar olan bir sistem, tohumunda saklıdır.

Bu saklı olan yazılım tohumun kader boyutudur.
Bu yazılımın, adım adım açığa çıkışının her safhası, ağa-

cın oluşumunun zaman dilimindeki oluşumu, şekillenmesi ve 
o ağacın çevresel faktörlerle yaşam süreci, her anıyla, kaza 
boyutudur. 

Yâni kader, ilâhi yazılımın adıdır.
Kaza, o yazılımın açığa çıkışı ve açığa çıkanın yaşam sü-

recindeki olaylardır.
Yâni, kader özde olan yazılımın adıdır.
Kaza, özde olanın açığa çıkmasının kararı ve bunun uy-

gulanmasıdır. 
İşte kaza, kaderin uygulanışıdır. 
Kaza, kaderin içinde olan bir yazılımdır. 
Kaza, kaderde gizlidir.
Kader boyutunda, ne zaman açığa çıkışa karar verildi, işte 

o zaman kaza tecelli etmeye başladı, verilen o karar uygula-
maya konuldu.

Artık kader kazada gizlendi. 
Kaza boyutunda yeni yeni yazılım vardır, bu yazılım da 

kadere dönüşür.
Şöyle düşünelim:
Tohumun özünde yazılı olan ağacın saklı olduğu boyut, 

kader boyutudur. 
Ağacın açığa çıkışı, şekillenmesi meyveye yürüyüşü, ka-

derin açığa çıkışıdır, işte bu açığa çıkışın her safhası kaza bo-
yutudur.

Ağaç açığa çıktığında, çevresel faktörlerle karşılaşır.
Bu faktörler; toprağın yapısı, hava şartları, sıcaklık, so-

ğukluk, rüzgâr, yağmur, dolu gibi faktörlerdir.



155

İşte tüm bu faktörler, kaza kalemiyle yeni oluşacak tohu-
mun özüne yazılım olarak yazılır ve bu yazılım yeni bir ka-
der yazılımıdır. 

Ağaçtan oluşan yeni tohumun özüne, önceki tohumların 
özüne ilave olarak yeni bir yazılım atılmıştır. 

Tohumdan tohuma olan evrede, yâni yaklaşık bir yılda, 
yeni meyve oluşuncaya kadar olan zaman diliminde, ağacın 
çevresinde ne olay olmuşsa; rüzgâr, fırtına, sıcaklık, soğuk-
luk, her türlü felaket, her türlü olay, yeni oluşacak meyvenin 
tohumunda kaydedilir. 

Bu olaylara, insanın etkisini de dâhil edebiliriz. 
Vücûdumuzda bir hücreden yeni bir hücre meydana gelir.
Yeni hücrede bedenin tüm yaşadıkları kaydedilir, kayde-

dilen bilgiler yeni bir hücreye aktarılır.
Yâni yeni oluşan hücre, bir önceki hücredeki sistemi ve 

yeni yazılımı bir sonraki hücreye aktarır. 
Ve bu böyle devam edip gider.
İşte hücredeki her bir yazılım, yeni bir kaderin yazılımıdır.
Hücrenin doğuşu, akışı, ölüşü, kaza boyutudur. 
İşte “Kadâ salât” açığa çıkan her şeyin, açığa çıkaran Al-

lah’a bağlı olması hakikatidir.
Varlığın; oluş, işleyiş, gelişim, sürüp gitmesi bir ölçü sa-

yesindedir. 
Bu ölçü bir bağlılık içinde tecelli eder.
Kader kelimesi de buradan gelir.
Bir hücreden oluşan yeni bir hücre, önceki hücreye bağlı-

lık içinde oluşur ve bu böyle sürüp gider.
Tüm varlık, bir ölçü içinde birbirine bağlıdır.
Tüm varlık Allah’ın hükümleri içinde oluşur ve yaşar.
Kadâ Salât idrakine ulaşan kişi, yaşantısını bu şuurda geçirir.



156

Her varlığa, varlıktaki ölçü ile bakar ve bu ölçünün Allah’ın 
hükümleri olduğunu bilir.

Şimdi “MUSALLÎ” makamını inceleyelim.
Musalli, salli kelimesinden gelir.
Musalla taşı kelimesi de buradan gelir.
Musalli-sallî (Bakara Sûresi 25, Mâûn Sûresi) 
Sallî (Âl-i İmrân Sûresi 39-Kevser Sûresi 2)
Sallu-salla-yusallu (Ahzâb Sûresi 56-Alâk Sûresi 10-Kıyâme 

Sûresi 31)
Âl-i İmrân Sûresi 39: “Fe nâdethul melâiketu ve huve kâi-

mun yusallî fîl mihrâbi.”

Fe nâdet-hu : Artık, böylece, nida, seslenme, duydu, o, 

El melâiketu : Güç, kuvvet, her varlıktaki güç, 

Ve huve kâimun : O, kıyam, diri olan, dirilik, diri tutan, ayakta tutan, 

Yusallî : Kutsanmak, temizlenmek, arınmak, yönelmek, 

Fî el mihrâbi : İçinde, Hakk’a yönelme, her yerde Hakk’a yönelme 
durumu,

Meâli: “Böylece o, her varlıktaki gücün nidasını duydu ve 
o, kendini diri tutan Hakk’a yönelip arındı.”

Kevser Sûresi 2: “Fe salli li rabbike venhar.”

Fe salli : Tertemiz, kutsanmak, arınmak, yücelik, dua, bağlılık 

Li rabbi ke : Rabbinin, seni vücudlandıranın, 

Venhar : Akıtmak, sunmak, aktarmak, fedakârlık, erozyon, 
nehrin akışı,

Meâli: “Bundan sonra o İlmi Tevhid’i Rabbine bağlılık içinde 
tertemiz aktar.”



157

İşte âyetlerde görüldüğü gibi, salli-sallu-musalli-yusalli 
kelimesi; temizlenip bağlanmak, tertemiz bağlanmak, uymak, 
tüm saflığıyla bağlanmak anlamındadır.

Alâk Sûresi 10: “Abden izâ sallâ.”

Abden : Kul, kulluk, köle, 

İzâ sallâ : Kutsanmak, arınmak, dua, korunmak, temizlenmek, 

Meâli: “Kulun temizlenmesini.”
Müddessir Sûresi 43: “Kâlû lem neku minel musallîn.”

Kâlû lem neku : Dediler, biz olmadık, olamadık, 

Min el musalline : Selamette, kurtulmuş, hakikate teslim olmuş,

Meâli: “Dediler ki: Biz benliğinden geçip, temizlenenler-
den, teslim olanlardan olamadık.”

Kıyâme Sûresi 31: “Fe lâ saddeka ve lâ sallâ.”

Fe lâ saddaka : Böylece, artık, yok, tasdik edemedi, sadık, doğruluk 

ve lâ sallâ : Yok, kutsamak, temizlenmek, arınmak

Meâli: “Böylece o hâlde olan tasdik edemedi ve temizle-
nemedi de.” 

Meâriç Sûresi 22: “İllel musallîn.”

İllâ el musalline : Ancak, temizlenip teslim olan, kutsanmak, 
arınmak,

Meâli: Ancak hakikatlerle temizlenip teslim olanlar başka.
Meâriç Sûresi:
22- Ancak hakikatlerle temizlenip teslim olanlar başka.
23- Onlar her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket edenlerdir. 
24- Onlar tüm değerlerin Hakk’ın olduğunu bilenlerdir.
25- Araştırma içindedirler ve yokluğunu bilenlerdir. 



158

26- Onlar her zaman varlığın yaratılış yasalarına sada-
katle bağlıdırlar. 

27- Onlar sıkıntılara karşı Rabbin sevgisine sığınırlar. 
İşte musalla-salla, musalla taşına yatmanın sırrı:
Benliğinden kurtulup temizlenmektir.
Tüm kötülüklerden arınma sırrıdır.
Öfkeden, hiddetten arınma sırrıdır.
Öteki görmeden kurtulma sırrıdır.
Aklını gönlünü temizleme sırrıdır.
Gafletten, dalaletten sıyrılma sırrıdır.
Müşriklikten, kibirden temizlenme sırrıdır. 
Allah’ın ûlvîyetinin yanında ben de varım dememektir.
Fenâ fillah sırrıdır.
Ölmeden önce ölmek sırrıdır.
Kendi vücûdunun sahibine, tertemiz teslim olma sırrıdır.
Hakk’ın deryasına adım atma sırrıdır. 
Bedenlerin aslına dönme sırrıdır.
Bedenler her zaman câna bağlıdır.
Kesâfetten letâfete dönme sırrıdır. 
Şimdi salâh makamını inceleyelim.



159

SALÂH MAKAMI

Günde 5 vakit ezanda 10 defa okunan muhteşem uyarı.
“Hayye ale’s-salâh” 
“Hayye ale’s-salâh”
“Islâh olun-sulh içinde yaşayın” diye yapılan muhteşem 

duyuru.
İnsanlığı sulh içinde yaşamaya davet eden muhteşem davet.
Hazreti Muhammed’in gönlünü, amacını, maksadını his-

settiren muhteşem sesleniş.
Kur’ân’da salâh kelimesi türevleriyle 120’ye yakın yerde 

geçer.
Nahl Sûresi 119- Bakara Sûresi 11-160-182-220-224-228, 

Ahzâb Sûresi 17, Âl-i İmrân Sûresi 89-Hûd Sûresi 88-117-En’âm 
Sûresi 48-54 

Salâh, sâlih, ıslâh, sulh, ıslahat, aynı kökten gelen kelime-
lerdir.

İyileşmek, temizlenmek, arınmak, düzgünlük, doğruluk, 
barış, birleşmek, gibi anlamlara gelir.

Islâh olma makamıdır.
Dosdoğru hareket etme makamıdır.
Allah’ta ıslâh olma makamıdır.
Bâtıldan kurtulmak, ilme bağlanmak demektir.
İlimle sulh bulmak demektir.
Temizlenmek, arınmak demektir.
Zanlarından kurtulmak demektir. 
Salâh kelimesiyle ilintili kelimelerden örnekler şöyledir. 



160

 ,saluha: İyi olan, düzgün olan-صَلحَُ
,aslaha: Düzeltmek, onarmak, barış sağlamak-أصَْلحََ
,sâlaha: Sulh etmek, barış yapmak, ara bulmak, uzlaşmak-صَالحََ
,tasâlaha: Karşılıklı barışmak, küslüğün bitmesi-تصََالحََ
,salâh: Doğruluk, iyilik, erdem, faydalılık-صَلَح
 ,islâh: Onarmak, düzeltmek, ehlileştirmek-إصِْلَح
,muslih: Onaran, düzelten, ıslah eden, barıştıran-مُصْلحِ
-sulh: Ara bulmak, barış sağlamak, anlaşmayı gerçekleş-صُلْح

tirmek, uzlaşmak,
 ,sâlih: İyi kimse, dürüst kimse, erdemli kimse, hayırlı kimse-صَالحِ
Tüm bunların birleştirici anlamı, ezanda en güzel bir an-

lamda ifade edilir.
Ezanda okunan, “Hayye ale`s-Salâh”;
Haydin temizlenmeye, arınmaya, ıslâh olmaya…
Haydin sulh içinde yaşamaya… 
Kavgaları, savaşları bitirmeye…
Barış içinde yaşamaya…
Kardeşçe yaşamaya, mesajıdır.
Ezan namaza çağrı değildir.
Namaz, Allah’a şahitliğe, salâh olmaya, ıslah olmaya çağrıdır.
Namaz, Allah’tan gayri bir şeyin olmadığını anlamaya çağ-

rıdır.
Salâh makamı iyi anlaşılmalıdır.
Nahl Sûresi 119: “Summe inne rabbeke lillezîne amilûs sûe 

bi cehâletin summe tâbû min bâdi zâlike ve aslahû inne rab-
beke min badihâ le gafûrun rahîm.”



161

Summe inne rabb 
ke

: Sonra, muhakkak, Rabbin, vücûdlandıran, 
şekillendiren,

Li ellezîne amilû 
el sue

: Amel, çalışma, kötü, fena amellerde olanlar, 

Bi cehâletin : Cehaletle, cahillikle, bilmeyerek,

Summe tâbû : Sonra, tövbe, yaptıklarından pişman olma, 

Min bâdi zâlike : Sonra da, 

Ve aslahû : Islah oldular, düzelme, iyileşme, 

İnne rabb ke min 
badi ha

: Muhakkak, rabbin, ondan sonra, sonrada, 
her zaman, 

Le gafûr rahîm : Elbette, mağfiret eden, rahim olan, özünden 
var eden, 

Meâli: “Sonra muhakkak ki Rabbin, cehaletle fena amel-
lerde olan, sonra da yaptıklarından pişman olup bir daha yap-
mamak üzere söz veren ve ıslah olan kimselere yardım eden-
dir. Muhakkak ki Rabbin, her zaman elbette mağfiret edendir, 
varlığı özünden var edendir.” 

Bu bölümde tarif edildiği gibi, cehaletten sıyrılmak, tövbe 
etmek, yaptığı hatalara geri dönmemek, duygu ve düşüncele-
rini ıslah etmek mağfiret bulmaya kapı açacaktır.

Önemli olan olumsuz duygu ve düşüncelerini ıslah etmektir.
Sulh içinde yaşamanın hakikatine erişmektir.
Ahzâb Sûresi 71: “Yuslıh lekum amâlekum ve yagfir le-

kum zunûbekum ve men yutıillâhe ve resûlehu fe kad fâze 
fevzen azîmâ.” 



162

Yuslıh lekum amâlekum : Islah, düzeltme, iyileşme, uygun, siz, 
amelleriniz 

Ve yagfir lekum : Mağfiret bağışlanma, temizlenme, sizi, 
Zunûbe kum : Günah, kötü haller, fenalar, siz, 
Ve men yuti Allah : Kim, Allah’a itaat ederse, uyarsa,
Ve Resûl hu : Resûl, hakikati gösteren, o, 
Fe kad faze fevzen azîm : Böylece olur, kurtulma, kurtuluş, 

büyük, yüce

Meâli: “Siz; fenalarınızdan kurtulun, mağfirete ulaşın ve 
siz amellerinizi ıslah edici olun. Kim Allah’a itaat eder ve resû-
lünü anlarsa, böylece o yüce kurtuluş ile kurtulmuş olur.” 

İnsan kötü amellerde olmamalıdır.
Eğer insanın amelleri kötülük içeriyorsa, onların temiz-

lenmesi gerekir.
İnsan kendini her zaman muhasebe etmelidir.
İnsanın amelleri çevresine zarar veriyorsa, o kötü amel-

lerini terk etmelidir.
Ve kişinin amelleri çevresine, iyi duygular ve düşünceler 

yansıtmalıdır. 
İnsan amellerini ıslah etmeli, Allah’ın hakikatlerine itaat 

etmeli ve resûlun gösterdiği yolu takip etmelidir.
İşte yüce kurtuluş budur.
Âl-i İmrân Sûresi 89: “İllellezîne tâbû min badi zâlike ve 

aslehû fe innallâhe gafûrun rahîm.” 
İllâ ellezîne tâbû : Başka, hariç, o kimseler, tövbe, pişman olup 

dönmek,
Min badi zâlike : Bundan sonra,
Ve aslehû : Islah olma, temizlenme, arınma, düzelme, 
Fe inne Allah gafûr : Muhakkak, Allah, mağfiret eden, 

temizlenmek, 
Rahîm : Rahim olan, varlığı özünden var eden,



163

Meâli: “Bundan sonra yaptıkları hatalardan pişmanlık du-
yup bir daha yapmayanlar ve ıslah olanlar başka. Muhakkak 
ki Allah mağfiret edendir, varlığı özünden var edendir.” 

Allah’a karşı ve kullara karşı günahlarını anlayan ve gü-
nahları terk eden kimse, aklını ve gönlünü ıslah edecektir.

Aklını ve gönlünü ıslah eden, Allah’ın mağfiretine maz-
har olacaktır.

İnsan aklını ve gönlünü ıslah etmek için ne yapmalıdır?
Dilini tutmalıdır.
Kimsenin dedikodusunu yapmamalı, arkasından çekiştir-

memelidir. 
Kimseyi hor görmemelidir.
Kimseyi kötülememeli, kimseyle alay etmemelidir.
Hiçbir varlığı küçük görmemeli, gereksiz görmemelidir.
Kimsenin özelini, gizli yönlerini, hatalarını araştırmamalı, 

ayıbını aramamalıdır.
Kimsenin inancına, ibadetine, kültürüne, cinsiyetine, mil-

letine, rengine, laf etmemelidir.
Asla kibirlenmemelidir.
Asla kendini büyük görmemelidir.
Asla övünmemeli, kendi inancını diğerlerinden büyük gör-

memelidir. 
Bilgisi olmadığı şeyler hakkında asla konuşmamalıdır.
Tevâzû içinde, tenezzül içinde olmalıdır.
Annesine babasına, yakınlarına, çevresine, herkese iyi 

davranmalıdır.
İnsanlara suratını asmamalıdır, onlara burun bükmemelidir.
Edepli olmalıdır.
Çevresine karşı sevgi ve saygı içinde olmalıdır.
Asla kimseyi aldatmamalı, kimseye iftira atmamalıdır. 
Asla kul hakkı yememeli, asla çalıp çırpmamalıdır.
Verdiği sözü yerine getirmelidir.
Gösteriş peşinde olmamalı.



164

Makam, şan şöhret peşinde olmamalıdır.
Kan dökmemeli, kimseye asla zulmetmemelidir.
Kötülük için yardımlaşmamalı, iyilik üzere yardımlaşmalıdır.
Sıkıntılar, kederler vermemelidir. 
Gereğinden fazla yememeli, fazla içmemelidir.
Bedenine zararlı olan şeyler içinde olmamalıdır.
Kendi çıkarı için başkasına zarar vermemelidir.
Boş hayaller peşinde koşmamalıdır.
Kulaktan dolma bilgilerle hareket etmemelidir.
Aslı olmayan şeylere itibar etmemelidir.
Varlığın dış yüzünde kalmamalı, iç yüzüne bakmalıdır.
İkilikte kalmamalı, Tevhîd hakikatine erişmeye gayret 

göstermelidir.
Bıkkınlık, karamsarlık, ümitsizlik içinde olmamalıdır.
Çevresine de karamsarlık, ümitsizlik yaymamalıdır.
Kendi zannında var ettiği ilâha sığınmamalıdır.
Riyakâr olmamalıdır.
Hainlik yapmamalıdır.
Hasetlik, fesatlık içinde olmamalıdır.
İşte bunlara dikkat eden mutlaka aklını ve gönlünü ıslah 

edecektir.
Salâh makamına erişecektir.
Bakara Sûresi 11: “Ve izâ kîle lehum lâ tufsidû fîl ardı kâlû 

innemâ nahnu muslihûn.”
Ve izâ kile lehum : O zaman, olduğunda, denildi, onlara, 
Lâ tufsidû : Yok, fesat, yıkıcılık, tahrip, kargaşalık, ikilik, 
Fi el ard : Yeryüzü, toprak, beden, 
Kâlû innemâ : Derler, ancak, sadece,
Nahnu muslihûn : Biz, ıslâh eden, düzelten, reform, barıştıran,

Meâli: “Onlara: Yeryüzünde fesatlık içinde olmayın denil-
diğinde, biz düzelteniz derler.”

Fesatlık duygusu ıslah olmaya engel olan bir duygudur. 



165

Fesatlık; kargaşa çıkarmak, arabozuculuk yapmaktır.
Fesatlık; kötü düşünmek, çekememe duygusudur.
Bu duygular temizlenmediği müddetçe, kişi ıslah olamaz.
Bakara Sûresi 160: “İllellezîne tâbû ve aslahû ve beyyenû 

fe ulâike etûbu aleyhim ve enet tevvâbur rahîm.”
İllâ ellezine tâbû : Ancak, o kimseler, tövbe, dönen, pişman olan, 

Ve aslahû : Islah olan, düzelen, temizlenen, iyileşen, 

Ve beyyenû : Açıkladılar, gerçeği ortaya koyan,

Fe ulâike etûbu 
aleyhim

: İşte onlar, pişman olup dönen, onların, 

Ve ene el tevvab : Ben, pişman olup dönülen yer, 

El rahîm : Varlığı özünden var eden, rahîm olan,

Meâli: “Ancak yaptıkları hataları anlayıp dönenler ve ıslah 
olanlar ve hakikatleri açıklayanlar, işte onlar; hatalarını anla-
yıp Bana dönenlerdir ve tüm varlığı özünden var edenin, piş-
man olunup dönülecek yer olanın Ben olduğumu anlayanlardır.” 

İnsan her zaman hatalarını görebilmeli ve onları temizle-
meye gayret göstermelidir.

Her zaman düştüğü gafleti görmeli, gafletten dönmeye 
gayret göstermelidir.

Salâh makamı, Allah’ın ûlvîyetinin yanında kendine ben-
lik isnat etmeme makamıdır.

Salâh makamı, ıslah olma, terbiye olma, temizlenme arınma 
makamıdır.

Salâh makamı, Allah’a dönme, O’nda yokluğunu anlama 
makamıdır.

Salâh makamı, tüm varlığın tek özden geldiğini görme 
makamıdır.



166

En’âm Sûresi 48: “Ve mâ nursilul murselîne illâ mubeş-
şirîne ve munzirîn fe men âmene ve asleha fe lâ havfun aley-
him ve lâ hum yahzenûn.”

Ve mâ nursilu : Değil, şey, ne, biz, açığa çıkmak, irsal, 

El murselîn : Hakikati gösterenler, Resûller, irsal, 

İllâ mubeşirîn : Ancak, sadece, umut veren, 
sevindiren, müjdeleyici, 

Ve munzirîn : Hakikatleri açıklayıp uyaran, 

Fe men âmene : Artık, kim, kimse, inanır, iman etmek, 

Ve asleha : Islah olmak, temizlenmek, arınmak, 
kurtulmak, 

Fe lâ havfun aleyhim : Artık korku yoktur, onlara,

Ve lâ hum yahzenûn : Yok, onlar, mahzun, üzülme, keder, 
onlar olmazlar,

Meâli: “Hakikatleri gösterenler; ancak hakikatlerle sevin-
dirmek ve hakikatlerimizi anlatıp uyarmanın dışında başka 
bir şey için açığa çıkmadı. Artık kim iman etmiş ve arınmışsa, 
onlara korku yoktur ve onlara mahzun olmak da yoktur.” 

Hucurât Sûresi 9. ve 10. âyetlerde üç defa ıslâh kelimesi geçer.
Şimdi bunları inceleyelim.
Hucurât Sûresi 9: “Ve in tâifetâni minel mû’mînîn ektetelû 

fe aslihû beyne humâ, fe in begat ihdâhumâ alel uhrâ fe kâtilûl-
letî tebgî hattâ tefîe ilâ emrillâh fe in fâet fe aslihû beynehumâ 
bil adli ve aksitû, innallâhe yuhıbbul muksitîn.”



167

Ve in tâifetâni : Eğer, şâyet, ise, iki taraf, iki topluluk, 
bölünme, 

Min el mu’minîn : Mü’minlerden, emin olanlar, inananlar, 

İktetelû : Mücadele etmek, savaştılar, kavga, 

Fe aslihu : O zaman, ıslah edin, uzlaştırma, barış, aslını 
hatırlatma,

Beyne-humâ : Onların aralarını, o ikisinin arasını,

Fe in begat : Eğer zulmetmek, haksızlık, taşkınlık, haktan 
sapmak, 

İhdâ-humâ : İkisinden biri,

Alâ el uhrâ : Diğer yandan, diğer taraftan olmak,

Fe katilu : O zaman, mücadele edin, savaşın,

Elletî tebgi : Ki o zulmeder, olmayan, dışarı çıkar, haktan 
sapmak,

Hattâ tefie : Karşılamak, buluşmak, dönünceye kadar,

İlâ emri Allah : Emir, iş, hüküm, hakikat,

Fe in faet : Bundan sonra, pişman olup dönmek,

Fe aslihû : O zaman, ıslah edin, uzlaştırma, barış, aslını 
hatırlatma,

Beyne-humâ : Onların aralarını, o ikisinin arasını,

Bi el adli : Adaletle, Hakk’a uymak, Tevhîde uymak, 
telkin etmek, doğru hareket etmek, 

Ve aksitû : Daha adil, fazlası, titizlikle, 

İnne Allah 
yuhibbu

: Muhakkak, Allah, sever, sevgisinde,

El muksitîne : Âdil olanlar, adaletli davranma, adalet üzere 
olmak, 

Meâli: “Eğer inananlar; hakikatlerin yolunda taifelere bö-
lünür, bir kavga içinde olurlarsa, onların aralarını hakikatleri 
göstererek düzeltin. Eğer onlardan biri haktan saparsa, haktan 
yana olup, haktan sapana Allah’ın hükümlerini anlatmak için 



168

gayret gösterin. Eğer bundan sonra pişman olur dönerse, on-
ların aralarında uzlaştırıcı olun ve titizlikle Tevhîd’e uymala-
rını telkin edin. Muhakkak ki adalet üzere hareket edenlerde 
Allah sevgisi vardır.”

Hucurât Sûresi 10: “İnnemel mû’minûne ihvetun fe aslihû 
beyne ehaveykum vettekûllâhe leallekum turhamûn.”

İnnemâ el mü’minune : Sadece, ancak, mü’minler, inananlar, 

İhvetun : Kardeşler, yakın dost, arkadaş, 
kardeşlik üzere olan 

Fe aslihu : O zaman, ıslah edin, uzlaştırma, barış, 
aslını hatırlatma

Beyne ehavey kum : Kardeşlerinizin arasını,

Ve ittekû Allah : Fenalardan sakınmak Allah’a ortak 
koşmamak, 

Lealle-kum : Umulur ki, böylece siz,

Turhamûne : Merhamet, korunursunuz, rahmet 
olunursunuz,

Meâli: “Mü’minlik makamına erenler her varlığın birbiriyle 
kardeş üzere olduklarını bilirler. Bundan sonra kardeşlerini-
zin arasında uzlaştırıcı olun. Fenalardan sakının, Allah’a or-
tak koşmayın. Umulur ki siz merhamete ulaşırsınız.”

İşte bu âyetlerde belirtildiği gibi, öncelikle kendimizi ıs-
lah etmeliyiz.

Sonra da kavga içinde olanların aralarını ıslah-düzelt-
meye çalışmalıyız.

Aklını gönlünü ıslah eden, muhakkak ki başkasını da ıs-
lah edebilir. 

Gönlü ve aklı arınanlar, arınmayı öğretebilirler.
İşte ıslâh makamı arınmışlık makamıdır.
Islâh makamı sulh makamıdır, barış makamıdır.
Allah’ın ûlvîyetinde kendinden geçme makamıdır.



169

Islâh olanlar, gönüllerde sevgi tecelli etsin isterler.
Onlar sıkıntısı olana, beklentisiz koşarlar.
Onlar kulluk şuuruyla yaşarlar.
Onlar her varlığın birbirleriyle kardeş olduklarını bilirler.
Onlar çevrelerine rahmet olurlar.
Onlar derdi olanın derdini çözmek için koşarlar.
Onlar karamsarlıkları umuda döndürürler.
Onlar çaresizlere çare olurlar.
Onlar gönül incitilmesin isterler.
Onlar gönüllerde sevgi çiçeği açsın, kokusunu yaysın isterler.
Onlar ilâhi aşkı hissettirmek için koşarlar.
Onlar sevindirirler.
Onlar umut olurlar.
Onlar Güneş olur ısıtırlar.
Onlar su olur ferahlatırlar.
Onlar toprak olur yeşertirler.
Onlar hava olur nefes olurlar.
Onlar hakikati göstermek için çırpınırlar.
Hakikat, Hakk’ın kendi Zâtıdır.
Kendi Zâtının varlıktaki, O’na ait olan sonsuz sıfatlarıdır.
Onlar gönüllerdeki korkuları alırlar.
Onlar gönüllerde cennetin kapılarını açarlar.
Onlar çocuklar gibi heyecan doludurlar.
Onlar ruhdan doğmuşlardır.
Onların bedenleri yoktur.
Onlar ışığın melekleridir.
Onlar rûhun evladlarıdır.
Onlar nûrdan rûha akan ışıklardır.
Onlar nûr alâ nûr sırlarıdır.
Onlar nûr elbisesini giyenlerdir.



170

Onlar nûr elbisesiyle dolaşırlar.
Onlar Allah’ın nûr bedenleridir.
Onlar Muhammed sırrının melekleridir.
Onlar sulh melekleridir.
Onlar birleştirir.
Onlar aşkın ûlvîyetini hissettirir.
Onlar aşkın ûlvî melekleridir.
Onların salâh makamının kâmilleridir.
Onlar felah makamının görevlileridir.
Onlar Allah’ın câmileridir.



171

SALÂVÂT MAKAMI

Salâvât (Bakara Sûresi 157-238-Tevbe Sûresi 99) 
Salât’ın tüm boyutlarını kuşatan boyuttur. 
Salâvât boyutuna ulaşan kişi;
Tüm makamların birliğine erişmiştir.
Tüm makamlara miraç etmiş, semme vechullah sırrına 

erişmiştir.
Nûr alâ nûrdan doğmuştur.
Nûr elbisesi giydirilmiştir.
Her yeri saran ûlvîyetin ne olduğunu anlamıştır.
Ûlvîyetin makamında, Sidretü’l Müntehâ’ya nazar etmiştir.
Sidretü’l Müntehâ’nın nûrunda nûr olmuştur.
Nûranî bir âlem.
Semâî bir âlem.
Tarifi mümkün olmayan bir âlem.
Tüm varlık Semâi âlemde idi.
Bir birlik içinde idi.
Nûrun birliği içinde idi.
İşte bu âlem “Sidretü’l Müntehâ” idi.
Halk zamanı gelince oradan akıp gelecek idi.
Tüm varlığın nûranî boyutu orada idi.
Mahlûkât oradan akıp gelecek idi.
Âmâ buutundan Ehad buutuna…
Ehad buutundan Nûr buutuna…
Nûr buutundan Rûh buutuna…
Rûh buutundan Beşer buutuna…



172

Sidretü’l Müntehâ’dan akıp gelecekti.
Zamanı gelince “Hâdi yürü” emri tecelli edince…
Bir bir süzülüp gelecekti.
Nasıl ki denizde damlalar görünmez idi.
Ama damlalar oradan gelecek idi. 
İşte her şey Sidretü’l Müntehâ’dan süzülüp gelecekti.
Rûhlar henüz vücûd bulmamış idi.
Onların elbisesi de rûh olarak var idi.
Rûh üflenecek şekil alacak idi.
Rûh-mâna elbise giyecek…
Madde olarak görünecek idi…
Mânâ’dan madde’ye…
Madde’den mânâ’ya akıp gidecek idi.
Madde denilen şey, mânânın elbisesi idi. 
Tüm her şey rûhun üflenişi ile açığa çıkacak idi.
Ağaç tohumdan süzülüp geldi.
Tohum ağacın Semâ’sı idi.
Tohum ağacın, Sidretü’l Müntehâ’sı idi.
Tohumda ne varsa aynısıyla açığa çıkacak idi.
İşte “Â’yân-ı Sâbite” sırrı bu idi.
Semâ’da bir nûr tecelli etti.
Nûr ışığa döndü.
Işık hayatı taşıdı.
Hayat ışığın içinden süzülüp geldi.
İşte tüm bunlar İlâhi bir Kudretin kendi tecellisi idi.
O İlâhi Kudret O’nun kendi idi.
Varlık O’nun damlaları idi.
Sidretü’l Müntehâ sırrı Halk’ın nûranî boyutu idi.
Halk Hakk’da nûr hâlinde idi.
Orada ilâhi bir yazılımla…



173

Her varlığın nasıl olacağı belirlenmiş idi.
İşte Sidretü’l Müntehâ Semâ-i âlemde….
Varlığın nûr bedeniyle durduğu yer idi.
İşte “Kâbe Kavseyn” sırrı bu idi.
İşte “Ev Edna” sırrı bu idi.
Salâvât sırrı bu idi.
Necm Sûresi 9: “Kâbe Kevseyn-Ev Edna”
Meâli: “Aynısıyla O, O’nun kendisidir.”
Meâli: “Halk aynısıyla O’nun kendisidir.”
Meâli: “Damla aynısıyla Denizin kendisidir.”
Necm Sûresi 13: “İnde Sidretil Muntehâ”
Meâli: “Her şey ‘Sidretil Muntehâ’da bir nûrun içinde.” 
Meâli: “Bütün varlık nûranî bir kaynakta.”
İşte salâvât makamının sırrına eren, bedenlerin nûruna 

erişmiştir.
Ve artık o nûr ile nurlanmış, nûrun salât’ına erişmiştir.
Her varlığın nûr ile birbirine bağlı olduğunu görmüştür.
Her varlıkta Fâil olanı, Mevsûf olanı, Mevcûd olanı anlamıştır.
Mevcûd olanın vücûd dairesinde yok olmuştur.
Mevcûd olanın vücûdundan gayri bir şey kalmamıştır. 
İşte salâvât makamının ûlvîyetine eren, varlıkta, Allah’a 

ait olan her bir boyutu, varlığın boyutunda görür.
Salâvât şuuru, Halk boyutunun Hakk ile olan bağlılığının 

zevkidir.
Salâvât şuuru, varlığı kendine ait sıfatlarla kuşatanın Al-

lah olduğunu anlamaktır. 
Salâvât şuuru, Muhammed boyutunun şuurudur.
Salâvât şuuru, Tevhîd şuurudur. 
Salâvât boyutuna ulaşan kişi, tüm makamları görmüştür.
Ve baktığı varlığa Salât boyutu ile bakar.



174

İşte salâvât hakikati, her an Allah ile birlikte olduğunu an-
layabilmektir.

Tüm varlığın Allah’a bağlı olduğunu görebilmektir.
Nasıl ki insanın bedenindeki tüm hücreler, beden ile bü-

tünlük içindedir.
Her insan da, her varlık da Allah ile bütünlük içindedir.
İşte bu duruş, namazın mânâsıdır.
Namazın mânâsına eren, yâni her varlıkta Hakk’a nazar 

edenin gönlü felâha erişmiştir.
İşte salâvât makamına erenler, damlalarda deryayı sey-

rederler.
Tüm bedenleri tutanın Allah’ın zâtı olduğunu bilirler.
Allah’a kâlben bağlı oldukları gibi, her varlıkta O’na na-

zar ederek yaşarlar.
Edebe de bağlıdırlar.
İlme de bağlıdırlar.
Tevâzû ve tenezzül içinde yaşamaya da bağlıdırlar.
Tüm varlığa Allah’ın sevgisiyle yaklaşırlar.
Varlığı varlık olarak görmezler, Allah’ın nûr damlaları ola-

rak görürler.
Ve bu şuurda yaşarlar.
İşte salâvât makamının ûlvîyetine erenler;
Hiç kimseyi hor görmezler.
Hiç kimsenin gönlünü yıkmazlar.
Onların dillerinden asla kötü söz çıkmaz.
Kimseye bağırıp çağırmazlar.
Kimseyi dışlamazlar. 
İçlerinde öfke, hiddet, kin, nefret sönmüştür. 
Kırılsalar da kırmazlar.
Üzülseler de üzmezler. 
Kötü düşüncelerde olmazlar. 
Kimse için asla kötü düşünmezler. 
Kimseye zerre kötü söz etmezler.



175

Dedikodu bilmezler, kimseyi çekiştirmezler.
Daima Hakk’ın huzurundaymış gibi hareket ederler.
Her yere Hakk nazarıyla bakarlar. 
Yalan söylemezler. 
Kimsenin hakkına girmezler.
Kimseyi aldatmazlar.
Hep kendilerini muhasebe ederler.
Asla başkasının eksiğini aramazlar. 
Zem, haset, fesat, gurur, kibir, inat ve buna benzer fena 

hâlleri yoktur. 
Herkese iyilik için koşarlar.
Asla kötülük için koşmazlar.
Kendi kulluğuyla meşgul olurlar. 
Kimsenin ibadetine, inancına karışmazlar.
Kimsenin inancını hor görmezler. 
İnsanları namazlı, namazsız diye ayırmazlar.
Bayanları örtülü örtüsüz diye ayırmazlar.
Çünkü onlar dış giysilerde kalmazlar, bedenlerin sahibini 

bedenlerde görürler.
Toplumda birilerini övüp, birlerini aşağılamazlar. 
Hiç kimseyi yargılamazlar.
Kesinlikle tartışmalara girmezler.
Asla bilmişlik yapmazlar.
Hep tevâzû içindedirler.
Derdi olana koşarlar, onlara umut olurlar.
Sevgi doludur dilleri, çok güzeldir hâlleri.
İşte namaz ile namaz olanlar, asla gönül yıkmazlar.
Namazın rûhundan uzak olanlar ise, yâni namazın şek-

linde kalanlar ise, bir yargılama içinde olurlar.
Senlik benlik kavgasında kalıp, nice gönül yıkarlar.
Yûnus Emre bunun için seslenmiş.
Gönül yıkma, gönül yıkarsan kıldığın namaz değildir.
Bütün millet gelse, senin yaptığını temizleyecek değildir.



176

“Bir kez gönül yıktın ise
Bu kıldığın namaz değil
Yetmiş iki millet dahi 
Elin yüzün yumaz değil.”
Namaz, bizi kötü hallerden korumak içindir. 
Namaz kılıp, tevazu sahibi olamıyorsam!
Öfkemi hiddetimi bitiremiyorsam!
Hâlâ insanları aldatıyorsam!
Makam, şan şöhret peşinde isem!
Para, mal için, yakıp yıkıyorsam!
Hem namaz kılıp, hem kötülük yapıyorsam!
Kıldığım namaz mıdır?
Yoksa yatıp kalkmak mıdır?
Sen kıl yine namazını.
Ama onun şeklinde kalma, mânâsına gönül ver.
Kıl namazını, ama gönül yıkma.
Kıl namazını, ama çalıp çırpma.
Kıl namazını ama kimseyi aldatma.
Kimsenin ardından konuşma, eksik gedik arama.
Kıl namazını ve iyi insan ol.
Namaz kılmamdaki ana gaye nedir?
Neden namaz kılıyorum?
Ben hala gurur, kibir içindeysem, kıldığım namaz olur mu?
Kıldığım namaz beni Sâlih insan etmiyorsa, namazda mı 

bende mi bir eksiklik var?
Hem kötülük yapıyor, hem kıldığım namazdan utanmı-

yorsam…
Kötülüklerimi terk etmiyorsam…
Sâlih amelde olamıyorsam… 
Bağırıp çağırıyorsam, gönül kırıyorsam…
Benim namazım kendimi kandırmaktan başka bir şey de-

ğildir.
Yatıp kalkmaktan başka bir şey değildir.



177

Ben hem namaz kılıp hem her türlü kul hakkına giriyor-
sam, benim kıldığım namaz değildir, kendimi kandırmaktır, 
âdete uymaktır.

İşte bu emvalde Hazreti Muhammed; “İbadetlerin şeklinde 
kalmayın mânâsını arayın” diye bildirmiştir. 

Kıldığımız namazın derin mânâlarına erişmeliyiz.
Salât’ın hakikatine erişmeliyiz.
Her anımızı namaz içinde geçirmeliyiz.
Her anımızı Allah’a bağlılık şuurunda geçirmeliyiz.
Sadece şunu düşünsek bir şeyleri fark edebiliriz.
Kıldığımız namaz bizi ıslâh etti mi?
Kıldığımız namaz bizi fahşadan münkirattan korudu mu?
Kıldığımız namaz bizi salâvâtın hakikatine eriştirdi mi?
Kur’ân’da geçen salâvât âyetlerinden bazı örnekler.
Bakara Sûresi 157: “Ulâike aleyhim salâvâtun min rabbi-

him ve rahmetun ve ulâike humul muhtedûn.”
Ulaike aleyhim : İşte onlar, onlarda, 

Salâvât : Bütün tecelliler Hakk’ın, her şey O’na bağlı, 

Min Rabbi-him : Rabbi, vücûdlandıran, onlar, 

Ve rahmeten : Rahmet, insandaki Allah’ın nûru, 

Ve ulâike hum : İşte onlar,

El muhtedûne : Hakk’a yol bulan, hidâyete eren, 

Meâli: “İşte onlar; kendi üzerlerindeki bütün tecellilerin 
ve rahmetin, onları vücûdlandırana ait olduğunu bilirler ve 
işte onlar Hakk’a yol bulanlardır.” 

İşte salâvât makamına erenler, varlıktaki tüm tecellilerin 
Allah’a ait olduğunu anlamışlardır.

Onlar rahmet makamına ermişlerdir.
Onlar tüm bedenleri tutan Zâta teslim olmuşlardır.
Onlar her varlığın Allah’ın kendi tezahürü olduğunu gör-

müşlerdir.



178

Onlar her an Allah’a bağlılık içindedirler.
Onlar kendilerinin Allah’ın vücûd dairesinde bir hücreden 

ibaret olduklarını bilirler.
Hücrenin bedene her an bağlı olduğu gibi, onlarda her an 

Allah’a bağlı olduklarını bilirler.
Varlıktaki fiilerin Fâilde bağlılığını görürler.
Varlıktaki sıfatların Mevsûfa bağlılığını görürler.
Tüm bedenlerin Vücûda bağlılığını görürler.
Tüm bedenlerin rûhdan süzülüp geldiğine şahit olmuşlardır.
İşte salâvât makamına erenler, tüm bağların Allah’a nasıl 

bağlı olduğunu görmüşlerdir.
Bağların da Allah’ın kendinden ayrı olmadığını görmüşlerdir.
Bakara Sûresi 238. âyette de salâvât kelimesi geçer.
Bu âyette hem salât hem salâvât her ikisi birden geçer.
Bakara Sûresi 238: “Hâfizû alâs salavâti ves salâtil vustâ 

ve kûmû lillâhi kânitîn.”
Hafizu : Korumak, muhafaza etmek, 

Alâ el salâvât : Bağlılık, itikatlar, yönelmeler, istekler, iman, 
hatırlamalar,

Ve el salâti : Bağlılık şuuru, her an hakka bağlı olma durumu,

Ve kûmû li 
Allah

: durmak, hep o halde hareket etmek, diri olan, 
halk, Allah

Kanitin : itaat, boyun eğmek, tecellilerin sahibine teslim 
olmak

Meâli: Hakk’a olan yönelmenizi, imanınızı, saygınızı muha-
faza edin ve her an Hakk’a bağlı olma şuuruyla hareket edin 
ve tüm tecellilerinin Allah’a ait olduğunu bilip, hep o hâlde 
hareket edin.

Tevbe Sûresi 99: “Ve minel arâbî men yuminu billâhi vel 
yevmil âhıri ve yettehızu mâ yunfiku kurubâtin indallâhi ve 



179

salavâtir resûl e lâ innehâ kurbetun lehum se yudhıluhumul-
lâhu fî rahmetihî innallâhe gafûrun rahîm.”
Ve min el Arâbi : Bedevi, gezip dolaşan, arayan, 

Rabbe bağlı olan, 
Men yumini bi Allah : Kim, kimse, iman eder, Allah 
Ve el yevmi el âhıri : Sonunda, 
Ve yettehızu : Edinir, kabul eder, sığınır, sarılır, 
Ma yunfiku : Şey, ne, değil, infâk, vermek, 
Kurubâtin inde Allah : Yakınlıklar, katında, ona ait olan, 

Allah 
Ve salâvâti : Her şeyiyle hakka yönelme, hakka 

bağlılık, 
El Resûli : Resûl, hakikati gösteren, 
E la innehâ kurbetun lehum : Öyle değil mi, gerçekten o, yakınlık, 

onlar, 
Se yudhılu-hum : Dâhil olma, girme, onlar, 
Allah fî rahmeti-hi : Allah, içindeki, rahmet, o, kendi, 
İnne Allâh gafur : Muhakkak ki Allah, mağfiret, 

temizleyen, 
Rahîm : Rahim olan, varlığı özünden var 

eden,

Meâli: “Bedenlerin Râbbine-Zâtına eren kimseler, Allah’a 
ve sonlarına inanırlar ve hakikatlere sarılırlar, edindikleri şey-
lerden verirler, Allah’a olan yakınlığı bilirler ve resûlün her 
şeyiyle her zaman Hakk’a yöneldiğini anlarlar. Onların; o ha-
kikatlere dâhil olması, kendilerindeki Allah’ın rahmetini an-
laması, doğrusu o yakınlık değil midir? Muhakkak ki Allah lü-
tuflarını tertemiz sunandır, tüm varlığı özünden var edendir.”

Bu bölümde geçen, Arâbî, Rabbe bağlı olan demektir.
Yâni bedenin Zâtı olan Rabb makamına erişmiştir.
Her varlıkta o varlığın sahibi Rabb boyutudur.
Rabb boyutu, Allah’ın bir varlıktaki esmasıdır.



180

Rabb; varlık boyutundaki her varlığın bedeninde olan Al-
lah’ın işleyişi, tecellileri boyutudur.

Allah’ın varlığı vücûdlandırma boyutu “Rabb” boyutudur, 
“Rabb” esmâsıdır.

Kâinatı var edeni, yöneteni Allah olarak değerlendirirsek, 
bir varlığı yaratan, onu yöneten ise Allah’ın Rabb boyutudur.

Yâni bir varlıktaki Allah’ın esması Rabb’dır.
Tüm varlıktaki bütünsel esma Allah’tır.
Allah’ın bizleri vücûdlandırması, vücûdlarımızı bir şekil 

içinde terbiye ederek, açığa çıkarması, Allah’ın Rabb esmâsıdır.
“Rabbim Allah’tır” denilmesi, vücûdumun sahibi Allah’tır 

anlamındadır. 
Tüm âlemlerin sahibi Allah’tır, Allah’ın bir vücûddaki sa-

hipliği Rabb’dır. 
Onun için, bir evin sahibine de “Rabbü’l dâr” denir.
Bir malın, bir mülkün, bir sermayenin sahibine de “Rab-

bü’l mâl” denilir.
Rabbim kelimesi, efendim anlamında da kullanılmıştır.
İnsanın bedeninin efendisi Allah’tır, bedendeki Allah’ın 

efendi boyutu Rabb’dır.
Rabb; 
Bedeni oluşturan, bedeni işleten, bedenin Zâtı…
Beden boyutundaki Allah’ın işleyişi…
Vücûdlandıran, şekillendiren, biçimlendiren…
Terbiye eden, yâni bedeni en ince bir biçimde şekillendi-

ren, anlamlarına gelir.
Şöyle düşünelim, bir tohumda Rabb esması gizlidir.
Ne zaman tohumdan ağaç adım adım açığa çıkmaya baş-

lar, işte Rabb esması orada tecelli eder. 



181

Allah, Rabb esmasıyla, ağacı şekillendirir, terbiye eder, iş-
letir, sıfatlandırır.

İşte, kişinin vücûdunu şekillendiren, yâni kişiyi vücûdlan-
dıran ve her an o vücûdda işleyişiyle kendini gösteren, vücûdu 
tutan, Allah’ın kişideki adı Rabb’dır.

Her vücûdu tutan Allah’ın vücûd boyutundaki karşılığı 
Rabb’dır. 

İşte Tevbe Sûresi 99. âyette geçen; “Ve minel arâbî men yu-
minu billâhi” Allah’a iman eden kimse, Rabb hakikatine eren 
kimsedir, diye bildirilir.

Her varlığın kendinde varlığın Zâtını gören kimse, Allah’a 
iman etmiş olan kimsedir.

Yine bu âyette belirtildiği gibi salâvât makamına eren 
kimse, bedenin Zâtı olan Rabbe bağlanmıştır.

İşte o kimse, kurbiyet makamına ermiş kimsedir. 
İşte o kimse “yevmil âhıri ve yettehızu mâ yunfiku” her 

şeyin her an bir sona aktığını bilir.
O son Allah’ın âhir boyutudur.
O kimse infâk içinde olan kimsedir.
İnfâk, her varlığın Allah’a nispet edilmesidir.
Her varlığın Allah’a ait olduğunun idrakidir.
İnfâkın zıddı nifâktır. 
Nifâk içinde olmakta münafıklıktır.
İnfak; varlığından geçmek, varlığını bağışlamak yâni varlı-

ğının sahibinin Allah olduğunu bilip sahibine teslim etmektir.
Nifak; ikilikte kalmak, ikiyüzlü, arabozuculuk, ara açıl-

mak, iki yuvalı, içi başka dışı başka, hep ikilik üzere olan, Al-
lah ile arasına kendi varlığını koymak demektir.

İşte bu âyetin açılımında salâvât; 
Varlığın ardında varlığın Zâtını görmektir.



182

Her an O Zâta teslimiyet içinde olmaktır.
O Zâtın Allah olduğunu bilmektir.
Allah’a iman içinde olmaktır.
Her şeyin Allah’tan geldiğini, Allah’a döndüğünü görmektir.
Kurbiyet içinde olmaktır.
İnfak içinde olmaktır.
Resûl makamının ûlvîyetine ermektir. 



183

AHZÂB SÛRESİ 56. ÂYETİNİN TEVİLİ

Ahzâb Sûresi 56. âyeti, müellifler tarafından hep farklı 
meal edilmiştir.

Allah ve meleklerinin nebîsine salât-namaz kıldıkları id-
dia edilmiştir.

Bazı müellifler, Allah ve meleklerinin nebîsine destek ol-
dukları şeklinde meâl etmişlerdir.

Bazıları salavât ederler şeklinde meâl etmişlerdir.
Diyanet eski meâlinde överleri yeni meâlinde salât eder-

ler diye meal etmiştir.
Ahzâb Sûresi 56. âyette üç yerde sallu kelimesi geçer. 
Ahzâb Sûresi 56: “İnnallâhe ve melâiketehu yusallûne alen 

nebîyyi yâ eyyuhellezîne âmenû sallû aleyhi ve sellimû teslîmâ.”
İnne Allah : Muhakkak ki Allah, Allah’a 

Ve melâikete hu : Kuvveler, her varlıktaki güç, 

Yusallune : Bağlıdırlar, temizlik, birlikte, bir bağlılıkta, 

Alâ el nebîy : Haber veren, bildiren, nebîler, hakikati 
bildiren,

Ya eyyuha ellezine 
amenu

: Ey iman edenler, 

Sallu aleyhi : Bağlanın, temizlenmek, birleşin, birlik 
içinde, ona, 

Ve sellimu : Selamet, barış, huzur, teslimiyetle gelen 
kurtuluş, 

Teslimen : Teslim olmak, bütün varlığıyla teslimiyet 
içinde olmak, 



184

Meâli: “Nebîler, muhakkak ki Allah’a ve O’nun tüm var-
lıktaki gücüne tertemiz bağlıdırlar. Ey iman edenler! Siz de 
O’na tertemiz bağlanın ve bütün varlığınızla teslim olup, se-
lamet içinde olun.” 

Bahaeddin Sağlam Meali: Şüphesiz Allah ve melekleri, Pey-
gambere rahmet indirirler: (Onu desteklerler.) Ey iman eden-
ler! Siz de, ona rahmet duasını okuyun (onu destekleyin) ve 
ona selam verin!

Bayraktar Bayraklı Meali: Allah ve melekleri peygambere 
destek oluyorlar. Ey iman edenler! Siz de peygambere destek 
olunuz, ona yürekten bağlılığınızı ifade ediniz.

Diyanet İşleri Meali (Eski): Şüphesiz Allah ve melekleri 
Peygamberi överler: Ey inananlar! Siz de onu övün, ona salât 
ve selam getirin.

Diyanet İşleri Meali (Yeni): Şüphesiz Allah ve melekleri 
Peygamber’e salât ediyorlar. Ey iman edenler! Siz de ona salât 
edin, selâm edin.

Diyanet Vakfı Meali: Allah ve melekleri, Peygamber’e çok 
salevât getirirler. Ey mü’minler! Siz de ona salevât getirin ve 
tam bir teslimiyetle selam verin. 

Mehmet Okuyan Meali: Allah ve melekleri, Peygamber’e 
(salât) ediyorlar (destek veriyorlar). Ey iman edenler! Siz de 
ona (salât) edin (destek verin) ve tam teslimiyet gösterin!

Mustafa İslamoğlu Meali: Elbette Allah ve O’nun melekleri 
Nebî’yi desteklerler. Ey iman edenler! Onu, siz de destekleyin! 
Ve onu her tür şaibeden ve ithamdan uzak tutun!

Süleyman Ateş Meali: Allah’ı ve melekleri, Peygambere sa-
lat etmekte(onun şerefini gözetmeğe, şanını yüceltmeğe özen 
göstermekte)dir. Ey inananlar, siz de ona salat edin, (onun 
şanını yüceltmeğe özen gösterin); içtenlikle selam edin (ona 
esenlik dileyin).



185

Âyeti incelediğimiz zaman, iman edenlere Allah’a nasıl tes-
limiyet içinde olacağı bildirilir.

Nebîler örnek verilerek, siz de Nebîler gibi teslimiyet içinde 
olun diye bildirilir.

Çoğu müellif, Allah’ın ve meleklerin Nebîsine namaz kıl-
dığı şeklinde çeviri yapar.

Oysa âyeti dikkatlice incelediğimizde başka bir anlam vardır.
Allah’ın nebîsine namaz kılması diye çevrilmesi ne kadar 

doğru olabilir?
Oysa orada yatan, iman edenlere olan bir sesleniştir.
İman edenlere şöyle bir sesleniş vardır.
Nebîler, Allah ve meleklerine her an bağlılık içindedirler.
Nebîler, her an Allah’a ve her varlıktaki kudretine tesli-

miyet içindedir. 
Burada meleklerden maksat, her varlıktaki Allah’ın kuv-

veleridir.
Her varlık Allah’ın kudretiyle sarılıdır.
Her bir varlığı tutan gücün, kuvvenin adı melektir. 
Melekût boyutunu inceleyelim.
Meleklerin esmalar ve sıfatlar ile bağlantısını inceleyelim.
O zaman Nebîlerin Allah’a ve meleklerine olan bağlılığını 

anlayabiliriz.
Rûh üflenmeden önce, tüm melekler rûh boyutunda bâtın idi.
Rûh üflendi, üflenen rûh melekleşti, tüm melekler rûh’da 

secde hâlinde idi.
Her melek, özünde kendine has esma taşır.
Esmalar da birer melektir.
Her esma, melek boyutunda secde hâlindedir.
Secdede olan melekler, üflenen rûh ile birlikte esmalarını 

açığa çıkarmaya başlar.



186

Görünen her varlık, meleklerin esmaya dönüşmüş, elbise 
giymiş boyutudur.

Her varlık, kendi esmalarına secde hâlindedir.
Her varlık Allah’ın sıfatlar boyutudur.
Her sıfat, meleklerle kuşatılmıştır.
Melek, rûhun kendine ait olan kuvveleridir.
Rûh, Allah’ın zâtında ve sıfatlarında melek esmasıyla vü-

cûd bulur.
Her bir varlıktaki kuvveler melekler sırrıdır.
O kuvveler, taşıdığı esmaları, beşer boyutuna olan bir akış 

içinde açığa çıkarmaya başlar, varlık elbisesine döner.
Melek; zerreden kürreye her varlığı tutan kuvveler, güç-

ler, Allah damlacıklarıdır.
Bedeni tutan da bir melektir, hücreyi tutan da.
Bir damla suyu da tutan bir melektir.
Okyanusu tutan da bir melektir.
Bir damla su diğer damla suyla birleştiğinde, iki melek ola-

rak kalmaz, iki melek birleşir tek melek olur. 
Melek, mâlik, mâlikane, mülk, mal, melâike, meleke aynı 

kökten gelen kelimelerdir.
Bu kâinat Allah’ın mâlikanesidir.
Allah mâlikanesini, meleklerle idare eder.
Melek; güç, kuvve, kuvvet, kudret, anlamındadır.
Melek, üflenen rûhla birlikte, kendinde olan işaretleri bir 

bir açığa çıkarmaya başlar, yâni esmalar boyutuna dönmeye 
başlar.

Melek, henüz beşerî elbise giymemiş olan kuvvelerdir.
Beşerî elbise giymesi için, esmasal boyuta akması gerekir.
Her varlığın esmasal boyutu vardır.
Her esmanın, kendine mahsus taşıdığı, has özellikleri vardır.
Esmaların sırrı sıfatları açığa çıkarır.



187

Sıfatlardaki tecelli esmaların tecellisidir.
Esmaların tecellisi, meleklerin semâsıdır.
Rûh’da olan tüm melekler, Mâlik olana aittir.
Mâlik olan da Allah’tır.
Mâlik, tüm mülkün sahibi demektir.
Esmȃ “sema-smy- سْمَا” kökünden gelir. 
Sema, semi, ism, esma, aynı kökten gelen kelimelerdir. 
Esma; “أسما- Elif ve sema-semi” kelimesinin birleşimiyle yazılır. 
Burada “Elif” rûh boyutunu işaret eder.
Sema, varlığın esmasal boyutuna işaret eder.
Esma; isimler, adlar, işaretler, belirtiler demektir.
Her meleğin, kendine has olan işaretleri göstermesi, es-

masal boyuttur.
A’râf Suresi 180: “Esmâul husnâ.”
“Ve lillâhil esmâul husnâ-isimlerdeki tüm güzellikler Al-

lah’ındır.”
Varlıktaki tüm esmalar, Allah’a ait olan güzellikleri, de-

ğerleri, taşır.
Esma; varlıktaki Allah’a ait olan sonsuz işaretlerdir, de-

ğerlerdir.
Varlık, rûhdan duyduğu, aldığı mesaja göre şekillenir.
Rûh boyutunda, tüm melekler, tüm esmalar, tüm sıfatlar, 

tüm varlık secde hâlindedir, yâni bir birlik içindedir. 
Rûh boyutunda olan melekler, secdeden rükûya, rükûdan 

kıyama olan bir akış içinde hareket eder.
Melek boyutundan, varlık boyutuna olan akış esmalar bo-

yutuyladır. 
Her melek, kendi özünde olan esmaları açığa çıkarır.
Örnek vermek gerekirse:
El Câmi esması; cümle varlığı bir arada tutan meleğe işa-

ret eder, 



188

El Hâfız esması; her varlığın özünde olan, sırları, nitelik-
leri muhafaza eden meleğe işaret eder. 

El Vâlî esması; her vücûdu tutan, idare eden, yöneten, zât 
meleğine işaret eder. 

El Hâdi esması; hidâyet meleğine işaret eder.
El Râb esması; her varlığın vücûdunu tutan Zât meleğine 

işaret eder.
Her kişinin vücûdu, melekût âlemidir.
Her kişinin vücûdu, esmalar şehridir.
Her kişide, hangi melek, hangi esma batındır, hangi melek 

hangi esma zahirdir bilinmesi gerekir. 
Her kişinin yaptığı eylemler, ona kodlanmış isimlerin so-

nucudur.
Esma boyutu, melek boyutu birbirine bağlıdır.
Rûh üflenir, melekler açığa çıkar.
Açığa çıkan melekler, kendi özlerinde olan esmaları bir 

bir açığa çıkarır.
Açığa çıkan esmalar şekillenir, sıfatları ve vücûdları açığa 

çıkarır. 
İşte görünen her varlık, esmaların beden giymiş boyutlarıdır.
Her esma ve her melek iç içedir, özünde sırlar ve mesaj-

lar taşır.
Ârif olan kişi;
Varlığa eşya olarak bakmaz, esma olarak bakar.
Her esmanın ardında, müsemmasını görür.
Müsemmanın da Allah olduğunu görür.
Toplumda esma çekmek diye bilinen şeyin aslı, varlıktaki 

esma boyutuyla birleşmektir. 
Dil ile esma çekmek, gönül boyutunda esma ile birleşmek 

olmalıdır. 



189

Toplumda, Allah’ın 99 esması diye bilinen şey tekrar tek-
rar araştırılmalıdır.

Allah’ın esmalarını 99 la sınırlamak, Allah’ın yüceliğini sı-
nırlamaktır.

Allah’ın 99 esması değil, sonsuz esması vardır.
Zaten zamanında âriflerin 99 demesi, çokluk, sonsuz an-

lamındadır. 
Bu rakamsal bir 99 değil, esmaların çokluğu anlamındadır. 
Görünen her varlık sûretiyle de sîretiyle de, esmaların te-

cellileridir. 
Her insanın vücûdu, melekler ve esmalar şehridir. 
Her varlığın ayrı ayrı şekillenmesi, esmaların tecellisidir. 
Melek boyutu, esma boyutu, varlık boyutu, her an Allah’a 

secde hâlindedir.
Her esmanın kendi içinde nice akışı vardır, nice yüksek 

enerjisi vardır.
Esmanın enerji akışı varlık olarak şekillenmeye dönüşür.
Her varlığın birbirine akışı, etkisi vardır.
Bu akışta, bu etkide esmaların birbirine mesaj aktarmasıdır.
Allah’ın bâsir esması, insanda görme olarak tecelli eder.
Allah’ın semî esması, insanda işitmek olarak tecelli eder. 
İnsan, Allah’ın esmalarını taşır.
İnsan, Esmâü’l Hüsnâ’dır.
İnsan, sonsuz sırları taşıyan, esmalar şehridir, melekler 

şehridir.
İşte hakikate erişen kimse, tüm varlığın birliğini görür.
Varlıktaki sıfatların bir Zâta bağlılığını görür.
Varlığın nitelikleri sıfatlar boyutudur.
Tüm sıfatlar Allah’ın zâtına bağlıdır, secde hâlindedir.
Meleklerin rûha secdesi, varlıktaki tüm kuvvelerin tek 

kudrete olan bağlılığıdır.



190

Hakikate erişen kimse, Nebîlik makamıyla müşerref olur.
Nebîlik makamına erişen kimse, her an Allah’a bağlılık 

içindedir.
Allah’ın tüm varlıktaki kudretine bağlılık içindedir.
Her zerrenin taşıdığı kuvve, Allah’ın kudret tecellisidir.
Ahzâb Sûresi 56. âyette geçen, yusallû salât öncesi bir ma-

kamdır.
Varlığından geçip Allah’ın ûlvîyetine tertemiz teslim ol-

maktır.
Musalla taşı da aynı kelimeden gelir.
Musalla taşı, varlığından geçmiş, nûraniyete ermiş kimse-

lerin teslimiyet boyutudur.
Nasıl ki musalla taşına ölüler yatırılır.
Yâni varlığından geçmiş Allah’a teslimiyet içinde olanlar 

yatırılır.
İşte sallu boyutu da fenâfillah boyutudur.
Allah’ın ûlvîyetinde bedenlerinden geçenler, bir üst ma-

kam olan salât boyutuna ererler.
Ve onlar her an Allah’a bağlılık içinde olurlar.
İşte bunun için âyette, “İnnallâhe ve melâiketehu yusal-

lûne alen nebiyi” Nebîler yâni hakikate erenler her an Allah’a 
ve O’nun varlıktaki gücüne tertemiz teslim olmuşlardır.

Âyette devamla; “yâ eyyuhellezîne âmenû sallû aleyhi ve sel-
limû teslîmâ” ey iman edenler siz de Nebîler gibi Allah’a terte-
miz bağlanın ve her an teslimiyet içinde olun diye bildirilmiştir.

Bu âyete “Allah ve melekleri nebîye salât-namâz kılarlar” 
diye meâl edildiğinde bambaşka bir anlam karşımıza çıkıyor.

Bu âyeti bazı Kâmil kimseler, “Allah ve melekleri nebîye 
namaz kılarlar” demekle, Allah’ın varlıktan nitelikleri, işleyişi, 
zâtı birlik içinde tecelli eder, anlamında yorum yapmışlardır.

Nebî, nebat kelimesi ile bağlantılıdır.



191

Nebat varlığın kendisidir.
Nebat, Allah’ın özünden açığa çıkmış halk boyutudur.
Allah, hakikatini nebî boyutundan yâni varlığın nebat bo-

yutundan bildirir.
İnsan da topraktan bir nebât gibi yaratılmıştır.
Bu Nûh Sûresi 17. âyette belirtilir.
Nûf Sûresi 17: “Vallâhu enbetekum minel ardı nebâtâ.”

Ve Allah enbete kum : Allah, yetiştirdi, bahar, yeşillendi, çıkardı, 
siz,

Min el ardı : Yeryüzünde, topraktan, 

Nebaten : Nebat, bitki,

Meâli 1: “Allah sizi topraktan, bitki bitirir gibi çıkardı.”
Meâli 2: “Allah sizi yeryüzünde hakikati gösteren bir şe-

kilde açığa çıkardı.”
Meâli 3: “Allah sizi topraktan bir nebat bitirir gibi ortaya 

çıkardı.”
Meâli 4: “Siz bedeninizde, Allah’ın hakikatlerini taşıyor-

sunuz. Sizin beden toprağınız Allah’ın bilgileri ile doludur.”
Âyette belirtilen muhteşem hakikat, insan Allah’ın haki-

katlerini gösteren canlı bir kitaptır.
Bir nebîdir, bir nebattır.
İnsan hakikat şehridir, o şehirde şehrin sahibi vardır.
İnsan vücûdu Allah’ın hakikatlerini gösteren apaçık bir 

fihristtir.
İnsan vücûdunda Allah’ın, A’dan Z’ye tüm hakikatleri vardır.
Her insan Allah’ın kendi özünden süzülüp geldi ve Allah’a 

ait hakikatleri getirdi.
Kendi vücûd kitâbını okuyan, muhakak ki nice hakikat-

lere erişecektir.



192

İsrâ Sûresi 14: “Ikra kitâbek kefâ bi nefsikel yevme aleyke 
hasîbâ.”

Meâli: “Oku, kendini tanımak için kendi vücûd kitâbın sana 
yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama içinde ol.” 

Âyette ne güzel belirtilmiş.
İnsan kendi vücûd kitâbını okumalıdır.
Allah ile aradığı tüm soruların cevabı kendi vücûd kitâbında 

vardır.
Allah her varlığı ve her insanı kendi özünden halk etmiştir.
Ve her insan Allah’ın Nebîlik boyutunu taşır.
Yâni Allah’ın hakikatlerini gösteren bir şekilde halk edil-

miştir.
İşte Allah, Nebîler, melekler hepsi bir birbirine secde için-

dedir.
Allah ile Muhammed’i gördüm bir vücûd denilmesinin hik-

meti, Halk ve Hakk’ın birliğidir.
Deniz ve damlalar birbirine secde hâlindedir. 
İşte Nebîlik hakikatine erişen kimse, tüm varlığın birli-

ğini görür.
Ağaçların yaprakları, dalları, çiçekleri, meyveleri ağaca 

secde hâlindedir.
İşte tüm bu âlemde Allah’ın zâtına bağlılık içindedir.
Bunu anlayan kimse Nebîlik makamının şuuruyla bakar.
Her bir varlık yâni nebat, Nebîlik makamını taşır.
Onun için nebî ve nebât aynı kelime kökünden gelir.
Varlığın hakikatini bilebilmek için benlik egosundan kur-

tulmak gerekir.
Ben benim diyen kimse sallû boyutuna eremez.
Sallû boyutuna eremeyen kimse, salât boyutuna eremez.
Sallu, salâh birbirine bağlıdır.



193

İşte Nebîlik boyutuna erenler, âyette belirtildiği gibi “Al-
lah’a ve O’nun tüm varlıktaki gücüne tertemiz bağlıdırlar.”

İman etme hakikati de budur.
İslâm olma hakikati de budur.
İslâm makamına erenler selamete ermişlerdir. 
Ezan bu hakikati duyuran bir sunumdur.
Ezanda geçen salâh, sallu kelimesinden gelir.
Şimdi ezandaki sırları inceleyelim.



194

EZANDAKİ 7 MAKAM 

Ezandan insanlığa sunulan sırlar nedir?
Ezan nasıl bir ûlvîyeti duyurur?
Ezanın gizlediği 7 makâm nedir?
Günde 5 defa okunan ezan bize ne mesajlar veriyor?
Ezan hangi makâmlara kapı açıyor?
Neden “Ezan-ı Muhammedî” denir?
Amaç, gönül kulağıyla her varlıkta her an okunan ezanı 

duymaktır.
Amaç, her varlıktan her an seslenen Zâtın sesini duymaktır.
Amaç, her varlıktaki her an seslenişin “zikrAllah” oldu-

ğunu bilmektir.
Ezan; ilan etmek, bildirmek, seslenmek, çağrı yapmak, da-

vet etmek, vaiz olan, yetkili olan, gibi anlamlara gelir.
A’râf Sûresi 44: “Fe ezene muezzin.” 
Meâli: “Ezan, müezzinin bildirisidir.”
Ezan yetkili olanın duyurusudur.
Yûsuf Sûresi 70: “Ezan muezzinun.”
Meâli: “Seslenen seslendi.”
Müezzin olan duyurdu.
Her varlıktan Allah ezanını okur.
Her varlıktan Allah kendini bildirir.
Her varlıktan Allah her an müezinlik yapar.
Günde 5 defa okunan ezanı bizzat Hazreti Muhammed dü-

zenlemiştir.



195

Ezanı, Abdullah bin Zeyd’in ya da Ömer bin Hattab’ın rü-
yasında gördüğü öyle düzenlendiği söylentileri gönüle doğru 
gelmiyor.

Ezan, Hazreti Muhammed’in insanlığa Tevhîd hakikati-
nin duyurusudur. 

Çünkü mânâların derinliğini ancak O işaret edebilir.
İnsanlığa günde 5 defa okunan ezan, Tevhîdi makamların 

hatırlatılmasıdır.
İnsanlığa günde 5 defa Allah lafzı duyurulur.
İnsanlığa şahitlik hakikati duyurulur. 
Neden ilk başta 4 defa “Allâh-ü Ekber” denir.
Sonra 2 defa “Allâh-ü Ekber” denir.
Ve diğerleri neden 2. 
“Lâ ilâhe İllAllah” 1 defa söylenir.
Ezan şöyledir.
“Allâh-ü Ekber” 
“Allâh-ü Ekber” 
“Allâh-ü Ekber” 
“Allâh-ü Ekber” 
“Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah” 
“Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah”
“Eşhedü enne Muhammeden Rasûlullah” 
“Eşhedü enne Muhammeden Rasûlullah” 
“Hayye ale’s-salâh” 
“Hayye ale’s-salâh”
“Hayye ale’l-felâh” 
“Hayye ale’l-felâh”
“Allâh-ü Ekber” 
“Allâh-ü Ekber”
“Lâ ilâhe İllAllah” 



196

Ezanda, ilk dönemde “Hayye ale’l-felâh”tan sonra “Hayye 
alâ hayri’l-amel” (Hayırlı amel üzere olun) bölümü de olduğu 
iddia edilir. 

Bunu halife Ömer çıkardı denilir. (Bahrânî, VII, 438).
Ezan 7 bölümden oluşur.
7 makamı işaret eder.
1. bölüm: 4 kez söylenen, “Allâh-ü Ekber” 
2. bölüm:2 kez söylenen, “Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah”
3. bölüm: 2 kez söylenen, “Eşhedü enne Muhammeden 

Rasûlullah” 
4. bölüm: 2 kez söylenen, “Hayye ale’s-salâh”
5. bölüm: 2 kez söylenen, “Hayye ale’l-felâh”
6. bölüm: 2 kez söylenen, “Allâh-ü Ekber” 
7. bölüm: 1 kez söylenen “Lâ ilâhe İllAllah” 
Ezandaki 7 bölüm, 7 İlm-i Tevhîd makamına işaret eder.
1. bölümdeki 4 “Allâh-ü Ekber”
Ekber; yüce olan, ulu olan, kudretli olan, kebir olan, anla-

mında kullanılan bir kelimedir.
Genelde “Allâh-ü Ekber” Allah en büyüktür, diye meâl edilir.
Bu pek gönüle uymuyor.
En büyük dersek, bunun küçüğü de mi var gibi bir kıyas-

lama içine düşülebilir.
“Allâh-ü Ekber”; ekber olan, yüce olan, her varlıkta cümle 

âlemde yüceliğini gösteren Allah’tır demek daha gönüle uy-
gun düşüyor.

Peki, ezanda ilk başta, neden 4 kez “Allâh-ü Ekber” deniliyor. 
3 değil ya da 5 değil neden 4.
İlm-i Tevhîd derslerinde, Allah’ın varlıkta 4 boyuttaki yü-

celiği işaret edilir. 
Bunlar nedir dersek?
1. Allah-ü Ekber, Allah’ın zikir boyutuna işaret eder.



197

Varlıktaki sesleniş, nefes, frekans, tını, dediğimiz zikrAl-
lah boyutudur.

Her varlıktan her an seslenen Allah’tır. 
Her varlıktan gelen kelâm Allah’ın zikridir.
İşte ilk Allah-ü Ekber, Allah zikriyle yücedir duyurusudur.
2. Allah-ü Ekber, Allah’ın fiil boyutuna işarettir.
Allah her varlıkta fâil olandır.
Her varlıktaki fiil Allah’a aittir. 
Her varlıkta her an hiç durmadan fiiliyle fâil olan Allah’tır. 
Allah fiiliyle yücedir.
İşte ikinci Allah-ü Ekber, Allah fiiliyle yücedir duyurusudur.
3. Allah-ü Ekber, Allah’ın sıfatlar boyutuna işarettir.
Her varlıktan her an sıfatlarıyla tecelli edip duran Allah’tır. 
Allah sıfatlarıyla yücedir.
Sıfatlar boyutu, sıfat-ı subutiye boyutudur.
Allah tüm varlığı sıfatlarıyla kuşatmıştır.
Bunlar; “Hayat- İlim- İrade- Semi- Basar- Kudret- Kelâm”dır.
İşte üçüncü Allah-ü Ekber, Allah sıfatlarıyla yücedir du-

yurusudur.
4. Allah-ü Ekber, Allah’ın zât boyutuna işarettir.
Her varlığı zâtı ile tutan Allah’tır. 
Zâtı mutlak olan, zâtıyla yüce olan Allah’tır.
Allah zâtıyla her bedeni tutar.
Tüm bedenlerini tutan vücûd Hakk’ındır. 
İşte vücûdu mutlak odur.
İşte bu âlem bir ağacın gölgesine benzer. 
Ağacın gölgesi inkâr olunmaz, yerde siyah bir şey görünür 

ama kendi vücûdu yoktur. O gölge ağacın vücûdu ile durur.
İşte bu âlemdeki varlıklar gözümüze görünüyor, ama kendi 

vücûdları yoktur. 
Hakk’ın Zâtının gölgesidir. Hakk’ın Zâtı ile dururlar.



198

İşte bu makamda her şey her an fânidir. Zâtı mutlak bâkidir. 
İşte dördüncü Allah-ü Ekber, Allah zâtıyla yücedir duyu-

rusudur.
İlk 4 dersin şuhûduyla bu Kâinatta her varlıkta her an yü-

celiğiyle tecelli edenin Allah olduğu işaret edilir. 
İsrâ Sûresi 111: “Ve kebbir hu tekbir.” 
Meâli: “Ve O’nu O’nun yüceliğiyle yücelt.”
2. Bölüm: 2 kez söylenen, “Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah” du-

yurusunda şu hakikat belirtilir. 
Edindiğiniz ilâhı yok edin, ancak Allah’a şahit olun.
Kendinizi ilah edinmeyin.
Allah’a şahit olun.
Bir kişi ilâh nedir, hevâsını ilah edinmek nedir bunları bil-

diğinde hevâsından geçer ve ilâh edindiği şeyleri terk eder ve 
Allah’a şahit olma sırrına vakıf olur.

Furkân Sûresi 43: “E raeyte menittehaze ilâhehu hevâh.”
Meâli: “Hevâsını ilâh edineni gördün mü?”
Hevâsını ilâh edinen bizler hevâmızı terk etmeden, edin-

diğimiz ilâhları yok etmeden, Allah hakikatine şahit olamayız.
Şahitlik sırrı, şehitlik sırrıdır, yâni kendi varlığından geçme 

sırrıdır. 
Edindiğimiz ilâhı yok etme sırrı lâ ilahe duyurusudur. 
İnsan zannında var ettiği Tanrı inancını yok etmelidir.
Toplumda ateistlik denilen şey iyi anlaşılmalıdır.
Ateist, Allah’ı reddeden değil, atalardan öğrendiği şahit ol-

madığı bir Allah inancını reddetmektir. 
Çünkü görmediği, bilmediği bir Allah’ı reddetmek, red-

diye olamaz.
“Lâ ilâhe” bölümü, zannına göre bir Allah inancı yok açı-

lımıdır, yâni atalarımdan gelen, atalarımın anlattığı gibi bir 
Allah yok.



199

“İllâ Allah” açılımı ise, her varlıkta âyetleriyle, sonsuz de-
lilleriyle kendisini gösteren Allah’a şahit olma sırrıdır.

Edindiği ilâhı yok etmeden, yâni atalarından gelen inan-
dığı, ama hiç şahit olmadığı Allah inancını terk etmeden “İllâ 
Allah” boyutu açılmaz.

Neden 2 kez, “Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah” denir dersek?
Görünen ve görünmeyen boyutları ile 2 boyutta da Allah’a 

şahit olma sırrıdır.
Tenler boyutunda ve cânlar boyutunda Allah’a şahit olun-

malıdır.
Yâni “Huvel bâtın, huvel zâhir” hakikatidir. Hadîd Sûresi 3.
Yâni görünen varlığın zâhirinde de ve bâtınında da ” Hakk 

zâhir Hakk bâtın” şehadeti vardır.
Zâhir ve bâtın boyutları çok iyi değerlendirilmelidir.
Yâni bir talebe bu görünen varlığın hem dış yüzünü hem 

iç yüzünü bizzat tecellileriyle ihâta eden Allah’tır hakikatine 
şahit olur. 

Yâni buradaki şahitlik iki cihetten de şahit olma hakikatidir. 
İki şehitlik makamından geçmeyen kimseye bu makam 

açılmaz.
Bu iki bölümün farklı açılımları da vardır.
3. bölüm: 2 kez söylenen, “Eşhedü enne Muhammeden Rasû-

lullah” hakikati ise Muhammed boyutunun işaretidir.
Muhammed boyutu nûr boyutudur. 
Muhammed boyutu, hamd boyutudur, sıfatlar boyutudur, 

halkiyet boyutudur.
Nûr boyutunun “Hakk ve Halk” boyutları vardır.
2 kez söylenmesindeki sır ise yine Halk boyutu ve Hakk 

boyutunun açılımıdır.
Hakk bir damla ise Halk sonsuz damlalardır. 
Ve hepsi de tek deryadır.



200

Bu boyut; her varlıkta ve cümle varlıkta nûruyla âlemi sa-
ran Allah’ın Muhammed boyutudur. 

Halk hakikati olan Muhammed, zâhiriyle bâtınıyla nû-
runu gösterir. 

Nûr süresinde” nûr âla nûr” buna işaret eder
4.bölüm: 2 kez söylenen, “Hayye ale’s-salâh” namaza çağrı 

diye çevrilir.
Oysa orada “salâh” vardır.
Salât da salâh da aynı kökten gelen kelimelerdir.
Ve birbirini tamamlar.
Salâh olmadan “dâimi Salât” olamaz
İşte yukarıda belirtilen salli boyutu salâh boyutu ile ala-

kalıdır.
Salâh; sulh, ıslâh olmak, rahatlık, yenilenmek, temizlen-

mek, iyi olmak, iyi hal üzere bulunmak, durumu düzeltmek, 
uygun olmak, anlamında kullanılır.

Islâhat kelimesi de buradan gelir.
Kendi varlığından soyunmak, Hakk’ın nûr elbisesini gi-

yinmek.
“Hayye ale’s-salâh”; ıslâh olun, yenilenin, varlık elbisenizi 

terk edin, nûr elbisenizin farkına varın, gibi çevirebiliriz. 
Yâni; varlığın zâhiri ve bâtını yönüne bakıp şekil görme-

mek, sûret görmemek.
Varlık; sûret ve sîret boyutuyla, her iki cihetiyle de, bizzat 

Hakk’ın nûru ile sarılıdır. 
5. bölüm: 2 kez söylenen, “Hayye ale’l-felâh.”
Felâh; kurtuluşa eren, öze eren, felâhta dâim olmak, fevz 

bulmak, necat bulmak.
İflâh oldu yâni kurtuldu buradan gelir.
Özü anlamak ve varlığın bir özden gelen bir açılım oldu-

ğunu anlamak, iflâh olmaktır.



201

Kurtuluş yâni iflâh olmak 2 boyuttur.
İlki kendi varlığından geçmek,”Fenâfillah” sırrına erişmek.
Sonra ise “Bekâbillah” zevkine erişmek. 
Felâh bulmak; cümle varlık, hem zâhir hem de bâtın boyu-

tuyla, her an Hakk’ın nûru ile hareket eder hakikatidir. 
Lokman Sûresi 5: “Ulâike alâ huden min rabbihim ve ulâike 

humul muflihûn.”
Meâli: “İşte onlar, kendilerini vücûdlandıranın dosdoğru 

yolu üzeredirler ve işte onlar Özü anlamış olanlardır.” 
6.bölüm: 2 kez söylenen, “Allâh-ü Ekber” hakikati ise 
Hakk ve Halk boyutları seslenişinin sırrıdır. 
Hakk cihetiyle ve Halk cihetiyle cümle âlemi ihâta eden 

Allah’ın yüceliğidir. 
Rûh boyutuyla ve nûr boyutuyla yüce olan Allah’tır.
7. bölüm: 1 kez söylenen “Lâ ilâhe İllAllah”
Çok mânâlar içeren bölümdür.
“Lâ” hiçlik boyutudur.
“İlla” heplik boyutudur.
Hepliğiyle hiçliğiyle sadece Allah.
Allah, hem ehâd hem de vâhîd yönüyle tekdir.
Bu cümle Kâinat O’nun tekliğini gösterir.
Âl-i İmrân Sûresi 2: “Allâhu lâ ilâhe illâ huvel hayyul kay-

yûm.” 
Meâli:“Allah’tan başka güç yoktur, O’ndan gayrısı yoktur, 

diri olandır, varlığı diri tutan sürüp gidendir.” 
İşte Ezan:
Ezan, görünen varlığın hakikatine ârif olmaya davettir.
Her varlıktan her an seslenenin Allah olduğunun işaretidir. 
Ezan, kendini bilmeye davettir.
Ezan, vücûdumuzdan gelen sesi duymaya davettir.



202

Allah ile birlikte olduğumuzun ve her an Allah’a teslimiyet 
içinde hareket etmenin şuurunda olmaya davettir. 

Ezan, hakikatlere ârif olmaya davettir.
Ezan, Allah nedir, bu hakikati bilmeye davettir. 
Şahitlik sırrına davettir.
Varlığımızdan geçmeye, Hakk elbisesini giymeye davettir.
Ezan. Hakk ile Hakk olmanın sırına vâkıf olmaya davettir. 
Ezan, Allah’a teslimiyete davettir. 
Ezan, her an secdede olmanın sırrına davettir.
Ezan, Muhammed boyutundan gelen bir sesleniştir.
Onun için “Ezan-ı Muhammedî” denir. 
Ezan, İlm-i Tevhîd makâmlarının işaretidir. 
Ezan 7 makama işarettir, 7 sıfata işarettir.
Fenâ ve Bekâ makamlarına işarettir.
“Lâ ilâhe İllAllah”



203

KIYAM RÜKÛ SECDE MAKAMI

Namazda kıyam, rükû, secde ederiz.
Beden olarak bunları yaparız.
Peki ya nedir bunların mânâları?
Kıyâm, rükû, secdenin makamı nedir, mânâsı nedir?
Kur’ânî mânâda secde nedir?
Kur’ân tüm varlığın Allah’a secde hâlinde olduğunu belirtir.
Peki, nedir hakikatte secde?
Biz hep alnımızı yere koymayı secde olarak biliriz.
Oysa Kur’ân; göklerde ve yerde ne varsa her şeyin Allah’a 

secde ettiğini belirtir.
Peki, nedir secde üzere olmak?
Kur’ân’da tarif edilen secde hakikati nedir?
“Secde Makamı” nedir?
Hakk ile Hakk olma makamı.
Damlanın deryaya karışma makamı.
Zamandan zamansızlığa geçme makamı.
Bedenden bedensizliğe geçme makamı.
Üflenen Ruh’a erme makamı.
Varlığından geçip aslına teslim olma makamı.
Semme VechAllah makamı.
Kur’ân’da her varlığın Allah’a secde ettiği belirtilir. 
Gölgeleri bile secde eder diye bildirilir. 
Her şey Allah’a secde hâlinde ise, bedenen bizim secde-

miz nedir?
Başımızı toprağa koymak mıdır secde?



204

Eski tarihlerde secde diye bilinen davranışa hep rastlıyoruz. 
M.Ö 5-6 bin yıllarında Mısır mitlerinde, tüm alemi yara-

tan, baş tanrı olan “Ra” ya, çocuklarının, “İsis, Osiris, Şu, Set, 
Geb”.... konuşurken secde hâlinde konuştukları yazılıdır. 

Şamanlarda, Azteklerde, Mayalarda ve birçok kültürde sa-
bah güneşin ilk toprağa değdiği yere secde ettikleri görülür.

Sümerlerde, Hintlilerde, Araplarda, Farisilerde tanrıları ile 
hep secde edilerek konuşulur. 

Vatikan’da rahipler Papa’yı selamlamak için secde ederler.
Papa, Baba demektir ve tanrıyı temsil eder.
Eski tarihlerde, Krallara, Padişahlara, secde etmek, ayak-

larına kapanmak şarttı.
İncelediğimizde görüyoruz ki secde denilen davranış her 

toplumda vardır.
Toprağa eğilmek, ayaklara kapanmak anlamına geliyor.
Peki, Kur’ânî mânâda secde nedir?
Kur’ân bizlere her varlığın secdesinden bahseder.
“Göklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve istemese de 

ve onların gölgeleri dâhil, sabah, akşam hiç durmadan Allah’a 
secde ederler” diye bildirilir. 

Kur’ân bizlere; “Yıldızlar ve ağaçlar her an secde hâlinde-
dirler” âyetini sunar.

Yıldızların, ağaçların her an Allah’a secde hâlinde oldu-
ğunu belirtir.

Yıldızlar, ağaçlar Allah’a nasıl secde ederler?
Kur’ân bizlere farklı bir anlamda secdeden bahseder.
Secde makamına gelen, o makamın şuuruna ulaşan her 

varlığın her an Hakk’a secde hâlinde olduğuna şahit olur.
Peki, secde makamına nasıl ulaşır kişi?
Namazda alnımızı yere koymakla secde makamına ula-

şır mıyız?



205

Secde makamına ulaşmak; idraki, şuhud-î ûlvî bir yolcu-
luğun sonunda olur.

Ve o makama ulaşan artık geri dönemez.
Öyle bir Aşk-la Hakkın Cemâline tutulur ki artık onun geri 

dönüşü yoktur.
Çünkü geri diye bir şey kalmamıştır. 
Her yer “O” olmuştur. 
“Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın” âyeti bu ha-

kikati dile getirir. 
Evvel de Âhir de Zâhir de Bâtın da hep “O” olmuştur.
Her yer” Semme vechAllâh” olmuştur.
Yâni her yer “Allah’ın yüzü” olmuştur.
Secde makamına ulaşan her an; Vech ile Vech’de Vech ol-

muştur.
İşte onun için Secde makamına ulaşan daimi secdeye varır.
Artık onun yürümesi de oturması da çalışması da konuş-

ması da seyretmesi de her şeyi secde olmuştur.
Secde makamı yolculuğu nasıl bir yolculuktur. 
“Kıyam Makamı” sonrası “Rükû Makamı” sonrası “Secde 

Makamı”
Tüm bu makamlara adım atmadan kişi, önce abdest alır 

yâni gönlünü tüm dünya menfaatlerinden temizler, tüm dedi-
kodulardan temizler, kin, nefret, gurur, kibir, hasetlik, fesat-
lık gibi tüm kötü hallerden kendini temizler. 

Hatalarını anlar ve bir daha yapmamaya söz verir.
Çünkü gönül abdest aldığı zaman, yâni gönlünü tertemiz 

yapanın gönül kapıları bir bir açılır, hakikatler bir bir sunulur. 
Kıyam makamında kişi; tüm varlığı tutan, tüm eşyayı 

ayakta tutan, tüm varlıkta “Hayy” olan, tüm varlıkta diri olan, 
tüm varlıkta işleyip duran, tüm Kâinatı ayakta tutan Hakk’ı 
müşahede eder.



206

Kıyam makamında kişi “Kayyum” olan Hakk’a teslim olur. 
Tüm varlığı kıyamda görür, tüm varlıkta “Kayyum” olanı 

görür. 
Rükû makamında kişi; kendindeki ve tüm varlıktaki son-

suz niteliklere, kendinde ve tüm varlıkta şahit olur.
Tüm varlıktaki sıfatların inceliklerine şahit olur.
Her bir sıfatı her bir sıfatta, sıfatın mânâsına ulaşarak şa-

hit olur.
Rükû, “ra-ke-a” eğildi, düşkün oldu, sıfatlarından geçti, ken-

dine nisbet ettiği sıfatları sahibine teslim etti ve böylece tüm 
varlıktaki sıfatların Hakka ait olduğunu anladı. 

“ra-ke-a” zenginlikten fakirliğe düşmek diye de bilinir. 
Buradaki zenginlik tüm sıfatları kendine nisbet etmekle 

kendini zengin sanmanın gafleti ve fakirliğe düşmek ise tüm 
sıfatlarını kaybetmekle hiçbir şeyi kalmamanın irfâniyeti.

Secde makamı; tüm vücûdları tutan gücü idrak etmek ve 
bu güçten ayrı olmadığını bilmek ve her şeyiyle teslim olma-
nın şuuruna ulaşmak.

Bu makamda kişi anlar ki tüm varlığı tutan kudret tek 
kudrettir.

O tek kudret içten dışa, dıştan içe tüm varlığı tutuyor ve 
tüm varlığı kendine bağlıyor. Yâni kendine secde ettiriyor.

Varlığın sistemindeki, işleyiş, nitelikler ve bedenleri tu-
tan güç her an tüm Kâinatın sahibi olan Zâta bağlılık içinde 
yâni secde içindedir.

Secde makamında kişi; kendi vücûdunu ve tüm varlığı tu-
tan kudreti anlar ve kendinden geçer. 

Bedenini terk eder, cümle varlığın Hakka secdesine şa-
hit olur.

Tüm varlıkta Hakkın yüzünü görür.
Tüm varlığın her an Hakka bağlı olduğunu görür.
Varlıkta varlığı tutan Hakkı görür.



207

Bir damla misali deryadan ayrı olmadığına şahit olur.
Tüm varlıkta üflenen Ruh hakikatine şahit olur.
Tüm varlığı tutan tek Zâta şahit olur.
Tüm mevcudatı her an tutan, her an onu çalıştıran Zâta 

şahit olur.
Kesret âlemi gibi görünen âlemin vahdet olduğuna şahit olur.
Zamandan zamansızlığa geçer.
Bedenden bedensizliğe geçer.
Üflenen Ruh’a erer.
Nasıl ki kulağımız, gözümüz, elimiz, ayağımız yâni tüm or-

ganlarımız ve tüm hücrelerimiz her an vücûdumuza nasıl bağ-
lıysa, secde hâlindeyse, işte bu Kâinattaki tüm varlık, her an 
Zât-ı mutlak olan Allah’a bağlıdır, yâni secdededir. 

İşte, secde makamına eren, hep o şuurda durur, nereye 
bakarsa baksın cümle varlığın özünün Hakk olduğunu bilir.

İşte bu makamın zevkiyle Muhyiddin İbn Arabi “Kim Al-
lah’a gerçekten secde ederse, ebediyen başını secdeden kal-
dıramaz.” demiştir.

Namazda kıyam, rükû ve secde ederiz.
Bunların Kur’ân açısından anlamları nedir?
Kıyam, kayyûm, kıyame, ikâme, kıyamet birbirine bağlı 

kelimelerdir. 
Allah’ın “El Kayyûm” esması vardır.
Kayyûm “القيوّم”; diri olup diriliğiyle sürüp giden, ihâta eden, 

kontrol eden, ayakta tutan, ayağa kaldıran.
“El Kayyûm” esmâsı, “Hayy” esmâsının varlıktaki sürüp 

giden boyutudur. 
Kıyam, kayyum, kıyame, ikâme, aynı kökten gelen keli-

melerdir.
“Kayyûm” esmâsının boyutu, Allah’ın, her varlığı işleyi-

şiyle ve nitelikleriyle ayakta tutmasıdır, kontrol etmesidir. 



208

Kayyûm esmâsı, her varlıkta ikâme boyutudur. 
İkâme, her varlıkta olan işleyiş boyutudur.
Tüm varlıkta fiiliyle fâil olan Allah’tır. 
İkâme kelimesi, kıyam-kayyûm kelimesinden gelir.
Toplumda kıyam, “Namazda ayakta durmak” diye bilinir. 
Oysa Kur’ân boyutunda; her varlığı ayakta tutan, kayyûm 

olan Allah’tır diye âyetler vardır.
Ayakta tutmak, ikâme etmek kelimesinden gelir.
Allah her varlıkta ikâme olandır.
Yâni varlığı ayakta tutandır.
Varlığı tüm nitelikleri ile kuşatandır.
Salât-ı ikâme nedir hakikati buna işaret eder. (Nisâ Sûresi 

103. Bakara Sûresi 110) 
İkâme kıyam kelimesi ile bağlantılıdır.
Kıyamı namazda ayakta durmak diye öğrendik.
Kıyam, varlıkta kayyum olan Allah’tır hakikatidir.
Kıyam, her varlığı kavrayan, tutan Allah’tır hakikatidir.
Kıyam Kur’ân’da şöyle geçer.
Âl-i İmrân Sûresi 2: “Hu el hayy el kayyûm.” 
Meâli: “O hayy olandır, kayyûm olandır.” 
Kıyâm’ı incelediğimiz zaman; varlığı ayakta tutanın, varlı-

ğın vücûdunu tecellileri ile tutanın Allah olduğunu anlıyoruz.
Varlığın beşerî vücûdunun ayakta durması, Allah’ın kay-

yum boyutu iledir.
Anlıyoruz ki salât-ı ikâme:
Her varlık, kayyûm esmâsıyla ayakta durur ve sürüp gider.
Her varlığı hayy esmâsıyla ve kayyûm esmâsıyla ihâta 

eden Allah’tır.
Her varlığı kontrol eden Allah’tır.
Her varlıkta her an işleyen Allah’tır.
Her varlığı sıfatlarıyla kuşatan Allah’tır.



209

Her varlık Allah’ın hâkimiyetini gösterir.
Fiiliyle fâil olan Allah’tır.
Namazda kıyâmda durmanın hikmeti:
” Allah’ım! Benim vücûdumu ve her varlığın vücûdunu her 

an ayakta tutan sensin.” 
“Allah’ım! Her varlıkta her an fiilinle fâil olan sensin” id-

râkidir.
Hiçbir varlık kendi vücûdunu tutamaz, o vücûdun özünde 

olan kudret, vücûdu ayakta tutar.
Toplumda, bir şirket için “Kayyum atandı” sözü de “Kay-

yûm” kelimesinden gelir. 
Kayyum atandı sözü, devletin kontrolüne geçti, demektir.
İşte her varlığı her an ikâme eden, yâni kontrol eden Al-

lah’ın “El Kayyûm” esmâsıdır.
“El Kayyûm” hakikatine eren kişi, her varlığı ayakta tutanın, 

her varlıkta işleyenin, Allah olduğunun şuuruyla hareket eder.
“El Kayyûm” esmâsı gönlünde tecelli eden kişi, her anını 

kıyam üzere geçirir.
Yâni, her nereye bakarsa baksın, her varlığı idare edenin, 

her varlığı tecellileri ile ayakta tutanın Allah olduğunu görür.
“El Kayyûm” esmâsı, namazdaki kıyam boyutunun, var-

lıktaki mânâsal boyutudur. 
El Kayyûm” esmâsı fiil, fâil hakikatidir.
Kişi kendine nisbet ettiği işleyişin Allah’a ait olduğunu 

anlayabilmesi için, bu esmânın varlıktaki boyutuyla buluş-
ması gerekir.

Kişi kendi bedenindeki işleyişin sahibi değildir.
Kendi bedeninde olan işleyişi yapan değildir. .
Yâni kişi kendi bedeninin işleyişinde asla ve asla mukte-

dir olan değildir.



210

“El Kayyûm” esmâsı, her varlığı işleyişiyle hareket ettire-
nin Allah olduğunun açılımıdır. 

Bu hakikate eren kişi, kendine işleyiş nisbet etmez. 
Rükû hakikati, Allah’ın varlıktaki sıfatlar boyutudur.
Namazda rükûya eğilmek, sıfatların sahibinin Allah oldu-

ğunun şuuruna ulaşmaktır.
Kur’ân’da 13 yerde rükû kelimesi geçer.
Âl-i İmrân Sûresi 43: “Yâ meryemuknutî li rabbiki vescudî 

verkai mear râkiîn.” 
Yâ Meryem uknuyi : Ey Meryem, kanitin, içten samimi uyan, itaat 

eden, uyan,

Li Rabbi-ki : Rabbin için, 

Ve esecede : Secde et, teslim ol, varlığını anlayıp teslim 
olmak, 

Ve irkai : Rükû, sıfatların sahibine teslim olmak, 

Mea el râkiîne : İle, birlikte, tüm, rükû, sıfatlar, nitelikler, 

Meâli: “Ey Meryem! Rabbini anlayıp itaat edenlerden ol ve 
tüm sıfatlarını, sıfatların sahibine teslim et ve tüm varlığını, 
varlığın sahibine teslim et.” 

Bu bölümde rükû iki yerde geçer. 
“Verkai mear râkiîn-tüm sıfatlarının Allah’ın sıfatları ol-

duğunu bil.”
Rükû ”ra,ke,a” kelimesinden gelir.
Rükû; eğilmek, düşmek, niteliklerinden geçmek, sıfatla-

rından geçmek anlamlarına gelir. 
Eğilmekten maksat, tüm sıfatların Zâtına eğilmesi haki-

katidir.
Varlıkta bulunan tüm sıfatlar, sıfatların sahibi olan Zâta 

eğilmiştir, o Zâta yöneliktir, o Zâta sabittir. 
Mürselat Sûresi 48: “Ve izâ kîle lehumurkeû lâ yerkeûn.”



211

Ve izâ kîle lehum : Onlara denildiği zaman,

İrkeû : Rükû edin, nitelikler, sıfatları anlayıp teslim 
olmak, 

Lâ yerkeûne : Yok, olmazlar, rükû, nitelikler, sıfatlar, 

Meâli: “Onlara sıfatları anlayıp teslim olun denildiği za-
man, sıfatları anlayıp teslim olmazlar.” 

Farklı müelliflerin meâllerinden örnekler.
Diyanet İşleri Meali: Onlara, “Rükû edin (namaz kılın)” 

dendiği zaman rükû etmezler.
Kur’an Yolu (Diyanet İşleri): Onlara, “Allah’ın huzurunda 

eğilin!” denildiğinde eğilmiyorlar.
Diyanet Vakfı Meali: Onlar, kendilerine: “Allah’ın huzu-

runda eğilin!” denildiği vakit eğilmezler.
Mehmet Okuyan Meali: Onlara “(Allah’a) boyun eğin!” den-

diğinde boyun eğmezler.
Mustafa İslamoğlu Meali: Zira onlara Allah’ın huzurunda 

saygıyla eğilin denildiğinde eğilmezler.
Ömer Nasuhi Bilmen Meali: Onlara “Rükû ediniz!” denil-

diği zaman rükû etmezler.
Kur’ân’ı incelediğimiz zaman rükû başka bir anlamda kar-

şımıza çıkıyor.
Rükû eğer namazın içinde ellerimizi dizimize götürüp 

eğilme olsaydı, böyle bir ifade ile karşılaşırdık.
Namaz, bedeni anlamda kıyam, rükû, secdeden oluşuyorsa, 

burada rükû başlı başına geçiyor.
O zaman rükû bildiğimiz anlamda değil, Kur’ân mânâsına 

bağımsız bir anlam olarak karşımıza çıkıyor.
İşte kıyam, rükû, secde Kur’ân’a göre daha derin anlam-

lar taşıyor.



212

Bizlere kıyamı ayakta durmak, rükûyu ellerimizi dize değ-
direrek eğilmek olarak öğrettiler. 

Bizlere secdeyi, başımızı toprağa değdirmek olarak öğ-
rettiler. 

Bize öğretilen secde ile Kur’ân’da bahsedilen secde aynı 
değil midir?

Secde nedir diye çok iyi düşünmemiz gerekir. 
Başımızı yere koymak mıdır secde?
Kur’ân’ın sunduğu secde sırrı nedir?
Bunu çok iyi düşünmeliyiz. 
Secdeyi, başımızı yere koymak diye öğrendik.
Secdeyi, namazda bir bölüm diye öğrendik.
Başımızı yere koymayı da samimi bir şekilde Allah için 

yaptık.
Çünkü ailemizden öyle öğrendik.
Bakara Sûresi 170: “Onlara Allah’ın sunduğu şeylere tâbi 

olun denildiği zaman, derler ki: Hayır, biz atalarımızı ne üzere 
bulduysak ona tâbi oluruz. Eğer ataları bir şeyi akıl etmiyor-
lar ve doğru yol üzere olmasalar da mı?” 

Atamızdan, secdeyi başımızı yere koymak diye öğrendik.
Secde, başımızı yere koymak mıdır?
Secde, namazda bir bölüm müdür?
Oysa Kur’ân, bambaşka bir secde sunuyor.
Oysa Kur’ân, yerdeki gökteki her şeyin her an Allah’a secde 

içinde olduğunu işaret ediyor.
Varlığın gölgesinin bile Allah’a secde etme sırrı ne olabilir?
Rad Sûresi 15: “Ve lillâhi yescudu men fis semâvâti vel ardı 

tavan ve kerhen ve zilâluhum bil guduvvi vel âsâl.”



213

Ve li Allâh yescudu : Allah’a, secde eder, teslimdir, birlik 
hâlinde, 

Men fî el semâvât ve el ard : Kim, ne, sema, gök ve yerde, 
yeryüzü, 

Tavan ve kerhen : İstese de ve istemese de, her 
yönüyle, 

Ve zilâlu-hum : Onların gölgeleri,

Bi el guduvvi ve el asal : Sabah ve akşam, hiç durmadan, 

Meâli 1: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve is-
temese de ve onların gölgeleri dâhil, sabah akşam hiç durma-
dan Allah’a secde ederler.”

Meâli 2: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, içiyle dışıyla her 
şeyiyle ve onların gölgeleri dâhil, sabah akşam hiç durmadan 
Allah’a secde ederler.”

Âyette açık seçik her şeyin Allah’a secde ettiği belirtiliyor.
Yoksa bizim secde diye öğrendiğimiz secde değil mi?
Peki, nedir o zaman secde?
Secdenin derin sırrı nedir?
Nedir secdenin hakikati?
Teslim diye çevirirdik hep.
Oysa Kur’ân’da “yescudu” “secde” kelimesi vardı.
Yıldızların ve ağaçların secde etmesi nedir?
Gökteki yıldız nasıl secde ediyor?
Yerdeki ağaçlar nasıl secde ediyor?
Rahman Sûresi 6: “Yıldızlar ve ağaçlar her an secde hâ-

lindedirler.” 
Biz namaz kılıyor kılmıyor diye kavga ederken.
Biz şeriatlı şeriatsız diye kavga ederken.
Biz namaz kılmayanı kâfir görürken, cehenneme atarken, 

Kur’ân bizlere bambaşka bir secdeden bahsediyor.



214

Nedir, Kur’ân’ın belirttiği secde?
Nedir, her varlığın her an Allah’a secde içinde olması?
Nahl Sûresi 49:”Ve lillâhi yescudu mâ fîs semâvâti ve mâ 

fîl ardı min dâbbetin vel melâiketu ve hum lâ yestekbirûn.”
Meâli: “Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa, bütün varlık-

lar ve bütün kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.”

Nedir, Yûsuf’a, on bir yıldızın, güneşin ve ayın secdesi? 
Yûsuf’dan murad nedir?
Yûsuf Sûresi 4: “İz kâle yûsufu li ebîhi yâ ebeti innî re 

eytu ehade aşere kevkeben veş şemse vel kamere re eytu-
hum lî sâcidîn.” 

Meâli: “Yûsuf babasına demişti ki: Ey babacığım! Ben on bir 
yıldızı ve güneşi ve ayı bana secde ediyorlar olarak gördüm.” 

Yûsuf’a anne ve babasının ve tüm kardeşlerin secde et-
mesi nedir?

Yûsuf Sûresi 100: “Anne ve babasını tahtın üzerine oturttu 
ve sonra da hepsi birden ona secde ettiler.” 

Secde Allah’a değil miydi?
Peki, Yûsuf’a olan secde neydi?
Secde Allah’a değil miydi?
Peki, Âdem’e olan secde neydi?
Meleklerin secdesi neydi?
A’râf Sûresi 11: “Kulna li el melaiket uscudû li Âdem fe se-

cedû.”
Kur’ân’ın işaret ettiği secde tüm varlığın Allah ile bir ol-

duğunun sırrıdır.
Cümle âlemde her varlık her an Allah’a bağlılık içindedir. 
Varlık teni ile de cânı ile de Allah’a aittir.
Tüm sıfatlar Allah’ın zâtına bağlıdır. 
Allah’ın zatına bağlı sıfatlar, zâtından ayrı değildir.



215

Bu sıfatlar ezelî ve ebedîdir.
Bu sıfatlar tüm varlığı kuşatmıştır.
Bu sıfatlara “Sübutî sıfatlar” denir.
Yâni Zâtına bağlı değişmeyen sıfatlar.
Bunlar şunlardır:
Hayat- İlim- İrade- Semi- Basar- Kudret- Kelâm ve Tekvin
Sıfat-ı subutiye demek, Hakk’ın Zâtına sabittirler demektir. 
Değişmeyen demektir. 
Varlıktaki tüm nitelikler bu sıfatlardan oluşmuştur. 
Her varlıkta tecelli eden sıfatlar Allah’ın zâtına secde hâ-

lindedir.
Hakk’ın Zâtı bâki olduğu gibi, sıfatları dahi Zâtı ile bâkidir.
Kıyamları Zâtullah ile kâimdir, kendilerine ait vücûdları 

yoktur.
Hakk’a mahsus olan bu sıfatların cümlesi, insanda mev-

cud olup, insanda tecelli etmiştir.
Bu âlemdeki tüm sıfatlar, Zât boyutuna secde hâlindedir.
Bunu görenler yâni secde sırrına erenler, teslimiyet ve te-

vekkül içindedirler.
Her varlığın her an Allah’a secde hâlinde olması, birlik, bü-

tünlük, beraberlik boyutuna işaret eder.
İnsanın vücûdundaki hücrelerin, birlik içinde olduğu gibi, 

bu âlemde böyledir.
İnsan kendinde olan her bir sıfatın sahibinin Allah oldu-

ğunu bilmeli ve her an bu şuurda yaşamalıdır.
İşte bu şuurda yaşamak da bir secdedir. 
Secde hakikatine erebilmek için, kendi bedenini var edeni 

ve kendi bedeninde her an tecelli edeni bilmek gerekir.
A’râf Sûresi 206. âyette bu çok güzel işaret edilmiştir.
A’râf Sûresi 206: “İnnellezîne inde rabbike lâ yestekbirûne 

an ibadetihî ve yusebbihûnehu ve lehu yescudûn.”



216

İnne ellezine : Muhakkak, o kimseler, 

İnde rabbi ke : Katında, ona ait, rabb, sen, senin 
vücûdlandıran,

Lâ yestekbirûne : Kibirlenmezler, büyüklenmezler, 

An abideti hi : Kulu olmak, O’nun,

Ve yusebbihûne-hu : Tesbih ederler, fiil sıfat Zâtının tecellilerini 
idrak etmek,

Ve lehu yescudun : Ona, teslim olmak, secde etmek, 

Meâli 1: “Muhakkak ki bütün tecellilerin Rabbine ait ol-
duğunu bilen o kimseler, O’nun kulu olduğunu bilip kibirlen-
mezler. Fiil, sıfat, Zatı’nın tecellilerini idrak ederler ve O’na 
teslim olurlar.” 

Meâli 2: Muhakkak ki kendilerini vücûdlarının, vücûdunu 
şekillendirenin, kendilerinde her an tecelli edenin kim oldu-
ğunu bilen o kimseler asla kibirlenmezler, O’na olan kullukla-
rını bilirler, tüm varlığın O’nun deryasından olduğunu bilir-
ler ve O’na her an secde hâlindedirler.

İşte bu âyette belirtildiği gibi secde makamına erişmek, 
her varlığın her an secde içinde olduğunu görebilmek ancak 
kendini var edeni ve kendinde her an tecelli edeni anlamakla 
mümkün olacaktır.

Her an secde içinde olmak, varlığın her an Allah’a bağlı-
lık-salât içinde olduğunu anlamakla mümkün olacaktır.

Hacc Sûresi 15: “E lem tera ennallâhe yescudu lehu men fis 
semâvâti ve men fîl ardı veş şemsu vel kameru ven nucûmu 
vel cibâlu veş şeceru ved devabbu.”



217

E lem tera : Bakıp da görmez misin? 

Enne Allah yescud : Muhakkak Allah, secde eder, teslim 
olan, 

Lehu men fî es semâvâti : Ne varsa, ona, kimse, olanlar, 
semalarda,

Ve men fî el ardı : Kim, ne varsa, yeryüzünde,

Ve el şemsu ve el kamer : Güneş ve ay,

Ve en nucûmu : Yıldızlar,

Ve el cibâlu : Dağlar, 

Ve el şeceru : Ağaçlar, gelen, soy, takip eden,

Ve el devabbu : Hayvanlar, yürüyen, canlı, yaşayan, 
yaşam, 

Meâli: “Bakıp da görmez misin? Göklerde olanlar ve yerde 
olanlar, güneş ve ay ve yıldızlar, dağlar ve ağaçlar ve hayvan-
lar, ne varsa muhakkak ki Allah’a secde ederler.”

Burada da çarpıcı bir şekilde belirtildiği gibi, her şey her 
an Allah’a secde hâlindedir.

İnsan anlamak için bakmalıdır.
Görmek için bakmalıdır.
Her varlık Allah’ın sıfatları ile donatılmıştır.
Tüm sıfatlar Zâtına secde hâlindedir.
Bir ağacın yapraklarının ağacın gövdesine bağlı olduğu gibi…
Tüm organların, tüm hücrelerin bir bedene bağlı olduğu 

gibi…
Tüm varlıkta Allah’ın zâtına her an bağlıdır, her an secde 

hâlindedir.
İşte bu hakikati görenler, dâim secde içinde olurlar.
Allah’tan gayri bir şey görmezler, O’ndan gayri bir şey bil-

mezler. 



218

Neml Sûresi 25: “Ellâ yescudû lillâhillezî yuhriculhab’e fîs 
semâvâti vel ardı ve yalemu mâ tuhfûne ve mâ tulinûn.”

Ella yescudû li Allah : Değil, yok, nasıl, secde etmezler, teslim, 
Allah 

Ellezi yuhricu : Ki o, ortaya çıkarandır, 

El habe : Dane, tohum, saklı olan, gizli, 
görünmezken açığa çıkan,

Fî es semâvâti ve el ard : Göklerde olanları ve yerde olanları,

Ve yalemu : İlmin sahibidir, ilmiyle var edendir, 

Ma tuhfun : Bilmediğiniz, sakladığınız şey, 
görünmeyen, 

Ve ma tulinune : Açık olan, bildiğiniz, gördüğünüz, 
açıkladığınız şeyi

Meâli 1: “Allah’a nasıl secde etmezler? Ki O göklerde ve 
yerde olan her şeyi, bir tohumdan çıkarır gibi açığa çıkaran-
dır. Görünen ve görünmeyeni ilmiyle var edendir.” 

Meâli 2: “Her şeyin Allah’a secde ettiğini nasıl görmezler? 
Ki O’dur göklerde yerde olan her şeyi, bir tohumdan açığa çı-
karır gibi açığa çıkaran. Açık olan ne varsa, görünmeyen ne 
varsa her şeydeki ilmin sahibi O’dur.” 

Burada da muhteşem bir şekilde tohumdan açığa çıkan 
ağaç örneği verilir.

Tohumdan açığa çıkan ağaçta tüm yapraklar, dallar, çiçek-
ler, meyveler her an ağaca secde hâlindedir.

İşte bu âlemde de her şey her an Allah’a secde hâlindedir.
Eğer bakıp görebilirsek muhakkak ki bu hakikati anlaya-

cağız. 
Secdenin ne olduğunu idrak edeceğiz.
Eğer Kâinat kitâbını iyi okuyabilirsek muhakkak ki kıyam, 

rükû, secde hakikati anlaşılacaktır.



219

İnşikâk Sûresi 21: “Ve izâ kurıe aleyhimul kurânu lâ yes-
cudûn.”

Ve izâ kurie : Olduğunda, okumak, göstermek, anlatmak, 

Aleyhim el kurânu : Onlara, kur’ân, Kâinat kitâbı, okunan şey, 

Lâ yescudûne : Yok, secde, teslim olmak, 

Meâli: “Kâinat Kur’ân’ından hakikatler onlara her an okun-
duğu hâlde teslim olmuyorlar.” 

İşte bu bölümde belirtildiği gibi, canlı kitâb olan varlık 
kitâbının varoluşunu ve işleyişini anlamak, secde hakikati-
nin ne olduğunun anlaşılmasına kapı açacaktır. 

Kur’ân okunan şey demektir.
Her varlık okunacak bir kitâbdır.
Cümle Kâinat bir Kur’ân’dır.
Her varlık bir âyettir.
Her varlık kendindeki sonsuz âyetlerle, yâni sonsuz işa-

retlerle hakikatleri sunar. 
Onun için Yûsuf Sûresi 105. âyette tüm Kâinat apaçık bir 

kitâb, apaçık bir Kur’ân olarak belirtilmiştir.
Yûsuf Sûresi 105: “Ve keeyyin min âyetin fîs semâvâti vel 

ardı yemurrûne aleyhâ ve hum anhâ muridûn.” 
Meâli: “Göklerde ve yerde nice âyetler vardır ki yanından 

gelip geçerler ve onlar onun farkına varmazlar.”
İnsan âyet denilince hemen, Mushâf-ı Şerîf’deki yazıları 

düşünmemelidir.
Âyet denilince, Yûsuf Sûresi 105. âyette belirtildiği gibi, 

her varlıktaki işaretleri, delilleri, hakikati gösteren izleri dü-
şünmelidir.

İnsan, Kâinatı okuyabilecek bir yetenekte yaratılmıştır.
Varoluşu ve var edeni idrak edebilecek bir kâbiliyette ya-

ratılmıştır.



220

İnsan kendine verilen, aklı, tefekkürü, tercihi, şuuru, muhâ-
kemeyi, görmemezlikten gelmemelidir.

İşte insan yayılmış bir kitâb olan varlık Kur’ân’ını okudu-
ğunda secde hakikatine erecektir.

Ve her varlığın Allah’ın zâtına bağlı olduğunu görecektir.
Kur’ân’da kıyâm, rükû, secde âyeti birlikte Hacc Sûresi 26. 

âyette geçer.
Hacc Sûresi 26: “Ve iz bevve’nâ li ibrâhîme mekânel beyti 

en lâ tuşrik bî şeyen ve tahhir beytiye lit tâifîne vel kâimîne 
ver rukkais sucûd.”

Ve iz bevve nâ li İbrâhîm : Nokta, gösterme, açıklama, belirtmek, 
biz, İbrâhîm, 

Mekâne el beyt : Mekân, makam, bulunan yer, ev, hane, 
oda, vücûd evi, 

En lâ tuşrik : Şirk koşmak, ortak koşmak, 

Bî şeyen : Bana hiçbir şeyi, 

Ve tahhir beyti : Temizle, temiz tut, evimi, gönül evimi, 

Li el taifin : Tavaf, arayanlar, dolaşanlar, 
hakikatler için dolaşanlar, 

Ve el kâimîne : Kâim olan, mevcut, varlığı tutan, 
ayakta tutan, diri olan, 

Ve el rukkai : Rükû, nitelikler, sıfatlar, 

El sucûd : Secde, teslim olma, tüm varlığıyla 
teslim olmak, 

Meâli: “İbrâhîm’e, Bizi kendi vücûd evinde bulacağını be-
lirttik. Bana hiçbir şeyi ortak koşma, hakikatlerin arayışında 
olanlar için, tüm varlığı tutanı ve tüm varlıktaki nitelikleri 
ve tüm varlığıyla teslim olmayı anlamak isteyenler için, gö-
nül evimi temiz tut, diye bildirdik.” 

Burada, Hazreti İbrâhîm üzerinden bildirilen hakikat, tüm 
insanlığa olan bir bildiridir.



221

İnsan Allah’ı kendi vücûd evinde bulmalıdır.
Her varlığın özünde Allah’a şahit olmalıdır.
Kendine asla benlik isnat etmemelidir.
Ve Allah’a asla ortak koşmamalıdır.
Yâni hem sen varsın, hem de ben varım dememelidir.
Kendi öz varlığının sahibinin Allah olduğunu bilmelidir.
Tüm varlığı kayyum esması ile ayakta tutan Allah’tır.
Tüm varlığı rükû esmasıyla sıfatlandıran Allah’tır.
Tüm varlığı sücûd esmasıyla zâtına secde içinde halk eden 

Allah’tır.
İşte hakikatte kıyam, rükû, secde hakikati budur.
Her varlıkta her an kayyum olan, rükû olan, sâcid olan 

Allah’tır.
İşte Hazreti İbrâhîm üzerinden bildirilen hakikat budur.
Alâk Sûresinde de secdenin hakikati bildirilir.
Alâk Sûresi 19: “Kellâ lâ tutıhu vescud vakterib.”

Kellâ : Hayır, asla, doğrusu, 

Lâ tutihu : İtaat yok, uymak yok, 

Ve uscud : Secde, teslim olmak, tüm varlığından geçmek, 

Ve ikterib : Yakınlaşma, yakınlık,

Meâli 1: “Asla o hâllerine itaat etmemeli ve hakikatlere tes-
lim olmalı ve yakınlaşmalı.” 

Meâli 2: “Asla olumsuz duygulara itaat etmemeli ve secde 
içinde olmalı ve her an yakınlık içinde olmalıdır.”

Burada da belirtilen “uscud” secde içinde olmak demektir.
Burada da secde hakikati çok güzel işaret edilmiştir.
Burada işaret edilen hakikat, temizlenmeden yâni varlı-

ğından geçmeden, yâni varlığının sahibi olan Allah’a teslimi-
yet içinde olmadan secde makamına erişilemez hakikatidir.

Bu âyette de kıyam ve rükû yoktur.
Ama secde boyutuna işaret vardır.
Eğer secdeyi başımızı toprağa değdirmek olarak düşünür-

sek, Kur’ân anlamını kaçırırız. 



222

Alâk Sûresi 10. âyette geçen salla kelimesi, temizlenmek 
olarak geçmiştir.

Alâk Sûresi 10: “Abden izâ sallâ.”
Abden : Kul, kulluk, köle, 

İzâ sallâ : Kutsanmak, dua, korunmak, temizlenmek, 

Meâli: “Kulun temizlenmesini.”
Alâk Sûresi: 
9- Nehyedilen şeyi düşündün mü? 
10- Kulun temizlenmesini.
11- Dosdoğru Hakk yolu üzere olmanın ne olduğunu dü-

şündün mü?
12-Ya da tüm varlıktaki işleyişi, fenalardan sakınmayı, or-

tak koşmamayı.
13- Düşündün mü? Yalanlarda kalmayı ve eski cehalet bi-

lişlerine geri dönmeyi.
14- Allah’ın öğretmesinin nasıl olduğunu bilmiyordun. 
15- Doğrusu bir kimse eğer cehaletinden vazgeçmezse, el-

bette kendi aklındaki bildiklerine sürüklenir gider.
16- Hataların ve yalanların yönüne döner.
17- Artık o yöneldiği hiddet dolu hâllerini bırakmalı. 
18- Dayandığı o kötülük hâllerinden vazgeçmeli. 
19- Doğrusu o hâllerine itaat etmemeli ve hakikatlere tes-

lim olmalı ve yakınlaşmalı.
İşte kişinin secde makamına erebilmesi için, temizlenmesi, 

varlığından geçmesi, yalanlarda kalmaması, kibrini terk et-
mesi gerekir.

Secde makamı dâim salât makamıdır.
Yâni her an Allah’a bağlılık şuuruyla hareket etmektir.
Tüm varlık Allah’la birlik içindedir.



223

KUR’ÂN’A GÖRE İBADET 

Dünyada her inanç gurubun Allah’a yönelişi, niyazı ibadettir.
Her kez atasından öğrendiği şekliyle Allah’a yönelir.
Allah’a ibadet eder.
Birinin ibadeti diğerinden üstündür diye bakılamaz.
Kimse kimsenin ibadetini hor görmemelidir.
Her kez gönlünce Allah’a yönelir, O’na yakarır, O’na ni-

yaz eder.
Kur’ân’da ibadet kelimesinin karşılığı “Abd” kelimesidir. 
Arapça; “abd, عبد” 
Aramice; “abed, bd,” 
Abd-Ubûdet-Abed; Arap dilinde “tezellül-tenezzül” anla-

mına gelir.
Eski Ahit’te ve yeni Ahit’te “a-b-d” olarak karşımıza çıkar. 
Akadca ve İbraniceden geldiği düşünülür.
Abd: Çalışmak, iş yapmak, işlemek, hizmet etmek, biçim 

vermek, hizmetçi, köle, kulluk, ibadet, görev yapmak, olay, ey-
lem, toprak, sürülmek, uymak, tâbi olmak, itaat etmek, tenez-
zül ve tevâzu içinde olmak, bilmek, birlemek, anlamlarına gelir. 

Toplumda ibadet etmek denilince ilk akla namaz kılmak gelir.
İbadeti sadece namaz kılmak olarak görmek Kur’ân’a göre 

doğru değildir. 
Kur’ân’da geçen “abd-ibadet” âyetini inceleyelim.
Nisâ Sûresi 36: “Ve abd Allah ve lâ tuşrikû bihî şeyen ve 

bil vâlideyni ihsânen ve bizil kurbâ vel yetâmâ vel mesâkîni 
vel câri zil kurbâ vel câril cunubi ves sâhıbi bil cenbi vebnis 



224

sebîli ve mâ meleket eymânukum innallâhe lâ yuhıbbu men 
kâne muhtâlen fehûrâ.”

Meâli: “Allah’ın kulu olduğunuzu idrak edin ve O’na hiçbir 
şeyi ortak koşmayın. Anne babanıza ve yakınlarınıza ve ye-
timlere ve çaresizlere ve yakın komşularınıza ve uzak kom-
şularınıza ve etrafınızdaki arkadaşlarınıza iyi davranın ve ev-
latlarınıza hakk yolunu gösterin. Siz sahip olduğunuz gücün 
sahibi değilsiniz. Muhakkak ki kendini üstün gören, kibirlilik 
içinde olan kimselerde Allah sevgisi yoktur.”

Âyeti incelediğimizde; “abd Allâh-Allah kul-ibadet Allah-Al-
lah’ın kulusunuz” mesajı ile karşılaşıyoruz.

Abd-ibadet-kulluk nedir? Öncelikle bunu bilmemiz gerekir.
Her varlık Allah’tan gelmiştir, Onunla tutulmaktadır, Onunla 

varlığını sürdürmektedir.
Her varlık Allah ile her an bağlılık içindedir.
“O bize şah damarımızdan yakındır.” 
“O bizim tüm vücûdumuzu kuşatmıştır.”
Hepimiz bir damlanın deryadan geldiği gibi O’ndan geldik.
Her an O’nunlayız, O’nunla yaşamaktayız.
Hepimiz O’na bağlıyız, O’nun kuluyuz.
Kulluk her an Allah’a bağlılık içinde olmak demektir.
Damla ve derya birliği gibi.
Okyanusun damlasını kul olarak düşünürsek, okyanusun 

kendisi Allah boyutudur.
Damla deryadan, derya damladan ayrı değildir, bir bütün 

hâlindedir.
İşte insanın, her an Allah ile birlikte olduğunu, Ondan ayrı 

olmadığını bilmesi “Abd-kulluk-ibadet” boyutudur.
İnsanın bu şuurda yaşaması ibadet bilinciyle yaşamasıdır.
İbadet bilinciyle yaşayan kimse Kur’ân edebi öğütleri 

üzere yaşar.



225

Âyette belirtildiği gibi, O’na hiçbir şeyi ortak koşmaz, 
Yâni Allah’ın ûlvîyetinin yanında kendine varlık nispet etmez.
Allah’ın ûlvîyetinin yanında “ben de varım” demez.
Anne babasına ve yakınlarına ve yetimlere ve çaresiz-

lere ve yakın komşularınıza ve uzak komşularına ve etrafın-
daki arkadaşlarına iyi davranır ve evlatlarına Hakk ve haki-
katleri öğretir. 

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman, insanların birbirlerine gü-
zel sözler söylemesi de ibadettir.

İsrâ Sûresi 53: “Ve kul li ibâdî yekûlûlletî hiye ahsen- De 
ki: Kulluğunuzu bilin, birbirinize güzel sözler söyleyin.” 

Hazreti Muhammed; “birine tebessüm etmek de ibadet-
tir” diye söylemiştir.

İşte ibadeti sadece namaz olarak görmek doğru değildir.
Kur’ân’ın başından sonuna geçen her edebi öğüde uymak 

ibadettir.
Bunlara bazı örnekler verirsek.
Okumak, düşünmek, tefekkür etmek, varoluşu ve var edeni 

anlamak da ibadettir.
Hurafelerden, aslı olmayan şeylerden uzak durmak da iba-

dettir.
İlim öğrenmek, ilimden ayrılmamak, ilim üzere hareket 

etmek de ibadettir.
Varlığın suretinde kalmamak, özüne bakmak, yaratılışı 

düşünmek de ibadettir.
Varlığı canlı kitap bilmek, yönünü oraya dönmek, oradan 

okumak da ibadettir.
Kimseye kötü söz etmemek, içinden bile geçirmemek de 

ibadettir.
Ümitsizlik, karamsarlık içinde olmamak da ibadettir.
Allah’a güvenmek, sabretmek, şükür etmek de ibadettir.



226

Çocuklarına Allah’ı öğretmek, iyi yetiştirmek, ilim öğret-
mek, Salih insan olması için emek vermek de ibadettir. 

Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket et-
mek de ibadettir. 

İnsanları inançlarına, ibadetlerine göre yargılamamak da 
ibadettir. 

Adaletten ayrılmamak, hak yememek, ölçüyü tartıyı tam 
yapmak da ibadettir.

Yaratılan hiçbir şeyi hor görmemek, kimseyi alaya almamak, 
kimsenin ayıbını aramamak, kimseye kötü isim takıp ça-

ğırmamak da ibadettir.
Kimsenin arkasından çekiştirmemek, dedikodusunu yap-

mamak, gizli yönlerini, hatalarını araştırmamak da ibadettir. 
Birbirine yardım için koşmak, sıkıntısını paylaşmak, yiye-

ceğini içeceğini paylaşmak da ibadettir. 
Kişi ne yaparsa yapsın her an Allah’a bağlılık şuuru üzere 

hareket etmek de ibadettir.
Kibirden, gururdan, inattan, uzak durmak da ibadettir.
Fitnelikten, fesatlıktan, hasetlikten uzak durmak da iba-

dettir. 
Kâlb kırmamak, üzmemek, bağırıp çağırmamak, aşağıla-

mamak da ibadettir.
Aşk üzere, sevgi üzere, saygı üzere yaşamak da ibadettir.
Hayvanlara yardım etmek, ağaç dikmek, onları sulamak 

da ibadettir.
Yeteneğini anlamak, o yetenek üzere meslek icra etmek 

de ibadettir.
Hâl hâtır sormak, selam vermek, selam almak, bir ihtiyacı 

olup olmadığını sormak da ibadettir.
Hastayı ziyaret etmek, onunla ilgilenmek, ona moral ver-

mek de ibadettir.



227

Akrabaları aramak, onları ziyaret etmek, hediyeler götür-
mek de ibadettir.

Hep iyi haller içinde yaşamak, insanlara suratını asmamak, 
böbürlenerek yürümemek, sesini yükseltmemek de ibadettir.

Dünya hayatına aldanmamak, mala, mülke, şana, şöhrete 
kapılmamak da ibadettir.

Çalışmak, üretmek, tarla sürmek, keşif yapmak, yararlı ol-
mak da ibadettir.

Verdiği sözü yerine getirmek, yapamayacağı şeyin sözünü 
vermemek, verdiği sözü unutmamak da ibadettir.

Allah’a sadakat, tevekkül ve teslimiyet içinde olmak da 
ibadettir.

Huşu içinde, tam teslimiyetle namaz kılmak da ibadettir.
Kıldığı namaz sonrası, yaşamında ahlaklı, dürüst yaşamak 

namazının doğru olduğunu gösterir. 
Yoksa kılınan namaz “Salât-ı sâhûn” durumuna düşer.
Hep yararlı haller içinde olmak, zerre kadar da olsa zarar 

vermemek de ibadettir.
Kan dökmemek, kötülük için yardımlaşmamak, iyilik üzere 

yardımlaşmak da ibadettir.
Asla düşmanlık içinde olmamak, öfkeyle hareket etmemek, 

öfkesini kinini yutmak, vurup zarar vermemek, bozup dağıt-
mamak da ibadettir.

Fakir bırakmamak, sıkıntılar, kederler vermemek de iba-
dettir.

Gereğinden fazla yememek, içmemek fazla uyumamak, 
sağlığına dikkat etmek de ibadettir.

Allah’ın emanet ettiği bedene iyi bakmak, bedenin ihtiyaç-
larının edep içinde gidermek de ibadettir. 

Büyü, fal gibi asılsız şeylerle uğraşmamak da ibadettir.
Asla çalıp çırpmamak, kimsenin malına mülküne, ırzına 

namusuna göz dikmemek de ibadettir.



228

Benzeri muhteşem öğütler Kur’ân’da insanlığa sunulmak-
tadır.

İşte Kur’ân’ın bizlere sunduğu ibadet kavramını çok iyi 
anlamalıyız.

“Abd-ibadet-kulluk nedir, kulluk şuuruyla yaşamak nasıl 
olmalıdır?” Çok iyi anlamalıyız. 

Vücûdumuzda her organımızın ibadeti vardır.
Yâni vücûdun içinde vücûda bağlı işlevselliği vardır.
Biz bu hakikati anlarsak ona göre hareket ederiz.
Mesela dilimizi uygun kullanmak da ibadettir. 
Dilin ibadeti nedir dersek.
Kişi dilinin altında gizlidir.
Ağzından ne söz çıkıyorsa sen O sun.
Özür dilemek erdemlilik değildir.
Özür dilemeyi gerektirecek şeyi yapmamak erdemliliktir.
Hazreti Muhammed: “Özür dilemeni gerektiren bir sözü 

söyleme.” (İbn-i Mâce, Zühd, 15)
Beled Sûresi 9: “Ve lisânen ve şefeteyn- Dil ve dudaklara 

verdik.”
Dudaklarını açtığında dilinden hangi sözler dökülecek?
Ağzından hangi sözler akacak?
Ağzından akan sözler senin Salih insan mı, zalim biri mi 

olduğunu belirleyecek.
Ağzından çıkan sözler hayırlara mı vesile oluyor?
Ağzından çıkan sözler; fitneliğe, fesatlığa, fâsıklığa, ayrım-

cılığa, kibre, yâni kötülüğe mi vesile oluyor? 
Müslüman diliyle ve yaşantısıyla belli olur, yaptığı ibadet-

lerle değil.
Müslümanın dilinde dedikodu çekiştirme olmaz. Hucurât 

Sûresi 



229

Müslümanın dilinde, alay etme, hor görme olmaz. Hu-
curât Sûresi 

Müslümanın dilinde ayrımcılık, yargılama, fitnelik, fesat-
lık olmaz. Bakara Sûresi 191

Müslümanın dilinde cana kıymak ile ilgili algılar olmaz. 
En’âm Sûresi 151 

Müslümanın dilinde insanların eksiğini aramak, hataların-
dan bahsetmek, gizli yönlerini araştırmak olmaz. Hucurât Sûresi 

Müslümanın dilinde, övünmek, büyüklenmek olmaz. Lok-
man Sûresi 

Müslümanın dilinde, gösteriş, caka satma, şan, şöhret, 
dünya süsü, para, mal, mülk olmaz. Hûd Sûresi

Müslümanın dilinde, bölücülük, ayrımcılık, öteki görme, 
olmaz. Rûm Sûresi.

Müslümanın dilinde hep hayra dayalı, iyilik getiren, sev-
giye kapı açan sözler olur. Rûm Sûresi 

Müslümanın dilinde, ıslâh edici, ara bulucu, barıştırıcı, 
sözler olur.

Â’râf Sûresi
Bir gün Muâz bin Cebel, Hazreti Muhammed’e sordu.
“Ya Muhammed! Sen bizden önce vefât edersen, Sen’den 

sonra hangi ibâdetleri yapalım?” 
Hazreti Muhammed sustu cevap vermedi.
Muâz bin Cebel: “Allah yolunda cihâd mı edelim?” diye sordu.
Hazreti Muhammed: “Allah yolunda cihâd güzel şeydir; ama 

insanlar için bundan daha hayırlısı vardır” buyurdu.
Muaz Bin Cebel: “Yâni oruç tutmak, zekât vermek mi?”
Hazreti Muhammed: “Oruç tutmak, zekât vermek de gü-

zeldir.”
Muâz bin Cebel insanın yaptığı tüm ibadetleri sayıp döktü. 



230

Hazreti Muhammed her seferinde: “İnsanlar için bundan 
daha hayırlısı vardır” buyuruyordu.

Muâz bin Cebel: “Anam babam Sana kurban olsun, insanlar 
için bunlardan daha hayırlı olan nedir?” diye sorunca.

Hazreti Muhammed: “Hayır konuşmayacaksa susmak” bu-
yurdu. (Hâkim, IV, 319/7774)

İşte ibadetin mânâ ciheti çok iyi bilinmelidir.
Allah’a şekil üzere mi, yoksa mânâ üzere mi kulluk ediyoruz?
Bunu çok iyi düşünmeliyiz.
İslâmın beş şartı diye bilinen ibadetlerde şekil üzere mi 

kalıyoruz, yoksa hakikat cihetlerine ulaşıyor muyuz?
İbadetlerimizi kendi çıkarımız üzere mi yapıyoruz, yoksa 

mânâlarını hissedip kemâlat üzere mi yapıyoruz?
Kulluğumuzu kâlb üzere mi, yoksa şekil üzere mi yapıyoruz?
İbadetlerimizi daha çok âdete göre mi yapıyoruz?
Yoksa mânâsına ulaşarak mı yapıyoruz?
İbadetlerimizi aileden öğrendiğimiz şekliyle mi yapıyoruz?
Yoksa gerçek anlamlarına ulaşıp öyle mi uyguluyoruz?
Hacc Sûresi 11: “Alâ harf’ın” “عَلىَ حَرْف” 
Alâ harf’ın: karakter, şekil, şekil üzere, yan, ucu, kenarı, 

üslup, bedeni boyutu. 
Hacc Sûresi 11: “Ve minen nâsi men yabudullâhe alâ harf 

fe in asâbehu hayrunıtmeenne bih ve in asâbethu fitnetunin-
kalebe alâ vechihî hasired dunyâ vel âhıreh zâlike huvel hus-
rânul mubîn.”

Meâli: “İnsanlardan bazı kimseler Allah’a şekil üzere-be-
den üzere kulluk ederler. Kendine bir hayr isabet etse onunla 
memnun olur ve bir müşkil isabet etse yüzü başka bir hâle dö-
nüşüverir. O, dünyada hüsrandadır ve böylece o sonunda da 
apaçık hüsrandadır.” 

Âyeti incelediğimizde şu hakikati açıkça anlıyoruz ki: 



231

Şekil üzere ibadet edenler, kendi nefsi çıkarları için iba-
dete yöneliyorlar. 

Başlarına iyi bir şey geldiklerinde memnun oluyorlar.
Bir sıkıntıya maruz kaldıklarında:
İsyan ediyorlar, 
Moralleri bozuluyor, yüzleri asılıyor,
Hüsrana düşüyorlar, ümitsizlik, karamsarlık içinde kalıyorlar.
İbadetlerin mânâlarına ulaşan kişiler, bir sıkıntıya maruz 

kalsalar bile, onlar:
Bir teslimiyet içinde oluyorlar.
Bir sabır içinde oluyorlar.
Gönüllerinde isyan değil, tevekkül oluyor.
Gönüllerinde Allah aşkı olduğundan dolayı, başlarına ge-

lenden gerekli dersi çıkarıyorlar.
Asla ümitsizlik içinde olmuyorlar.
Allah’a güveniyorlar.
Ölümden korkmuyorlar.
Kimseye zerre kadar zarar vermiyorlar.
Onlar biliyorlar ki, bir varlığa zarar vermek Hakk’a zarar 

vermektir.
Onlar ibadetlerini kendi çıkarları için değil, ibadetlerin 

mânâsına ulaşmak ve bunu yaşamına geçirmek için yapıyorlar. 
İbadetlerin şekilsel ve mânâsal yönlerini incelersek:
Bazı örnekler vermek gerekirse; 
Abdestin bedeni ve mânâ boyutunu inceleyelim. 
Bedeni boyutu: 
Suyla vücûdun dışını yıkamak.
Suyla vücûdun bazı organların dışını yıkamak.
Bedenin dışının tertemiz olması.
Mânâ boyutu: 



232

Allah’ın ilmiyle, gönlü tüm kirli haller meydana getiren 
bâtıl bilgilerden, kötülük düşüncelerinden temizlemek.

Bu bâtıl bilgiler; aslı olmayan bilgiler, duyduğumuz ama 
şahit olmadığımız bilgiler. Allah adına, din adına, resûl nebî 
adına anlatılan aslı olmayan uydurmalar. 

Kötülük düşünceleri ise; fesatlık, hasetlik, gurur, kibir, 
benlik, hâkir görmek, kendini yüce görmek, dedikodu, iftira 
atmak, yalan söylemek, zarar vermek, hak yemek gibi, aklı-
mızda olan tüm bu kötü düşünceleri temizlemek.

Yâni asıl olan vücûdun dışını yıkamak değil, içindeki tüm 
kötü düşünceleri ve hâlleri yıkamaktır.

Vücûdun içi yıkanmadığı müddetçe, hâl ve davranışlar 
edep üzere adalet üzere olmaz.

İşte abdest; vücûdun içini de dışını da yıkadığımız zaman 
abdest olur.

Namazın bedeni ve mânâ boyutu.
Bedeni boyutu:
Bildiğimiz namazı beden ile yapmak, 
Şekil üzere yapmak,
Ayakta durmayı kıyam, eğilmeyi rükû, başımızı yere koy-

mayı secde diye bilmek.
Mânâ boyutu:
Farsçada “Namaz” kelimesinin, Kur’ân’da Arapça karşılığı 

olan, “Salât” kelimesinin mânâsına ulaşmak.
Salât’ın her an Allah’a bağlılık içinde olduğunu anlamak 

ve ona göre yaşamak.
Yerlerde göklerde tüm varlıkta; kıyam, rükû, secde boyu-

tunun mânâsına ulaşmak. 
Kıyamın şekli boyutu ayakta durmak, ama mânâ boyutu 

cümle varlığı ayakta tutanın Allah olduğunu anlamak, her var-
lıkta Hay olanın Allah olduğunu anlamak.



233

Rükûnun şekil boyutu eğilmek, ama mânâ boyutu cümle 
varlıktaki niteliklerin Allah’a ait olduğuna şahit olmak.

Secdenin şekli boyutu başını yere koymak, ama mânâ bo-
yutu cümle varlığın Allah’a secde hâlinde olduğuna şahit olmak.

Nahl Sûresi 49: “Ve lillâhi yescudu mâ fîs semâvâti ve mâ 
fîl ardı min dâbbetin vel melâiketu ve hum lâ yestekbirûn.”

Meâli: “Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa, bütün varlık-
lar ve bütün kuvveler Allah’a secde ederler. Bu hakikati anla-
yanlarda kibirlilik yoktur.” 

Evet, anlıyoruz ki Namaz bir beden hareketi değil, gön-
lünde her an Allah’a bağlılık içinde yaşamaktır. 

Salât-ı yalnızca bedensel namaz olarak düşünürsek, keli-
menin Kur’ânî anlamını örtmüş oluruz.

Salât, Allah’a bağlılık şuuruyla hareket etmek demektir.
Eğer kişi salât’ın mânâsını hayatına geçirirse, kimseye 

zerre kadar zarar veremez. 
Kur’ân’da Salât’ın birçok mânâ içeren boyutları vardır.
Salât, salât-ı ikâme, salât-ı vustâ.
Salât-ı dâimûn, salât-ı sâhûn.
Kadâ salât, salât-ı hafizun, tayr salât
Musalli-sallî-salla-yusallî.
Salâh, salâvât.
Bunlaru yukarıda incelemiştik. 
Orucun bedeni ve mânâ boyutunu inceleyelim.
Bedeni boyutu:
Genelde, Ramazan ayında belli bir zaman dilimi içerisinde; 

yiyecek, içecek, cinsellikten sakınmaktır.
Oruç Farsça bir kelime olup, Ramazan ayında tutulan 

Oruç’la anılmıştır. 
Mânâ boyutu:
Kur’ân’da صوم savm ve صيام sıyam olarak geçer.



234

Savm, savmak.
Sıyam, savdıklarından sakınmak demektir.
Savm: Tüm kötü hâlleri, içindeki kötü düşünleri içinden 

savmak, yâni uzaklaştırmak. 
Sıyam: Uzaklaştırdığı bu hallerden sakınmak, bir daha 

yaklaşmamak.
Ey kardeş!
Orucunu tut, ama gel mânâsına da uy.
Yemekten içmekten sakındığın gibi,
Gel, tüm kötü hallerden de sakın.
Gel, birilerinin kâlbini kırmaktan da sakın.
Gel, birinin hakkını yemekten de sakın.
Gel, dedikodu yapma, çekiştirmekten de sakın.
Gel, kişileri hor görmekten de sakın.
Gel, dilini tutarak, kötü konuşmaktan da sakın.
Gel, makam-mevki, şan-şöhret derdinden de sakın.
Gel, bir canlıya zarar vermekten de sakın.
Gel, anne babaya üf bile demekten de sakın.
Gel, iftira, yalandan da sakın.
Gel, siyasal alanda rakibine hakaret etmekten, iftira et-

mekten, onu aşağılamaktan da sakın.
Gel, insanların ırzına, namusuna göz dikmekten de sakın.
Ve gel, Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet etmek-

ten de sakın.
Gel, sahibinin Allah olduğunu anla ve ben de varım, de-

mekten de sakın.
Hacc’ın bedeni ve mânâ boyutu.
Bedeni boyutu: Mekke’de bulunan kâbeye bedenen gitmektir. 
Mânâ boyutu: Şah damarından yakın olan Allah’ı kendi 

vücûd evinde bulmak, tüm varlığınla O’na teslim olmaktır. 



235

Kâf Sûresi 16: “Nahnu akrebu ileyhi min hablil verîdi-Biz 
ona şahdamarından daha yakınız. “

Beytullah’ın Mekke’deki kâbe değil, insanın kendi vücûdu 
olduğunu anlamaktır.

Cümle Kâinatı beytullah bilmektir.
Zekât’ın bedeni ve mânâ boyutunu inceleyelim.
Bedeni boyutu; sahip olunan mal ve paranın kırkta biri-

nin her yıl sadaka olarak dağıtılması, diye bilinir.
Mânâ boyutu:
Zekât; zekâ kelimesinden türemiştir.
İşte zekât; akılda olan batıl bilgileri, zekâ ile temizlemek 

anlamına gelir. 
A’lâ Sûresi 14.âyet de buna çok güzel işaret edilir.
A’lâ Sûresi 14 : “Kad efleha men tezekkâ.”
Meâli: “Cehalet hâllerinden temizlenen kimse ise kurtu-

luşa erer.”
Kelimeî şehâdetin lisan-dil ve mânâ boyutu.
Dil-lisan boyutu, dilimizle; “Eşhedü en la ilahe illallah ve 

eşhedü enne Muhammeden abdühü ve resûlühü” demektir.
Bu yalnızca bir sözden ibarettir. 
Sözü söylemek, mânâya ulaştıran kapı olmalıdır.
Kapıda kalırsak içeri giremezsek, mânâya erişemeyiz. 
Nasıl ki bir kimse diliyle lafzı olarak; ben doktorum dese, 

tıp eğitimi almadan doktor olamayacağı gibi, diliyle Kelime-i 
şehadet getirse bile kâlben idrak etmediği, kâlb diliyle söyle-
mediği müddetçe bir anlamı yoktur. 

Mânâ boyutu: 
Allah’a ve O’nun birliğine kendinde ve cümle varlıkta şa-

hit olmaktır.
O’nun Nûrundan Nûru olan, Muhammed’e, kendinde ve 

cümle varlıkta şahit olmaktır.



236

İşte şekilde kalmak, lafızda kalmak; bir eğitimden, bir ilim-
den, bir idrakten, bir şahitlikten geçmeden, ben doktorum, ben 
mühendisim, ben aşçıyım vs demeye benzer.

Bu kişinin kendini kandırmasından başka bir şey değildir.
Mânâya ulaşmak ise; bir aşk içinde, bir sadakat içinde, bir 

edep içinde, bir ilim irfan içinde şahit olarak hakikate ulaş-
manın adıdır.

Mânânın sahibi olan Allah’a karışmaktır.
Damla gibi deryaya karışıp gitmektir.
Allah, mânâya ulaşmayı nasip etsin.



237

SALÂT’IN ÛLVÎYETİ

Salât, bağlılık, iletişim, birlik boyutudur.
Salât’ın ûlvîyeti Tevhîd sırrıdır.
Vahdet sırrıdır.
Salât tüm sıfatların Allah’ın zâtına bağlılığı sırrıdır.
Tüm varlığın birlik içinde duruşunun sırrıdır.
Tüm varlığı birlik içinde tutan Allah sırrıdır.
Varlık, vahdetin kesretidir.
Varlık kesret gibi görünse de, tüm varlığı birliğiyle tutan 

Allah’tır.
Suyun damlaları çok gibi görünse de, tüm damlalar der-

yanın damlalarıdır.
Ağaçta yüzlerce yaprak olsa da, tüm yapraklar bir ağaçta 

birlik içindedir, hepsi tek gövdeye bağlıdır.
Tüm ağaç bir tohumdan gelir.
Bu tüm âlem de Allah’ın rahîmiyet boyutundan gelir.
İşte bu görünen varlık, çok gibi görünse de, birbirinden 

ayrı gibi görünse de hepsi özünde birdir, bir olana bağlıdır.
O bir olan Allah’tır.
Allah herkese şah damarından yakındır. Kâf Sûresi 16
Allah, herkesin hem teninin hem canının sahibidir.
O birdir, tekdir.
Birliğini her şeyin sîretiyle-özüyle gösterir.
Tekliğini her şeyin sûretiyle-dış görüntüsüyle gösterir. 
Bir insan bir insana benzemez, her insan tekdir.
Her insan özüyle birdir.



238

O bir olan Allah’tır.
Bir şeyin bir şeye benzememesiyle tekliğini gösterir.
Her şeyin özüyle bir olmasıyla birliğini gösterir.
Binlerce ampul olsa da, binlerce cihaz olsa da hepsi aynı 

elektrikle çalışır.
Her şeyin özü birdir.
Tüm âlemin geldiği kaynak birdir.
Hepimizi yaratan birdir.
Hepimizi şekillendiren birdir.
Hepimizin özünde olan birdir.
Tevhîd, birlik hakikatine erişmektir.
Her varlığın özünde, Zâkir olan, Fâil olan, Mevsûf olan, 

Mevcûd olan birdir, O da Allah’tır.
Tevhîd gözüyle bakmanın yolu, yönünü önce kendi bede-

nine sonra da varlığın bedenine dönüp, varlığı okumaktır, in-
celemektir, yaratılışı anlamaktır.

Rad Sûresi 16: “Allâh hâliku kulli şeyin ve huvel vâhidul 
kahhâr.”

Meâli: Allah bütün varlığı şekillendirip yaratandır ve O tek-
liğini her şeyden gösterendir, bütün her şeyi sımsıkı tutandır.”

İhlâs Sûresi: “Kul huvallâhu ehad, Allâhus samed, lem ye-
lid ve lem yuled ve lem yekûn lehu kufuven ehad.”

Meâli: Allah birdir, muhtaç, ihtiyaç sahibi değildir, doğ-
mamış, doğurmamıştır, her şeyde birliğini tekliğini gösterir, 
onun eşi, benzeri yoktur.”

Enfâl Sûresi 46: “Lâ tenâzeû-Birlik bakışından kopmayın, 
bölünmeyin, ayrışmayın.” 

Tevhîd şuuruna erişen, birlik gözüyle bakmaya erişecektir.
Her şeye Hakk nazarıyla bakacaktır.
Kimseyi hor görmeyecektir, kendini de asla yüce görme-

yecektir.



239

Ekber olanın Allah olduğunu bilip o nazarla bakacaktır. 
Asla hiçbir varlığa kötülük yapmayacaktır.
Kimseyi aldatmayacaktır.
Varlığın geldiği kaynağın Allah olduğunu, gittiği kayna-

ğın Allah olduğunu, görünenin, görünmeyenin her şeyiyle Al-
lah olduğunu anlayacaktır.

Her şey evveliyle, âhiriyle, zâhiriyle, bâtınıyla Allah’tır. 
Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın.”
İşte Tevhîd şuuruna erişen;
“Ehâdiyet, vâhidiyet- Birlik, teklik” sırrına ermiştir.
İnsan makamına ermiştir.
İslâm makamına ermiştir.
Müslüman olarak yaşama makamına ermiştir.
Nasıl ki bebek 9 ay boyunca anne rahmînde anneye gö-

bek bağı ile bağlıdır.
İşte tüm varlık da her an Allah’a bağlıdır.
İşte bu bağlılık salât hakikatidir.
Bu şuurda yaşayan insan salât hakikati üzere yaşayacaktır.
İnşallah salât’ın ûlvîyetini her an gönlümüzde hissederiz.
İnşallah o şuurla bakarız, o şuurla yaşarız.
İnşallah, Tevhîd şuuruna erişiriz, o şuurla bakarız, o şu-

urla yaşarız, o şuurla hareket ederiz. 
İnsan Tevhîd şuuruna erişmelidir. 
Kesreti tutan Zâtın birliğine ermelidir.
Salât’ın ûlvîyetinin hissine ermelidir.
Birliğin-Cemin hakikatine erişmelidir.
Cem makamının ûlvîyetine erişmelidir.
Cem birlik üzere olmaktır.
Cem birlik makamıdır.
Salât’ın ûlvîyetidir.
Ağacın yapraklarını ayrı ayrı görmeyelim.



240

Hepsinin bağlı olduğu gövdeyi görelim.
Varlığı ayrı ayrı görmeyelim.
Varlığı tutan tek kudreti hissedelim.
Damlaların ve deryanın birbirinden ayrı olmadığını bilelim.
Kesrette kalmayalım, vahdete erelim.
Cum’anın, Cem’in mânâsına erelim.
Karşındaki kişi de sen de bir Zâtın birliğindesin.
Ayrı ayrı bakmayalım.
Birlik şuuruyla bakalım.
Nasıl ki bedenindeki sonsuz hücre, tek olan senin bedenine 

bağlı, işte tüm sonsuz varlık da tek olan Allah’ın zâtına bağlıdır.
Bu şuura eren, cemin-cumanın sırrına ermiştir.
Cumanın, cemin mânâsına erenler;
Birlik nazarıyla bakarlar.
Her varlığın özünün Allah olduğunu bilirler.
Tüm kâinatın Allah’ın tezâhürü olduğunu bilirler.
Her varlığın bir damla olduğunu ve damlanın deryadan 

ayrı olmadığını bilirler.
Cumanın, cemin mânâsına erenlerin gönlü felah içindedir. 
Cumanın yâni bir olmanın hakikatine erenler, her dâim 

salât’ın ûlvîyeti üzere yaşarlar.
Onlar zerre kadar kimseye zarar vermezler.
Çünkü onlara göre kimse yoktur, her kimsede tecelli eden 

Allah’tır. 
Tüm Kâinatta bir olanı bilenler, sonsuz olan varlığı tutan 

tek Zât’ı bilenler, gönül insanlarıdır. 
Onların gönülleri her dâim Allah ile meşguldür. 
Cumayı-cemi gönlünde hissedenlerin içinde, asla kin, nef-

ret olmaz.
Cem makamına erenler, asla kibir içinde olmazlar.



241

Onlar Ekber olan Allah’a teslim olurlar, kendilerine asla 
varlık isnat etmezler, ben de varım deme gafletine düşmezler.

“Allah’ım senin ûlvîyetinin yanında yokluğumu bilirim” 
şuuruyla yaşarlar.

Salât’ın ûlvîyeti, cemin-cumanın mânâsına ermek üzere 
olmaktır. 

O mânâ üzere olanlar, her varlıkta Hakk’a nazar ederler.
Zâhir olan Hakk’tır, bâtın olan Halk’tır zevkiyle bakarlar.
Nasılki Güneş çıktığında tüm yıldızlar görünmez olur.
Allah’ın zâtı gönlümüzde öyle tecelli etsin ki, O’ndan gayrı 

bir şey görmeyelim.
Nasıl ki denizin dalgaları denizden ayrı değildir.
Deniz sakin dururken dalgası yoktur. 
Fakat deniz hareketlenip dalgalanmaya başladığı zaman bü-

yük dalgalar, hatta gemiler kadar büyük dalgalar meydana gelir.
Dalga denizden yukarı kabarınca, kendi aslı deniz olduğu 

halde dalga ismini alır.
Ama dalga denilen sadece onun suretidir, şeklidir.
O sûretin aslı sudur ki deniz denizdir.
Burada dalga ben denizim dese, denizim diyen bir dalga 

suretinde görünmektedir.
Dalganın kendine has bir varlığı yoktur. 
Değil deniz sadece deniz suyunun az bir miktarının suretidir. 
İşte sûret âlemi de aynen böyledir. 
Her varlık Allah deryasının dalgasıdır ve asla Allah’tan 

ayrı değildir.
Kâinatta her şey yalnız bir sûretten ibarettir.
Asli varlıkları Allah’tır.
Nasıl ki su donduğunda buz ismini alır.
Ama eridiğinde aslı olan suya döner.
İşte her varlık da bir buz misali gibidir, aslı Allah’tır.



242

İşte salât’ın ûlvîyeti budur.
Tüm varlık Allah’ın tezâhürüdür.
Tüm âlem Allah’ın birliğini gösterir.
Tüm âlemde bir olan Allah’tır.
Her varlıkta tekliğini gösterir, yâni damla olduğunu gösterir.
Tüm varlıkta birliğini gösterir, yâni derya olduğunu gösterir.
İslâm olmanın sırrı, salât’ın ûlvîyetinde gizlidir.
Cumanın-cemin mânasında gizlidir.
İnsan olmanın sırrı, her an salât üzre olmakta gizlidir.
İnsan, her dâim cem makamının ûlvîyetinde durur.
Hazreti Muhammed’in; “üç cumayı terk etmeyin” söylemi-

nin sırrı iyi anlaşılmalıdır. 
Üç cumadan maksat, Hakk, Halk, Hû makamlarıdır.
Hakk, rûh makamıdır.
Halk, nûr makamıdır.
Hû, rûh ve nûrun cem makamıdır.
“Cem” sırrının yâni birlik hakikatinin mânâsına eren insan
Sevgi içinde saygı içinde olur.
İhtiyacı olana koşar.
Asla benlik içinde olmaz.
Tüm varlıkta “Ene” olan Allah’ın seyrindedir.
Gönlünde “Cumâ-Cem” hakikatini hissiyle yaşayanlar…
Hiç senlik benlik kavgasına girer mi?
Hiç öteki diye bakar mı? 
Hiç kimseyi aldatabilir mi?
Bilseydi, tüm varlığı nûruyla tutanı…
Bilseydi, tüm varlıkta “Bir” olanı…
Bilseydi, tüm varlığın Hakk’a bağlı olduğunu… 
Kendi vücûdundaki hücrelerin kendi bedenine bağlı ol-

duğu gibi, âleme baksaydı, o şuura ulaşsaydı…



243

Bilseydi, her varlıkta Allah’ın zikrinin olduğunu…
Hiç kibre, egoya düşer mi insan?
Bedenler değil gönüller salât’ın ûlvîyetine erseydi…
Bir kimse bir kimsenin hakkına girer miydi hiç?
Bir kimse bir kimseye zarar verebilir miydi hiç?
Kimsenin yuvasını yıkar mıydı hiç? 
Kimsenin malını çalar mıydı hiç?
Saltanat peşinde koşar mıydı hiç?
Bir makama gelmek için ezip geçer miydi hiç? 
Dünya menfaatine düşüp birilerinin hakkını yer miydi hiç? 
Başkasının çocukları ne olursa olsun benim çocuklarım 

zengin olsun derdine düşer miydi hiç?
Her gün saltanat içinde yaşar mıydı hiç?
Her gün değişik yemeklerle karnını şişirir miydi?
İlle de benim olmalı, ille de o makama geçmeliyim der miydi?
Eğer bilseydi emaneti ehline vermez miydi?
Eğer gönüller kılsaydı salât…
Eğer gönüller erişseydi cemin hakikatine…
Her varlığın birbiriyle kardeş olduğunu anlamaz mıydı?
Her varlığın Hakk’ın nûrunu taşıdığını bilmez miydi?
Her varlığı tutanın Hakk olduğunu hissetmez miydi?
Her bedende şah damarından yakın olan Allah hakikatine 

vasıl olmaz mıydı?
“Semme Vechullah” hakikatine ermez miydi?
Yeryüzüne baktığında hep “Cuma-cem” hakikatiyle bak-

maz mıydı?
Amaç
Cem makamının mânâsına erişmektir.
Allah’ın birliğinde olduğumuzu bilmektir.
Birlik içinde yaşamaktır.
Senlik benlik kavgasını terk etmek, bizlik şuuruyla yaşamaktır.



244

İşte salât’ın ûlvîyeti, her an Tevhîd şuuruyla yaşamaktır.
Birlik nazarıyla hareket etmektir.
İkilikten kurtulmaktır.
Senlik benlik değil, sende bende ve her varlıkta Allah’ı gö-

rebilmektir.
Hazreti Muhammed’den aktarılan şu sözler ne muhteşemdir.
Sizden biri yay gibi eğrilene kadar namaz kılıp, ip gibi in-

cecik kalana kadar oruç tutsa dahi; iki, birden daha sevimli 
geldiği müddetçe, istikâmet üzere olamaz.” (Sehâvî, el-Ecvi-
betü’l-merziyye)

Burada belirtilen muhteşem hakikat, ikilik içinde kal-
mama hakikatidir.

Hem Allah var hem ben varım gafletinde olmamaktır.
Hazreti Muhammed, kibir içinde olanın namazı ve orucu 

olmaz diye bildirmiştir.
Kibirden, ikilikten kurtulun diye bildirilmiştir.
Senlik benlik kavgası ikilikte kalmaktır.
Oysa hepimizin özü birdir.
Bedenlerimizin tek sahibi birdir.
Onun için Hazreti Muhammed ne güzel söylemiş.
Hazreti Muhammed: “Ey insanlar! Şunu iyi bilin ki, Rab-

biniz birdir, atanız da birdir. Arap’ın Arap olmayana, Arap ol-
mayanın Arap’a, beyazın siyaha, siyahın beyaza bir üstün-
lüğü yoktur...”

“Size birlik şuuruyla hareket etmenizi tavsiye eder; çok-
luk gözüyle bakmaktan, birlikten kopmaktan, şiddetle kaçın-
manızı isterim. (Tirmizi )

“Cem- Birlik şuurundan ayrılmayınız. (Ebû Davûd)
“Kardeşini kırma, tartışmaya girme ona yerine getireme-

yeceğin sözü verme.” (Tirmizi)



245

İşte Hazreti Muhammed’in bildirdiği gibi salât’ın ûlvîyeti 
birlik üzere olmaktır.

İnsan ikilikte kaldığı müddetçe, namazın mânâsı üzere 
olamaz.

Namaz secde sırrıdır.
Yâni tüm varlığın Allah’a secde içinde olduğunu görebilme 

sırrıdır.
Allah birdir, her varlıkta birliğini gösterendir.
Tevhîd hakikati Allah’ın birliğine erişme hakikatidir.
Tevhîd hakikati salât’ın ûlvîyetine erişme hakikatidir.



246

KÂLBİN ABDESTİ SEVGİ

Kâlbin abdesti sevgi makamıdır.
Allah sevgisine erişenler, her dâim abdestlidirler.
Her dâim namazdadırlar.
Her varlığa Allah sevgisiyle bakanlar, muhakkak ki Allah’ı 

nazar ederler.
Allah sevgisiyle taharetlenmek, en güzel temizlenmektir.
İşte abdestin hakikati budur.
Tevbe Sûresi 108: “Ve Allah yuhıbbul muttahhirîn.”
Meâli 1: “Allah sevgisiyle temizlenenler temizlenmiştir.”
Meâli 2: “Allah sevgisi taharettir.”
Meâli 3: “Allah sevgisine erişenler temizlenmişlerdir.”
Meâli 4: “Allah sevgisi abdestli olmaktır.”
Âyette muhteşem bir ifadeyle belirtildiği gibi, Allah sev-

gisi abdesttir.
O sevgiyle hareket etmek dâim abdestli olmaktır.
Kâlbi tertemiz olanlar, Allah sevgisine erişmiş olanlardır.
Kur’ân’da temizlenmiş kâlbden bahsedilir.
Mâide Sûresi 41: “Yutahhire kulûb.”
Meâli 1: “Kâlbleri temizlenenler.”
Meâli 2: “Temiz kâlbli olmak.”
Meâli 3: “Abdestli kâlb.”
Bu bölümde geçen tâhir-i kâlb; temizlenmiş, arınmış, ben-

likten kurtulmuş, abdestli kâlbtir. 
Tâhir-i kâlb; Allah’ı anladıkça temizlenen arınan kâlb de-

mektir. 



247

Arapçada “tatahhara min’el-hased”; hasetlikten temiz-
lendi demektir.

“Tatahhara min’el fesât”; fesatlıktan temizlendi demektir.
İnsanın, aklının ve gönlünün her türlü gururdan, kibir-

den, hasetlikten, fesatlıktan, şirkten temizlenmesi; taharet-
tir, abdesttir.

Taharet; temizlenmek, paklanmak, arınmak, nefesin sahi-
bini hissetmek demektir.

İnsan, kendine benlik nispet ettiği müddetçe kirlilik için-
dedir, kibir içindedir, abdestsizdir.

Namazın şartı diye bilinen, hadesten ve necasetten taha-
ret nedir?

Temizlik; vücûdumuzun dışını mı yâni ten yönünü ve giy-
diğimiz elbise yönünü mü temizlemektir?

Yoksa vücûdumuzun içini mi yâni aklımızı, gönlümüzü ve 
hâllerimizi mi temizlemektir?

Hadesten taharet; görünmeyen pislikleri temizlemek diye 
bilinir.

Kişinin vücûdunun dışını temizlemek diye bilinir.
Yâni cenâbet olan kişinin gusül abdesti alması şarttır diye 

bilinir.
Cenâb; bütün her yer demektir.
Cenâb-ı Allah kelimesi de buradan gelir.
Cenâb-ı Allah; bedenin sahibi, bütün her yerin sahibi, her 

yerde olan, her yeri saran Allah demektir.
Cenâbet ise; bedenin sahibi olan Allah şuurundan kop-

mak demektir.
Kişi Allah’a ait olan vücûda, “bu vücûd benim” derse, o kişi 

cenâbet olur yâni cünüb olur. 
Yâni Allah’a ait olanı, kendine nisbet etmek cenâbet hâlidir. 
Necasetten taharet; görünen pislikler demektir. 



248

Kişinin dış elbisesini, namaz kılacağı ortamı pisliklerden 
temizlemesi diye bilinir.

Hades; “Hads-Hadis-Hadise-olay” aynı anlamlara gelir.
Hades; söz, olay, olanlar, yenilenmek, kirlilik, mânânın söz 

boyutu, sözde kalmak, olayda kalmak, sözlerinde batıl olan.
Hadesten taharet; anlıyoruz ki; bâtıl olan düşüncelerden, 

zanlardan, sözlerden, temizlenme durumudur.
Yâni kişinin aklını; tüm ayrımcılık meydana getiren bâtıl 

olan düşüncelerden temizlemek.
Kişinin dilinden temiz kelimelerin akması, ancak aklını te-

mizlemekle mümkündür.
Kişi söylediği sözlerde hep bâtıl olanı aktarıyorsa, hep iki-

lik ifadelerini aktarıyorsa, hep zulüm getirecek ifadeler akta-
rıyorsa, istediği kadar suyla vücûdunun dışını yıkasın, hades-
ten taharet yapmamış demektir.

Necis; kirlilik, pis, zarar, kötülük meydana getiren, hâli 
kirli olan, hâli zararlı olan, eylemleri zararlı olan. 

Necasetten taharet: Görünen pislik demekle anlıyoruz ki; 
kişinin kötülük içinde olan tüm hâl ve davranışlarını temiz-
lemesidir.

Kişinin elbisesinden maksat, kişinin hâlidir, amelidir. 
Kişinin hâlinin, amelinin temiz olması için, önce aklını te-

mizlemelidir. 
Yâni hadesten taharet yapmalıdır.
Yâni aklını bâtıl şeylerden, ayrımcılıktan, fitnelikten, gu-

rurdan, kibirden, kendini üstün görmekten, birilerini küçük 
görmekten, zarar verecek her türlü düşünceden, benlikten te-
mizleme durumu necasetten taharettir. 

Hadesten taharet yapanın, necasetten tahareti olur. 
Yâni aklını temizleyenin hâli de temiz olur. 
Aklı ve hâli kirlilik içinde olan istediği kadar suyla temiz-

lensin temizlenmiş sayılmaz. 



249

Amaç vücûdun dışını değil, vücûdun içini yâni aklını, gön-
lünü temizlemektir. 

Hacc Sûresi 29: “Sonra da cehaletin kirliliğinden geçerek 
temizlenmeyi tamamlasınlar.” 

Meryem Sûresi 13: “Bize ait olan sevgiyi ve firasetle temiz-
lenmeyi ve fenalardan sakınmayı, ortak koşmamayı anladı.” 

Sad Sûresi 33: “O kendi cehaletini bırakıp aslına döndü, 
böylece temizlenmeye başladı. Yönünü başka hiçbir yere dön-
dürmeden yüce olana döndü.” 

Anlıyoruz ki hadesten ve necasetten taharet; suyla olan 
temizlik değildir.

Hadesten ve necasetten taharet; hakikatleri anlamakla, 
kişinin özüne dönmekle, kişinin aslını anlamakla olan, ilmi, 
irfâni, edebi olan temizliktir.

Suyla ancak kişinin teni ve elbisesi yâni dış yönü temiz olur.
İlim, irfân, edeple kişinin aklı ve hâli yâni iç yüzü temiz olur. 
İçi temiz olmayanın dışı temiz olamaz.
Gönlü temiz olmayanın hâli temiz olamaz. 
Abdest hakikati, suyla vücûdun dışını yıkamak değil, ilim, 

irfân, edep, Allah aşkıyla vücûdun içini yıkamaktır.
Allah sevgisine ulaşmaktır.
Tâhir-i kâlbe ulaşmaktır.
Suyla bin kez vücûdumuzun dışını yıkasak, aklımızı, gön-

lümüzü, hâlimizi, temizlemediğimiz müddetçe abdest almış 
sayılmayız. 

Şöyle bir örnek verelim.
Bir bardağın dışı temiz olsa, içi pis olsa o bardağa su ko-

nulur içilir mi?
Peki ya içi temiz olsa, dışı kirli olsa, ona su konulur içilir mi?
Elbette hayır.



250

Bardağın hem içi hem dışı temiz olursa, ona su konulup 
içilmesi gönül rahatlığı ile olur.

İşte abdestin sırrı Allah sevgisiyle yıkanmanın makamıdır.
Tâhir-i kâlb, Allah sevgisiyle abdest almış kâlbdir. 
İşte tâhir-i kâlb sahibi; idrâk ve anlayışı, duygu ve düşün-

celeri; ilim, irfân, rahmet, sevgi, muhabbet üzere olan kimsedir.
İnsan, bâtıl bilgilerden, zulme kapı açan her türlü anlayış-

tan uzaklaşmalıdır.
İnsan, Allah hakikatine erişmeli, o şuurda yaşamalıdır.
Tâhir-i kâlb sahipleri, tertemiz duygu ve düşünceler içinde 

olan kimselerdir. 
İnsanın, aklının ve gönlünün her türlü gururdan, kibir-

den, hasetlikten, fesatlıktan, şirkten temizlenmesi taharet-
tir, abdesttir. 

Temizlik Allah sevgisinden gelir.
Allah sevgisi, temizliktir.
Allah sevgisi gönüllerinde tecelli eden kimseler, benlik kir-

liliğinden kurtulmuşlardır.
İşte asıl abdest, benlik kirliliğinden kurtulmaktır.
İşte abdest, Allah sevgisiyle hareket etmektir.
Abdest; Allah sevgisiyle bakmak, Allah sevgisiyle yaklaş-

maktır.
Allah sevgisine erişenlerin; duyguları, düşünceleri, hâlleri, 

davranışları tertemizdir.
Abdest, temiz olmak için söz vermektir.
Abdest, hakikat yolunda olmaya söz vermektir.
Abdest, iyi biri olmak için söz vermektir.
İçi de dışı da tertemiz olanlar, Allah hakikatine erişecektir.
Allah sevgisiyle temizlenenler, sevgi ehli olacaklardır.
Allah sevgisine erişmeyenler, abdestli değildirler.
Zalim kimseler abdestli değildirler.



251

Âl-i İmrân Sûresi 57: “Ve Allâh lâ yuhibbu el zâlimîn.”
Meâli 1: “Kötülük yapanlarda Allah sevgisi yoktur.” 
Meâli 2: “Zalimlerde Allah sevgisi yoktur.” 
Âyette muhteşem bir ifadeyle belirtildiği gibi, bir kişi bi-

rine kötülük yapıyorsa, onda sevgi yoktur.
Bir kişiye zerre kadar hor bakan kimse, zalim kimsedir. 
Çevresine zerre kadar zalimlik yapan kimsede sevgi yoktur.
İşte o kimse abdestli değildir.
O kimse Allah sevgisine erişmemiştir. 
Her türlü zulüm içinde olan kişi, Allah sevgisini hissedemez.
Allah sevgisine erişmemiş kişi, bin defa su ile dışını yıkasa, 

yâni toplumun bildiği cihetle abdest alsa, o yine de abdestsizdir.
İşte Kur’ân’ın ne kadar muhteşem, çarpıcı, sarsıcı, titre-

tici uyarısıdır bu.
Bir kimse zalim ise, onda Allah sevgisi yoktur.
Allah sevgisi olmayan kimse abdestli değildir.
Zalim kimse taharetli değildir.
Yâni abdestli değildir.
Bakara Sûresi 190: “İnnallâhe lâ yuhıbbul mutedîn.”
Meâli: “Muhakkak ki haddi aşanlarda Allah sevgisi yoktur.”
Bakara Sûresi 205: “Ve Allah lâ yuhıbbul fesâd.”
Meâli: “İkilik, bozgunculuk içinde olanlarda Allah sevgisi 

yoktur.”
İşte, her türlü kötülük içinde olan, asla abdestli değildir.
Her türlü hasetlik, fesatlık içinde olanlar abdestli değildir.
Kur’ân’ın uyarısına göre, ancak ve ancak Allah sevgisine 

erişmiş olan kimseler taharetlidir, yâni abdestlidir.
Her çocuk annesinden tertemiz doğar, abdestli doğar.
Her bebeğin aklı ve gönlü tertemizdir, abdestlidir.
Anne ve baba çocuğu yetiştirirken çok duyarlı olmalıdır.



252

Çocuğun yanında söylenen her söz, her davranış çocuğun 
beynine ekilecektir.

Kur’ân’da muhteşem bir âyet vardır.
Meryem Sûresi 19: “Ehebe leki gulâmen zekiyyâ.” 
Meâli: “Size tertemiz bir çocuk verdik.”
Allah burada bildiyor ki “size abdestli çocuk verdim.”
Dünyaya gelen her çocuk tertemizdir.
Her çocuk en saflığıyla doğar.
Onda yargılama yoktur.
Onda öteleme yoktur.
Kibir bilmez, gurur bilmez.
Gıybet bilmez, alay etme bilmez.
Fesatlık, hasetlik bilmez.
Doğan her çocuk tertemizdir.
Sabidir, masumdur, saftır.
Sıbyandır, paktır.
Âyet her anne babaya sesleniyor.
“Tertemiz evlat verdik” diyor.
Kirletme o çocuğun beynini.
Bozma onun masumluğunu.
Beynine zararlı duygular ekme.
Çocuğun yanında her davranışa dikkat et.
Söyleyeceğin her söze dikkat et.
Karı koca olarak tartışma, öfkeli davranma.
Olumsuz sözler etme.
Kimseyi kötüleme.
Kimsenin inancını yargılama.
Kimsenin eksiğini gediğini arama.
Kimseyle alay etme.



253

Atalardan gelen olumsuz duyguların, DNA’dan çıkmasına 
izin verme.

Atalardan gelen olumlu duyguların, çıkmasının önünü aç.
Çocuğunun yanında güzel sözler söyle.
Bak âyette ne güzel mesaj var.
İsrâ Sûresi 53: “Yekûlûlletî hiye ahsen.”
Meâli: “Güzel sözler söyleyin.” 
Güzel sözlerle konuşun.
Allah size tertemiz evlat verdi.
Kirletmeyin, zehirlemeyin onu.
İyi yetiştirin.
İlim dolu edeb dolu yetiştirin.
Birilerine yardım ederek, yardımı öğretin.
Birilerine sevgi dolu davranarak, sevgiyi, saygıyı öğretin.
Güzel kelimeler söyleyin.
Zararlı kelimeler kullanmayın.
Kelimelerin sihri vardır.
Kelimeler enerjidir.
Kelimeler büyüdür.
Olumlu kelimeler kullanmaya bakın.
Asla olumsuz kelimeler kullanmayın.
Çoçuğun yanında ağızdan çıkan her kelime, DNA’da atalar-

dan gelen, olumlu ya da olumsuz halleri tetikler. 
Âyette ne güzel belirtilmiş.
İbrâhîm Sûresi 24: “Kelimeten tayyibeten.”
Meâli: “Güzel kelimelerle konuşun.”
Ne kadar muhteşem bir uyarı.
Ağzından çıkan kelimeler; 
Güzel, olumlu, rahmet dolu olsun.
İlme kapılar açacak şekilde olsun.



254

Edebe kapı açacak ifadeler olsun.
Sevgi dolu, koruyucu olsun.
Şefkat dolu, huzur dolu, huşu dolu olsun. 
Âyette ne güzel uyarı sunulmuş.
İbrâhîm Sûresi 26: “Kelimetin habîsetin.”
Meâli: “Zararlı kelimeler söylemeyin.”
Olumsuz kelimeler söylemeyin.
Zalimliğe, gaddarlığa yol açacak sözler etmeyin.
Ağzından çıkan kelimeler…
Zararlı, zulme kapı açan olmasın.
Fitnelik, fesatlık içeren olmasın.
Dedikodu, çekiştirme olmasın.
Hor görücü, hâkir görücü olmasın.
Kibir içeren olmasın.
Karamsar, kaygı içeren olmasın.
Sevgiden, huzurdan, uzaklaştıran olmasın.
Her anne baba, bu âyetleri cân kulağıyla duymalıdır.
Yapacağı her davranışın çocuğuna yansıyacağını bilmelidir.
Söyleyeceği her sözün çocuğuna yansıyacağını bilmelidir.
Anne çocuğa hamile kaldığı an, 9 ay boyunca çok dikkat 

etmelidir.
Ne yedi, ne içti, ne yaptı, ne söyledi, nereye gitti?
Yediği helal lokma mı?
Kimlerle konuştu, ne konuştu?
Çevresinde ihtiyacı olana yardım etti mi?
Rahîmde büyüyen bebeğin, DNA’sında atalardan gelen hangi 

duyguların açığa çıkmasına, ya da çıkmamasına dikkat etti.
Ve bebek doğduktan sonra da bebeğin gelişiminde; dav-

ranışlar, sözler, eylemler dikkatlice, duyarlı bir şekilde ger-
çekleştirilmelidir.



255

Bebeğin DNA’sından, atalardan gelen olumsuz duygu, dü-
şünce, davranışların açığa çıkmamasına dikkat edilmelidir.

Olumluların açığa çıkmasına gayret gösterilmelidir.
İşte ey anne baba!
Size tertemiz evlat verildi.
Kirletme onu.
Zarar verme beynine.
Gaddarlık, zalimlik ekme beynine.
Hep olumlu, güzel konuş.
Hep olumlu davran, hep güzel davran.
Çocuğuna güzel örnek ol.
Her çocuk sevgi dolu, heyecan dolu doğar.
Anne baba bu sevgiyi, bu heyecanı kirletmemelidir.
Sevgi abdestiyle doğan çocuğun abdestini bozmamalıdır.
Sevgiye erişmek en kutsal abdesttir. 
Sevgiyle davranmak en kutsal ibadettir.
Sevgi Allah’a aittir.
Sevgi, gönüllerin abdestidir.
Allah her varlığı sevgisinden var etmiştir.
Her varlık Allah’ın sevgisiyle sarılıdır.
Allah’a teslimiyet içinde olana bu sevgi bahşedilir.
Gönlünde Allah’ın sevgisi tecelli eden kişi, her varlığa Al-

lah sevgisiyle bakar.
Varlığın, varlıktaki tecelliler boyutundan her an Allah sev-

gisinin aktığını hisseder.
Hazreti Muhammed ne güzel söylemiş; “birbirinizi sevme-

dikçe iman etmiş sayılmazsınız.”
Birbirimizi sevmek Allah sevgisine erişmekle mümkündür.
İşte Allah sevgisine ulaşmadan, gönülde sevgi ve yaşamda 

sevgiyle davranış tecelli etmez.
Sevgiyle olan davranış, abdestli davranıştır.



256

Âl-i İmrân Sûresi 14: “Zuyyine lin nâsi hubbu.”
Meâli: “Sevgiyle olan davranış insanların süsüdür.”
İşte âyette belirtildiği gibi sevgiyle olan davranış, insan-

ların güzelliğidir.
İşte Kur’ân’da birçok âyette belirtildiği gibi, sevgi gönül-

lerin abdestidir.
Gönlü sevgiyle yıkanmayanlar abdest nedir bilemezler.
Sevgi abdestini alanlar, her dâim ilâhi huzurdadırlar.
Sevgi, abdestli olmaktır.
Sevgi, gönül evinde Allah’ı misafir etmektir.
Sevgi, tertemiz Allah’a teslim olmaktır.
Sevgi, korumaktır.
Sevgi, koruyuculuktur.
Sevgi, birliktir.
Sevgi, şuurlu olmaktır.
Sevgi, aşkla sarılmaktır. 
Sevgi, şüpheye düşmemektir.
Sevgi, imandır.
Sevgi kâlblerinizin ziynetidir.
Sevgi, kırmamaktır.
Sevgi, kızmamaktır, öfkeni yutmaktır.
Sevgi, hikmetlere kapılar açmaktır.
Sevgi, kibre düşmemektir.
Sevgi, hor bakmamaktır.
Sevgi, varlığın özünde Hakk’a nazar edebilmektir.
Sevgi, adalettir.
Sevgi, inanmaktır, emin olmaktır, güvenmektir.
Sevgi, sarılmaktır, bırakmamaktır.
Sevgi, sevindirmektir.
Sevgi, umut vermektir.



257

Sevgi, ilâhi aşka erişmektir.
Sevgi, hevâdan kurtulmaktır.
Sevgi, eğilmektir.
Sevgi, secdede durmaktır.
Sevgi, tebessüm etmektir.
Sevgi, nezakettir.
Sevgi, tenezzüldür.
Sevgi, mütevâzi olmaktır.
Sevgi, hayattır, yaşamın sırrıdır.
Sevgi, muhabbettir.
Sevgi, varlığın muhabbetine gönül vermektir.
Sevgi, tüm varlıktan gelen ilâhi huzurdur.
Sevgi, cennetin nefesidir.
Sevgi, batmayan güneştir.
Sevgi, Allah’ın nefesidir.
Sevgi, gönülde çağlayan bir ırmaktır.
Sevgi, dudaklardan akan Allah kelamıdır.
Sevgi, gönülde olan Allah’ın ışığıdır.
Sevgide kendini düşünmek yoktur.
Sevginin yükü ağırdır, herkes çekemez. 
Sevgi ehlinin kâlbi hep başkaları için atar.
Sevgi ehlinin kâlbinde Allah bulunur.
Sevgi ehli her şeye göğüs gerer.
Sevgi ehli sabırlıdır.
Sevgi ehli her an tevekkül içindedir.
Sevgi ehli her an Allah’a teslimiyet içinde yaşayandır.
Sevgi ehli her türlü yükü çekendir. 
Sevgi ehli herkese koşturandır.
Sevgi ehli başkasının acısını hissedendir.
Sevgi ehli acılar bitsin, merhamet tecelli etsin diye koşturur.



258

Sevgiye erişen, kırmaz, üzmez.
Sevgiye erişen, alay etmez, hor bakmaz, kendini yüce görmez.
Sevgiye erişen, dedikodu yapıp kimseyi çekiştirmez.
Sevgiye erişen, sevginin ışığında yürür.
Sevgi ehli; sevindirendir, umut verendir, karamsarlığı alandır.
Sevgi ehli; dürüsttür, şefkatlidir, adaletlidir. 
İşte sevgi abdesttir.
İşte sevgi kulluk sırrıdır.
Mümtehine Sûresi 8: “İnnallâhe yuhıbbul muksitîn.”
Meâli: “Muhakkak ki Allah sevgisine erişenler, adaletli, 

dürüst kişilerdir.”
Hucurât Sûresi 7: “Allâh habbebe ileykumul îmâne ve zey-

yenehu fî kulûbikum”
Meâli: “Allah sevgisi, sizi iman sahibi yapar ve sevgi kâlb-

lerinizin ziynetidir.”
İşte sevgi kâlbin abdestidir. 
Sevgi, Allah sevgisiyle hareket etmenin adıdır.
Her varlığa Allah sevgisiyle yaklaşmanın adıdır.
Allah her varlığı sevgisinden yarattı, sevgisiyle kuşattı.
İşte Allah sevgisine erişenler, sevginin abdestine erişmiş-

lerdir.
Allah sevgisiyle sevmek, sevmektir.
Allah sevgisiyle varlığa bakmak, varlıkta Allah’a nazar et-

mektir.
Allah sevgisiyle sevmek, samimiyettir, ihlâstır, saygıdır.
Allah sevgisiyle sevmek edebtir.
Allah sevgisiyle sevmek, tevâzûdur, tenezzüldür.
Allah sevgisi gönlünden eksik olmayanlar dâim abdestlidir.



259

SON DEĞERLENDİRME

Bu kitâbımızda Kur’ân’a göre “Salât-Salâh-Salâvât” haki-
katini incelemeye çalıştık.

Hiç kimsenin Allah’a olan yönelişine dokunmadan, eksik 
gedik aramadan sadece salât hakikatini anlamaya çalıştık.

Her insan ailesinden öğrendiği gibi Allah’a yönelir.
Her insanın ibadeti kutsaldır.
Çünkü ibadetin merkezinde Allah vardır.
Yöneliş Allah’adır.
İbadet, gönüllerinin samimiyet duygusudur.
Hiç kimsenin Allah’a olan yönelişinin farklılığı yargılanamaz. 
Herkesin inancı kendi mutluluğudur.
İnsan ibadetini yaptığında ayrı bir huzura girer.
Huzur mânâ üzere olursa elbette gönüller Allah’a tasta-

mam rabıta içinde olur. 
Kur’ân’ı incelediğimizde anladık ki her dâim salât üzere 

olmak önemlidir.
Allah’ı hiç unutmadan yaşamak önemlidir. 
Namaz Allah’a olan yönelişin adıdır.
Allah ile iletişim içinde olmanın adıdır.
Her an gönlünde Allah hissiyle yaşamanın adıdır.
Salât’ın ûlvîyetine erenler, Hakk âşıklarıdır.
Onlar dâim namaz içindedirler.
Onlar her nereye bakarlarsa baksınlar Hakk’a nazar ederler.
Halk içinde Hakk’a nazar ederek yaşarlar.
Âşıkların namazını anlamak kolay değildir.



260

Onlar yürürken bile namaz içindedirler.
Onlar varlığı seyrederken namaz içindedirler.
Onlar her varlığın öz değerine bakarlar.
O öz değerin Allah’ın zâtına bağlı olan sıfatları olduğunu 

görürler.
Mevlana ne güzel söylemiş.
Âşıklar dâima namazdadırlar.
Mesneviden: 
Mevlana; “Mihrabı dost cemali olan kimse için, yüz çeşit 

namaz, yüz çeşit rükû ve secde vardır.” der. Bu konuda Cenab-ı 
Hak: “Ne yana dönerseniz Allah oradadır.” buyurmuştur. Resû-
lullah da (sav): “Namaz mü’minin miracıdır.” Buyurmuştur.

O kerem sahibi, namazda gizlenmiştir; Gönül namazı kı-
lan, kendini tamamıyla Allah’a veren kuluna lütuf ve ikramda 
bulunur! O’nun affı ve mağfireti günaha şeref elbisesi giydi-
rir de, böylece o günahı affedilmeye, ihsana, kurtuluşa vesile 
eyler, sebep kılar!” (Mesnevî, beyt: 4345) 

Kulluk sadece cesetle değil, gönülle ibadet etmektir.
“Bize doğru yolu gösteren, bizi kötülüklerden alıkoyan na-

maz, beş vakitte kılınır. Hâlbuki âşıklar, daima namazdadır-
lar! O gönüllerindeki aşk, başlarındaki ilahî sevgi ne beş va-
kitle yatışır, ne de beş yüz bin vakitle geçer gider! 

Namaz Allah ile yakınlık kurmaktır. Bu yakınlığın nasıl 
olduğunu zâhir ehli bilmez.”

Amel, insandaki mânâdır, sureti yoktur… Namaz suretten 
ibaret değildir. Bu namazın başı tekbir, sonu selamdır. Başı ve 
sonu olan her şey kalıptır. Onun rûhu eşsiz ve sonsuzdur. İs-
tiğrak, kendinden geçiştir ve bu kılınan namazdan daha iyi-
dir. Kâlb huzuru olmadan kılınan namaz, namaz olmaz. Namaz 
içtedir ve rûhun namazıdır. Şeklen kılınan namaz geçicidir. 
O, sadece namaz kılmakla kendilerini gerçek Müslüman sa-
nanlara, muhtaç oldukları dersi de bu suretle vermiş oluyor.



261

Zahir ehli için Mescid-i Haram, halkın ziyaret için gittiği 
Kâbe’dir. Âşıkların ve Tanrı’nın seçkin kullarının indinde ise 
Mescid-i Haram, Tanrının visalidir. Kâbe’den maksat, velile-
rin ve Nebîlerin gönülleridir. Burası Tanrı’nın vahyinin yeri-
dir. Kâbe, onun feridir. Gönül olmasa Kâbe ne işe yarar.

Secde hâli, lafızlarla izah edilemez. Cümleler onu izahtan 
acizdir. Secde hâli kişinin manevi hâliyle irtibatlıdır. Bu hal ya-
şanmadan tarif edilemez. Manevi bir ağırlığın altında ayağa 
kalkacak dermanı kalmayan mü’min iki dizi üzerinde kemali 
edeple oturur haldeyken, Mevla’sıyla mülakât eder.

Namaz kılan kişiye Mevlana şunları tavsiye eder: “Aklını 
başına al da namazdan yalnız zahiren değil, manen de istifa-
deye bak! Tane toplayan bir kuş gibi Allah’ın azametinden ha-
bersiz bir şekilde sadece başını yere koyup kaldırma! Hazreti 
Muhammed’in (s.a.v) beyanına kulak ver!..”

İşte Mevlana’nın dediği gibi âşıkların namazına ermek, 
salât’ın ûlvîyetine erişmekle mümkündür.

İşte bu kitâbımızda “Salât-Salâh-Salâvât” hakikatini his-
settirmeye gayret gösterdik.

Ezanda okunan “Hayya El Salâh” makamını hissettirmeye 
gayret gösterdik.

Islâh olmanın derunî sırrını anlama çalıştık, anlatmaya 
çalıştık. 

Gönüllerin ıslâh olmasının ne olduğunu anlatmaya gay-
ret gösterdik.

Sulh içinde olmanın ne olduğunu hissettirmeye gayret 
gösterdik.

Salâh içinde olmanın o muhteşem duygusunu, hissetmeye 
ve hissettirmeye gayret gösterdik.

İşte amaç ıslâh olmaktır.
Amaç sulh içinde yaşamaktır.
Islâh olanlar, herkese koşarlar.



262

Onlar çevrelerine rahmet olurlar.
Onlar derdi olanın merhemidirler.
Onlar hasta gönüllere şifadırlar.
Onlar karamsarlıkları umuda döndürürler.
Onlar çaresizlere çare olurlar.
Onlar sıkıntısı olanların umududurlar.
Onlar yolunu kaybedenlerin rehberidirler.
Onlar gönüllere sevgi çiçeği ekerler.
Onlar sevindirirler.
Onlar umut olurlar.
Onlar Güneş olur ısıtırlar.
Onlar su olur ferahlatırlar.
Onlar toprak olur yeşertirler.
Onlar hava olurlar, nefes olurlar.
Onlar hakikati göstermek için çırpınırlar.
Hakikat, Hakk’ın kendi zâtıdır.
Kendi Zâtının varlıktaki, O’na ait olan sonsuz sıfatlarıdır.
Onlar gönüllerdeki korkuları alırlar.
Onlar hüzünlü gönüllere sevinç olurlar.
Onlar gönüllerde cennetin kapılarını açarlar.
Onlar çocuklar gibi heyecan doludurlar.
Onlar ruhdan doğmuşlardır.
Onların bedenleri yoktur.
Onlar ışığın melekleridir.
Onlar rûhun evladlarıdır.
Onlar nûrdan rûha akan ışıklardır.
Onlar nûr alâ nûr sırlarıdırlar.
Onlar nûr elbisesini giyenlerdir.
Onlar nûr elbisesiyle dolaşırlar.
Onlar Allah’ın nûr bedenleridir.



263

Onlar Muhammed makamının melekleridir.
Onlar sulh melekleridir.
Onlar birleştirirler.
Onlar barıştırırlar.
Onlar İslâm makamının kandilleridir. 
Onlar aşkın ûlvîyetininden süzülüp gelen münir’lerdir
Onlar aşkın ûlvî melekleridir.
Onların salâh makamının kâmilleridir.
Onlar felah makamının görevlileridir.
Onlar Allah’ın câmileridir.
Onlar Allah’ın elest meclisinin sırrıdır.
Onlar Resûl ve Nebî makamlarının varisleridir.
Onlar çevrelerine Tevhîd hakikatini hissettirirler.
Onlar kelâmullah makamının erleridir.
Onlar Allah’ın müezzinleridirler.
İşte bu kitâbımızda, “Salât-Salâh-Salâvât” hakikatini önce-

likle anlamaya ve anladığımız kadarıyla kaleme almaya gay-
ret gösterdik.

Eksiğimiz gediğimiz elbette olacaktır.
Gönlümüzün izin verdiği kadar, yazmaya gayret gösterdik.
Sevgiyle huzurla kalalım.
Dâim namaz içinde olalım.
Dâim salâh içinde olalım.
Dâim salâvât duygusuyla yaşayalım.
Allah’ı hiç unutmayalım.
Ölümlü olduğumuzu hiç unutmayalım.
Sabırlı olalım.
Başımıza gelen olayları sabırla karşılayalım.
Her olaya hikmet üzere bakalım.
İsyan etmeyelim.



264

Gönlünüz her dâim Allah’a secde içinde olsun.
Her nereye dönersek dönelim, Allah’ın vechîne nazar içinde 

olalım.
Sevelim, sevilelim.
Sayalım, sayılalım.
Şefkat içinde olalım.
Merhametimizi birbirimizden hiç eksik etmeyelim.
Bizdeki merhametin Allah’ın rahmeti olduğunu hiç unut-

mayalım.
Bize hayat veren Allah’tır.
İçimize rahmetini, sevgisini koyan O’dur.
O’nun sevgisiyle birbirimizi sevelim.
O’nun rahmetiyle birbirimize merhametli davranalım.
Birbirimize umut olalım.
Karamsarlıkları bitirelim.
Kaygıları bitirelim.
Birbirimize hayr üzere yardımcı olalım.
Hastaları ziyaret edelim.
Yaşlıları ziyaret edelim.
Gönüllere sevgi verelim.
Birbirimize kenetlenelim.
Tevhîd şuurundan asla ayrılmayalım.
İlâhi aşkla kalın.
İlâhi sevgiyle kalın.

İsmail Dinçer.
14-2-2025


