MANEVIYATIN GUCU
SIFADIR

i Eeh 9@

Ismail Dinger






iCINDEKILER

ONSOZ / 5
MANEVIYAT / 11
ALLAH NEDIR / 23
EZANDAKI 7 MAKAM / 48
IMAN NEDIR / 66
ILMEL YAKIN- AYNEL YAKIN- HAKKEL YAKIN / 78
ICSEL YOLCULUK NEDIR / 89
MIRAC HAKIKATI / 110
iSLAM VE MUSLUMAN / 130
RABITA / 148
ALLAHA SIGINMAK / 154
SUKUT VE SABIR / 167
TEVEKKUL VE TESLIMIYET / 175
KORKUTMAK MI SEVDIRMEK Mi / 180
MUSLUMAN DEPRESYONA GIRMEZ / 200
EL SAFi ESMASI / 226
DUAMIZ / 237
SON DEGERLENDIRME / 245



YA SAFi ALLAH
YA SAFi ALLAH
YA SAFi ALLAH



ONSOZ

Hepimiz degerliyiz.

Hepimizin 6z degeri var.

Hepimiz degerlerin degeri olan Allah'in degeriyiz.

Hepimiz degerlerin degeri olan Allah’1 viicGidumuzda ta-
S1yoruz.

Hepimizin 6zl Allah’in kendisidir.

O bize sah damarimizdan yakindir.

Yani hepimizin 6zt O’dur.

Hepimiz ekber olan ytice olan Allah'in nlirunun damlalariyiz.

Hepimiz O'nun deryasindan gelen O'nun kendi tezahiirleriyiz.

Hepimiz her an O’nunla birlikteyiz.

O’ndan geldik.

O’nunla variz.

O’nunla yasiyoruz.

Aldigimiz nefes O’'nun.

Tasidigimiz can O’nun.

Bedenimiz O’nun.

Hepimiz O’nunla anlamliyiz.

Hepimiz O’na ait niteliklerle kusatildik.

Hepimiz manalar tasiyan bireyleriz.

Hepimiz viichdumuzda bize sah damarindan yakin olan
bir Sultan tasiyoruz.

Hepimiz bir Sultanin kullariyiz.

Hepimiz bedenimizde O Sultani tasiyoruz.

Hepimiz kudretli olanin kudretiyiz.



Bir olan kudretin damlalariyiz.

Her birimiz O’'nun giicii ile ayakta dururuz.

Her birimiz gli¢lityliz.

Asla zayif degiliz.

Kendimizi zayif gormeye hakkimiz yoktur.

Hepimiz 6nemliyiz.

Hepimizin 6ni, ardi, zahiri, batini Allah'tir.

Hepimiz O'nun kendinden geldik.

O’nun kendiyle durmaktayiz.

O’nun kendiyle akip gitmekteyiz.

Hepimiz bir ise yarariz.

Hepimizin yaratilistan gelen bir kabiliyeti var.

Her birimiz kabiliyetimize gore bir ise yarariz.

Hi¢ birimiz yalnmiz degiliz.

Hepimiz viicidumuzda Allah ile beraberiz.

Her nefeste O bizimle beraberdir.

Bizden nefes alip veren O’dur.

Bedenimizde her an isleyen O’dur.

Sifatlari ile tiim viicidumuzu ihata eden O’dur.

Kudretiyle viicidumuzu ayakta tutan O’dur.

Kimse bizimle ilgilenmiyor diye bir sey yok.

Her varlik her an bizimle ilgi i¢inde.

Hepimiz varlikla bir iletisim i¢indeyiz.

Her varlik her an bize sesleniyor.

Yasam bize verilmis bir armagan.

Bu armagan en giizel niteliklerle sunulmus.

Hepimiz mucizeler sehriyiz.

Gozlmiziin gérmesi bile diinyanin en biiyiik mucizesi de-
gil mi?

Her organimiz ona keza.



Hepimiz zenginlikler sehriyiz.

Her birimizin her organi, her hiicresi degeri dl¢iilemeye-
cek kadar degerlidir.

Insan dostsuz degildir.

Insanin her an dostu Allah’tir.

Allah her an insana dostlugunu gosterir.

Yeter ki insan kendi viicGduna donsiin.

Oradaki mucizevi isleyisi gorsiin.

Insan korunmaz degildir.

Allah her an Kkisiyi korur.

Allah insanin viicidunda her an insana hizmet eder.

Kanini dolastirir.

Kalbini attirir.

Hiicrelerini ¢alistirir.

Goziinden gortr.

Kulagindan isitir.

Sindirimini yapar.

Bosaltimini yapar.

Tim hiicrelerinden, dokularindan, organlarindan hizme-
tini yapar.

Viicidun mitkemmel koruyucusudur.

Insan asla yalniz degildir.

Allah onu asla yalniz birakmaz.

0 korur.

O sarar.

0 dostlugunu her an sunar.

Bizi var eden O’dur.

Bizi yasatan O’dur.

Bedenimizdeki tecellilerin sahibi O’'dur.

Bizde nefes alip veren O’dur.



Tenimizin de canimizin da sahibi O’dur.

Zakir olan, Fail olan, Mevsif olan, Mevcid olan O'dur.
Evvelimiz O’dur.

Ahirimiz 0’dur.

Zahirimiz O’dur.

Batinimiz O’dur.

O’na siginalim.

O’na teslim olalim.

O’na giivenelim.

O’na tevekkiil icinde olalim.

O’na teslim olan, O'na tevekkiil icinde olan 1slah olacak-
tir, felah bulacaktir.

Iste Allah’a teslimiyet Islam sirridir.

Allah’a teslimiyet icinde olan, huzurludur.

Tim bunlari bilen Allah’t hi¢ unutmadan yasar.

Tevekkiil icinde olur.

Insan beserdir, diinyalik sikintilar ¢eker.

Uziiliir, aglar, hiiziinlenir, sikilir.

Ama insan diinyalik acilar ¢ekse de siginacagi Allah'tir.

Tevekkiil edecegi Allah'tir.

Allah’a si81nan, O’na tevekkiil icinde yasayan manevi ola-
rak giiclil olacaktir.

Allah ona liituflarini hissettirecektir.

Gonliinde maneviyat terazisi olusanlar, her aciy1 tasimay1
Ogrenecektir.

Her sikintinin hikmetine erecektir.

Maneviyatin giicii sifadir.

Maneviyatin giicli, hastaliklar1 yenmek icin dayanaktir.

Maneviyatin giicii, Allah’a glivenmenin hissidir.

Iste bu kitAbimizda maneviyatin giiciinii hissettirmeye
calisacagiz.



Insallah génliimiizce okuyucuya manevi alani hissettir-
meye ¢alisacagiz.

Kitabimizin basinda, “Maneviyat, iman, islam, Teslimiyet”
konularini ve diger konulari isleyecegiz.

Sonunda ise depresyon konusunu isleyecegiz.

Bunu yapmamizin hikmeti, 6ncelikle manevi alanin gii-
clinl hissettirmek...

Sonra da basimiza gelen acilari, sikintilar1 tasimayi ba-
sarabilmek...

Toplumda depresyon denilen seyi yenmenin tek yolu, go-
niildeki maneviyatin giicidiir.

Iste bu kitabimizda, maneviyatin giicii nasil olusur bunu
hissettirmeye gayret edecegiz.

Allah gonliimiiziin samimiyetini, kalemimize yazmay1 na-
sip etsin.

Bilmeden de olsa hatamiz eksigimiz olursa affola.

Ismail Dinger






MANEVIYAT

Maneviyat, Allah’a arif olup, O’'na siginmaktir.
Maneviyat, her an O’nun sevgisini gontilde hissetmektir.
Maneviyat, O'na giivenmek, O’na teslimiyet icinde olmaktir.

Maneviyat, Allah hakikatine erip, O’'na dayanarak yasa-
maktir.

Maneviyat, ilahi askla hareket etmektir.

Maneviyat, Halk’a Hakk nazariyla bakmaktir.

Maneviyat asla diinyadan uzaklasmak demek degildir.

Her seyden el cekmek demek degildir.

Inzivaya ¢ekilip hayattan kopmak degildir.

Hayatin i¢cinde olmaktir.

Sorumlulugunu en giizel sekilde yerine getirmektir.

Maneviyat goriinen varlhigin hakikatini anlayip, o suurla
yasamaktir.

Esyanin hakikatine erip, esyanin 6ziinii gérmektir.

Buzun aslinin da su oldugunu goérebilmektir.

Gonil maneviyat icinde olursa, her olayin hikmetine kap1
agar.

Karamsarlik, kaygi, isyan, 6fke ¢abucak soner, teslimi-
yet gelir.

Maneviyat mana kelimesinden gelir.

Mana; mé’'ni, ma’'na, inayet, kelimeleri ile baglantilidir.

Mai, kelimesi de buradan gelir.

i1ahi akis demektir.

Mani olmak da buradan gelir.

11



i1ahi akisa engel koymak demektir.

Man4, varligin 6ziinden gelen riihani, niiranf akistir.

Hakikati, 6z, cevheri, kaynagi, asli, maksati, anlamla-
rina gelir.

Bir seyin icyiizi, rihu, nlru, ulviyeti, o seyin manasidir.

“Demek, istemek, kastedilen sey, séylemek” anlamlari da
vardir.

Mani olan kelimesi, mandya engel olan her sey demektir.

Insanin, kibri, gururu, 6fkesi, hiddeti gibi olumsuz seyler,
kisinin mandya erismesine mani olan seylerdir.

Yani engel olan seylerdir.

Asli olmayan seyler, batil olan seyler mananin hissine eri-
silmesine engel olan seylerdir.

Yargilama, 6teleme, hor gérme, dislama hep bu duygular,
mananin hissine erisilmesine mani olan-engel olan seylerdir.

Insani birlik suurundan koparan duygular, kendini yara-
tilan herhangi bir varliktan {istiin gosterten duygular, mana-
nin akisina engel olur.

Kur’an'da, boyle duygu ve diislincelerin, insani nasil iblis-
lestirdigi, nasil seytanlastirdigi belirtilir.

Her kim varligin dis ylziinde kalir icyiizlinii géremezse,
o iblis durumuna diiser.

Her kim kendini yaratilan herhangi bir varliktan tistiin go-
riirse, o manadan uzaklasir.

“Ben ondan hayirhyim.”

“Ben ondan lstiiniim.”

“Ben ondan yliceyim.”

“Ene hayrun minhu-ben ondan hayirliyim” Sad Siresi 76

Iste boyle duygu ve diisiinceler, kisinin Allah hakikatine
erismesine engel olur.

12



Kisi istedigi kadar ibadet etsin, Allah’'in her varliktan te-
zahiir eden birligine erismedigi miiddet¢ce, mana boyutuna
adim atamaz.

Iste varligin 6ziinden gelen mananin akisina mani olan-en-
gel olan sey, kisinin diistiigii kibridir.

Mana boyutuna, akli ve gonlii tertemiz olanlar temas ede-
cektir.

Varligin 6ziinden gelen ilahi akisa, akli ve gonlii tertemiz
olanlar temas edecektir.

Kur’an’da bu muhtesem bir sekilde belirtilir.

Vakia Siresi 79: “La yemessuh illel mutahhertin.”

Meali: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi manevi alana
temas edemez.”

Iste ayette belirtildigi gibi, mana boyutunun akisina temas
etmenin yolu, mananin hissine engel olan seyleri temizlemektir.

Eger aklimiz ve gonliimiiz temizlenmemisse, mana boyu-
tunun akisina temas etmek miimkiin degildir.

Bakara Siiresi 6: “Innellezine kefer(i sevaun aleyhim e en-
zertehum em lem tunzirhum la yumindn.”

Meali: “Muhakkak ki akl1 ve gonlii értiilii kimselere, onlar-
daki hakikatlerle onlar1 uyarip anlatsan da ya da onlari uya-
rip anlatmasan da bir sey degismez, inanmazlar.”

Ayette belirtildigi gibi, aklimiz perdeli, 6rtiilii oldugu miid-
detce mana boyutundan gelen hisse erisemeyiz.

Cocuk safligina erisen, mutlaka mana boyutunun hissine
erisecektir.

Ayrica edebiyatta maniler vardir.

Bunlar manalar iceren kafiyeli dortliiklerdir.

Eski Cagatay Tiirk¢esinde mani “Tanr1” demektir.

Belki de mana kelimesi buradan gelir ve Tanr1'ya ait olan
demektir.

13



Mana kelimesi, anlasiliyor ki Allah'in ulviyetiyle alakah
bir kelimedir.

Maneviyat, mana boyutundan goniile akan ulvi bir heye-
canin hissidir.

Maneviyat, Allah’a glivenmenin hissidir.

Maneviyat, her an Allah’a dayanmanin rabitasidir.

Maneviyati giiclli olanlar, diinyalik her sikintiya karsi giiglii
durus sergilerler.

Maneviyat, iman boyutunun goniilde tecelli etmesi ile ger-
ceklesir.

Maneviyat mananin goniilde viictid bulmasidir.

Mana Allah hakikatidir.

Mana Tevhid sirridir.

Mana tiim varligin sahibinin enerjisidir.

Maneviyat insanin 6z boyutudur.

Halk’in Hakk boyutudur.

Maneviyat, maddenin i¢ytiztdir.

Maneviyat, goriinen varligin geldigi 6z boyuttur.

Madde ile mana ig icedir.

Maddenin geldigi yer manadir.

Madde mana ile durur.

Maddenin asliyetine mana denir.

Mananin elbise giymis boyutuna madde denir.

Maneviyat mana kelimesinden gelir.

Mana “rih, nir, ulthiyet” boyutudur.

Mang; tflenen rh, ntr ala ndr, ulihiyet boyutunun cemidir.

Insan ten boyutunda kalirsa yarim insan olur.

Insan 6z degeri olan Allah’'in kendinde oldugunu bilirse
biitiinsel olur.

Amagc, kendinde kalmamaktir.

Amag, Allah’tan ayr1 olmadigini bilmektir.

14



Amag, Allah'in Zatinda fenafillah makamina ermektir.
Yani Allah'in Zatinda varligindan gegmektir.

Amag, Allah’in ulviyetinde bekabillah makamina ermektir.
Yani damla misali deryaya karisip gitmektir.

Ve mananin hazzini hissetmektir.

Her daim o hazla yasamaktir.

Insan, kendi asliyetini bilmelidir.

Insan, kendini var eden degildir.

Insan, kendini sekillendiren degildir.

Insan, bedeninde her an olan isleyiste muktedir olan degildir.
Insan, Allah yolunda kendinden ge¢melidir.

Insan “mutu kable ente mutu” sirrina ermelidir.

Allah yolunda kendi varligindan gegenler, diridirler.

Al-i imran Stresi 169: “Ve 14 tahsebennellezine kutil{ fi se-
bilillahi emvata bel ahyaun inde rabbihim yurzekan.”

Ve 14 tahsebenne : Yok, zannetmeyin, sanmayin, diistincesizlik
yapmayin, anlamazlik yapmayin,

Ellezine kutilt : O kimseler, varligindan gegmek, 6lim,
6ldiirmek, mahy, fanilik, yazik etmek,

Fi sebili Allah : Yolunda, hakikatler i¢in, Allah,

Emviten : O, fani, deger, nutfe,

El ahyaun : Hayir, bilakis, diridirler, diriligi anlamislardir,

inde Rabbi him : O’na ait, katinda, Rab, viicidlandiran,
kendileri,

Yurzekin : Rizk, lutuf, fayda, yarar, nimet, manevi haz,

Meali 1: “Allah’in hakikatlerini anlatmak i¢in, o yolda 6len,
oldiirilen kimseleri 6liip gitti sanmayin. Bilakis onlar dirilige
kavusmuslardir. Onlar kendilerini viicidlandirana ait olan ma-
nevi hazza ulasmislardir.”

Meali 2: “Allah yolunda fenafillah olanlar1 anlamamazlik
yapmayin. Onlar hayy olanin degerlerine erismislerdir. Onlar

15



viicidlarinin sahibi olan Allah’a ait manevi hazzi hissetmis-
lerdir.”

Meali 3: “Allah yolunda fenéfillah olanlar: 6lii sanmayin,
bilakis onlar diridirler. Onlar bedenin sahibinin kim oldugunu
bilmisler, manevi hazza erismislerdir.”

Manevi haz, insanin kendinde ve her varlikta Allah’a sahit
olup, O’'na teslimiyetiyle gelir.

Maneviyat, her an Allah’a teslimiyet duygusunu getirir.

Maneviyat, kisinin gonliiniin her an Allah duygusuyla i¢
ice olmasidir.

Allah duygusu goniillerinde olanlar, huzur i¢indedirler.

Onlar Allah’a iman etmislerdir ve onlar iyi ameller i¢inde
calisirlar.

Ayette belirtildigi gibi o kimseler, Allah’a ictenlikle bagh
kimselerdir.

Nisa Siresi 122: “Vellezine ament ve amills salihati se
nudhiluhum cennatin tecri min tahtihal enharu halidine ftha
ebeda Vadallahi hakka ve men asdaku minallahi kila.”

Meali: “Iman edenler ve iyi calismalarda olanlar ise; onlar
huzur i¢inde olurlar, makamlarinda bir ilim tzeredirler, de-
vamli o haldedirler. Allah tecellileriyle ger¢ek olandir ve Al-
lah’a i¢tenlikle bagli olan kimse tecellileri anlar.”

Iste ayette belirtildigi gibi, iman ehli her zaman Salih amel-
ler icindedir.

H{d Stresi 23: “Innellezine Amen(i ve amiliis salihati ve
ahbetf ila rabbihim ulaike ashabul cenneh hum ftha halidin.”

Meali: “Muhakkak ki iman edenler ve dosdogru hak yo-
lunda ¢alisanlar ve Rablerine ask ile baglananlar ise, iste on-
lar huzur i¢cindedirler, devaml o hal i¢indedirler.”

Burada da belirtildigi gibi iman ehli olanlar her zaman ask
ile Allah’a baghdirlar.

Iste onlar manevi alanin huzuruna erismis kimselerdir.

16



Nahl Siiresi 87: “Ve elkav ilallahi yevme izinis seleme.”

Meali: “Her seyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an ba-
ris ve huzur icinde olanlardir.”

Iste manevi alanin olusmasi i¢in Allah hakikatine erisil-
mesi gerekir.

Allah’a olan yakinligin bilinmesi gerekir.

Mutaffifin Stresi:

21- Allah’a olan o yakinlig1 anlayanlar, her yerde O’'na sa-
hit olurlar.

22- Muhakkak ki 6zii s6zii dogru olanlar, elbette tiim te-
cellilerin Hakk’tan oldugunu bilmenin huzuru i¢indedirler.

23- Ulastiklar1 yiice makamlarin hakikatleri ile bakarlar.

24- Onlarin ylizinde hakikatleri anlamanin huzuru vardir.

25- Beka Aleminin 6ziinden beslenirler.

26- Hakikatleri anlamak icin gayret gosterip ilerleyenler,
sonunda manevi dlemin kokusunu alirlar.

27- Makam makam ytikselerek varligin varolusunun ha-
kikatine ulasirlar.

28- Allah’a olan yakinligi anlarlar, hep O’nun hissiyatinda-
dirlar, birlik tizeredirler.

Iste belirtildigi gibi kisi Allah’a olan yakinlig1 anlarsa, onun
gonlli manevi alanin hazzi icinde olacaktir.

Maneviyat ehli, sefkat ehlidir, merhamet ehlidir.

Onlar tevazu icinde yasarlar.

Hi¢ kimseye hor bakmazlar.

Mana erenleri dlemlere rahmet olmak i¢in génderilmislerdir.

Onlar asla kendi egolar1 i¢in yagsamazlar.

Mana erenleri, Allah’in ulviyetine erenlerdir.

Onlar Halk’ta Hakk’a nazar ederler.

Onlar Allah'in dostluguna siginmislardir.

Allah'in dostluguna erenlerin kalbi insanlik icin atar.

17



Onlarin kalbi baskalarinin iyiligi i¢in atar.

Onlar asla kendileri icin yasamazlar.

Hep insanligin iyiligi i¢in kosarlar.

Onlar, dertlilerin derdi i¢cin gece giindiiz kosarlar.
Onlar maneviyatin giiciinii herkese hissettirirler.
Mana ehli zerre kadar kibre diismez.

Asla bagkasini kirmaz.

0, her zaman dertli olanlarin derdine kosar.
Mana ehli, sefkatlidir.

Sevgi doludur.

Sadiktir, duristtir, samimidir.

Saygi1 dolu, sevecendir.

Miitevazidir, kucaklayicidir.
Yardimseverdir, ihtiyaci olana kosar.

Insan sefkatli olmak nedir bilmelidir.
Cevresine sefkatli olmalidir.

Dogaya, hayvanlara sefkatli olmaldir.
Ahzab Stresi 72: “Esfekne-Sefkatli ol.”
“Sefkat, rahmet duygusunun kusaticihigidir.”
Ey kardesim!

Merhametli ol.

Koruyucu ol.

Sevgi, saygl icinde ol.

Goniil yolunda sadik ol.

Kimsenin canini yakma.

Kimseyi tizme.

Kimseye gozyasi doktiirme.

Asla incitme.

Sefkatli ol.

Gaddar olma.

18



Kirici olma.

Umut ol, sifa ol, moral ol.

Nazik ol.

Alcak goniilli ol.

Sefkat ehli merhametlidir.

Sefkat ehli diiristtiir.

Sefkat ehli koruyucudur.

Sefkat ehli duygu yuklidiir.

Sefkat ehli samimidir.

Sefkat ehli ihlaslidir.

Sefkat ehli tevekkiil sahibidir.

Sefkat, goniillere dokunmaktir.

Sefkat, huzur vermektir, mutlu etmektir.

Sefkat, dertlinin derdine derman olmaktir.

Sefkat; kusatma, koruma, sarmalama, hissetme, her an bir
olma duygusudur.

Sefkat, annenin bebegine sarildig1 gibi, rahmet duygula-
rinin bedenleri kusatmasidir.

Kelime “Sef” kelimesinden gelir.

Tim alemin Sef’i, Hikimi, Lideri, Sultani Allah’tir.

Allah her bir varlig, tecellileri ile tutar, sarmalar, isletir.

Allah her bir varligi, ehadiyet esmasiyla ihata eder, yani
birligiyle kusatir.

Iste sefkat, merhametin kusatma duygusudur.

Goniillerin bir olma duygusudur.

Sefkat ehli, birlik suuruyla hareket eder.

Onun i¢in karsisindaki kisinin her seyini hisseder ve ko-
ruma duygusu cok ytliksektir.

Sefkat ehli, cevresine hep iyilik icin kosar.

Kimsenin sikintisi olmasin ister.

Kimsenin kalbinin kirilmasini istemez.

19



Derdi olanlarin derdini ¢6zmek i¢in ¢cirpinir.

Gel kardesim.

Biz de sefkat ehli olalim.

Goniiller oksayalim.

Birbirimize sevgi dolu, merhamet dolu davranalim.
Birbirimize huzur verelim.

Yiiziimiizden tebessiimii eksik etmeyelim.

Gel kardesim!

Birbirimize Hakk nazariyla bakalim.

Gel goniillere ilahi agskin duygusunu hissettirelim.
Gel goniillere sevmeyi, sevgiyi hissettirelim.

Gel merhametin ne biiytik bir duygu oldugunu hissettirelim.
Gel her varligin kardes oldugunu hissettirelim.

Gel cevremize merhameti hissettirelim.

Gel goniillere umudu hissettirelim
Karamsarliklari, umuda dondiirelim.

Gel zayif gonillere, maneviyatin giiclinii hissettirelim
Gel Allah’a dayanmanin ne oldugunu hissettirelim.
Gel tevekkiil etmeyi hissettirelim

Gel sabir etmeyi hissettirelim

Gel sadakati hissettirelim.

Gel Er kisinin ne oldugunu hissettirelim.

Oncelikle kendi durusumuzla maneviyatin giiciinii his-
settirelim.

Gel dogru olmaysi, diiriist olmay1 hissettirelim
Gel adaletli olmanin ne oldugunu hissettirelim
Gel glivenmeyi hissettirelim.

Umutsuza umut olalim

Moralsize moral olalim

Kaygilar i¢cinde olanin, kaygisini gidermeyi hissettirelim.

20



Gel kirmamaysi, izmemeyi hissettirelim.

Gel dilimizi tutmay1 6ncelikle kendimiz gosterelim.
Gel goniiller oksamay1 hissettirelim.

Gel hasta goniillere sifa olalim.

Gel yardima ihtiyaci olanin umudu olalim.

Gel benim de dostlarim var demeyi hissettirelim.

Bu kadar karamsarligin oldugu diinyada, goniillere agan
bir ¢icek olalim

Bu kadar hor gérmenin oldugu diinyada, goniillere kar-
desligi hissettirelim.

Bu kadar karanlik duygunun oldugu diinyada, goniillere
151k olalim.

Bu kadar zulmiin oldugu diinyada, goniillere iyilerin de ol-
dugunu hissettirelim.

Bu kadar yikiciligin oldugu diinyada, yapici olmay1 his-
settirelim.

Gel kaynasmanin, birlik olmanin ne oldugunu gésterelim.
Gel goniiller yapmay1 6gretelim.

Goniillere sevgiyi, saygiy1 akitalim.

Goniillere sefkat duygusunu akitalim.

Gel paylasmay1, dayanismayi, yardimlasmay1 hissettirelim.
Gel cennetin duygusunu hissettirelim

Gel can olmay1 hissettirelim.

Gel hepimizin bir can oldugunu hissettirelim.

Gel iyi insan olmanin duygusunu hissettirelim.
Miisliman iste boyle giiclii durur dedirtelim.

Mana ehli olalim.

Maneviyatin gliciiyle hareket edelim.

Birbirimizde yaraticimizi gorelim.

Allah bizleri, birbirimize merhamet icinde davranalim diye
yaratti. (Enbiya Saresi 107)

21



i§te mana ehli, huzur ehlidir, sefkat ehlidir, rahmet ehlidir.

Insan, gonliinde maneviyatin giiciinii hissetmelidir.

Insan bu hissiyata erigsmek icin, éncelikle Allah hakika-
tini bilmelidir.

O’na sahitlik yolunda olmalidir.

insan, “Allah nedir?” sorusunun cevabini 6ncelikle kendi-
sinde bulmalidir.

Maneviyat duygusu, Allah hakikatine erismekle mim-
kiin olur.

Allah hakikatine erismek imani kazandirir.
Iman, tevekkiil ve teslimiyeti getirir.

Gonliinde her an Allah hissiyle yasayan kimse, manevi ola-
rak giicli kimsedir.

Onun icin Allah’a iman konusu, Allah’a sahit olma konusu
cok 6nemlidir.

Insan Allah hakikatine nasil erisir?

Insanin génlii manevi olarak nasil giiglenir?

Simdi bizleri mana boyutuna eristiren konulari bir bir in-
celeyelim.

Once “Allah nedir” konusunu inceleyelim.

Sonra da iman konusunu inceleyerek diger konulara akalim.

22



ALLAH NEDIR

Maneviyatin giict, Allah’1 tanimak ve O’na dayanmakla
olusur.

Maneviyatin giicii Allah hakikatine ermekle olusacaktir.

Cogunluk olarak Allah’a inaniriz.

Lakin O’na sahitlik nasildir cogumuz bilmeyiz.

Allah’a iman konusunu layikiyla bilmeliyiz.

Sadece anne babamizdan gelen bir Allah inanci iizere oluruz.

Ezanda gilinde 20 defa okunan “Eshedii” kelimesini duyariz.

Lakin sahitlik konusunu ¢ogumuz diisiinmeyiz.

Hepimiz kendimize sormaliyiz.

Allah’a sahit oldum mu?

Hangi Allah’a inaniyoruz?

Anne babamizdan miras olarak 6grendigimiz, asla sahit
olmadigimiz bir Allah’a m1?

Yoksa kendimizde ve her varlikta sahit oldugumuz sonsuz
gli¢c olan bir Allah’a m1?

Kur’an buna en giizel cevabi veriyor.

Zuhrif Stresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarimizi bir
inancin yolu lizerine bulduk ve biz onlarin goésterdikleri yol
uzere, onlarin adetleri iizere oluruz.”

Hepimiz ne yazik ki, atalarimizdan miras gelen bir inan-
cin getirdigi bir Allah’a inaniyoruz.

Her ¢ocuk, hangi ailede dogmussa, inanci da o ailenin inan-

cina gore oluyor.

23



Allah inanci, din inanci, ibadetleri, cennet cehennem yo-
rumlari oraya kimin girecegi hep aileden gelen inan¢ mira-
sina gore oluyor.

Allah adina, din adina yaptig1 yorumlar hep aileden gelen
inanca gore oluyor.

Ve tabii ki bu inang, diger farkli olan inanglara uymuyor,
¢clinkl her ¢ocuk hangi ailede dogmussa inanci da ona gore
oluyor.

Iste kisi, kendi hayalinde kendi hevasina gére inandig1 tan-
riy1 yok etmeden, kendine donmeden, kendini ve varligi oku-
madan Allah hakikatine ulasamiyor.

Aileden gelen miras olarak 6grendigimiz tanri inancimizi,
yani kendi hevamiza gore var oldugunu diisiindiigiimiiz bir Al-
lah zannini yok etmeliyiz.

Yoksa Allah denilen ildhi giicle hi¢ tanisamayiz.

Furkan Siresi 43: “E raeyte men ittehaze ildhehu heva.”

Casiye Siresi 23: “E fe raeyte men ittehaze ilahehu heva.”

Meali: “Hevasini ilah edinen kimseyi gordiin degil mi?”

Heva; hava kelimesinden gelir, bosluk, bos olan, iki seyin
arasindaki uzaklik, batil olan, asli olmayan seye yonelmek,
diismek, bedenin istekleri, ihtiras, ¢ikarina gore istekler gibi
anlamlara gelir.

Hevasini tanr1 edinmek; kendi yetistigi aileden gelen bil-
gilere dayali olarak zannina gore olusturdugu hayali bir tan-
riya inanmak anlamindadir.

Her inang¢ kendi atalarindan miras kalan bir tanriya inanir.

Her inanc, inandig1 tanriy1 kendi yaninda goriir, o tanriya,
kendi inancinda olanlar1 destekler, onlar1 cennete alir, diger-
lerini cehenneme atar diye inanir.

Her inang, kendini se¢ilmis, farkli goriir.

Gergek inananin yalnizca kendi inang grubu olduguna inanir.

24



Kisi hakikati ariyorsa, ailesinden gelen tanri inancini, din
inancini, ibadet inancini bir kenara birakmali ve hakikatin ne
oldugunu arastirmalidir.

Insan, din adina anlatilan batil seylere yani ash olmayan
seylere yani hurafelere yonelmemelidir.

Yani hevasina gore hareket etmemelidir.

Insanlari, inanclarina gore, cinsiyetlerine gore, meslek-
lerine gore, renklerine gore, milletlerine gére ayirma done-
mini bitirmelidir.

Insanlar birbirlerini; dinsiz, cehennemlik, kafir gibi gérme
zullimlerini bitirmelidir.

Hazreti Miisa, ayr1 bir din mi kurdu?

Hazreti is4 ayr1 bir din mi kurdu?

Hazreti Muhammed ayr1 bir din mi kurdu?

Hay1r, o yliksek beyinler, o kdmil insanlar, kendini bilmeyi,
varlig1 okumaysi, tiim varligin birbiriyle ortak baglarini gor-
meyi ve sonucta, her varlikta olan ve tiim kainati tutan ilahi
kudreti anlamay1 tavsiye ettiler.

Onlardan gelen hakikatleri neden unuttuk ya da anlam-
larini degistirdik.

Neden bu 6giitleri unuttuk.

Elbette unutmayanlar da vardir.

Tertemiz sulplerden gelen Kamil insanlardan yetisenler
de vardir.

Kadim emanete agkla bagh olanlar da vardir.

Neden insanlar ayr1 ayri inanglara boliindii ve neden bir-
birlerini kafir goriip cehennemlik ilan ettiler, cok iyi dlisiin-
mek gerekir.

Benim dinim diyerek béliinenler, yetmiyor kendi arala-
rinda cemaat, tarikat, mezhep gibi ayri1 yollara boliiniiyorlar.

Yetmiyor her bir cemaat, tarikat bile kendi aralarinda on-
larca ayri yollara boliiniiyorlar.

25



Bizleri var eden Allah mi bunu istiyor?

Her bir inancin Allah inanci bile farkl farkl.

Hep bunlar aileden, toplumdan miras kalan bilgilere gore
oluyor.

Peki, gercek nedir?

Kisi gercege nasil ulasacaktir?

Hangi yola gitmeliyiz, hangi inanci takip etmeliyiz?

Kimin tanrisina inanmaliy1z?

Nereye yonelmeliyiz, hakikati nerede aramaliy1z?

Evet, hakikati arayan kisinin, yonelecegi tek sey olmah
kendi viictid kitabi ve varlik kitabu.

Insan kendini ve varligi okumal, incelemeli, gozlemlemelidir.

Hazreti Misd’ya, kutsal Tuva vadisinde nalinlarini ve asa-
sini terk ettirilmenin hikmetini ¢ok iyi diistinmeliyiz.

Ta-Ha Siresi:

15- Muhakkak ki hakikati anlayacagin o vakit gelecektir.
Aradiklarina karsilik bulmak i¢in, icindeki o giicii anlamaya
calis. Herkes hakikatleri anlamak icin gayret gostersin.

16- O hakikatlere inanmayan kimseler ve hevalarina tabi
olanlar, seni hakikatlerin arayisindan alikoymasin, yoksa ken-
dine yazik edersin.

17- Dogru diye bilip tasidigin o sey nedir ya M{isa?

18- Dedi ki: Benim bilip tasidigimdir, dayanagimdir ve
onunla yasam icin gerekli nimetlere ulasirim, benim icin onda
baska faydalar da vardir.

19- O bilip tasidiklarini birak ya Mis3, diye bildirdik.

Ne giizel isaretler var.

Hevalarina tabi olanlar hakikatin arayisindan uzaktirlar.

Yani tanr1 inancini aileden gelen bilgilerle tasiyanlar, ha-
kikatleri diistinmeyenlerdir.

26



Kisi aradig1 hakikate ulasmak istiyorsa, aileden gelen batil
olan, tiim bildiklerini, inang¢larini, ibadetlerini birakmalidir.

19. ayette bu hakikat ne kadar glizel belirtiliyor.

“Bilip tasidiklarini birak”

Yani bilgi olarak aileden gelen inan¢ mirasini birak.

Hakikati, kendinde ve varlikta ara.

Bu kainattaki her sey bir ayettir.

Yani hakikatleri gosteren isaretlerdir, delillerdir.

Anlatilan huréfeler, bizi varlik kitabini incelemekten ali-
koyarsa, asla hakikatlere arif olamay1z.

Hakikatler bizzat bu kainat kitabinin icindeki varlik say-
falarinda vardir, yeter ki oraya bakalim, yeter ki oradan oku-
yalim, yeter ki gece gilindiiz oray1 arastiralim.

Insana verilen akil bunun i¢indir, bakmak, gézlemlemek,
arastirmak, diisiinmek, insani gercege ulastirir.

Kisi neden diinyaya yonelik diistintir de, kendi 6z hakika-
tini diistinmez?

Neden basimiza gelen bir seye isyan eder, o sikintiya ken-
dimizi kilitleriz?

Neden diinya ¢ikarlari ile ilgili bu kadar travmalar yasariz?

Neden basimiza gelen seyler, bizi hemen {iziintiiye, isyana,
umitsizlige strtkler?

Neden diinya sanina, makamina, parasina gosterisine esir
oluruz?

Neden para i¢in birbirimizi yeriz?

Neden birbirimize tahammiil edemeyiz, neden birbiri-
mizi yargilar dururuz, kotiiler dururuz, arkamizdan konu-
sur dururuz?

Neden para i¢in mesleklerimizde bile halka zararli olan
seyler yediririz de vicdanimiz bile sizlamaz.

27



Neden bize sunulmus olan akli, diistinmeyi, suuru, varo-
lusu anlamak i¢in de kullanmiyoruz?

Neden bize sunulmus bedeni, havayi, topragi, suyu, 1s1y1,
ince ince distinmiiyoruz?

Aldi1gimiz bir arabanin, giysinin, esyanin kiymetini biliyo-
ruz da neden aldigimiz bir nefesin kiymetini diisiinmiiyoruz?

O nefes bize agaclardan geliyor. Neden arabamiza, esya-
miza sariliyoruz da, bir agaca ayni sevgiyle sarilmiyoruz?

Neden, aciz oldugumuzu anlamiyoruz?

Bir agag, kus, toprak, bitkiler, su, hava, hayvanlar, biz ol-
madan yasayabilir.

Ama bizler onlar olmadan, hatta topraktaki bir mineral
bile olmadan yasayamayiz.

Kisi icsel huzura ulasmak istiyorsa, hevasindan kurtulma-
lidir, kendine donmelidir.

Tlm put edindigi diinya ¢ikarlarindan siyrilmalidir.

Kendi varolusunu anlamak igin tefekkiiri bir yolculuga
adim atmalidir.

Iste kisi, hevasina gore, yani aileden miras olarak gelen
Allah inancin1 yok etmelidir.

Kisi, giin gelir tlim ayrimcilik sunan inanglardan, din, mez-
hep, tarikat, cemaat ayrimciligindan siyrilirsa...

Kendindeki ve tiim varliktaki tek olan ilahi giicii anlama
yolu olan sahitlik yoluna girerse...

Mutlaka Allah hakikatine adim adim erecektir.

Iste her insan Allah lafzinda kalmamal, hakikatine sa-
hit olmalidir.

insan “Allah nedir, var midir, yok mudur, nerededir, ben
O’na nasil sahit olurum?” diye diisiinmelidir.

“Allah nedir, nerededir?” diye ¢ogumuz diisiinmeyiz.

Allah’1 bilme konusunu diisiinmeyiz.

28



Peki, Allah’1 nasil bilebiliriz?

O’nu nasil taniyabiliriz?

Okudugumuz kitaplardan mi?

Kisilerden duydugumuz sozlerden mi?

Bir cemaate gidip teslim oldugumuzda mi?

Yoksa kendimizi ve varligin sistemini okuyup idrak etme-
miz sonucu mu?

Allah ismi nereden gelir?

Bu isim ilk defa kim tarafindan ortaya ¢ikarildi?

Bu ismi ortaya koyan kisi kendinde ve kdinatta neyi gordi,
neyi anladi?

Once bilginin kaynagi nedir bunu inceleyelim.

Konustugumuz zaman agzimizdan ¢ikan sdzler nereden
gelir?

Bilginin kaynag1 nedir?

1- Duyumlar, yani birilerinden duyduklarimiz.

2- Okudugumuz kitaplar.

3- Varligin icinde satir satir yazili olan sistem.

4- Varhgin geldigi kaynak olan Ulvi Alem.

Ulvi Alem dedigimiz tiim Kainatin geldigi alemdir.

Bu alem “riih, nlir, ama boyutu” diye adlandirilir.

ilk iki béliimde olan Kkisiler, hemen hemen toplumun ta-
mamuidir.

Ik ikisi aslinda birdir.

Kisiler duyduklarini konusur, ya da okuduklarini konusur.

Duyduklarini kitaplastirir, ya da kitaplardan okudukla-
rini soze dokerler.

Her ¢ocuk diinyaya geldiginde kendini bir inan¢ gurubu-
nun i¢inde bulur ve oradan 6grendiklerini dogru bilir ve duy-
duklarina gore, gordiiklerine gore, kendi inang sistemine uyan
kitaplardan okuduklarina gore hareket eder.

29



Bugiiniin toplumu ilk ikisiyle oyalanir.

Ve kisiler kendi toplumlarinda olan kendi inang¢ grupla-
rinda duyduklarini ve okuduklarini dogru bilirler ve bunlari
konusurlar, bunlari aktarirlar, bunlari kitaplastirirlar.

Ve diger topluluklarin bilgileri, kendi bildiklerine uyma-
digindan dolay1 reddederler.

1§te bu ilk iki boéliimde; inang boéliinmeleri, kendi bildik-
lerini dogru diye iddia etme, kavgalar, ayrimcilik, bilmislik,
kafir ilan etme, cikar, ego, zarar verme gibi duygular vardir.

Hatta bir kisi bir kitap almak i¢in bir kitapg¢iya gitse, kendi
inan¢ gurubundan 6grendigine uyan kitaplar alir.

Digerlerini okunmasi tehlikeli kitaplar olarak goriir.

Ve kendi inan¢ gruplarindan olan kisilere de bu kitaplari
okumayin der.

Batil olan seyler burada vardir.

Buray1 stizmeden kabul eden Kkisiler, buradaki bilgileri
sorgulamayan kisiler {li¢lincii ve dérdiincii boliime gecemez.

Ugiincii ve dérdiincii boliim nedir dersek:

3- Varligin icinde satir satir yazil olan sistem.

4- Varligin geldigi kaynak olan Ulvi Alem.

Ugiincii ve dérdiincii boliim ile ilgilenen kisi hakikate ulasir.

Clinkii varolus ve var eden hakikati ancak burasi incelen-
diginde anlagilir.

Ugiincii boliim yani, varhigin kendisindeki sistem hakikat-
lerin oldugu yerdir.

Varligin bilinyesinde hakikatler satir satir yazihidir.
Varligin varolus hakikatleri buradadir.

[lim burada gizlidir, bilim buradan ¢ikar.
Doérdiinci bolim varligin geldigi kaynak.

Bu kaynak ulvi sistemdir.

Ulvi sistem, varligin kaynaginin oldugu boyuttur.

30



Varlik, oradan yavas yavas siizuliir gelir.

Iste;

“Allah nedir?”

“Allah nerededir?”

“Neye Allah denildi?” sorularinin cevabi ii¢ ve dordiincii
boéliimde gizlidir.

Tim Kamil insanlar, varligin yaratilisini anlamay1 tav-
siye etmislerdir.

Varligi incelemeyi, varligin birbiriyle bagini anlamayi tav-
siye etmislerdir.

Allah hakikatinin oldugu yer, insanin kendi viicidudur
diye yol gostermislerdir.

Yani O'nu kendinde ara demislerdir.

Bu ayette buna en glizel isarettir.

Kaf Siresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil veridi.”

Meali: “Ve Biz ona sah damarindan daha yakiniz.”

Allah insana sah damarindan yakin ise, insan kendi vii-
cd kitabini okumalidir.

Kendi viic(id kitabini satir satir incelemelidir.

Isra Stresi 14: “ikra kitabek kefa bi nefsikel yevme aleyke
hasiba.”

Meali: “Oku, kendini tanimak i¢in kendi viiclid kitabin sana
yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama i¢inde ol.”

Bakara Siresi:

47: “Sizlere, Beni ve tiim varlig1 anlayacak suuru verdik.”

67: “Allah, sizin viictid varliginizda her an isleyendir, eski
cehalet hallerinizdeki o tapinmalarinizi yok edin.”

98: “Ve aklini, Allah’1 idrak etmek ve sevgiyle varligi anla-
mak icin degil de diismanlik i¢inde kullanirsa, muhakkak ki o
hakikatleri gormemezlikten gelip 6rtendir, Allah’t anlayama-
digindan dolay1 halleri diismanlik tizeredir.”

31



Tlm resil, nebi dedigimiz kdmil insanlar, hep varlig1 oku-
may1, incelemeyi ve varligin birbiriyle bagini anlamamaizi tav-
siye etmislerdir.

Iste, “Allah nedir, nerededir?” sorusunun cevabi kisinin
kendi varliginda ve varligin sisteminde gizlidir.

Eger duyduklarimizda ve okudugumuz kitaplarda kalir-
sak, varlig1 incelemezsek, varolusu ve var edeni diistinmez-
sek, Allah nedir sorusunun cevabini bulamayiz.

“Allah nedir?” sorusunun cevabini mi1 ariyorsun?

“Allah var m1?” diye bir arayis icinde misin?

“Allah nerede?” diye sorguluyor musun?

“Allah var m1 yok mu?” diye merak mi1 ediyorsun?

Bakacagin yer kendi viicGdundaki kudrettir.

Bakacagin yer her varliktaki inkar edilemez kuvvet, kud-
rettir.

Bakacagin yer tiim alemi saran muhtesem kudretin ken-
disidir.

Bakacagin yer biitiin miilktiir.

O sana sah damarindan yakindir. Kaf Stiresi 16

O biitilin her seyi ihata eden muhtesem kudrettir. Nisa Si-
resi 126

O bitiin her seydeki kudrettir. Miilk Stresi 1

Gel kardesim, aradigin tiim sorularin cevabi varligin ken-
dinde olan kudrettir.

Gel kardesim, bagkalarinin Allah diye anlattig bilgilere
kanma.

Allah’a sahit olacagin yer kendi viicGdundur.
Allah’a sahit olacagin yer varligin 6zidiir.
H{ El-”> J” HA El- Eloha, ibranice

El H-"J) - Allah, Arapca

El: Glig, kuvvet, kudret.

32



HG-Ha: O
Gli¢, kuvvet, kudret O'dur.

Hazreti Ibrahim, her varlikta olan, her varligi kusatan bir
kudreti hissetti.

Kendini ve varlig1 var eden kudreti anladi.
Kendini ve varlig1 hareket ettiren ulvi bir giicii gérdi.
Kendini ve varligi sekillendiren o mucizevi kuvveti hissetti.
Iste Hazreti Ibrahim, bu kudrete, kuvvete, giice “EL” dedi.
Yani kuvvet, kudret, gii¢, dedi.
“Hi E1” glic, kuvvet, kudret O'dur dedi.
O’na bir isim vermedi.
Ciinkl O’nun ismi olmazdi.
O’ndan gelen varhigin, sifatlarin ismi olurdu.
0, var edilmis degildi.
O, var edendi.
Var edilene isim konurdu.
Varligin adi olurdu.
Varlik, var edilen demekti.
Varlik, var olmus demekti.
0, var olmus degildi.
0, El idi; gii¢, kuvvet, kudret idi.
0, “El HA-J! ¢ idi.
Arapca harekeli olarak Allah diye okundu.
Oysa o kelimenin asil okunusu “El Hi-d) ¢” idi.
Iste O, tanimlanamaz bir gii¢ kuvvet, kudret idi.
Tim Evreni hareket ettiren muhtesem bir kudret idi.
Al-i imran Stresi 189: “Allah ala kulli seyin kadir”

Ve Allah ala kulli sey’in : Allah, biitlin her sey,

Kadir : Kudret, giig,

Meali: “Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

33



Miilk Stiresi 1: “Huve ala kulli seyin kadir-0 biitiin her sey-
deki kudrettir.”

Insan, “Allah nedir?” sorusunun cevabini, ayette de belir-
tildigi gibi, her varliktaki giicte, kudrette aramalidir.

Milk Saresi 1: “Tebarekellezi bi yedihil mulku ve huve ala
kulli seyin kadir.”

Tebareke ellezi : Bereket, kutlu, kutsanmis, ytice, zatinda
ylce olan, ki o,

Bi yedi hi : O’'nun kudretinde, elinde, yonetimde,
idaresinde, tecelli,

El mulku : Idare, miilk, yéneten, hiikiimdar, kainat,
mal, yer,

Ve huve ala kulli seyin : O, biitiin her sey,

kadirun : Kudret, gii¢lii olan,

Meali: “O Zatiyla ylice olandir, tiim kdinat O’'nun yoneti-
mindedir ve O biitlin her seydeki kudrettir.”

Insan, gordiigii varligin hareketliligini diisiinmelidir.

Hareketliligi harekete geciren etkeni diisiinmelidir.

Insan, kendinde ve varhigin 6ziinde olan o muhtesem kud-
reti inkar edebilir mi?

insan, agacta, kusta, tasta, kendi bedeninde olan bu giicii
inkar edebilir mi?

Insan varhigin 6ziinde olan hareketliligi inkar edebilir mi?

Edemez elbette.

Iste “Allah nedir-Allah var m1?” sorularinin cevabini bula-
cagimiz yer, insanin kendi bedenindeki ve varligin 6ziindeki
o muhtesem kudrettir.

Insan kendi viiciidunu inkar edemez.
Goriinen varligi inkar edemez.
Ben yokum, bu goériinen varlik yok diyemez.

Duygularini, acilarini, sevinglerini inkar edemez.

34



Insan bedenen gériinen bir varliktir.

Insan nefes alip veren bir varhktir.

Insan asla kendini inkar edemez.

Onun i¢in insan, kendinin nasil var oldugunu arastirmahdir.

Elini ayagini hareket ettiren giicli diistinmelidir.

Tiim organlarinin nasil ¢alistigini diistinmelidir.

Kendindeki kudreti anlamaya calismalidir.

Iste insan;

“Allah nedir?” sorusunun cevabina ulasmak isterse...

Allah’a sahit olmak isterse...

Kendinde O’nu bulmak isterse...

Kendi viic(id sehrine donmelidir.

0 viicidda olan muhtesem kudrete bakmalidir.

Viicidunun muhtesem isleyisini anlamaya calismalidir.

Nefes alip vermesini diistinmelidir.

Viicidunda olan sonsuz niteliklere bakmalidir.

Ey kardesim!

Gec aynanin karsisina, aynadaki goriintiine bak.

Sen olmasaydin, aynada goriintiin de olmazdi.

Simdi de;

Don evrene, evrenin muhtesem kudretine bak, muhtesem
isleyisine bak.

Goriinen ¢esit cesit varliga bak.

Varligin olusumuna, sekline bak.

Her varlik bir kudretin tecellisidir.

Her varligin 6ziindeki isleyis, o kudretin isleyisidir.

Hakikate ulasmak istiyorsan, o kudretle tanis.

0 kudretin isleyisiyle meydana gelen enerjiyle tanis.

Her varligin 6ziinde, muhtesem bir gii¢ kudret vardir.

35



Kainatin kendinde, insan aklinin alamayacagi bir kud-
ret vardir.

Ateste, havada, suda, topragin kendinde, sonsuz bir kud-
ret vardir.

Her varlik, o kudretten sekillendi, o kudretle devam etmekte.

Bir atomun, bir molekiillin, bir hiicrenin ¢alismasi o kud-
ret sayesindedir.

Bir atomun i¢indeki enerjiyi tanimlamak kolay degildir.
Evren, Hidrojen atomunun bilesiklerinden olusur.
Evrenin yaklasik % 80’ini Hidrojen olusturur.

Hidrojen tek basina bulunmaz, baska elementlerle bilesik-
ler halinde bulunur.

Varligin 6z degeri olan kudretin tecellisi, maddenin en kii-
¢iik pargasi olan atomlari a¢iga ¢ikarir.

Bu muhtesem akis, 6zde olan bir yazilimin tecellisidir.

Bir kudretin, takdiridir.

Bir kudretin kader sirridir.

O kudretin isleyisiyle meydana gelen enerji, evrenin ken-
disidir.

Bir damla sudaki enerji, evrenin kendisidir.

Suyu olusturan hidrojen ve oksijenin enerjisi hesaplara
sigmaz.

Viicidunda ve her varlikta olan, o muhtesem kudret, Al-
lah hakikatinin cevabinin oldugu yerdir.

Insan o kudreti anlamaya ¢alismahdir.

O kudretin ardini hissetmeye ¢alismalidir.

Ve Allah’in ne oldugunu, o kudreti hissederek anlamalidir.

Al-i imran Stresi 29: “Ve Allah ala kulli seyin kadir.”

Meali: “Ve Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Insan, her yeri saran, o muhtesem kudretin ne oldugunu
idrak etmeye ¢alismalidir.

36



Oncelikle, atalardan gelen gokte bir yerlerde olan Allah
inancini terk etmelidir.

Oncelikle kendi distmizda diye anlatilan bir Allah inan-
cini terk etmelidir.

Ey kardesim!

Gokte bir yerde olduguna inandigin, gériinmeyen bir Allah
inancini biraktigin an, kapilar sana agilmaya baslayacaktur.

Hevana gore var ettigin Allah inancini biraktigin an, ha-
kikatler sana bir bir acilacaktir.

Gel hevana gore inandigin, hi¢ sahit olmadigin bir Allah
inancini birak.

Bir din kavgasinda olma, cemaat, tarikat, mezhep ayrimci-
liginin icine diisiip, kendi inancini ylice gérmeyi birak.

Cennet cehennem kavgasinda olma.

Kendini cennete sokup, senin gibi inanmayanlari cehen-
neme sokmay1 birak.

Hevana gore bir inancin icinde olma.

Batil alan1 birak, asli olmayan seylere yonelme.

Hevana gore inandigin bir Allah’a degil, seni kudretiyle
kusatan bir Allah’a don, O’na sahit ol.

Her varlikta kudretiyle kendini gosteren Allah’a sahit ol.

Ve bil ki O, biitiin her seydeki kudrettir.

Ve bil ki, “Sana sah damarindan yakinim” dyetinin a¢ilimi;
“senin viicidundaki kudret Benim” hakikatidir.

0 kudreti reddetmek miimkiin mii?

Ve bil ki sen, o kudretin ispatisin.

Ve bil ki sen, o kudretin sekillenmis boyutusun.

Yerlere goklere bak.

Tlm varliga bak.

Varliktaki o muhtesem kudrete, isleyise, niteliklere bak.

Bil ki Allah hakikati oradadir.

37



Goriinen higbir seyi inkar etmen miimkiin degil.

Goriinen aleme yok demek, O yok demektir.

Gel bu alem nasil var oldu anlamaya calis.

Her varlikta olan canlilik nedir bir diisiin.

Varliga bak, anlamak i¢in bak.

Nasil yaratildi diistin.

Kur’dn’da “Hazreti Ibrahim gibi bak” diye 6giit vardir.

Ibrahimi bakmak nedir iyi bilmeliyiz.

O Rabbini aradu.

O’nu gormek istedi.

O’nu tanimak istedi.

“Nurf Ibrahim” En’am Siresi 75

Anlamak i¢in bakmak.

Tanimak icin bakmak.

Sahit olmak i¢in bakmak.

Hikmetsel bakmak.

Coziimsel bakmak.

Mesaj1 yakalamak i¢in bakmak.

Varolusu ve var edeni anlamak i¢cin bakmak.

Sahit olmadigimiz bir Allah inanci, iman degildir.

Her ezanda 4 defa, giinde 20 defa s6ylenen “Eshedi” keli-
mesi, “Sahit olun” mesajidir.

Sahit olmak, tanimak, hakikatleri gérebilmek, iman bo-
yutuna kap1 agar.

Sahit olmak icin; bakmaly, incelemeli, tanimaya ¢alismalidir.

Inang, sahit olmadigimiz bir Allah’a inanmaktur.

Iman, sahitlik boyutu olan bir Allah inancidir.

Hazreti ibrahim, gériinen varhgin hakikatini arad.

Yerlere goklere bakti.

“Bu gorlnenler nedir, varlik nasil var oldu, varligi kim ya-
ratti, beni kim yaratt1?” diye sorguladi.

38



Hazreti Ibrahim’in M.0 2000’li yillarda yasadigina inanilir.

Bakmanin, gozlemlemenin, sorgulamanin, hakikati ara-
manin sembolidiir.

Tiim inang¢larin ortak Ata’sidir.

ibrahim, yerlere goklere bakarak; “Bu dlem nasil var oldu,
bu alemi var eden kimdir, benim Rabbim sen misin?” sorula-
rin1 sorarak hakikati aradi.

Ve bundan dolay1 “Hakikati arayanlarin babasi1” olarak
anilir oldu.

En’am Saresi 75-79

75- Iste béylece ibrahim; goklerdeki ve yerdeki giiciin sa-
hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin ol-
mak i¢in bakti gozlemledi.

76- Sonra da, gece bir bilememezlik icindeyken bir yildiz
gordii ve dedi ki: Rabbim bu mudur? Fakat o gelip gectigi za-
man, gelip gecenlerde sevgiye ulasamam, dedi.

77- Sonra da, ortaya ¢ikan Ay gordiigiinde dedi ki: Rab-
bim bu mudur? Fakat o da gelip gectigi zaman, eger ben Rab-
bimin hidayetini anlayamazsam, elbette dalalette kalan kim-
selerden olurum, dedi.

78- Sonra da, ortaya cikan gilinesi gérdiiglinde dedi ki: Bu
daha bliylk olan midir Rabbim? Fakat o da gelip gectigi za-
man dedi ki: Ey kavmim! Ben sizin ortak kostugunuz seyler-
den uzagim.

79- Ben ylziimii Tevhid iizere, gokleri ve yeri var eden o
glice cevirdim ve ben O’'nun varliginin yaninda kendime var-
lik isnat eden degilim.

ibrahimi bakmak; anlamak, sahit olmak icin bakmaktir.

Hepimiz ¢cocuk iken annemize babamiza “Ben nasil oldum,
bu goriinen alem nasil oldu?” diye sorular sorduk.

Ailemiz “Allah yaratt1” dedi.

“Anne Allah nerede, ben onu gorebilir miyim?” diye sorduk.

39



Cogu anne baba ¢ocuguna “Allah gériinmez, goklerde bir
yerde” dedi ve ¢ocugun saf sorgulamasinin, anlamak isteme-
sinin oniine gegti.

Iste, IbrAhim1 bakmak; anlamak, tanimak, sahit olmak, ir-
tibat kurmak i¢in bakmaktir.

Sunu ¢ok iyi diisiinmeliyiz; saf masum ¢ocuklara nasil bir
din anlayis1 6gretiyoruz?

GOriinen varligin, yaratilisini ve yaraticisini anlamak i¢in mi?

Yoksa, emirler, yasaklar, ibadetler, cennet, cehennem diye-
rek, dinin hakikatini hi¢ 6gretemedigimiz bir din anlayis1 m1?

Allah korkusu, cehennem korkusu ile biiytiyen bir ¢ocuk, saf,
temiz diistinebilir mi? Anlamak, sahit olmak icin bakabilir mi?

Cogumuz, korkularla, emirlerle, yasaklarla biiytutuldiik.

Hi¢ sahit olmadigimiz bir Allah inanci ile biiyttuldiik.

Bizlere 6gretilen din anlayisiyla, bizim gibi inanmiyor diye
karsimizdakini yargiladik, kafir saydik, cehennemlik saydik,
onlara saldirdik, zuliim ettik.

Cogumuz eksik aramak icin yetistirildik.

Cogumuz yargilamak i¢in yetistirildik.

Cogumuz karsimizdaki insanin da bizim gibi bir yaratici
tarafindan yaratildigini anlamak i¢cin bakmadik.

Ibrahimi bakmak nedir?

I[brahim gibi gézlemlemek nedir?

“Ibrahim gibi yaraticisin1 tanimak igin, bakip gézlemle-
mek nedir?” 6grenmedik.

“Benim Rabbim kim, yani beni viiciidlandiran, benim vii-
cidumda her an isleyen kim?” diye diistindiiriilmedik.

“Ibrahimi bakmak nedir?” bilelim.

Varligin nasil var oldugunu anlamak i¢in varlia bakarak
diisiinelim.

Yerlere goklere bakalim.

40



Bakalim, gozlemleyelim, isleyisi anlamak i¢in tefekkiir
edelim.

“Nasil var olduk, nasil viiciidlandik?” diistinelim.

“Nereden geldik, nereye gidiyoruz?” diistinelim.

Kimseyi yargilamayalim.

insanlarin inanclarini, ibadetlerini onlara birakalim, inanc-
lar1 kiigtik gérmeyelim.

Kimsenin din anlayisini kerih gérmeyelim.

Bakara Stiresi 256: "La ikrahe fid dini-kimsenin din anla-
yisin1 kerih gérmeyin.”

Akledelim, sahit olalim.

ibrahimi bakmak makamina eriselim.

Varligin varolusunu ve varligi var edeni diisiinelim.

Varolus hakikatini anlamak i¢in Ibrahim gibi bakalim,
gozlemleyelim.

ibrahimi bakmak makamina eriselim.

Misa da Rabbini gérmek, tanimak istedi.

“Rabbi erini” dedi.

A'raf Stresi 143: “Rabbim! Goster kendini géreyim seni.”

“Bildirdik: Beni asla géremezsin.”

“Ve lakin varliktaki tiim yticeliklere bak.”

“Boylece bir istikrar i¢inde biitiin mekanlar1 gézlemler-
sen, artik yakinda Beni taniyacaksin.”

Boylece o Rabbinin yiiceligini tiim tecellileriyle her yerde
gordiigiinde, o tiim niteliklerinin O’na ait oldugunu anladi.

Ve Miisa kendinden gecti teslim oldu.

Boylece kendini anladiginda, dedi ki: “Sana dondiim, sen
noksan sifatlardan miinezzehsin ve ben her seyin senden bas-
ladigina emin oldum.”

Iste ayetlerde belirtildigi gibi, sahitligin yolu varligin ken-
disi idi.

41



Insanin kendi bedeni idi.

Insan goriinen varhigin inceliklerini anladig1 zaman, va-
rolusu anlayacaktir.

Varolusu anlayan var eden giicii de anlayacaktir.

Yerler ve gokler ilahi bir kudretin kontrolii altindadir.

Biitlin her sey ilahi bir kudret ile kusatilmistir.

Insan éncelikle bunu kendi bedeninde gorebilmelidir.

Hadid Siresi 2: “Lehu mulkus semavati vel ard yuhy1 ve
yumit ve huve ala kulli seyin kadir.”

Lehu mulku : O, hiikiimdar, mulk,

Es semavati ve al ardi : Gokler, semalar ve yerler,
Yuhy : Hayat verir, diriltir, hay olan,
Ve yumitu : Oliimii sunan, sinirlayan,

Ve huve ala kiilli seyin : O, biitiin her sey,

Kadir : Kudret, giiclii olan,

Meali: “Goklerin ve yerin hiikimranligr O’nundur. Hayat
verendir ve sinirlayandir ve O biitiin her seydeki kudrettir.”

Her bir varligin isleyisi, varligin 6ziindeki bir kudretin te-
cellisi iledir.

Goklerde ne varsa yerde ne varsa, her sey bir kudretin te-
cellisi iledir.

Insan varlig1 inceledigi zaman mutlaka hakikatlere adim
adim erisecektir.

Her seyin bir birligin a¢ilimi oldugunu anlayacaktir.

Hadid Siresi 3: “Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin
ve huve bi kulli seyin alim”

Huve el evvelu : 0 ilk, evvel, 6nce, evveli olmayan,
baslangig,

Ve el dhiru : Son, sonsuz, ahir, sonu olmayan,

Ve el zahiru : Acik, apacik goriinen, dissal ve zahir,

Ve el batinu : Batin, igsel, gériinmeyen, gizli,

42



Ve huve bi kulli seyin  : O, biitiin her sey,

Alim : [lmin sahibi, ilmiyle var eden,

Meali: “Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur ve
O biitiin her seydeki ilmin sahibidir.”

Bu alem O'nun zahire ¢ikmis boyutudur.

Bu alem evveliyle, dhiriyle, batiniyle, zahiriyle O’'ndan
baska bir sey degildir.

Bu goriinen varlik, O’'nun zahir goriintiistidiir.

Senin viiclidun, bizzat O’'ndan gelen, O'nu gosteren, O’nun
zahir boyutudur.

Senin O’nu inkar etmen, kendini inkar etmendir.

Senin varligi inkar etmen, O’'nu inkar etmendir.

Nasil ki, bir agag¢ bir tohumdan ag¢iga ¢ikmissa ve goriinen
o agaci1 inkar etmek miimkiin degilse, sende bu goériinen varlik
agaci nereden a¢iga ¢ikt1 diyerek derin derin distn.

Gel, her varlikta olan ve tiim dlemde olan o kudreti anla.

Senin viicidunu kusatan o kudreti anla.

Gel “Sana sah damarindan yakindir” yetinin hikmetini anla.

Her varligy, iciyle disiyla saran o ytice kudreti anla.

Kendi bedenindeki kudreti diisiin.

Tim Evreni kusatan o kudreti hisset.

Ve Allah hakikatine er.

Insan kendine sah damarindan yakin olan Allah’1 éncelikle
kendinde bulmalidir.

Sonra da tliim varlikta goérmelidir.

Goklerde bir yerde olduguna inanilan Allah inancini terk
etmeli.

O’nu kendinde bulmalidir.

43



Askla beni yakiverdin
Beni benden aliverdin
Beni Sana kativerdin

Her seyim Sen oluverdin

Ben kendimi bilmez idim
Senden ayr1 sanir idim
Beden benim sanir idim

Her seyim Sen oluverdin

Gonliim Senin evin oldu
Yerler gokler kiirsiin oldu
Cimle varlik niirun oldu

Her seyim Sen oluverdin

Ten daginin kendi Sensin
Ten daginin yolu Sensin
Ten daginin ardi Sensin

Her seyim Sen oluverdin

Sen kendinden var eyledin
Bana uygun sekli verdin
Yasam i¢in nefes verdin

Nefesim Sen oluverdin

Tenim canim Sen imissin
Ben dedigim Sen imissin
Climle alem Sen imissin

Her seyim Sen oluverdin

44



Evvelim Sen Ahirim Sen
Zahirim Sen Batinim Sen
Fail Mevsif Mevciidum Sen

Her seyim Sen oluverdin

Senden gelen aska erdim
Gayri benim agktir derdim
ben kendimi Sana verdim

Senden gayri gormezem ben.

Ben yoluna gonil verdim
Can kokuna secde ettim
benden gectim Sana erdim

Senden gayri gormezem ben.

Ben kendime tovbe ettim
Bir deryaya dalip gittim
Halk ylziinde Seni gérdiim

Senden gayr1 gormezem ben.

Aska diistiim Sana kostum
Mecnun oldum candan gegtim
Kanatlanip Sana ugtum

Senden gayr1 gormezem ben.

Nice sekle biirtinen Sen
Cesit cesit gorinen Sen
Climle canin sahibi Sen

Senden gayri gormezem ben.

45



Askla beni sariverdin
Beni benden aliverdin
Garip bir kul ediverdin

Senden gayri gormezem ben.

Senlik benlik terk eyledim
Ben yoluna canim verdim
Senden gayr1 bilmezem ben

Senden gayri gérmezem ben

Bakara Siresi 255: “Allahu 14 ilahe illa huvel hayyul kay-
yim, 13 te’huzuhu sinetun ve 1a nevim lehu ma fis semavati ve
ma fil ard, menzellezl yesfeu indehi illa bi iznih ya’lemu ma
beyne eydihim ve ma halfehum ve 1a yuhitiine bi sey’in min
ilmih{ illa bi ma sae, vesia kursiyyuhus semavati vel arda ve
13 yetiduhu hifzuhuma ve huvel aliyyul azim.”

Meali: “Allah’tan baska gii¢ yoktur. Diri olandir. Varligi
ayakta tutan, siiriip giden diriligin sahibidir. O’'nun yasi ol-
maz, uyumasi olmaz. Goklerde ne varsa ve yerde ne varsa her
seyin sahibidir. Ki O’dur sefaat eden. Biitiin her seyin varo-
lusu O’'ndandir, O’'nun yetkisindedir. Gegmisteki var olan sey-
ler, gelecekteki var olacak seyler hep O’nun ilmiyledir. O'nun
ilmi olmadan hicbir sey kavranamaz. Her sey O’'nun istegiyle
var olur. O’'nun kirsiisii; gokleri ve yeri, her seyi kusatmistir.
0, biitiin her seyi muhafaza edendir, O'na zorluk yoktur ve O,
ilmiyle yiice olandir, varligin varolusunda karar sahibidir.”

Ayette belirtildigi gibi;

Allah biitlin varlhig1 tutan kudretin kendisidir.

Biitlin her seyi sekillendiren O’dur.

Her varligin asliyeti O’'nun kendisidir.

46



Insana nasil sah damarindan yakin ise, varligin 6zii de
O’nun kendisidir.

Tum varlik O’'nun tahtidir, kiirsisiadar.

0 her seyi kusatmistir.

Asla bizlerden ayr1 degildir.

Biitlin her sey O’nun rahimiyetinden gelir.
Biitlin her sey O'nun rahmaniyetiyle kusatilir.

Iste bunlari layikiyla anlayabilmemiz i¢in Hazreti Muham-
med, ezani olusturmustur.

Ezanda giinde 20 defa okunan “Eshedii” kelimesi, sahit
olun uyarisidir.

Allah’a sahit olmak oncelikle kisinin kendine dénmesi,
kendi yaratilisini diistinmesi ile baslar.

Goriinen varlik, sahitlik boyutunun oldugu yerdir.

Simdi Ezanin sirrini inceleyelim.

47



EZANDAKIi 7 MAKAM

Insanhga her giin yapilan muhtesem seslenis.
Icimizdeki maneviyatin giiciinii arttiran bir seslenis.
Her duydugumuzda bize Allah’t hatirlatan bir seslenis.
Icimize huzur veren bir seslenis.

Her giin Allah’a dayanin seslenisi.

Her giin Allah’a glivenin seslenisi.

Her glin Allah’a tevekkiil icinde olun seslenisi.
Sahitligi hissettiren seslenis.

Hakikate kapilar acacak seslenis.

Manevi giiciimiizii harekete geciren bir seslenis.
Bizzat Hazreti Muhammed'in diizenledigi bir okunus.
Camilerde giinde 5 defa okunan ezan.

7 makam iizere olan, “Allah’1 taniyin” seslenisi.
“Allah hakikatine erisin” seslenisi.

Cocukken hepimizin okumaya calistig1, goniillere doku-
nan seslenis.

Tlm hiicrelerimize dokunan ndrani bir seslenis.

Seslenisteki her kelimede sirlar var.

Her kelime makamlardan gelen seslenis.

Ezanin gizledigi 7 makam nedir?

Giinde 5 defa okunan ezan bize ne mesajlar veriyor?

Ezan hangi makamlara kapi ac¢iyor?

Neden “Ezan-1 Muhammedi” denir?

Giinde 5 defa okunan ezani bizzat Hazreti Muhammed dii-
zenlemistir.

48



Ezani, Abdullah bin Zeyd'in ya da Omer bin Hattabin rii-
yasinda gordiigii oyle diizenlendigi soylentileri goniile dogru
gelmiyor.

Ezan bizzat Hazreti Muhammed tarafindan diizenlenmistir.

Clinki manalarin derinligini layikiyla ancak O isaret edebilir.

7 makama ancak O isaret edebilir.

Atas Ibrahim’in diizenledigi, kAbenin etrafini 7 kez dén-
menin sirrina ancak O isaret edebilir.

Insan sesi ile okunan ezandan, her varlikta okunan ezana
gecmek, bu makama erismek bir¢ok kapiy1 agacaktir.

Her varliktan gelen bir seslenis vardir.

Varligin 6z niteliklerinin seslenisidir bu.

Varligin kendinin ispatidir bu seslenis.

Amag, goniil kulagiyla her varlikta her an okunan ezani
duymaktir.

Amacg, her varliktan her an seslenen Zatin sesini duymaktir.
Amag, her varlikta her an olan titresimi, frekansi hissetmektir.

Amag, her an her varliktaki seslenisin “zikrAllah” oldu-
gunu bilmektir.

Ezan; ilan etmek, bildirmek, seslenmek, ¢agr1 yapmak, da-
vet etmek, vaiz olan, yetkili olan, gibi anlamlara gelir.

A'raf Stresi 44: “Fe ezene muezzin-yetkili olan bildirir.”

Yisuf Stresi 70: “Ezan muezzinun-seslenen seslendi.”

Allah her varliktan seslenir.

Allah her varliktan ezan okur.

Allah her varliktan zikrini sunar.

Allah her varhiktan zikriyle hakikatleri bildirir.

Ezan zikrin duyurusudur.

Ezan her varliktan Allah’in seslenisinin duyurusudur.

Ezan 7 makamdan olusan “Ilm-i Tevhid” yolunun duyu-
rusudur.

49



Ezan 7 makama isaret eden seslenistir.

Talebe 7 makamin sonunda Allah hakikatine erisir.
Neden ilk basta 4 defa “Allah-i Ekber” denir.

Sonra 2 defa “Allah-ii Ekber” denir.

Ve digerleri neden 2.

Ve ezanin sonunda “La ilahe illAllah” 1 defa séylenir.
Burda neden 1 defa soylenir?

“Allah-u Ekber”

“Allah-t Ekber”

“Allah-t Ekber”

“Allah-i Ekber”

“Eshedii en 14 ilahe illAllah”

“Eshedii en 14 ilahe illAllah”

“Eshedli enne Muhammeden Rastlullah”

“Eshedli enne Muhammeden Rasflullah”

“Hayye ale’s-salah”

“Hayye ale’s-salah”

“Hayye ale’l-felah”

“Hayye ale’l-felah”

“Allah-u Ekber”

“Allah-t Ekber”

“La ilahe il1Allah”

Ezan 7 boliimden olusur.

7 makami isaret eder.

1. bolim: 4 kez soylenen, “Allah-i Ekber”

2. boliim:2 kez séylenen, “Eshedii en 14 ilahe il1Allah”

3. bolim: 2 kez soylenen, “Eshedii enne Muhammeden
Rastlullah”

4. bolim: 2 kez soylenen, “Hayye ale’s-salah”

5. bolim: 2 kez sdylenen, “Hayye ale’l-felah”

50



6. boliim: 2 kez soylenen, “Allah-ii Ekber”

7. béliim: 1 kez sdylenen “La ilahe il1Allah”

Ezandaki 7 béliim, 7 “Ilm-i Tevhid” makamina isaret eder.
7 sifata isarettir.

Bunlar; Hayat- ilim- irade- Semi- Basar- Kudret- Kelam'dir.
Kabenin etrafinin 7 kez doniilmesinin hikmeti de budur.
Her bir doniis bir sifatin idrakine karsilik gelir.

7 doniisiin sonunda, Allah’in sifatlarina teslimiyetin ger-
ceklesmesinin duygusu hissettirilir.

1. boliimdeki 4 “Allah-i Ekber”

Ekber; ylice olan, ulu olan, kudretli olan, kebir olan, anla-
minda kullanilan bir kelimedir.

Genelde “Allah-ii Ekber” Allah en biiytktiir, diye meal edilir.

Bu pek goniile uymuyor.

En bliyiik dersek, bunun kiiciigii de mi var gibi bir kiyas-
lama igine diisiilebilir.

Allah-i Ekber; Ekber olan, ylice olan, her varlikta ciimle
dlemde yiiceligini gosteren Allah’tir, demek daha goniile uy-
gun diisiiyor.

Peki, ezanda ilk basta, neden 4 kez “Allah-ii Ekber” deniliyor?

3 degil ya da 5 degil neden 4?

[lm-i Tevhid derslerinde, Allah’in varlikta 4 boyuttaki yii-
celigi isaret edilir.

Bunlar nedir dersek?

Birinci Allah-t Ekber seslenisi:

Varliktaki seslenis, nefes, frekans, tini, rezonans, titresim
dedigimiz zikrAllah boyutudur.

Her varliktan her an seslenen Allah’tir.
Zikrullah, her varliktan Allah’'in seslenisidir.
Zikrullah, her varliktan Allah'in kendini duyurmasidir.

Zikrullah, bilinmenin ilk kivilcimidir.

51



Zikrullah, varligin a¢iga ¢ikma baslangicidir.

Zikrullah, rihun melodisidir.

Zikrullah, enfiistan afaka olan yiriiyiisiin musikisidir.
Zikrullah, bir atomu da, evreni de hareket ettiren ilahi tinidir.
Zikrullah, varolusun ilk titresimi, ilk frekansidir.

Zikrullah, Allah'in kendini zikretmesi, kendini zahire ¢i-
karmasidir.

Zikrullah, Kainatin musikisidir, giiftekari ve bestekari Al-
lah’tir.

Zikrullah, tohumdan filiz verdirten ilahi melodidir.
Zikrullah, varolusun ilahi tinisidir.
Zikrullah, varolusun ilahi kaynayisidir.

Zikrullah, sesin icindeki sessiz mesajlari tasiyan ilahi mek-
tuptur.

Zikrullah, tiim kainatin ve her varligin, varolusunun ilk
anda ve her anda olmakta olan tinisidir.

Zikrullah, her varlikta her an olan titresimdir.

Sad Stiresi 1: )533‘ &2 Q‘Jﬁ‘} =" “Sad ve el kuran ziy el zikr”

Meali: “Yarip a¢iga ¢ikarana. Zikrin sahibi, tiim kainat
kitabindan kendini gosterir.”

Zikrullah, ol emrinin ilk seslenisidir.

Zikrullah, higlikten zahire c¢ikisin ilk patlamasidir.

Zikrullah, varligin olusumunun ilahi titresimidir.

Zikrullah, bir atomu diger atomla birlestiren ilahi 1siktir.

Zikrullah, varhigin varolusundaki ve siiriip gitmesindeki
ilahi agktir.

Zikrullah, rihun beden elbisesi giymesidir, bedenlerin her
an Riihtan beslenmesi, zikir ile tutulmasidir.

Zikrullah, Allah’in zikri demektir.

O’nun zikrinden fiil, fiilindeki zikrinden sifatlar, sifatlar-
daki zikrinden victdlar sekillenir.

52



Ve sekillenen viictidlar her an O’nun zikriyle isleyis icindedir.

Birinci Allah-i Ekber, Allah zikriyle yiicedir seslenisidir.

ikinci Allah-ii Ekber seslenisi:

Her varhiktaki fiil boyutudur.

Her varlikta her an hi¢ durmadan fiiliyle fail olan Allah’tir.

Varliktaki isleyis Allah’a aittir.

Allah fiiliyle yiicedir.

Bu Tevhid-i Efal hakikatidir.

Tevhid-i Efal makamindaki “fiil, fail, mefiil, amel” hakikati
iyi anlasilmalidir.

Fiil, varhigin kendinde olan isleyistir.

Fail, fiiliyle olusturan, fiiliyle olusturdugunda isleyen de-
mektir.

Mefil, fiilin ve failin bulundugu yerdir.

Amel, kisinin kendi viicGidunda fiile dayali yaptig1 eylemlerdir.

Kisiye, eylemlerini yapma ya da yapmama tercihi, karari
verilmistir.

Bu karar1 uygulayip, uygulamama kisinin kendi tercihine
birakilmistir.

Iste ikinci Allah-ii Ekber, fiiliyle ekber olan Allah’tir ses-
lenisidir.

Ugiincii Allah-ii Ekber seslenisi:

Her varliktan her an sifatlariyla tecelli edip duran Allah'tir.

Allah sifatlariyla ylcedir.

Allah’in sifatlari séyle adlandirilmistir; Hayat- ilim- irade-
Semi- Basar- Kudret- Kelam.

Bu sifatlara “Sifat-1 Subutiye” denir.

Subutiye demek; Hakk’in Zatina sabittirler demektir, de-
gismeyen demektir.

Her varlikta sifatlar degismez bir sekilde tecelli eder.

Hakk’in Zat1 baki oldugu gibi, sifatlari dahi Zati ile bakidir.

53



Kiyamlari Zatullah ile kdimdir, kendilerine ait viictdlar
yoktur.

Hakk’a mahsus olan bu sifatlarin climlesi, insanda mevcut

olup, tecelli etmis ve biitiin sifatlari ile dlemi ihata etmistir.
Zaten ucu bucagi olmayan bu alem, sifatlardan ibarettir.
Bu sifatlar kalkmis olsa alem yok olur.

Demek oluyor ki bizim alem dedigimiz Hakk’'in kendi si-
fatlarindan ibarettir.

Bunlar1 bir bir inceleyelim.
Hayat: Bizdeki ve climle varliktaki dirilik Hakk’'indir.

ilim: Bizdeki ve ciimle varligin bedenindeki satir satir ya-
zil1 olan ilim, Hakk’indir.

Irade: Varligin var edilme, sekillenme, bedenlenme ve var-
Iig1n isleyisindeki istek Hakk'indir.

Zerrenin de biitiiniin de var edilme istegi Hakk’a aittir.

Clizi irade de kiilli irade de Hakk’a aittir.

Clizi irade ve kiilli irade iyi anlasilmahdir.

Semi: Bizdeki ve tiim varliktaki isitme Hakk’indir.

Basar: Bizdeki ve tiim varliktaki gorme Hakk’indir.

Kudret: Bizdeki ve tiim varliktaki kuvvet Hakk'indir.

Iste tigiincii AllAh-ii Ekber, sifatlariyla ekber olan Allah’tir
seslenisidir.

Dordiinct Allah-i Ekber seslenisi:

Her varlig1 zati ile tutan Allah'tir.

Zat1 mutlak olan, Zatiyla yiice olan Allah’tir.

Allah zatiyla yiicedir.

Sirret bedenlerini tutan viicid Hakk’indir.

Iste viicidu mutlak odur.

Iste bu alem bir agacin golgesine benzer.

Agacin golgesi inkar olunmaz, yerde siyah bir sey goriintir
ama kendi viicidu yoktur.

54



Agacin golgesi Giines sayesinde olusur.
0 golge agacin viicduna baghidir.

Iste bu alemdeki varliklar goziimiize goriiniiyor, ama ken-
dilerine ait viictidlar1 yoktur.

Hakk’in Zatinin golgesidir. Hakk’in Zati ile dururlar.

Iste Zat makaminin hakikatinde her sey her an fanidir.

Zat1 mutlak olan Allah bakidir.

Iste dérdiincii Allah-ii Ekber, Zatiyla ekber olan Allah’tir
seslenisidir.

I1k 4 Allah-ii Ekber seslenisi ayn1 zamanda Hazreti Ibrahim'’in
diizenledigi fena makamlarindaki 4 derse isaret eder.

Bu dort ders “Zikrullah, Tevhid-i Efal, Tevhid-i Sifat, Tev-
hid-i Zat” makamlaridir.

Bu dort dersin suhiduyla bu kainatta her varlikta her an
yliiceligiyle tecelli edenin Allah olduguna sahit olunur.

Isra Stresi 111: “Ve kebir hu tekbir.”

Meili: “Ve O'nu O’nun yiiceligiyle yticelt.”

2. Bolim:

2 kez séylenen, “Eshedii en 14 ilahe illAllah” edindiginiz
ilah1 yok edin, ancak Allah’a sahit olun, isareti vardir.

Bir kisi “ilah nedir, hevasini ilah edinmek nedir?” bunlari
bildiginde hevasindan gecer ve ilah edindigi seyleri terk eder
ve Allah’a sahit olma sirrina vakif olur.

Furkan Siresi 43: “E raeyte menittehaze ilahehu hevah.”

Meali 1: “Hevasini ilah edineni gérdiin mii?”

Meali 2:“Kendi ¢ikarina gore kendi yarattig, tapindigi ilah-
ligin ne oldugunu anladin degil mi?”

Oncelikle insan kendini ildh durumuna getirdigini anla-
malidir.

Allah’in ytiiceliginin yaninda ben de varim duygusunda ya-
sadigini anlamalidir.

55



Ezandaki ilah kisinin kendisidir.

Kisi kendi benlik putunu kirmalidir.

Kendi ten duvarinin ardinda Allah’a sahit olmalidir.

Hevasini ilah edinen bizler hevamizi terk etmeden, ben pu-
tunu kirmadan, edindigimiz ilahlar1 yok etmeden, Allah haki-
katine sahit olamayi1z.

Hevasini ilah edinmek; zanninda kendi ¢ikarina gore yo-
neldigi, tapindigi ilah inancidir.

Sahitlik boyutu ise, ilmi olarak goérdiigi, tanidig: Allah ha-
kikatidir.

Sahitlik sirri, sehitlik sirridir, yani kendi varligindan gegme
sirridir.

Edindigimiz ilah1 yok etme sirr1 “ateist” olma sirridir.

Toplumun bildigi ateistlik bu degildir.

Ateist, Allah'1 reddeden degil, atalardan 6grendigi sahit ol-
madig1 bir Allah inancini reddetmektir.

Toplumun bildigi ateistlikte Allah yok diye inanilir.

Eger Allah yok ise, yok olan bir seyi reddetmek, reddiye
olamaz.

Reddetmek var olan seyi reddetmektir.

Reddetmek icin bir seyin var olmasi gerekir.

Ateizm konusunu bu béliimiin sonunda inceleyecegiz.

Iste ezandaki “La ildhe” béliimii, “zannina gore inandigin
bir Allah yok” agcilimidir. Yani toplumda anlatilan, “kendinin
disinda goklerde bir yerde Allah yok” agilimidir.

“I11a Allah” agilimi ise, her varlikta ayetleriyle, sonsuz de-
lilleriyle kendisini gosteren Allah’a sahit olma sirridir.

Tiim alemdeki tek kudret sadece O’dur demektir.

Edindigi ilah1 yok etmeden, yani atalarindan gelen inan-
dig1, ama hic sahit olmadig1 Allah inancini terk etmeden “il1a
Allah” boyutu a¢ilmaz.

56



Neden 2 kez, “Eshedii en 1a ildhe illAllah” denir dersek?

Gorilinen ve goriinmeyen boyutlar ile iki boyutta da Al-
lah’a sahit olma sirridir.

Yani “Huvel batin, huvel zahir” hakikatidir. (Hadid Stresi 3)

Yani goriinen varligin zahirinde de ve batininda da “Hakk
zahir Hakk batin” sehadeti vardir.

Zahir ve batin boyutlari ¢ok iyi degerlendirilmelidir.

Yani bir talebe bu gortinen varligin hem dis yiiztini hem
icylzilini bizzat tecellileriyle ihata eden Allah’tir hakikatine
sahit olur.

Yani buradaki sahitlik iki cihetten de sahit olma hakikatidir.

Iki sehitlik makamindan gegmeyen kimseye bu makam
acilmaz.

Bu iki b6limin farkli agilimlar: da vardir.

Kisi kendinde de varlikta da Allah’a sahit olmalidir.

3. bolim:

2 kez soOylenen, “Eshedli enne Muhammeden Rastlullah”
hakikati ise Muhammed boyutunun isaretidir.

Muhammed boyutu nir boyutudur

Nir boyutunun “Hakk ve Halk” boyutlar1 vardir.

2 kez sOylenmesindeki sir ise yine Halk boyutu ve Hakk
boyutunun agilimidir.

Hakk’in batin1 Halk'tir.

Halk’'in batin1 Hakk’tir.

Batinda olan zahire ¢ikar, Halk adin1 alir.

Halk’tan maksat Muhammed boyutudur, niir boyutudur.

Nir ala nfr sirr1 budur. (Nar Stresi 35)

Soyle diistinelim.

Denizin icinde damlalar vardir.

Ama damlalar deniz ile birlik icindedir.

Damlalar zahire ¢iktiginda damla adini alir.

57



Iste denizin icindeki gériinmez damlalar batindaki Mu-
hammed sirridir.

Aciga cikmis damlalar, zahirdeki Muhammed sirridir.

Iste iki kez “Eshedii enne Muhammeden Rasf{ilullah” ses-
lenisi buna isaret eder.

Hakk bir damla ise Halk sonsuz damlalardir.
Ve hepsi de tek deryadir.

Bu boyut; her varlikta ve climle varlikta niiruyla dlemi sa-
ran Allah’in Muhammed boyutudur.

Halk hakikati olan Muhammed, zahiriyle batiniyla ni-
runu gosterir.

4. bolim:

2 kez sdylenen, “Hayye ale’s-salah” namaza ¢agri diye cevrilir.

Oysa orada “salah” vardir.

Salat da salah da ayni kokten gelen kelimelerdir.

Ve birbirini tamamlar.

Salah olmadan “daimi salat” olamaz.

Salah; sulh, 1slah olmak, rahatlik, yenilenmek, temizlen-
mek, iyi olmak, iyi hal lizere bulunmak, durumu diizeltmek,
uygun olmak, anlaminda kullanilir.

[slahat kelimesi de buradan gelir.

Kendi varligindan soyunmak, Hakk’in niir elbisesini giyinmek.

“Hayye ale’s-salah”; 1slah olun, yenilenin, varlik elbisenizi
terk edin, nir elbisenizin farkina varin, gibi ¢evirebiliriz.

Yani; varligin zahiri ve batini1 yoniine bakip sekil gérme-
mek, stiret gormemek.

Varlik; stiret ve siret boyutuyla, her iki cihetiyle de, bizzat
Hakk’in niiru ile sarilidir.

5. bolim:

2 kez soylenen, “Hayye ale’l-felah”

58



Feldh: Kurtulusa eren, 6ze eren, feldhta daim olmak, fevz
bulmak, necat bulmak.

Iflah oldu yani kurtuldu buradan gelir.

Ozii anlamak ve varligin bir 6zden gelen bir agihm oldu-
gunu anlamalk, iflah olmaktir.

Kurtulus yani iflah olmak 2 boyuttur.

[lki kendi varligindan gecmek,”Fenafillah” sirrina erismek.

Sonra ise “Bekabillah” zevkine erismek.

Felah bulmak; ciimle varlik, hem zahir hem de batin boyu-
tuyla, her an Hakk’in nuru ile hareket eder hakikatidir.

Lokman Siresi 5: “Ulaike ala huden min rabbihim ve uladike
humul muflihGn.”

Meali: “Iste onlar, kendilerini viicidlandiranin dosdogru
yolu iizeredirler ve iste onlar Ozii anlamis olanlardir.”

6. boliim:

Sondaki 2 kez soylenen, “Allah-ii Ekber” hakikati ise...

Hakk ve Halk boyutlari seslenisinin sirridir.

Hakk cihetiyle ve Halk cihetiyle climle dlemi ihata eden
Allah’in ytceligidir.

Rlh boyutuyla ve niir boyutuyla ylice olan Allah’tir.

Denizin damlasi da Allah’tir, kendisi de Allah’tir.

7. bolim:

1 kez sdylenen “La ilahe illAllah”

Cok manalar iceren bolimdiir.

“La” hiclik boyutudur.

“Il1a” heplik boyutudur.

Hepligiyle higligiyle sadece Allah.

Allah, hem ehad hem de vahid yoniiyle tektir.

Bu ciimle kdinat O’'nun tekligini gosterir.

Al-i Imran Stresi 2: “Allahu 14 ilahe illa huvel hayyul kay-
yam.

59



Meali: “Allah’tan baska gii¢ yoktur, O’'ndan gayrisi yoktur,
diri olandir, varlig: diri tutan stiriip gidendir.”

Iste Ezan:

Ezan, goriinen varligin hakikatine arif olmaya davettir.

Her varliktan her an seslenenin Allah oldugunun isaretidir.

Ezan, kendini bilmeye davettir.

Ezan, viicidumuzdan gelen sesi duymaya davettir.

Allah ile birlikte oldugumuzun ve her an Allah’a teslimiyet
icinde hareket etmenin suurunda olmaya davettir.

Ezan, hakikatlere arif olmaya davettir.

Ezan, Allah nedir, bu hakikati bilmeye davettir.

Sahitlik sirrina davettir.

Varligimizdan gecmeye, Hakk elbisesini giymeye davettir.

Ezan, Hakk ile Hakk olmanin sirina vakif olmaya davettir.

Ezan, Allah’a teslimiyete davettir.

Ezan, her an secdede olmanin sirrina davettir.

Ezan, Muhammed boyutundan gelen bir seslenistir.

Onun icin “Ezan-1 Muhammedi” denir.

Ezan, ilm-i Tevhid makamlarinin isaretidir.

“La ilahe il1Allah”

Yukarida gecen ateistlik ile ilgili dlisiincelerimiz soyledir.

Ateizm inanci; toplumda anlatilan bir Tanri figiiriinii red-
deden demektir.

Deizm; Tanr1 varlig1 yaratmistir, isleyise miidahale etmez,
peygamber kitap yoktur diye inanilan bir inan¢ boyutudur.

Teizm; Tanr1 ya da Tanrilar vardir, zamandan mekandan
bagimsizdir, peygamber gelir, vahy vardir, kitap vardir diye
inanirlar, isleyise miidahale eden bir Tanri vardir, diye inani-
lan bir inangtir.

Panteizm; Tanr1 evren birdir, inancidir.

60



Agnostik; Tanr1 bilinemez, var m1 yok mu belli degildir,
diye inanilan bir inanctir.

Son donemde genclerimiz hizla ateist, deist oluyor.

Bunun temeli, din diye anlatilanlar, meal diye sunulanlardir.

Hazreti Muhammed ile ilgili asli olmayan seylerin ashi var-
mis gibi anlatilmasidir.

Din diye bilgiler sunan kesimler, nasil bir Allah tasavvuru
sunuyorlar?

Din diye bilgiler sunan kesimler, nasil bir din anlayisi su-
nuyorlar.

Din diye bilgiler sunan kesimler, nasil bir Hazreti Muham-
med anlatiyorlar.

Allah hakkinda bilgiler sunan kesimler; 6fkeli, hiddetli, in-
tikamci, cezalandiricy, bir inanci sunuyorlar.

Ayrica, diger inanglar1 cehennemlik ilan eden, erkeklere
sayisiz cariye sunan, dullar bakireler sunan, memeleri yeni
tomurcuklanmis kizlar sunan, bir Allah tasavvuru sunuyorlar.

Allah hakkinda bilgiler sunan kesimler; insan gibi goren,
insan gibi isiten, insan gibi konusan, insan gibi bilen, insan
gibi 6fkelenen, intikam alan, kimini seven, kimini sevmeyen
bir Allah inanci sunuyorlar.

Allah hakkinda bilgiler sunan kesimler, ¢ok tanrili inang-
lardan gelen; 6fkelenen, gokten tas yagdiran, tehdit eden, in-
tikam alan, rizki kesen, goklerden simsek atan, bizden dua
bekleyen, ibadet bekleyen, yapmazsak kizan cezalandiran bir
Allah inanci sunuyorlar.

Her inang¢ kendini cennetlik goriiyor, digerini cehennem-
lik goriiyor.

Bunu da Allah’in Ustiine atiyor.

Allah’'in kendinin yaninda oldugunu, kendi gibi inanma-
yanli cehenneme atacagini anlatiyor.

61



Mealleri de buna gore yapiyorlar, din diye de su bilgileri
anlatiyorlar.

“Biz bir toplumu yok etmek istedigimiz zaman.” (Isra Si-
resi 16)

“Yildirimlar: génderir de onlarla diledigini ¢arpar.” (Rad
Siresi 13)

“Allah’'in lanetledigi, sagir kildig1 ve gozlerini kor ettigi
bunlardir.” (Muhammed Stresi 23)

“Alt1 Gstiine getirilmis sehirleri devirip yikt1.” (Necm S-
resi 53)

“Alt1 Gistiine getirilen beldeler.” (Hakk’a Stiresi 9)

“Yoksa siz, gokte olanin lizerinize tas yagdiran bir kasirga
gondermeyeceginden emin misiniz? Tehdidim nasilmis bile-
ceksiniz.” (Miilk Stresi 17)

“Allah, diinyada onlarin azaplarini ¢ogaltmayi ve onlarin
kafir olarak canlarinin giigliikle ¢ikmasini istiyor.” (Tevbe Si-
resi 85)

“Allah, gokten istediginin kafasina y1ldirim atar.” (Rad S@-
resi 13)

“Asagilik maymunlar olun.” (Bakara Stresi 65)

“Tas olun demir olun.” (isra Siresi 50)

“Canlari ¢iksin.” (Zariyat Siresi 10)

“Onlarin baslarinin tistiinden kaynar su dokiilecektir!”
(Hacc Stresi 19)

“Bununla, karinlarinin i¢indeki (organlar) ve derileri eri-
tilecektir!” (Hacc Stresi 20)

“Bir de onlar icin demir kamgilar vardir!” (Hacc Siiresi 21)

“Hirsizlarin ellerini kesin.” (Maide Stresi 38)

“Semud kavmini yerle bir etti.” (Sems Stresi 14)

“Nice nesilleri helak ettik.” (Kaf Stresi 36)

62



“Biz kentlerden nicelerini helak ettik! Azabimiz onlari gece
yatarlarken/uyurlarken veya giindiiz daldiklar:1 an yakalay1-
verdi!” (A'raf Stresi 4)

“Nuh’tan sonra nice nesilleri helak ettik.” (isra Stresi 17)

“Memeleri yeni tomurcuklanmis kizlar verilecek.” (Nebe
Siresi 33)

“Dullar ve bakireler verilecek.” (Tahrim Siiresi 5)

“Istediginiz kadar cariye.” (Nisa Stresi 3)

“Iri gozli huriler verilecek.” (Vakia Stiresi 22)

Ve onlarca ayetin ¢evriminde; bizlere 6fkeli, hiddetli, inti-
kamci, lanetleyen bir Allah inancini dayattilar.

Kur’an’i ona gére meallediler.

MekKkeli musriklerin kader inancini, Kur’an meallerine
yansittilar.

Zuhrif Siresi 55: Ofkelenen, intikam alan ve suda bogan
bir Allah inanct...

Lanetleyen, sagir eden, kor eden bir Allah inanct...

Muhammed Stresi 23: iste bunlar, Allah’in kendilerini 13-
netledigi, sagir kildig1 ve gozlerini kor ettigi kimselerdir.

Bakara Siresi 142: Beyinsiz diyen bir Allah inanci.

Hem beyinsiz dedigi iddia ediliyor.

Hem de diledigime hidayet veririm, diledigime vermem
diye cevriliyor.

Demek ki hem kisiyi beyinsiz yapip, hem de hidayet ver-
meyen de kendisi olarak inanilan bir Allah inanci.

Erkekleri insan yerine koyan, kadini insan yerine koyma-
digina inanilan bir Allah inanci.

Tahrim Siresi 5: Erkege dul ve bakire egsler...

Nisa Siresi 4: Erkege; yetim kizlari, ikiser, ticer, dérder
kadini, yetmiyorsa cariyelerin sunulacagina inanilan bir Al-
lah inanci...

63



Nebe Siresi 33: Erkege, memeleri yeni ¢ikmis ayni yasta
sayisiz kiz sunulacagina inanilan bir Allah inanct...

Duamiz ibadetimiz olmazsa 6fkelenen, azap génderen bir
Allah inancu..

Furkan Siresi 77: De ki: ‘Ibadetiniz (duaniz) olmasa Rab-
bim size ne diye deger versin?’ Ey inkarcilar! Yalanladiginiz
icin, azap yakanizi birakmayacaktir.

Ve boyle nice mealler sunup, gengleri Allah hakikatini an-
lamaktan uzaklastirdilar.

Ve Hazreti Muhammed ile ilgili, asl olmayan nice bilgileri
topluma yaydilar

Din ile ilgili, nice ayrimciligi, nice ash olmayan bilgileri
aktardilar.

[lmi arastirmalar: kéafirlik saydilar.

Diisiinmeyi, sorgulamay1 seytan isi saydilar.

Arastirmadan, sorgulamadan, biat etmeyi, emirlere yasak-
lara uymayi, beyinlere dayattilar.

Ve genclerimiz hizla, ateist oldu, deist oldu, Allah’t reddetti,
dini reddetti, Hazreti Muhammed’den uzaklasti.

Genglerin, ateist deist olmasina sebep olan sey, inang top-
luluklarinin Allah adina sundugu bilgilerdir.

Genglerin dinden sogumalarinin sebebi, din diye anlatilan
asli olmayan, yargilayici, ayrimcilik iceren bilgilerdir.

Genglerin Allah’tan, dinden sogumalarinin sebebi, ilme da-
yaly, sahitlige dayali bilgilerin sunulmamasidir.

Iste insan ezanda giinde 20 defa okunan Eshedii kelime-
sini can kulagiyla duymalidir.

Her bir kelimesini kalben diistinmeli ve anlamini arastir-
malidir.

Hazreti Muhammed’e saygi ezani anlamaya calismaktir.

Sadece anlamak degil, hayata gecirmeye ¢alisilmahdir.

Clinkii ezandaki ana tema Allah’a sahitlik sirridir.

64



Insan, sahitlik makamina gelmeli, varhgin varolusunu, ilmf
degerlere gore incelemelidir.

Ve varligi kusatan o ilahi bir kudrete sahit olmalidir.

Bir cihette baktigimiz zaman, atalardan gelen 6telerde ol-
duguna inanilan bir Allah inancini terk etmeden, sahitlik ma-
kamina eremeyiz.

Onun i¢in su ayet sunulmustur ve bu ayet ¢ok iyi disi-
niilmelidir.

Casiye Stresi 23: “E raeyte menittehaze ilahehu hevah.”

Meali: “Cikarina gore kendi zanninca var ettigin ilaha ta-
pinmays1 birak.”

Sahitlik yolu, kendi zannimizca inandigimiz ilahi terk et-
mekle agilacaktir.

Imanin yolu sahitlik makamidur.

Sahitlik, her varlikta olan ilmi delilleri takip etmekle miim-
kiin olacaktir.

Iman da sahitlikle olusacaktir.

65



iMAN NEDIR

Iman ile inang arasindaki inceligi iyi bilmeliyiz.

Inang¢ anne babadan din adina 6grendigimiz bilgilere inan-
maktir.

Iman etmenin yolu ise eminliktir.

Eminligin yolu sahitliktir.

Sahitligin yolu varliktaki ilimdir, oradaki degerlerdir.

Iman ve inang¢ konusu ¢ok dikkatli incelenmelidir.

Toplumda hep Allah’a inanmay1 iman olarak zannederiz.

Oysa inanmak ile iman arasinda fark vardir.

Inanmakta sahit olmak yoktur.

Imanda ise sahitlik, eminlik vardir.

Inangta anne babadan 6grendigimiz inanca dayanmak vardir.

Imanda ise Allah’a dayanmak vardir.

Inang boyutunda diinyalik bir sikintida diisiiveririz.

Iman boyutunda ise sikintilarimizi manevi giigle tasimak

vardir.

Anne babadan 6grendigimiz Allah inanci, ilme, delile, sa-
hitlige degil sadece inanmaya dayaldir.

Oysa iman-eminlik baska bir seydir.

Inang, iman ayni sey midir?

Inang nedir, iman nedir?

Inang; anne babadan, yani atalardan gelen bilgilere inan-
maktir.

Bir ¢ocuk, anne babasinin anlattigina inanir.

66



Ciinkl anne baba sevgisi, anne babanin anlattigina inan-
manin kapisini agar.

Cocuk anlatilanin dogru olup olmadigini bilmez.

Anlatilana sahit olmaz, yalnizca inanir.

Ciinki ¢ocuk icin anne babasi kutsaldir.

Iste inang; dogdugu ailenin, toplumun, din adina, Allah
adina anlatilanlara, yapilan ibadetlere inanilmasidir.

Kur’an'da bu bir¢ok yerde agiklanir.

Simdi bazi 6rnekler verelim.

Bakara Stiresi 170: “Ve iza kile lehumuttebili ma enzelal-
lahu kali bel nettebiu ma elfeyna aleyhi abaena e ve lev kane
dbauhum 13 yakiliine seyen ve la yehtediin.”

Meali: “Onlara, Allah’'in sundugu seylere tabi olun denil-
digi zaman, derler ki: Hayir, biz atalarimizi ne lizere bulduy-
sak ona tabi oluruz. Eger atalar1 bir seyi akil etmiyorlar ve
dogru yol iizere olmasalar da mi1?”

Enfal Siresi 35: “Ve ma kane salatuhum indel beyti illa
mukaen ve tasdiyeh fe zlkil azabe bima kuntum tekfurdn.”

Meali: “Onlar bulunduklari yerde Hakk’a baghlik suurunda
olamadilar. Ancak onlarin ibadetleri, atalarindan 6grendikleri
sekliyle, kendi eglenceleri ve hevalarina gore hareket etmek-
tir. Bundan dolay1, hakikatleri gormemezlikten gelmeleri se-
bebiyle sikintili hallerde kalirlar. “

Enbiya Stresi 53: “Kal( vecedna dbaena leha abidin.”

Meali: “Atalarimizi boyle kulluk yapiyor bulduk, dediler.”

Suara Siresi 74: “Kall bel vecedna abaena kezalike yefaltin.”

Meali: “Dediler ki: Hayir, biz atalarimizi bdyle yapiyor-
lar bulduk.”

Maide Stresi 104: “Ve iza kile lehum tealev ila ma enze-
lallahu ve iler restli kalti hasbuna ma vecedna aleyhi abaena
e ve lev kane abauhum 14 ya’lemiine seyen ve 1a yehted{in.”

67



Meali: “Onlara; Allah’in size sundugu hakikatlere ve restliin
anlattiklarina gelin, denildigi zaman: Atalarimizi ne lizere bul-
duysak onlar bize yeter, dediler. Atalar1 hakikatlerden bir sey
bilmiyor ve hakikatin yolunu bulanlardan olmasalar bile mi?”

Evet, atalarimiz ne sunduysa, onu dogru diye kabul ettik.

Atalarimizi ne tlizere bulduysak, onu dogru kabul ettik.

HGd Stresi 109: “Fe 14 teku f1 miryetin mimma yabudu
haula ma yabudiine illa kema yabudu dabauhum min kabl.”

Meali: “Bundan sonra onlarin kulluk ettigi seyler hakkinda
icinde sliphe kalmasin. Onlar 6nceden atalarinin kulluk yap-
t181 gibi sadece oyle kulluk yapiyorlar.”

Onlar nasil ibadet ediyorsa dyle yaptik.

Onlar nasil dua ediyorsa oyle yaptik.

Allah’a sahit olmadik, sadece inandik.

Hi¢ arastirmadik.

Varlik boyutunda ilimle bulusmadik.

A'raf Sliresi 28: “Ve iza faal(i fahiseten kald vecedna aleyha
abaena vallahu emerena biha kul innalldhe 1 yemuru bil fahsa
e tekll(ne alallahi ma 14 talemn.”

Meali: “Bir benlik icinde haddi asanlar derler ki: Biz ata-
larimiz1 da bu yolda bulduk ve bu bize Allah’in hiikiimleridir.
De Kki: Benlik icinde olmak, haddi asmak, kesinlikle Allah’'in
hiikimleri degildir. Sizler Allah hakkinda bilmediginiz sey-
leri soyliiyorsunuz.”

Kur’an’t inceledigimizde anliyoruz ki; anne babamizdan
duyduklarimiz, ibadet adina gordiiklerimiz hep inan¢ boyutu
olarak karsimiza ¢ikiyor.

Iman ise; ancak atalarinin inang sisteminden kopup varli-
g1n varolusunun hakikatini arayanlarin ulasacagi emin olma
sistemidir.

Iman yolu; atalarindan gelen inang sistemi, mantigina otur-
mayan kisilerde agilir.

68



Aradig1 sorularin cevabini atalarindan gelen inancta bu-
lamayan Kkisiler, hakikatleri arama yoluna diiser.

Ve ilme dayal, ispata dayali, delile dayali cevaplar bulan
kiside “Iman” olusur.

Iman ancak emin olma durumuyla olusur.

Atalarinin yargi dolu inanci gonliine oturmayan, yetim
durumuna diisen kimse hakikati arama yoluna diistiigiinde,
iman boyutu ile bulusur.

Iman, akli ve gonlii inang yargilarindan kurtulmus insan-
larin erisecegi bir makamdir.

iman yolunun kitabi, kullarin yazdig: kitaplar degil, var-
ligin canl kitabidir.

Kendi beden kitabini1 okuyan, kendi yaratilisinin hakika-
tine mutlaka erisecektir.

Ve boylelikle ilmi delillerle eminlik, mutmainlik maka-
mina erisecektir.

Varligin varolusundan ve varligi var edenden emin olan...

Kendine ve varliga baktiginda, varligin ardinda varligi tu-
tan, varliktaki niteliklerin sahibinin orada tiim isaretleriyle
kendini gosterdiginden emin olan...

Ve bu suura ulasip bu suurda yasayan kimse “Mii’'min-E-
min” kimsedir.

iman, “Emin olmak” demektir.

Emin olan kisiye de “Mii'min” denir.

Mii'min, inandigindan emin olan demektir.

Aileden gelen bilgilere, ibadetlere inanmaya “inang” denir.

Bu inancin temeli ailedir, dogdugu toplumun adetleridir.

Iman ise; varligin varolusunu diisiiniip, varlikta delillere
dayali sisteme ulasmakla olusur.

Varliktaki delillere “ayet” denilir.

69



Iste iman; varliktaki ayetleri yani isaretleri, delilleri ince-
lemek ve hakikate sahit olmakla olusur.

Inang; aileden, toplumdan, kitaplardan, sézlerden, hoca-
dan, seyhten, duyduklari bilgileri, sozleri, gordiikleri ibadet-
leri kabul etmekle olusur.

iman ise; bizzat varlikta olan ilimden, delillere dayali ola-
rak, sahit olmakla olusur.

Bizzat varligin ardindan, varligin varolusunu okumakla
olusur.

Imani boyutta ibadet, her andir.

Imani boyutta ibadetin vakti, sayisi, sarti olmaz.

Atalardan gelen inang¢ boyutunda ise ibadetin sekli, vakti,
sayisl vardir.

Atalardan gelen inan¢ boyutunda ayrica topluluklara gore
degisiklikler de vardir ve birbirini kabullenmeme de vardir.

Yani Stinni inang; Alevi ya da Bektasi ya da kendi gibi ol-
mayan inanglari, ibadetleri uygun bulmaz.

Bektasi ya da Alevi inang da, Siinni inancini ve ibadetini
uygun bulmaz.

Bu durum, cemaatlerde, tarikatlarda, mezheplerde ve din
adina ortaya c¢ikan, Misevilik, Hristiyanlik, Miisliimanlikta
da gorilir.

iman, yani mi’'min olma boyutunda, ibadetin vakti, sekli,
sartl sayis1 olmaz.

Gonllinde iman olan as181n ibadeti sayilara sigmaz.

Ibadetten maksat, Allah’a her an kul olmanin suuruyla ya-
samaktir.

Mevlana der Kki:

“Asiklar, daima namazdadirlar! O goniillerindeki ask, bas-
larindaki ilahi sevgi ne bes vakitle yatisir, ne de bes yiiz bin
vakitle gecer gider!”

“Kulluk sadece cesetle degil, goniille ibadet etmektir.”

70



“Mihrabi dost cemali olan kimse i¢in, yliz cesit namaz, yiiz
cesit rik{ ve secde vardir” der.

Bu konuda Cenab-1 Hak: “Ne yana donerseniz Allah orada-
dir” buyurmustur.” (Alintinin sonu)

Ask ancak, mii'min olan, yani iman eden Kisinin kadlbinde
kaynayan bir duygudur.

Bu duygu hi¢ sbnmeden bir émiir akar gider.

Bu duygu her an gonliinde ilahi ask olarak tecelli eder.

Nasil ki bir kadin bir erkege, ya da bir erkek bir kadina asik
oldugunda, hep onu diistiniir, hep onu hissederse, ilahi ask da
her an goniilde hi¢ durmadan kaynar durur.

i1aht ask tarife sigmaz,

0 askta kullugun zamani olmaz, ani olur.

Kisi; aileden 6grendigi din inanciyla, ibadetle, bes vakit
namaz ile orucla, Hacc ile kurtuldu sanir.

Inaniyorum dedi diye kurtuldu sanir.

Kar’an'da bu durum agiklanir.

Ankebt Siresi 2: “E hasiben nasu en yutrek( en yekla
amenna ve hum la yufteni(in.”

E hasibe el nas : Dlistinme, sanma, hesap etme, arastirma,
insanlar,

En yutreki : Birakilacak, kurtulma, terk etmek,

En yeklt amenna : Onlarin demeleri, inandik, iman ettik,

Ve hum 14 yuftenlin  : Onlar, imtihan, diisiinmek, varolusu
diistinmtyorlar,

Meali: “Insanlar, inandik demeleriyle kurtulduklarini mi
saniyorlar? Fakat onlar varolusu anlamak i¢in dikkatlice di-
stinmiiyorlar.”

Iste burada isaret edildigi gibi, sadece inandik diye kur-
tulmak olmaz.

Yani bir kisi doktorum dese, doktor olmaz.

71



Ancak tip fakiiltesine gidip, belli bir egitim sonrasi tip il-
mine asik olanlar doktor olur.

Iste iman da ancak ve ancak varlik okulunda, varlik kitap-
larin1 okumakla, varliktaki hakikatlere sahit olmakla olusur.

Iste kulluk hakikati de iman makamina erismekle olusur.

Iste kisi bilmelidir ki iman1 olmayanin kullugu olmaz.

Iman atesi icine diisen kimse, nasil iman edilir bunun ara-
yisina girer.

Kisi bilmelidir ki iman;

Kendini okumakla olusur.

Varlig1 incelemekle olusur.

Her varligin ardinda varhigi tutani anlamakla olusur.

Yani her yerde, Allah’a sahit olmakla olusur.

Icine hakikatin arayisi diisen kimse, yerinde duramaz.

Hakk’a sahit olmanin yolunu 6grenmek ister.

iman olmadan kulluk olmaz.

iman olmadan edeb bulunmaz.

Iman Hakk’tan emin olmaktir.

Her varligin ardinda Hakk’r gérmektir.

iman diinyaya degil Allah’a baglanmaktir.

Iman, kavganin icinde olmak degil, barisin icinde olmaktir.

Iman, insanlar: inanglarina gore ayirmak degil, tiim be-
denleri tutan Allah’tir suuruna ulasmaktir.

Iste iman ehli hakikate erismis kisidir.
Onlar sulh makamina erismislerdir.
Onlar asla ¢evrelerine zarar vermezler.

En’am Shresi 82: “Ellezine amen( ve lem yelbisi imane-
humbi zulmin ulaike lehumul emnu ve hum muhtedin.”

Meali: “iman edenler, inanglarini zuliim ile karistirmazlar.
Iste onlar giivenilir olanlardir ve onlar dogru yolu bulanlardir.”

Iman ehli giivenilir olandir.

72



Onun i¢in Hazreti Muhammed’e “Muhammed’tl emin” de-
nilmigtir.

Iman yolunun baslangici ilimdir.

[lmin yolu sahitliktir.

Sahitligin yolu iman, mi'minlik makamidir.

Yani Hakk’tan emin olma makamidir.

Iman sahibi yani mii’min olan;

Her nereye bakarsa baksin, varlikta Hakk’in cemalini sey-
reder.

Her nereye bakarsa baksin, varligin ardinda varligi tutan
Hakk’tir suurunda yasar.

Bir tasa baksa, bir kusa baksa, bir agaca baksa, ctimle var-
likta Hakk’in sonsuz tecellisini seyreder.

Iman sahibi yasantisinda kendini gosterir.
Kimseye zerre kadar zarar vermez.

Kimseyi aldatmaz.

Kimsenin hakkini yemez.

Kimseyle alay etmez.

Kimsenin ardindan konusmaz.

Zenginlik derdine diisiip, birilerini soymaz.
Komsusu ag iken o tok yatmaz.

Komsusu sikinti icindeyken o rahat yasamaz.
Asla liiks icinde yasamaz.

Sikintisi olana kosar.

Aci ¢cekenle aci geker.

Herkesi Allah’'in kulu bilir. Asla kimseye hor bakmaz.
Emaneti ehline verir.

Kisi ayrimcilig1 yapmaz.

Soziinde durur, s6ziinde yalan olmaz.

iman sahibi, mi’min olandir.

Mi’'min olan giivenilendir.

73



iman ilimsiz olmaz.

[lim sahitlige gotiriir.

Sahitlik ise emin olmaya goturir.

Eminlik mi'minlige, mi'minlik imana gotiiriir.

[lim varolusu anlama yoludur.

Varolusu anlama yolu imana gotiiriir.

Iman ve ilim inceligini ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Anlatilan bilgilerle hareket etmek mi, ilim {izere hareket
etmek mi, bunu ¢ok iyi stizmeliyiz.

Elbette bilgi de 6nemlidir, lakin bilgi ilim ile bag kurmalidir.

Inang boyutunda kalan kisi, duyduklarina, okuduklarina
inanan kisidir.

Iman boyutuna erisen kisi ise, ilim ve sahitlikle hareket
eden Kkisidir.

Inan¢ boyutunda ilim gerekmez, duyduklari, okuduklari,
gordiikleri yeterlidir.

Inang kisiyi kibre gétiirebilir, benim inancim dogru iddi-
asina gotiirebilir.

Iman ise, tevazu ve teslimiyete gotiiriir.

Imanda ilim sarttir.

Inancta ise ilim gerekmez, sadece inanmak yeterlidir.

Iman sahibi olan kisi, ilim iizere hareket eden ve varlik-
taki isaretlere sahit olarak, varolusu anlayan, ilmi olarak gonlii
mutmain olan kisidir.

Iman ancak, ilmi bir sahitlikle miimkiindiir.

Inang ise, anne baba hangi inang iizere ise o yolu takip et-
mektir.

Ya da gittigi ve sevdigi bir toplulugun aktardigi bilgilere
inanmaktir.

Isra Siresi 36: “Ve 1a takfu ma leyse leke bih1 ilm.”

Meali: “Bir ilim ifade etmeyen seylerin ardina diismeyin.”

74



ilim olmadan bir seye inanmak, kisiyi seytana esir eder.

ilim olmadan, sahit olmadan bir seyi anlatmak, duyduk-
larini aktarmaktir.

ilim olmadan, bir inanca dayali tartismalara girmek, sey-
tana hizmet etmektir.

Hacc Stresi:

3- insanlardan, Allah hakkinda bir ilim olmaksizin miica-
dele eden bazi kimseler vardir. O halde olanlarin hepsi sey-
tani hallere tabi olurlar.

8- Insanlardan, Allah hakkinda bir ilim olmadan ve dogru
yolu bulmadan ve her varligin aydinlatici bir kitap oldugunu
anlamadan miicadele eden bazi kimseler vardir.

9- Onlar Allah yolundan kendi cehaletlerine saptirirlar, ki-
birlenip ikilige distrirler. O halde olanlar yasamlarinda kay-
bederler ve onlar i¢in 6liinceye kadar cehaletin o yakici sikin-
til1 hallerinde kalmak varduir.

[lim; varhigin éziinde olan, varhigin varolusunun ve varliga
ait olan sonsuz inceliklerdir, yazilimdir, hakikatlerin tecellisidir.

ilim tizere olmak; direkt varlik kitibina yonelmekle, varo-
lusu ilmi degerlere gore tefekkiir etmekle miimkiin olacaktir.

Inancta ise, her inan¢ grubunun kendi inanglarini yansit-
mak icin yazdigi Kitaplara, sozlere yonelmek vardir.

Kitaplarla ya da sozlerle, aktarilan bilgilerde hatalar, kay-
malar, sasmalar olabilir.

Ciinkt bilgi, kisinin inandigini anlatma boyutudur.

Inandigini anlatan insan, sahit olmadan da bilgiler aktarabilir.

ilimde ise hata, kayma yoktur.

ilim yazilimi varhgin kendisidir.

Onu oraya yazan da Allah’tir.

Allah, alim esmasiyla ilim sifatini varliga yazar.

Varolusun yazilimlarindan biri olan ilimle, varlik olusur,
sekillenir.

75



Allah’in varliktaki ilim tecellisi; Matematik, Fizik, Kimya,
Biyolojidir.

Iman, ancak ve ancak ilimle miimkiindiir.

ilim ise, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ile bag kurmak-
tir ve bunlarin kaynagina ermektir.

Ilim kisiyi, varhgin varolusuna, varhgn isleyisine, varl-
g1n sekillenmesine, varligin siirecine gotiriir.

[lim kisiyi, kendi viicidunun isleyisini anlamaya gotiiriir.

Kisi kendi viiciiduna doniip incelese, viicidunun isleyisi-
nin bir ilim iizere oldugunu anlar.

Tlm Evren, bir ilim izere isler ve hareket eder.

[lim kisiyi, sahit olmaya gotiiriir.

Sahit olan kisi; emin olur, emin olan, iman sahibi olur.

Sahit olmak; gormektir, anlamaktir, delillerle hareket et-
mektir.

Allah’a inanan Kisi, annesi babasi inandig1 i¢in inanmisgtir.

Allah’a sahit olan Kisi ise, onun varliktaki isaretlerini yani
ayetlerini géormustiir, incelemistir, mutmain olmustur.

Onun i¢in Hazreti Ali; “Gérmedigim bir Rabbe inanmam”
demistir.

Onun i¢in Kur’an’da onlarca ayette; “ilimden ayrilmayin,
ilimsiz hareket etmeyin” diye bildirilir.

Gel kardesim:

llimden ayrilma, hep ilimle hareket et.

ilim ifade etmeyen bir seyin ardina sakin diisme.

Bil ki ilim, varligin varolus sifatlarindan biridir.

Bil ki ilim, Allah’in sifatlarindan biridir.

Bil ki ilimsiz her sey seni; ikilige dustriir, bilmislige sii-
riikler, kibre diistirtr.

Bil ki ilim, yol gostericidir, rahmettir.

{lim, sevgi ile tevazu ile tenezziil ile tefekkiir ile okunmalidir.

76



0 zaman ilim nice sirlarinin kapilarini agacaktir.

Gel kardesim:

“Ilmel yakin” ayetini ¢ok diisiin.

Tekasiir Stresi 5: “ilmel yakin.”

Gel kardesim;

ilimden sasma.

Sahit olmadan inanma.

Ezanda giinde 20 defa okunan “Eshedii” kelimesini hi¢
unutma.

Sahit olmak “Ilmel yakin, Aynel yakin ve Hakkel yakin”
makamlarina erismekle mimkiinddr.

Simdi “Ilmel yakin, Aynel yakin ve Hakkel yakin” makam-
larini inceleyelim.

77



ILMEL YAKIN- AYNEL YAKIN- HAKKEL YAKIN

Bu alem nasil var olmustur?

Gordigiimiiz varlik ve kendi bedenlerimiz nasil var ol-
mustur?

Insan varolusu ve var edeni nasil anlayabilir?

Varolusu ve var edeni anlamanin yolu, hissiyati, metodu
nedir?

Goriinen bu alem nasil var olmustur ve nereden var ol-
mustur ve isleyisi nasildir?

Iste Ilmel yakin, Aynel yakin ve Hakkel yakin; varolusu ve
var edeni anlamaya kapilar agar.

[lm el yakin-ilmel yakin:

Tekasiir Siresi 5-6: “Kella lev talemtine ilmel yakin, le te-
revunnel cahim.”

Kella : Hayr, asla, katiyen, hi¢cbir zaman, bilakis,

Levtalemlne :Kegke, eger, ise, olursa, siz bilseydiniz,

[lme el yakini  : Ilmel yakin, kesin bilgi, kesin delilleriyle bilme,

Le terevunne  : Elbette, gormek icin, géreceksiniz,
anlayacaksiniz,

El cahime : Kendini farkli géren, azmislik, ego, cehaletin
benlik hali,

Meali: “Eger hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz, elbette
cehaletin o benlik hallerini anlayip tanirsiniz.”

Ayn el yakin- Aynel yakin.
Tekasiir Shresi 7: “Summe le terevunneha aynel yakin.”

Summe : Daha sonra, ardindan, sonra,

78



Le terevunne hd : Elbette, gormek i¢cin, géreceksiniz,
anlayacaksiniz, O’'nu,

Ayne el yakin : Aynel yakin, goz, aynilik derecesinde, kesin,
kati,
Meali: “Ardindan O’nu aynel yakin goriip anlayacaksiniz.”
Hakk el yakin- Hakkel yakin
Vakia Siresi 95: “Inne haza le huve hakkul yakin.”

Inne haza le huve : Muhakkak ki bu elbette o, bu,
Hakku el yakini : Kesin olarak gercektir, hakikat,

Meali: “Muhakkak ki kesin olan o gercek elbette budur.”

[lmel Yakin:

Tiim kainat kitabi Allah'in ilminin yazili oldugu sayfalardir.

Hakikatler kainat kitabinda satir satir yazihidir.

Her varlik, ilmin sonsuz sayfalaridir.

Varolusu ve var edeni anlamak, ancak ve ancak varlik
kitdbindaki ilmi okumakla, anlamakla mimkiindiir.

ilim Allah’in alim sifatinin tecellileridir ve tiim varlik bu
ilimle aciga cikar, varlik sayfalarinda hep o ilim yazilidir.

Kisinin Hakki kesin delilleriyle bilmesi, kainattaki Mate-
matiksel sistemi, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik isleyisi idrak et-
mesiyle miimkiindiir.

Varolusu ve her an devam etmekte olan yeni doguslari ve
isleyisi anlamak, varliktaki ilmi isaretleri okumaktan gecer.

Iste IImel yakin; kdinatta her an olmakta olan tecellileri
idrak etme boyutudur.

Varligin beseri sistemi olan, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik
isleyisi okumak, anlamak ilmel yakin boyutudur.

Varliktaki Fiziksel isleyisi, Fizikten ¢ikan Kimyasal isle-
yisi, Kimyadan ¢ikan Biyolojik isleyisi, Biyolojiden ¢ikan be-

AN

denleri, ilimsel boyutta incelemek “Ilmel yakin” boyutudur.

79



Her varliktaki isleyisin ilimsel boyutu o varligin varolu-
sunu bizlere gosterir.

Misal; goziin varolusu ve goziin gormesi ilimsel bir isle-
yis iledir.

Aynel Yakin:

Ayn kelimesi; bakis, goz, zat, benzer, seyretmek, aynisi,
tipkisi, kendisi gibi bircok anlamlara gelir.

Kisi, her varlikta Hakk’a ait olan ayniliklar1 miisahede etti-
ginde yani sahit oldugunda yani gordiigiinde bu makami anlar.

Varlik farkli farkli goriinse de, her varligi tutan aynilik
boyutu vardir.

Yani soyle 6rnek verirsek, elektrik lambada da, firinda da,
buzdolabinda da aynidir.

Iste her varlikta olan riih ayniyla Hakk’a aittir.

Riihtan agiga c¢ikan fiil ve sifatlar tiim varlikta ayniyla
Hakk’a aittir.

Tiim bedenleri tutan Hakk ayniyle Hakk'tir.

Hangi varliga bakarsak bakalim, her varlikta aynilik de-
receleri vardir, her varligin icindeki isleyis, sifatlar birbirinin
aynisidir tiim varligl tutan Zat aynidir.

Hallac1 Mansur bu zevkle “Enel Hakk” dedi.

Ayniyle bu kainat “Zat1 Mutlak” olani gosterir.

Ayn makaminda talebe riih sirrina vakif olur, bilir ki ken-
dindeki ve varliktaki rith ayniyla Hakk’tir.

Hakkel Yakin:

Hakkel yakin riih, niir boyutudur.

Yani damlanin deryadan, deryanin damladan ayri olma-
dig1 boyuttur.

Muhammed makamidir.

Halk makamidir.

80



“Allah ile Muhammed'’i gérdiim bir viicid” sirr1 bu ma-
kama isarettir.

Talebe, Hakk Halk sirrina vakif olur.

Iste bu kainat halkiyet sirridir ve Hakk ile kimdir
Hakkel yakin, Halk ve Hakk birbirinden ayr1 degildir.
Halkiyette Hakk vardir.

Hakk halkiyeti kusatir.

Iste kesin olan gercek Halk Hakk yakinhgidir, ayniligidur.
Bir goz doktorunu diistinelim:

Doktorun gozii anlamak i¢in, gozi hiicre hiicre incelemesi

a0

“Ilmel yakin” boyutudur.

Goziin gérme sirrina ve tiim gozlerin ayniyla birbirine ben-

an

zemesi “Aynel yakin” boyutudur.

Gozii oraya takan kimdir, o gézden gorme tecellisi kime

an

aittir? Hakikatine ulasmasi “Hakkel yakin” boyutudur.

Iste kisinin bedeninin islevini ilmi olarak incelemesi, be-
denindeki isleyise ve sifatlara ve bedenini tutan kuvveye, ilmi
olarak sahit olmasi, “ilmel yakin” boyutudur.

Tiim bedenlerin geldigi ve tiim bedenleri ayakta tutan rith

An

boyutu “Aynel yakin” boyutudur.
Allah ayetinde; “Nefahtu fthi min riihi-rithumdan tifledim”der.
Goriinen bu alemi anlamanin yolu “Ilmel yakin” yoludur.
Varligin birbiriyle aynilik derecesinde yakinlig1 ve ayni
kaynaktan gelisini hissetmenin yolu da “Aynel yakin” hissidir.

an

Tlm varligi tutan Hakk boyutu da “Hakkel yakin” zevkidir.
Iste [Imel Yakin; tecelliler boyutu olup, bu boyut, varhgin
varolusunun ve isleyisinin boyutudur.
Varligin varolusu ve isleyisi fiziksel, kimyasal, biyolojik is-
leyisle miimkiindiir.

Iste bunlar1 anlamak “ilmel yakin” boyutudur.

Aynel yakin ise; rith boyutudur.

81



Tlm varligin geldigi kaynak rih boyutu olup, tiim varlik-
taki rith Hakk’in rihudur.

Onun i¢in ayette “Nefahtu fihi min rihi-rihumdan tifledim”der.

[ste tiim varlikta olan can, ayniyla ayni candir.

“Hakkel Yakin” boyutu ise; nlr boyutudur.

R{h boyutunun geldigi alem, nlir boyutudur.

Nir Shresi 35. ayette gecen; “Nir ala nlr-nlr lizere nir,
Allah yerlerin ve goklerin nirudur” bu hakikate isaret eder.

Her varhiktaki nGr Hakk'tir

Climle varliktaki nr Hakk’tir

Her varhiktaki nir ile ctimle varliktaki nir tek nirdur ve
Hakk'’tir.

Her varliktaki damla ntira Muhammed boyutu denir.

Climle varlig1 tutan tek niira Allah denir.

“Kendi nlirumdan seni, senin nirundan alemi yarattim”
hakikati, climle alemin nlirdan siiziiliip geldigine isaret eder.

Her varliktaki niir, Muhammed nirudur, Muhammed ma-
kamidir

“Allah ile Muhammed1 gérdiim bir viicd” sirr1 buna isarettir.

Kim ki bu makamin zevkine ulasirsa o kisi Muhammedi
suur iizere yasar.

IngAllah bu hakikatleri askla, sadakatla, samimiyetle id-
rak etmeye, zevk etmeye calisiriz.

Muhammedi suura ulasmak, ilimle hareket etmekle miim-
kiindiir.

[lim inceligini ¢ok iyi kavramaliyiz.

Kitaplardan aktarilan yazilar, bilgileri ve dilden dokiilen
sozciikleri, ilim zannettik, bilim zannettik.

Oysa, ilim- Bilim- Bilgi arasinda ince ayrintilar vardi, ama
biz hepsini ayni1 zannettik.

Peki, neydi bu ince ayrintilar?

82



Neydi Ilim?

Neydi Bilim?

Neydi Fen?

Neydi Bilgi?

Neydi Sosyal Bilim?

Bilgiler, sozciikler ilim miydi?

Kitaplarda yazili olanlar bilim miydi?

Oysa ilim; varligin 6ziinde yazil olan, varligin varolus sis-
temidir.

Fen; ilmin kollar1 olan, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji-
nin ortak adidir.

Bilim; a¢iga c¢ikan varlik boyutunda, yapilan kesiflerdir,
okumalardir.

Fen okumalarina “Bilim” denir.

Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutunun incelenmesi,
“Bilim” boyutudur.

Bilgi ise; yapilan incelemelerin séze dokiilmesidir.

Yapilan tespitlerin, dogru ya da yanlis olarak anlatilmasi,
yazilara dokiillmesidir.

Sosyal bilim ise; varligin varolusu ve topluluk olustur-
masi ve bir varligin diger varlikla olan, toplumsal yasantida
baglary, iliskileri, davranislari idi, dogadaki varligin birbirine
olan muhta¢hg idi.

Simdi teker teker agmaya calisalim.

ilim; varhgin kendinde olan, varolus sisteminin satir satir
yazili olan ildhi yazilimin isaretleridir.

Bu yazilim boyutuna; “Levh-i Mahfuz” denir.

Burfic Stresi 22: “Fi levhin mahfhz.”

Meali: “Tim hakikatler, varlik sayfalarinin icinde muha-
faza edilmistir.”

83



Levha; sayfa, yazili olan, levha, lizerinde ilmin yazih ol-
dugu levhalar.

Mahf(iz; muhafaza edilen, saklanan, korunan, icindeki ta-
sidi1g1 degeri hi¢ eksiltmeden ya da arttirmadan koruyan, ko-
ruyup aktaran,

Varlikta yazili olan ilim, varligin geldigi boyut olan “Levh-i
Mahfuz da” gizlidir.

Varlik var olmaya baslayinca, Fizik, Kimya, Biyoloji, Mate-
matik olarak tecelli eder.

Fizik, Kimya, Biyoloji, Matematik, o ilmin boyutlaridir.

Varligin; Matematik boyutu, Fizik boyutu, Kimya boyutu,
Biyoloji boyutu vardir.

Varlik bu boyutlarla var olur, sekillenir.

Iste bu varolusun varliktaki yazili boyutu ilimdir.

Kitaplarda yazilan bilgilere, dil ile aktarilan sézlere ilim
denilemez.

[lim aranacaksa, kesinlikle varligin 6ziine bakilmalidir.

Evrenin ve her bir varligin varolusunu anlamak i¢in ilim
sarttir.

Clinkii Evren ve her bir varlik, ilimsel bir yazilimin tecel-
lisidir.

Varolus icin ilim sarttir, varolusunu anlamak i¢in de o
ilimle bulusmak sarttir.

Bunu ¢ok iyi bilen Hazreti Muhammed, diizenledigi ezanda,
glinde 20 defa “Eshedi” kelimesini duyurarak, insanlara sahit
olmalarinin yolunun ilim olduguna isaret etmistir.

[lim kisiyi sahit olmaya gotiirir.

Sahit olmak, varligin 6ziinde olan isaretlerle miimkiindiir,
bu isaretlere ayetler denir.

Kur’an'da buna ¢ok giizel vurgu vardir.

Isra Stresi 36: “Ve 1a takfu ma leyse leke bih1 ilm.”

84



Meali: “Bir ilim ifade etmeyen seylerin ardina diismeyin.”

[lim sahit olmaya gotiiriir.

Sahit olmak, ispata gotiiriir, eminlige gotiiriir.

Cunki kisi gordigi seyi inkar edemez.

Sahit olmak, goriismektir, bulusmaktir, anlamaktir, icyt-
zlini gorerek hakikate erismektir.

Onun icin Kur’an, ilim iizere olmay1 tavsiye eder.

Hacc Stresi 3: “Ve min el nasi men yucadilu fi Alldh bi gayri
ilmin ve yettebiu kulle seytan merid.”

Meali: “Ilme dayanmadan, Allah hakkinda konusan kim-
seler, seytani hallere kapilir giderler.”

Bilim ise; her bir varligin varolusunun temel kaynagi olan
ilmi takip ederek, varligin kendinde olan isaretleri anlamak
icin, 6nce gozlemleyerek, daha sonra deneyler yaparak, ilmi
anlamaya ¢alismaktir, o ilimden tespitler ¢ikarmaktir.

Bir 6rnek vermek gerekirse:

Bir meyve diistlinelim, kayis1 ya da seftali ya da incir olsun.

Her bir meyvenin kendinde; Matematik, Fizik, Kimya, Bi-
yolojik boyut vardir, iste bu ilimdir.

Simdi o meyvenin kimyasal boyutunu inceleyelim:

Laboratuvarda, meyvenin icindeki, kimyasal boyut olan;
sodyum, potasyum, kalsiyum, glikoz, gibi oranlar1 ortaya ¢i-
karmak bilimdir.

Bilimin dayandig: tek kaynak ilim boyutudur.

Simdi bilime dayali olarak, yaptigimiz tespitleri, s6ze do-
kelim, kagida yazalim.

Iste s6ze dokiilen sozler, kagida yazdigimiz yazilar bilgidir.

Bilgide hatalar olabilir, ¢ciinkii yaptigimiz tespitler, tam ol-
mayabilir.

{lim ve bilimde hata yoktur, bizim onu okumamizda ha-
talar olabilir.

85



Fakat yapilan bu hatalar da bile, bilimin daha ¢ok gelis-
mesine sebep olur.

Cinki kisi yaptig1 hatay: fark ederse, doner tekrar tek-
rar inceleme yapar.

Bu incelemeler kisiye daha derin baktirir.

Edison, ampulu icat etme yolunda, ytizlerce defa deney yaptu.

Ona sordular: “999 kez hata yapmaniza ragmen, bininci
deneyi yapacak giicii nereden buldunuz?”

Edison su cevabi verdi: “Ampuliin icad1 bin asamali bir sii-
recti. Hata gibi goriinen ilk 999 asama, bininci ve son asamaya
gotiiren 6grenmelerle doluydu.”

Bilimsel tespitlerde eksikler ¢oktur, ama her bir eksik gibi
goriinen parga biitiine gotiiren bir yoldur.

Varligin dis yiizii ve i¢yiizii olarak iki boyutu vardir.

Ayrica i¢gytizlinlin sonsuz boyutu vardir.

Iste kisi, varhigin varolusuna ve varhiktaki sirlara merak
duydugunda, sorular sordugunda, sordugu sorularin ceva-
bini bulacagi yer, varligin kendidir, varliktaki ilim boyutudur.

[lim tektir, varligin 6ziindeki yazilimdir.

Bilim ise, ilmin kollaridir, Matematik, Fizik, Kimya, Biyo-
loji gibi.

Bunlarin her birinin, birbirlerine bagh olan farklh farkh
kollar1 vardir.

Iste:

[lim; varhigin varolusuna etki eden ve varlifin kendinde
yazili olan ulvi boyuttur.

Bilim; ilmin arastirilmasidir, yani varligin Matematiksel,
Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik boyutunun incelenmesidir, kesfidir.

Fen; varligin, Matematiksel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik
boyutunun ortak adidir.

Fen Fakiilteleri, bu dallar1 incelemek iizere kurulmustur.

86



Kur’an’da Rahman Siresi 48. ayette “Fen-Efnan” kelimesi
gecer.

Rahman Stresi 48: “Zevata efnan.”

Zevata; Zatlar, kisiler, sahipler

Efnan; Fen, ilim, dallar, fidan, sube, ¢esit, tiim varlik

Rahman Stresi 48: “Zevata efnan.”

Meali: “Fen bilimi varligin Zatin1 anlamaya gotiirir.”

Bilgi; ilim arastirilirken yapilan tespitlerin dogru veya yan-
lis kagitlara dokiilmesi, dil ile anlatilmasidir.

Sosyal bilim ise; her bir varligin diger varlikla olan ya-
sam iligkileridir.

Mesela; Arilarin ciceklerle olan iliskisi, koyunlarin yesil-
liklerle olan iliskisi.

insanlarin, tiim varlikla, tiim doga ile tiim evren ile olan
iliskisi ve baglari, hep sosyal bilimdir.

Sosyal alanda olan her bir varligin i¢sel 6zellikleri, doga
ile iliskisi, uyum dereceleri hep sosyal bilimdir.

insanin varolusu; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji bili-
minin tecellileri iledir.

Insanin yasami ise, Sosyal bilime baghdur.

Insanin su ile hava ile toprak ile ates ile olan baglar: sos-
yal yasantida sarttir.

Mesela, insanin soludugu havadaki oksijen agaclarin he-
diyesidir.

Insan agaglara iyi bakmalidir, onlara zarar vermemelidir.

Eger insan onlara zarar verirse kendine zarar verir.

Bu durum, su i¢in de, hava i¢in de, toprak icin de gecerlidir.

Sosyal yasantida bir denge vardir, insan varligin sosyal ya-
sant1 boyutunu iyi okumali ve dengeyi bozmamalidir.

Insanin dogaya zarari, bitkilere, hayvanlara zarari kendi
gelecegine zarardir.

87



Iste Sosyal bilim, insanin doga ile olan iliskisidir, bu ilis-
kiyi insan iyi anlamahdir.

Insan kendi icinde rahmani boyutu da, seytani boyutu da
tasir.

Seytani boyutu a¢iga ¢ikaran seytanlasir.
Rahmani boyutu agiga ¢ikaran insanlasir.

Iste Ilmel yakin, Aynel yakin ve Hakkel yakin boyutlar1 Al-
lah’a sahitlik konusundaki makamlardir.

Varligin kendisi ve insanin kendi 6z bedeni ilmi bir kitabdir.

Bu ilmi kitab kisinin asla vazge¢meyecegi kitab olmalidir.

Bu kitabin ici sonsuz sirlar1 barindirmaktadir.

Bu kitabin icine giren i¢sel yolculuk yapacaktir.

88



iCSEL YOLCULUK NEDIiR

icsel yolculuk kisinin kendi bedenini tanima yolculugudur.

Kendi bedeninin isleyisini, niteliklerini tanima yolculugudur.

Insanin kendini fethetmesi, en biiyiik fetihtir.

I¢sel yolculuk nedir?

Kendi viic(id sehrimize olan, igsel yolculuk nasil yapilir?

Enfiis yolculugu nedir?

Inisiye olmak yani kendi viic(id sehrine siiltik etmek nedir?

I¢sel yolculuk yani “enfiis- ins- inisiye- nefs- niifus” ara-
yis1 nedir?

Kisinin kendi viicid alemine yaptig1 yolculuk nedir?

Enfiisten afaka, afaktan enflise akis nedir?

Her sey bir tohumdan aciga ¢ikti, kdinat agacinda goriindi.

Her sey bir tohumdan akip geldi, bir tohuma akip gidiyor.

Enflisten afaka ytridii alem, afaktan enfiise yiiriiyor alem.

Tohumda ne varsa, zamani geldikce agiga ¢ikiyor, agiga ¢i-
kan agac, cevresinde olan her seyi kaydedip yeni bir tohuma
dontistiiyor.

Kainat agacinin tohumu insandir.

Kainat agaci her seyi derledi topladi, insana aktardi.

Climle dlemde ne varsa insanda vardir.

Ciimle alemin sirri, insanin kendi viicid sehrinde vardir.

Kisinin viiclidu, kdinatin A'dan Z’ye fihristidir.

Tlm sorularin cevabi insan viicidundadir.

Kisi, kendi viicdunun i¢ dlemine, idraki bir adim attiginda,
kendi seyr-ii siiliik yolculugu baslamistir.

89



Onun icin Yanus Emre:

“Mana evine daldik

Viicd seyrini kildik

iki cihan seyrini

Climle viicidda bulduk” demistir.

Kendini ve varolusu merak eden kimseler, bazi sorularin
cevaplarini ararlar.

I¢sel yolculuk kisinin kendini bilme yolculugudur.

Insan sorgulayan, cevaplar arayan bir varhiktir.

Yeryliziinde sadece insan, kendini tanimak i¢in sorular so-
rar, cevaplar arar.

Kainat nasil var oldu?

Ben kimim?

Ben nasil var oldum?

Benim viicidum nasil olustu?

Beni var eden kim?

Nereden geldik, nereye gidiyoruz?

Bir yaratici var m1?

Gortlinen bu alemin sirlar1 nedir?

Aslimiz, kaynagimiz nedir?

Dogus, 6liim, yasam, yaslanma nedir?

Oliince ne oluyor, nereye gidiyoruz?

Goriinen alemin goriinmeyen boyutu nasil anlasilir?

Biitlin her sey akip gelen bir 1siktan mi var oldu?

Tekrar var olacak miy1z?

Bunlar gibi onlarca sorunun cevabini arayan kimseler, yeri
gelir cemaat cemaat dolasir, yeri gelir farkl inanglar1 dolasir,
yeri gelir felsefe ile ilgilenenleri bulur.

Ve gilin gelir, bu sorularin cevaplarini arayan samimi kim-
selerle karsilasir ve onlar, sorularin cevaplarinin kisinin kendi
viiclid sehrinde oldugunu soylerler.

90



Zaten bu sorularin cevaplarini arayan kimseler, 6ncelikle
kendi viictid varliklarini “Ben kimim?” diye sorgularlar.

Iste i¢sel yolculuk dedigimiz, varolusun hakikatinin ne ol-
dugunun merakindan dogan bir arayisla, kendiyle tanis olma
yolculugudur.

Kisi bilmeli ki, aradig1 cevaplar kendi viiclid sehrinde vardir.

Varligin varolusunun tiim sirlari, kisinin kendi viicid seh-
rinde vardir.

Her Kisinin; bir ten sehri, bir de can sehri vardir.

Her ikisine birden viiclid sehri diyoruz.

Ten sehrinde varligin varolus sirlari, can sehrinde ise var
edicinin sirlar1 vardir.

Hazreti Muhammed’in miracinin, viicidlu boyutu ve vii-
cldsuz boyutu dedigimiz, ten sehrini ve can sehrini tanima-
nin idraki yolculugudur.

Iste i¢csel yolculuk dedigimiz sey, kisinin kendi viicid seh-
rinde yolculuk yapmasidir.

Bu yolculuk Kisinin kendi viiclid sehrine adim atmasiyla
baslar.

Kisi, alemde ne varsa, kendi viiclid sehrinde gorecektir.

Kainatin ilk varolusunun baslangicindan bu yana ne kadar
zaman ge¢cmisse, her bir zamanda ne olusmussa, bu olusum na-
s1l bir gelisim gostermisse, hepsi kisinin ten sehrinde gizlidir.

Yani kisinin viiclidu, tiim zamanlarin zamani, tiim mekan-
larin mekanidir.

Biitiin ge¢mis yasam, olaylar, sirlar, kisinin ten sehrinde
satir satir yazihdir.

Kisinin viiclidu, anlarin anini tasir, tiim zamanlari tasir.

Kisinin viicldu; tim zamanlari ve tiim mekanlari, an bo-
yutunda toplamistir.

Insan “Ahseni Takvim” iizere yaratilmistir.

Tin Siresi 4: “Lekad halaknel insane fi ahseni takvim.”

91



Yani insan viicidunda, varolusun tiim sirlari ve var edene
ait tim makamlar vardir.

Insan viicidu varolusun tiim sirlarini tasir.

Kisi kendi enfiis yolculuguna basladiginda, disar1 dogru
degil, iceri dogru bir yolculuga baslamistir.

Bu yolculukta disar1 diye bir sey yoktur, disarisi da ice-
ridedir.

Gordiigi her sey kisinin kendisidir, kendisindedir.

KAaf Siiresi 42: “Iste o zaman, enfiisten afaka olan ¢ikisi
anlarsiniz.”

Enfiis, Nefs, Nefes, Niifiis, ins, Insan, Inisiye, kisinin 6z vii-
clidunda farkli makamlarin adlaridir.

Enfis; kisinin kendi viicidudur, i¢sel alemidir, rith boyu-
tudur, viicidun Zatinin tecelli ettigi yerdir.

Nefs; kisinin teniyle caniyla olan butilinliigiidiir, rthun ten
elbisesi giymis boyutudur, kisinin 6z varligidir.

Nefes; viicdun sahibinin kendini gosterdigi, isaret ettigi
boyuttur, zahire ¢ikisin sirridir.

Niifiis; viicidun sahibinin boyutudur, kisideki Hakk kim-
ligidir, Zat kimligidir.

ins; kisinin viicidunu ve ciimle viictidlar: tutan rih bo-
yutudur.

Insan; rithun seriatidir, rithun kendisidir, kisinin suur bo-
yutudur, kisinin mana boyutudur, kisinin 6z degeridir.

Nas; kisideki degerlerdir, tiim bedeninin nitelikleridir.

Inisiye; kisinin kendi viicid sehrine olan yolculugudur.

Kisinin bedeni, tiim ildhi sirlar1 barindiran canl bir kitaptir.

Her varlik, ilahi sirlar1 barindiran canli bir kitaptir.

Kisi, kdinatin sirlarina ulasmak istiyorsa, kendi viicidunu
iyi okumahdir.

92



Kendini anlamak isteyen Kkisi; kesinlikle diinyaya esir ol-
maktan kurtulmali ve inan¢ adina 6grendigi tiim bildiklerini,
tiim ayrimciliklari, birakmalidir.

Iste i¢sel yolculuk:

Kisinin kendi bedenine dénme yolculugudur.

Kisinin kendini kesfetme yolculugudur.

Kisinin kendi asliyla bulusma yolculugudur.

Gegmis ve gelecek ile ilgili tiim sirlari kendi viiclid evinde
bulma yolculugudur.

Kendi viicid evinde tiim ilahi sirlara ulasma yolculugudur.

R{h boyutuna ve ten boyutuna ait olan tiim sirlar1 gérme
durumudur.

I¢sel yolculuk; kisinin kendi viiclid sehrine, ten kapisin-
dan girmekle baslayan ilahi yolculugun adidir.

i¢sel yolculukta kisi; gegmis yasantilara ait olan tiim isa-
retlerle, bilgilerle, olmus olanlarla karsilasir.

ilk ortaya ¢ikan 1s1ktan siiziiliip gelen bedenlere doniisen
yapilar1 bir bir okur.

Ten boyutunun ve rith boyutunun sirlarina nazar eder.

Gelecekte kainat agacindan neler tecelli edecek bunlar: goriir.

Bir ciftcinin tohumdan ne zaman ne ¢ikacagini bildigi gibi,
icsel yolculuk yapan Kkisi de, gegmiste olanlari ve gelecekte ola-
cak olanlar1 goriir.

Kur’an, insanin bedeninin bir kitap oldugunu bildirir.

Bu kitabin okunmasi gerektigini bildirir.

Isra Stresi 14: “Ikra kitabek kefa bi nefsikel yevme aleyke
hasiba.”

Meili: “Oku, kendini tanmimak icin kendi viiclid kitabin sana
yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama i¢inde ol.”

Iste ayette belirtildigi gibi, insan kendine dénmeli, i¢sel yol-
culuga baslamali ve kendi yaratilisini anlamaya ¢alismahdir.

93



Kiyame Stresi:
14- Dogrusu insan kendini taniyabilecek bir yetenektedir.
15- Velev ki o mazeretlerini biraksin.

16- Dilini tutsun, o hakikatleri sabirla dinlesin, konusmak
icin acele etmesin.

14. ayette, insanin kendini bilecek bir yetenekte oldugu
belirtilir.

14. ayette ve 15. ayette; “O mazeretlerini biraksin, dilini
tutsun, o hakikatleri sabirla dinlesin, konusmak i¢in acele et-
mesin” diye 6giit verilir.

Insan dncelikle mazeretlere siginmay1 terk etmelidir.

Kisi kendini bilmek, varolusu, var edeni anlamak istiyorsa;

Diinya ¢ikar: kavgasini terk etmelidir

Egonun kibirsel alanindan kurtulmalidir.

Cektigi acilarla oyalanmamalidir.

Her seyin hikmetini aramalidir.

Ona yapilan hatalari ya da onun bagkasina yaptig1 hata-
lara kapilip kendini oyalamamalidir.

Mal-miilk, makam, san-séhret gibi diinyalik makamlarla
oyalanmamasi gerekir.

Aileden 68rendigi inanc bilgilerine sig1nip, benim inancim
dogru baskasinin dogru degil gafletine diismemelidir.

Doktor olayim, miihendis olayim, ¢ift¢i olayim, esnaf ola-
yim para kazanayim derdine diismemeli.

Bu meslekleri para icin yapmamalidir.

Oncelikle ilim 6greneyim ¢evreme faydali olayim derdine
diismelidir.

Menfaat, ¢ikar derdi “kendini bilme” yolunda en biiytik
engelidir.

Ve devamla;

Kendi bildiklerini konusma derdinde olmamalidir.

94



Iddia, tartisma icine girmemelidir.

Dilini tutmali, sabirla dinlemelidir.

En 6nemlisi, varliktan gelen seslenisi duymalidir.

Kendi bedeninden gelen ilahi seslenisi duymalidir.

Hakikate ulasmak i¢in tefekkiir icinde olmalidir.

Insan kendini bilecek kabiliyette yaratilmistir.

Kisiye; akil etme, fikir tiretme, diisiinme, analiz etme, hakk
ile batil1 ayirt edecek kabiliyet, neyi yapip neyi yapmayacagi
konusunda tercih etme, kabiliyetleri verilmistir.

Kisinin kendini bilme yolunda okuyacagi ilk kitap, kendi
viic(d kitabidir.

Aradig1 tiim sorularin cevabi kendi viictid kitdbinda sa-
tir satir yazihidir.

Kendini bilen kisi, varlig1 da bilir.
Ve bilir ki tiim varlik birbirine ortak baglarla baglhdair.

Kisinin kendini okumasi ancak kendine dénmesiyle miim-
kiindiir.

i¢sel yolculuga engel olan duygu ve diisiinceler, éncelikle
iyi tespit edilmelidir.

Insan1 Allah’ anlamaktan uzaklastiran her tiirlii duygu ve
diisiince, akildan temizlenmelidir.

Insan kendinde olan 6fke, hiddet, kavga duygularini goz-
den gecirmeli ve bunlardan kurtulmalidir.

Insandaki 6fke, kin, nefret zalimlesmenin ilk adimidur.

Insani zalimlige siiriikleyen her duygu, onun igsel yolcu-
luguna engeldir.

Bu engeller yikilmalidir.

Ofkesini, kinini bastirmalidir.

Insan1 yakip bitiren; 6fke, kin, nefret atesidir.

0 ates cehennem atesidir.

Atestir o, bedenleri yakip bitiren atestir.

95



Atestir o, goniilleri yakan, kalbleri kiran.
Kin ve nefret atesi, mutlulugu, huzuru bitiren bir atestir.

Gel kardesim, 6fkeni bastir, yut, seni esir almasina izin

verme.

Ofkeni, kinini, nefretini bastirmay1 ancak ve ancak viici-

dun sahibine teslim olarak basarabilirsin.

Kendini Allah’a infak ederek basarabilirsin.

Ofkeni yut kardesim.

Nefretini bastir kardesim.

Icinde zulme kapi acacak o duyguya izin verme.

Affet gec¢ kardesim.

Arana mesafe koy.

Aklini nefretle, 6fkeyle mesgul etme.

Aklini, gonliini, seni yaratan Allah’la mesgul et.

O’nu anlamaya ¢alis, O’'na tevekkiil et.

Benim dedigin bedeninin asil sahibinin Allah oldugunu

bil, O’'na infak et.

Ayette ne giizel belirtilmis.

Al-i imran Stresi 134: “Vel kdziminel gayza-Ofkeni-ki-

nini bastir.”

Al-i imran Stresi 134: “Ellezine yunfikiine fis serrai ved

darrai vel kdziminel gayza vel afine anin nas vallahu yuhib-

bul muhsinin.”

Ellezine yunfikiine

Fi el serrai

Ve el darrai

Ve el kazimine

El gayza

Ve el afine an el nas

: Onlar, infak, varligin sahibini bilip teslim
eden,

: Biiytik konak, viicd varligy, bolluk icinde,
genislik, rahat,

: Sikinty, giicliik, miiskil, darlik,

: Bastiran, tutan, yutanlar,

: Ofke, kin, nefret,

: Affedenler, afedici olan, insanlar,

96



Ve Allah yuhib : Allah, sevgi, ask,
El muhsinin : Iyi calismalarda olan, icten samimi olan,
ozlyle bagl olan,

Meili: “Viicidunu Allah’a infak eden o kimseler; sikintili
ya da rahat zamanlarinda baslarina gelen olaylar karsisinda
olusan, kinlerini- 6fkelerini bastirirlar ve affeden insanlar-
dan olurlar. Tiim 6ziiyle hakikatlere bagh olanlarda Allah sev-
gisi vardir.”

Sikintida da rahatlikta da Allah’a siginmak nedir bilinmelidir.

Ayette belirtildigi gibi, tiim éziiyle Allah’a bagh olanlar Al-
lah sevgisine erismislerdir.

Iste onlar her ne halde olursa olsun, olusacak olan éfkele-
rini, kinlerini, bastirirlar.

Allah sevgisi, 6fkenin bastirilmasina yardimci olur.

Ofke, kin ve nefret duygusu insanin icinde, insani esir alan
bir duygudur.

Cehennemin atesi; kin ve nefret, diisiince ve duygulariyla
ateslenir.

Seytanin dogus yeri; kin, nefret, dismanlik gibi duygulardir.

Seytan diye ayri bir varlik yoktur.

Seytan, kin, nefret, diismanlik duygularini giyen insan-
dan baskasi degildir.

Kibir bu duygulari besleyen bir zehirdir.

Kin ve nefret duygusu, insanin i¢cinde yanan bir atestir.

Kin ve nefret, dismanlik duygularini getirir.

Icinde kin ve nefret olan kisi:

Allah idrakinden uzaktir.

Allah’t anlamaktan uzaktir.

Onun inanci sadece kuru bir inang¢tan bagka bir sey degildir.

Insan olmaktan uzaktir.

Icinde kin ve nefret duygusu olan kiside, Allah sevgisi yoktur.

97



Kin ve nefret, duygusu nereden gelir?

Cocuk dogdugunda, asla icinde kin ve nefret duygusu ve
diisiincesi yoktur.

Aile ve toplum, ¢cocugun aklina, baska birine karsi ya da
baska topluluklara karsi, ayrimcilik, oteleyici, hor goriicij,
yargilayici bilgiler ekerek, kin ve nefret duygularinin olus-
masina yol agar.

Bilhassa bu inan¢ alaninda ¢ok goriiliir.

Kisi, inan¢ bakimindan, kendi gibi inanmayan kisileri, top-
luluklari, cehennemlik gorecek kadar, onlar1 ateste yakacak
kadar, icinde 6fke ve kin tasir.

Kin ve nefret duygulari ve bu duygularin séyleme dokiil-
mesi; insanlari inan¢ boyutunda, 1irk boyutunda, millet boyu-
tunda ayrimciliga striikler.

Bu ayrimcilik, insanlari ya da topluluklari, asagilamaya,
hor bakmaya, diismanca davranmaya kapilar acar.

Bu ayrimcilik en ¢ok inang ve millet alaninda kendini gos-
terir.

Inang alanindaki ayrimcilik, kendi gibi inanmayan kimseleri,
kafir gormeye, zindik gérmeye, cehennemlik gérmeye yol acar.

Millet alanindaki ayrimcilik ise, maalesef, baska milletleri
asagilamaya, kotiilemeye yol acar.

ikinci Diinya savasinda, baska inanctan diye, 6 milyon Mu-
sevi, coluk cocuk demeden gazli odalarda yakild:.

Kig¢lclk ¢ocuklar canli canl yakildilar.

Hala bunlar yasadigimiz diinyada bir sekilde olmaktadir.

Insan yazarken bile tiiyleri diken diken oluyor.

Bu nasil bir 6fkedir, nefrettir, kindir.

Iste, kin ve nefret duygusu, Diinyanin basina bela olan
duygu ve diisiincelerdir.

Aslinda, Kur’an incelendiginde anlasiliyor Ki, i¢lerinde kin
ve nefret tasiyan kimseler:

98



Allah idrakinden uzaktirlar.

Allah sevgisinden uzaktirlar.

Sefkatten, merhametten uzaktirlar.

Sevgiden saygidan uzaktirlar.

Diisiinceden tefekkiirden uzaktirlar.

Tevhid suurundan uzaktirlar.

Simdi bu konu ile ilgili, Kur’an ayetlerini inceleyelim:

Maide Siresi 8: “Kin, nefret gibi sizi bastan ¢ikaracak hal-
leri yok edin.”

Maide Stresi 64: “Onlar Bizi anlayamadiklarindan dolays,
son vakitlerine kadar diismanlik ve nefret icindeki o hallerinde
kalirlar. Allah’in i¢lerinizdeki séndiiriin dedigi o savasin ate-
sini her zaman yakarlar ve onlar yeryiiziinde ikilik, bozgun-
culuk ¢ikaran halleriyle dolanirlar. ikilik, bozgunculuk ¢ika-
ranlarda Allah sevgisi yoktur.”

Maide Shresi 91: “Adavete vel bagdae fil hamri vel mey-
siri ve yasuddekum an zikrillahi ve anis salah fe hel entum
muntehdn.”

Meali: “Diismanlik ve nefret, sizi Allaht anlamaktan ve
anlatmaktan ve her an O’na bagli olma suurundan uzak tu-
tar. Artik siz o hallerden kaginmaz misiniz?”

Maide Siiresinde goriildigi gibi:

Kin ve nefret, insani bastan ¢ikaran duygu ve diislincelerdir.
ikilik, bozgunculuk ¢ikaran duygu ve diisiincelerdir.
Insanin icinde devamli yanan, cehennem atesidir.
Savasin kivilcimidir.

Allah’'t anlamaktan uzaklastiran duygu ve diistincelerdir.
Salat boyutuna iletmeyen, duygu ve diislincelerdir.

Maide Stresi 91. ayette: “Zikrillahi ve anis salat fe hel en-

A_D

tum munteh(in” isaret edilen muhtesem hakikat; icinde kin

99



ve nefret duygusu olanlar, Allah’in zikrinden ve namaz boyu-
tundan uzaktirlar.

iglerinde kin ve nefret olanlar, namaz kilsalar bile onlarin
namazi bostur, yani onlar “Salat-1 sahun”dadirlar.

Al-i Imran Stiresi 118: “Kad bedetil bagdau min efvahihim
ve ma tuhfi sudiiruhum ekber.”

Meali: “Nefret, kin halinde olanlar agizlarindan ¢ikan s6z-
lerle belli olurlar ve onlar daha fazlasini i¢lerinde saklarlar.”

Ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi; nefret ve kin
duygusu olanlarin agzindan ¢ikan sézler, hep ayrimcilik, hep
hor goriicii, hep oteleyici soylemler icerir.

Nir Siresi 33: “Birligin hakikatine ulasamayanlar; tiim
varligin Allah’'in oldugunun erdemliligine ulasincaya kadar
bir temizlenme i¢inde olsunlar. Kendilerindeki giiciin sahibini
anlamis, ilahi kelama tabi olmus kimseleri bulsunlar. Bundan
sonra onlar hakikatleri bilmek isterlerse, onlara hakikatlerin
sozlerini sunun, hayirlar icinde olmasini tavsiye edin ve an-
ladiginiz dl¢iide Allah'in degerlerini onlara verin ve sevgisiz-
lik etmeyin. Artik onlar hakikatlere baglandik¢a, yasami ve
stretlerin hakikatlerini anlamak istedikleri miiddetge, onlari
benlige diismekten koruyun. Kim bir sevgisizlik icinde olursa,
artik muhakkak ki o; nefret, kiiciik gérme gibi hallerinden
dolay1 gafur olan, rahim olan Allaht anlamaktan uzaklasir. “

Nar Siresi 33. ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi;
kin ve nefret duygulary;

Allah’t anlamaktan uzaklastirir.

Kiiciik gérme, hor gérmeye kapi agar.

Sevgisizlik i¢ine stirtkler.

Saff Stiresi 8-9:

8: “Onlarin konustuklar1 yalandir, kendi istedikleri o ya-
lanlar Allah’in hakikatlerini anlamaya engel olan seylerdir. Al-
lah hakikatlerini her an apag¢ik ortaya ¢ikarir. Eger hakikatleri

100



gormemezlikten gelenler nefret hallerinde olmasalardi, haki-
katleri anlarlardi.”

9: “Ki o Resil; hakikatin yolunu géstermek ve biitiin din-
lere karsi, dinin hakikatini anlatmak i¢in ortaya ¢ikti. Eger
ortak kosanlar nefret hallerinde olmasalardi, din hakikatini
anlarlardi.”

Bu ayetlerde belirtildigi gibi:

iclerinde kin ve nefret olanlar, baskalarini dinlemezler bile.

Onlarin diisiincelerine asla énem vermezler.

Kendileri gibi diisiinmeyenlere karsi i¢lerinde gizli nef-
ret ve Kin tasirlar.

Onlarin kendi inanglari, hakikatleri anlamaya engeldir.

Kur’an1 dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki:

Kin ve nefret insani esir alan, seytanlastiran duygu ve dii-
stincelerdir.

Kin ve nefret duygusu, aklin isletilmesine engel olur.
Diisiinmeye, sahit olmaya engel olur.
Sefkate, merhamete engel olur.

Kur’ani inceledigimizde anliyoruz ki, icinde kin ve nefret
duygusu olan kisi, kesinlikle Miislliman degildir.

Insan éncelikle kin ve nefret gibi duygulardan arinmahdir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, zulmiin, zarar ver-
menin ana kaynagidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu seytanligin ana
kaynagidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, kisinin Allah ile
arasina koydugu atesten bir perdedir.

Insan makamina ulasmanin éniindeki engel, kin ve nefret
duygusu ve diisiincesidir.

Insan can kulagiyla Kur’ant duymahdr.

Varligin kendinden akan kelamullaht duymalidir.

101



Bu ilahi kelama erismek icin; 6fke, kin, nefret, kibir gibi
duygulari yenmeliyiz.

Olusan her ttrlii 6fkemizi bastirmaliyiz.

Hi¢ kimseye zuliim etmemeliyiz.

Insan bilmelidir ki kalb kirmak bile en biiyiik ziiliimdiir.

Ofkeli kimseler kalb kirarlar.

Ofkeleri, kine akan Kkisiler etraflarina ates sagarlar.

Allah’a teslimiyet icinde olan kimseler ise 6fkelerini yutarlar.

Bedenlerini Allah’a infiak edenler, kindar olamazlar.

Onlar Allah sevgisine erismis kimselerdir.

Insan ilahi sevgiye erismelidir.

Iste insan i¢sel yolculuk yapabilmesi icin; 6fkeye, hiddete,
kibre dayali bir¢ok engeli yikmalhdir.

Insan 6ncelikle aklin1 ve génliinii temizlemeli ve kendini
tanimak i¢in hazirlik yapmaldir.

Insan, hakikate ancak ve ancak kendi i¢sel yolculugunda
erisecektir.

insan, kendindeki nefes, ses, titresim inceligini...

Isleyis inceligini...

Nitelikler inceligini...

Viicidunu tutan kudret inceligini...

Viiclidun geldigi 6z inceligini, diistinmeli arastirmalidir.

Iste hep bunlar i¢sel yolculukla miimkiindiir.

Evet, kisinin aradig1 sorularinin cevabi kendi viictd
kitabinda vardir.

Her kisinin bedeni, okunmasi gereken bir mektupdur.
0 mektubun icinde sonsuz bilgiler mevcuttur.

Yeter ki insan, bir askla, samimiyetle, hicbir cikar beklen-
tisine girmeden okusun.

Viictid mektubunu, askla, samimiyetle, bir beklenti i¢ine
girmeden acana mektuptaki ilahi bilgiler agilacaktir.

102



Insan kendi viiciidundan gelen ilahi seslenisi duyabilmelidir.
Insanin viicidunda viicidun varolus sirlar1 vardir.

Yeter ki insan kendi viiciduna donsiin oradaki seslenise
goniil kulagini versin.

Insanin viicidundan ve her varliktan gelen bir seslenis
vardir.

0 seslerin icinde nice mesajlar vardir.
Viicliddan her an gelen ilahi bir seslenis vardir.
Nasil yaratildy, ni¢in yaratildiginin seslenisi vardir.

Insanin viiciidundan gelen seslenis, viicliduna ait olan tiim
sirlar1 sunuyor.

Hem ten boyutundan, hem de can boyutundan nice me-
sajlar sunuluyor.

Oraya kulak vermeli ve viicidu dinlemelidir.

Her hiicre, her doku, her organ konusuyor, insan kendini
dinlemelidir.

Gecmise ait ve gelecege ait nice derin mesajlar sunuyor.

Eger kisinin aklinda, dlinyalik sesler varsa, viicidunun se-
sini duyamaz.

Kulaklarini dedikodu ile mesgul ediyorsa, asilsiz bilgilerle
mesgul ediyorsa, viicidunun seslenisini duyamaz.

Oncelikle insan, olumsuz her duygudan arinmal ve viicQi-
duyla rabita icinde olmalidir.

Viicdun sesine; 6fkesini, hiddetini, kavgasini, perde et-
memelidir.

Viicidun sesine; para, mal, miilk, san, séhret tutkusunu
perde etmemelidir.

Viiclidun sesine, yasadigi sikintilarini perde etmemelidir,
o sikintilardan gelen hikmetleri beklemelidir.

Aklin1 batil bilgilerle oyalamamalidir.

Gonlini dinyalik seylere kaptirmamalidir.

103



Tlm bunlar i¢sel yolculuk icin ¢cok 6nemlidir.
Her varliktan gelen bir seslenis vardir.
Insanin aradig1 tiim sorularin cevabi oradan gelir.

Benlikte, kibirde kalmamali, aklin1 gonliinli temizlemeli
ve o sese yonelmelidir.

Kul sesiyle oyalanmamalidir.

Birilerinin sdéylemleriyle oyalanmamalidir.

Kullarin yazdigi kitaplara baglanip kalmamahdir.

Canli kitap olan kendi viictid kitabin1 okumaya ¢alismalidir.

Kendi viichd kitabinin sayfalarini bir bir okumaya calis-
malidir.

Varliktan gelen ilahi sesin icindeki mesajlarda, hata, nok-
san yoktur.

Ciinkt varliktan gelen seslenis Allah’in kendi sesidir.

Varlik elbisesinin ardindan her an kendini beyan eder.

Kullarin sdylemleri hatalarla doludur, kibirlerle doludur,
kendi yolunu yiice gérme algisiyla doludur.

Birligin yolu olan, varligin seslenisine kulak vermelidir.

Viicidunun seslenisine kulak vermelidir.

Gonliini kotl hallerden arindirmaly, aklini kot diisiin-
celerden temizlemeli ve viicdunun seslenisini duymalidir.

I¢sel yolculuguna tevazu icinde devam etmelidir.

Al-i Imran Siresi 39: “Fe nadethul melaiketu ve huve kai-
mun yusalli fil mihrabi.”

Meali: “Boylece o, her varliktaki giiclin nidasini duydu ve
o, kendini diri tutan Hakk’a yonelip arind1.”

Insan asla kulaklarini kendindeki ilahi seslenise kapat-
mamalidir.

Insan, kulaklarin kisilerin séylemlerine yénlendirirse,
kendi viicidunun sesini duyamaz.

O sese perde olan her seyi yok etmelidir.

104



Insan bilmelidir ki hakikat yolunda en biiyiik perde insa-
nin kendi egosunun kibirsel alanidir.

Benlik icinde kalip kendine perde olmamalidir.

Kendi egosuyla kendine perde olan, Hakk’a perde olacaktir.

Iste Hakk yolunda kisi kendine engel olmamaldr.

Kisinin, egosuna dayall, kibri, kaygilari, korkulari, diinya-
lik sikintilari, ge¢miste yasadigi sikintilari, hep kendine per-
dedir, kendi i¢sel sesine perdedir.

Kendi i¢sel yolcuguna perdedir.

Kehf Siiresi 57: “Inna cealna ala kulibihim ekinneten en
yefkahtihu ve f1 azanihim vakra.”

Meali: “Fakat onlarin kalblerinde hakikatlere ulasmaya
perdeler vardir ve kulaklarinda isitmeye engel vardir.”

Kisi, i¢sel yolculugunda muhtesem, hayret verici hakikat-
lere erisecektir.

Allah Kkisiye, kisiden seslenir.

Kisinin i¢sel yolculugunda, kendi bedeninin kendine ait ol-
madigina sahit olacaktir.

Bedeninin isleyisinde zerre kadar muktedir olmadigini
gorecektir.

Allah, her an kisiye kendinden seslenir ve kendi Zatini ki-
sinin bedeninden beyan eder.

Yani apag¢ik gosterir.
Gel viicidunun seslenisini duy.
Kapatma goniil kulagini o seslenise.

Ten boyutundan, senin yasaminla ilgili nice seslenis var,
Allah’a ait olan nice tecellilerin akisi var.

Can boyutundan da gelen ulvi bir seslenis var.

Ten boyutundan gelen mesajlar, senin beden sagliginla,
beden huzurunla ilgili.

Kulak ver o sese.

105



O ses, senin ne yapip yapmaman gerektigini fisildiyor.

O ses, senin ne yiyip ne yemeyecegini fisildiyor.

Ne kadar yiyip yemeyecegini sana fisildiyor.

Yemek i¢mek icin, bir sey canin ¢ektiginde, iste o caninin
¢cekmesi viiciidunun seslenisidir.

Saglikli olmak, viicidunun sesiyle bulusmakla gergekle-
secektir.

Senin viicidundan, sana her an bir seslenis var, gel ona
kulak ver.

Sana, “bu ¢ok faydali bunu ye” diyenlere kanma.
Viiclidun, senin neyi yiyip, neyi yememeni, neyi icip neyi
icmemeni en iyi biliyor ve onu sana sesleniyor.

Allah’in yarattig1 her sey faydali, ama ne kadar, ne zaman,
hangi durumda kullanilmal..

Iste bunu senin viicidun sana sunuyor.

Kisilerin séylemlerine kanma, “bunu i¢ bunu ye” diyen-
lere tesekkiir et gec.

Arkadas hatiri i¢in, sagliginla oynama, arkadasini kirma-
yayim diye, viicidunu kKirma.

Canin bir sey mi ¢ekti?

Iste viicidunun sesi o, onu duy, ona gére ye ve ona gére ic.

Bir gida yerken, icerken bile, nerede durman gerektigini
viiciidun sana bildiriyor, onu da duy.

Ten boyutundan gelen seslenis, senin beden saghigin i¢indir.

O seslenis; beslenme, korunma, barinma, tireme seslenisidir.

Onu iyi duy ve o seslenisin Ol¢lisiine gore hareket et.

Bedeninin seytani alanindan gelen seslenis de var.

Rahmani alanindan gelen bir seslenis de var.

Gel, hangi ses nereden geliyor iyi anla.

Duygularinin sesleri ve duygularini tetikleyen sesler var.

Isteklerinin sesleri ve isteklerini tetikleyen sesler var.

106



Ofkenin, kinin, nefretin, kavganin sesleri var ve onlari te-
tikleyen sesler var.

Gel hepsini duy ve nereden geldigini duy.

Seytanlik boyutuna teslim olan akil, baska tiirli seslenir.

Rahmet boyutuna teslim olan akil, baska tiirli seslenir.

Edindigin bilgiye dikkat et, ¢linkii onlar giin gelecek ses-
lenise dontisecek.

Oturdugun kisilere dikkat et.

Gittigin yerlere dikkat et.

Sana dayatilan bilgilere dikkat et.

Ciinkt giin gelecek onlar sana seslenecek.

Bil ki tiim eylemlerin, sdylemlerin, yaptiklarin, her sey ic-
sel bir seslenisle olusur.

Bir de bedenin tecellileri boyutundan gelen seslenis var.

0 sesleniste; zakir olan, fail olan, mevs{f olan, mevcid olan
Allah’a sahit olmak ile ilgili seslenis var.

Can boyutundan gelen seslenisi goniil kulagiyla duy.
0 seslenis Allah’in zatina ait bir seslenis.

Allah, zatindan sifatlarina, sifatlarindan fiiline, fiilinden
beserine, bir seslenisle seslenir.

Yaratilis sirr1 bu seslenistedir, nasil var oldugunu bilmek
istersen bu seslenise goniil kulagini ver.

Eger o sesi duyarsan, Allah hakikatine erersin.
Zalimlik yaparsan...

Birilerinin hakkini yersen...

Hor bakarsan...

Kendini ylice goriirsen...

Giybet icinde olursan...

Fitnelik, fesatlik, kiskan¢lik icinde kalirsan...
Varliktan gelen ilahi seslenisi duyamazsin.

Ciinki o hallerin goniil kulaklarini mihtirlemistir.

107



Hangi alanda olursa olsun, zalimlik icinde kalirsan, o ilahi
sesi duyamazsin.

Batil bilgilerle oyalanirsan, inan¢ ayrimciligina girersen,
kendi inancini Gstiin goriirsen, kimlik iistiinliigiine girersen,
birlerini kafir goriirsen, o ilahi sesi duyamazsin.

Hid Stresi 67: “Ve ehazellezine zalems sayhatu fe asbahii
f1 diyarihim casimin.”

Ve ehaze ellezine zalemii  : Sarar, kusatti, aldi, cehalete sarilmak,

zalimler,
El sayhatu : Kudretli ses, kuvvetli ses, ilahi ses,
Fe asbahii : Oylece, oldular,
F1 diyari him casimin : Yurtlarinda, olduklari yerlerde,

¢omelme, kaybetmis olan,

Meali: “Zalimler ise kendi cehaletlerine sarildilar. O ildhi
sesi duyamadilar. Béylece onlar bulunduklari yerlerde kaybe-
denlerden oldular.”

Amag varliktan gelen kelimetullah1 duyabilmektir.

O ilahi sesi duyamazsak, Allah hakikatine eremeyiz.

Biz neyiz, nasil bir varligiz bilmeye ¢alismaliyiz.
Nereden geliyor, nereye gidiyoruz ¢6zmeye ¢alismaliyiz.
Viicliddan gelen seslenisi duymaliyiz.

O ses bize hakikati gosterecektir.

Bizi hakikate yonlendirecektir.

O sese perde olan her seyi iyi anlamaliyiz ve o perdeleri
bir bir kaldirmahy:z.

Viiclidun, senin i¢in ne faydaliysa, onu sana seslenir.

Kiminle oturup oturmayacagimizi bile seslenir.

Gittigin bir yerde ne kadar kalip kalmayacagini da seslenir.

Mesleginin ne oldugunu, kabiliyetinin 6l¢lisiinii, korun-
man gereken seyleri, bulunman gereken yerleri, sorumlulu-
gunu hep seslenir.

108



Nicin yaratildik, biz bu diinyaya niye geldik, viicGidumuz
her an bunu bize sesleniyor.

0 sesi duymali ve o sese gore hareket etmeliyiz.

Ve asla o sese ihanet etmemeliyiz.

O sese ihanet eden, sikintilarin, kaygilarin, bunalimlarin
icine diser.

Yasam gayemizi bilmeliyiz.

Ve ona gore yasamaliyiz.

Gozler gormek icin yaratildi ve her an vazifesini yapiyor.

Kulaklar duymak icin yaratildi ve her an vazifesini yapiyor.

Peki ya biz ni¢in yaratildik?

Iste bunun cevaby, ilgi duydugumuz, merak duydugumuz,
alaka duydugumuz yerde gizli.

Insan kabiliyetini bilmeli ve ona gore gayret géstermelidir.

Ey kardesim!

Gel viichdunun sesini duy.

Viiclidun her an sana, varlikla olan bagini, varliga olan yak-
lasimini, varlikla olan iletisimini hep sesleniyor.

Bil ki sen de bir varliksin.

Diger varliktan ne Ustiinsiin ne de diisiiksiin.

Viiclidun varlikla olan birligini sunuyor.

Ciinki her varligin boyutu var iginde.

Gel viicidundan gelen sesi duy.

Bil ki huzur orada.

Bil ki yagsamin sirr1 orada.

Bil ki insan makamina ulasmak orada.

I¢sel yolculukta nice hakikatlere eriseceksin.

I¢sel yolculukta bedenin sahibiyle tanisacaksin.

O’na teslim olacaksin.

Maneviyat boyutuna eriseceksin.

109



MIRAC HAKIKATI

Maneviyatin giicline erismek i¢cin mana yolculugu yap-
mak gerekir.

Mana yolculugu varligin 6ziine olan yolculuktur.

Varligin 6ziine ve kisinin kendi i¢sel boyutuna yolculuk
mirac¢ hakikatidir.

Mirag, kisinin kendindeki Adem’den Muhammed’e olan bo-
yutlarla tanisma yolculugudur.

Mirag, Allah’a sahit olma yolculugudur, mana yolculugudur.

Mirag, maneviyat hissinin olusma yolculugudur.

Senede bir kez, mira¢ kandilini kutluyoruz.

Senede bir kez de olsa, miraci hatirliyoruz.

Miraci hatirlamak ya da hatirlatmak elbette giizeldir.

Ama biz mirag¢ ediyor muyuz?

Mirag¢ nedir diye hi¢ diistiniiyor muyuz?

Kur’an'da gegcen mirag ayetinin manasina erebiliyor muyuz?

Kendi viicd boyutumuzda mira¢ etmek nedir soruyor
muyuz?

Allah’a ait olan ulvi makamlari, kendi viicidumuzda gor-
menin ne oldugunu biliyor muyuz?

Her bir ulvi makami anlamak ig¢in, i¢sel bir yolculuk ede-
biliyor muyuz?

Viicdumuzu kusatan ildhi kudrete teslim olabiliyor muyuz?

Diisiinelim.

Nedir mirag?

Nedir meéric?

110



Nedir ulvi makamlar?

Bu makamlarin viicidumuzdaki karsilig1 nedir?

Adem boyutundan Muhammed boyutuna akip gelen ulvi
boyutlar nedir?

Diisiinelim, arastiralim.

Nedir bizdeki Adem boyutu, Havva boyutu?

Adem’in ¢ocuklari boyutu nedir?

Peki, nedir ikiz olan, Habil boyutu, Kabil boyutu?

Nedir Sit boyutu?

Sit'ten gelen Idris boyutu?

Nedir, idris’ten gelen N{ih boyutu?

Peki ya nedir Nih'un 4 ogul boyutu?

Yafes, Sam, Ham, Kenan boyutu?

Sam boyutundan gelen Hiid, Salih, Azer boyutu nedir?

Azer boyutundan gelen ibrahim, Haran, Nahur boyutu nedir?

Haran’dan gelen Lt boyutu nedir?

Ya ibrahim’e bagl olan, Sare boyutu, Hacer boyutu?

Peki ya, ibrAhim’den gelen, ismail, ishak, Medyen boyutu
nedir?

Medyen'den gelen Sudyb boyutu nedir?

Sare’den dogan ishak boyutu nedir?

Peki ya Hacer’'den dogan Ismail boyutu nedir?

Ishak’dan akan, Yakib boyutu, Ese-lys boyutu nedir?

Ese-lys den gelen Eyyiib, Zulkifl boyutu?

Peki ya Yak{b boyutunun on iki ogul boyutu nedir?

Nedir, “Ruben, Yehiida, Levi, Naftali, Dan, Aser, Simon, Ze-
vulun, Isahar, Gad, Yasuf, Benyamin” boyutlar1?

Yehtida boyutundan gelen, Dav(id boyutu nedir?

David boyutundan gelen Stileyman boyutu nedir?

Ya, Levi boyutundan gelen imran ailesi nedir?

Imran boyutundan gelen, Miisa, Har(in boyutlar1 nedir?

111



Hardn boyutunun actig, ilyas, Elyasa boyutu nedir?

Ya, Ylsuf boyutundan acilan, Efraim, Misa, Rahmet bo-
yutlar1 nedir?

Efrdim boyutundan gelen, Niin ve Yusa nedir?

Peki ya nedir, Benyamin boyutundan gelen, Matta, ondan
gelen Y(inus boyutu?

Hartn boyutundan gelen, Uzeyr boyutu nedir?

Nedir Uzeyir’in lizerine bindigi esek boyutu?

Yiiz y1l Uzeyir’in bir agacin golgesinde uyumas1?

Yemegin hi¢ bozulmadan ytiz y1l kalmas1?

Esegin kemiklerine kadar erimesi, sonra et giydirilmesi?

Sonra Uzeyir’in uyanmasi ve esegine binip yasadigi bel-
deye donmesi?

Siileyman boyutundan filizlenip gelen, Zekeriya boyutu
nedir?

Zekeriya'dan gelen Yahya boyutu nedir?

Siileyman boyutundan akip gelen Imran boyutu nedir?

Imran boyutundan siiziiliip gelen, bakire Meryem boyutu
nedir?

Ya Meryem boyutundan gelen isa boyutu nedir?

Ya Ismail boyutundan akip gelen...

Tilim boyutlarin kaynagi olan, Abdullah ve Amine-Emin’eye
bagli olan Muhammed boyutu nedir?

Ya nedir Abdullah makami?

Nedir Amine-Emin’e makami?

Muhammed boyutu; ancak ve ancak Abdullah makamina
eren, yani kulluk boyutuna eren ve Amine’lik yani eminlik bo-
yutuna erende tecelli eder.

Ya tiim boyutlarin sahibi olan Allah boyutu nedir?

Evet, gel kardesim.

112



Mirag sirrina ermek istersen, don kendi viiciduna, kendi
viicidunda mirag et.

Mirag et ki, tiim boyutlar1 bir bir gor.

Yilda bir kez mira¢ kutlamak hos olsa da, gercek olan mi-
rag ile tanis.

Bil ki mirag;

Seni senden alir, alemin sahibine seni teslim eyler.

Bas goziliniin ardinda olan, goniil goziiyle gérmeyi 6gretir.

Bas gozii sliret boyutunu gorir.

Goniil gozi, sahitlik sonrasi, varhigin 6ziinii gorir.

Gonil gozi, idrakle, ariflikle, sahitlikle, Hakk ile Hakk ol-
makla ac¢ilir.

Gel kardesim, miracin sirri olan, tenden cana olan yolcu-
luga adim at.

Mirag; kisinin ulvi makamlardaki idraki ilerleyisidir, yiik-
selisidir, yolculugudur.

Mirag, uruc birbirine bagh kelimelerdir.

“Uruc” ulviyette yilikselmek anlamina gelir.

Orug kelimesi de ayni kékten gelir.

Mirag iki kisimdir.

ilki; beden sehrini anlamak icin olan, ilmi, idraki bir yol-
culuk, bu bedenli olan boyuttur.

Yani bedenin isleyisini anlama yolculugudur.

Bedenin isleyisi olan, zikir, fiil, sifat, Zat boyutunu anla-
mak i¢in olan tefekkiir yolculugudur.

ikincisi bedensiz olan yolculuktur.

Yani, can boyutu yolculugu olan; zevk, hayret, seyir bo-
yutudur.

Bu boyutta; “Rih, Nir, H{i, Ehad, Ama” boyutlarinin zevk-i
seyri vardir.

Gel kardesim mirac nedir diisiinelim.

113



Gel kendi viicidlarimiza dénelim, viiclid sehrinin sirla-
rina erelim.

Bilelim ki mirag:

Tenden cana olan ilm1 irfani bir yolculuktur.

Viictid boyutumuzda olan, Adem boyutundan Muhammed
boyutuna akip gelen boyutlari anlayabilmektir.

Enfiisi dlemimizde, aslimiza ulasma yolculugudur

Kendi aslimiza ve tiim varligin aslina erme yolculugudur.

ViicGdun Zatini idrak etme, o Zata teslim olma yolculugudur.

Varolusu ve var edeni idrak etme yolculugudur.

Tevhid’e ulasma yolculugudur.

Allah hakikatine erme yolculugudur.

Kulluk suuruna ulasma yolculugudur.

[slam makamina erme, o makamin hissiyle Miisliiman ola-
rak yasama yolculugudur.

Mirag, goge yiikselmek degil, kendi can semana yiiksel-
mek demektir.

Mirag, tenin de canin da sahibi olan Allah’a sahit olma yol-
culugudur

Beden sehrinde ulvi makamlara sahit olma yolculugudur.

Mirag, bir makamdan diger makama yiikselme yolculugudur.

Mirag, kendi viiclidunda, viicidun Zatina sahit olma yol-
culugudur.

Insan viiciidu Allah'in sehridir.

Insan viictidu, tiim hakikatlerin bulundugu sehirdir.

O sehirde Allah, kendine ait olan tiim hakikatleri teshir
etmistir.

Insan viicidu, varhgin cem oldugu boyuttur.

Insan viicidu, ulvi makamlarin cem oldugu boyuttur.

Mirag, insanin kendi bedenine arif olma yolculugudur.

Mirag, insanin kendini kesfetme yolculugudur.

114



Mirag, insanin kendi viiciidunda, ona sah damarindan ya-
kin olan Allah’a sahit olma yolculugudur.

Mearic Stresi 3: “Minallahi zil mearic.”

Meali: “Ulvi makamlarin sahibi Allah'tir.”

Mearic, mirag kelimesinin ¢oguludur.

Mirag, uruc ayni kokten gelir.

“Uruc” ulvi makamlara bir bir erismek anlamina gelir.

Uruc eylemek, bir makamdan diger bir makama erisme
yolculugudur.

Bir makamin hakikatine erme yolculugu, miractir.

Bircok makamin hakikatine erme yolculugu, mearic’tir.

Mirac halk arasinda; “Merdivenle semaya yiikselmek”
diye bilinir.

Merdivenden maksat; makam makam yiikselmektir.

Semadan maksat; insanin viiciid semasidir, yani ulvi bo-
yutudur, yani can boyutudur.

Iste mirag; tenden cana olan makam makam ilerleyistir.

Mirag, mana boyutunda hakikatlere sahit olma yolculugudur.

Mirag, kisinin gonliinde, kendini bilme isteginin olusma-
siyla baslar.

Kisi, kendinin ve varligin nasil var oldugunu anlamak i¢in
bir merakin igine diiser.

Bu merak Kkisiyi, bir arayisa distrtr.
Bu arayis:

Bu goriinen dlem nedir?

Bu alem nereden gelir, nereye gider?
Ben kimim, ben nasil var oldum?

Bu gortinen varligin ash nedir?

Dogum nedir, yasam nedir, 6lim nedir?
Dogmadan 6nce neredeydim?

Oldiikten sonra ne olacagim, nereye gidecegim?

115



Allah nedir?

Sorularinin cevabini bulmanin arayisidir.

Bir kisinin icine aramanin atesi diistiigiinde, kendini bir
yolda bulur.

Bu yol onu, Kamil kisilerle bulusturur.

Kamil kisiler de, zamaninda béyle sorularin cevabini ara-
yan kisilerdir.

Bu arayis, bir Ylnus gibi, bir Taptuk Emre’nin kapisina
vardirir.

Taptuk Emre’nin kapisina varildiginda...

Ne ararsin diye soruldugunda...

Gonliine ask diismiis mi diye bakildiginda...

Once edeb bulmak i¢in yogruldugunda...

Edeb bulduguna kanaat edildiginde...

Miirsidine el verip teslim olundugunda...

Miirsidin elinden, Hakk’in eli tutuldugunda...

[lm-i Tevhid dersleri teblig edildiginde...

Mira¢’in baslamistir.

Mirag seni sana dondiiriir.

Benlik atesini sondiiriir.

Sendeki Hakk’t sana bildirir.

Nice makam gorduriir.

Hakk ile Hakk’a erdirir.

Mirag yolculugu, kendi viiciid Kur’an'in1 okuma yolculugudur.

Mirag yolculugu, kendinde Hakk’a sahit olma yolculugudur.

Mira¢ yolculugu, nice ulvi makami kendinde bulma yol-
culugudur.

Mirag, Adem’den Muhammed’e nice makami kendi viictid
sehrinde gérme yolculugudur.

Mirag; insanin kendinden kendine olan bir yolculuktur.

Mirag; insanin kendi viiciidunda nice hakikate erismesidir.

116



Mirag; beden sehrini kesfetme yolculugudur.

Mirag; kendini bilme yolculugudur.

Mirag; varolusu ve var edeni idrak etme yolculugudur.

Mirag: kisinin kendi beden yolunda, nice makama sahit
olma yolculugudur.

Mirag; Allah hakikatine erme yolculugudur.

Mirag; kisinin kendindeki Muhammed niiruna erme yol-
culugudur.

Mirag; Tevhid’e erisme yolculugudur.

Bil ki mirag; senin viiclid sehrinden, can sehrine; ask, ilim,
tevekkiil, tefekkiir, teslimiyet, secde i¢cinde olan yolculugundur...

Bil ki mirag; ulvi bir hissiyat icinde goniil geminde irfan
yolculugundur...

Bil ki mirag; senin aslina olan yolculugundur.

Senin aslina olan yolculugunda; [lmel yakin, Aynel yakin, Hak-
kel yakin boyutlarinda, kendi aslin olan Hakk’a sahit olmandir.

Mirag; ten sehrinden can sehrine olan goniil yolculugudur.

Yani mirag; Mescidil Haram'dan, Mescidil Aksa’ya olan ulvi
bir yolculuktur.

Mescidil Haram; kisinin viicid sehridir.

Mescidil Aksa; kisinin can sehridir.

Iste mirag; viicid sehrinden can sehrine, yani Mescidil
Haram'dan, Mescidil Aksa’ya olan goniil yolculugudur.

Mescid; secde edilen yer demektir.

Viiciddaki tiim hiicreler, tim nitelikler ciana secde halindedir.

Kéainatta tiim varlik da her an Allah’a secde halindedir.

Onun icin Hazreti Muhammed: “Yerytizii bana mescid ki-
lind1” demistir.

Ayette bu durum gok giizel izah edilmistir.

Rad Stresi 15: “Ve lillahi yescudu men fis semavati vel ardi
tavan ve kerhen ve zilaluhum bil guduvvi vel asal.”

117



Ve li Allah yescudu : Allah’a, secde eder, teslimdir, birlik

hélinde,

Men fi el semavatve el ard : Kim, ne, sema, gok ve yerde,
yeryuzi,

Tavan ve kerhen : Istese de ve istemese de, iciyle
disiyla her seyiyle,

Ve ziladlu hum : Onlarin golgeleri,

Bi el guduvvi ve el dsal : Sabah ve aksam, hi¢ durmadan,

Meali: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, iciyle disiyla her
seyiyle ve onlarin golgeleri dahil, sabah, aksam hi¢ durmadan
Allah’a secde ederler.”

Ayette belirtildigi gibi, her varlik tiim nitelikleri ile her an
Allah ile birlik icindedir.

Nasil ki insan bedeninde tiim hiicreler bedenle birlik icindedir.

iste tiim bu alemde de her varlik, Allah’in zati ile birlik
icindedir.

Iste Mescidil Haram’dan, Mescidil Aksa’ya olan yolculuk,
secde hakikatine erdirir.

Mescidil Hardm; hem haram mescid, hem kutsal mescid
diye adlandirilir.

Kisinin viicidunu kendine nispet etmesi haramdir, yani
yasaktir.

Kisinin viicidu, viicidun sahibi olan Allah’a aittir.

Lakin Kkisinin viicidu ayni1 zamanda kutsal mescid'dir,
¢clinki 6zlinde Allah’t barindirir.

Iste, Mescidil Haram; yani yasak mescid, kisinin viiciid
sehridir.

Kisinin kendi viiciidunu kendine nispet etmesi yasaktir.

Mescidil Aksa ise; yani kutsal mescid, ulvi mescid, uzak
mescid, kisinin can sehridir.

Yani bedeni tutan rih sehridir.

118



Mirag; tenden cana olan Allah’a ait niteliklere sahitlik yol-
culugudur.

Mirag; makam makam manaya erisme yolculugudur.

Mirag; bir ilmi irfan icinde hakikate erisme yolculugudur.

Mirag; Tevhid hakikatine erisme yolculugudur.

Goniil aleminde ulvi bir yolculuktur.

Mirag; insanin kendi i¢ alemine doniip, kendi aslin1 an-
lama yolculugudur.

Bu yolculuk ten elbisesinden can elbisesine olan bir yol-
culuktur.

Insan, ten ve cAndan meydana gelen niirani bir yapidir.

Bu yapinin sahibi Hakk’tir.

iste mirag; Hakk’a arif olmak, Hakk’ta Hakk olmanin adidir.

Anla ki; Mescid-i el haram, senin ten viicidundur.

Anla Kki; Mescid-i el aksa, senin can sehrindir.

Mirag; enfiisl dlemimizde aslimiza ulasma yolculugudur

Mirag; varolusu ve var edeni idrak etme yolculugudur.

Mirag; Allah'in birligine sahit olma yolculugudur.

Mirag; bedenin ulvi degerlerine sahit olma yolculugudur.

Mirag yolculugunda; yol da yolcu da kisinin kendisidir.

Mirag; kisinin kendindeki Muhammed niiruna erme yol-
culugudur.

Mirag; her varlikta ulvi makamlarin sahibi olan Allah’,
varligin kendi 6zlinde gérmektir.

Mirag; kisinin kendi 6ziindeki Hakk’a teslim olmasidir.

Mirag, kisinin ulvi makamlardaki idraki ilerleyisidir, yiik-
selisidir

Mirag, uruc etmektir.

Uruc etmek, orug etmektir.

Orug, kendine varlik nispet etmekten sakinmaktir.

119



Allah’in ulviyetinin yaninda ben de varim demekten sa-
kinmaktir.

Orug, ulviyette yiikselmek anlamina gelir.

Mirag, iki kisimdir.

Beden sehrinde olan ve bedensiz olan yani can sehrinde olan.

Beden sehrinde olan mirag; bedendeki tecellileri anlama-
nin yolculugudur, yani beden sehrini anlama yolculugudur.

Yani kisi, beden yolculugunda, bedeninin isleyisini, isle-
teni, bedeninin nasil var oldugunu anlar.

Bedeninin, tin1 yani ses yani zikir, isleyis, sifat ve viicid
boyutunu anlar.

Buradaki anlayis suhudji, idraki bir hissiyattir.

Ezanda giinde 20 defa okunan “Eshedii” sirr1 buna isa-
ret eder.

Bedensiz olan yolculuk; bedenin geldigi ulvi boyut yolculugudur.

Bu mirag; can sehrinin ulviyetini zevk etme yolculugudur.

Bedendeki bir damla niirun, ciimle varliktaki bir damla
nilrla birlesme yolculugudur.

Her bir varlik tek olan nirun damlalaridir.

Iste mirag tek olan niira erisme yolculugudur.

Bu yolculukta zaman yoktur, beden yoktur.

Bu yolculuk rithani, nirani bir yolculuktur.

Nir Stresinde gegen; “Nir tizere nir” dyetinin karsiligidir.

Mirag; kendi asliyet yolculugunda, Hakk’a ait makamlari,
kendinde gorerek, kendi varligindan gecip, kendindeki nirla
nlra gark olmaktir.

Iste mirag;

Kendi ulvi dlemine adim atmandir, kendi aslina yakinlasmandir.

i1aht diisiince ile idraki yolculuk etmen, iki damla suyun
bir damla olma yakinligina ermendir.

120



Gordigiin hakikatleri kalbinde hissetmendir, kalbi suura
ermendir.

Hakikatlerden zerrece tereddiide diismemendir.
Kalbin mutmain olma yolculugudur.
Tenezzil icinde aslina secde etmendir.
Sidrett’l Miinteha sirrinda;

Kabe kavseyn makamlarini gérmen...

Ev edna mertebelerine erismen...

Tevhid suuruna ermen...

Insan makamina ermen...

[slam elbisesi giymen...

Yasamini Misliiman olarak devam etmendir.
Necm Siresi:

7-

N dayu 'Y

Ve huve bil ufukil ala
Ve huve bi el afak : 0, afak, biitlin her yer,
El ala : Ylice olan, ust, ulvi,
Meali 1: “Ve o, biitiin her yerdeki ulvilige yoneldi.
Meali 2: “ Ve arkadasiniz, her yeri kusatan ulvi olana yo-
neldi.”
8-

6.
E:
Ca
L

«

) AN

Summe denai fe tedella

Summe dena : Sonra, yaklasti,

Fe tedella : Daha da, sarkti, uzandj, diistii, daha yakin oldu,
Meali 1: “Sonra yaklasti, daha da yakinlast1.”
Meali 2: “Makam makam yaklasti, kendinden gecti.”

121



Fe kane kabe kavseyni ev edna

Fe kane kabe kavseyni  : Oyle ki, oldu, mesafe, derece, iki yay,
benzer, aynilik, esit,

Ev edna : Yahut, hatta, daha da yakin, bir, uygun,
asagy, distk,

Meali 1: “Oyle ki aynilik derecesinde, hatta daha yakin.”

Meali 2: “Kabe kavseyne ve ev edna makamlarini gore-
rek, birlige eristi.”

10-

A3l Leie I A

Fe evhi ila abdihi ma evha

Fe evha : Boylece, vahy, ilahi diisiince, haydan gelen,
{14 abdi hi : Kullugunun, Hakk’tan ayr1 olmadiginin,
Ma evha : Vahy, ilahi diisiince, haydan gelen,

Meali 1: “Boylece o ilahi diisiincenin ne oldugunu anladi,
kullugun ilahi diisiincesine ulasti.

Meali 2: “Béylece o vahye uydu, kulluk makamina erdi, va-
hiyden ayrilmadi.”

11-

sl A5l OX L

M3 kezebel fuddu ma rea

M3 kezebe : Yalanlamadi, reddetmedi,
El fuad : Kalbi, idraki, goniil,
Ma red : Gormek, gordigi seyi,

Meali 1: “Gordigii seyi kalbi yalanlamadi.”

122



Meali 2: “Yalanlardan temizlendi, Hakk’in vechini gérerek
goniil makamina eristi.”

Meali 3: “Gordiikleriyle goniil ehli oldu, gordiiklerinin ya-
lan olmadigina sahit oldu.”

12-

ol e 46yl

E fe tumardn hu ald ma yera
E fe tumirun hu : Oyleyse, boylece, tereddiit, tartisma, o
Ala ma yera : Yiice, gordigi yticelik,

Meali 1: “Gordigu seyler i¢in o tereddiide diismedi.”

Meali 2: “O, yiiceligi gordi, hic tereddiide diiser mi?”

13-

o
ol el Ay
Ve lekad reahu nezleten uhra

Ve lekad rea : Gordi, anlady, o,
hu

Nezleten uhra : Inis, tenezziil, sunulan, inzal eden, konak, baska,
diger, ahir, sonunda,

Meali 1: “Dogrusu o bir tenezziil icinde biitlin her yerde
hakikatleri gordii.”

Meali 2: “O her yerden sunulan yticeligi anlad1.”

Meali 3: “Sonunda tenezziil makamina eristi, o gérdii.”

14-

A 3R e

inde sidretil munteha

inde : Yaninda, katinda, orada, O’'nda,

Sidreti el munteha : Hakk halk birligi, ama buutu, halkiyetin
kaynag1

123



Meali 1: “Sidretii'l-Miintehd'da.”
Meali 2: “Kaynagindan a¢iga ¢ikisi gordii.”

MIRAC

Allah gokte deyip, gaflette kalma
Miraci goklere, yolculuk sanma
O’nu gokte degil, kendinde ara
Sakin kendini de, sakin O sanma

O’na mekan verip, bir yerde sanma
Senden uzak sanip, sakin aldanma
O’nu kendinde bul, 6zlinde ara
Sakin kendini de, sakin O sanma

Mira¢ O’'na ermek, O'ndan ayrilma
Tenden cana ge¢mek, kendinde kalma
Senin aslin O’dur, secde et donme
Sakin kendini de, sakin O sanma

Mirag Tevhid sirri, ikide kalma
Teni cani bir bil, birden ayrilma
Nirdur ciimle alem, slirette kalma

Sakin kendini de, sakin O sanma
g )
=V

Mirag; Allah’t Allah ile anlamanin ulvi yolculugudur.

Kur’an’da mirag ile ilgili ayetler var midir?

Mearic Stresi 3: “Minalldhi zil mearic.”

Meali: “Ulvl makamlarin sahibi Allah'tir.”

Isra Stiresi 1: “Subhanellezi esra bi abdihi leylen minel
mescidil harami ilel mescidil aksallezi barekna havlehu li nu-
riyehu min dyatina innehu huves semiul basir.”

124



Meali: “Ki O’dur noksan sifatlardan miinezzeh olan. Ku-
lunu; cehaletin karanligindan, hakikatlerin aydinligina sevk
eden, cevresinde olan her seyde, bereketimizi, isaretlerimizi
gormesi icin, teslim olunan mukaddes yerden, teslim olunacak
son noktaya ulastiran. Muhakkak ki O’dur isittiren, gérdiiren.”

Mearic; mirag¢ yolculugunda makamlara erismektir.

Mirag; merdiven, ylikselecek yer, yukari ¢ikmak, en yiik-
sek makam diye bilinir.

Mirag; merdiven, yukari ¢ikmak diye bilinse de buradaki
amag hakikatlerde idraki bir yolculugun adidir.

Mirag; merdivenle gége ylikselmek degildir.

Mirag; goniil dleminde Hakk’a ylikselmektir.

Mirag, kisinin ulvi makamlardaki idraki ilerleyisidir, yiik-
selisidir.

Mirag, goniil dlemiyle tanismaktir.

Gonil dleminin sirrina ermektir.

Allah’in evi olan goniil aleminde Allah’ta fani olmaktir.

Mearic, her bir makamda yapilan miragtir.

Mearic kelimesi ayn1 zamanda; ulvi derecelerde ytksel-
mek, semalar, nimetler, liituflar, manevi makamlar, rihi ma-
kamlar gibi anlamlara gelir.

Biz buradan anliyoruz ki Allah’1 anlamak i¢in yapilan ulvi
yolculugun yani idraki yolculugun adi miractir.

Mirag; insanin i¢sel yolculugudur.

Bedenin yaratilisina ve yaraticisina sahit olma yolculugudur.

Varligin agiga ¢cikmis boyutu vardir.

Bir de varligin geldigi kaynak boyutu vardir.

Iste biri bedenlenmis boyuttur.

Burasi tecelliler boyutudur.

Varligin geldigi kaynak ise nlirani bir yerdir.

Varligin bedenler boyutu, isleyis, sifatlar boyutudur.

125



Hakk yoluna adim atan bir talebe 6nce bedenlerdeki te-
cellileri anlamaya calisir.

Sahitlik boyutu burada gerceklesir.

Kisi boylelikle kendi yaratilisina sahit olur.

Tim varhiginda kendisi gibi bir yaratici tarafindan yara-
tildigina sahit olur.

Boylelikle kisi nasil var oldugunu anlar.

Bedenin sahibini bilir ve fenafillah makamina erisir.

Daha sonra zevki bir yolculuk olan Beka mertebelerine
mirac eder.

Buradaki mira¢ bedensizdir, rihanidir.

Mirag hakikati, Allah’a sahit olma yolculugudur.

Mirag¢ hakikatinin manasina ulasan kamil bir insan séyle
demis:

“Mademki mevcuttu Allah her yerde

Muhammed nigin ¢ikt1 goklere

Insanin géziinden kalkarsa perde

Allah gériinmeyen bir taraf yoktur.”

Mirag; hakikatler yolculugunda ulvi yolculugun adidir.

Allah1 idrak etmek i¢in ilmi ve zevki olarak yapilan yol-
culugun adi miractir.

Isra Siresi 1. Ayette mirag; gece yolculugu denilen yolcu-
luk, kisinin kendi cehalet karanligindan hakikatlerin aydinl-
gina olan yolculugun adi olarak isaret edilir.

Kisinin kendini tanimasi icin kendi viicidunda yaptigi en-
fiis yolculugunun adidir mirag.

Mirag; ulvl makamlarin Allah’a ait oldugunun idrakine
varmaktir.

Mirag; bir damlanin ummana kavusmak i¢cin yaptig1 yol-

culugun adidir.

126



Damla ummandan ayri degildir, umman damladan ayri
degildir.

Mearic Shresi 3. dyette; “ulvi makamlarin sahibi Allah'tir”
diye bildirilir.

Mirag; var edeni ve varolusu anlamanin ulvi yolculugudur.

Mirag; ten elbisesinden can elbisesine ge¢cmenin ulvi yol-
culugudur.

Kisinin kendinde olan Muhammed niiru ile Hakk’in ni-
runa olan Tevhid yolculugudur.

Mirag; Hazreti Muhammed’e mahsustur.

Kisi kendindeki Muhammed niirunun gemisine binerse,
kisiye miract Muhammed yaptirir.

Muhammedi suura erisme yolculugunun adidir mirag.

Kur’an da mirag¢ kelimesi vardir.

Lakin biz acaba onu nasil anliyoruz?

Kur’an'in bize anlattig1 gibi mi anliyoruz?

Yoksa mirac diye anlatilanlari bir¢ok kiiltiirde gecen sey-
ler olarak m1 anliyoruz?

Bir¢ok kiiltiirde miragtan bahsedilir.

Eski Hint kiiltiiriinde, iran mitolojisinde, diger kiiltiirlerde
hep mirag¢ hadisesi vardir.

Zerdiistlik inancinda da Zerdiist'iin goklere yiikseldigi,
cennet ve cehennemi gordiigii, meleklerle ve Tanr1 ile goris-
tiigiine inanilir.

Tevrat'ta 2. krallar béliimii 2. babinda: “Ve Ilyas kasirgada
goklere cikt1” diye bildirilir.

Zeus mitlerinde; Tanr1 Zeus, Tanr1 dagindadir ve onunla
goriismek icin oraya ¢ikmak gerek, Onunla goriisen yar1 Tanr1
olandir, der.

I[slam diinyasinda da Hazreti Muhammed’in miracindan
bahsedilir.

127



Hatta 5 vakit namazin Hazreti Muhammed’e miracta farz
kilindig1 anlatilir.

Aktarilan bilgi soyledir:

Allah miragta Hazreti Muhammed’e 50 vakit namaz farz
kilmuis.

Hazreti Muhammed, mira¢ doniisii Hazreti Misa ile kar-
silasmis.

Hazreti Misa; Hazreti Muhammed’e 50 vaktin agir gele-
cegini sdylemis.

“Benim immetime de 50 vakit farz kilindi, immetime
bu agir geldi, uygulamadilar, der ve 5 vakite indirinceye ka-
dar Mis3, Hazreti Muhammed'i tekrar tekrar Allah ile goriis-
meye gondermis.

Hatta 5 vakte indirildiginde M{isa, Hazreti Muhammed’e,
tekrar Rabbine don dediginde, Hazreti Muhammed; artik Rab-
bimden utanirim demis.

Bunlar bize hep Buhari’den, Miislim'den, delil olarak sunulur.
Asli boyle midir?

Hakikati nasildir?

Burada nasil bir mesaj vardir arastirmak gerekir.

Diisiindiigiimiizde 50 vakit namaz, 24 saatte yaklasik 30
dakikada bir namaza tekabiil ediyor ki burada geceleri uyku
da yok.

Bize aktarilan her bilgiyi iyi anlamaliyiz.

Orada sunulan mesajlari anlamaya ¢alismaliyiz.

Masallarda aktarilan bilgiler, aslinda derin manalar igerir.

Masal; misal, mesel, mesele, ayni anlamlara gelen kelime-
lerdir.

Masal; misallerle mesajlari aktarma demektir.

Hakikat, kitaplarin yazdiklarinda olmaz.

Hakikat, kisilerin anlattig1 sézlerde olmaz.

128



Hakikat kisinin bizzat tanistigidir, sahit oldugudur varl-
g1n kendindedir.

Tiim duygu ve diisiincelerin birlesimi ile acilan goniil his-
siyatidir.

Bir kisi yedigi yemegi, cok glizel deyip baska birine an-
latsa, baska biri icin o anlatilan gergek degildir.

Ta ki o kisi de gidip o yemegi yerse, tadini alirsa, iste ger-
cek odur.

Iste mirag; Rabbimizi Rabbimizle Rabbimizde anlama yol-
culugudur.

Mirag; enfiisl dlemimizde aslimiza ulasma yolculugudur.

Mirag; varolusun hakikatine ve varolusta var edene erisme
yolculugudur.

Mirag; bedendeki tecellilere sahit olma yolculugudur.

Miraca erenler, Allah hakikatine sahit olanlardir.

Onlar, manevi giice erismislerdir.

Onlar, diinya cikar1 i¢in yasamazlar.

Onlar, kendi yaratilislarindaki kabiliyet {izere yasarlar.

Her an halka hizmet icindedirler.

Zerre kadar zalimlik yapmazlar.

Onlar asla kalb kirmazlar.

Onlar derdi olanlara kosarlar.

Iste, maneviyati giiclii olanlar onlardr.

Her an Hakk suuru iizere yasayanlar onlardir.

Halk’a Hakk lizere nazar eden onlardir.

Her an tevekkiil icinde yasayan onlardir.

Aldiklari her nefeste Allah’t unutmayan onlardir.

Baslarina ne gelirse gelsin, Allah’a dayanirlar.

Maneviyatin giicliyle yasarlar.

Iste gercekte Miisliiman olan onlardir.

129



iSLAM VE MUSLUMAN

Maneviyatin giiciine erismek, Allah’a olan teslimiyetle ger-
ceklesir.

Allah’a olan teslimiyet, [slam hakikatidir.

Islam hakikatine erisen, Miisliiman olarak yasayacaktur.

Ve gonliindeki giice dayanarak yasayacaktir.

Bir anne babadan dogmakla Miisliiman olunmaz.

Dil ile Miislimanim demekle, Miisliman olunmaz.

Islam nedir?

0 makama nasil ulasilir?

Miislimanlik nedir?

Miislimanlik yasantisina nasil ulasilir?

Miisliiman, islam baglantisi nedir?

Mislimanlik; lafzi olarak kullanilan bir kelime midir?

Yoksa bir kisinin; diistince olarak, duygu olarak, ilmi olarak,
hal olarak, amel olarak, davranis olarak, yasam bigimi midir?

[slam makamina ermeden, Miisliiman olunabilir mi?

Ben Misliiman’im demekle, Miisliiman olunabilir mi?

Toplumun; Miisliimanlik, Hristiyanlk, Yahudilik vs diye
bildigi inanc¢lardan biri midir Miislimanlk?

Yoksa baska bir mana midir?

Bize 6gretilen sekliyle; ibadet etmekle, hi¢ anlamadan se-
vap diyerek Arapca Kur’an okumakla Miisliiman olunabilir mi?

Bize 6gretilen sekliyle; hic manasina ermeden, orug tut-
makla, Hacc’a gitmekle, kelime-i sehadet getirmekle Miislii-
man olunabilir mi?

130



Kelime-i sehadet getirmekle mi Miisliiman olunur?

Yoksa sahitlik makamina ermekle mi Misliiman olunur?

Kisi bir anneden babadan dogdu diye, hemen Islam ola-
bilir mi?

Nedir Islam ve nedir Islama eristiren makamlar.

Ve nedir Isloim makamina ulasanin, Miisliiman olarak ya-
santis1?

Islam kelimesi "em:SIam, Seleme” kelime kokiinden gelir.

Slam “»3, slam s

Slam, islam, Seleme; selamete ermis, huzura ulasmis, sulha
ulasmis demektir.

Islam; kendi viiclid hakikatini idrak etmis, viicidunun sa-
hibine teslim olmus demektir.

Kendini, yaraticisi olan Allah’a teslim etmis demektir.

Icsel kavgalarini bitirmis, ilahi huzura ulagsmis demektir.

[slam’a ermek, ilmi, edebi ve gonli bir egitimle miimkiindiir.

[slam makamina giden yolun basamaklari sunlardir:

1-Merak ve sorgulamak

2-Aktarilan asilsiz bilgilerden kopmak.

3-Tovbe edip, edebe ulasmak.

4-ilimle hareket etmek ve varolusu ilimsel olarak incelemek.

5-Tefekkiir etmek ve sahit olmak.

6-iman makamina ermek, yani mii'min olmak, yani emin
olmak.

7-Allah hakikatine ermek, O’'nun her yerden kendini za-
hir ettigini anlamak.

8-Salih amele ulagmak.

Salih amel, IslAm makamidir.

[slam makamina eren, islAim suuru iizere yasar, iste bu
suur lizere yasamaya da “Miisliimanlik” denir.

Teslim kelimesi de, islaim kelimesinden gelir.

131



Teslim; isloim makamina ulasmis, Allah’a teslim olmus de-
mektir.

Miisliiman; ulastig1 IslAm makaminin suurunu, yasanti-
sina gecirmis demektir.

Merak ve sorgulamak; kisinin goriinen varligin hakika-
tini anlama istegidir.

Merakli ve sorgulayan kisi; hem gordiiklerini anlamak i¢in
sorgular, hem de duyduklarini sorgular.

Merak ve sorgulamak i¢in; atalardan gelen inangsal kayit-
lardan, emirlerden, korkulardan, diinya esaretinden, bilmislik
egosundan siyrilmak sarttir.

Merak ve sorgulamanin safligina ulasmak i¢in, tovbenin
hakikatine erilmeli ve edeb ile hareket edilmelidir.

Tovbe; yaptig1 hatalar1 anlayip, bir daha o hatalara don-
memek demektir.

Edeb; kimsenin kalbini kirmamak, dilini tutmak, sabretmek,
kimseye zarar vermemek ve ilimden ayrilmamak demektir.

Edeb; varligin ardinda Hakk’r gorerek hareket etmektir.

Varolusu anlamak icin ilim sarttir.

[lim; varligin varolusunun sifatlarindan biridir.

ilim; insandaki Adem’den Muhammed’e uzanan boyutla-
rin anlasilabilmesi icin sarttir.

[lim; varligin varolusunu ve var edeni anlamak i¢in sarttir.

Ve ilimden ayrilmadan hareket etmek sarttir.

Bu alem; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ilminin bir te-
cellisidir.

[limden ayrilmayan kisi, varolusu ve var edeni mutlak his-
sedecektir.

Tefekkiir, kisiyi sahit olmaya gotiiriir.
Sahit olmadan iman olmaz.

Iman ile inang inceligi kisaca soyledir.

132



Inang; atalardan gelen bilgilere inanmak demektir.

Iman ise; gériinen varhigin icini disin1 anlamak icin yapi-
lan tefekkiirle, sahit olunarak emin olma durumudur.

Islam yolunda sahitlik sarttur.

Onun icin Ezan'da, glinde 20 defa “Eshedii” kelimesi s6ylenir.

Sahit olan Kisi, emin olur, yani mii'min olur.

Mii'min, islam makamiyla sereflenir.

Miisliiman olabilmek, islam makamina erismekle miimkiindiir.

Yoksa dil ile “ben Miisliimanim” demekle Miisliiman olunmaz.

Yani dil ile “ben Doktorum” demekle Doktor olunamaya-
cagi gibi.

Doktorluk i¢in nasil ki Tip egitimi sartsa...

Miisliiman olabilmek icin de Islam egitimi sarttir.

Lakin Islam egitimi denilen seyin ne oldugu ¢cok 6nemlidir.

Islam egitimi, kitaplardan égrenilmez.

Canli kitab olan varlik boyutundan égrenilir.

Canl kitab1 okumay1 6grenmek i¢in, canl kitabi okuyan-
lar1 bulmak gerekir.

Kamil insanlar1 bulmak gerekir.

Her bir KAmil insan Islam hakikatine erismis kimsedir.

Onun yasantisi Islam iizere olup, Allah’a teslimiyet icindedir.

Iste onlar Miisliiman kisilerdir.

Miisliiman olan Kisinin yasantisi, [slam suuru tlizeredir.

Miisliiman, her an Salih amel {izere yasayan Kkisidir.

Salih amele ulasan kisi; hep hayr iizere kosan kisi demektir.

O kisi, cevresinde ihtiyaci olan kisiye kosar.

Sikintilar1 ¢6zmeKk icin, huzur igin, adeta ¢irpinir.

Mislimanlik, goniilde ilahi bir duygudur.

Dilde ya da akilda olan bir bilgi ya da bir s6z degildir.

Dil ile “ben Miisliimanim” demek degildir.

133



Akilda, anne babadan 6grendigimiz bir inancin bilgisel
alani degildir.

Miislimanlik éyle bir duygudur ki; gontlde ilahi huzuru
hissetmek, 6lmeden 6nce cennete girmek, kendinden olan ce-
hennemi sondiirmektir.

Bu duyguyu hisseden kisiler; her zaman huzurludurlar,
diinyanin sikintilarina sabrederler, ¢cevresine huzur, umut ve

seving asilarlar.
Onlar maneviyati giiclii olan kisilerdir.

Miisliiman olmanin sirr1; esyanin hakikatine ermek, varo-
lusu ve var edeni idrak etmekle mimkiindiir.

Acaba bizler:

Mislimanlik nedir, idrak edebildik mi?

Islam hakikatine erebildik mi?

Miisliman olabildik mi?

[slam suurunu yasamimiza gegirebildik mi?

Bir kisi Islam suuruna ermisse; o kisi huzurludur, umut-
ludur, caliskandir, yardimseverdir.

Bir kisi Islam suuruna ermisse; huzur verendir, umut ve-
rendir, sevindirendir, gii¢ verendir.

Bir kisi Islam suuruna ermisse; ¢aliskandir, iiretkendir,
ilimden ayrilmayandir.

Anne babadan; islam adina bir inanc, bir ibadet, bir ibadet-
hane 6grendik ve onlara inandik diye Miisliiman olabilir miyiz?

Yaptigimiz ibadetlerin manasina ermeden, Miisliiman ola-
bilir miyiz?

Kur’an bizlere; inandik, ben Miisliimanim demekle kurtu-
lusa eremeyecegimizi belirtir.

Hucurat Stresi 14: “Kaletil arabu amenn4, kul lem tumin(
ve lakin k{la eslemna ve lemma yedhulil imanu f1 kuliibikum.”

134



Meali: “Kendi inang¢larindan gelenler: Biz iman ettik, dedi-
ler. Hentliz iman etmediklerini anlat. Lakin teslimiyet yoluna
girdik desinler. iman heniiz kalblerinize girmedi.”

Iman boyutunun kalbi yénii, her yerde Allah’a ait olan te-
cellilere sahit olmakla miimkiindiir.

“Kalbi tastik nedir?” iyi bilmeliyiz.

Kalben tastik etmedikge, iman sirrina eremeyiz?

Ben inandim demek, kalbi tastik degildir.

Kalbi tastik, varlikta Allah’in tecellilerine sahit olmakla
olusur.

islam suuruna erismek, ilmi ve edebi bir egitimle miim-
kiindiir.

Kamil bir kimseden alinan ilmi ve edebi egitim, kisiyi kalbi
tastike erdirecektir.

Kamil kisi, Islam makamina gelmis olan kisidir.

Baktig1 her yerde varligin ardinda varligin sahibini gérendir.

Varolusun ve var edenin hakikatine ulasmis kisidir.

Allah hakikatine ulasmis kisidir.

Rahim ve Rahman boyutlarina ulasmis Kisidir.

[lmel yakin, Aynel yakin, Hakkel yakin boyutlarina ulas-
mis Kisidir.

Asla kendilerini makam sahibi gérmez.

Tiim makamlarin sahibinin Allah oldugunu bilir.

Climle varliga Tevhidi suurla bakar.

Tlm varlig: tutanin Allah oldugunu bilir.

Her an Allah’a teslimiyet icinde yasar.

Akisin nereden geldigini, nereye gittigini sezer.

Cift¢cinin tohumdan ne ¢ikacagini, ne zaman ¢ikacagini ve
nasil sekillenip nasil meyve verecegini bildigi gibi...

Kamil kisi de varligin akisini ve olaylar: goriir.

ilim Gizere, irfan tizere hareket eder.

135



Asla siliret gormez, nlirun akisinin seyrindedir.

Kamil kisi, sahitlik makamina erismistir.

Iste Islam makamina erismis Kamil insan, Islam iizere yasar.

[slamin ne oldugunu cevresine égretir.

Islam bir makamdr.

Mi'minlik makamiyla ag¢ilan bir kapidir.

Mii'min olmadan Islam olunamaz.

Mi'min Allah’tan emin olan kisidir.

Kamil insan mi’'min Kkisidir.

Mi'min olan varligin agiga ¢ikisinin sirrina ermistir ve var
edicinin hakikatine ermistir.

Dil Miisliimani, bilgi Miisltimani, Miisliiman olabilir mi?

ibadette kalip, manasina ermeyen, Miisliiman olabilir mi?

Kulluk hakikatine ermeyen, Miisliiman olabilir mi?

Toplumun bildigi sekliyle peygamberin siinneti diyerek,
Allah’in stinnetinin ne oldugunu bilmeden Miisliiman olabi-
lir miyiz?

Hazreti Muhammed'den gelen sézlere hadis diyerek, var-
ig1n isleyisinde olan hadiseleri okumadan IslAm suuruna eri-
sebilir miyiz?

A

Arapca Kur’an okuyup, sevap bekleyerek, Kur’an'in mana-
sina ermeden, IslAm makamina erebilir miyiz?

Kullugu, yaptigimiz ibadetlerde mi arayacagiz?

Yoksa her varligin Allah ile bagini anladigimizda mi1 an-
layacagiz?

{slAam makamina ermek icin;

Her bir varligi canli kitab bilmeliyiz.

Tlim alemi acik bir Kur’an bilmeliyiz.

Varligin varolus yasalarina ermeliyiz.

Varligin isleyis yasalarina ermeliyiz.

Varligin varolus yasalarina “Din” denilir.

136



Varligin isleyis yasalarina “Siinnetullah” denilir.

Iste, dinin ve siinnetullahin hakikatine ermeliyiz.

Varlikta olan olaylarin hadisler oldugunu yani hadiseler
oldugunu anlamaliyiz.

Varligin olaylarinin tecellilerini anlamak i¢in diisiinmeliyiz.

Kullugun, hakikat boyutu cihetiyle ne oldugunu anlamalyiz.

Evet, IslAm suuruna ulasmak, béyle kapilardan gegmekle
mimkiindtr.

Islam suuruna ulasmak, her varlikta tecelli eden Allah’a
sahit olmakla mimkiindiir.

Allah hakikatine eren, her an Allah’a teslimiyet icinde ola-
caktir.

Kendinde ve varlikta Allah’a sahit olan, O’na teslimiyet
icinde olacaktir.
[ste teslimiyetin makami islam’dir.

[slam makamina eren kimsenin yasantisina da Miislii-
manlik denilir.

Allah’a sahit olmadan Miisliman olamayiz.
Allah’a teslimiyet icinde olmadan Misliman olamayiz.
Islam suuruna ulasmadan Miisliiman olunmaz.

Bu suura ulasmadan, kisinin kendini Miisliiman gérmesi,
kendini kandirmasi demektir.

Kisi, hakikatte Misliiman ise, bunu yasantisi ile belli eder.

Misliman denen toplumlara baktigimiz zaman, toplu-
mun yagantisinda islAm suurunu gorebiliyor muyuz, ¢ok dii-
sinmemiz gerekir?

Misliiman olan kisi;

Hic kibirlenebilir mi?

Hic¢bir kimseye, bir varliga zarar verebilir mi?

Ofke hiddet icinde olabilir mi?

Birini aldatabilir mi?

137



Gaddar olabilir mi?

Kimseyle alay edebilir mi?

Karamsarlik asilayabilir mi?

Onda hor bakma olabilir mi?

Bana ne sana ne diyebilir mi?

Varliga esya goziiyle bakabilir mi?

Islam’a ermis, yasantisina bunu gecirmis yani Miisliiman
olmus kisinin gonlii hep, Allah sevgisiyle, Allah rahmetiyle
doludur.

Gonllinde Allah suuru olanin, hi¢ 6fkesi, hiddeti, kavgasi,
kini, nefreti, zarar vermesi olabilir mi?

Dilinde Allah olup da, gonliinde Allah suuru olmayan Kki-
side olur bunlar.

Islam makamina ermis, bunu hayatina gegirmis kisilerin
yasantisini Kur’an ¢ok giizel aciklar.

Iste bunlardan bazi érnekler.

Saff Stresi:

Iclerinde Allah sevgisi olarak yasarlar.

O’nun yolunda hep bir birlik icin miicadele ederler.

Allah’a iman ederler.

Resuliin yolunda olurlar.

Allah yolunda mallariyla, canlariyla hakikatleri anlamak,
anlatmak i¢in gayret gosterirler.

Hakk zevkiyle Halk’a nazar ederler.

Her yerde Allah askiyla hareket ederler.

Mi’'minlerden olup, iimit verenlerden olurlar.

Yinus Stresi:

Allah’im sen noksan sifatlardan miinezzehsin suuru ile
hareket ederler.

Hakk zevkiyle Halki seyrederler.

Islam suuruyla yasarlar.

138



Tim sifatlarin sahibi olan, tiim varligi viicudlandiran Al-
lah’tir suuru ile hareket ederler.

Giizel haller icinde olurlar.

Hep yararli isler yapmak ve daha fazlasi i¢in kosarlar.
Onlarin yiizlerinde karamsarlik yoktur.

Ve onlarda hor gérme hali yoktur.

Iste onlar huzur sahibidirler ve onlar devaml o hallerle
hareket ederler.

Tevbe Stresi:

Onlar birbirlerine dostlugu, arif olmay:1 islerler ve inkari
engellerler.

Ve onlar her an Hakk’a baghilik suuruyla hareket ederler.

Ve onlar temizlenme icinde olup kendilerindekini paylasirlar.

Allah’a itaat ederler.

Ve o resule uyarlar.

Onlar hep birlikte, mallar1 ve canlari ile hakikatler icin
miicadele ederler.

Iste onlar iyiliklerde giizelliklerde olanlardir.

Ve iste onlar felah bulanlardir.

Mi'minGn Siresi:

Onlar felah bulanlardir.

Onlar husu icinde, her an Hakk’a bagli olma suurundadirlar.
Onlar ash olmayan sozlerden donmiislerdir.

Emanetlere ve verdikleri sozlere uyarlar.

Her an, her seyleriyle Hakk’a baglilik iizere hareket eder-
ler ve onlar suurlarint muhafaza ederler.

Iste onlar Tevhid ilminin varisleridirler.

Halkta Hakk zevki o kimseleri teslim almistir. Onlar de-
vamli o haldedirler.

Onlar vereceklerini her an verirler.

Onlarin kalbleri hep bir heyecan icindedir.

139



Muhakkak ki onlar, ancak onlari viicudlandirana teslim
olmuslardir.

Iste onlar, hep faydah olmak i¢in kosarlar ve onlar, o hal-
lerde hep 6nde olanlardir.

Onlar, kendi bedenlerini eksiksiz bir sekilde tutanin Al-
lah oldugunu bilirler.

Ancak kapasitelerince hareket ederler.

Onlar hakikatleri konusan bir kitaptirlar.

Onlar hi¢ kimseye kotiiliik etmezler.

Had Stresi:

Sabrederler.

Hakk yolunda calisirlar, yani Salih ameldedirler.

Diinya hayatinin siisiinde, yani makam, san, s6hret pe-
sinde olmazlar.

Iftira atmazlar, yalanlar1 aktarmazlar.

Olgiiyii ve tartiy1 tam olarak yerine getirirler.

Insanlarin mallarinin karsihgini eksik vermezler.

Calip, cirpmazlar.

Zarar vermezler, fesatlik yapmazlar.

Hucurat Stresi:

Kimseyi alaya almazlar.

Kimsenin ay1ibini aramazlar.

Birilerine kotii isim, lakaplar takip ¢cagirmazlar

Kimsenin arkasindan c¢ekistirmezler, dedi kodusunu yap-
mazlar, gizli yonlerini, hatalarini arastirmazlar.

Birbirine yardim i¢in kosarlar.

Kendi bildiginin inadinda durmazlar.

Asli olmayan seylere inanmazlar.

Evet, Kur'an'da ylzlerce 6rneklerden bazilari boyle.

Simdi diistinelim:

[slam nedir anlayabildik mi?

140



Islam makamina erebildik mi?

Islam suurunu hissedebildik mi?

Ve bu suuru yasantimiza gecirebildik mi, yani bu suurda
yasayabildik mi?

Yani Miisliiman olabildik mi?

Liitfen diistinelim ve kendimize soralim:

Gonliimde islAm suuru var mi?

Yasantim bu suur lizere mi?

Simdi hepimiz kendimize soralim.

Anneden babadan 6grendigimiz ibadetleri yapmakla s-
lam makamina erisebilir miyiz?

Miisliiman olarak yasayabilir miyiz?

iki rekat namaz kildik diye, Miisliiman mi olduk?

Orug tuttuk, Hacc’a gittik diye, Miisliman mi olduk?

“Elhamdiilillah Miisliimanim” demekle Miisliiman m1 olduk?

Miisliiman bir anne babadan dogduk diye, Miisliiman m1
olduk?

Biz gercekten Misliiman miy1z?

Evet, Kur’an 6lciistiyle bizler gercekten Miisliiman miy1z?

Yoksa bizler, taklitte kalmis, adetlere mi uyuyoruz?

Sozlerde mi kaliyoruz?

Manadan uzak, maneviyattan uzak bir halde miyiz?

Dilimizle soyleyip, hayatimiza geciriyor muyuz?

Allah’'in emri diye niye ibadetleri gdsteriyoruz da bu emir-
lerden bahsetmiyoruz?

Neden ilim iizere olmaktan bahsetmiyoruz?

Neden edeb hakikatinin ne oldugundan bahsetmiyoruz?

Liitfen yavas yavas okuyalim ve kendimize soralim; ben
Misliiman miyim?

Kur’an:

141



“Kimsenin dedikodusunu yapip ¢ekistirmeyin”, der. Bunu
yapanin da 6li kardesinin etini yemek gibi oldugunu belirtir.
(Hucurat Stresi 12)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Kimsenin gizli yonlerini, hatalarini arastirmayin” der.
(Hucurat Stresi 12)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Kimseyle alay etmeyin, kimsenin ayibini aramayin, yani
kiiciik géormeyin, hor gérmeyin, kimsenin inancini, ibadetini
asagilamayin, toplumda bir kisi veya bir toplulugu kotiileme-
yin, kimsenin 6zelini arastirarak onun ayibini aramayin” der.

(Hucurat Stresi 11)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Birbirinize koti isimler, kot lakaplar takip ¢agirmayin”
der. (Hucurat Stiresi 11)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Size bir bilgi geldiginde hemen inanmayin asli var mi yok
mu, emin oluncaya kadar arastirin” der. (Hucurat Siiresi 6)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Kendi bildiklerinizde inatlasmayin, birbirinize karsi da
bagirarak konusmayin, calismalarinizi bosa gecirmeyin ve
sizler, kendinizi ve ¢evrenizi anlamay1 terk etmeyin” der. (Hu-
curat Siresi 2)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?
Lokman Stresi:

Her an Hakk’a baglilik suuru iizere hareket eder.

142



Temizlenme icinde olup, kendinde olani paylasir.

Oliimii hi¢ unutmadan yasar.

Bilgisi olmadig1 seyler hakkinda konusmaz.

Kibirlenmez.

Kimseyi ve hi¢cbir varligi kii¢tik gérmez.

Allah’a ait nitelikleri kendine nisbet etmez, yani asla sirk
icinde olmaz.

Anne babasina her zaman minnettarlik icindedir.

Hep iyi haller i¢cinde yasar.

Hep hakikatlere arif olmaya calisip, hakikatleri inkar etmez.

Insanlara suratin1 asmaz.

Yeryiizlinde bobtrlenerek yiirtimez.

Bliylklenme, 6viinme hallerinde olmaz.

Hep tevazi icinde hareket eder.

Konusurken sesini ytlikseltmez.

Asla kendi ¢ikarina gore hareket etmez.

Her an saygi i¢cindedir.

Diinya hayatina aldanmaz.

Bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Maide Stresi

Verdigi sozii yerine getirir.

Hep yararli haller icindedir, zerre kadar da olsa zarar vermez.

Varolusu arastirir, hep hakikatler pesinde kosar.

Hep fenalardan uzak durur.

Fedakarliktan vazgecmez.

Gosteris pesinde olmaz.

Kan dokmez.

Kotiliik i¢in yardimlasmaz.

lyilik iizere yardimlasur.

Asla dismanlik i¢cinde olmaz.

143



Ofkeyle hareket etmez.

Vurup zarar vermez.

Bozup dagitmaz.

Fakir birakmaz.

Sikintilar, kederler vermez.

Gereginden fazla yemez, icmez.

Biiyt, fal gibi asilsiz seylerle ugrasmaz.

Adalet iizere hareket eder, hi¢ adaletten ayrilmaz.
Asla ¢alip ¢irpmaz.

Bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Rlm Sdresi

Varligin suretinde kalmaz.

Umitsizlik icinde olmaz.

Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket eder.
Dinin Allah’a ait oldugunu bilir, bu suurla yasar.
Tevhid lizere yasar.

Dini bélen kimselerden olmaz, din ayrimcilig1 yapmaz.
Insanlari; tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bolmez.
Benim inancim dogru seninki yanlis demez.

Bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Lokman Stresi:

Kibirlenmeyin.

Bilginiz olmadig1 seyler hakkinda konusmayin.
Kimseyi ve hicbir varligi kiictik gérmeyin.

Anne babaniza iyi davranin.

Insanlara suratinizi asmayin.

Bobiirlenerek yiliriimeyin.

Oviinmeyin, biiyiiklenmeyin.

Hep tevazi i¢inde olun.

Asla kendi ¢ikarinizda olmayin, insanlar1 aldatmayin.

144



Bunlari yasamimizda uyguluyor muyuz?

Maide Stresi:

Asla calip cirpmayin.

Verdiginiz so6zii yerine getirin.

Zerre kadar da olsa zarar vermeyin, hep iyi haller icinde olun.
Fedakarliktan vazge¢meyin.

Gosteris pesinde olmayin.

Kan dékmeyin.

Kotilik icin yardimlagmayin.

lyilik tizere yardimlasin.

Zerre kadar da olsa diismanlik icinde olmayin.

Ofkeyle hareket etmeyin.

Vurup zarar vermeyin.

Bozup dagitmayin.

Fakir birakmayin.

Sikintilar, kederler vermeyin,

Gereginden fazla yemeyin, icmeyin.

Biiyi, fal gibi asilsiz seylerle ugrasmayin.

Adalet iizere hareket edin, hi¢ adaletten ayrilmayin.
Bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Rlm Sdresi:

Varligin suretinde kalmayin.

Umitsizlik icinde olmayin.

Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket edin.
Dinin Allah’a ait oldugu suuruyla yasayin.

Tevhid lizere yasayin.

Dini bolen kimselerden olmayin.

Insanlar: dine gére ayirmayin.

insanlari tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bélmeyin.

Benim inancim dogru seninki yanlis demeyin.

145



Kendi inancinizla bébiirlenmeyin.

Bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

A'raf Siresi:

Hep iyi haller, giizel haller icinde olun.

Kimsenin 1rzina namusuna tasallut etmeyin.

Haddi asmayin.

Kimseyi kii¢ciik gormeyin.

Benlik icinde olmayin.

Ara bozucu olmayin.

Islah edici olun, ara bulucu olun, baristirin.

Bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Evet, Kur’an’da bircok edebf, ilmi 6gilitler vardir.

Dini alanda iicret almayin, zerre kadar karsilik beklemeyin.

Bir ilim ifade etmeyen seyin ardina diismeyin.

Asli olmayan seylere yonelmeyin.

Anne babaniza of bile demeyin.

Zina etmeyin yani zani olmayin.

Cana kiymayin.

Aligveriste kimseyi aldatmayin, adaletle davranin.

Dosdogru hareket edin.

Cemaat, tarikat, mezheplere boliinmeyin.

Allah ismini alet ederek kimseyi aldatmayin.

Edebli, ahlakly, tevazilu, algak goniillii olun.

Hayvanlari sevin, varligi sevin.

Kur’an’da boyle nice 6giitler vardir.

Peki, biz bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Boyle ylizlerce Kur’an emrini, hangimiz hayatimiza geci-
riyoruz?

Hangimiz bunlar1 okudugumuzda sarsilarak diistintiyoruz?

Evet, biz bu emirlerin hangisine uyuyoruz?

146



Allah’in emri diye, niye ibadetleri gdsteriyoruz da bunlari
anlatmiyoruz?

Evet, biz gercekten Miisliman miy1z?

Ulkemizde ya da Diinyada bunlar1 hayatina geciren bir
Misliman var midir?

Varsa gidip elinden 6pelim, onun yanindan ayrilmayalim.

Yoksa bizler Miisliiman kiligina girmis zalimler miyiz?

Yoksa bizler Miisliiman kiligina girmis seytanlar miyiz?

Kendimizdeki seytani Miisliiman etmeden nasil Miislii-
man oluruz ki?

Liitfen kendimize soralim, bunlar1 uygulamayan Miislii-
man sayilir mi?

Liitfen kendimize soralim, ben Kur’an’i layikiyla anladim mi?

Litfen kendimize soralim:

Ben gercekten Misliiman miyim?

Gonliimde her an Allah’t hissediyor muyum?

Allah hakikatinin suuru lizere mi yasiyorum?

Allah'in dostluguna sigindim mi1?

Allah’tan emin miyim?

Allah’a giiveniyor muyum?

Basima gelen ac1 olaylar karsisinda ilk aklima gelen nedir?

Basima gelen aci1 olaylar karsisinda nasil bir durus igin-
deyim?

Yasantim Islam suuru iizere mi?

Cevremde giivenilir, emin olunan bir kimse miyim?

Iste maneviyatin giicii Allah’a teslimiyette gizlidir.

Iste maneviyatin giicii, islAm’in hakikatine erismekle miim-
kiindiir.

I[slam suuruna erisen kimsenin yasantisina Miisliiman-
lik denir.

147



RABITA

Rabita hakikati iyi bilinmelidir.

Rabitanin sadece Allah’a ait oldugu iyi anlasilmalidir.

Rabita maneviyatin giicii icin ¢ok 6nemlidir.

Gontllerini her an Allah’a rabita eden kimseler, yasantilarini
bu suurda geciren kimseler, manevi olarak gii¢lii kimselerdir.

Gonlu Allah’a rabita icinde olan kimse, Allah’t unutma-
dan yasar.

Kisinin basina ne gelirse gelsin, rabita icinde olan kisi sab-
reder ve olaylarin ardindaki hikmeti bekler.

Rabita, gonliinii her an Allah’a rabteden demektir.

Yani gonliint Allah’a kilitleyen, Allah’a baglayan demektir.

Manevi giicli yiiksek olanlar, her an Allah’a rabita i¢inde
yasarlar.

Kamil kimseler her an Allah’a rabita icindedirler.

Al-i imran Stiresi 200: “Ya eyyuhallezine Amenusbirii ve
sabiri ve rabiti vettekillahe leallekum tuflih{in.”

Diyanet Meali: Ey inananlar! Sabredin, diismanlarinizdan
daha sabirl olun, cihada hazir bulunun, Allah’a kars1 gelmek-
ten sakinin ki basariya erisebilesiniz.

Yasar Nuri Oztiirk Meali: Ey iman sahipleri! Sabredin, sa-
bir yarisi yapin, nébet tutarak savasa hazirlikli bulunun ve Al-
lah’tan korkun ki, kurtulusa erebilesiniz.

Mehmet Okuyan Medli: Ey iman edenler! Sabredin; (diis-
man karsisinda) dayanismada bulunun; (savas i¢cin) hazir-
likl1 ve nobette bulunun! Allah’a karsi (takva)h (duyarli) olun
ki kurtulasiniz.

148



Siileyman Ates Meali: Ey inananlar, sabredin, direnin. Sa-
vasa hazirlikli, uyanik bulunun ve Allah’tan korkun ki, basa-
riya eresiniz.

Mustafa islamoglu Meali: Siz ey iman edenler! Zorluklara
karsi direnin, direniste birbirinizle dayanisma icinde olun,
(imana) nobetci olun ve Allah’a karsi sorumluluk bilincini ku-
sanin ki ebedi saadete erebilesiniz.

Gorildigi gibi, rabita kelimesi miellifler tarafindan farkh
cevrilmistir.

Hemen hemen tiim miiellifler, rabita kelimesini savasmak
olarak cevirmislerdir.

Simdi kelime kelime inceleyelim.

Al-i imran Stiresi 200: “Ya eyyuhallezine amenusbiri ve
sabirl ve rabitl vettekillahe leallekum tuflihtin.”

Ya eyyuha ellezine amenu : Ey iman edenler, mii'min olanlar,

Usbiri : Dayanmak, sabretmek, sebat etmek,

Ve sabiru : Sabir, direnmek, beklemek,

Ve rabitl : Aldka, baglanty, irtibat, varliktaki
hakk baglantisi,

Ve ittekl Allah : Fenalardan sakinin Allah’a ortak
kosmayin,

Lealle kum tuflihlin : Umulur ki, basarirsiniz, felah, 6zl
anlamak,

Meali 1: “Ey iman edenler! Sabrin ne oldugunu anlayin ve
sabredin ve tiim varlig1 birbirine baglayan Hakk sirrini anla-
yin ve fenalara diismekten sakinin, Allah’a ortak kosmayin.
Umulur ki basarirsiniz.”

Meali 2: “Ey iman edenler! Sabrin ne oldugunu anlayin ve
gonliiniizii Allah’a rabita ederek sabredin ve fenalara diismekten
sakinin, Allah’a ortak kosmayin. Umulur ki felah bulursunuz.”

Bu incelemede baktigimiz zaman rabita savas demek de-
gildir.

149



Simdi rabita kelimesini inceleyelim.

Rabita, Rab kelimesinden gelir.

Rabita; alaka, baglanti, baglayan, rabteden, varliktaki hak
baglantisy, iki seyi birbirine baglayan, tiim varlig1 birbirine
baglayan gibi anlamlara gelir.

Tiim mealciler rabita kelimesini farkl farkl ¢cevirmislerdir.

Cogu mtellif bu kelimeyi savas olarak cevirmislerdir.

Cemaat ve tarikatlarda rabita; seyhini diisiinmek, seyhini
diisiiniirken kendinden ge¢mek, seyhine baglanmak, evliya-
lara baglanmak, alimlere baglanmak diye soylenir.

Rabita, tiim varligi birbirine baglayan Hakk sirridir.

Rabita tiim varligin birbirine ortak 6zelliklerle bagliligidir.

Nasil ki insan viiclidunda sonsuz hiicre var, ama hepsi bir-
birine baghdir.

Hepsi bir viicida baghdir.

Yani tiim hiicreler, dokular, organlar bir viiciida baglidir,
yani rabita halindedir.

Iste bu dlemde de tiim varlik birbirine bir kudret ile baghdr.

Bu suura ulagmak rabitay1 anlamaktir.

Tlm varlik alemi, tecelliler ile birbirine baghidir.

Rabita; viictddaki tecellilerin birbirine baghligidir.

Rabita; climle varligin birbirine olan bagliligi demektir.

Rabita; fiillerin failde, sifatlarin mevsifta, viicidlarin
Zat'ta birlesimidir.

Her varlikta bir isleyis vardir.

Bu isleyisi yapan faildir.

Iste tiim isleyis tek failde rabita olur.

Tiim varlik sifatlarla sarilidir.

Tim sifatlar, mevsif olanda rabita olur.

Her bir varligin bir bedeni vardir.

Ama tiim bedenleri tutan viicid Allah'indir.

150



Iste tiim bedenler tek viiciid sahibi olan Allah’a her an
rabita hélindedir.

Tum varlik birbirine, tecellilerle rabita halindedir.

Hakk yolunun yolcusu Hakk’i anlamak i¢in bir idrak icinde
olup varligin birbiriyle bagliligini anladikc¢a rabitay1 anlar ve
oradan da Tevhid sirrina ulasir.

Tiim kainat rabita halindedir yani birbirine bagh bir haldedir.

Tlm kainati birbirine baglayan sir Hakk sirridir.

Iste tiim varlig1 birbirine baglayan Hakk’tir, bu baghliga
da rabita denir.

Tiim varlik Rab esmasi ile birbirine baghdir.

Insanin viicidunun hi¢bir organi higbir hiicresi birbirin-
den ayr1 degildir.

Bedendeki tiim hiicreler birbiriyle irtibat halindedir, rabita
halindedir.

Iste bu kainatta da tiim varlik Allah’a baghlik halindedir,
rabita halindedir.

Tlm varhig1 bir arada tutan ilahi bir kudret vardir.

Bu kudret Allah’tir.

Rabita tiim kainati tutanin, her varligi bir arada tutanin
Allah oldugu hakikatidir.

Iste rabita; tiim varhigin birbiriyle olan baglihgidir ve bu
baglilik suuruna ulasmak rabitay1 anlamaktir.

Yoksa cemaatlerin dedigi gibi seyhini diistinmek, seyhine
baglanmak, bir tarikata baglanmak degildir.

Rabita sirrina vakif olan, tiim viicidlar tutan Allah’tir ha-
kikatini anlamistir.

Iste bu hakikati anlayan bilir ki tiim kalbleri attiran Al-
lah’tir, tiim viictidlar: her an ¢alistiran, her an tutan Allah’tir.

Bu suurda hareket eden, hangi varliga bakarsa baksin, o
varlig1 tutanin Allah oldugunun hakikatiyle bakar.

151



Yani “Semme Vechullah” zevkiyle bakar.

Bu suurla bakan, bilir ki tiim varlik birbiriyle kardestir,
bir bedenin hiicreleri gibidir.

Tim bedenleri tutan da zat1 mutlak olan Allah’'tir.

Bu suurla hareket edenin gonlii her an Allah’a rabita ha-
lindedir.

Iste maneviyatin giicii, kisinin génliiniin her an Allah’a
rabita olmasindan gelir.

Gonli Allah’a rabita halinde olan, her an Allah’a tevekkiil
ve teslimiyet icindedir.

Gonli Allah’a rabita icinde olan kimse, basina nasil bir olay
gelirse gelsin, oncelikle sabreder ve olaylarin hikmetini bekler.

Rabita makamina erismis kimse, her seyden gerekli dersi
cikarir.

O kimse asla Allah’a isyan icinde olmaz.

Asla kendini kaybetmez.

Ofkelenmez, 6fkelense de 6fkesini cabucak yutar.

Al-i imran Stiresi 134: “Vel kdziminel gayza-6fkeni-kinini
bastir.”

Iste onlarin génliinde nice boyle ayetler mana bulmustur.

Onlar her an edeb iizere hareket ederler.

Gontlleri her an Allah’a rabita i¢cinde olanlarin manevi-
yat glicl ylksektir.

Onlar her tiirli sikintida hemen Allah’a siginirlar.

Onlarin gonli, basina bir sey gelmeden dnce de Allah’a
rabita halindedir.

Zaten Allah’a dayanarak hareket eden kimseler, her tiirli
glcligii asarlar.
Onlar azimlidirler, sorumluluk alanini bilirler.

Son nefeslerine kadar, hayat1 6nemserler.

152



Ciinki hayat, Allah’in hayy esmasinin tecelli ettigi var-
lik boyutudur.

Onlar varlik elbisesinin altinda varligin sahibine nazar
ederler.

Onlar kendi bedenlerinin sahibi olan Allah’a her an daya-
narak yasarlar.

[ste rabita hakikati onlarin goniillerinde tecelli etmistir.

Iste IslAm makamina erismis kimse, rabita icindedir.

Gonlu her an Allah’a rabita igcinde olanlar, maneviyat ola-
rak giiclii kimselerdir.

O kimseler, sabirhdirlar.
Olaylara hikmet iizere bakarlar.

Onlar Allah’a siginarak yasarlar.

153



ALLAHA SIGINMAK

Allah’a siginmak, gonliinde her an Allah’a dayanmaktir.

Allah’a dayanmanin inceligi, layikiyla Allah hakikatine
erismekle mimkiindir.

Nasil ki bir bebek anne babasina dayanir, onlarin kuca-
gindan inmek istemez.

Iste Allah hakikatine eren kimse de her varlikta Allah’a
sahit olmus kisidir.

Nereye donerse donstin Allah’'in vechine nazar eden kimsedir.

Iste bu kimseler mii'min kimselerdir.

Mi’'min kimse, gonliinde her an Allah duygusunu tasiyan
kimsedir.

“Yerlere goklere sigmadim, Mi'min kulumun gonliine s18-
dim” s6zi, bunu anlatmak i¢in séylenmistir.

Bu s6ziin Hazreti Muhammed’e ait oldugu bildirilir.

Mi'min kimsenin, duygusu, diisiincesi, idraki hep Allah’a
yoneliktir.

Mii'min kimse gonliine diinya ¢ikarini degil, Allah’in ulvi-
yetini sigdirmistir.

Onun icin o kimse, her an Allah’a siginarak yasar.

Siginmak, sigmak birbirine bagh kelimelerdir.

Siginmak, Kur’an'da “Istiaze, Elizu, Maaza” kelimesiyle be-
lirtilir.

Maaza Allah, “Allah’a siginirim, Allah korusun” demektir.

Elizu bi Allah, Allah’a siginirim demektir.

154



“Edzi billahi minesseytanirracim” sz, tiim seytani duygu
ve dustincelerden Allah’a siginirim demektir.

Her tiirlii olumsuz duyguda Allah’a siginmaliyiz.

Aklimiza gelen, fitnelik, fesatlik, hasetlik duygusundan he-
men Allah’a siginmaliyiz.

Diistiigimiiz gurur, kibir, baskasina hor bakmak gibi duy-
gudan hemen Allah’a siginmaliyiz.

Icimize gelen her tiirli sikint, keder, tiziintii duygularin-
dan hemen Allah’a siginmaliyiz.

Icimize gelen, her tiirlii seytani duygudan hemen Allah’a
siginmaliyiz.

Fussilet Stresi 36: “Ve imma yenzeganneke mines seytani
nezgun festeiz billah innehu huves semiul alim.”

Ve imma yenzeganne ke  : Eger, fisilti, vesvese gelirse, diirti, sen,

Min el seytan : Seytani hallerden, kotii hallerden,

Nezgun : Saldiry, hiicum,

Fe iste1z bi Allah : Hemen, s181n, Allah’a

inne hu huve : Muhakkak, o, ondan,

El semiu el alim : Isitmek, ilmiyle var edendir, ilmin
sahibi,

Meali: “Eger saldirma gibi seytani haller seni diirtecek
olursa, hemen Allah’a sig1n. Muhakkak ki O isittirendir, ilmin
sahibi olandir.”

Ayette belirtildigi gibi, icimize gelen her tiirlii seytani
duygu ve diistinceden Allah’a siginmaliy1z.

Seytani duygu diisiince bizi Allah’tan uzaklastirir.

Bunlar nedir dersek?

Aklimiza gelen her tirli boliciilik, yargilama, ayrimci-
lik, kendimizi iistiin gorme, baskasini hor gérme gibi duygu
ve diisiinceler seytani alandir.

Her kim bdyle duygu ve diisiinceleri dost edinirse, ken-
dine yazik etmistir.

155



Nisa Stresi 76: “Fe katilh evliya el seytan.”

Meali: “Seytani evliya edinen kimse, kendine yazik etmistir.”

Allah’1t birakip seytani evliya edinmek, seytanlasmaktir.

Seytan, esya ayni kokten gelen kelimelerdir.

Seytan; varligin esya boyutunda kalip, kendi ¢ikarinin pe-
sinde kosup, varligin 6ziinti gorememekle kisinin diistiigii za-
limlesme durumudur.

Seytan, “sa-ta-na” kelimesinden gelir.

Uzaklasan demektir.

Yani varligin esya boyutunda kalip, varligin 6ziinti gor-
mekten uzaklasmak demektir.

Seytan diye ayr1 bir varlik yoktur, seytanlasmis insan vardir.
Seytanlasmis insani nasil taniriz?
Kur’an, en giizel cevabi veriyor.

Miicadele Siresi 19: “Bolen, ayrimcilik yapan seytandir,
seytan boliict olan, ayrimci olandir.”

Miicadele Siiresi 19: “Istahveze aleyhimus seytanu fe ensa-
hum zikrallah ulaike hizbus seytan ela inne hizbesseytani hu-
mul hasirin.”

Meali: “Seytani halleri onlarin akillarini esir aldi. Boylece
onlar Allah’1 anmaktan uzaklastilar. iste seytani hallerde ka-
lan bolendir, bolen ancak seytani hallerde kalandir. Onlar kay-
bedenlerdir.”

Ayette muhtesem bir sekilde seytanin kim oldugu belirtiliyor.

Kim boliiciiliik icinde ise, ayrimcilik iginde ise o seytandir.

Her kim senlik benlik kavgasinda ise seytanlasmistir.

Seytan bolendir, béliicti olan seytandir.

Kim insanlary; firkalara, gruplara béliip, kendi yolunu ts-
tiin goriliyorsa, baskalarina hor bakiyorsa...

Her kim insanlari; dinlerine, inanglarina, ibadetlerine gore
ayiriyor, kendi inancini iistiin goriiyorsa...

156



Her kim insanlari; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine
gore ayirip, kendi milletini, kendi rengini iistiin goériyorsa...

Insanlari; bizden, bizden degil diye ayiriyorsa...

Insanlary; alevi, siinni, bektasi, naksi, kadiri, nurcu vs diye
aylriyorsa...

insanlari; Miisliiman, Hristiyan, Musevi diye ayiriyorsa,
kendi gibi olmayani cehennemlik goriiyorsa...

insanlari kendi cikari icin; dini alet ederek, inangla, iba-
detle kandiriyor, kendine saltanat olusturuyorsa...

Insanlari kendi ¢ikart i¢in; Allah diyerek, kitap diyerek, din
diyerek aldatip, onlarin malina miilktine ¢okiiyorsa...

Erkegi kadindan tistiin goriiyorsa, kadini insan yerine
koymuyorsa...

Iste Kur’an’in muhtesem bir sekilde belirttigi gibi:

Her tiirli ayrimcilik...

Her tiirli bolicilik...

Kendini bliytk goriip, baskalarini hor géormek...

Varligin esya boyutunu goriip, 6ziinii gorememek...

Zuliim i¢inde olmak...

Kendine ve cevresine zuliim etmek, seytanlagsmaktir.

Iste “Istiaze” kelimesi, kendi egosunda kaldigini anlayip,
hemen egosundan siyrilarak Allah’a siginmanin adidir.

Insanin tek diismani vardir.

0 da kendi seytanidir.

Insan kendini seytanlastiran, tiim duygu ve diisiinceleri
anlamali ve onlardan kurtulmalidir.

Fatir Stiresi 6: “Innes seytane lekum aduvvun fettehizithu
aduvva innema yed{ hizbehu li yeki@ini min ashabis seir.”

Meali: “Stiphesiz seytani halleriniz sizin diismaninizdir.
Bundan sonra o hallerinizi diisman edinin. O seytani halleriniz

157



sizi, sadece o6tekilestirmenin cehaletine sahip olmaniza yol
acar, boylelikle boliinmeye gotiiriir.”

Insan, icindeki kétiiliige yol acacak duygularinin kendini
seytanlastiran alan oldugunu anlamalidir.

Ve insan, kendindeki seytani duygularin onun en biiytiik
diismani oldugunu bilmelidir.

Yani insanin diismani, insanin kendi seytanidir.

Insanin kendi seytanini teslim alacagi yer, Allah’a sahitlik
alani ve O’na siginmasidir.

Insan her varhgi bir ilim kitabi ve sahitlik kitabi bilmelidir.

Nahl Stresi 98: “Fe iza kare’tel kurane festeiz billahi mi-
nes seytanir racim.”

Fe iza karete : 0 zaman, artik, okundugunda, okunup duran,
El kur’an : Okunan sey, varlik kitabi, kainat kitabs,

Fe isteiz bi Allah : Béylece, hemen, sig1n, Allah,

Min el seytan : Seytan, seytani haller, kotiiliik halleri,

El racimi : Taslanmis, kovulmus, uzaklagmas,

Meali: “Tim kainat kitdbindan okunan seyleri anla, sey-
tani hallerden uzaklasarak Allah’a s1gin.”

Ayette belirtildigi gibi, varhgin isleyisini ve bunu yapani
anlayan, Allah hakikatine erecektir.

Ve boylece Allah’a siginacak, kendi icindeki seytani diir-
tiilere esir olmayacaktir.

Insan, benlige, kibre, gurura kap1 acan her duygudan Al-
lah’a siginarak kurtulabilir.

Nahl Siresi 99: “Inne hu leyse lehu sultinun alellezine
amen ve ald rabbihim yetevekkel(in.”

inne hu leyse : Muhakkak, o, degil, yok,
Lehu sultan : Onun, hikiimdar, delil, hdkim olan,
hiikkiimran,

Ala ellezine amenu : Onlarin iizerinde, i¢in, iman edenler,

158



Ve ala Rabb him : Uzerine, Rab, onlar, viictidlandiran, onlar,

Yetevekkelun : Tevekkiil, tam teslim olma,

Meali: “Muhakkak ki o seytani hallerin, iman edenlerin
lizerine ve onlari viicidlandirana tam teslimiyet icinde olan-
lara bir hakimiyeti yoktur.”

Tevekkiil icinde olmak, Allah’a her seyiyle teslim olmakla
mimkindiir.

Seytani duygu ve diistinceler, tevekkiil icinde olanlarda
olmaz.

Onlarin duygu ve diisiinceleri hep rahmanidir.

Onlarin i¢ine ufacik bir seytani vesvese gelse, onlar hemen
bedenin sahibi olan Rabbe siginirlar.

Bedenin Rabbi Allah’tir.

Allah’in bir bedendeki esmasinin karsilig1 Rabb'dir.
Rabbim Allah demek, bedenimin sahibi Allah demektir.
Mii'mindn Stresi 97-98:

97-

bl b G &l 8421 8 i

Ve kul rabbi elizu bike min hemezatis seyatin

Ve kul Rabbim : De, Rabbim,
Elizu bike : Siginirim, sana,
Min hemezati el seytan : Vesvese, seytani haller,

Meali: “De ki: Rabbim! Seytani hallerin vesvesesinden
sana siginirim.”
98-

5 28, 0. i ¢ - Y ? o ;’
G O Q) el el
Ve elizu bike rabbi en yahdurin

Ve elizu bike Rabbi : Sana s1g1nirim, Rabbim,

159



En yahdurd ni : Katilma, devam eden, o hallerde
bulunmak,

Meali: “Rabbim! O hallerde bulunmaktan da sana siginirim.”

Iste bu béliimde belirtildigi gibi, seytani duygularin ves-
vesesi insani esir alabilir.

Insanin, seytanin esaretinden kurtulmasi, Allah’a olan kul-
luk suuruna erismekle miimkiin olacaktir.

A'raf Siresi 200: “Ve imma yenzeganneke mines seytani
nezgun festeiz billdh innehu semiun alim.”

Ve imma yenzeganne ke  : Ama, fakat, oneri, diistince, bir hale
suiriikleme, sen,

Min es seytani : Seytani halleriniz, kotiiliik halleri,
Nezgun : Cikarma, diirtt,

Fe isteiz bi Allah : 0 zaman, hemen s181n, Allah

Inne hu semiun alimun : Muhakkak ki o, isitme, ilmin sahibi,

Meali: “Seytani halleriniz, sizi hakikatlerden ¢ikaran bir
hale stiriiklediginde, hemen Allah’a siginin. Muhakkak ki O
isittirendir, ilmin sahibidir.”

Seytanlasan insan, hakikatten uzaklasacaktir.

Rahmanlasan insan ise, hakikatlerle hareket edecektir.

Hakikat her varlikta olan Allah'in nitelikleri, tecellileridir.

Her varlik Allah’in nitelikleri-sifatlari ile sarilidir.

A'raf Stiresi 201: “Innellezinettekav izA messehum taifun
mines seytani tezekkeri fe izahum mubsirin.”

inne ellezine ittekav : Muhakkak, o kimseler, takva,
fenalardan sakinan,

{za messe hum : Temas, diirtii, onlara dokundugu
zaman,

Taifun min el seytani : Donmek, dolasmak, seytani haller,

Tezekkerii : Tezekkiir ederler, hakikatleri
hatirlarlar,

160



Fe iz4 hum mubsiriin : Boylece, o zaman onlar, dogru goriis,
kavrayis, dikkat,

Meili: “Muhakkak ki fenalardan sakinan Allah’a ortak kos-
mayan kimselere, seytani hallerden bir hal isabet etmesi du-
rumunda, hemen hakikatleri hatirlarlar, béylece onlar dik-
katli olurlar.”

Insan kendi viiciidunda her an tecelli eden Allah’1 unut-
mamalidir.

Insan kendine sah damarindan yakin olan Allah’in, her ne-
feste kendini hatirlattigini unutmamalidir.

Iste insan, Allah’a siginmali, O’na giivenmeli, O'nun ekbe-
riyetine dayanmalidir.

Kur’an’da Nas ve Felak Stresi Allah’a siginmay1 hatirlatir.

Nas Siresi: “insanlarin aklini esir alan tiim o cehalet halle-
rinden, insanlarin gonliine asilsiz, koti, sinsi diisiinceyi veren
o batil seylerden, sinsiligin, vesvesenin serrinden kurtulmaysi;
Insanlar1 Zat1 ulihiyetiyle sarana, insanlardaki tiim tecellile-
rin sahibine, insanlari viiciidlandirana siginmay1 anlat.”

Felak Stresi: “Dogruluga engel olan hallerden ve dogru-
luga engel olanin serrinden, baglandigi yalanlarin icinde kalip
aldatanin serrinden ve yaratilmamis olan; gaflet, yalan, akil-
s1zlik gibi tiim koti hallerin serrinden, biitiin mahlékatin sa-
hibine siginmay1 anlat.”

Iste insan her an Allah’a si§inarak yasamalidir.

Her tiirli olayin ardinda hikmetler aramalidir.

Karamsarlik, kaygi, 6fke, hiddetini Allah’a siginarak yen-
melidir.

Allah’t dost edinmelidir.

Allah’t unutup, insanlar1 kendine evliya edinmemelidir.

Evliya kelimesini iyi anlamalidir.

161



“Allah’tan gayri evliya edinmeyin” ayetini iyi anlamalhdir.
(Ziimer Stresi 3)

Kur’an’da Allah1 dost edinin ayetleri vardir.

O’nun dostluguna siginin ayetleri vardir.

Allah’1 dost edinmenin ulviyetine erismek gerekir.

Velimiz, evliyamiz Allah olsun.

O’na tevekkiil icinde olalim

Gonliimiizii O’'na rabita edelim.

Her an O’'na baglhilik icinde olalim.

Basimiza ne gelirse gelsin, sabredelim ve gerekli dersi alalim.

Kur’an'da “Allah’t dost edinenlere, korku yoktur, kaygi, ka-
ramsarlik yoktur” diye bildirilir.

Yhnus Saresi 62: “E 13 inne evliya Allah Ia havfun aleyhim

ve 1a hum yahzenun.”

E l1a inne evliya Allah : Yoktur, muhakkak, elbette, dost, evliya,

Allah
La havfun aleyhim : Korku yoktur, tedirginlik, onlara,
Ve 1a hum yahzeniine : Yok, onlara, mahzun, lizgiin, kederli,

Meili: “Allah’in evliyaligina-dostluguna siginanlara korku
yoktur, mahzun olmak yoktur.”

Ancak mii'min olanlar Allah’1 dost edinme makamina eris-
mislerdir.

Mi'min kimse Allah'in dostlugunu anlar, o hep o dostluk
lizere olur.

Onun kalbi huzur icindedir, sabirlidir, giiler ytizlidiir, di-
linden hep hakikatler hep giizel s6zler dokiilir.

Biri ona kotiiliik yapsa o iyilikle karsilik verir.
Allah’t dost edinen kimse hep huzur, husu, sabir icindedir.

Lakin Allah’'in dostlugunu anlamayan kimse ise diinyay1,
cikarini, makami, dost edinen kimsedir, huzur, husu, sabir
icinde degildir.

162



Onlar kendi ¢ikarlarini dost edinirler, Allah’'in dostlugunu
anlayamazlar ve onlar hallerini degistirmedikleri miiddetce
hep o haller iizere yasarlar

Allah’1 dost edinenlerle dost olmak gercek dostluga eris-
mektir.

Allah’in dostluguna siginan hig¢bir seyden korkmaz.
Hiizlinler kaygilar i¢ine diismez.

Diisse de cabuk c¢ikar.

Allah’a kars1 derin bir bag icinde olanlar, korkulara diismez.
Onlar mahzun olmazlar.

Mahzun, hiizlin kelimesinden gelir.

Kur’an'da belirtiliyor ki Allah’1 dost edinenler hiiziinlii ol-
mazlar.

Hiizlin; Giziintd, kaygl, keder, karamsarlik, ice kapaniklik,
bosluga diismek demektir.

Nahl Stresi 87: “Ve elkav ilallahi yevme izinis seleme ve
dalle anhum ma kant yefterGn.”

Meali: “Her seyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an ba-
ris ve huzur icinde olanlardir. Uydurulmus seyler icinde ka-
lanlar ise hakikatlerden sapanlardir.”

Allah’a teslimiyetin ne oldugunu ¢ok iyi bilmeliyiz.

Anne babamizdan 6grendigimiz sekliyle ibadet ettik diye
Allah’a teslim olmus oluyor muyuz?

Allah’a teslimiyet, namaz kilmakla, oru¢ tutmakla gergek-
lesir mi?

Allah’a teslimiyette ilim, irfan, edeb, sahitlik gerekir.

Sahit olmayan, Allah’a teslim olamaz.

Ezanda giinde 20 defa okunan “Eshedii-Sahit ol” hakika-
tine mutlaka ermeliyiz.

Allah’a kendimizde ve varlikta sahit olmaliyiz.

Allah’a sahit olmadan, teslimiyet ve tevekkiil olmaz.

163



Her varlik Allah’a agilan bir kapidir.

Her varlik bir tarikattir, yani Allah’a giden bir yoldur.

Yeter ki varligin olusumunu, isleyisini, niteliklerini bir bir
inceleyelim.

Yeter ki kendimizde ve varlikta sahit olalim.

Sahit olan, emin olur.

Emin olan Miisliiman olur.

Miisliiman her seyiyle Allah’a teslim olan demektir.

Miisliiman ilahi huzura erismis olanduir.

Miisliman kimse diistiigii kaygidan, hiiziinden hemen ¢i1-
kan kimsedir.

Miisliman kimse, bir anlik da olsa sikintiya diisse, onun
Allah’a olan teslimiyeti onu o sikintidan hemen ¢ikarir.

Maneviyati gii¢lii olan, diistiigli bunalimdan hemen ¢ikabilir.

Maneviyati gii¢lii olan, Allah’a gonliinii dayamis kimsedir.

Maneviyati giiclii olan, Allah’t unutmayan, O’nun dostlu-
guna siginan kimsedir.

Allah’tir bizim dayanagimiz, yardim bulacagimiz, sigina-
gimiz, dostumuz.

Allah’tir bizim her tiirlii sikintida ¢are buldugumuz.

Enfal Shresi 62: “Fe inne hasbekallah huvellezi eyyedeke
bi nasrihi.”

Meali: “sana Allah yeter. Ki O’dur senin dayanagin, O’dur
yardim bulacagin.”

AhKAf Stresi: 13: “Innellezine kil rabbunalldhu summes-
tekamt fe 1a havfun aleyhim ve 1a hum yahzentin.”

Meali: “Muhakkak ki bizi viicidlandiran Allah’tir diyen-
lere ve boylece dosdogru hareket edenlere, artik onlara korku
yoktur ve onlara timitsizlige diismek yoktur.”

Allah, her seyiyle teslimiyet icinde olan kimseyi, distiigii
sikintidan hemen ¢ikarir.

164



Onlara korku, kaygi, iimitsizlik yoktur.
Evet, Kur’an1 dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki mii'min
olanlara korku, kayg1 yoktur.

Mi'min basina gelen sikintilar: giizelce diisliniir, hikme-
tini anlamaya ¢alisir ve diistiigii sikintidan gerekli dersi alir.

Diistiigl sikintidan bunalima kaymaz, bilir ki basa gelen si-
kintilar, kisiyi olgunlastirir, hayat yolunda kisiye dersler verir.

Ey benim giizel kardesim.

Gel Allah’a sahit olalim, O’na iman edelim.

O’na glivenelim.

O’na teslim olalim

O’na tevekkiil icinde olalim.

O bizim, canimizdir, tenimizdir, nefesimizdir.

O her an bizdedir.

0 bizim dayanagimizdir.

0 bizim yardim bulacagimizdir.

Unutma kardesim sakin unutma:

Mi'min Kisi:

Sabirli olur.

Tefekkiir sahibi olur.

Teslimiyet sahibi olur.

Tevekkiil sahibi olur.

Her seyin hikmetini arar, asla isyan etmez.

Her seyden gelen bir mesaj oldugunu bilir, onu bulmak
icin bekler.

Tenezziil sahibi olur.

Her an Allah’a glivenir.

Her nefeste siikiir sahibi olur.

Sevgi dolu huzur dolu olur.

Sakin karamsar olma kardesim.

Sakin olumsuz diistinme kardesim.

165



Sakin iimitsiz olma kardesim.

Sakin unutma kardesim, sakin unutma:
Allah’a iman, tim sikintilarin ilacidir.
Allah’a tevekkiil, tiim sikintilarin ilacidir.
Allah’a siikir, tiim sikintilarin ilacidir.

Ve asla unutma Allah’a siginan kimse, O’na tevekkiil icinde
olan kimse, O'nu unutmayan kimse, diinyalik kaygilar i¢inde
olmaz.

Allah’a siginmayanlar kendi seytani duygularina esir olurlar.

Kendi seytanina siginanlar huzur icinde olmazlar.

Nisa Stresi 76: “Fe katilh evliya el seytan.”

Meali 1: “Seytan evliya-dost edinen kimse, kendine ya-
zik etmistir.”

Meali 2: “Seytani duygu ve diislincelerine siginan kimse,
kendine zuliim eder.”

Iste ayette belirtildigi gibi, Allah1 birakip seytani evliya
edinmek, seytani duygulara siginmaktir.

insan kendine, sunu her zaman sormalidir;

Ben neye sigindim, neyden medet umdum?

Isyan icinde, karamsarlik icinde, kavga icinde miyim?

Kullugun ne oldugunu layikiyla anlayabildim mi?

Allah’a layikiyla kul oldum mu?

Yoksa seytanima mi kul oldum?

Yani kendi egoma kibrime, ¢ikarima mi1 kul oldum?

Diinya cikari i¢in mi kosuyorum?

Insanlara ¢ikar icin mi yaklasiyorum?

Giicli biri miyim, zayif biri miyim?

Allah’'in dostlugunun ne oldugunu anlayabildim mi?

Allah’a giiven icinde miyim?

Olaylar karsisinda nasil bir durus sergiliyorum.

Tevekkiiliim, teslimiyetim tam mi?

Sukt ve sabir makamina erdim mi?

166



SUKOT VE SABIR

Siik(it ve sabir manevi alani gii¢lii olan kisilerin duygusudur.

Siik{it etmek; susmak, dilini tutmak, karsilik vermemektir.

Kamil insan nerede susacagini, nerede konusacagini bilir.

Kamil insan kime, ne kadar konusacagini bilir.

Kamil insan, nerede karsilik verecegini nerede vermeye-
cegini bilir.

Iste siikiit; susmaktir, dilini tutmaktir, hemen konusma-
maktir.

Dilimizi tutmak, dilimizi bos sozlerle yormamak gereklidir.

Dil, agzimizdan ¢ikan lisanimizdir.

Kisi ne konusacagina dikkat etmelidir.

Kisi dilinin altinda gizlidir.

Agzindan ne soz cikiyorsa sen O’sun.

Dil, agir sozler de edebilir.

Dil, hos sozler de edebilir.

Kirici sozler etmekten sakinmaliyiz.

Kirici sozler eden, 6zur dilemelidir.

Oziir dilemek erdemlilik degildir.

Oziir dilemeyi gerektirecek seyi yapmamak erdemliliktir.

Hazreti Muhammed: “Oziir dilemeni gerektiren bir sézii
soyleme.” (Ibn-i Mace, Ziihd, 15)

Beled Stiresi 9: “Ve lisanen ve sefeteyn-dil ve dudaklar
verdik.”

Dudaklarini a¢tiginda dilinden hangi sézler doékiilecek?

Agzindan akan sozler hangi algilara kapi acacak?

167



Agzindan akan sozler senin Salih insan mi, zalim biri mi
oldugunu belirleyecek.

Agzindan ¢ikan sozler hayirlara mi vesile oluyor?

Agzindan ¢ikan sozler; fitnelige, fesatliga, fasikliga, ayrim-
ciliga, kibre, yani kotiiliige mi vesile oluyor?

Miisliiman diliyle ve yasantisiyla belli olur, yaptig1 ibadet-
lerle degil.

Miislimanin dilinde dedikodu ¢ekistirme olmaz. (Hucurat
Siresi)

Miislimanin dilinde, alay etme, hor gérme olmaz. (Hu-
curat Siresi)

Miisliimanin dilinde ayrimcilik, yargilama, fitnelik, fesat-
lik olmaz. (Bakara Sresi 191)

Miisliimanin dilinde cana kiymak ile ilgili algilar olmaz.
(En’am Siresi 151)

Mislimanin dilinde insanlarin eksigini aramak, hata-
larindan bahsetmek, gizli yonlerini arastirmak olmaz. (Hu-
curat Siresi)

Mislimanin dilinde, 6viinmek, biiyiiklenmek olmaz. Lok-
man Siresi

Mislimanin dilinde, gosteris, caka satma, san, sohret,
diinya sis{, para, mal, miilk olmaz. (H(d Siresi)

Miislimanin dilinde, boliiciiliik, ayrimcilik, 6teki gérme,
olmaz. (Riim Stresi)

Miislimanin dilinde hep hayra dayaly, iyilik getiren, sev-
giye kap1 agan sdzler olur. (Rm Siresi)

Miisliimanin dilinde, 1slah edici, ara bulucu, baristirici, s6z-
ler olur. (A'raf Siresi)

Bir giin Muaz bin Cebel, Hazreti Muhammed'’e sordu.

“Ya Muhammed! Sen bizden once vefat edersen, Sen’den
sonra hangi ibadetleri yapalim?”

Hazreti Muhammed sustu cevap vermedi.

168



Muaz bin Cebel: “Allah yolunda cihad mi1 edelim?” diye sordu.

Hazreti Muhammed: “Allah yolunda cihad giizel seydir; ama
insanlar icin bundan daha hayirlis1 vardir” buyurdu.

Muaz Bin Cebel: “Yani oru¢ tutmak, zekat vermek mi?”

Hazreti Muhammed: “Orug tutmak, zekat vermek de gtizeldir.”

Muaz bin Cebel insanin yaptig1 tiim ibadetleri sayip dokti.

Hazreti Muhammed her seferinde: “Insanlar icin bundan
daha hayirlisi vardir” buyuruyordu.

Muaz bin Cebel: “Anam-babam Sana kurban olsun, insanlar
icin bunlardan daha hayirli olan nedir?” diye sorunca.

Hazreti Muhammed: “Hayir konusmayacaksa susmak” bu-
yurdu. (Hakim, 1V, 319/7774)

Iste insan yeri geldigi zaman susmalidir.

Susmal1 ve sabir etmelidir.

Olaylar karsisinda sabirli olmalidir.

Sabrin hikmetine ermek icin beklemelidir.

Isyan etmemelidir.

Karamsarliga diismemeye gayret gostermelidir.

Hemen karar vermemelidir.

Hemen faaliyete gegcmemelidir.

Hemen bir seye kalkismamali, suurlu davranmalidir.

Olaylarin nereye aktigini anlamali ve dyle faaliyete gec-
melidir.

Insan, bagina gelen olumlu ya da olumsuz her seye karsi
sabretmelidir.

Arka yiizlinli géormeli, 6yle hareket etmelidir.

Basina olumsuz bir sey geldiginde, hemen sinirlenmemeli,
ofkelenmemeli, kaygilanmamalidir.

Sabretmeli, beklemelidir.
Beklemeli ki olaylar nereye akacak gorebilmelidir.

olaylar karsisinda 6fkelenmemeli, 6fkeyi yutmalidir.

169



Ofke ile bir sey soylememeli, dilini tutmahdir.

Sabirli olursa, olayin sonunu goérebilirse, belki de olaylar
hayra kapi1 agacaktir.

Insan sabretmeli, siik(it etmeli ve beklemelidir.

Sabir; beklemektir, dayanmaktir, karsi1 koymaktir, diren-
mektir, sebat etmektir, gogiis germektir.

Sabir; dilini tutmaktir, 6fkeyi yutmaktir, hemen karar ver-
memektir.

Sabir; olayin nereye gittigini gorebilmektir, icytiziint go-
rebilmektir, hikmetine erebilmektir.

Sabir; olaylar karsisinda hemen hareket etmemektir, su-
urlu davranmaktir.

Sabir; Allah’a dayanmaktir, O’'na giivenmektir.

Sabir; zamanin akisini gérebilmek, o akisa teslim olmaktir.

Sabir, zaman ile alakali bir boyuttur.

Her sey zamani gelince a¢iga cikar, zamani gelince gerceklesir.

Mesela bir agacin meyve vermesi, zaman dilimi icinde ger-
ceklesir.

Meyve hemen olusmaz, énce yapraklar, sonra cicekler,
sonra meyve olusur.

Iste her seyin bir zaman dilimi akis1 vardir.

Bu zaman dilimi akisinda, sonucu beklemek sabirdir.

Ciftci tohumu eker, bakimini yapar ve meyve alincaya ka-
dar sabreder.

Hemen meyve ¢iksin diye acale etmez.

Bilir ki meyve olusumunun zamani vardir.

Iste o meyveye olgunlagincaya kadar sabreder.

Sabrini emekle, gayretle birlestirir.

Yaprak zamani gelmeden diismez.

Civciv zamani gelmeden yumurtadan ¢ikmaz.

Dogan ¢ocuk hemen biiyiimez.

170



Glinesin dogmasi, batmasi zamani gelince olur.

Zamanin gelisi ve zamanin akis1 ve zaman yolunun sonu
vardir.

[ste sabir; zamanin gelisini, zamanin akisini, zamanin so-
nunu gorebilmektir.

Insan sabrin ne oldugunu anlamal ve bunu hayatina ge-
cirmelidir.

Her insan sabir makaminda yasamaldir.

Eger kisi sabrin ne oldugunu iyi anlarsa, bir seyin nereye
gittigini ve sonucunun ne olacagini bilir.

Kisi sabri1 yakalayamazsa, isyana, 6fkeye, hiddete, kav-
gaya kayar.

Sabir beklemektir, dayanmaktir, zamanin akisini gorebil-
mektir.

Insana hep sabretmesi tavsiye edilir.

Al-i imran Stiresi 200: “Ya eyyuhallezine Amenu usbiri ve
sabiri ve rabitd.”

Meali: “Ey iman edenler! Sabrin ne oldugunu anlayin ve
gonliinlizii Allah’a rabita ederek sabredin.”

Kisinin basina ne olay gelirse gelsin, kisi o olaydan ge-
rekli dersi cikarmak icin sabretmelidir ve olay1 iyi okumahdir.

Kisi, olayin i¢ylizlinli gérebilmek i¢in ve olayin nereye ak-
t1ig1in1 anlayabilmek icin sabretmelidir.

Basina bir olay gelen kisinin dniinde iki kap1 ac¢ilir.

Biri sabir kapisidir.

Biri isyan kapisidir.

isyan kapisini agan; 6fke, hiddet, kin, nefret, karamsarlik,
acelecilik, intikam gibi duygularla karsi karsiya kalir ve kisi
akilli diistinemez, akilli hareket edemez.

Ama Kisi, sabir kapisini acarsa; bekler, olay1 ¢ozmeye ¢alisir,
olaydan gerekli dersi ¢ikarmaya ¢alisir, olayin hikmetine erer.

171



Her olaydan gerekli dersi ¢ikaran, bunu ileride basina ge-
len baska bir seyde kullanir, o derse gore hareket eder.

Kamil kimse, sabrederek, her seyden ders ¢ikararak
kemalata erer.

Iste sabir kisinin hayatinda ¢ok énemlidir.

Sabreden, tevekkil sahibidir.

Sabretmek beklemektir, zamani geldiginde hareket etmektir.
Sabir, gonliini Allah’a rabita ederek beklemektir.

“Ya sabir Allah” diyerek; “Allah’im bana sabir ver, Allah'im

bana bu olayin nereye ¢iktiginin hikmetini ver” diyerek dua
edilmelidir.

Sabir makami gonliinde tecelli eden kimseler;

Sabirhidirlar, beklerler, hemen karar verip uygulamazlar.

Bir seyin sonunu diisliniirler, ona gore hareket ederler.

Ofkelenseler de 6fkelerini yutarlar.

Isyan etseler de isyanlarini kontrol ederler.

Iclerinde olusan hiiznii tasimay bilirler, “Allah’im hiizniimii
al, hiizniimii sevince doniistiir ya Rabbi” diye dua ederler.

Dillerini tutmasini bilirler, ne zaman konusacaklarini bilirler.

Ofke ile hemen konusmazlar, ne zaman neyi soyleyecek-
lerini bilirler.

Soylenen s6ziin hangi kapiy1 acacagini sezerler.

Onlar zaman diliminin akisini ¢ok iyi gorebilirler.

Onlar sonuca endekslidirler.

Bir olayda hemen parlamazlar, o olayin nereye akacagini
sezerler.

Hepimiz, bir sekilde tziildik, iizdiik, bir sekilde zulme ug-
radik, zulim ettik.

Kirdik, kirildik, kotii soze maruz kaldik, kotii s6z soyledik.

Hepimiz bir sekilde isyan ettik, 6fkelendik, 6fkeden yeri-
mizde duramadik.

172



Adalet arayayim derken en bliylk adaletsizligi yaptik.
Onun i¢in her seyde sabirli olmahyiz.

Her zaman oncelikle siikiit icinde olmaliy1z.
Sikintilara sabretmeliyiz.

Isyan etmemeliyiz.

Karamsarliga diismemeye gayret etmeliyiz.
Umitsizlige kapilmamaya gayret gostermeliyiz.

Kimin diinyalik acilar1 olmad ki.

Kimin sikintilar1 olmadi ki.

Gilizel kardesim, hepimizin sikintilar1 her zaman olacak.
Sabret kardesim.

Allah’a giiven kardesim

Allah’a dayan kardesim.

Gonliinii Allah’a rabita et.

Allah’in seninle oldugunu bil.

O her an seninledir.

0 sana sah damarindan yakindir.

0 sana nefesin kadar yakindir.

Sende nefes alip veren O’dur.

Sabret kardesim.

Sikintilarina sabret.

Acilarina sabret.

Her seyin ardinda hikmetler vardir.

Hikmetleri bekle kardesim.

“El usri yusra”

Muhakkak ki sikintilarin ardindan kolaylik gelecektir.
Ingirah Saresi 5: “Fe inne meal usri yusra.”

Meali: “Bana dayananlarin sikintilar ¢oziilecektir.”

Insirah Saresi 6: “Inne meal usri yusra.”

173



Meali: “Ben sizinleyim, zorluklarin ardindan kolaylik ge-
lecektir.”

Al-i Imran Stiresi 200: “Sabiri ve rabitd.”

Meali: “Gonliiniizii Allah’a rabita ederek sabredin.”

Ey kardesim! Gel sabrin ne hikmetlere kap1 acacagini, ne
liituflar getirecegini bilelim ve sabredelim.

Hizir, Mlsd’ya dedi; “Ve keyfe tesbiru ala ma lem tuhit
bihi hubra.”

Meali: “Olaylarin icyliziinii, nereye gittigini bilmek i¢in
sabretmelisin.”

Allah'im! Bizlere sabir giicii nasip et.

Allah’im! Dilimizi tutmayi, 6fkemizi yutmay1 nasip et.

Allah'im! Isyan etmemeyi, kavgaya siiriiklenmemeyi nasip et.

Allah'im! Olaylarin nereye gittigini gérebilmeyi, hikme-
tine erebilmeyi nasip et.

Allah’im! Kalb kirmamay1, kimseyi izmemeyi, kotl soz
soylememeyi nasip et.

Allah’im! Hemen karar verdirmemeyi, hikmetine erdir-
meyi nasip et.

Allah’'im! Basimiza iyi bir sey geldiginde simarmamaysi, gu-
rurlanmamay1 nasip et.

Allah’im! Basimiza kot bir olay geldiginde, isyan etme-
meyi, kaygiya diismemeyi, fevri davranmamay1 nasip et.

Allah'im! Basimiza kotii bir sey geldiginde, birdenbire su-
ursuzca hareket etmemeyi nasip et.

Allah’im! Bizlere sabir giicli ver her olay karsisinda sabirli
davranmay1 nasip et.

174



TEVEKKUL VE TESLIMIYET

Tevekkiil Allah’t kendine vekil edinmektir.
Her seyinle Allah’a giivenmektir.
Allah’a dayanmaktir.

Teslimiyet, basina ne olay gelirse gelsin, Allah’a siginmak-
tir, olaylarin hikmetini beklemektir.

Insanin basina, olumlu ya da olumsuz ne gelirse gelsin, tesli-
miyet icinde olan, olaylarin ardinda nice hikmet oldugunu bilir.

Ve Allah’a dayanir, sabir icinde olur.

Tevekktl ve teslimiyet maneviyatin giictiniin geldigi yerdir.

Tevekkiil sahibi kimlerdir?

Tevekkiil makami neresidir?

Abzab Stresi 3: “Ve tevekkel alallah ve kefa billahi vekila.”

Meali: “Varliginin sahibinin Allah oldugunu bilip, tiim var-
liginla teslim ol ve her seyde yetkili olan Allah’a giiven.”

Tegablin Shresi 13: “Allah 13 ilahe illa huve ve alallahi fel

yetevekkelil mimin{n.”

Meali: “Allah; ilah yoktur, O vardir ve Allah tiim varliktan
yiiceligi ile kendini gdsterendir. iste bu hakikati anlayip tiim
varligiyla teslimiyet icinde olanlar mii'minlerdir.”

Ayette belirtildigi gibi, tevekkiil mii'minlik makamdir.

Allah’tan emin olan, O'na tevekkiil icinde olur.

O’nu vekil edinir.

Tevekkiil sahibi olan umutsuzluga diismez.

Karamsar olmaz.

Tevekkiil sahibi olan diinya ¢ikar1 icin kimseye zulmetmez.

175



Tevekkiil sahibi olan kimsenin hakkini yemez.
Peki, tevekkiil nedir?

Kimdir tevekkiil sahibi?

Tevekkiil; vekil kelimesinden gelir.

Tevekkiil; vekil edinmek, giivenmek, dayanmak...
Tlm varligiyla yaraticisina teslim olmak...

Her seyin sahibi olan Allah’tan beklemek...

Basina ne gelirse gelsin bundan ders c¢ikarip, hikmetini
aramak...

Allah’a baglanip O’na glivenmek...

Gerekli tedbiri alip, hazirlik yapip, Allah’a tevekkiil iginde
olmak...

Bir olayin sonucunu Allah’a dayanarak beklemek demektir.

Kur’an'da goriiyoruz ki; tevekkiil sahipleri mii'minlerdir.

Tevekkiil makami da, mi'minlik makamdir.

Mii'min olan;

Kendi viicid varliginin ve tiim varligin sahibini bilip, tim
varligini sahibine teslim edendir.

Hakk’tan emin olandir.

Her an Hakk’a dayanandir.

Basina gelen her seye sabredendir.

Asla karamsarliga diismeyendir, bir an diisse bile bu hal-
den hemen donendir.

Tilim varlikta her an tecelli edenin Allah oldugunu bilendir.

Tiim varlig1 sonsuz nitelikleriyle saranin Allah oldugunu
bilendir.

Tlm varliktan her an “Semme Vechullah” olanin Allah ol-
dugunu bilendir.

Her an gonliinde Allah sevgisiyle yasayandir.

Her an, her seyleriyle Hakk’a baglilik tizere hareket eden-
dir, o suurlarini muhafaza edendir.

176



Iste onlar Tevhid ilminin varisleridir.

Halk’ta Hakk zevki o kimseleri teslim almistir.

Onlar devamli o haldedirler.

Asla ikilige diismeyendir.

Asla agzindan ikilik ifade eden kelimeler ¢ikmayandir.
Emanete sahip ¢ikandir.

Hakk nedir batil nedir bilendir.

Batilin tehlikelerini en iyi goren, ona gore davranandir.
Hakikatleri anlatmak i¢cin gece gilindiiz miicadele ederler.

Kainati bir Kkitap bilirler, tiim ilimlerin Allah’a ait oldugunu
bilirler ve gece giindiiz o ilmi anlamak icin agk ile tefekkiir
icinde mucadele ederler.

Her an hakk {lizere adalet lizere hareket ederler.

Toplumda zalimligi bitirmek i¢in hayatlar1 pahasina mii-
cadele ederler.

Allah’a dylesine teslim olmuslardir ki hi¢ korkular1 yoktur.

Iste, tevekkiil sahibi olanlar, mii’min olanlardr.

Tevekkiil sahibi olan; karamsarhiga diismez, karamsarliga
diiseni de o halden kurtarir.

Allah’1 vekil edinmeyi yani Allah’a giivenmeyi, dayanmay1
oyle giizel anlatir ki anlattig1 kisinin icinden karamsarlk da-
gilir gider.

Ki Allah; her an kalbimizi attiriyor.

Her an kanimizi dolastiriyor.

Her an bize nefes aldirip verdiriyor.

Goziimiizden, kulagimizdan her organimizdan her an adeta
bize hizmet ediyor.

Bizi bir an bile terk etmiyorken, bizim karamsarhga diis-
memiz bize yakismaz. Umitsizlige diismemiz bize yakismaz.

Tevekkiil sahibi olan; her an tevekkiil makaminda yani
mi'min makaminda durur.

177



Ki o; gonliinde her an Allah'in “El Vekil” isminin manasini
hissederek yasar.

Her nereye nazar ederse etsin “Semme Vechullah” nazari
ile nazar eder.

Her an Allah’a dayanuir.

Her an Allah’a giivenir.

Her seyi Allah’tan bekler.

Allah’1t birakip bir kuluna sarilmaz.

Mal-miilk, san-sohret, isim-nam derdine diismez.

Bilir ki malin-miilkiin sahibi Allah’tir, bilir ki tiim varhk-
taki isimlerin miisemmalari-anlamlari-manalar1 O’nundur.

Basina ne gelirse gelsin sabreder.

Ona kotiiliik yapani Allah’a havale eder.

Onun hakkini yiyeni Allah’a havale eder.

Her an ¢evresinde olanlara yardim i¢in kosar.

Yiizlinden tebesstimii bir an bile eksik etmez.

Onu kotiileseler bile kimseye darilmaz, vardir bir hikmeti
der, kendini sigaya ceker.

Kimseye zerre kadar zarar veremez.

Tim varlikla saygi icinde yasar, bilir ki tiim varlik Allah’a
dayanmaktadir, Allah varliga dayanmaktadir.

Evet, mi’'min olan tevekkiil sahibi olandir.

Mi'minlik ise Halk sirrina vakif olmaktir.

Halk sirr1 ise her varlikta olan Muhammed nuriina sahit
olmak her an o hissiyatta yasamaktir.

Kisi Hakk kapisinda bir istiyak ile bir tenezziil i¢cinde
Hakk’a teslim olacak.

Hakk hakikatlerine vakif olacak.
Tim varligindan gecip Hakk’a arif olacak.

Ruh makaminin, nir makaminin zevkine erecek, Kamil
olacak.

178



Kamil olan mii'minlik makamina erecek.
Mi’'min olan tevekkiil sahibi olacak.

Evet, mi’'minlik makami tevekkiil makamidir.
iste mi’'min, emin olan demektir.

Yani Allah’tan emin olan demektir.

Allah’tan emin olan, her an Allah’a dayanir.
0’nu kendine vekil eder ve hep o suurda yasar.

Iste tevekkiil; mii'min olanin yasantisidir, halidir.

179



KORKUTMAK MI SEVDIRMEK Mi

Kamil insanlar hep sevdirin diye 6giit vermislerdir.

Hazreti Muhammed; “uzaklastirmayin yakinlastirin, sev-
dirin sogutmayin, zorlastirmayin kolaylastirin, Allah’tan kor-
kutmayin Allah’t sevdirin, hevaya siirtiklemeyin ilme yonlen-
dirin” boyle sozleriyle sevgi lizere olmamizi tavsiye etmistir.

Kur’an'da korkutanin seytan oldugu bildirilmistir.

Al-i imran Stresi 175: “innema zalikumus seytanu yu-
havvifu.”

Meali: “Muhakkak ki korkutan seytandir.”

Ne kadar acidir ki bu dyeti toplum olarak bilmeyiz.

O kadar net ve anlasilir ki!

“Seytanu yuhavvifu-korkutan seytandir.”

Havf kelimesi korku diye ¢evrilse de asli anlami, hevaya
distiren, Allah’tan uzaklastiran, zanna stiriikleyen demektir.

Her kim ¢evresine korku yayiyorsa, o seytanina esir ol-
mustur.

Ne kadar carpicidir ki bu ayette korku, seytan ile birlikte
islenir.

Anladik ki gonliinde korku olanlar ve bu korkuyu yayan-
lar Allah’t anlamayan kimselermis.

Hasr Shresi 13: “Le entum eseddu rehbeten f1 sudlirihim
minallahi zalike bi ennehum kavmun 1a yefkahtin.”

Le entum eseddu : Elbette, siz, sizden, siddetli, daha
fazla,
Rehbeten : Korku, yilmak, cekinmek, titremek,

180



F1 sudiiri him min Allah : Kalblerinde, goniillerinde, i¢lerinde,

Allah’a kars,
Zalike bi enne hum : Iste, bu, oldu, onlar,
Kavmun : Kimseler, insanlar, topluluklar,
La yefkahiin : Yok, anlamalk, idrak, bilmek,
anlayamayan,

Meali: Elbette sizlerden; iclerinde Allah’a karsi siddetli bir
korku tasiyanlar, iste onlar Allah’t anlayamayan kimselerdir.

Ayette ne giizel belirtilmis.

Iclerinde korku olanlar, Allah’t anlayamamig kimselerdir.

Allahn anlamak, varlikta O’nun tecellilerini anlamakla
mimkiindir.

Hevamiza gore bir Allah’a inanmak Allah’t anlamamaktir.

Toplumda hep zanni bir Allah inancina dayali olarak, be-
yinlere korkular ektiler.

Allah sevgisinden degil, Allah korkusundan bahsettiler.

Oysa Kur’an’t inceledigimizde anladik ki korku, Allah’1 an-
lamamaktan kaynaklaniyor.

Ve ayrica anladik ki korku, hakikatleri anlamaya engel
oluyormus.

Bakara Stresi 114: “Bir korku i¢inde olanlar o hakikatlere
dahil olamazlar.”

Ve anladik ki hakikatlere ulasanlara korku yokmus.

Neml Stresi 10: “Ya Misa! Korkma, muhakkak ki Benim

katimda hakikate ulasanlara korku yoktur.”
Ve anladik ki korku Allah’t anlamaya engel oluyormus.
Allah’t anlamak ise korkudan kurtariyormus.
Anladik ki Allah, ayetlerini korku vermek icin sunmamis.
Isra Stiresi 59: “Biz korku vermek icin bir ayet gondermedik.”

Kur’an1 inceledigimizde anladik ki korku seytandan, kor-
kusuzluk yani cesaret Allah’t idrak etmekten geliyormus.

181



Cocukken hep beyinlerimize korkuyu ektiler.

Allah’t anlamay1, Allah’a sahit olmay1 beyinlerimize ek-
mediler.

Allah sevgisinden bahsetmediler.

Sevginin yerine korkudan bahsettiler.

Allah’tan korkmay1 beyinlerimize ektiler.

Hep korkular i¢inde biiytdik.

Korkulara sarili bir beyin, hakikati diistinmekten uzaklasir.
Korkulara sarili bir beyin, korkunun giiciine esir olur.
Manevi alanin giiciinden uzaklasir.

Bizler hep korkutulduk.

Cocuk iken Allah korkusu ile biiyitilduik.

Allah carpar, Allah tas eder, Allah yakar, Allah maymun
eder, Allah rezil riisva eder.

Allah gokten basina yildirim atar, Allah fakir eder, Allah
oldirur, Allah kahreder.

Allah belani verir, Allah cezani verir, Allah kor eder, sagir
eder, Allah hor hakir yapar.

Hep boyle sozlerle biiytitildik.

Beyinlerimize korku verilerek, hakikatleri diistinmekten
uzaklastirildik.

Korkularla, karamsarliklarla, umutsuzluklarla blyutildiik.

Ahiret korkusuyla, cehennem korkusuyla, zebani korku-
suyla buyttildik.

Korku, beynin ¢alismasini engelleyen bir duygudur.

Korku; diistinmemizi, anlamamizi, sahit olmamizi engel-
leyen bir duygudur.

Cocukken hep korkularla biyiitilduik.

Cin korkusu, seytan korkusu, hortlak korkusu, gériinme-
yen varliklar korkusu, musallatlar korkusu ile biiyttuldik.

Hep ufacik beyinlerimize Allah korkusu islendi.

182



Normal bir psikoloji ile biiytitiilmedik.

Dini anlatanlar, Allah diyerek korkuttular.

Allah diyerek kandirdilar.

Fatir Siiresi 5: “Ve 1a yegurrennekum bi Allah el garir.”

Meali: “Ve aldaticilar sizi Allah adini alet ederek aldattilar.”

Hadid Stresi 14: “Ve garrekum bi Allah el gartr.”

Meali: “Ve aldaticilar sizi Allah diyerek aldatt1.”

Simdi sormak gerekir; Kur’an'da belirtildigi gibi aldatici-
lar, bizleri Allah diyerek, din diyerek aldatiyorsa...

Allah diyerek, din diyerek aklimiza korkular ekiyorsa...

Camileri, kiliseleri, havralari yani tiim ibadethaneleri etkisi
altina almis olabilir mi? ibadethaneleri yonetiyor olabilir mi?

Aldaticinin aldatma alani din ise; imam hatipleri, ilahiyat-
lar1 tiim dini egitim veren yerleri etkisi altina almis olabilir mi?

Oralar1 yonetiyor olabilir mi?

Aldaticinin aldatma alani din ise; cemaatleri, tarikatlar,
mezhepleri etkisi altina almis olabilir mi?

Oralar1 yonetiyor olabilir mi?

Bizleri ibadetlerle, virdlerle, zikirlerle, dini sohbetlerle yo-
netiyor olabilir mi?

Aldaticinin aldatma alani din ise; Kur’an meallerini, Incil,
Tevrat ¢evrimlerini kendi ¢ikarina gore cevirmis olabilir mi?

Asil anlamini 6rtmiis kendi ¢ikarina gore meal etmis ola-
bilir mi?

Aldaticinin aldatma alani din ise; tiim dini kitaplari, kis-
salari, hikayeleri, kendi ¢ikarina gore diizenlemis olabilir mi?

Aldaticinin aldatma alani din ise; bizleri; hidayet bulmus-
lukla, miirit olmakla, miirsitlikle, secilmislikle, evliyalikla, ve-
lilikle, makam-mevki sahibi gostermekle yani diger insanlar-
dan tstiin gostermekle aldatiyor olabilir mi?

183



Yani acaba hepimiz bir sekilde aldatilmis, aldanmis ve al-
datiyor olabilir miyiz?

Dini layikiyla anlayabildik mi?

Dini anlatimlarin gercek manasina erebildik mi?

Din anlatiyoruz diye hep masum beyinlere korkular: mi
ektik?

Korkulara dayanan bir beyin ne kadar hakikatlere erise-
bilir ki?

Allah’t ne kadar layikiyla anlayabilir ki?

Oyle bir duruma siiriikklenmis insanin psikolojisi nasil olur?

Manevi alani ne kadar giiclii olabilir.

Korku i¢inde olan bir beyin, Allah’a dayanmay1 degil, kor-
kuya dayanmay1 seger.

Maalesef ki yapilan meallerde bile korkular dayatilir.

Kur’an meallerini de beynimize islenen bu korkulara da-
yali olarak yaptik.

Kur’an’1 dikkatlice inceledigimizde anladik ki korkuyu ve-
ren, seytani hallerde olanlarmais.

Allah’in anlasilmasini istemeyenlermis.

Korkuyu yayanlar, goniillerini Allah’a teslim etmeyen kim-
selerdir.

Onlar sadece Allah’a inanirlar.

Allah’a olan inanglar1 bile, kendi ¢ikarlari i¢indir.

Al-i imran Siiresi 175: “Seytani hallerde olanlar ancak kendi
dostlarini korkuturlar.”

Anladik ki gonliinde korku olanlar ve bu korkuyu yayan-
lar Allah’t anlamayan kimselermis.

Hasr Stresi 13: “Le entum eseddu rehbeten f1 sudlrihim
minalldhi, zalike bi ennehum kavmun la yefkahiin.”

Meali: “Elbette sizlerden; i¢lerinde Allah’a karsi siddetli bir
korku tasiyanlar, iste onlar Allah’t anlayamayan kimselerdir.”

184



Allah1 anlayan kimse korkulardan siyrilir, Allah’a giiven
icinde olur.

Kur’an’a gore kimlerde korku yoktur:

Goniillerinde iman yesermis olanlarda...

Yiiziini Allah’a dénenlerde...

Allah’a sahit olanlarda...

Fena hallerden kurtulanlarda...

Oku makamina erenlerde, okuyanlarda, anlayanlarda...

Varlikta Allah’in dyetlerine sahit olanlarda...

Mi’'minlik makamina erenlerde...

Allah’ evliya edinenlerde...

Varliginin sahibinin Allah olduguna bilenlerde...

Allah’a ortak kosmayanlarda...

Kimin gonli iyilikler icinde ise...

Kim dosdogru Allah’in yolu tizere ise...

Kotuliik yapmayanlarda, hayirh ¢alismalarda olanlarda...

Nereye donerse donsiin, her yerde Allah’in cemalini go-
renlerde...

Her anini salat lizere gecirenlerde, yani her an Allah’a bag-
lilik suuruyla yasayanlarda...

Kalbinde sevgi, sefkat, merhamet olanlarda...

Annesine babasina 6f bile demeyenlerde...

Kimseye zerre kadar kotiilik etmeyenlerde...

Kalb kirmayanlarda...

Cevresine yardim i¢in kosanlarda...

Bakara Stiresi 112: “Bilakis kim ytiziinti Allah’a déner, tiim
varligi ile teslim olursa ve o iyiliklerde olursa, artik onun kar-
silig1 kendini viicidlandirana ait olan hakikatlerdir ve onlara
korku yoktur ve onlara mahzun olmak yoktur.”

Bakara Stresi 38: “Kim dosdogru yolumuz tlizere olursa,
artik onlara korku yoktur ve onlara mahzun olmak da yoktur.”

185



Bakara Siresi 62: “Inanan kimseler ve yol gésterenler
ve yardimci olanlar ve kendi inancini terk edip Allah’a iman
eden kimseler ve sonlarina inanan kimseler ve hayirl ¢alis-
malarda olanlar, iste onlarin karsiligi; kendilerini viictidlan-
dirana ait hakikatlerdir. Onlara korku yoktur ve onlara mah-
zun olmak yoktur.”

Bakara Siiresi 262: “Allah yolunda, varliginin sahibinin Al-
lah oldugunu bilip infak edenler, sonra da eski hallerini takip
etmeyenler, infak ettiklerinin Bize ait oldugunu bilenler, iste
onlara sikint1 yoktur, karsiliklar1 Rabbin katindandir ve on-
lara korku yoktur ve onlara mahzun olmak da yoktur.

Bakara Stresi 277: “Muhakkak ki iman edenler ve dos-
dogru hakk yolunda calisanlar ve her an Hakk’a baghlik suu-
ruyla hareket edenler ve temizlenme icinde olup kendilerinde
olan1 paylasanlar, iste onlarin karsiliklar1 Rabbin katindan-
dir ve onlara korku yoktur ve onlara mahzun olmak yoktur.”

Al-i imran Sdresi 170: “Onlar; Allah'in sundugu hakikat-
lere ulagsmanin, O’nun liituflarin1 anlamanin rahatligi icinde-
dirler. Onlar; onlari takip edecek olan ve o hakikatleri anla-
may!1 isteyenler i¢in, sevindirici bilgiler verirler. Onlara korku
yoktur ve onlar mahzun da olmazlar.”

En’am Shresi 48: “Artik kim iman etmis ve arinmissa, on-
lara korku yoktur ve onlara mahzun olmak da yoktur.”

Enbiya Stresi 103: “Onlar mahzun olmazlar, korkulari
yoktur, ylice olani bilirler ve onlar tiim varliktaki giictlin sa-
hibine sarilirlar.”

Maide Siresi 69: “Allah’a inanan kimselere yardimci olan-
lar ve sonlarina inanan kimseler ve dosdogru hakk yolunda
calisanlar, artik onlara korku yoktur ve onlara mahzun ol-
mak da yoktur.”

Yinus Stresi 62: “Muhakkak ki Allah’1 evliya edinenlere
korku yoktur ve onlar mahzun da olmazlar.”

186



A’raf Stiresi 35: “Kim fenalardan sakinir Allah’a ortak kos-
mazsa ve 1slah olursa, artik onlara korku yoktur ve onlara
mahzun olmak da yoktur.”

Evet, anladik ki:

Kur’an layikiyla anlayanlar, asla korku icinde olmazlar.

Allah’ layikiyla idrak edenler, asla korku i¢cinde olmazlar.

Mii'min’lik makamina erip, Islim’la sereflenenler Miislii-
man olarak yasarlar, iste onlar asla korku i¢cinde olmazlar.

Gel kardesim, seni korkutanlara asla kanma.

Seni, seytan ile cehennem korkusu ile korkutmaya cali-
sanlara asla inanma.

Korkutanlarin, kendi korkularinda kaldigini bil.

Bil ki korku, saf temiz diistincenin 6niindeki en biiyiik en-
geldir.

Bil ki korku, ilim ile bag kurmana engel olur.

Her seyi diisiin, distinmekten korkma.

[lim ile hareket edenin korkusu olmaz.

Miisliimanin asla korkusu olmaz, o Allah’a tiim kalbiyle
baghdir.

Allah’a tiim kalbiyle bagli olanlarda hi¢ korku olur mu?

Dikkat et kardesim!

Hakikati 6grenmek icin sorup arastirdiginda...

Gonliine uymayani sordugunda...

Mantigina uymayan seyi reddettiginde...

Bunun sebebi ne olabilir dediginde...

Bu neden emredilmis dediginde...

Inanglari, ibadetleri, din adina giyilen giysileri sordugunda....

Sana Allah'in emri diye sunulan seyleri yapmadiginda...

Atalardan gelen inanglari sorguladiginda, ya da onlara uy-
madiginda...

187



Allah var mi, Allah nedir, ahiret var mi, cennet cehennem
var m1? diye sorguladiginda, anlamak istediginde...

Hemen seni seytanla korkuturlar.
Carpilirsin diye korkuturlar.

Dinden ¢ikmakla korkuturlar.

Kafir olmakla korkuturlar.
Cehennemde yanmakla korkuturlar...

Clinkt senin sordugun kisi, kendisi korkular icinde de on-
dan seni korkutuyordur.

Kendisi, sorduklarinin cevabini bilmiyor ve kendi korku-
larini sana bulastirmak istiyordur.

Zaten cevabini bilse, heyecanla, sevkle, samimiyetle sana
anlatir.

Kendisi sahit olmadigi i¢in, yalnizca inan¢ boyutunda kal-
dig1 icin senin de Oyle olmani istiyor.

Korkma kardesim korkma.

Sen dogruyu yapiyorsun.

Sen hakikati 6grenmek, hakikate sahit olmak istiyorsun.

Sen delillerle sana ispat edilmesini istiyorsun.

Sen ilme dayali sahit olmak istiyorsun.

Sen aklini kullanmak istiyorsun, gonliine uymayani red-
dediyorsun....

Ve sen, dogrusunu yapiyorsun.

Ve sen, Kur’an'in tavsiyesine uyuyorsun.

Korkma.

Sor arastir, sor arastir, sor arastir.

Korkma, korkma, korkma.

Diistin, disiin, diisiin.

Bize verilen beyin, akil; sormak, diisiinmek, aramak, aras-
tirmak, hakikate ulasmak i¢in sunuldu.

188



Kur’an'da, duydugumuz her séziin aslini aramamiz tav-
siye edilir.

“E fe 14 takil(in-akletmez misiniz?”

“Lealle kum tuseliin-umulur ki siz sorup arastirirsiniz.”

“Lealle kum tefekkertin-umulur ki siz fikir liretirsiniz.”

“Lealle kum tezekkerlin-umulur ki siz hakikatlere dayali
bakarsiniz.”

Kur’an'da boyle onlarca ayetler vardir.

Kur’an'in yariya yakini, diistinmek, arastirmak, akil et-
meKk iizeredir.

Kur’an, duydugu sozlerde kalanlara, hi¢ diisiinmeden ol-
dugu gibi kabul edenlere, hi¢ arastirmadan, hakikatine hig
ulasmadan atalarindan 6grendikleri sekilde kabul edenlere
“Atalarinin yolu lizere olanlar” der.

“Atalarindan 6grendiklerini hi¢ diisiinmezler mi?” der.

Al-i imran Sdresi 175. ayette; korkutanin, korkulara sii-
riikleyenin seytan oldugu belirtilir.

Ayette; “Seytani hallerde olanlar ancak kendi dostlarini
korkuturlar” uyarisi vardir.

Seytan; kelime olarak uzak olan, Hakk’tan hakikatten uzak
olan, varligin esya boyutunda kalan demektir.

Dini sorguladigin zaman, “Ben buna inanmiyorum”, dedi-
gin zaman, hemen sana:

Dinden c¢ikarsin, ¢arpilirsin, kafir olursun, cehennemde
yanarsin, derler.

Korkma:

Atalarindan 6grendigin din inancini sorgulamadan, dinin
hakikatini bilemezsin.

Inanci, ibadetleri, ibadethaneleri sorguladigin zaman, he-
men sana: inanmiyor musun, inkar m1 ediyorsun? Seytan seni
kandiriyor, seytana uyuyorsun derler.

Korkma:

189



Inanglari, her inanca gére farkli olan ibadetleri inceleme-
den, hakikatine ulasamazsin.

Allah nedir, nerededir, var midir, yok mudur, diye sordu-
gunda, hemen sana:

Cehennemde yanarsin, kafir olursun, derler.

Korkma:

Allah nedir diye sorup, sorunun cevabina ilmi olarak sahit
olmadan, gonlii olarak ulagsmadan, gercgegi bilemezsin.

Seytan, senin hakikatleri 6grenmemen i¢in, dogru yola git-
memen i¢in, seni kendisiyle korkutur.

Clinkii seytan; Allah’t anlamani istemez.

Clinki seytan; atalarindan miras kalan, onlarin 6grettigi,
yani onlarin hevalarinda var ettigi bir Allah’a inanmanu ister,
seni var eden Allah’t senin bilmeni istemez.

Ciinkil seytan; Allah nedir sorusunun cevabinin hakika-
tine ulasmani istemez.

Allah1 anlama yoluna girdigin zaman, hakikate giden o
dosdogru yolda durur.

Ve seni Allah ile korkutur.

Ve sen, onun istedigi ibadetleri, emirleri yapmadiginda,
onun sozlerini kullanmadiginda, ona uymadiginda, seni ka-
fir olmakla, carpilmakla, seytana uymakla, cehennemde yan-
makla korkutur.

Yani seni kendisiyle korkutur.

Seni kendi korkulariyla korkutur.

Korkma:

Seni seytanla ancak seytan korkutur.

Bil ki seni; seytanla, carpilmakla, cehennemlik olmakla, kafir
olmakla suclayan biri varsa o seytandir ve ona hizmet edendir.

Iste kardesim:

Bil ki seni korkutan, kendisi korkular icinde olandir.

190



Bil ki kendisi; bilmemenin korkularina, seytani hallerde
olan kimselere teslim olmustur.

Clinki seytan, hakikatlerin agiga ¢ikmasini istemez, ¢ciinkii
saltanatinin yikilmasini istemez.

Sen kardesim:

Korkma, korkma, korkma.

Sor arastir, sor arastir, sor arastir.

Diistin, diisiin, diistin.

Askla, ilme dayali, samimi olarak, tevaziyla, teslimiyetle
hakikati anlamak, sahit olmak icin gayret goster.

Sana verilen; beynin, aklin, zekanin, diisiinmenin, tefek-
kiiriin, tercih etme kabiliyetinin, neyi yapip yapmama kara-
rin1 uygulamanin kiymetini bil.

Bil ki “Cihad” hakikati anlamanin gayretidir.

Hakikati anlamak i¢in gayret icinde olana da “Miicahid” denir.

Korkma cihad et, korkma miicihid ol.

Korkma, korkmadan diisiin ve her seyi diisiin.

Bil ki diistinmek, seni hakikatlere ulastiran bir kopridiir.

Korkma, korkutanin korkusuna da aldanma.

Korku psikolojimizi olumsuz yonde etkileyen en biiyiik
etkendir.

Korku, saglikli diisiinmenin 6niinde olan en biiyiik engeldir.

Korkularla biiytttilen bir gocugun, biiyiidiigtinde nasil bir
psikoloji icinde olacagi iyi arastirilmalidir.

Korkularla sarili bir beyin, sevginin giicline erisemez.

Korku maneviyatin giiciinden uzaklastirir.

Korkuya dayali bir beyin, hayata tutunmada zorluk yasar.

Korkular depresyonun ilk basladig1 yerdir.

Korku, kaygiyi, karamsarlig1 getirir.

Korku, degersizlik hissini verir.

191



Korktugu sey, kisinin kendine zarar verecek psikolojisi
tiim beyni etkiler.

Inang boyutunda, neden hep Allah korkusundan bahsedilir?

Neden hep cehennemde yanmak bilgisi aktarilir?

Neden bir inanc¢ topluluguna gidildiginde, daha ¢ok kor-
kuya dayali bilgiler aktarilir?

Kimdir, korkulara dayali bilgiler aktaranlar?

Neden boyle yaparlar?

Neden sevgiden ¢ok korkudan bahsedilir?

Cinki onlar da zamaninda Allah korkusuyla biiytitiil-
mislerdir.

Gittikleri inang topluluklarinda korkuya dayali bilgilerle
kirlenmis kisilerdir.

Peki, Allah’tan korkmali miy1z?

Allah’tan kim korkar, Allah’tan kim korkutur?

Allah’a sevgiyle mi yaklasilir korkuyla m1?

Kur’an’in bu konuda ayetleri nedir?

Neml Siiresi 10: “Ya Misa 14 tehaf innf 1a yehafu ledeyyel
murseliin.”

Meili: “Ya Misa! Korkma, muhakkak ki Benim katimda
hakikate ulasanlara korku yoktur.”

Al-i Imran Stresi 175: “innema zalikumus seytanu yuhav-
vifu evliyae hu.”

Meali: “Seytani hallerde olanlar ancak kendi dostlarini
korkuturlar.”

Meryem Siresi 96: “Muhakkak ki iman edenler ve dos-
dogru hak yolunda ¢alisanlar, tiim varligi niruyla saranin sev-
gisi lizere hareket ederler.”

Hacc Stresi 38: “Muhakkak ki hakikatleri gormemezlik-
ten gelip ortenlerin, kotii niyetli olanlarin tiimiinde Allah sev-
gisi yoktur.”

192



Nahl Siresi 23: “Muhakkak ki o kibirli kimselerde sevgi
yoktur.”

A'raf Stiresi 31: “Dogrusu o taskinlik icinde olanlarda sevgi
yoktur.”

Enfal Stresi 58: “Muhakkak ki emanete hiyanet edenlerde
Allah sevgisi yoktur.”

Bakara Siiresi 112: “Bilakis kim yiizlinti Allah’a doéner, tim
varligi ile teslim olursa ve o iyiliklerde olursa, artik onun kar-
silig1 kendini viicidlandirana ait olan hakikatlerdir ve onlara
korku yoktur ve onlara mahzun olmak yoktur.”

Bakara Siresi 114: “Iste, ancak bir korku iginde olanlar o
hakikatlere dahil olamazlar, yasamlarinda bir kaybetmislik
vardir ve onlar sonunda aci sikintilardadirlar.”

Maide Siresi 13: “Muhakkak ki iyilikler icinde olanlarda
Allah sevgisi vardir.”

Maide Saresi 42: “Muhakkak ki dosdogru hareket eden
kimselerde Allah sevgisi vardir.”

Maide Stresi 64: “ikilik, bozgunculuk ¢ikaranlarda Allah
sevgisi yoktur.”

Kur’an’1 inceledigimizde anhiyoruz ki Allah’1 idrak edenle-
rin icinde korku olmuyor.

Hakikate ulasanlarda korku olmuyor, onlarda Allah kor-
kusu degil, Allah sevgisi oluyor.

Allah’1 idrak edenler, sevgiye ulasiyorlar ve Allah sevgisi
icinde hareket ediyorlar ve yasamlarini hep sevgi icinde ge-
ciriyorlar.

Korku ise ancak ve ancak hakikatlere ulasamayan kimse-
lerin icinde oluyor ve o kisi icindeki seytana teslim oluyor ve
o seytan da onu korkuttuk¢a korkutuyor.

Anliyoruz ki, Allaht layikiyla idrak eden kimsede korku
olmuyor.

193



Sahitlik makamina eren, tevekkiil ve teslimiyet icinde olan
kimselerde Allah sevgisi oluyor.

Korkuyla hareket eden kimseler, ¢cevresine Allah diyerek,
cehennem diyerek, seytan diyerek, korkular sunuyor.

Allah1 idrak edemeyen kisi hep korku icinde yasar ve ¢ev-
resine hep Allah korkusundan bahseder.

Aileler, bir ¢cocugun yaninda, korkuya dayal bilgiler ak-
tardiginda, o gocugun beyni o korkularla sarilir ve ¢ocuk bir
Omir boyu korkular icinde yasar.

Ve cocuk da biiytidiigiinde cevresine korkuya dayali bil-
giler aktarir.

Korkuyla yasayan kisiler ¢evrelerine:

Allah korkusu, cehennem korkusu, Allah cezalandirir kor-
kusu gibi bilgileri aktarirlar.

O kimseler; aklin sahitlik boyutunu kapattirarak, Allah'in
idrak edilmesinin 6niine gecerler.

O kimseler; i¢lerindeki korkunun getirdigi sikintilari, pa-
nikleri tasirlar.

O kimseler; dedikodu, arkadan cekistirme gibi haller i¢cinde
olurlar.

Diinya menfaati lizere yasarlar.

Hep kendi ¢ikar1 iizere yasarlar.

Inanglarini, ibadetlerini kendi menfaatlerine araci yaparlar.

insanlari inanglarina, ibadetlerine, milletlerine, cinsiyet-
lerine, makamlarina gore ayirirlar, kimilerini kii¢iik goriirler,
kimilerini ytice ilan ederler.

Kendileri gibi inanmayanlari, kendi ibadetlerine uyma-
yanlari, kafir ilan ederler ve cihat diyerek, kafirler oldiiriil-
meli sdylemlerinde bulunurlar.

Ve sonugta korku ile yasayan kisiler, dncelikle kendi psiko-
lojilerine biiyiik zuliim ederler ve ¢evresindeki kisilerin sag-
likl1 bir akla sahip olmasina engel olurlar.

194



Allah’ idrak edip O’na teslim olan kimselerde ise korku
degil sevgi vardir.

Kur’ant inceledigimizde anliyoruz ki, korku Allah’t idrak
edemeyenlerde, hakikatleri anlayamayanlarda oluyor.

Allah nedir hakikatine ulasanin gonliine ise sevgi irmak-
lar1 akiyor.

Ve kisi ne yaparsa yapsin hep sevgi icinde yapiyor.

Allah sevgisine ulasan kisi hep Salih amel iizere yasiyor,
yani iyi insan olabilme makamina ulasiyor.

Ve iyi insan olan, tiim varlig1 sevgi lizere kucaklayan Al-
lah sevgisine ulasiyor ve o sevgiyle yasiyor.

Iste her an o sevgiyle yasayan Kisi:

Zerre kadar kibir icinde olmuyor, yani hi¢cbir kimseyi ve
hi¢bir varhigi kiigiik gérmiiyor, kendini asla yiice gérmiiyor.

Kimsenin hakkina girmiyor.

Kimseye kotiiliik yapmiyor.

Asla fasiklik, ikilik icinde olmuyor.

Kimseyi ¢cekistirmiyor, arkasindan konusmuyor, zarar ve-
rici sozlerden ve hallerden uzak duruyor.

Insanlarin inanglarina, ibadetlerine, milletlerine, renkle-
rine, mesleklerine, cinsiyetlerine gore ayrim yapmiyor, kimini
kiiciik kimini ytice saymiyor.

Ttm varhig1 Allah’in kulu biliyor ve varliktan sevgisini ve
saygisini eksik etmiyor.

Ve sonucta her an Allah sevgisi lizere hareket ediyor.

Ve Allah’in ona sundugu karsilik olan, cenneti yani huzuru,
mutlulugu, sevgiyi her an iginde hissederek yasiyor.

Evet, anliyoruz ki korku seytana mahsustur, kétii hallerde
olan kisilerde goriliir.

Sevgi ise, Allah hakikatine ulasanlarin yani iyi insanlarin
gonliinde olan ilahi bir duygudur.

195



Meleklere soruldu: Cennet nedir?
Cevap: Sevginin oldugu her yerdir
Meleklere soruldu: Cehennem nedir?
Cevap: Sevginin olmadigi kalbtir.

Sevginin olmadig1 kalbte korku olur, korkunun oldugu yer
cehennemdir.

Evet, sonucta anliyoruz ki sevgi, Allah’1 layikiyla anlayan
kimselerde gelisen bir duygudur.

insAllah, Allah’in ne oldugunu layikiyla biliriz ve insan ma-
kamina, islam makamina, Sevgi makamina ulasiriz.

Allah korkusu degil, Allah sevgisi, goniilleri manevi yon-
den giiclii kilar.

Sevginin o6lciisii, Allah'in sevgisine erigsmektir.

Sevgi her kapiy1 acacaktir.

Sevgi, korumaktir.

Sevgi, koruyuculuktur.

Sevgi, birliktir.

Sevgi, suurlu olmaktir.

Sevgi, askla sarilmaktir.

Sevgi, siipheye diismemektir.

Sevgi, imandir.

Sevgi, kalblerinizin ziynetidir.

Sevgi, kirmamaktir.

Sevgi, kizmamaktir, 6fkeni yutmaktir.

Sevgi, hikmetlere kapilar agmaktir.

Sevgi, kibre diismemektir.

Sevgi, hor bakmamaktir.

Sevgi, varligin 6zlinde Hakk’a nazar edebilmektir.

Sevgi, adalettir.

Sevgi, inanmaktir, emin olmaktir, glivenmektir.

Sevgi, sarilmaktir, birakmamaktir.

196



Sevgi, sevindirmektir.

Sevgi, umut vermektir.

Sevgi, ilahi aska erismektir.

Sevgi, hevadan kurtulmaktir.

Sevgi, egilmektir.

Sevgi, secdede durmaktir.

Sevgi, tebessliim etmektir.

Sevgi, nezakettir.

Sevgi, tenezziildiir.

Sevgi, miitevazi olmaktir.

Sevgi, hayattir, yasamin sirridir.

Sevgi, muhabbettir.

Sevgi, varligin muhabbetine goniil vermektir.
Sevgi, tiim varliktan gelen ilahi huzurdur.
Sevgi, cennetin nefesidir.

Sevgi, batmayan giinestir.

Sevgi, Allah’'in nefesidir.

Sevgi, goniilde caglayan bir irmaktir.
Sevgi, dudaklardan akan Allah kelamidir.
Sevgi, goniilde olan Allah’'in 15181d1r.
Sevgide kendini diisiinmek yoktur.
Sevginin ylki agirdir, herkes cekemez.
Sevgi ehlinin kalbi hep baskalari i¢in atar.
Sevgi ehlinin kalbinde Allah bulunur.
Sevgi ehli her seye gogiis gerer.

Sevgi ehli sabirhdir.

Sevgi ehli her an tevekkiil icindedir.

Sevgi ehli her an Allah’a teslimiyet icinde yasayandir.
Sevgi ehli her tiirlii yliki ¢ekendir.

Sevgi ehli herkese kosturandir.

197



Sevgi ehli baskasinin acisini hissedendir.

Sevgi ehli acilar bitsin, merhamet tecelli etsin diye kosturur.

Sevgiye erisen, kirmaz, lizmez.

Sevgiye erisen, alay etmez, hor bakmaz, kendini yiice gormez.

Sevgiye erisen, dedikodu yapip kimseyi cekistirmez.

Sevgiye erisen, sevginin 1s1g1nda yurir.

Sevgi ehlj, sevindirendir, umut verendir, karamsarlig1 alandir.

Sevgi ehli; diirtisttiir, sefkatlidir, adaletlidir.

Miimtehine Stiresi 8: “innallahe yuhibbul muksitin.”

Meali: “Muhakkak ki Allah sevgisine erisenler, adaletli,
diiriist kisilerdir.”

Hucurat Stresi 7: “Allah habbebe ileykumul imane ve zey-
yenehu fi kuliibikum”

Meali: “Allah sevgisi, sizi iman sahibi yapar ve sevgi kalb-
lerinizin ziynetidir.”

Not:

Korkut kelimesi ile ilgili su agiklamay1 yapmak dogru ola-
caktir.

“Korkut” kelimesi toplumda bilindigi anlamda degildir.

Korkut kelimesi, 6z Tiirkce bir kelimedir.

“Kor” ve “Kut” kelimelerinin birlesiminden gelir.

Kor kelimesi; yanmis, her yeri yanmis bitmis kor haline
gelmis, korlanmis, alevlenmis, niir haline gelmis demektir.

Yani odunluk hali bitmis kora donmiis demektir.

Kor ayni zamanda niira doniismiis demektir.

Kut; Tanri, kutsal, 6z, deger, giic, yaratici demektir.

Kutsal kelimesi de buradan gelir.

Kor-Kut; varligindan ge¢mis, Tanriya erismis demektir.

Yani ilahi askla yanmis, fenafillah olmus demektir.

Yani niirlanmis demektir.

Yani aydinlanmis demektir.

198



Yani Tanrr'nin nlruyla nirlanmis demektir.

Kamil insan, Bilge insan olmus demektir.

Kisi varligindan gegmeden, kor haline gelemez, niirlanamaz.

Kor haline gelmeden, Kut'a erisemez, yani Tanrr'da fani
olamaz.

Dede Korkut'u hepimiz biliriz.

Dede Korkut kelimesi buradan gelir.

Dede Korkut'un diger adi Korkut Ata'dir.

Bundan dolay1 korkutmak kelimesinin asli anlami ¢ok iyi
bilinmelidir.

Tirkcede korkutmak; Kut'a déondiirmek, Kut’'ta yandir-
mak, kendine dondiirmek, Tanriya dondiirmek, sarsmak ken-
dine getirmek demektir.

Arapcada havf kelimesini, korkutmak olarak ¢evirmek ne
kadar dogru diistiinmek gerekir.

Havf kelimesini; uzaklastirmak, hevaya diisiirmek, as-
lindan koparmak, ¢ikarina siiriiklemek diye ¢evirmek daha
dogru olacaktir.

Not olarak bunun belirtilmesi, dogru olacak diye duisiin-
diigiimiizden dolay1 bunu yazdik.

199



MUSLUMAN DEPRESYONA GiRMEZ

Bu boéliimii en sona koyduk.

Clinki ilk boliimlerde, maneviyatin giiciinii hissettirmeye
gayret gosterdik.

Maneviyatin giicline erisen Allah’a teslimiyet icinde olacaktir.

Gonliinti Allah’a teslim eden kimse, her tiirli aciy1 kaldi-
rabilir.

Ac1 cekmeyen insan olabilir mi?

Uziilmeyen insan olabilir mi?

Gozyas1 dokmeyen biri olabilir mi?

Ac1 hayatin gergegidir.

Ama insanlardan ama bedensel hastaliklardan ama ¢ev-
resel olaylardan acilar gelecektir.

Kolay degildir bir insandan darbe yemek.

En giivendigin insandan en agir sozler isitmek cok agirdir.

iftiralara ugramak ¢ok yipraticidir.

Hayal kirikliginda kaybolup gitmek kolay degildir.

Kalbinin kirilmasi ¢ok acidir.

[hanete ugramak cok yikicidir.

Dislanmak, 6telenmek, hor goriilmek kolay degildir.

Tlm bunlar insan1 hayattan sogutur.

Uziint, hiiziin hepimizin hayatinda mutlaka vardur.

Acilari tasiyabiliyor muyuz?

Yoksa acilar karsisinda isyana, karamsarliga, derin iizlin-
tiilere mi diisiiyoruz?

Acilar, sikintilar nasil tasinir.

200



Manevi alanimiz gli¢lii mii?

Yoksa sadece inan¢ boyutunda kaldik, iman nedir bile-
medik mi?

Acilar karsisinda nasil bir durus sergiliyoruz?

Basimiza gelen olaylara nasil tepki veriyoruz?

Bize yapilan haksizliga karsi nasil bir duygunun igine gi-
riyoruz?

Ya da birine kars1 yaptigimiz haksizliga karsi ne yapiyoruz?

Zamaninda bize yasatilan aciy1 bagskasindan mi ¢ikartiyoruz?

Biri bizi kird1 diye biz de baskasini mi1 kiriyoruz?

Beynimize ekilen, korku, kaygi, karamsarlik duygularina
karsi nasil bir psikoloji i¢cine giriyoruz?

Bize yasatilan acilar karsisinda ne yapiyoruz?

Olaylar karsisinda nasil bir hale giriyoruz?

Giicli bir durusumuz mu var?

Yoksa ¢ok ¢abuk yikiliyor muyuz?

Tim diinyada son yillarda psikolog ya da psikiyatriste
gitme oranlari gitgide ytkseliyor.

Bir sikintiya diisen ¢ocuklarimizi hemen psikolojik tedavi
icin, psikolog ya da psikiyatriste gotlriiyoruz.

Bu durum ¢ocuklarimizin beynine “ben hastayim” duygu-
sunun yerlesmesine yol agiyor.

Verilen psikiyatrik ilaclarin etkisi, tip alaninda tiim diin-
yada her giin tartisilmaktadir.

Verilen ilaclar daha hasta mi ediyor, yoksa iyilesmeye kapi
m1 agiyor?

Duygu ve diisiincelerimiz rahmani olarak gii¢lenirse, diis-
tiiglimiiz depresyon durumundan derhal ¢ikabiliriz.

Maneviyati giiclii olan kimse, depresyona girmeyecektir.

Girse de hemen cikacaktir.

Allah’a tevekkiil icinde olan bunalima girmez.

201



Karamsarliga girmez.

Miisliiman, Allah’a teslimiyet icinde olandir.

Miisliiman, Allah’a tevekkiil icinde olandir.

Miisliiman, Allah’a iman i¢indedir, O'na giivenir.

Miisliiman, Allah’1 asla unutmaz.

Miisliiman, 6limii hi¢ unutmadan yasar.

Misliiman, sabirhidir.

Miisliiman siikt ehlidir.

Miisliiman her an Allah’a dayanir.

Miisliman basina gelen her aciya, sikintiya dayanir.

Basina ne gelirse gelsin, isyan etmez, sabreder, olaylarin
hikmetini bekler.

Evet, bu boliimde “Miisliiman depresyona girmez” diye
baslik attik.

Belki keskin bir ifade oldu.

Ama bu konuyu inceledigimizde, gonliimiizii Allah’a daya-
digimizda, neden Miislimanin depresyona girmemesi gerek-
tigini anlayacagiz.

Bu boéliimde “Miisliiman depresyona girmez” konusunu
ele alacagiz.

“Basa gelen sikintilar nasil tasinir, gerekli ders nasil ¢cika-
rilir?” anlamaya ¢alisacagiz.

Miisliiman her zaman basina gelen olaylar1 muhasebe eder,
oradan gerekli dersi ¢ikarir.

Bir anlik karamsarliga, kaygiya diisse de oradan ¢abuk ¢ikar.

Yi{nus Siresi 62: “E 14 inne evliya Allah 1a havfun aleyhim
ve 1a hum yahzenun.”

Meili: “Allah’in dostluguna siginanlara korku yoktur, mah-
zun olmak yoktur.”

Ayette ne giizel belirtilmis; Allah’'in dostluguna siginmak...

Onlara korku yoktur.

202



Onlara mahzun olmak yoktur.
Onlar hiiztinlenseler de Allah’in sevgisine siginirlar.

Kur’an'da belirtiliyor ki Allah’1 dost edinenler hiiziinli ol-
mazlar.

Kur’an'in muhtesem mesajini ¢ok iyi anlamaliyiz.

Allah’1 dost edinenler hiiziinlii olmazlar, depresyona gir-
mezler.

Hiizlin, yasamdan gelen acilar karsisinda; iizlintiiye, kay-
giya, karamsarliga, ice kapaniklik durumuna diismenin adidir.

Allah’a tevekkiil icinde olan depresyona girmez.

Her varlikta Allah’a sahit olan bunalima girmez.

Girse de hizla ¢ikacaktir.

Allah’in magfiret esmasi, Allah’a dayananlarin gonliinde
hemen tecelli edecektir.

Magfiret, sikintilara, giinahlara diisen bir kimsenin Al-
lah’a sigindiginda, aff dilediginde gonliiniin arinmasi, temiz-
lenmesidir.

Her seyiyle Allah’a teslimiyet i¢inde olan, kaygilara, ka-
ramsarliklara diisse de hemen oradan ¢ikar.

Allah’a teslimiyet icinde olan diinyalik sikintilari tasimay:
Ogrenir.

Allah’a tevekkiil icinde olan basina gelen her olumsuz
seyde sabir eder.

Allah hakikatine eren, Allah’tan emin olandir.

Allah’tan emin olan, mi’'min olandir.

Mi’'min olan, maneviyati gii¢lii olandir.

Maneviyati gli¢lii olan, her sikintiy1 tasimay: bilir.

Oncelikle kendimize sunu sormaliyiz.

Allah’a, kendimizde ve her varlikta sahit olabildik mi?

Allah’a teslimiyet icinde miyim?

Allah’a giivenim tam mi1?

203



Ve kendine soyle seslenmelidir.

Ben islAm makamina erisebildim mi?

Ben Miisliiman olarak yasiyor muyum?

Ve kendine hep soyle telkin vermelidir.
Miisliiman olan hi¢ depresyona girer mi?
Miisliiman olan hig, kaygilara, karamsarliklara diiser mi?
Son yillarda:

Aile ici kavgalar, tartismalar...

Arkadaslar aras1 husumetler...

Birbirine bagirip ¢agirmalar...

Ikili iliskilerde sadakatin olmayisi...
Birbirimize c¢ikarsal yaklasim...

Ille de ben, 6ncelikle ben yaklasimi...

Cikarini buldugunda terk edisler...

Parasal iliskilerde diirtstlik olmayist...
Komsuluk iliskilerinde rahatsizlik...
Insanlarin eksigini, gedigini aramalar...

Alay etmeler, hor gormeler, kiiciimsemeler...
Tahammiilsiizliik, sabirsizlik...

Para, mal, miilk, esya, san, sohret esareti...
Hizla artmaktadir.

Sabir kaybolup gitti.

TevekKkiil, teslimiyet yok oldu.

Her seyden gerekli ders ¢cikarma duygulari gitgide azaldi.
Bundan benim ¢ikarim ne duygusu hizla artti.

Ben hakliyim, benim dedigim dogru, sen yanlissin duygu-
lar1 beyinleri esir aldi.

Duygular ve diistinceler, gizli kibirler tasir oldu.

Ben biliyorum, onlar cahil, onlar avam duygulari beyin-
leri sard1.

204



Diinya cikarina diismekten, sahitlik ve eminlik makami
yok olmaya yiiz tuttu.

Insanlik olarak manevi bir bosluga hizla siiriiklendik.

“Yasam nedir, varlik nasil var oldu, nereden gelip nereye
gidiyoruz, Allah nedir?” sorgulamalar1 kayboldu.

Bunu sorgulayanlar ateist ilan edildi.

Diistinmek, arastirmak, sorgulamak azaldi.

“Dlisiinme, sadece inan, namazini kil, fazla diisliniirsen
dinden ¢ikarsin, kafir olursun” séylemleri hizla yayildi.

Dogaya 6nem verme, yaratilan her varliga heyecanla bakma
yok oldu gitti.

Kedileri, kopekleri bile bizi stresten koruyor diye baktik,
besledik, yani kendi ¢ikarimiz i¢in baktik.

Diinya ¢ikari1 i¢in kogsmaktan, Allah hakikatini aramak-
tan uzaklastik.

Mutlulugu huzuru diinya ¢ikarinda aradik, yaratilisin hik-
metlerine erismekte degil.

Tlm bunlarin sonucu insanlik, biiyiik bir manevi bosluga
diismeye baslad1.

Manevi bosluk kisiyi depresyona diisiirdii.

Dini alanda beyinlere korkular ekerek, bunalimlar mey-
dana getirdik.

Yapilan ibadetler, kisiye ilahi huzur vermemeye basladi.

Manadan uzak, sahitlikten uzak bir inan¢ bize huzur ver-
medi.

Goriiyoruz ki inang¢ gruplarinda; hor gérmeler, asagilama-
lar, kafir ilan etmeler, giinahkar ilan etmeler, kendilerini ytice
gormeler, secilmis gormeler daha da artti.

Manevi bosluk hizla yayildi.

Manevi bosluk Kisiyi ne hale getirir.

205



Sahitlik ve eminlik makamina gelmeyen kimse, manevi
bosluga diiser.

Tevekkiil ve teslimiyeti tam olmayan kimse manevi bos-
luga diiser.

Yaptigimiz ibadetler, manadan uzak oldugu miiddetge, ilahi
huzura eristirmez.

Namaz kiliyoruz ama kildigimiz namazda kiyam, riik,
secdenin manasina ermiyoruz.

Arapcga Kur’an okuyoruz ama ondan sunulan manaya er-
miyoruz.

Yaptigimiz tiim ibadetler sekilden manaya ge¢miyor.

“Allah’a sahit olmak, O'na tevekkiil etmek, O’na teslimiyet
icinde olmak” duygularina erisemedik.

Sadece inandik, sadece ibadet ettik, manasina ermedik.

Rih hakikatinden, niir hakikatinden uzaklastik.

Yasamin heyecanini kaybettik.

Bedenimizin yaratilis hikmetine erisemedik.

Mutlulugu diinya boyutunda aradik, parada, malda, soh-
rette aradik.

Manevi bosluk gitgide artt1 ve boylece depresyon denen
hastalik kendini gosterdi.

Olumsuz duygularda beynimiz saglikli calismiyor.
Beynimiz biiytik bir baski durumuna diisiiyor.

Ve kimyasal salgilar degismeye basliyor.

Iste depresyon dedigimiz olay béylece olusmaya bashyor.
Beden olumlu ya da olumsuz duygulara karsi, karsilik verir.
Manevi boslukta bunalimlar gelir.

Manevi giicliiliikte sabir, tevekkiil, teslimiyet gelir.

Manevi giicii yiiksek olan kimseler, Allah’'in sevgisine da-
yanirlar.

206



Allah’t unutanlar, benlik i¢cinde olanlar, hor bakanlar, ken-
dilerini yiice gorenler, tevazliyu unutanlar, gaddarlik yapan-
lar, iftira atanlar, ¢evresine zarar verenler, cehennemi duygu-
larin i¢ine diiserler.

Boyle durumlarda adeta ilahi bir karsilik sunulur.

Allah’a sahitlik, tevekkiil, teslimiyetten uzaklasilirsa, dep-
resyon hastalig1 gelir karsiligiydi bu.

Bu sozciik Latince “deprimere, depress” kelimesinden gelir.

Fransizcaya, depresyon olarak ge¢mistir.

Depresyon; ¢cukur, kuyunun dibi, bosluk, diismek, ¢cikmaz
yol, ¢okiintii, bastirmak, ¢okertmek gibi anlamlara gelir.

Depresyon; i¢sel huzursuzluk, sikinti, manevi bosluk, mut-
suzluk, heyecansizlik, amagsizlik, bir bosluga diismek, tutu-
nacak yer bulamamak, caresizlik, kendini yalniz hissetmek
anlamlarina gelir.

Depresyon; duygusal ¢okiise ugramak, dipsiz bir kuyuya
diismek ve oradan ¢ikamamanin adiydi.

Allah’a teslimiyet icinde olan hi¢ bdyle dipsiz bir kuyuya
diiser miydi?

Kaygi, karamsarlik neden toplumda ¢ogaldi?

Bunlarin tamamy, géniillere Islami layikiyla hissettireme-
digimizden dolayidir.

Son yillarda, ¢ocuklarda, genclerde, biiyiiklerde, depres-
yon hizla artmistir.

Tim diinyada son yillarda psikolog ya da psikiyatriste
gitme oranlari gitgide yiikseldi.

Bir sikintiya diisen ¢ocuklarimizi hemen psikolojik tedavi
icin, psikolog ya da psikiyatriste gotiirtiyoruz.

Bu durum ¢ocuklarimizin beynine “ben hastayim” duygu-
sunun yerlesmesine yol aciyor.

207



Ve cocuklar okullarda birbirlerine “ben depresyondayim,
depresyon ilaglar1 kullaniyorum” diyerek, beyinlere bu duy-
gunun ekilmesine yol agiyorlar.

Verilen psikiyatrik ilaglarin etkisi, tip alaninda tiim diin-
yada her giin tartisilmaktadir.

Verilen ilaglar daha da hasta mi1 ediyor, yoksa iyilesmeye
kap1 m1 agiyor?

llaglarin verilmesi gereken durumlar nedir?

Ilag verilmeden, manevi telkinle sikintidan kurtarmak
mimkiin degil midir?

Olumsuz duygularin sikintisina diisen kimse, manevi alani
gl¢clendiginde bu kaostan ¢ikacaktir.

Son yillarda yapilan arastirmalara gore, verilen ilaglarin
intihara meyil ettirdigi tespit edilmistir.

Depresyon gecirenlerde, intihar edenlerin ¢ogunun anti-
depresan kullandiklari tespit edilmistir.

Depresyon ilaclarinin, 6lim duygusunu tetikledigi tespit
edilmistir.

Kuzey Galler'de Bangor’da Psikolojik ilaglar Béliimiinde
calisan Dr. Healy, depresyon ilaci kullanan kisilerden her giin
bir kisinin intihar ettigini belirtir.

Depresyona girmis 100 kisiden ti¢ kisinin aklina intihar
duygusu diistiyor.

97 kisinin aklina intihar gelmiyor, ti¢ kisinin aklina geliyor.

Bu boéliimiin insanlari ila¢ kullanmiyor.

Ama depresyon ilaci kullanan 100 kisiden, otuz kisinin ak-
lina intihar duygusu geliyor.

Beynimizde hiicre, doku bozukluklarindan kaynaklanan
rahatsizlik varsa, bunlari beyin ile ilgili uzman doktorlar tes-
pit etmelidir.

Ilaglar verilecekse o alanin doktorlar: tarafindan verilmelidir.

Ilaclar her zaman doktor kontroliinde alinmalidir.

208



Birinden duyduk ben de alayim inanci dogru degildir.

Depresyona diistip oradan ¢ikamama durumunda, elbette
doktorlardan yardim alinmalidir.

Verilen ilaglarin depresyondan ¢ikarma durumu iyi aras-
tirilmalhidir.

Depresyondan cikaracak olan ilaglarin yaninda, manevi-
yatin giicli ¢ok 6nemlidir.

Kisiyi hayata baglayan duygular giiclendirilmelidir.

Kisiyi, kabiliyetine gore yonlendirmek, ona bir amag his-
settirmek depresyondan ¢ikarmak i¢in ¢ok 6nemlidir.

Kisinin hedefini bilmesi ¢cok dnemlidir.

Hedefi i¢in gece glindiiz ¢calismasi, Kisiyi gliclii kilacaktir.

Olumsuz olaylar karsisinda hayattan kopan bir insan, ¢6-
kiis yasamaya bagslar.

Bu ¢okiisiin hizlanmasi, amacindan, maksadindan, sorum-
lulugundan uzaklasmaya yol acar.

Ama Kkisi, amacina, sorumluluguna, tekrar bag kurdugu
an, ¢okilisten cikabilir.

Iste tam burada dalgal géniillere olumlu yénden dokun-
mak gerekir.

Iste bunun icin hem manevi alan giiglii kisiler, hem de tip
alaninda uzmanlasmis kisiler ¢cok énemlidir.

Her psikiyatri doktorunun mutlak ve mutlak dini alani la-
yikiyla bilmesi gerekir.

Inang alanindan kaynaklanan korku, kaygi, karamsarlik
durumlari beyinleri etki altina alir.

Dinin hakikati bilindigi zaman bu etkiler olmayacaktir.

Kisinin gonlii manevi olarak gii¢lii oldugunda, o kisinin
dayanagi Allah olacaktir.

Manevi alanda, gonli gii¢lii olan Kamil insanlardan da her
zaman yardim almaliyiz.

209



Antidepresan almak, olumsuz duygunun getirdigi kaostan
kisiyi ne kadar ¢ikarabilir ayrica arastirilmalidir.

Her sikintiy1 asmak kisinin gonliiniin gii¢lii olmasina baghdir.

Son yillarda toplum olarak, yasamin degerlerinden, yasamin
heyecanindan, yaratilisi anlama duygusundan hizla uzaklastik.

Yaptigimiz her seyi, bir ¢ikar bekleme duygusuyla yap-
maya basladik.

Namazimizi, orucumuzu bile cennet i¢in yaptik, mana-
sina ermedik.

Dolayisiyla biiytik bir manevi bosluk icine, yani depres-
yon icine diistik.

Son yillarda ¢ocuklarimizi, diinya menfaatine bagh yetis-
tiriyoruz.

Para, mal, miilk, san, s6hret sevdasina diisiirtiyoruz.

Miisliiman depresyona girer mi?

Allah’a kendinde ve her varlikta sahit olan, depresyona
girer mi?

Allah’a tevekkiil ve teslimiyet icinde olan, depresyona gi-
rer mi?

Maneviyati gii¢li olan, depresyona girer mi?

Yasamin heyecanini yakalayan, depresyona girer mi?

Ni¢in yasadiginin hakikatine eren, depresyona girer mi?

Allah’in dostluguna siginan, sikintiya, bunalima girer mi,
bosluga diiser mi, yani depresyona girer mi?

Kur’an'da girmez diye bildiriliyor.

Y@nus Stresi 62: “Allah’in dostluguna siginanlara korku
yoktur, mahzun olmak yoktur.”

Ayette ne giizel belirtilmis; Allah'in dostluguna siginmak...

O’na tevekkiil icinde olmak...

Allah’a siginanlara korku yoktur.

Onlara mahzun olmak yoktur.

210



Allah’a siginanlar derin bir kederin i¢ine diismezler.
Kur’an’da belirtiliyor ki Allah’1 dost edinenler kaygi, ka-
ramsarlik, hiiziin icinde olmazlar.

Bu nasil bir giiclii duygudur ki insani hiizne siirtiklemiyor.

Allah’a giiclii bir bag ile baglanan kimse, kederli hale diis-
miuyor.

Hiizln; Gizlinti, kaygi, karamsarlik, ice kapaniklilik, bos-
luga diismek demektir.

Nahl Siiresi 87: “Ve elkav ilallahi yevme izinis seleme.”

Meali: “Her seyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an ba-
ris ve huzur icinde olanlardir.”

Allah’a teslimiyetin ne oldugunu ¢ok iyi bilmeliyiz.

ibadet ettik diye Allah’a teslim olmus olmuyoruz.

Ezanda giinde 20 defa okunan “Eshedii-Sahit ol” hakika-
tine mutlaka ermeliyiz.

Allah’a kendimizde ve varlikta sahit olmaliyiz.

Allah’a sahit olmadan, teslimiyet ve tevekkiil olmaz.

Her varlik Allah’a agilan bir kapidir.

Her varlik bir tarikattir, yani Allah’a giden bir yoldur.

Yeter ki varligin olusumunu, isleyisini, niteliklerini bir bir
inceleyelim.

Sahit olan, emin olur.

Emin olan Miisliiman olur.

Miisliiman her seyiyle Allah’a teslim olan demektir.

Miisliiman ilahi huzura erismis olandir.

Miisliiman depresyona diisme durumunda ¢ikmay1 basarir.

Depresyon bir ¢ikmaza girip oradan kurtulamamaktir.

Misliiman bir ¢ikmaza diisse de oradan Allah’a sigina-
rak kurtulur.

Sikintiya diisse de acilar ¢ekse de, onun Allah’a teslimiyeti
onu o sikintidan hemen ¢ikaracaktir.

211



Maneviyati giiclii olanin depresyon derdi olmaz.
Maneviyati giiclii olana, yani Miisliiman olana Allah yeter.
Allah’tir bizim dayanagimiz, yardim bulacagimiz.

Enfal Siiresi 62: “Fe inne hasbekallah huvellezi eyyedeke
bi nasrihi.”

Meali: “sana Allah yeter. Ki O’dur senin dayanagin, O’'dur
yardim bulacagin.”

AhKkaf Stiresi 13: “Innellezine kald rabbunalldhu summes-
tekam fe 14 havfun aleyhim ve 1a hum yahzen(n.”

Meali: “Muhakkak ki bizi viicidlandiran Allah’'tir diyen-
lere ve boylece dosdogru hareket edenlere, artik onlara korku
yoktur ve onlara timitsizlige diismek yoktur.”

Allah, her seyiyle teslimiyet icinde olan kimseyi, diistiigu
sikintidan hemen ¢ikarir.

Onlara korku, kaygi, iimitsizlik yoktur.

Evet, Kur’an’1 dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki Miis-
lliman depresyona girmez.

Miisliiman basina gelen sikintilari glizelce diisiiniir, hikme-
tini anlamaya ¢alisir ve diistiigii sikintidan gerekli dersi alir.

Diistiigii sikintidan bunalima kaymaz, bilir ki basa gelen s1-
kintilar, kisiyi olgunlastirir, hayat yolunda kisiye dersler verir.

Her insan dislinmelidir.

Allah’a sahitlik nedir anladim mi1?

O’na iman ettim mi?

O’na glivendim mi?

O’na teslim oldum mu?

O’na tevekkiil icinde oldum mu?

Allah canin, tenin, nefesin sahibidir.

O her an bizdedir.

0 bizim dayanagimizdir.

O bizim yardim bulacagimizdir.

212



Mi'min Kkisi:

Sabirli olur.

Tefekkiir sahibi olur.

Teslimiyet sahibi olur.

Tevekkiil sahibi olur.

Her seyin hikmetini arar, asla isyan etmez.

Her seyin sonucunu disiiniir.

Tenezziil sahibi olur.

Her an Allah’a giivenir.

Her nefeste siikiir sahibi olur.

Sevgi dolu huzur dolu olur.

Gonlini Allah’a dayayan karamsar olmaz

Bunalimlara girmez.

Olumsuz diisiinceler icinde bogulmaz.

Umitsizlige kay1p gitmez.

Allah’a iman tiim sikintilarin ilacidir.

Allah’a tevekkiil tiim sikintilarin ilacidir.

Allah’a siikiir tiim sikintilarin ilacidir.

[slam makamina gelmis, Miisliiman olmus Kisi, her an Al-
lah’a dayanarak yasamini siirdirir.

Sikint1 veren olaylar karsisinda depresyona girmeye mey-
letme durumundan ¢abucak kurtulur.

Her insan Kur’an’i can kulagiyla duymalidir.

Tiim gonliiyle Allah’a her seyiyle teslimiyet icinde olmalidir.

Al-i Imran Siresi 20: “Fe kul eslemtu vechiye lillahi ve me-

nittebean.”
Fe kul eslemtu : 0 zaman de ki, sdyle, ben teslim oldum,
Vechiye li Allah : Yonimd, yliziimi, her seyimle, Allah’a
Ve men ittebea ni : Kim, tabi olmak, uymak, bana,

213



Meali: “De ki ben her seyimle Allah’a yoniimii dondiirdiim,
O’na teslim oldum, kim benimle teslimiyet icinde olur.”

Tevbe Siresi 129: “Fe kul hasbiyallah 14 ilahe illa have
aleyhi tevekkeltu ve huve rabbul arsil azim.”

Fe kul hasbiye allah : Artik, de, anlat, yetmek, Allah

La ilahe illa huve : [lah yoktur, gii¢ yoktur, vardir, ancak O,

Aleyhi tevekkeltu : Ona, tim varligimla O’na teslim oldum,

Ve huve rabb : 0, Rabb, viicidlandiran,

El arsi : Biitiin her yer, makam, taht, tiim kainatin
sahibi,

El azim : Yiice, kararli olan, varolustaki karar
sahibi,

Meali: “De ki: Allah bana yeter, O'ndan baska gii¢ yoktur,
siginilacak yoktur. Ben tiim varligimla O’na teslim oldum ve
0 her seyi viicidlandirandir, tiim kainatin sahibidir, varolus-
taki karar sahibidir.”

Sura Shresi 10: “Ve mahteleftum fthi min seyin fe hukmuhi
ilallah zalikumullahu rabbf aleyhi tevekkeltu ve ileyhi unib.”

Ve ma ihtelef tum : Sey, ne, degil, aykirilik ayrilik, farklilik,
siz,

F1 hi min seyin : Biitiin her seyde olan, bir sey hakkinda,

Fe hukmu hiiila Allah  : Hiikiim, kural, hdkim, gercek, Allah’a ait,

Zalikum Allah : Iste o, iste bu, Allah

Rabbi aleyhi : Rabbim, viicidlandiran, o, ona,

Tevekkeltu : Ona, tiim varligiyla teslim olmak,

Ve ileyhi unib : Ona, yonelmek, inabe,

Meali: “Siz bir konu hakkinda ihtilafa diistiigiiniizde, onun
gercegini Allah’ta arayin. Iste, beni viicidlandiran Allah’tir,
tiim varligimla O’na teslim oldum ve O’na yoneldim, deyin.”

Ayetlerde ne giizel bildirilmistir.
Allah’a kendimizde ve varlikta sahit olalim.

O’na teslimiyet icinde olalim.

214



O’na tevekkiil icinde olalim.

O’na siginalim, O'ndan medet bekleyelim.

Hi¢ unutmayalim, O’'na teslimiyet icinde olan Miisliimandir.
Miisliman depresyona girmez.

Sikintiya diisse bile hemen Allaha sig1nir, o sikintidan siyrilir.
Yeter ki insan Allah’a kulluk etsin.

Ofkesine, hiddetine, kibrine degil.

Insan kulluk mertebesine erismeli ve o suurla yasamalidr.

Zuhrif Stresi 68. ayette belirtildigi gibi, Allah’a olan kul-
lugumuzu anladigimizda, sadece Allah’a kulluk ederiz.

Ve icimizde korku, kaygi, mahzun olmak olmaz.

Zuhrif Stresi 68: “Ya ibadi 1a havfun aleykumul yevme ve
la entum tahzentn.”

Meili: “Ey Bana olan kulluklarini anlayanlar! Sizin i¢in hic-
bir zaman korku yoktur ve mahzun olmak da yoktur.”

Allah’a kullugunu anlayanlarin goniilleri bir sevgi icindedir.
Clinki onlar Allah’a giivenirler.
Allah’a teslimiyet icinde yasarlar.

Allah sevgisi tecelli eden Kkisi, hi¢cbir zaman, hicbir kim-
seye kotiiltik bile diistinmez.

Allah sevgisine ulasan kisi, her varliga Hakk nazariyla bakar.

Allah sevgisiyle bakan, kotiiliik yapan Kisilerin viicidunun
da Allah'in tecellileri ile sarili oldugunu gortir.

Kisilerin yaptig1 kotii eylemlerini tasvip etmez.

Clinkii bilir ki bu eylemler Allah sevgisine erisemeyen ki-
silerin, kendi egolarindan gelir.

Zaten Kkisi, bedeninin Allah’in tecellileri ile sarili oldugunu
gorebilse, her bir varlifin da Allah’in tecellileri ile sarili oldu-
gunu gorebilirdi.

Ve bu suurla hi¢bir kimseye zerre kadar kotiiliikk yapmazdi.

Allah sevgisine ulasan ayni zamanda fark ehlidir.

215



Her varligin 6ziine olan bir bakisla, eylemlere olan bakis
arasinda, ince farklihklar vardir.

Her varligin 6zii Allah’in 6z ulviyetidir.

Kisilerin yaptig1 eylemler ise, onlarin tercihleri ile ilgilidir.

Biz eylemlerimizi, bedenimizdeki Allah’a ait olan isleyisi,
kudreti alet ederek yapariz.

Eger kisi bedenlerdeki isleyisi layikiyla anlasa, bedenlerde
fiiliyle fail olanin Allah oldugunu bilirdi.

Bunu bilen kimseye koétiiliik yapmayacaktir.

Iste kétiiliik yapmaktan kurtulmak, layikiyla Allah’1 anla-
mak ve Allah sevgisine ulasmakla miimkiindtr.

Allah sevgisine ulasmak da, ancak ve ancak diistiigii hata-
lar1 gébrmek, o hatalardan dénmekle miimkiindiir.

Allah’in hakikatleriyle temizlenenlere, Allah sevgisini bah-
seder.

Tlm varhgiyla Allah’a teslim olanlara, Allah sevgisini bah-
seder.

Allah sevgisine eren, ¢evresine her an iyilik icinde olur.

Bakara Stresi 222: “Muhakkak ki yaptiklar1 hatalar1 an-
layip donenler, Allah sevgisine ulasirlar ve kendilerini haki-
katlerle temizleyenler bir sevgi icinde olurlar.”

Bakara Siiresi 195: “Allah yolunda tiim varliginizin Allah’a
ait oldugunu bilip infak edin ve yaptiklarinizla yikim meydana
getirmeyin ve giizel ¢calismalarda olun. Muhakkak ki o iyilik
yapanlarda Allah sevgisi vardir.”

Al-i Imran Stresi 159: “Muhakkak ki varligin sahibini bi-
lip teslim olanlarda Allah sevgisi vardir.”

Iste hevasal boyut, kisinin bedensel istekler boyutudur.

Bedensel istekler boyutunda, kul dl¢iiyti gérebilmeli, had-
dini asmamaldir.

Sevgi boyutu, can boyutundan gelen ilahi tecelliler boyu-
tudur.

216



Sevgi Allah’a aittir.

Allah her varligi sevgisinden var etmistir.

Her varlik Allah’in sevgisiyle sarilidir.

Allah’a teslimiyet icinde olan, bu sevgiyi hissedecektir.

Gonliinde sevgi duygusu tecelli eden Kkisi, her varliga Al-

lah sevgisiyle bakar.

Allah sevgisine erisen Kkisi, varligin, varliktaki tecelliler

boyutundan her an Allah sevgisinin aktigini hisseder.
Iste Allah sevgisine ulasmadan, géniilde sevgi hissedilmez.
Ve yasamda sevgiyle davranis tecelli etmez.
Allah, climle varligi, tiim alemi sevgisiyle kusatir.
Insan viictidunda her an olan isleyis bir sevginin sonucudur.

Bir bebegin dogmasi, tohumun filiz vermesi, agacin ¢icek
acmasl, meyvelerin olusumu, bir kusun 6tmesi, hep bir sev-

ginin sonucudur.
Meveddet, cocuk masumiyetinin o saf sevgisidir.
Meveddet, hakikat kapisinin acilma anahtaridir.
Meveddet, cocuk masumiyetinin saf sevgisine ulasmak, o
saf sevgiyle davranmaktir.
Vedid, ilahi muhabbetullah’tir
Muhabbet makami, Muhammed makamaidir.
Muhammed makamu ilahi sevgi sirridir.
Muhammed makami Tevhid sirridir.
Birlik, muhabbet makaminin sirridir.
Tiim varlik birbiriyle muhabbet halindedir.

Tiim varlik “Vedlid” esmasiyla var olur, her varlik “Vedtd”

esmasiyla birbirine tutunur.

Hazreti Muhammed, ¢evresindeki herkese, her varliga bir

sefkat icinde, sevgi icinde davranirdi.

217



“Develerinize fazla yiik yiiklemeyin, evlatlariniza iyi ba-
kin, kiyametin kopacagini bilseniz elinizde fidan varsa dikin”
gibi sozlerle gonliiniin nasil merhamet icinde oldugunu gos-
teriyordu.

Kusu dlen bir ¢cocuga, pazardan gidip yeni bir kus aldig:
herkes tarafindan anlatilir.

Enbiya Siiresi 107: “Seni alemlere rahmet olmaktan baska
bir sey icin gdndermedik” ayeti, Hazreti Muhammed'den tiim
insanliga sunulmustur.

Hazreti Muhammed, sokakta bir ¢ocuk gorse, yliziinii nese
ve seving kaplardi.

Yolda gordiigii her ¢ocukla konusur ve onlarla sakalasirdi.

Onlarin halini hatirini sorar, onlara hediyeler verirdi.

Onlarin seviyesine kadar iner adeta ¢ocuklasirdi.

Hazreti Muhammed, herkese esit davranir, kimsenin kalbini
kirmazdi, morali bozuk olanlar1 glildiiriir, onlara umut asilardi.

Zengin fakir ayrimi yapmaz, herkese sevgisini, saygisini
gosterirdi.

Herkese, her varliga Allah sevgisiyle davranirdi.

Kimseyi kole gormez, onlara insan olduklarini hissettirirdi.

Onlarca koleyi, kole sahiplerine para vererek onlari hiir
eylemistir.

Bilal-i Habesi’ye olan davranisi o donemde ¢ok konusul-
mustur.

Dili, milleti, inanc1 ne olursa olsun, herkese sevgi ile yak-
lasirdi.

Misafir etmeyi cok sever, kendi yediginden yedirir, yat-
t1g1 yerde yatirirdi.

Bir giin bir Mlisevinin cenazesine katilmis, geri dondu-
giinde: “O bir Yahudidir” diyen kimseye doniip; “O da senin
gibi bir insandir” cevabini vermistir.

Kadin erkek esittir diyerek, bircok tabuyu yikmistir.

218



Cevresinde olan kimselere yumusak davranir, tebessiim
dolu yiiziiyle gontlleri oksardi.

Al-T Imran Stresi 159: “Allah’in rahmetini anlatmak i¢in
onlara yumusak davran. Eger onlara kaba, kat1 kalbli davra-
nirsan, elbette etrafindan dagilirlar. Onlara karsi affedici ol ve
onlara magfireti anlamalarini soyle ve onlarla varligin isleyisi
hakkinda karsilikli istisare yap. Boylece kararli ol. Varligin sa-
hibinin Allah oldugunu bilip teslimiyet icinde ol. Muhakkak ki
varligin sahibini bilip teslim olanlarda Allah sevgisi vardir.”

Her insan bu ayeti hayatina ge¢irebilmelidir.

Her insan Allahin magfiretinin ne oldugunu kalben his-
setmeli ve 0yle davranmalidir.

Bu konuda Hazreti Muhammed hepimize en giizel 6rnektir.

Hazreti Muhammed’in, merhamet dolu gonliinden gelen,
sevgi dolu giizel 6gltlerden bazi érnekler:

“Birbirinize sirt ¢evirmeyin, birbirinizle ¢ekismeyin, Al-
lah’in kulu oldugunuzu unutmadan kardesce yasayin.”

“Birbirinize glizel davranin, sevindirin, umut verin.”

“Sizden biriniz kendi nefsi icin istedigini, kardesi icin is-
temedikce gercek mii'min olamaz.”

“Hasta olanlari ziyaret edin, onlarin ihtiyaglarini karsilayin.”

“Birbirinize her zaman selam verin ve birbirinizi ziyaret
edin, halinizi hatirinizi sorun.”

“Glcli olmak, birini yenmek degil, 6fkesini hiddetini yen-
mektir.”

“Kimseye eziyet etmeyin, yoksulu hor gérmeyin, a¢lari do-
yurun, komsunuz a¢ iken tok yatmayin.”

“Adaletten ayrilmayin, her zaman baris lizere olun, fasik-
lik yapmayin, laf getirip gotiirmeyin, kimseyi aldatmayin.”

“Bulundugunuz makamla éviinmeyin, makamlarin hizmet
yeri oldugunu unutmayin.”

Asla riisvet yemeyin, insan kayirmayin, taraf tutmayin.”

219



“Bir yakininiz 6ldiigiinde arkasindan isyan etmeyin, ve-
ren de Allah, alan da Allah, sabredin.”

“Kimsesizlere, caresizlere, sikintisi olanlara kosun, on-
lara yardim edin.”

“Yuziinizl asmayin, 6fkelenmeyin, sesinizi yiikseltme-
yin, yiizliniizden tebessiim eksik olmasin, unutmayin tebes-
stim bile ibadettir.”

“Allah sevgisini hissettirin, merhameti hissettirin, bagis-
lanmay1 hissettirin.”

“En bliyiik hediye glizel terbiyedir, cocugunuzu giizel egitin.”

“Kadin erkegin, erkek kadinin yarisidir, ikisi bir biitiindiir,
kadin erkekten erkek kadindan tistiin degildir.”

“Birbirinizi kirmayin, sevgiyle sarilin, birbirinize muhtag
oldugunuzu unutmayin.”

“Kizlarinizi zorla evlendirmeyin, onlarin da eslerini sec-
melerine izin verin.”

“Evlat ayrimi yapmayin, onlardan sevginizi eksik etme-
yin, onlara ilim 6gretin.”

“Kendinizi bilin, asliniz1 bilin, Allah’a teslimiyet tevekkiil
icinde olun.”

Iste goniillere korkuyu degil, sevgiyi islemek gerekir.

Gontillere Allah’a olan teslimiyeti islemek gerekir.

Allah’a teslimiyet icinde olan kimseler, Allah’tan korkmaz-
lar, Allah'in sevgisine siginirlar.

Nasil ki bir bebek anne kucagina siginir.

iste Misliman olan kimse de, her zaman Allah’a tevekkiil
icinde, O’'na sig1inma icinde yasar.

Kolay degildir diinya sikintilarina tahammiil etmek.

Gonli Allah’a teslimiyet icinde olan kimseler, her aciya
katlanirlar.

Diinyalik her sikintiyi tasirlar.

220



Ciinkl hepimiz Allah’tan geldik, O'na donecegiz.

Eninde sonunda 6liim denen gergek ile tanisacagiz.

Kimimiz ¢ocuk yasta, kimimiz geng yasta, kimimiz yasla-
nip vefat edecegiz.

Yasamin gercegini anlayan kimseler, Allah hakikatine eri-
sen kimseler, tevekkiil icinde olacaklardir.

Bu boéliimde sahit oldugum bir olay1 aktarmak istiyorum.

Hayatim boyunca unutmadim, unutamam da.

Bir kar1 kocanin Allah’a olan teslimiyeti beni derinden et-
kilemisti.

Olay Manisa’'nin Turgutlu ilgesinde gecti.

Turgutlu'da, Mustafa Giingér amcamiz, adliyede Hakim-
lik yapiyordu.

Hakim beye, “Mustafa amca” diye hitap ederdim.

Mustafa amcamin {i¢ cocugu vardi.

ikisi erkek, birisi kizd1.

Erkekler insaat miihendisiydi.

Kizimiz ise, Tip Fakiiltesi besinci sinifta okuyordu.

Ug cocuguyla da kardes gibi olmustum.

Hemen hemen her giin onlarla bulusuyordum.

Mustafa amcamin evine gidiyordum, onlarla ilmi sohbet-
ler ediyordum.

Ben de Turgutlu ilgesinde Tibbi Tahliller Laboratuvari ¢a-
listirtyordum.

1990’ yillarda bir giin elim bir trafik kazasi oldu.

Hakim Mustafa amcamin ve esinin, bir oglu ve kizi trafik
kazasinda vefat etti.

0 sirada laboratuvarda tahlil yapiyordum.

Olay1 duydum, o anki gonliimdeki ac1 tarife sigmaz.

Kosarak Mustafa amcamin ve esinin evine gittim.

Yolda aghyordum.

221



Adeta baska bir zamana ge¢mistim.

Gencecik iki evlat hayata gozlerini yummustu.
Ve bu vefat, ac1 bir olayla olmustu.

Onun icin bu olay bana ¢ok agir gelmisti.

Eve vardigimda, karsimda o kadar giiclii es olmus bir ¢ift
gordiim Ki...

Onlari1 perisan bir sekilde bulurum diyordum.
Aghiyorlardir, ¢irpiniyorlardir diyordum.
Ama oyle olmad.

Tevekkiil icinde olan, giiclii duruslarini gosteren, Allah’a
dayanmis bir es buldum.

Onlara sarildim.

Su sozlerini hi¢ unutmadim; “oglum ismail, Allah verdi,
Allah ald1”

“Bak sen de bizim ¢ocugumuz oldun.”

Allah’a o kadar giiclii bir teslimiyet beni ¢ok etkilemisti.
Allah’a tevekkiiliin boyle gii¢lii durusu, nasil bir seydi!
Iste Miisliiman béyle olmaliydi.

Bu olay1 hayatim boyunca hi¢ unutmadim.

Allah’a siginmak boyle olmaliydi.

Allah’t unutmamak béyle olmaliydi.

Hepimizin 6liimli oldugunu unutmamak béyle olmaliydi.
Tiim hepimizi kusatan ilahi kudret, her varligin da sahibi idi.
Malikiil miilk olan O’idi.

Miisliiman bir kisinin, Allah’a dayanarak hareket etmesini
bu olayla daha iyi anladim.

Miisliiman depresyona girmez diye gonliime diisen bu olay,
hayatimin en énemli derslerinden biridir.

Rahmetli annem de geng yasta vefat etmisti.

Elim bir hastaliga karsi, li¢ y1l Allah’a tevekkiil icinde du-
rusunu da hi¢ unutamam.

222



“Oglum canin sahibi O, ne zaman verecek ne zaman ala-
cak O bilir”

“Bize kabul etmek diiser.”

“Miisliiman’a da bu yakisir oglum.”

Annem boyle sozlerle bana ¢ok giizel dersler veriyordu.

Annem her zaman “ben Allah'in ogluyum” derdi.

Yani “ben O'ndan dogdum, O’'na déniicem” derdi.

“Allah benimle her varliktan konusur” derdi.

“ben O'nun arkadasiyim, her zaman O’nunla her varliktan
konusurum” derdi.

“Yere basarken tevazi i¢cinde bas, ¢iinkil yer Allah’in be-
denidir, O'nu incitme” derdi.

Ben kii¢lik bir cocukken, annem beni evimizin karsisinda
olan camiye gonderir, orada yabancilar varsa, hocadan dgre-
nir, evimize onlar1 yemege getirirdim.

Sefkati ve merhameti ¢ok gii¢liiydi.

Yardim etmeyi ¢ok severdi.

[lm-i irfan yolunda benim ilk Miirsidim annem olmustur.

Daha sonra ilm-i Tevhid yolunda Tevhidi derslerle yetis-
meme vesile olan Recep Ender Kocaman olmustur.

Annem hasta yataginda iken, annemi ziyaret etmek iste-
yen Miirsidim Recep Efendi'yi kdylimiize gotiirdim.

Annemin yanina oturdu.

Annem sordu; “bu kim oglum” dedi.

Ben de anneme; “bu da benim diger annem” dedim.

Annem; “desene bu senin Miirsidin oglum” dedi.

Onunla ¢ok giizel sohbet etti.

Miirsidim anneme; “sensin bizim miirsidimiz” dedi.

“Biz senin bulundugun makama gelmek i¢in ¢cirpiniyo-
ruz” dedi.

Annem vefat ederken, bilinci kaybolmustu.

223



Gozleri kapali, uyur bir vaziyette idi.

Nefes alip verisi yavaslamisti.

Nefes alip verisini yaklasik bes dakika seyrettim.

Vefat nasil gerceklesiyor, yilizlimii baska hicbir yere don-
diirmeden annemi seyrettim.

Ve nefes alip verme durdu.

Annem Hakk’a ytrudu.

Annemin de tg¢ y1l boyunca tevekkiil ve teslimiyetini hig
unutamam.

Miisliiman birinin durusunu 6greniyordum.

Vefat edecegi gece, Allah’a ilahiler soyleyerek gozlerini
yummustu.

Cuma giinii onu, mezara gotiiriirken, aglamamak icin gticlii
durmaya calistim.

Annem gii¢lii bir sekilde 6liimii kabullenmisken, onun ar-
dindan isyan etmem, asir1 derece aglamam bana yakismazdi.

Eger gonlimiiz Allah’a teslimiyet icinde ise, iste boyle du-
ruslar sergiliyoruz.

Mustafa amca ve esi gibi, annem gibi nice insanin tevek-
kiiliine sahit olmustum.

Misliimanligin goniil boyutu oldugunu onlardan 6gren-
mistim.

Goniil cihetiyle Miisliman olanin hayatinda, depresyon
denen ¢okiisiin olamayacagini bir¢ok goniil insani bana his-
settirmigti.

Miisliimanlik, dil cihetiyle “ben Miisliimanim” demek degil,
gonil cihetiyle yasantisinda Allah’a teslimiyetin ne oldugunu
gostermenin duygusu olduguna sahit olmustum.

Onemli olan Allah’a siginmak, O’na giivenmek.

Insallah bizler de sikintilarda, acilarda, Allah’a tevekkiil
icinde oluruz.

224



Suna cani goniilden inaniyorum ki Misliiman her an Al-
lah’a teslimiyet icinde yasar.

Sunu kesinlikle 6grendim ki gonlii Miisliiman olan kimse,
Allah’a teslimiyet icinde olur ve o kimse depresyona girmez,
girmeye meyletse bile, gonliinti Allah’a dayandirarak o durum-
dan hemen siyrilir.

Uziiliir, hiiziinlenir, ac1 ¢eker, sikintiya diiser bunlar el-
bette olacak.

Ama tiim bunlardan hemen ¢ikarak, Allah’a teslimiyet
icinde olur.

Gonli Allah’a rabita icinde olan, her sikintiya tahammiil eder.

Misliman gonli Allah’a rabita iginde olandir.

Insallah génliimiiz her an Allah’a rabita iginde olur.

225



EL SAFi ESMASI

Safi ile sifa kelimesi baglantilidir.

Allah’in el safi esmasi, sifanin geldigi yerdir.

Maneviyati giiclenen kimsenin gonlii, Allah’'in el safi es-
masina kapi agmigtir.

Artik o kimse gonliinii, her an Allah’a rabita etmistir.

Insanin, beseri bir yasam boyutu vardir.

Bu boyutta her tiirlii sikint1 insanin basina gelebilir.

insan zaman zaman {iziiliir, hiiziinlenir.

Insan zaman zaman kaygilanir, karamsarliga diisebilir.

Insan zaman zaman bedenen hastalanir.

Bedenen hastalandig gibi, psikolojik olarak da rahatsizlanir.

Olumsuz olaylar karsisinda, tiziiliir, sikilir, bir girdaba dii-
sebilir.

Iste insan béyle durumlardan bir an énce ¢ikmak ister.

Allah’in el safi esmasi tecelli etsin ister.

Safi, kelimesi sef kelime kokiinden gelir.

Safi, sifa, sefaat, sef, sefakat, sefkat ayni1 kokten gelen ke-
limelerdir.

Safi; sifa veren, sefaat eden, iyilestiren, birlige ulastiran,
diizelten, huzur veren, selamete ¢ikaran, demektir.

Insan hasta oldugu zaman Allah “El $afi” boyutuyla hemen
viicidun hastaligini iyilestirmeye baslar.

Doktorun hastanin iyilesmesine vesile olmasi da “El Safi”
esmasindan gelir.

226



Her canlinin bedeninde, hasta olma durumlarinda, o be-
den kendini “El Safi” esmasiyla iyilestirmeye ¢alisir.

Bir kisi hasta olsa ne yapar? Doktora gider.

Doktor onun hastaligini teshis eder ve onun hastaliktan
kurtulmasi icin ona ilag verir. O hasta o ilac1 kullanir ve iyilesir.

Burada o kisiyi iyilestiren ilacin icindeki kimyasal maddedir.

Buna araci olan doktordur.

Doktor dese “Hastay1 ben iyilestirdim”, ila¢ dese “Hayir
ben iyilestirdim”, hasta dese “Hayir Ben kendim iyilestim” ne
kadar dogru olur?

Doktorun bilgisi hastanin hangi hastaliga tutuldugunun
tespitidir.

Bu tespit, doktorun Tip ilminin egitiminden gecerek ulas-
t181 bir sonuctur.

Hangi hastaliga hangi ilac iyi gelir, doktor bunu Tip ilmin-
den 6grenmistir.

Iste Allah’'in “El Safi” esmasi, sifa verme boyutudur.

Isra Stiresi 82: “Ve nunezzilu minel kurani ma huve sifaun
ve rahmetun lil mu’'minine ve 14 yeziduz zalimine illa hasara.”

Ve nunezzilu : Indiriyoruz, sunuyoruz, inzal
ediyoruz,

Min el kur’an : Kainat kitabi, kdinat kuran, ilahi
sozler,

Ma huve sifaun : Sey, degil, ne, sif3, iyilesme,

Ve rahmetun li el mu’'minin : Rahmet, koruma, sevgiyle, mii'minler
icin,

Ve la yezidu el zalimin : Arttirmaz, uzaklasmak, zalimler,

flla hasara : Sadece, kaybetmek, hiisran,

Meali: “Kainat Kur’an'indan sundugumuz hakikatler sifa
bulmaktan bagska bir sey degildir ve emin olanlar i¢in rahmet-
tir. Zalimler ancak kaybederler, hakikatlerden uzaklasirlar.”

227



Bu ayette belirtiligi gibi, her varligin hem hakikat yonij,
hem kimyasal yonii, insana sifadir.

Insan varliga hikmet nazariyla bakmahdir.

Varligin 6ziinde Allah'in tecellileri vardir.

Varligin bir beseri, bir kimyasal yont vardir.

Her varligin kimyasal yonii, insan bedeni i¢in sifadir.

Mesela topragin bir mineral yont vardir.

Minerallerin insan bedenine sifasi vardir.

I¢tigimiz suyun yapis1 minerallerden olusur.

Minerallerin her hiicremize her dokumuza her organimiza
faydalari vardir.

Minerallerin bazi faydalari soyledir:

Ictigimiz suyla, asit baz dengesi saglanir.

Enzimlerin yapilarinda ve ¢alismalarinda faydahdirlar.

Kemik ve dis yapisinda ve onlarin ¢alismalarinda fayda-
lidirlar.

Kaslarin ¢alismasinda faydalidirlar.

Sinir sistemimiz onlarin sayesinde uyarilma vazifesini ya-
parlar.

Hiicrelerimizin ¢alismasinda faydahdirlar.

DNA ve RNA olusumlarinda ve ¢alismasinda faydalidirlar.
Dokularin yenilenmesinde ve ¢alismasinda faydaldirlar.
Bagisiklik sistemi i¢in faydalidirlar.

Bedenin enerjisine katki yaparlar.

Cildin temizlenmesi, yenilenmesi, saglikli ve canli gortil-
mesinde faydalidirlar.

Iste minerallerin bunlar gibi sayisiz faydalar1 vardir.

Varliktaki minerallerin yaninda, proteinler de enzimler de
beden i¢in olmazsa olmaz derecesinde faydalidirlar.

Iste ayette belirtildigi gibi, varligin kimyasal yonii insan
bedeni icin sifadir.

228



Varligin varolus hakikatine eren kimsenin gonlii ise, her
an Allah’a rabita halindedir.

0 kimseler de etraflarina huzur yansitirlar.

Onlarin halleri, dilleri, davranislari ¢cevresine sifadir.

Bu dyette bu ¢cok giizel belirtilmistir.

Tevbe Shresi 14: “Katilihum yuazzib hum alldh bi eydi-
kum ve yuhzihim ve yansurkum aleyhim ve yesfi sudare kav-

min muminin.”

Katilt hum

Yuazzibi hum
Allah bi eydi kum

Ve yuhzi him

Ve yansur kum aleyhim
Ve yesfi

Sudr

Kavm mii’'minin

: Katil, 6ldiiren, mahveden, diizeni bozan,
onlar,

: Azap veren, sikint1 veren, onlar,

: Allah, el, gii¢, yonelme, kuvvet, hareket,
siz,

: Sikinty, azap, algaltrr,

: Yardim eden, siz, sizde, tizerinizde,

: Sifa veren, iyilestiren,

: Goniillerinde, i¢lerinde,

: Kavim, topluluk, kimseler, mii’'min,
emin olan,

Meali: “Onlarin azap verici o halleri onlar1 mahveder. Siz-
deki gii¢ Allah’indir. Sizlerde yardim etme hali vardir ve on-

larda sikint1 veren hal vardir. Mii'min kimselerin goniillerinde

sifa veren hal vardir.”

Iste ya insan bir kibir icinde zalimlige akar, ¢evresine si-

kintilar verir.

Ya da Allah’a teslimiyet i¢inde olur, gonliinii Allah’a ev yapar.

Ve dyle insanlar cevrelerine sifa sunarlar.

Insan yaratilisi iyi anlamalidir.

Insanin kitabi1 kendi bedeni ve varligin kendisi olmaldir.

Insan canli kitadbdan hakikatlere erismelidir.

Dogada yaratilan her seyde, insana fayda veren yonler vardir.

Her hastaligin ¢aresi dogada sunulmustur.

229



Yeter ki insan oraya donsiin, Allah’'in “El Safi” esmasina
sarilsin.

Temiz bir goniille, varliga derinlemesine baksin, iyi niyetle
incelemeye calissin.

Kur’an’da sunulan Lokman boyutu “El Safi” esmasi boyu-
tudur.

Hadid Siresi 22: “Ma esdbe min musibetin fil ardi ve 1a
fi enfusikum illa fi kitabin min kabli en nebreeha inne zalike
alallahi yesir.”

Ma esaba : Erismek, isabet, vurmak, a¢giga ¢ikmasi,
Min musibetin : Isabet eden sey, hastalik, afet, dert,
Fly el ardi : Diinyada, yerytziinde, bedeninizde,

Ve 1a fiy enfusu kum  : Yok, icinde, kendinizde, sizde, beden,

il14 fiy kitabin : Vardir, icinde, kitap, viictd kitabi, varlik
kitabs,

Min kabli : Once, 6nceden,

En nebree ha : lyilestirmek, caresini olusturmak, akilda
glizellik, onu,

Inne zalike : Muhakkak, dogrusu, iste bu,

Ala Allah yesir : Allah, yliriiyts, bir yoldur, kolay, gizli,

Meali: “Diinyada bir hastalik aciga cikmasin ki ve sizde de
bir hastalik gériinmesin ki, onun ¢aresini olusturduk, onun
caresi varlik kitabinin i¢cinde vardir. Muhakkak iste bu Allah
icin kolaydir.”

Iste burada belirtildigi gibi, aciga ¢ikan hastaliklarin mut-
laka ¢aresi doganin eczanesinde vardir.

Yeter ki insan samimiyetle, askla varligi anlamak icin gay-
ret gostersin.

Bircok Kamil insan bu gayreti gostermistir.

Bunlardan biri ibn-i Sina’dir.

Ibn-i Sina (980-1037 Buhara-Hamedan) “Lokman Hekim”
dedigimiz kisilerdendir.

230



Lokman Hekim gibi goniil erleri, dogadaki sifa akisini gor-
miisler, goniillerini oraya cevirmisler ve kesiflerini oradan
yapmislardir.

ibn-i Sina’nin hem tip alaninda hem de din alaninda bir-
cok eseri vardir.

Kisa bir alint:

“Ibn-i Sina, deprem sonrasi ise hastaliklarin yayginlasmasi
konusunda uyarida bulundu.

Salginlar1 6nlemek icin evlerde nane, lavanta ve limon su-
yundan meydana gelen karisimlarin bulunmasi gerektigini
belirtti.

Deprem sonrasinda tiiketilmek tizere, limon ve liziim ez-
mesini 6nerdi.

Sok ve panik anlarini sakinlestiren limonun virtislerde
uziim ezmesinin ise kan sekerini dengelemede etkili oldugu-
nun altini ¢izdi.

Yeryiiziinlin sekillenmesinde depremin énemli bir roli ol-
dugu tespitini yapan ibn-i Sina, depremlerin olus sebebini, gok-
lerin etKisi ile olusan buharin toprak altinda sikismasi netice-
sinde patlamasina baghyor.

Asirlar 6nce depremlerin doganin teorik yapisindaki de-
gisimle meydana geldigini ifade eden ibn-i Sina, mekanlarin
buna gore tasarlanmasi gerektigini soyledi.

ibn-i Sina’nin fikirleri Mimar Sinan tarafindan uygulandu.

Capraz dosemeler ve duvar érgilisiindeki demirli yayl sis-
temleri gelistirdi.

Bu sistemlerin mekanlarin sallanmasini énlemedigini an-
cak yikilmasini engellediginin altini ¢izdi.

Islam cografyasinda yer sarsintilarinin sik sik yasandigi-
nin altini ¢izen ibn-i Sina bu durumu diinyanin sekillenmesin-
deki hareketlilige bagladi.

231



Depremlerin ortaya ¢ikmasini gokytizii olaylariyla da bag-
layan Hekimlerin Pir’i yerin stres ve basinca bagh gosterdigi
tepki olarak yorumladi.

Bunun ciddi bir yikim oldugunu yiizy1l 6nce sdyleyen Sina,
nasil 6nlemler alinmasi gerektigini de agikladi.

Asirlar 6nce depremlerin doganin teorik yapisindaki de-
gisimle meydana geldigini ifade eden ibn-i Sina, mekanlarin
buna gore tasarlanmasi gerektigini soyledi.

Cografyanin yiikseklige bagli mekanlara uygun olmadi-
ginin altini gizen Ibn-i Sina’nin fikirleri Mimar Sinan tarafin-
dan uygulandi.

ibn-i Sina’nin béyle nice fikirleri giiniimiizde halen birgok
bilim insani tarafindan takip edilir.

ibn-i Sina, zelzele yani deprem sonrasi ise hastaliklarin
yayginlasmasi konusunda uyarida bulundu” alintinin sonu.

Iste doga kitdbin1 okuyan muhakkak ki nice sifalara eri-
secektir.

Allah doga eczanesini olusturmus ve oradan sifasini sunar.

Suara Stresi 80: “Ve izd maridtu fe huve yesfin.”

Ve izd maridtu : Hastalandigimda, miigkiillerimde,
Fe huve yesfi ni : 0, bana sifa verir, iyi olma, hastaliktan
kurtulma,

Meali: “Marazlarimda, hastaliklarimda O’dur bana sifa veren.”

Insanin bedeninde olan her tiirlii hastaligin mutlaka sifasi
vardir.

Tip ve eczacilik ilmi ve onlarin dali, hastaliklarin tespiti
ve tedavisi icin tecelli etmistir.

Insan hem bedenen hem génlii cihetiyle Allah'in sifasina
muhtacgtir.

Gontl Allah’in sefaatine mazhar oldugunda huzur bulacaktir.

Beden Allah’in sifasina mazhar oldugunda huzur bulacaktir.

232



Iste huzur, her yéniiyle Allah’in el safi esmasiyla alakahdir.

Sifa ve sefaat kelimeleri de birbirine baglantilidir.

Sefaat kelimesi de, safi kelimesinden gelir.

Sefaat; goniillerin iyilesmesidir, goniillerin batil alandan,
ikilikten kurtulmasi, Tevhid ile bulusmasi, irfan ile bulus-
mas1 demektir.

Sefaat; birlige ulasmak, siginmak, talep etmek, istemek, iki-
likten kurtulmak, birlesmek, ikilikten teklige yiiriimek, topla-
y1p bir araya getirmek, gibi anlamlara gelir.

Sefaat; bir seyin benzerine katilmak, yani bir damla su-
yun denize katilmasi anlamina da gelir.

Iste bu birlesmeye de “Siifa” denir.

Yani oncelik denize aittir, kaynak denizdir, damla o de-
nizdendir.

Yani Siifa: Kisinin kendisinin Allah’tan ayri olmadigini id-
rak etmesi ve birlige ulasmasi demektir.

Tesfi; Allah'in sefatine ulasmak demektir.

Sef kelimesi de buradan gelir, yani; Onder, Baskan, Lider,
demektir.

Su kabilenin Sefi dedigimizde, o kabilede bulunan herke-
sin, o Sefin birliginde bulusmasi anlasilir.

Climle varlik, kdinatin Sefi olan Allah’in birligi dahilindedir.

Kur’an agisindan sefaati inceledigimizde ise, sefaatin ta-
mamen Allah’a mahsus oldugunu goriiyoruz.

Kamil kimseler, sefaat edemezler, sefaat yolunu tarif eder-
ler, bir kimsenin sefaat bulmasina yardimci olurlar.

En’am Siresi 51: “Min dlnihi veliyyun ve 1a seffun.”

Leyse lehum min diini hi : Onlarin yoktur, ondan baska,
Veliyyin ve 13 sefiun : Dost ve yok, sefaat, sifa veren, tek,

ulastiran, teklige ulastiran,

Meali: “O’'ndan baska dost ve sefaat eden yoktur.”

233



En’am Stresi 70: “Leyse lehd min danillahi veliyyun ve
1a sefl.”
Leyse leha min dni Allah : Degil, yoktur, ona, Allah’tan baska,
Veliyyun ve 1a seffun : Bir dost ve yok sefaat, sifa veren,

lyilestiren, birlige ulastiran,

Meali: “Onlara Allah’tan baska bir dost olmaz ve sefaat
eden de yoktur.”

Ayette belirtildigi gibi, her sikintida Allah’a siginmak biz-
lere sifa verecektir.

Manevi yonden gii¢lii olanlar, sadece Allah’a siginirlar.

Onlar Allah’a tevekkiil ederler ve sifay1 ondan beklerler.

Onlar zanlarina gore, batila gore hareket etmezler.

Onlar ilm1 degerlere gore hareket ederler.

Onlar Allah’a siginirlar, Allah1 unutup kulundan medet
ummazlar.

Kulunun Allah ile bagini koparmadan hareket ederler.

Allah ile aralarina birilerini koymazlar.

Miisrik durumuna diismekten sakinirlar.

Yihnus Shresi 18: “Ve ya’budine min danillahi ma 1a ye-
durrihum ve 13 yenfeuhum ve yek{liine haulai sufeduna in-
dalldah kul e tunebbitinallahe bima 13 ya’lemu fis semavati ve
1a fil ard subhanehu ve tedla amma yusrikidn.”

Meali: “Allah’1 birakip, onlar1 koruyamayan ve onlara bir
faydasi da olmayan zanni seylere kulluk ederler. Derler ki: Bun-
lar Allah’in katinda bize sefaatci olacaklar. Anlat: Goklerden ve
yerden her an size Allah hakikatlerini bildirir. O noksan sifat-
lardan miinezzehtir ve ortak kostugunuz seylerden yiicedir.”

Ziumer Siresi 43: “Emittehaz min dinillahi sufeae kul e

ve lev kanu la yemlik{ine seyen ve la yakiltin.”

234



Meali: “Yoksa Allah’tan baska sefaatc¢i mi edindiler? De ki:
Hicbir seye malik olamayan ve diisinmeyen seylere mi don-
diler?”

Ziimer Stresi 44: “Kul lillahi el sefaatu cemia lehu mulkus

semavati vel ard summe ileyhi turceun.”

Kul li Allah : Anlat, de ki, Allah’a

El sefaat cemia : Sefdat, kurtulmak, sif3, iyilesmek,
tamamen, timd,

Lehu mulku : Tim{, hepsi, onun miilkiinde hiikiimran
olan,

El semavati ve el ard : Semalar, gokler ve yer,

Summe ileyhi turceline : Sonra asliniz olan O’na
dondirileceksiniz,

Meali: “De ki: Sefaat tamamen Allah’a mahsustur. Gokle-
rin ve yerin hiikiimrani O’dur. Sonra asliniz olan O’'na dondi-
riileceksiniz.”

Kur’an’iinceledigimizde goriiyoruz ki, sefaat tamamen Al-
lah’a mahsustur.

Kur’an’1 dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki, bir kim-
seye sefaat eder diye bakmak dogru degildir.

Kamil kimse, kisinin hakikatleri nasil anlamasi gerekti-
ginin metodunu 6gretir, nereye bakmasi, nasil bakmasi ge-
rektigini 6gretir.

Yani kisinin nasil sefaat bulacagina yardimci olur.

Kisi gonliinti ve aklini temizlemedigi miiddetge, ona sefaat
kapisi agilmaz.

Hakikatleri anlayabilmek icin kisi edeb sahibi olmalidir.

Edeb sahibi olan bir kimseye yol gosterilir, ilm1 bilgiler
teblig edilir.

Kur’an'da Kasas Slresi 56. ayette “Sen sevdigin kimseyi
hidayete erdiremezsin” mesaji vardir.

235



Kasas Stresi 56: “Dogrusu sen, sevdigin kisiyi hidayete er-
diremezsin. Ancak isteyen kimseye Allah hidayet verendir ve
o ilmin sahibini bilerek hidayete ulasir.”

Kisinin gonliinde 6ncelikle, bir arayis hissi olmalidir.

Sefaat yolu ilimdir, kisi ilme uymaldir, ilimden sagsmamalidir.

Hidayete eren kimse, sefaate erecektir.

Sefaat, Allah'in birligine ermektir.

“El Safi” esmasi gonliinde tecelli eden kisiler:

Allah’in sefaatine mazhar olmuslardir.

Karamsarliga, umutsuzluga kolay kolay diismezler

Hastaliklardan korkmazlar, hastaliklara ¢are ararlar.

Bu kisiler genelde Doktor olurlar.

Cevrelerine umut verirler, moral verirler, huzur verirler.

Bedenlerinden pozitif enerji yayilir.

Bu kisiler ¢evrelerine, sozleriyle, halleriyle, davranisla-
riyla, tebesstimleriyle huzur verirler, moral verirler.

“El Safi” esmasi cekmek:
Hastaliklarda Allah’tan sifa istemektir.

Allah1 layikiyla idrak edebilmek icin, Allah’tan sefaat is-
temektir.

Hidayete erip, sefaate ulasmay1 dilemektir.

Cevresine umut olmak istemektir.

Icsel huzura ulasip, cevresine huzur vermeyi istemektir.

Maneviyatin giicli basli basina Allah'in sifasidir.

Her an Allah’a dayanan kimse, basina ne gelirse gelsin, is-
yan etmez, yakip yikmaz.

Sadece sabreder, Allah’a tevekkiil icinde olur.

Ve olaylarin hikmetini bekler.

236



DUAMIZ

Gonliimiizden Allah duygusu eksik olmasin.
Bizi halk edenin Allah oldugunu asla unutmayalim.
Her an O’na siginalim.

Her an O’na dayanalim.

Her an O’na teslimiyet icinde yasayalim.
O’na tevekkill icinde yasayalim.

O’dur bize beden veren.

O’dur bizi sekillendiren.

O’dur her an bizde nefes alip veren.

O’dur kalbimizi attiran.

0’dur kanimizi dolastiran.

O’dur bedenimizdeki kudretin sahibi.

O’dur her varlikta kadiri mutlak olan.
Hepimiz O’'ndan geldik.

O’na donecegiz.

Her an bizde olan O’'dur.

Tenimizin canimizin sahibi O’'dur.
Gozlerimizden goren O’dur.
Kulaklarimizdan isiten O’dur.

Bedenimizde diri olan O’dur.

0 bizi bir an bile olsa asla terk etmez.

Her nefeste “sendeyim Ey kulum!”

“Her an seninleyim Ey kulum!” diye seslenir.
Bedenimizde Zakir olan O’dur.

Bedenimizde Fail olan O’dur.

237



Bedenimizde Mevsif olan O’dur.

Bedenimizde Mevciid olan O’dur.

Ey gonliinii Allah’a rabita etmis kardesim!

Ey her an Allah’a teslimiyet icinde yasayan kardesim!

Ey Miimin kardesim!

Senin bunalima girmen miimkiin degil.

Senin isyan etmen miimkiin degil.

Senin yakip yikman miimkiin degil.

Senin kalp kirman miimkiin degil.

Senin limitsiz olman miimkiin degil.

Senin panik olman miimkiin degil.

Dikkat et kardesim.

Beynine ekilen sozleri iyi siz kardesim.

Depresyon, stres, panik, ruhsal bozukluk, kisilik bozuk-
lugu bunalim gibi sozler ekerler beynine.

Sen depresyondasin derler.

Depresyondayim, diye sarkisini bile yaparlar.

Sonra seni, antidepresan haplarina bogarlar.

Once sik sik, “stres-depresyon” gibi kelimelerden bahsederler.

Beynine algilar yerlestirirler.

Ve sonra seni sikintilara bogarlar.

Sonrada seni haplara bogarlar.

O haplari igmen gerekir mi?

0 haplara dayanarak mi yasayacaksin?

Yoksa Allah’a dayanarak mi yasayacaksin?

Sen Miislimansin kardegim.

Sen bunalima girsen de hemen ¢ikacak glictesin.

Senin isyan etmen miimkiin degil.

Senin limitsiz olman miimkiin degil.

Senin karamsar olman miimkiin degil.

238



Senin panik olman miimkiin degil.

Senin ihtiyacin olan Allah’a iman etmek.

O’na teslimiyet icinde olmak.

O’na glivenmek.

0 her an kendini, senin viicGdundan sana hissettiriyor.
Bil ki Allah’a iman, tiim sikintilarin ilacidir.

Bil ki Allah’a teslimiyet, tiim sikintilarin ilacidir.

Senin Allah’a teslimiyetin ve tevekkiiliin her sikintinin
ilacidir.

Allah; "kulum her nefeste sendeyim” diyerek, her nefesinde
sana mesaj gonderiyor.

Basina gelenler de neymis ki, onlar zaten diinyada basina
gelecek olan seyler.

Herkesin basina hastalik da, ac1 da, kayiplar da, sikintilar
da, olim de gelecek.

Yasam yolunun olmazsa olmazlari onlar.

Senin tekamiiliin icin onlar.

Senin tek dayanagin Allah.

Senin manevi dayanagin Allah

Senin imanin; tevekkiil, teslimiyet, ilahi ask tizerine.

Gel kardesim, sakin stres denilen seye kanma.

Bil ki her acy, kendi icinde ilahi lituflar tasir.

Bil ki her aci, icinde mesajlar tasir, senin giiclenmen icin
sana lituf olur.

Canini sikma, moralini bozma, kendini birakma, kendini
zay1f gérme.

Seni yaratan seni yirmi dort saat boyunca terk etmiyor,
her nefeste kendini hissettiriyor.

0 zaman sen de O’nu unutma.

Unutma ki bunalim, sen O’nu unuttugun an baslar.

Unutma ki karamsarlik, teslimiyetten uzaklastigin an baslar.

239



Unutma ki isyan, tevekkiilden uzaklastigin an baslar.
Unutma ki korku, O’na giivenmedigin an baslar.

Iste 0 zaman stres denilen bunalimin icine diisersin.

Iste 0 zaman seni hi¢bir hap bunalimdan ¢ikaramaz.

Sen sakin Allah’1 unutma, o zaman asla bunalima diismezsin.

Sikilsan da, lizlilsen de, O'nun sevgisi seni hemen iiziintii-
den dondirir.

Allah’a iman et kardesim.
O’na giiven kardesim.

O’na teslim ol kardesim.

O’na tevekkiil et kardesim.
Clinkii o seni yaratandir.

Her an sendedir.

Tenini de canini da tutandir.
Senin nefesindir.

Senin canindir.

Senin dayanagin O’dur.

Senin yardim bulacagin O’dur.
Unutma kardesim sakin unutma:
Miimin kisi:

Sabirli olur.

Tefekkiir sahibi olur.
Teslimiyet sahibi olur.
Tevekkiil sahibi olur.

Her seyin hikmetini arar, asla isyan etmez.
Tenezziil sahibi olur.

Her an Allah’a gtivenir?

Her nefeste siikiir sahibi olur.
Sevgi dolu huzur dolu olur.

Sakin karamsar olma kardesim.

240



Sakin olumsuz diistinme kardesim.

Sakin imitsiz olma kardesim.

Sakin unutma kardesim, sakin unutma:

Allah’a iman tiim sikintilarin ilacidir.

Allah’a tevekkiil tiim sikintilarin ilacidir.

Allah’a siikiir tiim sikintilarin ilacidir.

Nahl Stresi 87: “Her seyiyle ancak Allah’a teslim olanlar,
her an baris ve huzur icinde olanlardir.”

Yinus Shresi 62: “Muhakkak ki Allah’t evliya edinenlere
korku yoktur ve onlar mahzun da olmazlar.”

Enfal Siiresi 62: “Fe inne hasbekallah huvellezi eyyedeke
bi nasrihi ve bil mu'minin.”

Fe inne hasbe ke Allah : O zaman, muhakkak, Allah sana
yeter,

Huve ellezi eyde ke : Ki o dur, destek, dayanak, sen,

Bi nasrihi : Yardim, ihtiyacin, O,

Ve bi el mu’minine : Mii’'minler, emin olanlar,

Meali: “sana Allah yeter. Ki O’dur senin dayanagin, O’dur
yardim bulacagin ve mi'minlerin de.”

Ayette ne giizel isaret edilmis, bize Allah yeter, O’dur da-
yanacagimiz ve O’dur yardim bulacagimiz.

Zumer Siresi 38: “De ki: Allah bana yeter. Her seyiyle O’'na
teslim olanlar tevekkiil edenlerdir. “

Talak Siresi 3: “Kim varliginin sahibinin Allah oldugunu
idrak edip, biitiin varligiyla teslim olursa, bundan sonra ona
0 yeter.”

Enbiya Stresi 103: “Onlar mahzun olmazlar, korkulari yok-
tur ve onlar tiim varliktaki giliclin sahibine sarilirlar.”

Fussilet Shresi 30: “Muhakkak ki Bizi viicudlandiran Al-
lah’tir diyen ve dosdogru hareket eden o kimseler, kendile-
rindeki ve her varliktaki giiclin sahibini bilirler. Onlara korku

241



yoktur ve mahzun da olmazlar ve onlar, huzur icinde mutlu-
durlar. Ki iste size vaat edilen budur.”

Zuhrf Stiresi 68: “Ey kullugunu anlayanlar! Sizin i¢in hic-
bir zaman korku yoktur ve mahzun olmakta yoktur.”

AhKkaf Stresi: 13: “Muhakkak ki bizi viicudlandiran Al-
lah’tir diyenlere ve boylece dosdogru hareket edenlere, artik
onlara korku yoktur ve onlara imitsizlige diismek yoktur. “

Evet, Mii'min kardesim:

Bunalima girmemen gerekir.

I[syan etmemen gerekir.

Umitsiz, karamsar olmaman gerekir.

Korkmaman, panik olmaman gerekir.

Sen bunalima girsen de dayanacagin bir Allah’'in var.

Isyan etsen de si§inacagin bir Allah’in var.

Umitsizlige diissen de imit bulacagin bir Allah’in var.

Yasamin icinde elbette sikintilar olacaktir.

Acilarimiz, hiiziinlerimiz elbette olacaktir.

Hangimizin olmadi Kki.

Ama Kur’an'da da bildirildigi gibi Allah’'in dostluguna si-
ginan hiiziinden hemen ¢ikacaktir, korkulara diismeyecektir.

Duamiz her zaman soyle olsun.

Allah'im! Sensin beni halk eden!

Allah'im! Sensin benim her nefesim!

Allah'im! Sensin kalbimi attiran!

Allah’im! Sensin goniil evimde oturan!

Tenimin de caAnimin da sahibi olan sensin Allah'im!

Her varlikta hayy olan, stiriip giden sensin Allah'im!

Tlm alemin sahibi sensin Allah'im!

Allah’im! Sensin dayanagim!

Allah'im! Sensin tevekkiil ettigim!

242



Allah’im! Sensin her an teslim oldugum!
Allah’im! Sensin hiizniimde s1gindi1gim!

Allah’im! Sensin acilarimda dayanagim!
Allah’im! Sana iman ettim!

Allah’im! Sana giivendim!

Allah’im! Senden emin oldum!

Nasil bir sikinti igine diisersem diiseyim, tez beni oradan
¢ikar Allah'im!

Senin sevginle hareket edeyim Allah’'im!

Acilarimizi tasimayi nasip et Allah'im!

Olan her seyin hikmetini gérmeyi nasip et Allah'im!

Her seyin i¢cyiliziinii gormeyi nasip et Allah'im!

Acilar, sikintilar karsisinda sabir etmeyi nasip et Allah’im!
Her an sana rabita icinde olmay1 nasip et Allah'im!

Bir giin gelecek son nefesimizi verecegiz.

Son nefesimize kadar, seni unutmayalim Allah'im!

Her an sana tevekkil icinde yasayalim Allah’im!

Her an sana dayanarak yasayalim Allah'im!

Allah'im! Fani olan biziz!

Baki olan Sensin!

Senin deryandan siiziliip geldik!

Yine Senin deryana donecegiz!

Sen her an bizimlesin!

Bedenimizde her an tecelli etmektesin!

Bedenimizde Fail olan, Mevsiif olan, Mevciid olan sensin!
Sevgine dayanarak yasayalim Allah’im!

[1ahi agkin hep gonliimiizde olsun Allah'im!

Nasil bir olay basimiza gelirse gelsin, hemen génliimiize
sen gel Allah'im!

Giizel olaylarda simarmayalim Allah'im!

243



Ac1 olaylarda isyan etmeyelim, karamsar olmayalim, seni
unutmayalim Allah’im!

Ya Rahim Allah!
Ya Rahman Allah!
Ya Kadir Allah!
“HG”

“I11a HQ”

244



SON DEGERLENDIRME

Bu kitdbimizda maneviyatin giiciinii génliimiz el verdi-
gince kaleme almaya calistik.

Allah’a dayanmanin ne oldugunu anlatmaya calistik.

Maneviyatin giiclinilin, her sikintiya ¢are oldugunu hisset-
tirmeye gayret gosterdik.

Allah’a olan teslimiyet, ancak ve ancak O’nu tanimakla
gerceklesir.

Allah’'1 kendimizde bulup, O’na tevekkiil icinde olmak ma-
neviyatin gliclinii olusturur.

Her zaman gonliimiizii Allah’a dayandiralim.

Her sikintida Allah’a tevekkiil icinde olalim.

Bilelim ki Allah’a s1ginan goniil, diinyalik sikintilar: tasi-
may1 basarir.

Biz, beden ve can boyutundan olusan varliklariz.

Bedenimizin de cdnimizin da sahibi Allah’tir.

Beden yoniimiiz madde boyutudur.

Bedenimizin 6zii olan r{ith, nlir boyutumuz mana boyutumuzdur.

Beden, rithumuzun elbise giymis boyutudur.

Asla ikisi birbirinden ayr1 degildir.

Mana boyutuna erenler, tenlerin canlarin birligine ererler.

Buz eridiginde asli olan suya doniistr.

Buz suyun kendi varligidir.

Buz suyun fitratinda olanin ag¢iga ¢ikisidir.

Su belli bir makamda buza donisiir.

Buz, ben benim demez.

245



Benim aslim su der.

Erir ve ash olan suya doner.

Onun icin stiretler boyutu rithun elbise giymis boyutudur.
Bunun i¢in Yinus Emre bir ilahisinde soyle demistir.
“Stiret topraktir diyeni, gonliim kabul etmez onu,

Bu topragin cevherini hazrete ergérdiim ahi.”

Ahi, kardes demektir.

Tlm varlik birbiriyle niirani bir kardestir.

Ahi makami, Hazreti Muhammed’in makami olan “Hazre-
til Cem” makamudir.

Muhammed makami; nilir boyutudur, sifatlar boyutudur,
hamd boyutudur.

Tim varlik hamd tizeredir.

Yani Allah’in sifatlar1 tizeredir.

Hazretiil Cem, Deniz ve damlalar boyutudur.

Damla Denizden ayri1 degildir.

Damlalar Halk boyutudur.

Deniz Hakk boyutudur.

Halk Hakk birbirinden ayr: degildir.

Halk’ta Hakk’1 seyretmek, Hazretiil Cem makaminin zevkidir.

Ylnus Emre’nin muhtesem ilahisinin tamami soyledir.

Ben bende seyreder iken, acep sirra erdim ahi,

Bir siz dahi sizde goriin, dostu bende gérdiim ahi.

Bende baktim, bende gérdiim, benim ile ben olani,

Suretime can olani, kimdigini bildim ahf.

Ben istedim buldum onu, o ben isem ya ben hani,

Secemedim ondan beni bir kezden o oldum ahi.

246



Suret topraktir diyeni, génliim kabul etmez onu,

Bu topragin cevherini hazrete ergérdiim ahi.

Miinkir kisi duymaz onu, dertlilerin sezer cani,

Ben dost bagi biilbiiliiyiim, o bah¢eden geldim ah.

Masuk bizimledir bile, ayr1 degil kildan kila,

Uzak sefer bizden kala, dostu yakin buldum ahi.

Degme bir yol nerden bana, dagilmayam degme yana,

Kutlu oldu bu seferim, hos menzile erdim ahi.

Mansur idim ben o zaman, us yine geldim bunda ben,

Yak kiilimi savur yele, ben Enel Hak dedim ahi.

Ne oda yanam dagilam, ne dara ¢ikam bogulam,

[sim bitince yiiriiyem, teferriice geldim ahi.

Zengin oldum yoksul iken, benim oldu biitiin evren,

Sarka ve garba serteser yere goge doldum ahi.

Nitekim ben beni bildim, diledigim Hakk’i buldum,

Korkum onu buluncaydi, korkudan kurtuldum ahi.

Yilnus kim oldiirtr seni, veren alir yine cani,

Bu canlara hiikmedeni kim idigin bildim ah.

Iste Yinus Emre’mizin belirttigi gibi, hepimizin teni de
cani da Allah’'in kendi 6z ulviyetidir.

247



Iste bu kitabimizda maneviyatin giiciinii hissettirmeye
calistik.

Mana ehillerinin yasamlarinin nasil olacagini hissettir-
meye calistik.

Hepimiz kendimize soralim;

Ben maneviyat olarak gii¢lt biri miyim?

Allah’t hi¢ unutmadan yasiyor muyum?

Allah sevgisine eristim mi, o sevgiyle mi yasiyorum?

Cevreme Allah sevgisiyle mi yaklasiyorum?

Allah’in dostlugunun ne oldugunu bildim mi?

Allah’tan emin olarak mi yasiyorum?

Allah’a giiveniyor muyum?

Diinyalik sikintilar karsisinda Allah’a tevekkiil icinde miyim?

Diinyalik sikintilar karsisinda nasil bir durus icindeyim?

Islam’in ne oldugunu anladim mi1?

O suur lizere mi yasiyorum?

Halk’ta Hakk’a nazar ederek mi yasiyorum?

Emin olunan, glivenilen biri miyim?

Cevremde ihtiyaci olana beklentisiz kosan biri miyim?

Derdi olanlarin derdini gonliimde hisseden biri miyim?

Allah’a layikiyla teslimiyet icinde miyim?

Iste maneviyatin giicii Allah’a teslimiyette gizlidir.

Allah’a tevekkiil de gizlidir.

Allah’a giivenmekte gizlidir.

Gonliimiiz yettigince bu kitabi olusturmaya gayret gosterdik.

Gonllinlizden ilahi ask hi¢ eksik olmasin.

Yasantiniz askin ulvi giicliyle gegsin.

Gonllinlizden ilahi ask hi¢ eksik olmasin.

Gonlliinlz her daim ilahi heyecan icinde olsun.

Gonllinliz her an Allah’a teslimiyet icinde olsun.

248



Gonliniiz tevekkiil icinde olsun.
Dayanaginiz her daim Allah olsun.

Her sikintida maneviyatin giicii gonlliniizden asla eksik
olmasin.

Gonliiniizden umut asla eksik olmasin.

Allah’a olan giiveniniz tam olsun.

Yiizliniizden tebessiim eksik olmasin.

Kalbinizden sabir eksik olmasin.

Her daim huzur iginde olun.

Sevgi icinde, saygi icinde hareket edenlerden olalim.
Her giiniin kiymetini bilenlerden olalim.

Her an hakikati arayanlardan olalim.

Kendini bilme yolunda, ilmi yolu bulanlardan olalim.
Bir gayret icinde, liretkenlik icinde olalim.

Her varliga sevgi icinde davrananlardan olalim.

Hi¢ unutmayalim, biz de bir varliiz ve doganin bir par-
caslyl1z.

Biz de Allah’in kuluyuz.

Kullugumuzu bilelim ve kulluk suurunda yasayanlardan
olalim.

Varligin yaratilis hikmetlerini arayanlardan olalim.

Birbirimize yardim edenlerden olalim.

Birbirimize umut olalim, moral olalim.

Birbirimize huzur verenlerden olalim.

Birbirimize cennet olalim.

Rahmeti, sefkati, sevgiyi, saygiyl, hissettirenlerden olalim.

Gonliniizden Hakk sevgisi eksik olmasin.

Gonliiniizden Halk sevgisi eksik olmasin.

Ciimle Halk’a Hakk nazariyla bakanlardan olalim.

Kimseye bilmeden de olsa kotiiliik yapmayalim.

249



Her daim kulluk suuruyla hareket edelim.

Her daim maneviyatin giicliyle yasayalim.

Iste maneviyat, tenin de cAnin da méana oldugunu bilme-
nin hissidir.

Iste maneviyat, her seyden Allah’n vechinin-yiiziiniin ken-
dini gdstermesinin hissiyle yasamaktir.

Iste maneviyat, her an Allah’a tevekkiil icinde olmaktur.

Iste maneviyat, her an Allah’a dayanarak yasamaktir.

Iste maneviyat, Allah’a giivenmektir.

Iste maneviyat, basimiza diinyalik olaylardan ne gelirse
gelsin, sabretmek, hikmetini beklemektir.

Gonliimiiz izin verdigi kadar anlamaya anlatmaya calistik.
Allah dayanagimiz olsun.

Allah gilivenimiz olsun.

Askimiz Allah olsun.

Hi¢ unutmayalim hepimiz 6liimli varhiklariz.

Bir giin gelecek son nefesimizi verecegiz.

Hayatimizda elbette acilar, sikintilar olacak.
Hayatimizda elbette, hiizlinler, karamsarliklar olacak.

Ama manevi giiciimiiz ne kadar gii¢lii ise, hliznlimiiz o ka-
dar kisa siirede bitecek, karamsarligimiz o kadar kisa siirecek.

Allah’1t hi¢ gonliimiizden ¢ikarmayalim.
Gonliimiizii O’'na ev yapalim.

O evde her an O’nu hissedelim.

Bizim nefesimiz O’nun en giizel ispatidir.
Sevgiyle, huzurla, askla kalin.

Gonliiniiz her daim Allah duygusu icinde olsun.
Gonliiniiz her daim ilahi ask icinde olsun.
Gonliintizden sevgi eksik olmasin.

Gonltuniizden ilahi heyecan eksik olmasin.

250



Sabirla, stikitla kalin.
Tevekkiil ve teslimiyet icinde olun.
Bizi yaratan, bize sekil veren Allah’t hi¢ unutmayalim.
Yerlerin goklerin sahibi olan Allah’t hi¢ unutmayalim.
Her bir varligin tek olan sahibini hi¢ unutmayalim.
Selamun Aleykim.

Ismail Dinger

01-01-2025

251



YA SAFi ALLAH
YA SAFi ALLAH
YA SAFi ALLAH



