
MANEVİYATIN GÜCÜ
ŞİFADIR

İsmail Dinçer 





3

içindekiler

ÖNSÖZ / 5
MANEVİYAT / 11

ALLAH NEDİR / 23
EZANDAKİ 7 MAKAM / 48

İMAN NEDİR / 66
İLMEL YAKÎN- AYNEL YAKÎN- HAKKEL YAKÎN / 78

İÇSEL YOLCULUK NEDİR / 89
MİRAÇ HAKİKATİ / 110

İSLÂM VE MÜSLÜMAN / 130
RÂBITA / 148

ALLAH’A SIĞINMAK / 154
SÜKÛT VE SABIR / 167

TEVEKKÜL VE TESLİMİYET / 175
KORKUTMAK MI SEVDİRMEK Mİ / 180

MÜSLÜMAN DEPRESYONA GİRMEZ / 200
EL ŞÂFİ ESMASI / 226

DUAMIZ / 237
SON DEĞERLENDİRME / 245



YÂ ŞÂFİ ALLAH

YÂ ŞÂFİ ALLAH

YA ŞÂFİ ALLAH



5

ÖNSÖZ

Hepimiz değerliyiz.
Hepimizin öz değeri var.
Hepimiz değerlerin değeri olan Allah’ın değeriyiz.
Hepimiz değerlerin değeri olan Allah’ı vücûdumuzda ta-

şıyoruz.
Hepimizin özü Allah’ın kendisidir.
O bize şah damarımızdan yakındır.
Yâni hepimizin özü O’dur.
Hepimiz ekber olan yüce olan Allah’ın nûrunun damlalarıyız.
Hepimiz O’nun deryasından gelen O’nun kendi tezâhürleriyiz.
Hepimiz her an O’nunla birlikteyiz.
O’ndan geldik.
O’nunla varız.
O’nunla yaşıyoruz. 
Aldığımız nefes O’nun.
Taşıdığımız cân O’nun.
Bedenimiz O’nun.
Hepimiz O’nunla anlamlıyız.
Hepimiz O’na ait niteliklerle kuşatıldık.
Hepimiz mânâlar taşıyan bireyleriz.
Hepimiz vücûdumuzda bize şah damarından yakın olan 

bir Sultan taşıyoruz.
Hepimiz bir Sultanın kullarıyız.
Hepimiz bedenimizde O Sultanı taşıyoruz. 
Hepimiz kudretli olanın kudretiyiz.



6

Bir olan kudretin damlalarıyız.
Her birimiz O’nun gücü ile ayakta dururuz.
Her birimiz güçlüyüz.
Asla zayıf değiliz.
Kendimizi zayıf görmeye hakkımız yoktur.
Hepimiz önemliyiz.
Hepimizin önü, ardı, zâhiri, bâtını Allah’tır.
Hepimiz O’nun kendinden geldik.
O’nun kendiyle durmaktayız.
O’nun kendiyle akıp gitmekteyiz.
Hepimiz bir işe yararız.
Hepimizin yaratılıştan gelen bir kabiliyeti var.
Her birimiz kabiliyetimize göre bir işe yararız.
Hiç birimiz yalnız değiliz.
Hepimiz vücûdumuzda Allah ile beraberiz.
Her nefeste O bizimle beraberdir.
Bizden nefes alıp veren O’dur.
Bedenimizde her an işleyen O’dur.
Sıfatları ile tüm vücûdumuzu ihâta eden O’dur.
Kudretiyle vücûdumuzu ayakta tutan O’dur.
Kimse bizimle ilgilenmiyor diye bir şey yok.
Her varlık her an bizimle ilgi içinde. 
Hepimiz varlıkla bir iletişim içindeyiz.
Her varlık her an bize sesleniyor.
Yaşam bize verilmiş bir armağan.
Bu armağan en güzel niteliklerle sunulmuş.
Hepimiz mucizeler şehriyiz.
Gözümüzün görmesi bile dünyanın en büyük mucizesi de-

ğil mi?
Her organımız ona keza.



7

Hepimiz zenginlikler şehriyiz.
Her birimizin her organı, her hücresi değeri ölçülemeye-

cek kadar değerlidir.
İnsan dostsuz değildir.
İnsanın her an dostu Allah’tır.
Allah her an insana dostluğunu gösterir.
Yeter ki insan kendi vücûduna dönsün.
Oradaki mucizevi işleyişi görsün.
İnsan korunmaz değildir.
Allah her an kişiyi korur.
Allah insanın vücûdunda her an insana hizmet eder.
Kanını dolaştırır.
Kâlbini attırır.
Hücrelerini çalıştırır.
Gözünden görür.
Kulağından işitir.
Sindirimini yapar.
Boşaltımını yapar.
Tüm hücrelerinden, dokularından, organlarından hizme-

tini yapar. 
Vücûdun mükemmel koruyucusudur.
İnsan asla yalnız değildir.
Allah onu asla yalnız bırakmaz.
O korur.
O sarar.
O dostluğunu her an sunar.
Bizi var eden O’dur.
Bizi yaşatan O’dur.
Bedenimizdeki tecellilerin sahibi O’dur.
Bizde nefes alıp veren O’dur.



8

Tenimizin de cânımızın da sahibi O’dur.
Zâkir olan, Fâil olan, Mevsûf olan, Mevcûd olan O’dur.
Evvelimiz O’dur.
Âhirimiz O’dur.
Zâhirimiz O’dur.
Bâtınımız O’dur.
O’na sığınalım.
O’na teslim olalım.
O’na güvenelim.
O’na tevekkül içinde olalım.
O’na teslim olan, O’na tevekkül içinde olan ıslah olacak-

tır, felâh bulacaktır.
İşte Allah’a teslimiyet İslâm sırrıdır.
Allah’a teslimiyet içinde olan, huzurludur.
Tüm bunları bilen Allah’ı hiç unutmadan yaşar.
Tevekkül içinde olur.
İnsan beşerdir, dünyalık sıkıntılar çeker.
Üzülür, ağlar, hüzünlenir, sıkılır.
Ama insan dünyalık acılar çekse de sığınacağı Allah’tır.
Tevekkül edeceği Allah’tır. 
Allah’a sığınan, O’na tevekkül içinde yaşayan manevi ola-

rak güçlü olacaktır.
Allah ona lütuflarını hissettirecektir.
Gönlünde maneviyat terazisi oluşanlar, her acıyı taşımayı 

öğrenecektir.
Her sıkıntının hikmetine erecektir.
Maneviyatın gücü şifâdır.
Maneviyatın gücü, hastalıkları yenmek için dayanaktır.
Maneviyatın gücü, Allah’a güvenmenin hissidir.
İşte bu kitâbımızda maneviyatın gücünü hissettirmeye 

çalışacağız.



9

İnşallah gönlümüzce okuyucuya manevi alanı hissettir-
meye çalışacağız.

Kitâbımızın başında, “Maneviyat, İman, İslam, Teslimiyet” 
konularını ve diğer konuları işleyeceğiz.

Sonunda ise depresyon konusunu işleyeceğiz. 
Bunu yapmamızın hikmeti, öncelikle manevi alanın gü-

cünü hissettirmek…
Sonra da başımıza gelen acıları, sıkıntıları taşımayı ba-

şarabilmek…
Toplumda depresyon denilen şeyi yenmenin tek yolu, gö-

nüldeki maneviyatın gücüdür.
İşte bu kitâbımızda, maneviyatın gücü nasıl oluşur bunu 

hissettirmeye gayret edeceğiz. 
Allah gönlümüzün samimiyetini, kalemimize yazmayı na-

sip etsin.
Bilmeden de olsa hatamız eksiğimiz olursa affola. 

İsmail Dinçer





11

MANEVİYAT

Maneviyat, Allah’a ârif olup, O’na sığınmaktır. 
Maneviyat, her an O’nun sevgisini gönülde hissetmektir.
Maneviyat, O’na güvenmek, O’na teslimiyet içinde olmaktır.
Maneviyat, Allah hakikatine erip, O’na dayanarak yaşa-

maktır.
Maneviyat, ilâhi aşkla hareket etmektir.
Maneviyat, Halk’a Hakk nazarıyla bakmaktır.
Maneviyat asla dünyadan uzaklaşmak demek değildir.
Her şeyden el çekmek demek değildir.
İnzivaya çekilip hayattan kopmak değildir.
Hayatın içinde olmaktır.
Sorumluluğunu en güzel şekilde yerine getirmektir.
Maneviyat görünen varlığın hakikatini anlayıp, o şuurla 

yaşamaktır.
Eşyanın hakikatine erip, eşyanın özünü görmektir.
Buzun aslının da su olduğunu görebilmektir.
Gönül maneviyat içinde olursa, her olayın hikmetine kapı 

açar.
Karamsarlık, kaygı, isyan, öfke çabucak söner, teslimi-

yet gelir.
Maneviyat mânâ kelimesinden gelir.
Mânâ; mâ’ni, ma’nâ, inâyet, kelimeleri ile bağlantılıdır.
Mâi, kelimesi de buradan gelir.
İlâhi akış demektir.
Mâni olmak da buradan gelir.



12

İlâhi akışa engel koymak demektir.
Mânâ, varlığın özünden gelen rûhanî, nûranî akıştır.
Hakikati, özü, cevheri, kaynağı, aslı, maksatı, anlamla-

rına gelir. 
Bir şeyin içyüzü, rûhu, nûru, ulvîyeti, o şeyin mânâsıdır.
“Demek, istemek, kastedilen şey, söylemek” anlamları da 

vardır.
Mâni olan kelimesi, mânâya engel olan her şey demektir.
İnsanın, kibri, gururu, öfkesi, hiddeti gibi olumsuz şeyler, 

kişinin mânâya erişmesine mâni olan şeylerdir.
Yâni engel olan şeylerdir.
Aslı olmayan şeyler, bâtıl olan şeyler mânânın hissine eri-

şilmesine engel olan şeylerdir. 
Yargılama, öteleme, hor görme, dışlama hep bu duygular, 

mânânın hissine erişilmesine mâni olan-engel olan şeylerdir. 
İnsanı birlik şuurundan koparan duygular, kendini yara-

tılan herhangi bir varlıktan üstün gösterten duygular, mânâ-
nın akışına engel olur.

Kur’ân’da, böyle duygu ve düşüncelerin, insanı nasıl iblis-
leştirdiği, nasıl şeytanlaştırdığı belirtilir.

Her kim varlığın dış yüzünde kalır içyüzünü göremezse, 
o iblis durumuna düşer.

Her kim kendini yaratılan herhangi bir varlıktan üstün gö-
rürse, o mânâdan uzaklaşır.

“Ben ondan hayırlıyım.”
“Ben ondan üstünüm.”
“Ben ondan yüceyim.”
“Ene hayrun minhu-ben ondan hayırlıyım” Sâd Sûresi 76 
İşte böyle duygu ve düşünceler, kişinin Allah hakikatine 

erişmesine engel olur.



13

Kişi istediği kadar ibadet etsin, Allah’ın her varlıktan te-
zahür eden birliğine erişmediği müddetçe, mânâ boyutuna 
adım atamaz.

İşte varlığın özünden gelen mânânın akışına mâni olan-en-
gel olan şey, kişinin düştüğü kibridir.

Mânâ boyutuna, aklı ve gönlü tertemiz olanlar temas ede-
cektir.

Varlığın özünden gelen ilâhi akışa, aklı ve gönlü tertemiz 
olanlar temas edecektir.

Kur’ân’da bu muhteşem bir şekilde belirtilir. 
Vâkıa Sûresi 79: “Lâ yemessuhû illel mutahherûn.”
Meâli: “Ancak tertemiz olanlardan başkası mânevi alana 

temas edemez.” 
İşte âyette belirtildiği gibi, mânâ boyutunun akışına temas 

etmenin yolu, mânânın hissine engel olan şeyleri temizlemektir. 
Eğer aklımız ve gönlümüz temizlenmemişse, mânâ boyu-

tunun akışına temas etmek mümkün değildir.
Bakara Sûresi 6: “İnnellezîne keferû sevâun aleyhim e en-

zertehum em lem tunzirhum lâ yuminûn.”
Meâli: “Muhakkak ki aklı ve gönlü örtülü kimselere, onlar-

daki hakikatlerle onları uyarıp anlatsan da ya da onları uya-
rıp anlatmasan da bir şey değişmez, inanmazlar.”

Âyette belirtildiği gibi, aklımız perdeli, örtülü olduğu müd-
detçe mânâ boyutundan gelen hisse erişemeyiz. 

Çocuk saflığına erişen, mutlaka mânâ boyutunun hissine 
erişecektir.

Ayrıca edebiyatta mâniler vardır.
Bunlar mânâlar içeren kâfiyeli dörtlüklerdir. 
Eski Çağatay Türkçesinde mâni “Tanrı” demektir.
Belki de mânâ kelimesi buradan gelir ve Tanrı’ya ait olan 

demektir.



14

Mânâ kelimesi, anlaşılıyor ki Allah’ın ulvîyetiyle alakalı 
bir kelimedir. 

Maneviyat, mânâ boyutundan gönüle akan ulvî bir heye-
canın hissidir.

Maneviyat, Allah’a güvenmenin hissidir.
Maneviyat, her an Allah’a dayanmanın râbıtasıdır.
Maneviyatı güçlü olanlar, dünyalık her sıkıntıya karşı güçlü 

duruş sergilerler.
Maneviyat, iman boyutunun gönülde tecelli etmesi ile ger-

çekleşir. 
Maneviyat mânânın gönülde vücûd bulmasıdır.
Mânâ Allah hakikatidir.
Mânâ Tevhîd sırrıdır.
Mânâ tüm varlığın sahibinin enerjisidir.
Maneviyat insanın öz boyutudur.
Halk’ın Hakk boyutudur. 
Maneviyat, maddenin içyüzüdür.
Maneviyat, görünen varlığın geldiği öz boyuttur.
Madde ile mânâ iç içedir.
Maddenin geldiği yer mânâdır.
Madde mânâ ile durur.
Maddenin asliyetine mânâ denir.
Mânânın elbise giymiş boyutuna madde denir.
Maneviyat mânâ kelimesinden gelir.
Mânâ “rûh, nûr, ulûhiyet” boyutudur. 
Mânâ; üflenen rûh, nûr alâ nûr, ulûhiyet boyutunun cemidir. 
İnsan ten boyutunda kalırsa yarım insan olur.
İnsan öz değeri olan Allah’ın kendinde olduğunu bilirse 

bütünsel olur.
Amaç, kendinde kalmamaktır.
Amaç, Allah’tan ayrı olmadığını bilmektir.



15

Amaç, Allah’ın Zâtında fenâfillah makamına ermektir.
Yâni Allah’ın Zâtında varlığından geçmektir.
Amaç, Allah’ın ulvîyetinde bekâbillah makamına ermektir.
Yâni damla misali deryaya karışıp gitmektir.
Ve mânânın hazzını hissetmektir.
Her dâim o hazla yaşamaktır.
İnsan, kendi asliyetini bilmelidir.
İnsan, kendini var eden değildir.
İnsan, kendini şekillendiren değildir.
İnsan, bedeninde her an olan işleyişte muktedir olan değildir. 
İnsan, Allah yolunda kendinden geçmelidir.
İnsan “mutu kable ente mutu” sırrına ermelidir.
Allah yolunda kendi varlığından geçenler, diridirler.
Âl-i İmrân Sûresi 169: “Ve lâ tahsebennellezîne kutilû fî se-

bîlillâhi emvâtâ bel ahyâun inde rabbihim yurzekûn.”

Ve lâ tahsebenne : Yok, zannetmeyin, sanmayın, düşüncesizlik 
yapmayın, anlamazlık yapmayın, 

Ellezîne kutilû : O kimseler, varlığından geçmek, ölüm, 
öldürmek, mahv, fânilik, yazık etmek, 

Fî sebîli Allah : Yolunda, hakikatler için, Allah, 
Emvâten : Ölü, fani, değer, nutfe, 
El ahyâun : Hayır, bilakis, diridirler, diriliği anlamışlardır,
İnde Rabbi him : O’na ait, katında, Rab, vücûdlandıran, 

kendileri, 
Yurzekûn : Rızk, lütuf, fayda, yarar, nimet, manevi haz, 

Meâli 1: “Allah’ın hakikatlerini anlatmak için, o yolda ölen, 
öldürülen kimseleri ölüp gitti sanmayın. Bilakis onlar diriliğe 
kavuşmuşlardır. Onlar kendilerini vücûdlandırana ait olan ma-
nevi hazza ulaşmışlardır.” 

Meâli 2: “Allah yolunda fenâfillah olanları anlamamazlık 
yapmayın. Onlar hayy olanın değerlerine erişmişlerdir. Onlar 



16

vücûdlarının sahibi olan Allah’a ait manevi hazzı hissetmiş-
lerdir.”

Meâli 3: “Allah yolunda fenâfillah olanları ölü sanmayın, 
bilakis onlar diridirler. Onlar bedenin sahibinin kim olduğunu 
bilmişler, manevi hazza erişmişlerdir.”

Manevi haz, insanın kendinde ve her varlıkta Allah’a şâhit 
olup, O’na teslimiyetiyle gelir. 

Maneviyat, her an Allah’a teslimiyet duygusunu getirir.
Maneviyat, kişinin gönlünün her an Allah duygusuyla iç 

içe olmasıdır.
Allah duygusu gönüllerinde olanlar, huzur içindedirler.
Onlar Allah’a iman etmişlerdir ve onlar iyi ameller içinde 

çalışırlar.
Âyette belirtildiği gibi o kimseler, Allah’a içtenlikle bağlı 

kimselerdir.
Nisâ Sûresi 122: “Vellezîne âmenû ve amilûs sâlihâti se 

nudhiluhum cennâtin tecrî min tahtihâl enhâru hâlidîne fîhâ 
ebedâ Vadallâhi hakkâ ve men asdaku minallâhi kîlâ.”

Meâli: “İman edenler ve iyi çalışmalarda olanlar ise; onlar 
huzur içinde olurlar, makamlarında bir ilim üzeredirler, de-
vamlı o haldedirler. Allah tecellileriyle gerçek olandır ve Al-
lah’a içtenlikle bağlı olan kimse tecellileri anlar.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, iman ehli her zaman Sâlih amel-
ler içindedir. 

Hûd Sûresi 23: “İnnellezîne âmenû ve amilûs sâlihâti ve 
ahbetû ilâ rabbihim ulâike ashâbul cenneh hum fîhâ hâlidûn.”

Meâli: “Muhakkak ki iman edenler ve dosdoğru hak yo-
lunda çalışanlar ve Rablerine aşk ile bağlananlar ise, işte on-
lar huzur içindedirler, devamlı o hâl içindedirler.” 

Burada da belirtildiği gibi iman ehli olanlar her zaman aşk 
ile Allah’a bağlıdırlar.

İşte onlar manevi alanın huzuruna erişmiş kimselerdir.



17

Nahl Sûresi 87: “Ve elkav ilallâhi yevme izinis seleme.”
Meâli: “Her şeyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an ba-

rış ve huzur içinde olanlardır.”
İşte manevi alanın oluşması için Allah hakikatine erişil-

mesi gerekir.
Allah’a olan yakınlığın bilinmesi gerekir.
Mutaffifin Sûresi:
21- Allah’a olan o yakınlığı anlayanlar, her yerde O’na şâ-

hit olurlar. 
22- Muhakkak ki özü sözü doğru olanlar, elbette tüm te-

cellilerin Hakk’tan olduğunu bilmenin huzuru içindedirler. 
23- Ulaştıkları yüce makamların hakikatleri ile bakarlar.
24- Onların yüzünde hakikatleri anlamanın huzuru vardır.
25- Bekâ Âleminin özünden beslenirler. 
26- Hakikatleri anlamak için gayret gösterip ilerleyenler, 

sonunda manevi âlemin kokusunu alırlar.
27- Makam makam yükselerek varlığın varoluşunun ha-

kikatine ulaşırlar. 
28- Allah’a olan yakınlığı anlarlar, hep O’nun hissiyatında-

dırlar, birlik üzeredirler. 
İşte belirtildiği gibi kişi Allah’a olan yakınlığı anlarsa, onun 

gönlü manevi alanın hazzı içinde olacaktır. 
Maneviyat ehli, şefkat ehlidir, merhamet ehlidir.
Onlar tevâzu içinde yaşarlar.
Hiç kimseye hor bakmazlar.
Mânâ erenleri âlemlere rahmet olmak için gönderilmişlerdir. 
Onlar asla kendi egoları için yaşamazlar.
Mânâ erenleri, Allah’ın ulvîyetine erenlerdir.
Onlar Halk’ta Hakk’a nazar ederler.
Onlar Allah’ın dostluğuna sığınmışlardır.
Allah’ın dostluğuna erenlerin kâlbi insanlık için atar.



18

Onların kâlbi başkalarının iyiliği için atar.
Onlar asla kendileri için yaşamazlar.
Hep insanlığın iyiliği için koşarlar.
Onlar, dertlilerin derdi için gece gündüz koşarlar.
Onlar maneviyatın gücünü herkese hissettirirler.
Mânâ ehli zerre kadar kibre düşmez.
Asla başkasını kırmaz.
O, her zaman dertli olanların derdine koşar.
Mânâ ehli, şefkatlidir.
Sevgi doludur.
Sadıktır, dürüsttür, samimidir.
Saygı dolu, sevecendir.
Mütevâzidir, kucaklayıcıdır.
Yardımseverdir, ihtiyacı olana koşar.
İnsan şefkatli olmak nedir bilmelidir.
Çevresine şefkatli olmalıdır.
Doğaya, hayvanlara şefkatli olmalıdır.
Ahzâb Sûresi 72: “Eşfekne-Şefkatli ol.”
“Şefkat, rahmet duygusunun kuşatıcılığıdır.”
Ey kardeşim!
Merhametli ol.
Koruyucu ol.
Sevgi, saygı içinde ol.
Gönül yolunda sadık ol.
Kimsenin canını yakma.
Kimseyi üzme.
Kimseye gözyaşı döktürme.
Asla incitme.
Şefkatli ol.
Gaddar olma.



19

Kırıcı olma.
Umut ol, şifâ ol, moral ol.
Nazik ol.
Alçak gönüllü ol.
Şefkat ehli merhametlidir.
Şefkat ehli dürüsttür.
Şefkat ehli koruyucudur.
Şefkat ehli duygu yüklüdür.
Şefkat ehli samimidir.
Şefkat ehli ihlâslıdır.
Şefkat ehli tevekkül sahibidir. 
Şefkat, gönüllere dokunmaktır.
Şefkat, huzur vermektir, mutlu etmektir.
Şefkat, dertlinin derdine derman olmaktır.
Şefkat; kuşatma, koruma, sarmalama, hissetme, her an bir 

olma duygusudur. 
Şefkat, annenin bebeğine sarıldığı gibi, rahmet duygula-

rının bedenleri kuşatmasıdır. 
Kelime “Şef” kelimesinden gelir.
Tüm âlemin Şef’i, Hâkimi, Lideri, Sultanı Allah’tır.
Allah her bir varlığı, tecellileri ile tutar, sarmalar, işletir. 
Allah her bir varlığı, ehâdiyet esmasıyla ihâta eder, yâni 

birliğiyle kuşatır.
İşte şefkat, merhametin kuşatma duygusudur.
Gönüllerin bir olma duygusudur.
Şefkat ehli, birlik şuuruyla hareket eder.
Onun için karşısındaki kişinin her şeyini hisseder ve ko-

ruma duygusu çok yüksektir.
Şefkat ehli, çevresine hep iyilik için koşar.
Kimsenin sıkıntısı olmasın ister.
Kimsenin kâlbinin kırılmasını istemez. 



20

Derdi olanların derdini çözmek için çırpınır.
Gel kardeşim.
Biz de şefkat ehli olalım.
Gönüller okşayalım.
Birbirimize sevgi dolu, merhamet dolu davranalım.
Birbirimize huzur verelim.
Yüzümüzden tebessümü eksik etmeyelim.
Gel kardeşim!
Birbirimize Hakk nazarıyla bakalım.
Gel gönüllere ilâhi aşkın duygusunu hissettirelim.
Gel gönüllere sevmeyi, sevgiyi hissettirelim.
Gel merhametin ne büyük bir duygu olduğunu hissettirelim.
Gel her varlığın kardeş olduğunu hissettirelim.
Gel çevremize merhameti hissettirelim.
Gel gönüllere umudu hissettirelim
Karamsarlıkları, umuda döndürelim.
Gel zayıf gönüllere, maneviyatın gücünü hissettirelim
Gel Allah’a dayanmanın ne olduğunu hissettirelim.
Gel tevekkül etmeyi hissettirelim
Gel sabır etmeyi hissettirelim
Gel sadakati hissettirelim.
Gel Er kişinin ne olduğunu hissettirelim.
Öncelikle kendi duruşumuzla maneviyatın gücünü his-

settirelim.
Gel doğru olmayı, dürüst olmayı hissettirelim
Gel adaletli olmanın ne olduğunu hissettirelim
Gel güvenmeyi hissettirelim.
Umutsuza umut olalım
Moralsize moral olalım
Kaygılar içinde olanın, kaygısını gidermeyi hissettirelim.



21

Gel kırmamayı, üzmemeyi hissettirelim.
Gel dilimizi tutmayı öncelikle kendimiz gösterelim.
Gel gönüller okşamayı hissettirelim.
Gel hasta gönüllere şifâ olalım.
Gel yardıma ihtiyacı olanın umudu olalım.
Gel benim de dostlarım var demeyi hissettirelim.
Bu kadar karamsarlığın olduğu dünyada, gönüllere açan 

bir çiçek olalım
Bu kadar hor görmenin olduğu dünyada, gönüllere kar-

deşliği hissettirelim.
Bu kadar karanlık duygunun olduğu dünyada, gönüllere 

ışık olalım.
Bu kadar zulmün olduğu dünyada, gönüllere iyilerin de ol-

duğunu hissettirelim. 
Bu kadar yıkıcılığın olduğu dünyada, yapıcı olmayı his-

settirelim.
Gel kaynaşmanın, birlik olmanın ne olduğunu gösterelim.
Gel gönüller yapmayı öğretelim.
Gönüllere sevgiyi, saygıyı akıtalım.
Gönüllere şefkat duygusunu akıtalım.
Gel paylaşmayı, dayanışmayı, yardımlaşmayı hissettirelim.
Gel cennetin duygusunu hissettirelim
Gel cân olmayı hissettirelim.
Gel hepimizin bir cân olduğunu hissettirelim.
Gel iyi insan olmanın duygusunu hissettirelim.
Müslüman işte böyle güçlü durur dedirtelim. 
Mânâ ehli olalım.
Maneviyatın gücüyle hareket edelim.
Birbirimizde yaratıcımızı görelim.
Allah bizleri, birbirimize merhamet içinde davranalım diye 

yarattı. (Enbiyâ Sûresi 107)



22

İşte mânâ ehli, huzur ehlidir, şefkat ehlidir, rahmet ehlidir.
İnsan, gönlünde maneviyatın gücünü hissetmelidir.
İnsan bu hissiyata erişmek için, öncelikle Allah hakika-

tini bilmelidir.
O’na şâhitlik yolunda olmalıdır.
İnsan, “Allah nedir?” sorusunun cevabını öncelikle kendi-

sinde bulmalıdır.
Maneviyat duygusu, Allah hakikatine erişmekle müm-

kün olur. 
Allah hakikatine erişmek imanı kazandırır.
İman, tevekkül ve teslimiyeti getirir.
Gönlünde her an Allah hissiyle yaşayan kimse, manevi ola-

rak güçlü kimsedir.
Onun için Allah’a iman konusu, Allah’a şâhit olma konusu 

çok önemlidir.
İnsan Allah hakikatine nasıl erişir?
İnsanın gönlü manevi olarak nasıl güçlenir?
Şimdi bizleri mânâ boyutuna eriştiren konuları bir bir in-

celeyelim.
Önce “Allah nedir” konusunu inceleyelim. 
Sonra da iman konusunu inceleyerek diğer konulara akalım.



23

ALLAH NEDİR

Maneviyatın gücü, Allah’ı tanımak ve O’na dayanmakla 
oluşur.

Maneviyatın gücü Allah hakikatine ermekle oluşacaktır.
Çoğunluk olarak Allah’a inanırız.
Lâkin O’na şâhitlik nasıldır çoğumuz bilmeyiz.
Allah’a iman konusunu layıkıyla bilmeliyiz.
Sadece anne babamızdan gelen bir Allah inancı üzere oluruz.
Ezanda günde 20 defa okunan “Eşhedü” kelimesini duyarız.
Lakin şâhitlik konusunu çoğumuz düşünmeyiz.
Hepimiz kendimize sormalıyız.
Allah’a şâhit oldum mu?
Hangi Allah’a inanıyoruz?
Anne babamızdan miras olarak öğrendiğimiz, asla şâhit 

olmadığımız bir Allah’a mı?
Yoksa kendimizde ve her varlıkta şâhit olduğumuz sonsuz 

güç olan bir Allah’a mı? 
Kur’ân buna en güzel cevabı veriyor.
Zuhrûf Sûresi 22: “Bilakis, dediler ki: Biz atalarımızı bir 

inancın yolu üzerine bulduk ve biz onların gösterdikleri yol 
üzere, onların adetleri üzere oluruz.”

Hepimiz ne yazık ki, atalarımızdan miras gelen bir inan-
cın getirdiği bir Allah’a inanıyoruz. 

Her çocuk, hangi ailede doğmuşsa, inancı da o ailenin inan-
cına göre oluyor. 



24

Allah inancı, din inancı, ibadetleri, cennet cehennem yo-
rumları oraya kimin gireceği hep aileden gelen inanç mira-
sına göre oluyor. 

Allah adına, din adına yaptığı yorumlar hep aileden gelen 
inanca göre oluyor.

Ve tabii ki bu inanç, diğer farklı olan inançlara uymuyor, 
çünkü her çocuk hangi ailede doğmuşsa inancı da ona göre 
oluyor.

İşte kişi, kendi hayalinde kendi hevâsına göre inandığı tan-
rıyı yok etmeden, kendine dönmeden, kendini ve varlığı oku-
madan Allah hakikatine ulaşamıyor. 

Aileden gelen miras olarak öğrendiğimiz tanrı inancımızı, 
yâni kendi hevâmıza göre var olduğunu düşündüğümüz bir Al-
lah zannını yok etmeliyiz.

Yoksa Allah denilen ilâhi güçle hiç tanışamayız.
Furkân Sûresi 43: “E raeyte men ittehaze ilâhehu hevâ.”
Câsiye Sûresi 23: “E fe raeyte men ittehaze ilâhehu hevâ.” 
Meâli: “Hevâsını ilâh edinen kimseyi gördün değil mi?” 
Hevâ; hava kelimesinden gelir, boşluk, boş olan, iki şeyin 

arasındaki uzaklık, bâtıl olan, aslı olmayan şeye yönelmek, 
düşmek, bedenin istekleri, ihtiras, çıkarına göre istekler gibi 
anlamlara gelir. 

Hevâsını tanrı edinmek; kendi yetiştiği aileden gelen bil-
gilere dayalı olarak zannına göre oluşturduğu hayali bir tan-
rıya inanmak anlamındadır. 

Her inanç kendi atalarından miras kalan bir tanrıya inanır.
Her inanç, inandığı tanrıyı kendi yanında görür, o tanrıya, 

kendi inancında olanları destekler, onları cennete alır, diğer-
lerini cehenneme atar diye inanır. 

Her inanç, kendini seçilmiş, farklı görür. 
Gerçek inananın yalnızca kendi inanç grubu olduğuna inanır. 



25

Kişi hakikati arıyorsa, ailesinden gelen tanrı inancını, din 
inancını, ibadet inancını bir kenara bırakmalı ve hakikatin ne 
olduğunu araştırmalıdır. 

İnsan, din adına anlatılan bâtıl şeylere yâni aslı olmayan 
şeylere yâni hurâfelere yönelmemelidir.

Yâni hevâsına göre hareket etmemelidir. 
İnsanları, inançlarına göre, cinsiyetlerine göre, meslek-

lerine göre, renklerine göre, milletlerine göre ayırma döne-
mini bitirmelidir.

İnsanlar birbirlerini; dinsiz, cehennemlik, kâfir gibi görme 
zulümlerini bitirmelidir. 

Hazreti Mûsâ, ayrı bir din mi kurdu?
Hazreti İsâ ayrı bir din mi kurdu?
Hazreti Muhammed ayrı bir din mi kurdu?
Hayır, o yüksek beyinler, o kâmil insanlar, kendini bilmeyi, 

varlığı okumayı, tüm varlığın birbiriyle ortak bağlarını gör-
meyi ve sonuçta, her varlıkta olan ve tüm kâinatı tutan ilâhi 
kudreti anlamayı tavsiye ettiler. 

Onlardan gelen hakikatleri neden unuttuk ya da anlam-
larını değiştirdik.

Neden bu öğütleri unuttuk.
Elbette unutmayanlar da vardır.
Tertemiz sulplerden gelen Kâmil insanlardan yetişenler 

de vardır. 
Kadîm emanete aşkla bağlı olanlar da vardır.
Neden insanlar ayrı ayrı inançlara bölündü ve neden bir-

birlerini kâfir görüp cehennemlik ilan ettiler, çok iyi düşün-
mek gerekir.

Benim dinim diyerek bölünenler, yetmiyor kendi arala-
rında cemaat, tarikat, mezhep gibi ayrı yollara bölünüyorlar.

Yetmiyor her bir cemaat, tarikat bile kendi aralarında on-
larca ayrı yollara bölünüyorlar.



26

Bizleri var eden Allah mı bunu istiyor?
Her bir inancın Allah inancı bile farklı farklı.
Hep bunlar aileden, toplumdan miras kalan bilgilere göre 

oluyor.
Peki, gerçek nedir?
Kişi gerçeğe nasıl ulaşacaktır?
Hangi yola gitmeliyiz, hangi inancı takip etmeliyiz?
Kimin tanrısına inanmalıyız?
Nereye yönelmeliyiz, hakikati nerede aramalıyız?
Evet, hakikati arayan kişinin, yöneleceği tek şey olmalı 

kendi vücûd kitâbı ve varlık kitâbı.
İnsan kendini ve varlığı okumalı, incelemeli, gözlemlemelidir. 
Hazreti Mûsâ’ya, kutsal Tuvâ vadisinde nalınlarını ve asa-

sını terk ettirilmenin hikmetini çok iyi düşünmeliyiz.
Tâ-Hâ Sûresi:
15- Muhakkak ki hakikati anlayacağın o vakit gelecektir. 

Aradıklarına karşılık bulmak için, içindeki o gücü anlamaya 
çalış. Herkes hakikatleri anlamak için gayret göstersin. 

16- O hakikatlere inanmayan kimseler ve hevalarına tâbi 
olanlar, seni hakikatlerin arayışından alıkoymasın, yoksa ken-
dine yazık edersin.

17- Doğru diye bilip taşıdığın o şey nedir ya Mûsâ? 
18- Dedi ki: Benim bilip taşıdığımdır, dayanağımdır ve 

onunla yaşam için gerekli nimetlere ulaşırım, benim için onda 
başka faydalar da vardır.

19- O bilip taşıdıklarını bırak ya Mûsâ, diye bildirdik. 
Ne güzel işaretler var.
Hevâlarına tabi olanlar hakikatin arayışından uzaktırlar.
Yâni tanrı inancını aileden gelen bilgilerle taşıyanlar, ha-

kikatleri düşünmeyenlerdir. 



27

Kişi aradığı hakikate ulaşmak istiyorsa, aileden gelen bâtıl 
olan, tüm bildiklerini, inançlarını, ibadetlerini bırakmalıdır. 

19. âyette bu hakikat ne kadar güzel belirtiliyor.
“Bilip taşıdıklarını bırak”
Yâni bilgi olarak aileden gelen inanç mirasını bırak. 
Hakikati, kendinde ve varlıkta ara.
Bu kâinattaki her şey bir âyettir. 
Yâni hâkikatleri gösteren işaretlerdir, delillerdir.
Anlatılan hurâfeler, bizi varlık kitâbını incelemekten alı-

koyarsa, asla hakikatlere ârif olamayız.
Hakikatler bizzat bu kâinat kitâbının içindeki varlık say-

falarında vardır, yeter ki oraya bakalım, yeter ki oradan oku-
yalım, yeter ki gece gündüz orayı araştıralım.

İnsana verilen akıl bunun içindir, bakmak, gözlemlemek, 
araştırmak, düşünmek, insanı gerçeğe ulaştırır. 

Kişi neden dünyaya yönelik düşünür de, kendi öz hakika-
tini düşünmez? 

Neden başımıza gelen bir şeye isyan eder, o sıkıntıya ken-
dimizi kilitleriz?

Neden dünya çıkarları ile ilgili bu kadar travmalar yaşarız? 
Neden başımıza gelen şeyler, bizi hemen üzüntüye, isyana, 

ümitsizliğe sürükler?
Neden dünya şanına, makamına, parasına gösterişine esir 

oluruz?
Neden para için birbirimizi yeriz?
Neden birbirimize tahammül edemeyiz, neden birbiri-

mizi yargılar dururuz, kötüler dururuz, arkamızdan konu-
şur dururuz?

Neden para için mesleklerimizde bile halka zararlı olan 
şeyler yediririz de vicdanımız bile sızlamaz. 



28

Neden bize sunulmuş olan aklı, düşünmeyi, şuuru, varo-
luşu anlamak için de kullanmıyoruz?

Neden bize sunulmuş bedeni, havayı, toprağı, suyu, ısıyı, 
ince ince düşünmüyoruz?

Aldığımız bir arabanın, giysinin, eşyanın kıymetini biliyo-
ruz da neden aldığımız bir nefesin kıymetini düşünmüyoruz? 

O nefes bize ağaçlardan geliyor. Neden arabamıza, eşya-
mıza sarılıyoruz da, bir ağaca aynı sevgiyle sarılmıyoruz?

Neden, aciz olduğumuzu anlamıyoruz?
Bir ağaç, kuş, toprak, bitkiler, su, hava, hayvanlar, biz ol-

madan yaşayabilir. 
Ama bizler onlar olmadan, hatta topraktaki bir mineral 

bile olmadan yaşayamayız. 
Kişi içsel huzura ulaşmak istiyorsa, hevâsından kurtulma-

lıdır, kendine dönmelidir. 
Tüm put edindiği dünya çıkarlarından sıyrılmalıdır.
Kendi varoluşunu anlamak için tefekkürî bir yolculuğa 

adım atmalıdır. 
İşte kişi, hevâsına göre, yâni aileden miras olarak gelen 

Allah inancını yok etmelidir.
Kişi, gün gelir tüm ayrımcılık sunan inançlardan, din, mez-

hep, tarikat, cemaat ayrımcılığından sıyrılırsa…
Kendindeki ve tüm varlıktaki tek olan ilâhi gücü anlama 

yolu olan şâhitlik yoluna girerse…
Mutlaka Allah hakikatine adım adım erecektir.
İşte her insan Allah lafzında kalmamalı, hakikatine şâ-

hit olmalıdır.
İnsan “Allah nedir, var mıdır, yok mudur, nerededir, ben 

O’na nasıl şâhit olurum?” diye düşünmelidir.
“Allah nedir, nerededir?” diye çoğumuz düşünmeyiz. 
Allah’ı bilme konusunu düşünmeyiz.



29

Peki, Allah’ı nasıl bilebiliriz?
O’nu nasıl tanıyabiliriz?
Okuduğumuz kitaplardan mı?
Kişilerden duyduğumuz sözlerden mi?
Bir cemaate gidip teslim olduğumuzda mı?
Yoksa kendimizi ve varlığın sistemini okuyup idrak etme-

miz sonucu mu?
Allah ismi nereden gelir?
Bu isim ilk defa kim tarafından ortaya çıkarıldı?
Bu ismi ortaya koyan kişi kendinde ve kâinatta neyi gördü, 

neyi anladı?
Önce bilginin kaynağı nedir bunu inceleyelim.
Konuştuğumuz zaman ağzımızdan çıkan sözler nereden 

gelir?
Bilginin kaynağı nedir?
1- Duyumlar, yâni birilerinden duyduklarımız.
2- Okuduğumuz kitaplar.
3- Varlığın içinde satır satır yazılı olan sistem.
4- Varlığın geldiği kaynak olan Ulvî Âlem.
Ulvî Âlem dediğimiz tüm Kâinatın geldiği âlemdir.
Bu âlem “rûh, nûr, âmâ boyutu” diye adlandırılır. 
İlk iki bölümde olan kişiler, hemen hemen toplumun ta-

mamıdır.
İlk ikisi aslında birdir. 
Kişiler duyduklarını konuşur, ya da okuduklarını konuşur.
Duyduklarını kitaplaştırır, ya da kitaplardan okudukla-

rını söze dökerler.
Her çocuk dünyaya geldiğinde kendini bir inanç gurubu-

nun içinde bulur ve oradan öğrendiklerini doğru bilir ve duy-
duklarına göre, gördüklerine göre, kendi inanç sistemine uyan 
kitaplardan okuduklarına göre hareket eder.



30

Bugünün toplumu ilk ikisiyle oyalanır.
Ve kişiler kendi toplumlarında olan kendi inanç grupla-

rında duyduklarını ve okuduklarını doğru bilirler ve bunları 
konuşurlar, bunları aktarırlar, bunları kitaplaştırırlar.

Ve diğer toplulukların bilgileri, kendi bildiklerine uyma-
dığından dolayı reddederler.

İşte bu ilk iki bölümde; inanç bölünmeleri, kendi bildik-
lerini doğru diye iddia etme, kavgalar, ayrımcılık, bilmişlik, 
kâfir ilan etme, çıkar, ego, zarar verme gibi duygular vardır.

Hatta bir kişi bir kitap almak için bir kitapçıya gitse, kendi 
inanç gurubundan öğrendiğine uyan kitapları alır.

Diğerlerini okunması tehlikeli kitaplar olarak görür.
Ve kendi inanç gruplarından olan kişilere de bu kitapları 

okumayın der.
Batıl olan şeyler burada vardır.
Burayı süzmeden kabul eden kişiler, buradaki bilgileri 

sorgulamayan kişiler üçüncü ve dördüncü bölüme geçemez.
Üçüncü ve dördüncü bölüm nedir dersek:
3- Varlığın içinde satır satır yazılı olan sistem.
4- Varlığın geldiği kaynak olan Ulvî Âlem.
Üçüncü ve dördüncü bölüm ile ilgilenen kişi hakikate ulaşır.
Çünkü varoluş ve var eden hakikati ancak burası incelen-

diğinde anlaşılır.
Üçüncü bölüm yâni, varlığın kendisindeki sistem hakikat-

lerin olduğu yerdir.
Varlığın bünyesinde hakikatler satır satır yazılıdır.
Varlığın varoluş hakikatleri buradadır.
İlim burada gizlidir, bilim buradan çıkar.
Dördüncü bölüm varlığın geldiği kaynak.
Bu kaynak ulvî sistemdir.
Ulvî sistem, varlığın kaynağının olduğu boyuttur.



31

Varlık, oradan yavaş yavaş süzülür gelir.
İşte; 
“Allah nedir?”
“Allah nerededir?”
“Neye Allah denildi?” sorularının cevabı üç ve dördüncü 

bölümde gizlidir.
Tüm Kâmil insanlar, varlığın yaratılışını anlamayı tav-

siye etmişlerdir.
Varlığı incelemeyi, varlığın birbiriyle bağını anlamayı tav-

siye etmişlerdir.
Allah hakikatinin olduğu yer, insanın kendi vücûdudur 

diye yol göstermişlerdir. 
Yâni O’nu kendinde ara demişlerdir.
Bu âyette buna en güzel işarettir.
Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîdi.”
Meâli: “Ve Biz ona şah damarından daha yakınız.”
Allah insana şah damarından yakın ise, insan kendi vü-

cûd kitâbını okumalıdır.
Kendi vücûd kitâbını satır satır incelemelidir.
İsrâ Sûresi 14: “İkrâ kitâbek kefâ bi nefsikel yevme aleyke 

hasîbâ.”
Meâli: “Oku, kendini tanımak için kendi vücûd kitâbın sana 

yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama içinde ol.” 
Bakara Sûresi:
47: “Sizlere, Beni ve tüm varlığı anlayacak şuuru verdik.”
67: “Allah, sizin vücûd varlığınızda her an işleyendir, eski 

cehalet hallerinizdeki o tapınmalarınızı yok edin.”
98: “Ve aklını, Allah’ı idrak etmek ve sevgiyle varlığı anla-

mak için değil de düşmanlık içinde kullanırsa, muhakkak ki o 
hakikatleri görmemezlikten gelip örtendir, Allah’ı anlayama-
dığından dolayı halleri düşmanlık üzeredir.” 



32

Tüm resûl, nebî dediğimiz kâmil insanlar, hep varlığı oku-
mayı, incelemeyi ve varlığın birbiriyle bağını anlamamızı tav-
siye etmişlerdir. 

İşte, “Allah nedir, nerededir?” sorusunun cevabı kişinin 
kendi varlığında ve varlığın sisteminde gizlidir.

Eğer duyduklarımızda ve okuduğumuz kitaplarda kalır-
sak, varlığı incelemezsek, varoluşu ve var edeni düşünmez-
sek, Allah nedir sorusunun cevabını bulamayız.

“Allah nedir?” sorusunun cevabını mı arıyorsun?
“Allah var mı?” diye bir arayış içinde misin?
“Allah nerede?” diye sorguluyor musun?
“Allah var mı yok mu?” diye merak mı ediyorsun?
Bakacağın yer kendi vücûdundaki kudrettir.
Bakacağın yer her varlıktaki inkâr edilemez kuvvet, kud-

rettir.
Bakacağın yer tüm âlemi saran muhteşem kudretin ken-

disidir.
Bakacağın yer bütün mülktür.
O sana şah damarından yakındır. Kâf Sûresi 16
O bütün her şeyi ihâta eden muhteşem kudrettir. Nisâ Sû-

resi 126
O bütün her şeydeki kudrettir. Mülk Sûresi 1
Gel kardeşim, aradığın tüm soruların cevabı varlığın ken-

dinde olan kudrettir. 
Gel kardeşim, başkalarının Allah diye anlattığı bilgilere 

kanma.
Allah’a şâhit olacağın yer kendi vücûdundur.
Allah’a şâhit olacağın yer varlığın özüdür.
Hû El-” ” Hâ El- Eloha, İbrânice
El Hû-” ”- Allah, Arapça
El: Güç, kuvvet, kudret.



33

Hû-Hâ: O
Güç, kuvvet, kudret O’dur.
Hazreti İbrâhîm, her varlıkta olan, her varlığı kuşatan bir 

kudreti hissetti.
Kendini ve varlığı var eden kudreti anladı.
Kendini ve varlığı hareket ettiren ulvî bir gücü gördü.
Kendini ve varlığı şekillendiren o mucizevi kuvveti hissetti.
İşte Hazreti İbrâhîm, bu kudrete, kuvvete, güce “EL” dedi.
Yâni kuvvet, kudret, güç, dedi. 
“Hû El” güç, kuvvet, kudret O’dur dedi.
O’na bir isim vermedi.
Çünkü O’nun ismi olmazdı.
O’ndan gelen varlığın, sıfatların ismi olurdu.
O, var edilmiş değildi.
O, var edendi.
Var edilene isim konurdu.
Varlığın adı olurdu.
Varlık, var edilen demekti.
Varlık, var olmuş demekti.
O, var olmuş değildi.
O, El idi; güç, kuvvet, kudret idi.
O, “El Hû- ” idi.
Arapça harekeli olarak Allah diye okundu.
Oysa o kelimenin asıl okunuşu “El Hû- ” idi.
İşte O, tanımlanamaz bir güç kuvvet, kudret idi.
Tüm Evreni hareket ettiren muhteşem bir kudret idi.
Âl-i İmrân Sûresi 189: “Allah alâ kulli şeyin kadîr” 

Ve Allah alâ kulli şey’in : Allah, bütün her şey, 
Kadîr : Kudret, güç, 

Meâli: “Allah bütün her şeydeki kudrettir.”



34

Mülk Sûresi 1: “Huve alâ kulli şeyin kadîr-O bütün her şey-
deki kudrettir.”

İnsan, “Allah nedir?” sorusunun cevabını, âyette de belir-
tildiği gibi, her varlıktaki güçte, kudrette aramalıdır.

Mülk Sûresi 1: “Tebârekellezî bi yedihil mulku ve huve alâ 
kulli şeyin kadîr.”

Tebâreke ellezi : Bereket, kutlu, kutsanmış, yüce, zatında 
yüce olan, ki o, 

Bi yedi hi : O’nun kudretinde, elinde, yönetimde, 
idaresinde, tecelli,

El mulku : İdare, mülk, yöneten, hükümdar, kâinat, 
mal, yer, 

Ve huve alâ kulli şeyin : O, bütün her şey,
kadirun : Kudret, güçlü olan, 

Meâli: “O Zâtıyla yüce olandır, tüm kâinat O’nun yöneti-
mindedir ve O bütün her şeydeki kudrettir.”

İnsan, gördüğü varlığın hareketliliğini düşünmelidir.
Hareketliliği harekete geçiren etkeni düşünmelidir.
İnsan, kendinde ve varlığın özünde olan o muhteşem kud-

reti inkâr edebilir mi?
İnsan, ağaçta, kuşta, taşta, kendi bedeninde olan bu gücü 

inkâr edebilir mi?
İnsan varlığın özünde olan hareketliliği inkâr edebilir mi?
Edemez elbette.
İşte “Allah nedir-Allah var mı?” sorularının cevabını bula-

cağımız yer, insanın kendi bedenindeki ve varlığın özündeki 
o muhteşem kudrettir.

İnsan kendi vücûdunu inkâr edemez.
Görünen varlığı inkâr edemez.
Ben yokum, bu görünen varlık yok diyemez.
Duygularını, acılarını, sevinçlerini inkâr edemez.



35

İnsan bedenen görünen bir varlıktır. 
İnsan nefes alıp veren bir varlıktır.
İnsan asla kendini inkâr edemez.
Onun için insan, kendinin nasıl var olduğunu araştırmalıdır.
Elini ayağını hareket ettiren gücü düşünmelidir.
Tüm organlarının nasıl çalıştığını düşünmelidir.
Kendindeki kudreti anlamaya çalışmalıdır. 
İşte insan;
“Allah nedir?” sorusunun cevabına ulaşmak isterse...
Allah’a şâhit olmak isterse...
Kendinde O’nu bulmak isterse…
Kendi vücûd şehrine dönmelidir.
O vücûdda olan muhteşem kudrete bakmalıdır.
Vücûdunun muhteşem işleyişini anlamaya çalışmalıdır. 
Nefes alıp vermesini düşünmelidir. 
Vücûdunda olan sonsuz niteliklere bakmalıdır.
Ey kardeşim!
Geç aynanın karşısına, aynadaki görüntüne bak.
Sen olmasaydın, aynada görüntün de olmazdı.
Şimdi de;
Dön evrene, evrenin muhteşem kudretine bak, muhteşem 

işleyişine bak.
Görünen çeşit çeşit varlığa bak.
Varlığın oluşumuna, şekline bak.
Her varlık bir kudretin tecellisidir.
Her varlığın özündeki işleyiş, o kudretin işleyişidir.
Hakikate ulaşmak istiyorsan, o kudretle tanış.
O kudretin işleyişiyle meydana gelen enerjiyle tanış. 
Her varlığın özünde, muhteşem bir güç kudret vardır.



36

Kâinatın kendinde, insan aklının alamayacağı bir kud-
ret vardır.

Ateşte, havada, suda, toprağın kendinde, sonsuz bir kud-
ret vardır. 

Her varlık, o kudretten şekillendi, o kudretle devam etmekte. 
Bir atomun, bir molekülün, bir hücrenin çalışması o kud-

ret sayesindedir.
Bir atomun içindeki enerjiyi tanımlamak kolay değildir.
Evren, Hidrojen atomunun bileşiklerinden oluşur.
Evrenin yaklaşık % 80’ini Hidrojen oluşturur.
Hidrojen tek başına bulunmaz, başka elementlerle bileşik-

ler hâlinde bulunur.
Varlığın öz değeri olan kudretin tecellisi, maddenin en kü-

çük parçası olan atomları açığa çıkarır.
Bu muhteşem akış, özde olan bir yazılımın tecellisidir.
Bir kudretin, takdiridir.
Bir kudretin kader sırrıdır.
O kudretin işleyişiyle meydana gelen enerji, evrenin ken-

disidir.
Bir damla sudaki enerji, evrenin kendisidir.
Suyu oluşturan hidrojen ve oksijenin enerjisi hesaplara 

sığmaz. 
Vücûdunda ve her varlıkta olan, o muhteşem kudret, Al-

lah hakikatinin cevabının olduğu yerdir.
İnsan o kudreti anlamaya çalışmalıdır.
O kudretin ardını hissetmeye çalışmalıdır.
Ve Allah’ın ne olduğunu, o kudreti hissederek anlamalıdır.
Âl-i İmrân Sûresi 29: “Ve Allâh alâ kulli şeyin kadîr.”
Meâli: “Ve Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
İnsan, her yeri saran, o muhteşem kudretin ne olduğunu 

idrâk etmeye çalışmalıdır.



37

Öncelikle, atalardan gelen gökte bir yerlerde olan Allah 
inancını terk etmelidir.

Öncelikle kendi dışımızda diye anlatılan bir Allah inan-
cını terk etmelidir.

Ey kardeşim!
Gökte bir yerde olduğuna inandığın, görünmeyen bir Allah 

inancını bıraktığın an, kapılar sana açılmaya başlayacaktır.
Hevâna göre var ettiğin Allah inancını bıraktığın an, ha-

kikatler sana bir bir açılacaktır.
Gel hevâna göre inandığın, hiç şâhit olmadığın bir Allah 

inancını bırak.
Bir din kavgasında olma, cemaat, tarikat, mezhep ayrımcı-

lığının içine düşüp, kendi inancını yüce görmeyi bırak.
Cennet cehennem kavgasında olma.
Kendini cennete sokup, senin gibi inanmayanları cehen-

neme sokmayı bırak.
Hevâna göre bir inancın içinde olma.
Bâtıl alanı bırak, aslı olmayan şeylere yönelme.
Hevâna göre inandığın bir Allah’a değil, seni kudretiyle 

kuşatan bir Allah’a dön, O’na şâhit ol.
Her varlıkta kudretiyle kendini gösteren Allah’a şâhit ol.
Ve bil ki O, bütün her şeydeki kudrettir.
Ve bil ki, “Sana şah damarından yakınım” âyetinin açılımı; 

“senin vücûdundaki kudret Benim” hakikatidir.
O kudreti reddetmek mümkün mü?
Ve bil ki sen, o kudretin ispatısın.
Ve bil ki sen, o kudretin şekillenmiş boyutusun.
Yerlere göklere bak.
Tüm varlığa bak.
Varlıktaki o muhteşem kudrete, işleyişe, niteliklere bak.
Bil ki Allah hakikati oradadır.



38

Görünen hiçbir şeyi inkâr etmen mümkün değil.
Görünen âleme yok demek, O yok demektir.
Gel bu âlem nasıl var oldu anlamaya çalış.
Her varlıkta olan canlılık nedir bir düşün.
Varlığa bak, anlamak için bak.
Nasıl yaratıldı düşün.
Kur’ân’da “Hazreti İbrâhîm gibi bak” diye öğüt vardır.
İbrâhîmî bakmak nedir iyi bilmeliyiz.
O Rabbini aradı.
O’nu görmek istedi.
O’nu tanımak istedi.
“Nurî İbrâhîm” En’âm Sûresi 75
Anlamak için bakmak.
Tanımak için bakmak.
Şâhit olmak için bakmak.
Hikmetsel bakmak.
Çözümsel bakmak.
Mesajı yakalamak için bakmak.
Varoluşu ve var edeni anlamak için bakmak.
Şâhit olmadığımız bir Allah inancı, iman değildir.
Her ezanda 4 defa, günde 20 defa söylenen “Eşhedü” keli-

mesi, “Şâhit olun” mesajıdır.
Şâhit olmak, tanımak, hakikatleri görebilmek, iman bo-

yutuna kapı açar.
Şâhit olmak için; bakmalı, incelemeli, tanımaya çalışmalıdır. 
İnanç, şâhit olmadığımız bir Allah’a inanmaktır.
İman, şâhitlik boyutu olan bir Allah inancıdır.
Hazreti İbrâhîm, görünen varlığın hakikatini aradı. 
Yerlere göklere baktı.
“Bu görünenler nedir, varlık nasıl var oldu, varlığı kim ya-

rattı, beni kim yarattı?” diye sorguladı. 



39

Hazreti İbrâhîm’in M.Ö 2000’li yıllarda yaşadığına inanılır.
Bakmanın, gözlemlemenin, sorgulamanın, hakikati ara-

manın sembolüdür.
Tüm inançların ortak Ata’sıdır.
İbrâhîm, yerlere göklere bakarak; “Bu âlem nasıl var oldu, 

bu âlemi var eden kimdir, benim Rabbim sen misin?” sorula-
rını sorarak hakikati aradı.

Ve bundan dolayı “Hakikati arayanların babası” olarak 
anılır oldu. 

En’âm Sûresi 75-79
75- İşte böylece İbrâhîm; göklerdeki ve yerdeki gücün sa-

hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin ol-
mak için baktı gözlemledi. 

76- Sonra da, gece bir bilememezlik içindeyken bir yıldız 
gördü ve dedi ki: Rabbim bu mudur? Fakat o gelip geçtiği za-
man, gelip geçenlerde sevgiye ulaşamam, dedi. 

77- Sonra da, ortaya çıkan Ay’ı gördüğünde dedi ki: Rab-
bim bu mudur? Fakat o da gelip geçtiği zaman, eğer ben Rab-
bimin hidâyetini anlayamazsam, elbette dalâlette kalan kim-
selerden olurum, dedi. 

78- Sonra da, ortaya çıkan güneşi gördüğünde dedi ki: Bu 
daha büyük olan mıdır Rabbim? Fakat o da gelip geçtiği za-
man dedi ki: Ey kavmim! Ben sizin ortak koştuğunuz şeyler-
den uzağım. 

79- Ben yüzümü Tevhîd üzere, gökleri ve yeri var eden o 
güce çevirdim ve ben O’nun varlığının yanında kendime var-
lık isnat eden değilim. 

İbrâhîmî bakmak; anlamak, şâhit olmak için bakmaktır.
Hepimiz çocuk iken annemize babamıza “Ben nasıl oldum, 

bu görünen âlem nasıl oldu?” diye sorular sorduk.
Ailemiz “Allah yarattı” dedi.
“Anne Allah nerede, ben onu görebilir miyim?” diye sorduk.



40

Çoğu anne baba çocuğuna “Allah görünmez, göklerde bir 
yerde” dedi ve çocuğun saf sorgulamasının, anlamak isteme-
sinin önüne geçti.

İşte, İbrâhîmî bakmak; anlamak, tanımak, şâhit olmak, ir-
tibat kurmak için bakmaktır.

Şunu çok iyi düşünmeliyiz; saf masum çocuklara nasıl bir 
din anlayışı öğretiyoruz?

Görünen varlığın, yaratılışını ve yaratıcısını anlamak için mi?
Yoksa, emirler, yasaklar, ibadetler, cennet, cehennem diye-

rek, dinin hakikatini hiç öğretemediğimiz bir din anlayışı mı?
Allah korkusu, cehennem korkusu ile büyüyen bir çocuk, saf, 

temiz düşünebilir mi? Anlamak, şâhit olmak için bakabilir mi?
Çoğumuz, korkularla, emirlerle, yasaklarla büyütüldük.
Hiç şâhit olmadığımız bir Allah inancı ile büyütüldük.
Bizlere öğretilen din anlayışıyla, bizim gibi inanmıyor diye 

karşımızdakini yargıladık, kâfir saydık, cehennemlik saydık, 
onlara saldırdık, zulüm ettik.

Çoğumuz eksik aramak için yetiştirildik.
Çoğumuz yargılamak için yetiştirildik.
Çoğumuz karşımızdaki insanın da bizim gibi bir yaratıcı 

tarafından yaratıldığını anlamak için bakmadık. 
İbrâhîmî bakmak nedir?
İbrâhîm gibi gözlemlemek nedir?
“İbrâhîm gibi yaratıcısını tanımak için, bakıp gözlemle-

mek nedir?” öğrenmedik.
“Benim Rabbim kim, yâni beni vücûdlandıran, benim vü-

cûdumda her an işleyen kim?” diye düşündürülmedik.
“İbrâhîmî bakmak nedir?” bilelim.
Varlığın nasıl var olduğunu anlamak için varlığa bakarak 

düşünelim.
Yerlere göklere bakalım.



41

Bakalım, gözlemleyelim, işleyişi anlamak için tefekkür 
edelim.

“Nasıl var olduk, nasıl vücûdlandık?” düşünelim.
“Nereden geldik, nereye gidiyoruz?” düşünelim.
Kimseyi yargılamayalım.
İnsanların inançlarını, ibadetlerini onlara bırakalım, inanç-

ları küçük görmeyelim.
Kimsenin din anlayışını kerih görmeyelim.
Bakara Sûresi 256: ”Lâ ikrâhe fîd dîni-kimsenin din anla-

yışını kerih görmeyin.”
Akledelim, şâhit olalım.
İbrâhîmî bakmak makamına erişelim.
Varlığın varoluşunu ve varlığı var edeni düşünelim.
Varoluş hakikatini anlamak için İbrâhîm gibi bakalım, 

gözlemleyelim.
İbrâhîmî bakmak makamına erişelim.
Mûsâ da Rabbini görmek, tanımak istedi.
“Rabbi erinî” dedi.
A’râf Sûresi 143: “Rabbim! Göster kendini göreyim seni.” 
“Bildirdik: Beni asla göremezsin.”
“Ve lâkin varlıktaki tüm yüceliklere bak.”
“Böylece bir istikrar içinde bütün mekânları gözlemler-

sen, artık yakında Beni tanıyacaksın.” 
Böylece o Rabbinin yüceliğini tüm tecellileriyle her yerde 

gördüğünde, o tüm niteliklerinin O’na ait olduğunu anladı.
Ve Mûsâ kendinden geçti teslim oldu. 
Böylece kendini anladığında, dedi ki: “Sana döndüm, sen 

noksan sıfatlardan münezzehsin ve ben her şeyin senden baş-
ladığına emin oldum.” 

İşte âyetlerde belirtildiği gibi, şâhitliğin yolu varlığın ken-
disi idi.



42

İnsanın kendi bedeni idi. 
İnsan görünen varlığın inceliklerini anladığı zaman, va-

roluşu anlayacaktır.
Varoluşu anlayan var eden gücü de anlayacaktır. 
Yerler ve gökler ilâhi bir kudretin kontrolü altındadır.
Bütün her şey ilâhi bir kudret ile kuşatılmıştır.
İnsan öncelikle bunu kendi bedeninde görebilmelidir.
Hadîd Sûresi 2: “Lehu mulkus semâvâti vel ard yuhyî ve 

yumît ve huve alâ kulli şeyin kadîr.”

Lehu mulku : O, hükümdar, mülk,
Es semâvâti ve al ardı : Gökler, semalar ve yerler,
Yuhyî : Hayat verir, diriltir, hay olan, 
Ve yumitu : Ölümü sunan, sınırlayan, 
Ve huve ala külli şeyin : O, bütün her şey,
Kadîr : Kudret, güçlü olan, 

Meâli: “Göklerin ve yerin hükümranlığı O’nundur. Hayat 
verendir ve sınırlayandır ve O bütün her şeydeki kudrettir.”

Her bir varlığın işleyişi, varlığın özündeki bir kudretin te-
cellisi iledir.

Göklerde ne varsa yerde ne varsa, her şey bir kudretin te-
cellisi iledir.

İnsan varlığı incelediği zaman mutlaka hakikatlere adım 
adım erişecektir.

Her şeyin bir birliğin açılımı olduğunu anlayacaktır. 
Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın 

ve huve bi kulli şeyin alîm”

Huve el evvelu : O ilk, evvel, önce, evveli olmayan, 
başlangıç, 

Ve el âhiru : Son, sonsuz, ahir, sonu olmayan,
Ve el zâhiru : Açık, apaçık görünen, dışsal ve zahir, 
Ve el bâtinu : Bâtın, içsel, görünmeyen, gizli, 



43

Ve huve bi kulli şeyin : O, bütün her şey, 
Alîm : İlmin sahibi, ilmiyle var eden,

Meâli: “Evvel ve sonsuz olan, zâhir olan ve bâtın O’dur ve 
O bütün her şeydeki ilmin sahibidir.”

Bu âlem O’nun zâhire çıkmış boyutudur.
Bu âlem evveliyle, âhiriyle, bâtınıyle, zâhiriyle O’ndan 

başka bir şey değildir.
Bu görünen varlık, O’nun zâhir görüntüsüdür.
Senin vücûdun, bizzat O’ndan gelen, O’nu gösteren, O’nun 

zâhir boyutudur.
Senin O’nu inkâr etmen, kendini inkâr etmendir.
Senin varlığı inkâr etmen, O’nu inkâr etmendir.
Nasıl ki, bir ağaç bir tohumdan açığa çıkmışsa ve görünen 

o ağacı inkâr etmek mümkün değilse, sende bu görünen varlık 
ağacı nereden açığa çıktı diyerek derin derin düşün.

Gel, her varlıkta olan ve tüm âlemde olan o kudreti anla.
Senin vücûdunu kuşatan o kudreti anla.
Gel “Sana şah damarından yakındır” âyetinin hikmetini anla.
Her varlığı, içiyle dışıyla saran o yüce kudreti anla.
Kendi bedenindeki kudreti düşün.
Tüm Evreni kuşatan o kudreti hisset.
Ve Allah hakikatine er.
İnsan kendine şah damarından yakın olan Allah’ı öncelikle 

kendinde bulmalıdır.
Sonra da tüm varlıkta görmelidir.
Göklerde bir yerde olduğuna inanılan Allah inancını terk 

etmeli.
O’nu kendinde bulmalıdır.



44

Aşkla beni yakıverdin
Beni benden alıverdin
Beni Sana katıverdin
Her şeyim Sen oluverdin

Ben kendimi bilmez idim
Senden ayrı sanır idim
Beden benim sanır idim
Her şeyim Sen oluverdin

Gönlüm Senin evin oldu
Yerler gökler kürsün oldu
Cümle varlık nûrun oldu
Her şeyim Sen oluverdin

Ten dağının kendi Sensin
Ten dağının yolu Sensin
Ten dağının ardı Sensin
Her şeyim Sen oluverdin

Sen kendinden var eyledin
Bana uygun şekli verdin
Yaşam için nefes verdin
Nefesim Sen oluverdin

Tenim cânım Sen imişsin
Ben dediğim Sen imişsin
Cümle âlem Sen imişsin
Her şeyim Sen oluverdin



45

Evvelim Sen Âhirim Sen
Zâhirim Sen Bâtınım Sen
Fâil Mevsûf Mevcûdum Sen
Her şeyim Sen oluverdin

Senden gelen aşka erdim
Gayrı benim aşktır derdim
ben kendimi Sana verdim
Senden gayrı görmezem ben.

Ben yoluna gönül verdim
Cân kokuna secde ettim
benden geçtim Sana erdim
Senden gayrı görmezem ben.

Ben kendime tövbe ettim
Bir deryaya dalıp gittim
Halk yüzünde Seni gördüm
Senden gayrı görmezem ben.

Aşka düştüm Sana koştum
Mecnun oldum cândan geçtim
Kanatlanıp Sana uçtum
Senden gayrı görmezem ben.

Nice şekle bürünen Sen
Çeşit çeşit görünen Sen
Cümle cânın sahibi Sen
Senden gayrı görmezem ben.



46

Aşkla beni sarıverdin
Beni benden alıverdin
Garip bir kul ediverdin
Senden gayrı görmezem ben.

Senlik benlik terk eyledim
Ben yoluna cânım verdim
Senden gayrı bilmezem ben
Senden gayrı görmezem ben

Bakara Sûresi 255: “Allâhu lâ ilâhe illâ huvel hayyul kay-
yûm, lâ te’huzuhu sinetun ve lâ nevm lehu mâ fîs semâvâti ve 
mâ fil ard, menzellezî yeşfeu indehû illâ bi iznih ya’lemu mâ 
beyne eydîhim ve mâ halfehum ve lâ yuhîtûne bi şey’in min 
ilmihî illâ bi mâ şâe, vesia kursiyyuhus semâvâti vel arda ve 
lâ yeûduhu hıfzuhumâ ve huvel aliyyul azîm.”

Meâli: “Allah’tan başka güç yoktur. Diri olandır. Varlığı 
ayakta tutan, sürüp giden diriliğin sahibidir. O’nun yaşı ol-
maz, uyuması olmaz. Göklerde ne varsa ve yerde ne varsa her 
şeyin sahibidir. Ki O’dur şefaat eden. Bütün her şeyin varo-
luşu O’ndandır, O’nun yetkisindedir. Geçmişteki var olan şey-
ler, gelecekteki var olacak şeyler hep O’nun ilmiyledir. O’nun 
ilmi olmadan hiçbir şey kavranamaz. Her şey O’nun isteğiyle 
var olur. O’nun kürsüsü; gökleri ve yeri, her şeyi kuşatmıştır. 
O, bütün her şeyi muhafaza edendir, O’na zorluk yoktur ve O, 
ilmiyle yüce olandır, varlığın varoluşunda karar sahibidir.” 

Âyette belirtildiği gibi;
Allah bütün varlığı tutan kudretin kendisidir.
Bütün her şeyi şekillendiren O’dur.
Her varlığın asliyeti O’nun kendisidir.



47

İnsana nasıl şah damarından yakın ise, varlığın özü de 
O’nun kendisidir.

Tüm varlık O’nun tahtıdır, kürsüsüdür.
O her şeyi kuşatmıştır.
Asla bizlerden ayrı değildir.
Bütün her şey O’nun rahîmiyetinden gelir.
Bütün her şey O’nun rahmâniyetiyle kuşatılır.
İşte bunları layıkıyla anlayabilmemiz için Hazreti Muham-

med, ezanı oluşturmuştur.
Ezanda günde 20 defa okunan “Eşhedü” kelimesi, şâhit 

olun uyarısıdır.
Allah’a şâhit olmak öncelikle kişinin kendine dönmesi, 

kendi yaratılışını düşünmesi ile başlar.
Görünen varlık, şâhitlik boyutunun olduğu yerdir.
Şimdi Ezanın sırrını inceleyelim.



48

EZANDAKİ 7 MAKAM

İnsanlığa her gün yapılan muhteşem sesleniş.
İçimizdeki maneviyatın gücünü arttıran bir sesleniş.
Her duyduğumuzda bize Allah’ı hatırlatan bir sesleniş.
İçimize huzur veren bir sesleniş.
Her gün Allah’a dayanın seslenişi.
Her gün Allah’a güvenin seslenişi.
Her gün Allah’a tevekkül içinde olun seslenişi.
Şâhitliği hissettiren sesleniş.
Hakikate kapılar açacak sesleniş.
Manevi gücümüzü harekete geçiren bir sesleniş.
Bizzat Hazreti Muhammed’in düzenlediği bir okunuş.
Camilerde günde 5 defa okunan ezan.
7 makam üzere olan, “Allah’ı tanıyın” seslenişi.
“Allah hakikatine erişin” seslenişi.
Çocukken hepimizin okumaya çalıştığı, gönüllere doku-

nan sesleniş. 
Tüm hücrelerimize dokunan nûranî bir sesleniş.
Seslenişteki her kelimede sırlar var.
Her kelime makamlardan gelen sesleniş.
Ezanın gizlediği 7 makâm nedir?
Günde 5 defa okunan ezan bize ne mesajlar veriyor?
Ezan hangi makâmlara kapı açıyor?
Neden “Ezan-ı Muhammedî” denir?
Günde 5 defa okunan ezanı bizzat Hazreti Muhammed dü-

zenlemiştir.



49

Ezanı, Abdullah bin Zeyd’in ya da Ömer bin Hattab’ın rü-
yasında gördüğü öyle düzenlendiği söylentileri gönüle doğru 
gelmiyor.

Ezan bizzat Hazreti Muhammed tarafından düzenlenmiştir.
Çünkü mânâların derinliğini layıkıyla ancak O işaret edebilir.
7 makama ancak O işaret edebilir.
Atası İbrâhîm’in düzenlediği, kâbenin etrafını 7 kez dön-

menin sırrına ancak O işaret edebilir.
İnsan sesi ile okunan ezandan, her varlıkta okunan ezana 

geçmek, bu makama erişmek birçok kapıyı açacaktır. 
Her varlıktan gelen bir sesleniş vardır.
Varlığın öz niteliklerinin seslenişidir bu.
Varlığın kendinin ispatıdır bu sesleniş.
Amaç, gönül kulağıyla her varlıkta her an okunan ezanı 

duymaktır.
Amaç, her varlıktan her an seslenen Zâtın sesini duymaktır.
Amaç, her varlıkta her an olan titreşimi, frekansı hissetmektir.
Amaç, her an her varlıktaki seslenişin “zikrAllah” oldu-

ğunu bilmektir.
Ezan; ilan etmek, bildirmek, seslenmek, çağrı yapmak, da-

vet etmek, vaiz olan, yetkili olan, gibi anlamlara gelir.
A’râf Sûresi 44: “Fe ezene muezzin-yetkili olan bildirir.”
Yûsuf Sûresi 70: “Ezan muezzinun-seslenen seslendi.”
Allah her varlıktan seslenir.
Allah her varlıktan ezan okur.
Allah her varlıktan zikrini sunar.
Allah her varlıktan zikriyle hakikatleri bildirir.
Ezan zikrin duyurusudur.
Ezan her varlıktan Allah’ın seslenişinin duyurusudur.
Ezan 7 makamdan oluşan “İlm-i Tevhîd” yolunun duyu-

rusudur.



50

Ezan 7 makama işaret eden sesleniştir.
Talebe 7 makamın sonunda Allah hakikatine erişir.
Neden ilk başta 4 defa “Allâh-ü Ekber” denir.
Sonra 2 defa “Allâh-ü Ekber” denir.
Ve diğerleri neden 2. 
Ve ezanın sonunda “Lâ ilâhe İllAllah” 1 defa söylenir.
Burda neden 1 defa söylenir?
“Allâh-ü Ekber” 
“Allâh-ü Ekber” 
“Allâh-ü Ekber” 
“Allâh-ü Ekber” 
“Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah” 
“Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah”
“Eşhedü enne Muhammeden Rasûlullah” 
“Eşhedü enne Muhammeden Rasûlullah” 
“Hayye ale’s-salâh” 
“Hayye ale’s-salâh”
“Hayye ale’l-felâh” 
“Hayye ale’l-felâh”
“Allâh-ü Ekber” 
“Allâh-ü Ekber”
“Lâ ilâhe İllAllah” 
Ezan 7 bölümden oluşur.
7 makamı işaret eder.
1. bölüm: 4 kez söylenen, “Allâh-ü Ekber” 
2. bölüm:2 kez söylenen, “Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah”
3. bölüm: 2 kez söylenen, “Eşhedü enne Muhammeden 

Rasûlullah” 
4. bölüm: 2 kez söylenen, “Hayye ale’s-salâh”
5. bölüm: 2 kez söylenen, “Hayye ale’l-felâh”



51

6. bölüm: 2 kez söylenen, “Allâh-ü Ekber” 
7. bölüm: 1 kez söylenen “Lâ ilâhe İllAllah” 
Ezandaki 7 bölüm, 7 “İlm-i Tevhîd” makamına işaret eder.
7 sıfata işarettir.
Bunlar; Hayat- İlim- İrade- Semi- Basar- Kudret- Kelâm’dır.
Kâbenin etrafının 7 kez dönülmesinin hikmeti de budur.
Her bir dönüş bir sıfatın idrakine karşılık gelir.
7 dönüşün sonunda, Allah’ın sıfatlarına teslimiyetin ger-

çekleşmesinin duygusu hissettirilir.
1. bölümdeki 4 “Allâh-ü Ekber”
Ekber; yüce olan, ulu olan, kudretli olan, kebir olan, anla-

mında kullanılan bir kelimedir.
Genelde “Allâh-ü Ekber” Allah en büyüktür, diye meâl edilir.
Bu pek gönüle uymuyor.
En büyük dersek, bunun küçüğü de mi var gibi bir kıyas-

lama içine düşülebilir.
Allâh-ü Ekber; Ekber olan, yüce olan, her varlıkta cümle 

âlemde yüceliğini gösteren Allah’tır, demek daha gönüle uy-
gun düşüyor.

Peki, ezanda ilk başta, neden 4 kez “Allâh-ü Ekber” deniliyor?
3 değil ya da 5 değil neden 4?
İlm-i Tevhîd derslerinde, Allah’ın varlıkta 4 boyuttaki yü-

celiği işaret edilir. 
Bunlar nedir dersek?
Birinci Allâh-ü Ekber seslenişi:
Varlıktaki sesleniş, nefes, frekans, tını, rezonans, titreşim 

dediğimiz zikrAllah boyutudur.
Her varlıktan her an seslenen Allah’tır. 
Zikrullah, her varlıktan Allah’ın seslenişidir.
Zikrullah, her varlıktan Allah’ın kendini duyurmasıdır. 
Zikrullah, bilinmenin ilk kıvılcımıdır. 



52

Zikrullah, varlığın açığa çıkma başlangıcıdır. 
Zikrullah, rûhun melodisidir.
Zikrullah, enfüstan afâka olan yürüyüşün musikisidir. 
Zikrullah, bir atomu da, evreni de hareket ettiren ilâhi tınıdır.
Zikrullah, varoluşun ilk titreşimi, ilk frekansıdır. 
Zikrullah, Allah’ın kendini zikretmesi, kendini zâhire çı-

karmasıdır. 
Zikrullah, Kâinatın musikisidir, güftekârı ve bestekârı Al-

lah’tır.
Zikrullah, tohumdan filiz verdirten ilâhi melodidir.
Zikrullah, varoluşun ilâhi tınısıdır.
Zikrullah, varoluşun ilâhi kaynayışıdır.
Zikrullah, sesin içindeki sessiz mesajları taşıyan ilâhi mek-

tuptur.
Zikrullah, tüm kâinatın ve her varlığın, varoluşunun ilk 

anda ve her anda olmakta olan tınısıdır. 
Zikrullah, her varlıkta her an olan titreşimdir. 
Sad Sûresi 1: “ ” “Sâd ve el kurân zîy el zikr”
Meâli: “Yarıp açığa çıkarana. Zikrin sahibi, tüm kâinat 

kitâbından kendini gösterir.”
Zikrullah, ol emrinin ilk seslenişidir. 
Zikrullah, hiçlikten zâhire çıkışın ilk patlamasıdır.
Zikrullah, varlığın oluşumunun ilâhi titreşimidir. 
Zikrullah, bir atomu diğer atomla birleştiren ilâhi ışıktır.
Zikrullah, varlığın varoluşundaki ve sürüp gitmesindeki 

ilâhi aşktır.
Zikrullah, rûhun beden elbisesi giymesidir, bedenlerin her 

an Rûhtan beslenmesi, zikir ile tutulmasıdır.
Zikrullah, Allah’ın zikri demektir.
O’nun zikrinden fiil, fiilindeki zikrinden sıfatlar, sıfatlar-

daki zikrinden vücûdlar şekillenir. 



53

Ve şekillenen vücûdlar her an O’nun zikriyle işleyiş içindedir. 
Birinci Allâh-ü Ekber, Allah zikriyle yücedir seslenişidir.
İkinci Allâh-ü Ekber seslenişi:
Her varlıktaki fiil boyutudur. 
Her varlıkta her an hiç durmadan fiiliyle fâil olan Allah’tır. 
Varlıktaki işleyiş Allah’a aittir.
Allah fiiliyle yücedir.
Bu Tevhîd-i Efâl hakikatidir.
Tevhîd-i Efâl makamındaki “fiil, fâil, mefûl, amel” hakikati 

iyi anlaşılmalıdır.
Fiil, varlığın kendinde olan işleyiştir.
Fâil, fiiliyle oluşturan, fiiliyle oluşturduğunda işleyen de-

mektir.
Mefûl, fiilin ve fâilin bulunduğu yerdir.
Amel, kişinin kendi vücûdunda fiile dayalı yaptığı eylemlerdir.
Kişiye, eylemlerini yapma ya da yapmama tercihi, kararı 

verilmiştir.
Bu kararı uygulayıp, uygulamama kişinin kendi tercihine 

bırakılmıştır.
İşte ikinci Allâh-ü Ekber, fiiliyle ekber olan Allah’tır ses-

lenişidir.
Üçüncü Allâh-ü Ekber seslenişi:
Her varlıktan her an sıfatlarıyla tecelli edip duran Allah’tır. 
Allah sıfatlarıyla yücedir.
Allah’ın sıfatları şöyle adlandırılmıştır; Hayat- İlim- İrade- 

Semi- Basar- Kudret- Kelâm.
Bu sıfatlara “Sıfat-ı Subutiye” denir.
Subutiye demek; Hakk’ın Zâtına sabittirler demektir, de-

ğişmeyen demektir. 
Her varlıkta sıfatlar değişmez bir şekilde tecelli eder.
Hakk’ın Zâtı bâki olduğu gibi, sıfatları dahi Zâtı ile bâkidir.



54

Kıyamları Zâtullah ile kâimdir, kendilerine ait vücûdları 
yoktur.

Hakk’a mahsus olan bu sıfatların cümlesi, insanda mevcut 
olup, tecelli etmiş ve bütün sıfatları ile âlemi ihâta etmiştir.

Zaten ucu bucağı olmayan bu âlem, sıfatlardan ibarettir.
Bu sıfatlar kalkmış olsa âlem yok olur. 
Demek oluyor ki bizim âlem dediğimiz Hakk’ın kendi sı-

fatlarından ibarettir.
Bunları bir bir inceleyelim.
Hayat: Bizdeki ve cümle varlıktaki dirilik Hakk’ındır.
İlim: Bizdeki ve cümle varlığın bedenindeki satır satır ya-

zılı olan ilim, Hakk’ındır.
İrade: Varlığın var edilme, şekillenme, bedenlenme ve var-

lığın işleyişindeki istek Hakk’ındır.
Zerrenin de bütünün de var edilme isteği Hakk’a aittir.
Cüzi irade de külli irade de Hakk’a aittir.
Cüzi irade ve külli irade iyi anlaşılmalıdır.
Semi: Bizdeki ve tüm varlıktaki işitme Hakk’ındır.
Basar: Bizdeki ve tüm varlıktaki görme Hakk’ındır.
Kudret: Bizdeki ve tüm varlıktaki kuvvet Hakk’ındır.
İşte üçüncü Allâh-ü Ekber, sıfatlarıyla ekber olan Allah’tır 

seslenişidir.
Dördüncü Allâh-ü Ekber seslenişi:
Her varlığı zâtı ile tutan Allah’tır. 
Zâtı mutlak olan, Zâtıyla yüce olan Allah’tır.
Allah zâtıyla yücedir.
Sûret bedenlerini tutan vücûd Hakk’ındır. 
İşte vücûdu mutlak odur.
İşte bu âlem bir ağacın gölgesine benzer. 
Ağacın gölgesi inkâr olunmaz, yerde siyah bir şey görünür 

ama kendi vücûdu yoktur. 



55

Ağacın gölgesi Güneş sayesinde oluşur.
O gölge ağacın vücûduna bağlıdır.
İşte bu âlemdeki varlıklar gözümüze görünüyor, ama ken-

dilerine ait vücûdları yoktur. 
Hakk’ın Zâtının gölgesidir. Hakk’ın Zâtı ile dururlar.
İşte Zât makamının hakikatinde her şey her an fânidir. 
Zâtı mutlak olan Allah bâkidir. 
İşte dördüncü Allâh-ü Ekber, Zâtıyla ekber olan Allah’tır 

seslenişidir.
İlk 4 Allâh-ü Ekber seslenişi aynı zamanda Hazreti İbrâhîm’in 

düzenlediği fenâ makamlarındaki 4 derse işaret eder.
Bu dört ders “Zikrullah, Tevhîd-i Efâl, Tevhîd-i Sıfat, Tev-

hîd-i Zât” makamlarıdır. 
Bu dört dersin şuhûduyla bu kâinatta her varlıkta her an 

yüceliğiyle tecelli edenin Allah olduğuna şâhit olunur. 
İsrâ Sûresi 111: “Ve kebir hu tekbir.” 
Meâli: “Ve O’nu O’nun yüceliğiyle yücelt.”
2. Bölüm: 
2 kez söylenen, “Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah” edindiğiniz 

ilâhı yok edin, ancak Allah’a şâhit olun, işareti vardır. 
Bir kişi “ilâh nedir, hevâsını ilâh edinmek nedir?” bunları 

bildiğinde hevâsından geçer ve ilâh edindiği şeyleri terk eder 
ve Allah’a şâhit olma sırrına vâkıf olur.

Furkân Sûresi 43: “E raeyte menittehaze ilâhehu hevâh.”
Meâli 1: “Hevâsını ilâh edineni gördün mü?”
Meâli 2:“Kendi çıkarına göre kendi yarattığı, tapındığı ilâh-

lığın ne olduğunu anladın değil mi?”
Öncelikle insan kendini ilâh durumuna getirdiğini anla-

malıdır.
Allah’ın yüceliğinin yanında ben de varım duygusunda ya-

şadığını anlamalıdır.



56

Ezandaki ilâh kişinin kendisidir.
Kişi kendi benlik putunu kırmalıdır.
Kendi ten duvarının ardında Allah’a şâhit olmalıdır.
Hevâsını ilâh edinen bizler hevâmızı terk etmeden, ben pu-

tunu kırmadan, edindiğimiz ilâhları yok etmeden, Allah haki-
katine şâhit olamayız.

Hevâsını ilâh edinmek; zannında kendi çıkarına göre yö-
neldiği, tapındığı ilâh inancıdır.

Şâhitlik boyutu ise, ilmi olarak gördüğü, tanıdığı Allah ha-
kikatidir.

Şâhitlik sırrı, şehitlik sırrıdır, yâni kendi varlığından geçme 
sırrıdır. 

Edindiğimiz ilâhı yok etme sırrı “ateist” olma sırrıdır.
Toplumun bildiği ateistlik bu değildir.
Ateist, Allah’ı reddeden değil, atalardan öğrendiği şâhit ol-

madığı bir Allah inancını reddetmektir. 
Toplumun bildiği ateistlikte Allah yok diye inanılır.
Eğer Allah yok ise, yok olan bir şeyi reddetmek, reddiye 

olamaz.
Reddetmek var olan şeyi reddetmektir.
Reddetmek için bir şeyin var olması gerekir.
Ateizm konusunu bu bölümün sonunda inceleyeceğiz. 
İşte ezandaki “Lâ ilâhe” bölümü, “zannına göre inandığın 

bir Allah yok” açılımıdır. Yâni toplumda anlatılan, “kendinin 
dışında göklerde bir yerde Allah yok” açılımıdır.

“İllâ Allah” açılımı ise, her varlıkta âyetleriyle, sonsuz de-
lilleriyle kendisini gösteren Allah’a şâhit olma sırrıdır.

Tüm âlemdeki tek kudret sadece O’dur demektir.
Edindiği ilâhı yok etmeden, yâni atalarından gelen inan-

dığı, ama hiç şâhit olmadığı Allah inancını terk etmeden “İllâ 
Allah” boyutu açılmaz.



57

Neden 2 kez, “Eşhedü en lâ ilâhe İllAllah” denir dersek?
Görünen ve görünmeyen boyutları ile iki boyutta da Al-

lah’a şâhit olma sırrıdır.
Yâni “Huvel bâtın, huvel zâhir” hakikatidir. (Hadîd Sûresi 3)
Yâni görünen varlığın zâhirinde de ve bâtınında da “Hakk 

zâhir Hakk bâtın” şehâdeti vardır.
Zâhir ve bâtın boyutları çok iyi değerlendirilmelidir.
Yâni bir talebe bu görünen varlığın hem dış yüzünü hem 

içyüzünü bizzat tecellileriyle ihâta eden Allah’tır hakikatine 
şâhit olur. 

Yâni buradaki şâhitlik iki cihetten de şâhit olma hakikatidir. 
İki şehitlik makamından geçmeyen kimseye bu makam 

açılmaz.
Bu iki bölümün farklı açılımları da vardır.
Kişi kendinde de varlıkta da Allah’a şâhit olmalıdır.
3. bölüm: 
2 kez söylenen, “Eşhedü enne Muhammeden Rasûlullah” 

hakikati ise Muhammed boyutunun işaretidir.
Muhammed boyutu nûr boyutudur 
Nûr boyutunun “Hakk ve Halk” boyutları vardır.
2 kez söylenmesindeki sır ise yine Halk boyutu ve Hakk 

boyutunun açılımıdır.
Hakk’ın batını Halk’tır.
Halk’ın batını Hakk’tır.
Batında olan zâhire çıkar, Halk adını alır.
Halk’tan maksat Muhammed boyutudur, nûr boyutudur.
Nûr alâ nûr sırrı budur. (Nûr Sûresi 35)
Şöyle düşünelim.
Denizin içinde damlalar vardır.
Ama damlalar deniz ile birlik içindedir.
Damlalar zahire çıktığında damla adını alır.



58

İşte denizin içindeki görünmez damlalar batındaki Mu-
hammed sırrıdır.

Açığa çıkmış damlalar, zâhirdeki Muhammed sırrıdır.
İşte iki kez “Eşhedü enne Muhammeden Rasûlullah” ses-

lenişi buna işaret eder.
Hakk bir damla ise Halk sonsuz damlalardır. 
Ve hepsi de tek deryadır.
Bu boyut; her varlıkta ve cümle varlıkta nûruyla âlemi sa-

ran Allah’ın Muhammed boyutudur. 
Halk hakikati olan Muhammed, zâhiriyle bâtınıyla nû-

runu gösterir. 
4. bölüm: 
2 kez söylenen, “Hayye ale’s-salâh” namaza çağrı diye çevrilir.
Oysa orada “salâh” vardır.
Salât da salâh da aynı kökten gelen kelimelerdir.
Ve birbirini tamamlar.
Salâh olmadan “dâimi salât” olamaz.
Salâh; sulh, ıslâh olmak, rahatlık, yenilenmek, temizlen-

mek, iyi olmak, iyi hal üzere bulunmak, durumu düzeltmek, 
uygun olmak, anlamında kullanılır.

Islâhat kelimesi de buradan gelir.
Kendi varlığından soyunmak, Hakk’ın nûr elbisesini giyinmek.
“Hayye ale’s-salâh”; ıslâh olun, yenilenin, varlık elbisenizi 

terk edin, nûr elbisenizin farkına varın, gibi çevirebiliriz. 
Yâni; varlığın zâhiri ve bâtını yönüne bakıp şekil görme-

mek, sûret görmemek.
Varlık; sûret ve sîret boyutuyla, her iki cihetiyle de, bizzat 

Hakk’ın nûru ile sarılıdır. 
5. bölüm: 
2 kez söylenen, “Hayye ale’l-felâh”



59

Felâh: Kurtuluşa eren, öze eren, felâhta dâim olmak, fevz 
bulmak, necat bulmak.

İflâh oldu yâni kurtuldu buradan gelir.
Özü anlamak ve varlığın bir özden gelen bir açılım oldu-

ğunu anlamak, iflâh olmaktır.
Kurtuluş yâni iflâh olmak 2 boyuttur.
İlki kendi varlığından geçmek,”Fenâfillah” sırrına erişmek.
Sonra ise “Bekâbillah” zevkine erişmek. 
Felâh bulmak; cümle varlık, hem zâhir hem de bâtın boyu-

tuyla, her an Hakk’ın nuru ile hareket eder hakikatidir. 
Lokman Sûresi 5: “Ulâike alâ huden min rabbihim ve ulâike 

humul muflihûn.”
Meâli: “İşte onlar, kendilerini vücûdlandıranın dosdoğru 

yolu üzeredirler ve işte onlar Özü anlamış olanlardır.” 
6. bölüm: 
Sondaki 2 kez söylenen, “Allâh-ü Ekber” hakikati ise… 
Hakk ve Halk boyutları seslenişinin sırrıdır. 
Hakk cihetiyle ve Halk cihetiyle cümle âlemi ihâta eden 

Allah’ın yüceliğidir. 
Rûh boyutuyla ve nûr boyutuyla yüce olan Allah’tır.
Denizin damlası da Allah’tır, kendisi de Allah’tır.
7. bölüm: 
1 kez söylenen “Lâ ilâhe İllAllah”
Çok mânâlar içeren bölümdür.
“Lâ” hiçlik boyutudur.
“İlla” heplik boyutudur.
Hepliğiyle hiçliğiyle sadece Allah.
Allah, hem ehâd hem de vâhîd yönüyle tektir.
Bu cümle kâinat O’nun tekliğini gösterir.
Âl-i İmrân Sûresi 2: “Allâhu lâ ilâhe illâ huvel hayyul kay-

yûm.” 



60

Meâli: “Allah’tan başka güç yoktur, O’ndan gayrısı yoktur, 
diri olandır, varlığı diri tutan sürüp gidendir.” 

İşte Ezan:
Ezan, görünen varlığın hakikatine ârif olmaya davettir.
Her varlıktan her an seslenenin Allah olduğunun işaretidir. 
Ezan, kendini bilmeye davettir.
Ezan, vücûdumuzdan gelen sesi duymaya davettir.
Allah ile birlikte olduğumuzun ve her an Allah’a teslimiyet 

içinde hareket etmenin şuurunda olmaya davettir. 
Ezan, hakikatlere ârif olmaya davettir.
Ezan, Allah nedir, bu hakikati bilmeye davettir. 
Şâhitlik sırrına davettir.
Varlığımızdan geçmeye, Hakk elbisesini giymeye davettir.
Ezan, Hakk ile Hakk olmanın sırına vâkıf olmaya davettir. 
Ezan, Allah’a teslimiyete davettir. 
Ezan, her an secdede olmanın sırrına davettir.
Ezan, Muhammed boyutundan gelen bir sesleniştir.
Onun için “Ezan-ı Muhammedî” denir. 
Ezan, İlm-i Tevhîd makâmlarının işaretidir. 
“Lâ ilâhe İllAllah”
Yukarıda geçen ateistlik ile ilgili düşüncelerimiz şöyledir.
Ateizm inancı; toplumda anlatılan bir Tanrı figürünü red-

deden demektir.
Deizm; Tanrı varlığı yaratmıştır, işleyişe müdahale etmez, 

peygamber kitap yoktur diye inanılan bir inanç boyutudur. 
Teizm; Tanrı ya da Tanrılar vardır, zamandan mekândan 

bağımsızdır, peygamber gelir, vahy vardır, kitap vardır diye 
inanırlar, işleyişe müdahale eden bir Tanrı vardır, diye inanı-
lan bir inançtır.

Panteizm; Tanrı evren birdir, inancıdır. 



61

Agnostik; Tanrı bilinemez, var mı yok mu belli değildir, 
diye inanılan bir inançtır.

Son dönemde gençlerimiz hızla ateist, deist oluyor.
Bunun temeli, din diye anlatılanlar, meâl diye sunulanlardır.
Hazreti Muhammed ile ilgili aslı olmayan şeylerin aslı var-

mış gibi anlatılmasıdır.
Din diye bilgiler sunan kesimler, nasıl bir Allah tasavvuru 

sunuyorlar?
Din diye bilgiler sunan kesimler, nasıl bir din anlayışı su-

nuyorlar.
Din diye bilgiler sunan kesimler, nasıl bir Hazreti Muham-

med anlatıyorlar.
Allah hakkında bilgiler sunan kesimler; öfkeli, hiddetli, in-

tikamcı, cezalandırıcı, bir inancı sunuyorlar.
Ayrıca, diğer inançları cehennemlik ilan eden, erkeklere 

sayısız cariye sunan, dullar bakireler sunan, memeleri yeni 
tomurcuklanmış kızlar sunan, bir Allah tasavvuru sunuyorlar. 

Allah hakkında bilgiler sunan kesimler; insan gibi gören, 
insan gibi işiten, insan gibi konuşan, insan gibi bilen, insan 
gibi öfkelenen, intikam alan, kimini seven, kimini sevmeyen 
bir Allah inancı sunuyorlar.

Allah hakkında bilgiler sunan kesimler, çok tanrılı inanç-
lardan gelen; öfkelenen, gökten taş yağdıran, tehdit eden, in-
tikam alan, rızkı kesen, göklerden şimşek atan, bizden dua 
bekleyen, ibadet bekleyen, yapmazsak kızan cezalandıran bir 
Allah inancı sunuyorlar.

Her inanç kendini cennetlik görüyor, diğerini cehennem-
lik görüyor.

Bunu da Allah’ın üstüne atıyor.
Allah’ın kendinin yanında olduğunu, kendi gibi inanma-

yanı cehenneme atacağını anlatıyor.



62

Meâlleri de buna göre yapıyorlar, din diye de şu bilgileri 
anlatıyorlar.

“Biz bir toplumu yok etmek istediğimiz zaman.” (İsrâ Sû-
resi 16)

“Yıldırımları gönderir de onlarla dilediğini çarpar.” (Rad 
Sûresi 13)

“Allah’ın lanetlediği, sağır kıldığı ve gözlerini kör ettiği 
bunlardır.” (Muhammed Sûresi 23)

“Altı üstüne getirilmiş şehirleri devirip yıktı.” (Necm Sû-
resi 53)

“Altı üstüne getirilen beldeler.” (Hakk’a Sûresi 9)
“Yoksa siz, gökte olanın üzerinize taş yağdıran bir kasırga 

göndermeyeceğinden emin misiniz? Tehdidim nasılmış bile-
ceksiniz.” (Mülk Sûresi 17)

“Allah, dünyada onların azaplarını çoğaltmayı ve onların 
kâfir olarak canlarının güçlükle çıkmasını istiyor.” (Tevbe Sû-
resi 85) 

“Allah, gökten istediğinin kafasına yıldırım atar.” (Rad Sû-
resi 13)

“Aşağılık maymunlar olun.” (Bakara Sûresi 65)
“Taş olun demir olun.” (İsrâ Sûresi 50)
“Canları çıksın.” (Zâriyat Sûresi 10)
“Onların başlarının üstünden kaynar su dökülecektir!” 

(Hacc Sûresi 19)
“Bununla, karınlarının içindeki (organlar) ve derileri eri-

tilecektir!” (Hacc Sûresi 20)
“Bir de onlar için demir kamçılar vardır!” (Hacc Sûresi 21)
“Hırsızların ellerini kesin.” (Mâide Sûresi 38)
“Semud kavmini yerle bir etti.” (Şems Sûresi 14)
“Nice nesilleri helâk ettik.” (Kâf Sûresi 36)



63

“Biz kentlerden nicelerini helâk ettik! Azabımız onları gece 
yatarlarken/uyurlarken veya gündüz daldıkları an yakalayı-
verdi!” (A’râf Sûresi 4)

“Nuh’tan sonra nice nesilleri helâk ettik.” (İsrâ Sûresi 17)
“Memeleri yeni tomurcuklanmış kızlar verilecek.” (Nebe 

Sûresi 33)
“Dullar ve bakireler verilecek.” (Tahrîm Sûresi 5)
“İstediğiniz kadar cariye.” (Nisâ Sûresi 3)
“İri gözlü huriler verilecek.” (Vâkıa Sûresi 22)
Ve onlarca âyetin çevriminde; bizlere öfkeli, hiddetli, inti-

kamcı, lanetleyen bir Allah inancını dayattılar. 
Kur’ân’ı ona göre meâllediler.
Mekkeli müşriklerin kader inancını, Kur’ân meâllerine 

yansıttılar. 
Zuhrûf Sûresi 55: Öfkelenen, intikam alan ve suda boğan 

bir Allah inancı…
Lanetleyen, sağır eden, kör eden bir Allah inancı... 
Muhammed Sûresi 23: İşte bunlar, Allah’ın kendilerini lâ-

netlediği, sağır kıldığı ve gözlerini kör ettiği kimselerdir.
Bakara Sûresi 142: Beyinsiz diyen bir Allah inancı. 
Hem beyinsiz dediği iddia ediliyor.
Hem de dilediğime hidâyet veririm, dilediğime vermem 

diye çevriliyor.
Demek ki hem kişiyi beyinsiz yapıp, hem de hidâyet ver-

meyen de kendisi olarak inanılan bir Allah inancı.
Erkekleri insan yerine koyan, kadını insan yerine koyma-

dığına inanılan bir Allah inancı. 
Tahrîm Sûresi 5: Erkeğe dul ve bakire eşler…
Nisâ Sûresi 4: Erkeğe; yetim kızları, ikişer, üçer, dörder 

kadını, yetmiyorsa cariyelerin sunulacağına inanılan bir Al-
lah inancı…



64

Nebe Sûresi 33: Erkeğe, memeleri yeni çıkmış aynı yaşta 
sayısız kız sunulacağına inanılan bir Allah inancı…

Duamız ibadetimiz olmazsa öfkelenen, azap gönderen bir 
Allah inancı..

Furkân Sûresi 77: De ki: ‘İbadetiniz (duanız) olmasa Rab-
bim size ne diye değer versin?’ Ey inkârcılar! Yalanladığınız 
için, azap yakanızı bırakmayacaktır.

Ve böyle nice meâller sunup, gençleri Allah hakikatini an-
lamaktan uzaklaştırdılar.

Ve Hazreti Muhammed ile ilgili, aslı olmayan nice bilgileri 
topluma yaydılar

Din ile ilgili, nice ayrımcılığı, nice aslı olmayan bilgileri 
aktardılar.

İlmi araştırmaları kâfirlik saydılar.
Düşünmeyi, sorgulamayı şeytan işi saydılar.
Araştırmadan, sorgulamadan, biat etmeyi, emirlere yasak-

lara uymayı, beyinlere dayattılar. 
Ve gençlerimiz hızla, ateist oldu, deist oldu, Allah’ı reddetti, 

dini reddetti, Hazreti Muhammed’den uzaklaştı.
Gençlerin, ateist deist olmasına sebep olan şey, inanç top-

luluklarının Allah adına sunduğu bilgilerdir. 
Gençlerin dinden soğumalarının sebebi, din diye anlatılan 

aslı olmayan, yargılayıcı, ayrımcılık içeren bilgilerdir.
Gençlerin Allah’tan, dinden soğumalarının sebebi, ilme da-

yalı, şâhitliğe dayalı bilgilerin sunulmamasıdır. 
İşte insan ezanda günde 20 defa okunan Eşhedü kelime-

sini cân kulağıyla duymalıdır.
Her bir kelimesini kâlben düşünmeli ve anlamını araştır-

malıdır.
Hazreti Muhammed’e saygı ezanı anlamaya çalışmaktır.
Sadece anlamak değil, hayata geçirmeye çalışılmalıdır.
Çünkü ezandaki ana tema Allah’a şâhitlik sırrıdır.



65

İnsan, şâhitlik makamına gelmeli, varlığın varoluşunu, ilmî 
değerlere göre incelemelidir.

Ve varlığı kuşatan o ilâhi bir kudrete şâhit olmalıdır.
Bir cihette baktığımız zaman, atalardan gelen ötelerde ol-

duğuna inanılan bir Allah inancını terk etmeden, şâhitlik ma-
kamına eremeyiz. 

Onun için şu âyet sunulmuştur ve bu âyet çok iyi düşü-
nülmelidir. 

Câsiye Sûresi 23: “E raeyte menittehaze ilâhehu hevâh.”
Meâli: “Çıkarına göre kendi zannınca var ettiğin ilâha ta-

pınmayı bırak.”
Şâhitlik yolu, kendi zannımızca inandığımız ilahı terk et-

mekle açılacaktır.
İmanın yolu şâhitlik makamıdır.
Şâhitlik, her varlıkta olan ilmî delilleri takip etmekle müm-

kün olacaktır.
İman da şahitlikle oluşacaktır.



66

İMAN NEDİR

İman ile inanç arasındaki inceliği iyi bilmeliyiz.
İnanç anne babadan din adına öğrendiğimiz bilgilere inan-

maktır. 
İman etmenin yolu ise eminliktir.
Eminliğin yolu şâhitliktir.
Şâhitliğin yolu varlıktaki ilimdir, oradaki değerlerdir. 
İman ve inanç konusu çok dikkatli incelenmelidir.
Toplumda hep Allah’a inanmayı iman olarak zannederiz.
Oysa inanmak ile iman arasında fark vardır.
İnanmakta şâhit olmak yoktur.
İmanda ise şâhitlik, eminlik vardır.
İnançta anne babadan öğrendiğimiz inanca dayanmak vardır.
İmanda ise Allah’a dayanmak vardır.
İnanç boyutunda dünyalık bir sıkıntıda düşüveririz.
İman boyutunda ise sıkıntılarımızı manevi güçle taşımak 

vardır.
Anne babadan öğrendiğimiz Allah inancı, ilme, delile, şâ-

hitliğe değil sadece inanmaya dayalıdır.
Oysa iman-eminlik başka bir şeydir.
İnanç, iman aynı şey midir?
İnanç nedir, iman nedir?
İnanç; anne babadan, yâni atalardan gelen bilgilere inan-

maktır. 
Bir çocuk, anne babasının anlattığına inanır.



67

Çünkü anne baba sevgisi, anne babanın anlattığına inan-
manın kapısını açar.

Çocuk anlatılanın doğru olup olmadığını bilmez.
Anlatılana şâhit olmaz, yalnızca inanır. 
Çünkü çocuk için anne babası kutsaldır.
İşte inanç; doğduğu ailenin, toplumun, din adına, Allah 

adına anlatılanlara, yapılan ibadetlere inanılmasıdır.
Kur’ân’da bu birçok yerde açıklanır.
Şimdi bazı örnekler verelim.
Bakara Sûresi 170: “Ve izâ kîle lehumuttebiû mâ enzelal-

lâhu kâlû bel nettebiu mâ elfeynâ aleyhi âbâenâ e ve lev kâne 
âbâuhum lâ yakılûne şeyen ve la yehtedûn.”

Meâli: “Onlara, Allah’ın sunduğu şeylere tâbi olun denil-
diği zaman, derler ki: Hayır, biz atalarımızı ne üzere bulduy-
sak ona tâbi oluruz. Eğer ataları bir şeyi akıl etmiyorlar ve 
doğru yol üzere olmasalar da mı?”

Enfâl Sûresi 35: “Ve mâ kâne salâtuhum indel beyti illâ 
mukâen ve tasdiyeh fe zûkûl azâbe bimâ kuntum tekfurûn.”

Meâli: “Onlar bulundukları yerde Hakk’a bağlılık şuurunda 
olamadılar. Ancak onların ibadetleri, atalarından öğrendikleri 
şekliyle, kendi eğlenceleri ve hevâlarına göre hareket etmek-
tir. Bundan dolayı, hakikatleri görmemezlikten gelmeleri se-
bebiyle sıkıntılı hallerde kalırlar. “

Enbiyâ Sûresi 53: “Kâlû vecednâ âbâenâ lehâ âbidîn.”
Meâli: “Atalarımızı böyle kulluk yapıyor bulduk, dediler.”
Şuarâ Sûresi 74: “Kâlû bel vecednâ âbâenâ kezâlike yefalûn.”
Meâli: “Dediler ki: Hayır, biz atalarımızı böyle yapıyor-

lar bulduk.” 
Mâide Sûresi 104: “Ve izâ kîle lehum teâlev ilâ mâ enze-

lallâhu ve iler resûlî kâlû hasbunâ mâ vecednâ aleyhi âbâenâ 
e ve lev kâne âbâuhum lâ ya’lemûne şeyen ve lâ yehtedûn.”



68

Meâli: “Onlara; Allah’ın size sunduğu hakikatlere ve resûlün 
anlattıklarına gelin, denildiği zaman: Atalarımızı ne üzere bul-
duysak onlar bize yeter, dediler. Ataları hakikatlerden bir şey 
bilmiyor ve hakikatin yolunu bulanlardan olmasalar bile mi?” 

Evet, atalarımız ne sunduysa, onu doğru diye kabul ettik.
Atalarımızı ne üzere bulduysak, onu doğru kabul ettik.
Hûd Sûresi 109: “Fe lâ teku fî miryetin mimmâ yabudu 

hâulâ mâ yabudûne illâ kemâ yabudu âbâuhum min kabl.” 
Meâli: “Bundan sonra onların kulluk ettiği şeyler hakkında 

içinde şüphe kalmasın. Onlar önceden atalarının kulluk yap-
tığı gibi sadece öyle kulluk yapıyorlar.”

Onlar nasıl ibadet ediyorsa öyle yaptık.
Onlar nasıl dua ediyorsa öyle yaptık.
Allah’a şâhit olmadık, sadece inandık.
Hiç araştırmadık.
Varlık boyutunda ilimle buluşmadık.
A’râf Sûresi 28: “Ve izâ faalû fâhişeten kâlû vecednâ aleyhâ 

âbâenâ vallâhu emerenâ bihâ kul innallâhe lâ yemuru bil fahşâ 
e tekûlûne alâllâhi mâ lâ talemûn.”

Meâli: “Bir benlik içinde haddi aşanlar derler ki: Biz ata-
larımızı da bu yolda bulduk ve bu bize Allah’ın hükümleridir. 
De ki: Benlik içinde olmak, haddi aşmak, kesinlikle Allah’ın 
hükümleri değildir. Sizler Allah hakkında bilmediğiniz şey-
leri söylüyorsunuz.” 

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki; anne babamızdan 
duyduklarımız, ibadet adına gördüklerimiz hep inanç boyutu 
olarak karşımıza çıkıyor.

İman ise; ancak atalarının inanç sisteminden kopup varlı-
ğın varoluşunun hakikatini arayanların ulaşacağı emin olma 
sistemidir.

İman yolu; atalarından gelen inanç sistemi, mantığına otur-
mayan kişilerde açılır. 



69

Aradığı soruların cevabını atalarından gelen inançta bu-
lamayan kişiler, hakikatleri arama yoluna düşer.

Ve ilme dayalı, ispata dayalı, delile dayalı cevaplar bulan 
kişide “İman” oluşur.

İman ancak emin olma durumuyla oluşur. 
Atalarının yargı dolu inancı gönlüne oturmayan, yetim 

durumuna düşen kimse hakikati arama yoluna düştüğünde, 
iman boyutu ile buluşur.

İman, aklı ve gönlü inanç yargılarından kurtulmuş insan-
ların erişeceği bir makamdır.

İman yolunun kitâbı, kulların yazdığı kitaplar değil, var-
lığın canlı kitâbıdır.

Kendi beden kitâbını okuyan, kendi yaratılışının hakika-
tine mutlaka erişecektir.

Ve böylelikle ilmi delillerle eminlik, mutmâinlik maka-
mına erişecektir.

Varlığın varoluşundan ve varlığı var edenden emin olan…
Kendine ve varlığa baktığında, varlığın ardında varlığı tu-

tan, varlıktaki niteliklerin sahibinin orada tüm işaretleriyle 
kendini gösterdiğinden emin olan…

Ve bu şuura ulaşıp bu şuurda yaşayan kimse “Mü’min-E-
min” kimsedir. 

İman, “Emin olmak” demektir.
Emin olan kişiye de “Mü’min” denir.
Mü’min, inandığından emin olan demektir.
Aileden gelen bilgilere, ibadetlere inanmaya “inanç” denir.
Bu inancın temeli ailedir, doğduğu toplumun âdetleridir. 
İman ise; varlığın varoluşunu düşünüp, varlıkta delillere 

dayalı sisteme ulaşmakla oluşur. 
Varlıktaki delillere “âyet” denilir.



70

İşte iman; varlıktaki âyetleri yâni işaretleri, delilleri ince-
lemek ve hakikate şâhit olmakla oluşur.

İnanç; aileden, toplumdan, kitaplardan, sözlerden, hoca-
dan, şeyhten, duydukları bilgileri, sözleri, gördükleri ibadet-
leri kabul etmekle oluşur. 

İman ise; bizzat varlıkta olan ilimden, delillere dayalı ola-
rak, şâhit olmakla oluşur. 

Bizzat varlığın ardından, varlığın varoluşunu okumakla 
oluşur. 

İmanî boyutta ibadet, her andır.
İmanî boyutta ibadetin vakti, sayısı, şartı olmaz. 
Atalardan gelen inanç boyutunda ise ibadetin şekli, vakti, 

sayısı vardır.
Atalardan gelen inanç boyutunda ayrıca topluluklara göre 

değişiklikler de vardır ve birbirini kabullenmeme de vardır.
Yâni Sünni inanç; Alevi ya da Bektaşi ya da kendi gibi ol-

mayan inançları, ibadetleri uygun bulmaz.
Bektaşi ya da Alevi inanç da, Sünni inancını ve ibadetini 

uygun bulmaz.
Bu durum, cemaatlerde, tarikatlarda, mezheplerde ve din 

adına ortaya çıkan, Mûsevilik, Hristiyanlık, Müslümanlıkta 
da görülür. 

İman, yâni mü’min olma boyutunda, ibadetin vakti, şekli, 
şartı sayısı olmaz.

Gönlünde iman olan âşığın ibadeti sayılara sığmaz.
İbadetten maksat, Allah’a her an kul olmanın şuuruyla ya-

şamaktır.
Mevlâna der ki:
“Âşıklar, daima namazdadırlar! O gönüllerindeki aşk, baş-

larındaki ilâhi sevgi ne beş vakitle yatışır, ne de beş yüz bin 
vakitle geçer gider!”

“Kulluk sadece cesetle değil, gönülle ibadet etmektir.”



71

“Mihrabı dost cemali olan kimse için, yüz çeşit namaz, yüz 
çeşit rükû ve secde vardır” der. 

Bu konuda Cenab-ı Hak: “Ne yana dönerseniz Allah orada-
dır” buyurmuştur.” (Alıntının sonu)

Aşk ancak, mü’min olan, yâni iman eden kişinin kâlbinde 
kaynayan bir duygudur. 

Bu duygu hiç sönmeden bir ömür akar gider.
Bu duygu her an gönlünde ilâhi aşk olarak tecelli eder.
Nasıl ki bir kadın bir erkeğe, ya da bir erkek bir kadına âşık 

olduğunda, hep onu düşünür, hep onu hissederse, ilâhi aşk da 
her an gönülde hiç durmadan kaynar durur.

İlâhî aşk tarife sığmaz,
O aşkta kulluğun zamanı olmaz, anı olur.
Kişi; aileden öğrendiği din inancıyla, ibadetle, beş vakit 

namaz ile oruçla, Hacc ile kurtuldu sanır.
İnanıyorum dedi diye kurtuldu sanır.
Kûr’ân’da bu durum açıklanır.
Ankebût Sûresi 2: “E hasiben nâsu en yutrekû en yekûlû 

âmennâ ve hum lâ yuftenûn.”

E hasibe el nâs : Düşünme, sanma, hesap etme, araştırma, 
insanlar, 

En yutrekû : Bırakılacak, kurtulma, terk etmek, 
En yekûlû amenna : Onların demeleri, inandık, iman ettik,
Ve hum lâ yuftenûn : Onlar, imtihan, düşünmek, varoluşu 

düşünmüyorlar, 

Meâli: “İnsanlar, inandık demeleriyle kurtulduklarını mı 
sanıyorlar? Fakat onlar varoluşu anlamak için dikkatlice dü-
şünmüyorlar.” 

İşte burada işaret edildiği gibi, sadece inandık diye kur-
tulmak olmaz.

Yâni bir kişi doktorum dese, doktor olmaz.



72

Ancak tıp fakültesine gidip, belli bir eğitim sonrası tıp il-
mine âşık olanlar doktor olur.

İşte iman da ancak ve ancak varlık okulunda, varlık kitap-
larını okumakla, varlıktaki hakikatlere şâhit olmakla oluşur.

İşte kulluk hakikati de iman makamına erişmekle oluşur.
İşte kişi bilmelidir ki imanı olmayanın kulluğu olmaz.
İman ateşi içine düşen kimse, nasıl iman edilir bunun ara-

yışına girer.
Kişi bilmelidir ki iman;
Kendini okumakla oluşur.
Varlığı incelemekle oluşur.
Her varlığın ardında varlığı tutanı anlamakla oluşur.
Yâni her yerde, Allah’a şâhit olmakla oluşur.
İçine hakikatin arayışı düşen kimse, yerinde duramaz.
Hakk’a şâhit olmanın yolunu öğrenmek ister.
İman olmadan kulluk olmaz.
İman olmadan edeb bulunmaz. 
İman Hakk’tan emin olmaktır.
Her varlığın ardında Hakk’ı görmektir.
İman dünyaya değil Allah’a bağlanmaktır.
İman, kavganın içinde olmak değil, barışın içinde olmaktır.
İman, insanları inançlarına göre ayırmak değil, tüm be-

denleri tutan Allah’tır şuuruna ulaşmaktır. 
İşte iman ehli hakikate erişmiş kişidir.
Onlar sulh makamına erişmişlerdir.
Onlar asla çevrelerine zarar vermezler.
En’âm Sûresi 82: “Ellezîne âmenû ve lem yelbisû îmane-

humbi zulmin ulâike lehumul emnu ve hum muhtedûn.”
Meâli: “İman edenler, inançlarını zulüm ile karıştırmazlar. 

İşte onlar güvenilir olanlardır ve onlar doğru yolu bulanlardır.” 
İman ehli güvenilir olandır.



73

Onun için Hazreti Muhammed’e “Muhammed’ül emin” de-
nilmiştir.

İman yolunun başlangıcı ilimdir.
İlmin yolu şâhitliktir.
Şâhitliğin yolu İman, mü’minlik makamıdır.
Yâni Hakk’tan emin olma makamıdır. 
İman sahibi yâni mü’min olan;
Her nereye bakarsa baksın, varlıkta Hakk’ın cemâlini sey-

reder.
Her nereye bakarsa baksın, varlığın ardında varlığı tutan 

Hakk’tır şuurunda yaşar.
Bir taşa baksa, bir kuşa baksa, bir ağaca baksa, cümle var-

lıkta Hakk’ın sonsuz tecellisini seyreder. 
İman sahibi yaşantısında kendini gösterir.
Kimseye zerre kadar zarar vermez.
Kimseyi aldatmaz.
Kimsenin hakkını yemez.
Kimseyle alay etmez.
Kimsenin ardından konuşmaz.
Zenginlik derdine düşüp, birilerini soymaz.
Komşusu aç iken o tok yatmaz.
Komşusu sıkıntı içindeyken o rahat yaşamaz. 
Asla lüks içinde yaşamaz.
Sıkıntısı olana koşar.
Acı çekenle acı çeker.
Herkesi Allah’ın kulu bilir. Asla kimseye hor bakmaz.
Emaneti ehline verir.
Kişi ayrımcılığı yapmaz.
Sözünde durur, sözünde yalan olmaz.
İman sahibi, mü’min olandır.
Mü’min olan güvenilendir.



74

İman ilimsiz olmaz.
İlim şâhitliğe götürür.
Şâhitlik ise emin olmaya götürür.
Eminlik mü’minliğe, mü’minlik imana götürür.
İlim varoluşu anlama yoludur.
Varoluşu anlama yolu imana götürür.
İman ve ilim inceliğini çok iyi düşünmeliyiz.
Anlatılan bilgilerle hareket etmek mi, ilim üzere hareket 

etmek mi, bunu çok iyi süzmeliyiz.
Elbette bilgi de önemlidir, lakin bilgi ilim ile bağ kurmalıdır.
İnanç boyutunda kalan kişi, duyduklarına, okuduklarına 

inanan kişidir.
İman boyutuna erişen kişi ise, ilim ve şâhitlikle hareket 

eden kişidir.
İnanç boyutunda ilim gerekmez, duydukları, okudukları, 

gördükleri yeterlidir.
İnanç kişiyi kibre götürebilir, benim inancım doğru iddi-

asına götürebilir. 
İman ise, tevazu ve teslimiyete götürür.
İmanda ilim şarttır.
İnançta ise ilim gerekmez, sadece inanmak yeterlidir.
İman sahibi olan kişi, ilim üzere hareket eden ve varlık-

taki işaretlere şâhit olarak, varoluşu anlayan, ilmi olarak gönlü 
mutmâin olan kişidir.

İman ancak, ilmi bir şâhitlikle mümkündür.
İnanç ise, anne baba hangi inanç üzere ise o yolu takip et-

mektir. 
Ya da gittiği ve sevdiği bir topluluğun aktardığı bilgilere 

inanmaktır.
İsrâ Sûresi 36: “Ve lâ takfu mâ leyse leke bihî ilm.”
Meâli: “Bir ilim ifade etmeyen şeylerin ardına düşmeyin.” 



75

İlim olmadan bir şeye inanmak, kişiyi şeytana esir eder.
İlim olmadan, şâhit olmadan bir şeyi anlatmak, duyduk-

larını aktarmaktır.
İlim olmadan, bir inanca dayalı tartışmalara girmek, şey-

tana hizmet etmektir.
Hacc Sûresi: 
3- İnsanlardan, Allah hakkında bir ilim olmaksızın müca-

dele eden bazı kimseler vardır. O halde olanların hepsi şey-
tani hallere tâbi olurlar. 

8- İnsanlardan, Allah hakkında bir ilim olmadan ve doğru 
yolu bulmadan ve her varlığın aydınlatıcı bir kitap olduğunu 
anlamadan mücadele eden bazı kimseler vardır. 

9- Onlar Allah yolundan kendi cehaletlerine saptırırlar, ki-
birlenip ikiliğe düşürürler. O halde olanlar yaşamlarında kay-
bederler ve onlar için ölünceye kadar cehaletin o yakıcı sıkın-
tılı hallerinde kalmak vardır. 

İlim; varlığın özünde olan, varlığın varoluşunun ve varlığa 
ait olan sonsuz inceliklerdir, yazılımdır, hakikatlerin tecellisidir.

İlim üzere olmak; direkt varlık kitâbına yönelmekle, varo-
luşu ilmî değerlere göre tefekkür etmekle mümkün olacaktır.

İnançta ise, her inanç grubunun kendi inançlarını yansıt-
mak için yazdığı kitaplara, sözlere yönelmek vardır.

Kitaplarla ya da sözlerle, aktarılan bilgilerde hatalar, kay-
malar, şaşmalar olabilir.

Çünkü bilgi, kişinin inandığını anlatma boyutudur.
İnandığını anlatan insan, şâhit olmadan da bilgiler aktarabilir.
İlimde ise hata, kayma yoktur. 
İlim yazılımı varlığın kendisidir.
Onu oraya yazan da Allah’tır.
Allah, alîm esmasıyla ilim sıfatını varlığa yazar.
Varoluşun yazılımlarından biri olan ilimle, varlık oluşur, 

şekillenir. 



76

Allah’ın varlıktaki ilim tecellisi; Matematik, Fizik, Kimya, 
Biyolojidir.

İman, ancak ve ancak ilimle mümkündür.
İlim ise, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ile bağ kurmak-

tır ve bunların kaynağına ermektir. 
İlim kişiyi, varlığın varoluşuna, varlığın işleyişine, varlı-

ğın şekillenmesine, varlığın sürecine götürür.
İlim kişiyi, kendi vücûdunun işleyişini anlamaya götürür.
Kişi kendi vücûduna dönüp incelese, vücûdunun işleyişi-

nin bir ilim üzere olduğunu anlar.
Tüm Evren, bir ilim üzere işler ve hareket eder.
İlim kişiyi, şâhit olmaya götürür.
Şâhit olan kişi; emin olur, emin olan, iman sahibi olur.
Şâhit olmak; görmektir, anlamaktır, delillerle hareket et-

mektir.
Allah’a inanan kişi, annesi babası inandığı için inanmıştır.
Allah’a şâhit olan kişi ise, onun varlıktaki işaretlerini yâni 

âyetlerini görmüştür, incelemiştir, mutmâin olmuştur.
Onun için Hazreti Ali; “Görmediğim bir Rabbe inanmam” 

demiştir.
Onun için Kur’ân’da onlarca âyette; “ilimden ayrılmayın, 

ilimsiz hareket etmeyin” diye bildirilir.
Gel kardeşim:
İlimden ayrılma, hep ilimle hareket et.
İlim ifade etmeyen bir şeyin ardına sakın düşme.
Bil ki ilim, varlığın varoluş sıfatlarından biridir.
Bil ki ilim, Allah’ın sıfatlarından biridir.
Bil ki ilimsiz her şey seni; ikiliğe düşürür, bilmişliğe sü-

rükler, kibre düşürür.
Bil ki ilim, yol göstericidir, rahmettir.
İlim, sevgi ile tevâzu ile tenezzül ile tefekkür ile okunmalıdır.



77

O zaman ilim nice sırlarının kapılarını açacaktır. 
Gel kardeşim: 
“İlmel yakîn” âyetini çok düşün. 
Tekâsür Sûresi 5: “İlmel yakîn.”
Gel kardeşim;
İlimden şaşma.
Şâhit olmadan inanma.
Ezanda günde 20 defa okunan “Eşhedü” kelimesini hiç 

unutma.
Şâhit olmak “İlmel yakîn, Aynel yakîn ve Hakkel yakîn” 

makamlarına erişmekle mümkündür.
Şimdi “İlmel yakîn, Aynel yakîn ve Hakkel yakîn” makam-

larını inceleyelim.



78

İLMEL YAKÎN- AYNEL YAKÎN- HAKKEL YAKÎN

Bu âlem nasıl var olmuştur?
Gördüğümüz varlık ve kendi bedenlerimiz nasıl var ol-

muştur?
İnsan varoluşu ve var edeni nasıl anlayabilir?
Varoluşu ve var edeni anlamanın yolu, hissiyatı, metodu 

nedir?
Görünen bu âlem nasıl var olmuştur ve nereden var ol-

muştur ve işleyişi nasıldır?
İşte İlmel yakîn, Aynel yakîn ve Hakkel yakîn; varoluşu ve 

var edeni anlamaya kapılar açar.
İlm el yakîn-İlmel yakîn: 
Tekâsür Sûresi 5-6: “Kellâ lev talemûne ilmel yakîn, le te-

revunnel cahîm.”

Kellâ : Hayır, asla, katiyen, hiçbir zaman, bilakis, 
Lev talemûne : Keşke, eğer, ise, olursa, siz bilseydiniz,
İlme el yakîni : İlmel yakîn, kesin bilgi, kesin delilleriyle bilme,
Le terevunne : Elbette, görmek için, göreceksiniz, 

anlayacaksınız, 
El cahîme : Kendini farklı gören, azmışlık, ego, cehaletin 

benlik hâli, 

Meâli: “Eğer hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz, elbette 
cehaletin o benlik hallerini anlayıp tanırsınız.”

Ayn el yakîn- Aynel yakîn.
Tekâsür Sûresi 7: “Summe le terevunnehâ aynel yakîn.” 

Summe : Daha sonra, ardından, sonra, 



79

Le terevunne hâ : Elbette, görmek için, göreceksiniz, 
anlayacaksınız, O’nu, 

Ayne el yakîn : Aynel yakîn, göz, aynılık derecesinde, kesin, 
kati, 

Meâli: “Ardından O’nu aynel yakîn görüp anlayacaksınız.” 
Hakk el yakîn- Hakkel yakîn
Vâkıa Sûresi 95: “İnne hâzâ le huve hakkul yakîn.” 

İnne hâzâ le huve : Muhakkak ki bu elbette o, bu,
Hakku el yakîni : Kesin olarak gerçektir, hakikat, 

Meâli: “Muhakkak ki kesin olan o gerçek elbette budur.” 
İlmel Yakîn: 
Tüm kâinat kitâbı Allah’ın ilminin yazılı olduğu sayfalardır. 
Hakikatler kâinat kitâbında satır satır yazılıdır.
Her varlık, ilmin sonsuz sayfalarıdır.
Varoluşu ve var edeni anlamak, ancak ve ancak varlık 

kitâbındaki ilmi okumakla, anlamakla mümkündür.
İlim Allah’ın alîm sıfatının tecellileridir ve tüm varlık bu 

ilimle açığa çıkar, varlık sayfalarında hep o ilim yazılıdır.
Kişinin Hakkı kesin delilleriyle bilmesi, kâinattaki Mate-

matiksel sistemi, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik işleyişi idrak et-
mesiyle mümkündür.

Varoluşu ve her an devam etmekte olan yeni doğuşları ve 
işleyişi anlamak, varlıktaki ilmi işaretleri okumaktan geçer.

İşte İlmel yakîn; kâinatta her an olmakta olan tecellileri 
idrak etme boyutudur. 

Varlığın beşeri sistemi olan, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik 
işleyişi okumak, anlamak İlmel yakîn boyutudur.

Varlıktaki Fiziksel işleyişi, Fizikten çıkan Kimyasal işle-
yişi, Kimyadan çıkan Biyolojik işleyişi, Biyolojiden çıkan be-
denleri, ilimsel boyutta incelemek “İlmel yakîn” boyutudur.



80

Her varlıktaki işleyişin ilimsel boyutu o varlığın varolu-
şunu bizlere gösterir.

Misal; gözün varoluşu ve gözün görmesi ilimsel bir işle-
yiş iledir. 

Aynel Yakîn: 
Ayn kelimesi; bakış, göz, zat, benzer, seyretmek, aynısı, 

tıpkısı, kendisi gibi birçok anlamlara gelir. 
Kişi, her varlıkta Hakk’a ait olan aynılıkları müşahede etti-

ğinde yâni şâhit olduğunda yâni gördüğünde bu makamı anlar. 
Varlık farklı farklı görünse de, her varlığı tutan aynılık 

boyutu vardır. 
Yâni şöyle örnek verirsek, elektrik lambada da, fırında da, 

buzdolabında da aynıdır. 
İşte her varlıkta olan rûh aynıyla Hakk’a aittir.
Rûhtan açığa çıkan fiil ve sıfatlar tüm varlıkta aynıyla 

Hakk’a aittir.
Tüm bedenleri tutan Hakk aynıyle Hakk’tır.
Hangi varlığa bakarsak bakalım, her varlıkta aynılık de-

receleri vardır, her varlığın içindeki işleyiş, sıfatlar birbirinin 
aynısıdır tüm varlığı tutan Zât aynıdır. 

Hallacı Mansur bu zevkle “Enel Hakk” dedi. 
Aynîyle bu kâinat “Zatı Mutlak” olanı gösterir.
Ayn makamında talebe rûh sırrına vâkıf olur, bilir ki ken-

dindeki ve varlıktaki rûh aynıyla Hakk’tır.
Hakkel Yakîn:
Hakkel yakîn rûh, nûr boyutudur.
Yâni damlanın deryadan, deryanın damladan ayrı olma-

dığı boyuttur. 
Muhammed makamıdır. 
Halk makamıdır.



81

“Allah ile Muhammed’i gördüm bir vücûd” sırrı bu ma-
kama işarettir.

Talebe, Hakk Halk sırrına vâkıf olur. 
İşte bu kâinat halkiyet sırrıdır ve Hakk ile kâimdir
Hakkel yakîn, Halk ve Hakk birbirinden ayrı değildir. 
Halkiyette Hakk vardır. 
Hakk halkiyeti kuşatır.
İşte kesin olan gerçek Halk Hakk yakınlığıdır, aynılığıdır.
Bir göz doktorunu düşünelim:
Doktorun gözü anlamak için, gözü hücre hücre incelemesi 

“İlmel yakîn” boyutudur.
Gözün görme sırrına ve tüm gözlerin aynıyla birbirine ben-

zemesi “Aynel yakîn” boyutudur.
Gözü oraya takan kimdir, o gözden görme tecellisi kime 

aittir? Hakikatine ulaşması “Hakkel yakîn” boyutudur.
İşte kişinin bedeninin işlevini ilmî olarak incelemesi, be-

denindeki işleyişe ve sıfatlara ve bedenini tutan kuvveye, ilmi 
olarak şâhit olması, “İlmel yakîn” boyutudur.

Tüm bedenlerin geldiği ve tüm bedenleri ayakta tutan rûh 
boyutu “Aynel yakîn” boyutudur. 

Allah âyetinde; “Nefahtu fîhi min rûhî-rûhumdan üfledim”der.
Görünen bu âlemi anlamanın yolu “İlmel yakîn” yoludur.
Varlığın birbiriyle aynılık derecesinde yakınlığı ve aynı 

kaynaktan gelişini hissetmenin yolu da “Aynel yakîn” hissidir.
Tüm varlığı tutan Hakk boyutu da “Hakkel yakîn” zevkidir. 
İşte İlmel Yakîn; tecelliler boyutu olup, bu boyut, varlığın 

varoluşunun ve işleyişinin boyutudur.
Varlığın varoluşu ve işleyişi fiziksel, kimyasal, biyolojik iş-

leyişle mümkündür. 
İşte bunları anlamak “İlmel yakîn” boyutudur.
Aynel yakîn ise; rûh boyutudur.



82

Tüm varlığın geldiği kaynak rûh boyutu olup, tüm varlık-
taki rûh Hakk’ın rûhudur. 

Onun için âyette “Nefahtu fîhi min rûhî-rûhumdan üfledim”der.
İşte tüm varlıkta olan can, aynıyla aynı candır.
“Hakkel Yakîn” boyutu ise; nûr boyutudur.
Rûh boyutunun geldiği âlem, nûr boyutudur.
Nûr Sûresi 35. âyette geçen; “Nûr alâ nûr-nûr üzere nûr, 

Allah yerlerin ve göklerin nûrudur” bu hakikate işaret eder.
Her varlıktaki nûr Hakk’tır
Cümle varlıktaki nûr Hakk’tır
Her varlıktaki nûr ile cümle varlıktaki nûr tek nûrdur ve 

Hakk’tır.
Her varlıktaki damla nûra Muhammed boyutu denir.
Cümle varlığı tutan tek nûra Allah denir.
“Kendi nûrumdan seni, senin nûrundan âlemi yarattım” 

hakikati, cümle âlemin nûrdan süzülüp geldiğine işaret eder.
Her varlıktaki nûr, Muhammed nûrudur, Muhammed ma-

kamıdır 
“Allah ile Muhammedî gördüm bir vücûd” sırrı buna işarettir.
Kim ki bu makamın zevkine ulaşırsa o kişi Muhammedî 

şuur üzere yaşar.
İnşAllah bu hakikatleri aşkla, sadâkatla, samimiyetle id-

rak etmeye, zevk etmeye çalışırız.
Muhammedî şuura ulaşmak, ilimle hareket etmekle müm-

kündür.
İlim inceliğini çok iyi kavramalıyız.
Kitaplardan aktarılan yazıları, bilgileri ve dilden dökülen 

sözcükleri, ilim zannettik, bilim zannettik. 
Oysa, İlim- Bilim- Bilgi arasında ince ayrıntılar vardı, ama 

biz hepsini aynı zannettik. 
Peki, neydi bu ince ayrıntılar?



83

Neydi İlim?
Neydi Bilim?
Neydi Fen?
Neydi Bilgi?
Neydi Sosyal Bilim?
Bilgiler, sözcükler ilim miydi?
Kitaplarda yazılı olanlar bilim miydi?
Oysa ilim; varlığın özünde yazılı olan, varlığın varoluş sis-

temidir.
Fen; ilmin kolları olan, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji-

nin ortak adıdır.
Bilim; açığa çıkan varlık boyutunda, yapılan keşiflerdir, 

okumalardır.
Fen okumalarına “Bilim” denir. 
Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutunun incelenmesi, 

“Bilim” boyutudur. 
Bilgi ise; yapılan incelemelerin söze dökülmesidir.
Yapılan tespitlerin, doğru ya da yanlış olarak anlatılması, 

yazılara dökülmesidir.
Sosyal bilim ise; varlığın varoluşu ve topluluk oluştur-

ması ve bir varlığın diğer varlıkla olan, toplumsal yaşantıda 
bağları, ilişkileri, davranışları idi, doğadaki varlığın birbirine 
olan muhtaçlığı idi. 

Şimdi teker teker açmaya çalışalım. 
İlim; varlığın kendinde olan, varoluş sisteminin satır satır 

yazılı olan ilâhi yazılımın işaretleridir.
Bu yazılım boyutuna; “Levh-i Mâhfuz” denir. 
Burûc Sûresi 22: “Fî levhın mahfûz.”
Meâli: “Tüm hakikatler, varlık sayfalarının içinde muhâ-

faza edilmiştir.”



84

Levha; sayfa, yazılı olan, levha, üzerinde ilmin yazılı ol-
duğu levhalar.

Mahfûz; muhâfaza edilen, saklanan, korunan, içindeki ta-
şıdığı değeri hiç eksiltmeden ya da arttırmadan koruyan, ko-
ruyup aktaran,

Varlıkta yazılı olan ilim, varlığın geldiği boyut olan “Levh-i 
Mâhfuz da” gizlidir.

Varlık var olmaya başlayınca, Fizik, Kimya, Biyoloji, Mate-
matik olarak tecelli eder.

Fizik, Kimya, Biyoloji, Matematik, o ilmin boyutlarıdır.
Varlığın; Matematik boyutu, Fizik boyutu, Kimya boyutu, 

Biyoloji boyutu vardır.
Varlık bu boyutlarla var olur, şekillenir.
İşte bu varoluşun varlıktaki yazılı boyutu ilimdir. 
Kitaplarda yazılan bilgilere, dil ile aktarılan sözlere ilim 

denilemez.
İlim aranacaksa, kesinlikle varlığın özüne bakılmalıdır. 
Evrenin ve her bir varlığın varoluşunu anlamak için ilim 

şarttır. 
Çünkü Evren ve her bir varlık, ilimsel bir yazılımın tecel-

lisidir. 
Varoluş için ilim şarttır, varoluşunu anlamak için de o 

ilimle buluşmak şarttır. 
Bunu çok iyi bilen Hazreti Muhammed, düzenlediği ezanda, 

günde 20 defa “Eşhedü” kelimesini duyurarak, insanlara şâhit 
olmalarının yolunun ilim olduğuna işaret etmiştir.

İlim kişiyi şâhit olmaya götürür.
Şâhit olmak, varlığın özünde olan işaretlerle mümkündür, 

bu işaretlere âyetler denir.
Kur’ân’da buna çok güzel vurgu vardır.
İsrâ Sûresi 36: “Ve lâ takfu mâ leyse leke bihî ilm.”



85

Meâli: “Bir ilim ifade etmeyen şeylerin ardına düşmeyin.”
İlim şâhit olmaya götürür.
Şâhit olmak, ispata götürür, eminliğe götürür.
Çünkü kişi gördüğü şeyi inkâr edemez.
Şâhit olmak, görüşmektir, buluşmaktır, anlamaktır, içyü-

zünü görerek hakikate erişmektir. 
Onun için Kur’ân, ilim üzere olmayı tavsiye eder.
Hacc Sûresi 3: “Ve min el nâsi men yucadilu fî Allâh bi gayrı 

ilmin ve yettebiu kulle şeytan merid.”
Meâli: “İlme dayanmadan, Allah hakkında konuşan kim-

seler, şeytani hallere kapılır giderler.”
Bilim ise; her bir varlığın varoluşunun temel kaynağı olan 

ilmi takip ederek, varlığın kendinde olan işaretleri anlamak 
için, önce gözlemleyerek, daha sonra deneyler yaparak, ilmi 
anlamaya çalışmaktır, o ilimden tespitler çıkarmaktır. 

Bir örnek vermek gerekirse:
Bir meyve düşünelim, kayısı ya da şeftali ya da incir olsun.
Her bir meyvenin kendinde; Matematik, Fizik, Kimya, Bi-

yolojik boyut vardır, işte bu ilimdir.
Şimdi o meyvenin kimyasal boyutunu inceleyelim:
Laboratuvarda, meyvenin içindeki, kimyasal boyut olan; 

sodyum, potasyum, kalsiyum, glikoz, gibi oranları ortaya çı-
karmak bilimdir.

Bilimin dayandığı tek kaynak ilim boyutudur. 
Şimdi bilime dayalı olarak, yaptığımız tespitleri, söze dö-

kelim, kağıda yazalım.
İşte söze dökülen sözler, kağıda yazdığımız yazılar bilgidir.
Bilgide hatalar olabilir, çünkü yaptığımız tespitler, tam ol-

mayabilir.
İlim ve bilimde hata yoktur, bizim onu okumamızda ha-

talar olabilir.



86

Fakat yapılan bu hatalar da bile, bilimin daha çok geliş-
mesine sebep olur.

Çünkü kişi yaptığı hatayı fark ederse, döner tekrar tek-
rar inceleme yapar.

Bu incelemeler kişiye daha derin baktırır.
Edison, ampulu icat etme yolunda, yüzlerce defa deney yaptı. 
Ona sordular: “999 kez hata yapmanıza rağmen, bininci 

deneyi yapacak gücü nereden buldunuz?”
Edison şu cevabı verdi: “Ampulün icadı bin aşamalı bir sü-

reçti. Hata gibi görünen ilk 999 aşama, bininci ve son aşamaya 
götüren öğrenmelerle doluydu.”

Bilimsel tespitlerde eksikler çoktur, ama her bir eksik gibi 
görünen parça bütüne götüren bir yoldur.

Varlığın dış yüzü ve içyüzü olarak iki boyutu vardır.
Ayrıca içyüzünün sonsuz boyutu vardır.
İşte kişi, varlığın varoluşuna ve varlıktaki sırlara merak 

duyduğunda, sorular sorduğunda, sorduğu soruların ceva-
bını bulacağı yer, varlığın kendidir, varlıktaki ilim boyutudur. 

İlim tektir, varlığın özündeki yazılımdır.
Bilim ise, ilmin kollarıdır, Matematik, Fizik, Kimya, Biyo-

loji gibi.
Bunların her birinin, birbirlerine bağlı olan farklı farklı 

kolları vardır. 
İşte:
İlim; varlığın varoluşuna etki eden ve varlığın kendinde 

yazılı olan ulvî boyuttur.
Bilim; ilmin araştırılmasıdır, yâni varlığın Matematiksel, 

Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik boyutunun incelenmesidir, keşfidir.
Fen; varlığın, Matematiksel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik 

boyutunun ortak adıdır.
Fen Fakülteleri, bu dalları incelemek üzere kurulmuştur.



87

Kur’ân’da Rahmân Sûresi 48. âyette “Fen-Efnan” kelimesi 
geçer.

Rahmân Sûresi 48: “Zevâtâ efnân.”
Zevâtâ; Zâtlar, kişiler, sahipler 
Efnan; Fen, ilim, dallar, fidan, şube, çeşit, tüm varlık 
Rahmân Sûresi 48: “Zevâtâ efnân.” 
Meâli: “Fen bilimi varlığın Zâtını anlamaya götürür.”
Bilgi; ilim araştırılırken yapılan tespitlerin doğru veya yan-

lış kâğıtlara dökülmesi, dil ile anlatılmasıdır.
Sosyal bilim ise; her bir varlığın diğer varlıkla olan ya-

şam ilişkileridir. 
Mesela; Arıların çiçeklerle olan ilişkisi, koyunların yeşil-

liklerle olan ilişkisi.
İnsanların, tüm varlıkla, tüm doğa ile tüm evren ile olan 

ilişkisi ve bağları, hep sosyal bilimdir.
Sosyal alanda olan her bir varlığın içsel özellikleri, doğa 

ile ilişkisi, uyum dereceleri hep sosyal bilimdir.
İnsanın varoluşu; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji bili-

minin tecellileri iledir. 
İnsanın yaşamı ise, Sosyal bilime bağlıdır.
İnsanın su ile hava ile toprak ile ateş ile olan bağları sos-

yal yaşantıda şarttır.
Mesela, insanın soluduğu havadaki oksijen ağaçların he-

diyesidir.
İnsan ağaçlara iyi bakmalıdır, onlara zarar vermemelidir.
Eğer insan onlara zarar verirse kendine zarar verir.
Bu durum, su için de, hava için de, toprak için de geçerlidir.
Sosyal yaşantıda bir denge vardır, insan varlığın sosyal ya-

şantı boyutunu iyi okumalı ve dengeyi bozmamalıdır.
İnsanın doğaya zararı, bitkilere, hayvanlara zararı kendi 

geleceğine zarardır. 



88

İşte Sosyal bilim, insanın doğa ile olan ilişkisidir, bu iliş-
kiyi insan iyi anlamalıdır.

İnsan kendi içinde rahmâni boyutu da, şeytani boyutu da 
taşır.

Şeytani boyutu açığa çıkaran şeytanlaşır.
Rahmâni boyutu açığa çıkaran insanlaşır. 
İşte İlmel yakîn, Aynel yakîn ve Hakkel yakîn boyutları Al-

lah’a şâhitlik konusundaki makamlardır. 
Varlığın kendisi ve insanın kendi öz bedeni ilmi bir kitâbdır. 
Bu ilmi kitâb kişinin asla vazgeçmeyeceği kitâb olmalıdır.
Bu kitâbın içi sonsuz sırları barındırmaktadır.
Bu kitâbın içine giren içsel yolculuk yapacaktır.



89

İÇSEL YOLCULUK NEDİR

İçsel yolculuk kişinin kendi bedenini tanıma yolculuğudur.
Kendi bedeninin işleyişini, niteliklerini tanıma yolculuğudur.
İnsanın kendini fethetmesi, en büyük fetihtir.
İçsel yolculuk nedir?
Kendi vücûd şehrimize olan, içsel yolculuk nasıl yapılır?
Enfüs yolculuğu nedir?
İnisiye olmak yâni kendi vücûd şehrine sülûk etmek nedir?
İçsel yolculuk yâni “enfüs- ins- inisiye- nefs- nüfus” ara-

yışı nedir?
Kişinin kendi vücûd âlemine yaptığı yolculuk nedir? 
Enfüsten âfaka, âfaktan enfüse akış nedir?
Her şey bir tohumdan açığa çıktı, kâinat ağacında göründü.
Her şey bir tohumdan akıp geldi, bir tohuma akıp gidiyor.
Enfüsten âfaka yürüdü âlem, âfaktan enfüse yürüyor âlem.
Tohumda ne varsa, zamanı geldikçe açığa çıkıyor, açığa çı-

kan ağaç, çevresinde olan her şeyi kaydedip yeni bir tohuma 
dönüşüyor.

Kâinat ağacının tohumu insandır. 
Kâinat ağacı her şeyi derledi topladı, insana aktardı.
Cümle âlemde ne varsa insanda vardır.
Cümle âlemin sırrı, insanın kendi vücûd şehrinde vardır.
Kişinin vücûdu, kâinatın A’dan Z’ye fihristidir. 
Tüm soruların cevabı insan vücûdundadır.
Kişi, kendi vücûdunun iç âlemine, idrâki bir adım attığında, 

kendi seyr-ü sülûk yolculuğu başlamıştır.



90

Onun için Yûnus Emre:
“Mânâ evine daldık
Vücûd seyrini kıldık
İki cihan seyrini
Cümle vücûdda bulduk” demiştir. 
Kendini ve varoluşu merak eden kimseler, bazı soruların 

cevaplarını ararlar.
İçsel yolculuk kişinin kendini bilme yolculuğudur.
İnsan sorgulayan, cevaplar arayan bir varlıktır.
Yeryüzünde sadece insan, kendini tanımak için sorular so-

rar, cevaplar arar.
Kâinat nasıl var oldu? 
Ben kimim?
Ben nasıl var oldum?
Benim vücûdum nasıl oluştu?
Beni var eden kim?
Nereden geldik, nereye gidiyoruz?
Bir yaratıcı var mı?
Görünen bu âlemin sırları nedir?
Aslımız, kaynağımız nedir?
Doğuş, ölüm, yaşam, yaşlanma nedir?
Ölünce ne oluyor, nereye gidiyoruz?
Görünen âlemin görünmeyen boyutu nasıl anlaşılır?
Bütün her şey akıp gelen bir ışıktan mı var oldu?
Tekrar var olacak mıyız?
Bunlar gibi onlarca sorunun cevabını arayan kimseler, yeri 

gelir cemaat cemaat dolaşır, yeri gelir farklı inançları dolaşır, 
yeri gelir felsefe ile ilgilenenleri bulur.

Ve gün gelir, bu soruların cevaplarını arayan samimi kim-
selerle karşılaşır ve onlar, soruların cevaplarının kişinin kendi 
vücûd şehrinde olduğunu söylerler.



91

Zaten bu soruların cevaplarını arayan kimseler, öncelikle 
kendi vücûd varlıklarını “Ben kimim?” diye sorgularlar.

İşte içsel yolculuk dediğimiz, varoluşun hakikatinin ne ol-
duğunun merakından doğan bir arayışla, kendiyle tanış olma 
yolculuğudur.

Kişi bilmeli ki, aradığı cevaplar kendi vücûd şehrinde vardır. 
Varlığın varoluşunun tüm sırları, kişinin kendi vücûd şeh-

rinde vardır.
Her kişinin; bir ten şehri, bir de can şehri vardır.
Her ikisine birden vücûd şehri diyoruz.
Ten şehrinde varlığın varoluş sırları, can şehrinde ise var 

edicinin sırları vardır.
Hazreti Muhammed’in mirâcının, vücûdlu boyutu ve vü-

cûdsuz boyutu dediğimiz, ten şehrini ve cân şehrini tanıma-
nın idraki yolculuğudur. 

İşte içsel yolculuk dediğimiz şey, kişinin kendi vücûd şeh-
rinde yolculuk yapmasıdır.

Bu yolculuk kişinin kendi vücûd şehrine adım atmasıyla 
başlar.

Kişi, âlemde ne varsa, kendi vücûd şehrinde görecektir.
Kâinatın ilk varoluşunun başlangıcından bu yana ne kadar 

zaman geçmişse, her bir zamanda ne oluşmuşsa, bu oluşum na-
sıl bir gelişim göstermişse, hepsi kişinin ten şehrinde gizlidir.

Yâni kişinin vücûdu, tüm zamanların zamanı, tüm mekân-
ların mekânıdır.

Bütün geçmiş yaşam, olaylar, sırlar, kişinin ten şehrinde 
satır satır yazılıdır. 

Kişinin vücûdu, anların anını taşır, tüm zamanları taşır. 
Kişinin vücûdu; tüm zamanları ve tüm mekânları, an bo-

yutunda toplamıştır. 
İnsan “Ahseni Takvîm” üzere yaratılmıştır.
Tin Sûresi 4: “Lekad halaknel insâne fî ahseni takvîm.”



92

Yâni insan vücûdunda, varoluşun tüm sırları ve var edene 
ait tüm makamlar vardır. 

İnsan vücûdu varoluşun tüm sırlarını taşır.
Kişi kendi enfüs yolculuğuna başladığında, dışarı doğru 

değil, içeri doğru bir yolculuğa başlamıştır.
Bu yolculukta dışarı diye bir şey yoktur, dışarısı da içe-

ridedir.
Gördüğü her şey kişinin kendisidir, kendisindedir. 
Kâf Sûresi 42: “İşte o zaman, enfüsten âfaka olan çıkışı 

anlarsınız.” 
Enfüs, Nefs, Nefes, Nüfûs, İns, İnsan, İnisiye, kişinin öz vü-

cûdunda farklı makamların adlarıdır.
Enfüs; kişinin kendi vücûdudur, içsel âlemidir, rûh boyu-

tudur, vücûdun Zâtının tecelli ettiği yerdir. 
Nefs; kişinin teniyle canıyla olan bütünlüğüdür, rûhun ten 

elbisesi giymiş boyutudur, kişinin öz varlığıdır.
Nefes; vücûdun sahibinin kendini gösterdiği, işaret ettiği 

boyuttur, zahire çıkışın sırrıdır. 
Nüfûs; vücûdun sahibinin boyutudur, kişideki Hakk kim-

liğidir, Zât kimliğidir.
İns; kişinin vücûdunu ve cümle vücûdları tutan rûh bo-

yutudur.
İnsan; rûhun şeriâtıdır, rûhun kendisidir, kişinin şuur bo-

yutudur, kişinin mânâ boyutudur, kişinin öz değeridir.
Nas; kişideki değerlerdir, tüm bedeninin nitelikleridir.
İnisiye; kişinin kendi vücûd şehrine olan yolculuğudur.
Kişinin bedeni, tüm ilâhi sırları barındıran canlı bir kitaptır.
Her varlık, ilâhi sırları barındıran canlı bir kitaptır.
Kişi, kâinatın sırlarına ulaşmak istiyorsa, kendi vücûdunu 

iyi okumalıdır.



93

Kendini anlamak isteyen kişi; kesinlikle dünyaya esir ol-
maktan kurtulmalı ve inanç adına öğrendiği tüm bildiklerini, 
tüm ayrımcılıkları, bırakmalıdır. 

İşte içsel yolculuk:
Kişinin kendi bedenine dönme yolculuğudur.
Kişinin kendini keşfetme yolculuğudur.
Kişinin kendi aslıyla buluşma yolculuğudur.
Geçmiş ve gelecek ile ilgili tüm sırları kendi vücûd evinde 

bulma yolculuğudur. 
Kendi vücûd evinde tüm ilâhi sırlara ulaşma yolculuğudur. 
Rûh boyutuna ve ten boyutuna ait olan tüm sırları görme 

durumudur.
İçsel yolculuk; kişinin kendi vücûd şehrine, ten kapısın-

dan girmekle başlayan ilâhi yolculuğun adıdır.
İçsel yolculukta kişi; geçmiş yaşantılara ait olan tüm işa-

retlerle, bilgilerle, olmuş olanlarla karşılaşır. 
İlk ortaya çıkan ışıktan süzülüp gelen bedenlere dönüşen 

yapıları bir bir okur. 
Ten boyutunun ve rûh boyutunun sırlarına nazar eder. 
Gelecekte kâinat ağacından neler tecelli edecek bunları görür.
Bir çiftçinin tohumdan ne zaman ne çıkacağını bildiği gibi, 

içsel yolculuk yapan kişi de, geçmişte olanları ve gelecekte ola-
cak olanları görür.

Kur’ân, insanın bedeninin bir kitap olduğunu bildirir.
Bu kitâbın okunması gerektiğini bildirir.
İsrâ Sûresi 14: “Ikra kitâbek kefâ bi nefsikel yevme aleyke 

hasîbâ.”
Meâli: “Oku, kendini tanımak için kendi vücûd kitâbın sana 

yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama içinde ol.” 
İşte âyette belirtildiği gibi, insan kendine dönmeli, içsel yol-

culuğa başlamalı ve kendi yaratılışını anlamaya çalışmalıdır. 



94

Kıyâme Sûresi:
14- Doğrusu insan kendini tanıyabilecek bir yetenektedir. 
15- Velev ki o mazeretlerini bıraksın. 
16- Dilini tutsun, o hakikatleri sabırla dinlesin, konuşmak 

için acele etmesin.
14. âyette, insanın kendini bilecek bir yetenekte olduğu 

belirtilir.
14. âyette ve 15. âyette; “O mazeretlerini bıraksın, dilini 

tutsun, o hakikatleri sabırla dinlesin, konuşmak için acele et-
mesin” diye öğüt verilir.

İnsan öncelikle mazeretlere sığınmayı terk etmelidir.
Kişi kendini bilmek, varoluşu, var edeni anlamak istiyorsa;
Dünya çıkarı kavgasını terk etmelidir
Egonun kibirsel alanından kurtulmalıdır.
Çektiği acılarla oyalanmamalıdır.
Her şeyin hikmetini aramalıdır.
Ona yapılan hataları ya da onun başkasına yaptığı hata-

lara kapılıp kendini oyalamamalıdır.
Mal-mülk, makam, şan-şöhret gibi dünyalık makamlarla 

oyalanmaması gerekir.
Aileden öğrendiği inanç bilgilerine sığınıp, benim inancım 

doğru başkasının doğru değil gafletine düşmemelidir.
Doktor olayım, mühendis olayım, çiftçi olayım, esnaf ola-

yım para kazanayım derdine düşmemeli.
Bu meslekleri para için yapmamalıdır.
Öncelikle ilim öğreneyim çevreme faydalı olayım derdine 

düşmelidir.
Menfaat, çıkar derdi “kendini bilme” yolunda en büyük 

engelidir.
Ve devamla;
Kendi bildiklerini konuşma derdinde olmamalıdır.



95

İddia, tartışma içine girmemelidir.
Dilini tutmalı, sabırla dinlemelidir.
En önemlisi, varlıktan gelen seslenişi duymalıdır. 
Kendi bedeninden gelen ilâhi seslenişi duymalıdır.
Hakikate ulaşmak için tefekkür içinde olmalıdır.
İnsan kendini bilecek kabiliyette yaratılmıştır.
Kişiye; akıl etme, fikir üretme, düşünme, analiz etme, hakk 

ile batılı ayırt edecek kabiliyet, neyi yapıp neyi yapmayacağı 
konusunda tercih etme, kabiliyetleri verilmiştir.

Kişinin kendini bilme yolunda okuyacağı ilk kitap, kendi 
vücûd kitâbıdır.

Aradığı tüm soruların cevabı kendi vücûd kitâbında sa-
tır satır yazılıdır. 

Kendini bilen kişi, varlığı da bilir.
Ve bilir ki tüm varlık birbirine ortak bağlarla bağlıdır.
Kişinin kendini okuması ancak kendine dönmesiyle müm-

kündür.
İçsel yolculuğa engel olan duygu ve düşünceler, öncelikle 

iyi tespit edilmelidir.
İnsanı Allah’ı anlamaktan uzaklaştıran her türlü duygu ve 

düşünce, akıldan temizlenmelidir.
İnsan kendinde olan öfke, hiddet, kavga duygularını göz-

den geçirmeli ve bunlardan kurtulmalıdır.
İnsandaki öfke, kin, nefret zalimleşmenin ilk adımıdır.
İnsanı zalimliğe sürükleyen her duygu, onun içsel yolcu-

luğuna engeldir.
Bu engeller yıkılmalıdır. 
Öfkesini, kinini bastırmalıdır.
İnsanı yakıp bitiren; öfke, kin, nefret ateşidir.
O ateş cehennem ateşidir.
Ateştir o, bedenleri yakıp bitiren ateştir.



96

Ateştir o, gönülleri yakan, kâlbleri kıran.
Kin ve nefret ateşi, mutluluğu, huzuru bitiren bir ateştir. 
Gel kardeşim, öfkeni bastır, yut, seni esir almasına izin 

verme.
Öfkeni, kinini, nefretini bastırmayı ancak ve ancak vücû-

dun sahibine teslim olarak başarabilirsin.
Kendini Allah’a infak ederek başarabilirsin.
Öfkeni yut kardeşim.
Nefretini bastır kardeşim.
İçinde zulme kapı açacak o duyguya izin verme.
Affet geç kardeşim.
Arana mesafe koy.
Aklını nefretle, öfkeyle meşgul etme.
Aklını, gönlünü, seni yaratan Allah’la meşgul et.
O’nu anlamaya çalış, O’na tevekkül et.
Benim dediğin bedeninin asıl sahibinin Allah olduğunu 

bil, O’na infak et.
Âyette ne güzel belirtilmiş.
Âl-i İmrân Sûresi 134: “Vel kâzımînel gayza-Öfkeni-ki-

nini bastır.”
Âl-i İmrân Sûresi 134: “Ellezîne yunfikûne fîs serrâi ved 

darrâi vel kâzımînel gayza vel âfîne anin nâs vallâhu yuhib-
bul muhsinîn.” 

Ellezîne yunfikûne : Onlar, infak, varlığın sahibini bilip teslim 
eden,

Fî el serrâi : Büyük konak, vücûd varlığı, bolluk içinde, 
genişlik, rahat, 

Ve el darrâi : Sıkıntı, güçlük, müşkil, darlık,
Ve el kazımine : Bastıran, tutan, yutanlar, 
El gayza : Öfke, kin, nefret, 
Ve el âfîne an el nas : Affedenler, afedici olan, insanlar,



97

Ve Allah yuhib : Allah, sevgi, aşk, 
El muhsinîn : İyi çalışmalarda olan, içten samimi olan, 

özüyle bağlı olan,

Meâli: “Vücûdunu Allah’a infak eden o kimseler; sıkıntılı 
ya da rahat zamanlarında başlarına gelen olaylar karşısında 
oluşan, kinlerini- öfkelerini bastırırlar ve affeden insanlar-
dan olurlar. Tüm özüyle hakikatlere bağlı olanlarda Allah sev-
gisi vardır.” 

Sıkıntıda da rahatlıkta da Allah’a sığınmak nedir bilinmelidir.
Âyette belirtildiği gibi, tüm özüyle Allah’a bağlı olanlar Al-

lah sevgisine erişmişlerdir.
İşte onlar her ne halde olursa olsun, oluşacak olan öfkele-

rini, kinlerini, bastırırlar.
Allah sevgisi, öfkenin bastırılmasına yardımcı olur.
Öfke, kin ve nefret duygusu insanın içinde, insanı esir alan 

bir duygudur.
Cehennemin ateşi; kin ve nefret, düşünce ve duygularıyla 

ateşlenir.
Şeytanın doğuş yeri; kin, nefret, düşmanlık gibi duygulardır.
Şeytan diye ayrı bir varlık yoktur.
Şeytan, kin, nefret, düşmanlık duygularını giyen insan-

dan başkası değildir.
Kibir bu duyguları besleyen bir zehirdir.
Kin ve nefret duygusu, insanın içinde yanan bir ateştir.
Kin ve nefret, düşmanlık duygularını getirir.
İçinde kin ve nefret olan kişi:
Allah idrakinden uzaktır. 
Allah’ı anlamaktan uzaktır.
Onun inancı sadece kuru bir inançtan başka bir şey değildir.
İnsan olmaktan uzaktır.
İçinde kin ve nefret duygusu olan kişide, Allah sevgisi yoktur.



98

Kin ve nefret, duygusu nereden gelir?
Çocuk doğduğunda, asla içinde kin ve nefret duygusu ve 

düşüncesi yoktur.
Aile ve toplum, çocuğun aklına, başka birine karşı ya da 

başka topluluklara karşı, ayrımcılık, öteleyici, hor görücü, 
yargılayıcı bilgiler ekerek, kin ve nefret duygularının oluş-
masına yol açar.

Bilhassa bu inanç alanında çok görülür.
Kişi, inanç bakımından, kendi gibi inanmayan kişileri, top-

lulukları, cehennemlik görecek kadar, onları ateşte yakacak 
kadar, içinde öfke ve kin taşır.

Kin ve nefret duyguları ve bu duyguların söyleme dökül-
mesi; insanları inanç boyutunda, ırk boyutunda, millet boyu-
tunda ayrımcılığa sürükler. 

Bu ayrımcılık, insanları ya da toplulukları, aşağılamaya, 
hor bakmaya, düşmanca davranmaya kapılar açar. 

Bu ayrımcılık en çok inanç ve millet alanında kendini gös-
terir.

İnanç alanındaki ayrımcılık, kendi gibi inanmayan kimseleri, 
kâfir görmeye, zındık görmeye, cehennemlik görmeye yol açar.

Millet alanındaki ayrımcılık ise, maalesef, başka milletleri 
aşağılamaya, kötülemeye yol açar.

İkinci Dünya savaşında, başka inançtan diye, 6 milyon Mu-
sevi, çoluk çocuk demeden gazlı odalarda yakıldı.

Küçücük çocuklar canlı canlı yakıldılar.
Hâlâ bunlar yaşadığımız dünyada bir şekilde olmaktadır.
İnsan yazarken bile tüyleri diken diken oluyor.
Bu nasıl bir öfkedir, nefrettir, kindir. 
İşte, kin ve nefret duygusu, Dünyanın başına bela olan 

duygu ve düşüncelerdir. 
Aslında, Kur’ân incelendiğinde anlaşılıyor ki, içlerinde kin 

ve nefret taşıyan kimseler:



99

Allah idrakinden uzaktırlar.
Allah sevgisinden uzaktırlar.
Şefkatten, merhametten uzaktırlar.
Sevgiden saygıdan uzaktırlar.
Düşünceden tefekkürden uzaktırlar.
Tevhîd şuurundan uzaktırlar.
Şimdi bu konu ile ilgili, Kur’ân âyetlerini inceleyelim:
Mâide Sûresi 8: “Kin, nefret gibi sizi baştan çıkaracak hâl-

leri yok edin.”
Mâide Sûresi 64: “Onlar Bizi anlayamadıklarından dolayı, 

son vakitlerine kadar düşmanlık ve nefret içindeki o hallerinde 
kalırlar. Allah’ın içlerinizdeki söndürün dediği o savaşın ate-
şini her zaman yakarlar ve onlar yeryüzünde ikilik, bozgun-
culuk çıkaran halleriyle dolanırlar. İkilik, bozgunculuk çıka-
ranlarda Allah sevgisi yoktur.” 

Mâide Sûresi 91: “Adâvete vel bagdâe fîl hamri vel mey-
siri ve yasuddekum an zikrillâhi ve anis salâh fe hel entum 
muntehûn.”

Meâli: “Düşmanlık ve nefret, sizi Allah’ı anlamaktan ve 
anlatmaktan ve her an O’na bağlı olma şuurundan uzak tu-
tar. Artık siz o hallerden kaçınmaz mısınız?” 

Mâide Sûresinde görüldüğü gibi:
Kin ve nefret, insanı baştan çıkaran duygu ve düşüncelerdir. 
İkilik, bozgunculuk çıkaran duygu ve düşüncelerdir. 
İnsanın içinde devamlı yanan, cehennem ateşidir. 
Savaşın kıvılcımıdır.
Allah’ı anlamaktan uzaklaştıran duygu ve düşüncelerdir.
Salât boyutuna iletmeyen, duygu ve düşüncelerdir.
Mâide Sûresi 91. âyette: “Zikrillâhi ve anis salât fe hel en-

tum muntehûn” işaret edilen muhteşem hakikat; içinde kin 



100

ve nefret duygusu olanlar, Allah’ın zikrinden ve namaz boyu-
tundan uzaktırlar.

İçlerinde kin ve nefret olanlar, namaz kılsalar bile onların 
namazı boştur, yâni onlar “Salât-ı sahun”dadırlar.

Âl-i İmrân Sûresi 118: “Kad bedetil bagdâu min efvâhihim 
ve mâ tuhfî sudûruhum ekber.” 

Meâli: “Nefret, kin hâlinde olanlar ağızlarından çıkan söz-
lerle belli olurlar ve onlar daha fazlasını içlerinde saklarlar.” 

Âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi; nefret ve kin 
duygusu olanların ağzından çıkan sözler, hep ayrımcılık, hep 
hor görücü, hep öteleyici söylemler içerir. 

Nûr Sûresi 33: “Birliğin hakikatine ulaşamayanlar; tüm 
varlığın Allah’ın olduğunun erdemliliğine ulaşıncaya kadar 
bir temizlenme içinde olsunlar. Kendilerindeki gücün sahibini 
anlamış, ilâhi kelâma tâbi olmuş kimseleri bulsunlar. Bundan 
sonra onlar hakikatleri bilmek isterlerse, onlara hakikatlerin 
sözlerini sunun, hayırlar içinde olmasını tavsiye edin ve an-
ladığınız ölçüde Allah’ın değerlerini onlara verin ve sevgisiz-
lik etmeyin. Artık onlar hakikatlere bağlandıkça, yaşamı ve 
sûretlerin hakikatlerini anlamak istedikleri müddetçe, onları 
benliğe düşmekten koruyun. Kim bir sevgisizlik içinde olursa, 
artık muhakkak ki o; nefret, küçük görme gibi hallerinden 
dolayı gafur olan, rahîm olan Allah’ı anlamaktan uzaklaşır. “

Nûr Sûresi 33. âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi; 
kin ve nefret duyguları;

Allah’ı anlamaktan uzaklaştırır.
Küçük görme, hor görmeye kapı açar. 
Sevgisizlik içine sürükler.
Saff Sûresi 8-9:
8: “Onların konuştukları yalandır, kendi istedikleri o ya-

lanlar Allah’ın hakikatlerini anlamaya engel olan şeylerdir. Al-
lah hakikatlerini her an apaçık ortaya çıkarır. Eğer hakikatleri 



101

görmemezlikten gelenler nefret hallerinde olmasalardı, haki-
katleri anlarlardı.”

9: “Ki o Resûl; hakikatin yolunu göstermek ve bütün din-
lere karşı, dinin hakikatini anlatmak için ortaya çıktı. Eğer 
ortak koşanlar nefret hallerinde olmasalardı, din hakikatini 
anlarlardı.” 

Bu âyetlerde belirtildiği gibi:
İçlerinde kin ve nefret olanlar, başkalarını dinlemezler bile.
Onların düşüncelerine asla önem vermezler.
Kendileri gibi düşünmeyenlere karşı içlerinde gizli nef-

ret ve kin taşırlar.
Onların kendi inançları, hakikatleri anlamaya engeldir.
Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki:
Kin ve nefret insanı esir alan, şeytanlaştıran duygu ve dü-

şüncelerdir.
Kin ve nefret duygusu, aklın işletilmesine engel olur.
Düşünmeye, şâhit olmaya engel olur.
Şefkate, merhamete engel olur.
Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, içinde kin ve nefret 

duygusu olan kişi, kesinlikle Müslüman değildir.
İnsan öncelikle kin ve nefret gibi duygulardan arınmalıdır. 
Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, zulmün, zarar ver-

menin ana kaynağıdır.
Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu şeytanlığın ana 

kaynağıdır.
Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, kişinin Allah ile 

arasına koyduğu ateşten bir perdedir. 
İnsan makamına ulaşmanın önündeki engel, kin ve nefret 

duygusu ve düşüncesidir.
İnsan cân kulağıyla Kur’ân’ı duymalıdır.
Varlığın kendinden akan kelâmullahı duymalıdır. 



102

Bu ilâhi kelâma erişmek için; öfke, kin, nefret, kibir gibi 
duyguları yenmeliyiz.

Oluşan her türlü öfkemizi bastırmalıyız.
Hiç kimseye zulüm etmemeliyiz.
İnsan bilmelidir ki kâlb kırmak bile en büyük zülümdür.
Öfkeli kimseler kâlb kırarlar.
Öfkeleri, kine akan kişiler etraflarına ateş saçarlar. 
Allah’a teslimiyet içinde olan kimseler ise öfkelerini yutarlar.
Bedenlerini Allah’a infâk edenler, kindar olamazlar.
Onlar Allah sevgisine erişmiş kimselerdir. 
İnsan ilâhi sevgiye erişmelidir.
İşte insan içsel yolculuk yapabilmesi için; öfkeye, hiddete, 

kibre dayalı birçok engeli yıkmalıdır.
İnsan öncelikle aklını ve gönlünü temizlemeli ve kendini 

tanımak için hazırlık yapmalıdır.
İnsan, hakikate ancak ve ancak kendi içsel yolculuğunda 

erişecektir.
İnsan, kendindeki nefes, ses, titreşim inceliğini…
İşleyiş inceliğini…
Nitelikler inceliğini…
Vücûdunu tutan kudret inceliğini…
Vücûdun geldiği öz inceliğini, düşünmeli araştırmalıdır.
İşte hep bunlar içsel yolculukla mümkündür.
Evet, kişinin aradığı sorularının cevabı kendi vücûd 

kitâbında vardır.
Her kişinin bedeni, okunması gereken bir mektupdur. 
O mektubun içinde sonsuz bilgiler mevcuttur.
Yeter ki insan, bir aşkla, samimiyetle, hiçbir çıkar beklen-

tisine girmeden okusun. 
Vücûd mektubunu, aşkla, samimiyetle, bir beklenti içine 

girmeden açana mektuptaki ilâhi bilgiler açılacaktır.



103

İnsan kendi vücûdundan gelen ilâhi seslenişi duyabilmelidir.
İnsanın vücûdunda vücûdun varoluş sırları vardır.
Yeter ki insan kendi vücûduna dönsün oradaki seslenişe 

gönül kulağını versin.
İnsanın vücûdundan ve her varlıktan gelen bir sesleniş 

vardır.
O seslerin içinde nice mesajlar vardır.
Vücûddan her an gelen ilâhi bir sesleniş vardır.
Nasıl yaratıldı, niçin yaratıldığının seslenişi vardır.
İnsanın vücûdundan gelen sesleniş, vücûduna ait olan tüm 

sırları sunuyor.
Hem ten boyutundan, hem de cân boyutundan nice me-

sajlar sunuluyor.
Oraya kulak vermeli ve vücûdu dinlemelidir.
Her hücre, her doku, her organ konuşuyor, insan kendini 

dinlemelidir.
Geçmişe ait ve geleceğe ait nice derin mesajlar sunuyor. 
Eğer kişinin aklında, dünyalık sesler varsa, vücûdunun se-

sini duyamaz.
Kulaklarını dedikodu ile meşgul ediyorsa, asılsız bilgilerle 

meşgul ediyorsa, vücûdunun seslenişini duyamaz.
Öncelikle insan, olumsuz her duygudan arınmalı ve vücû-

duyla râbıta içinde olmalıdır.
Vücûdun sesine; öfkesini, hiddetini, kavgasını, perde et-

memelidir. 
Vücûdun sesine; para, mal, mülk, şan, şöhret tutkusunu 

perde etmemelidir.
Vücûdun sesine, yaşadığı sıkıntılarını perde etmemelidir, 

o sıkıntılardan gelen hikmetleri beklemelidir.
Aklını bâtıl bilgilerle oyalamamalıdır.
Gönlünü dünyalık şeylere kaptırmamalıdır.



104

Tüm bunlar içsel yolculuk için çok önemlidir.
Her varlıktan gelen bir sesleniş vardır.
İnsanın aradığı tüm soruların cevabı oradan gelir.
Benlikte, kibirde kalmamalı, aklını gönlünü temizlemeli 

ve o sese yönelmelidir.
Kul sesiyle oyalanmamalıdır.
Birilerinin söylemleriyle oyalanmamalıdır.
Kulların yazdığı kitaplara bağlanıp kalmamalıdır.
Canlı kitap olan kendi vücûd kitâbını okumaya çalışmalıdır.
Kendi vücûd kitâbının sayfalarını bir bir okumaya çalış-

malıdır. 
Varlıktan gelen ilâhi sesin içindeki mesajlarda, hata, nok-

san yoktur.
Çünkü varlıktan gelen sesleniş Allah’ın kendi sesidir.
Varlık elbisesinin ardından her an kendini beyân eder.
Kulların söylemleri hatalarla doludur, kibirlerle doludur, 

kendi yolunu yüce görme algısıyla doludur.
Birliğin yolu olan, varlığın seslenişine kulak vermelidir.
Vücûdunun seslenişine kulak vermelidir.
Gönlünü kötü hallerden arındırmalı, aklını kötü düşün-

celerden temizlemeli ve vücûdunun seslenişini duymalıdır.
İçsel yolculuğuna tevâzu içinde devam etmelidir.
Âl-i İmrân Sûresi 39: “Fe nâdethul melâiketu ve huve kâi-

mun yusallî fîl mihrâbi.”
Meâli: “Böylece o, her varlıktaki gücün nidasını duydu ve 

o, kendini diri tutan Hakk’a yönelip arındı.”
İnsan asla kulaklarını kendindeki ilâhi seslenişe kapat-

mamalıdır.
İnsan, kulaklarını kişilerin söylemlerine yönlendirirse, 

kendi vücûdunun sesini duyamaz.
O sese perde olan her şeyi yok etmelidir.



105

İnsan bilmelidir ki hakikat yolunda en büyük perde insa-
nın kendi egosunun kibirsel alanıdır. 

Benlik içinde kalıp kendine perde olmamalıdır.
Kendi egosuyla kendine perde olan, Hakk’a perde olacaktır.
İşte Hakk yolunda kişi kendine engel olmamalıdır.
Kişinin, egosuna dayalı, kibri, kaygıları, korkuları, dünya-

lık sıkıntıları, geçmişte yaşadığı sıkıntıları, hep kendine per-
dedir, kendi içsel sesine perdedir.

Kendi içsel yolcuğuna perdedir.
Kehf Sûresi 57: “İnnâ cealnâ alâ kulûbihim ekinneten en 

yefkahûhu ve fî âzânihim vakrâ.”
Meâli: “Fakat onların kâlblerinde hakikatlere ulaşmaya 

perdeler vardır ve kulaklarında işitmeye engel vardır.”
Kişi, içsel yolculuğunda muhteşem, hayret verici hakikat-

lere erişecektir.
Allah kişiye, kişiden seslenir.
Kişinin içsel yolculuğunda, kendi bedeninin kendine ait ol-

madığına şâhit olacaktır.
Bedeninin işleyişinde zerre kadar muktedir olmadığını 

görecektir.
Allah, her an kişiye kendinden seslenir ve kendi Zâtını ki-

şinin bedeninden beyan eder.
Yâni apaçık gösterir.
Gel vücûdunun seslenişini duy.
Kapatma gönül kulağını o seslenişe.
Ten boyutundan, senin yaşamınla ilgili nice sesleniş var, 

Allah’a ait olan nice tecellilerin akışı var.
Cân boyutundan da gelen ulvî bir sesleniş var.
Ten boyutundan gelen mesajlar, senin beden sağlığınla, 

beden huzurunla ilgili.
Kulak ver o sese.



106

O ses, senin ne yapıp yapmaman gerektiğini fısıldıyor. 
O ses, senin ne yiyip ne yemeyeceğini fısıldıyor.
Ne kadar yiyip yemeyeceğini sana fısıldıyor.
Yemek içmek için, bir şey canın çektiğinde, işte o canının 

çekmesi vücûdunun seslenişidir.
Sağlıklı olmak, vücûdunun sesiyle buluşmakla gerçekle-

şecektir. 
Senin vücûdundan, sana her an bir sesleniş var, gel ona 

kulak ver.
Sana, “bu çok faydalı bunu ye” diyenlere kanma.
Vücûdun, senin neyi yiyip, neyi yememeni, neyi içip neyi 

içmemeni en iyi biliyor ve onu sana sesleniyor.
Allah’ın yarattığı her şey faydalı, ama ne kadar, ne zaman, 

hangi durumda kullanılmalı.
İşte bunu senin vücûdun sana sunuyor.
Kişilerin söylemlerine kanma, “bunu iç bunu ye” diyen-

lere teşekkür et geç.
Arkadaş hatırı için, sağlığınla oynama, arkadaşını kırma-

yayım diye, vücûdunu kırma.
Canın bir şey mi çekti?
İşte vücûdunun sesi o, onu duy, ona göre ye ve ona göre iç.
Bir gıda yerken, içerken bile, nerede durman gerektiğini 

vücûdun sana bildiriyor, onu da duy.
Ten boyutundan gelen sesleniş, senin beden sağlığın içindir.
O sesleniş; beslenme, korunma, barınma, üreme seslenişidir.
Onu iyi duy ve o seslenişin ölçüsüne göre hareket et. 
Bedeninin şeytani alanından gelen sesleniş de var.
Rahmânî alanından gelen bir sesleniş de var.
Gel, hangi ses nereden geliyor iyi anla.
Duygularının sesleri ve duygularını tetikleyen sesler var.
İsteklerinin sesleri ve isteklerini tetikleyen sesler var.



107

Öfkenin, kinin, nefretin, kavganın sesleri var ve onları te-
tikleyen sesler var. 

Gel hepsini duy ve nereden geldiğini duy.
Şeytanlık boyutuna teslim olan akıl, başka türlü seslenir.
Rahmet boyutuna teslim olan akıl, başka türlü seslenir.
Edindiğin bilgiye dikkat et, çünkü onlar gün gelecek ses-

lenişe dönüşecek.
Oturduğun kişilere dikkat et.
Gittiğin yerlere dikkat et.
Sana dayatılan bilgilere dikkat et.
Çünkü gün gelecek onlar sana seslenecek.
Bil ki tüm eylemlerin, söylemlerin, yaptıkların, her şey iç-

sel bir seslenişle oluşur.
Bir de bedenin tecellileri boyutundan gelen sesleniş var.
O seslenişte; zâkir olan, fâil olan, mevsûf olan, mevcûd olan 

Allah’a şâhit olmak ile ilgili sesleniş var.
Cân boyutundan gelen seslenişi gönül kulağıyla duy.
O sesleniş Allah’ın zâtına ait bir sesleniş.
Allah, zâtından sıfatlarına, sıfatlarından fiiline, fiilinden 

beşerine, bir seslenişle seslenir.
Yaratılış sırrı bu sesleniştedir, nasıl var olduğunu bilmek 

istersen bu seslenişe gönül kulağını ver.
Eğer o sesi duyarsan, Allah hakikatine erersin.
Zalimlik yaparsan…
Birilerinin hakkını yersen…
Hor bakarsan…
Kendini yüce görürsen…
Gıybet içinde olursan…
Fitnelik, fesatlık, kıskançlık içinde kalırsan…
Varlıktan gelen ilâhi seslenişi duyamazsın.
Çünkü o hallerin gönül kulaklarını mühürlemiştir.



108

Hangi alanda olursa olsun, zalimlik içinde kalırsan, o ilâhi 
sesi duyamazsın.

Bâtıl bilgilerle oyalanırsan, inanç ayrımcılığına girersen, 
kendi inancını üstün görürsen, kimlik üstünlüğüne girersen, 
birlerini kâfir görürsen, o ilâhi sesi duyamazsın.

Hûd Sûresi 67: “Ve ehazellezîne zalemûs sayhatu fe asbahû 
fî diyârihim câsimîn.” 

Ve ehaze ellezîne zalemû : Sarar, kuşattı, aldı, cehalete sarılmak, 
zalimler, 

El sayhatu : Kudretli ses, kuvvetli ses, ilâhi ses, 
Fe asbahû : Öylece, oldular, 
Fî diyâri him câsimîn : Yurtlarında, oldukları yerlerde, 

çömelme, kaybetmiş olan, 

Meâli: “Zalimler ise kendi cehaletlerine sarıldılar. O ilâhi 
sesi duyamadılar. Böylece onlar bulundukları yerlerde kaybe-
denlerden oldular.” 

Amaç varlıktan gelen kelimetullahı duyabilmektir.
O ilâhi sesi duyamazsak, Allah hakikatine eremeyiz.
Biz neyiz, nasıl bir varlığız bilmeye çalışmalıyız.
Nereden geliyor, nereye gidiyoruz çözmeye çalışmalıyız. 
Vücûddan gelen seslenişi duymalıyız.
O ses bize hakikati gösterecektir.
Bizi hakikate yönlendirecektir.
O sese perde olan her şeyi iyi anlamalıyız ve o perdeleri 

bir bir kaldırmalıyız.
Vücûdun, senin için ne faydalıysa, onu sana seslenir.
Kiminle oturup oturmayacağımızı bile seslenir.
Gittiğin bir yerde ne kadar kalıp kalmayacağını da seslenir.
Mesleğinin ne olduğunu, kabiliyetinin ölçüsünü, korun-

man gereken şeyleri, bulunman gereken yerleri, sorumlulu-
ğunu hep seslenir.



109

Niçin yaratıldık, biz bu dünyaya niye geldik, vücûdumuz 
her an bunu bize sesleniyor.

O sesi duymalı ve o sese göre hareket etmeliyiz.
Ve asla o sese ihanet etmemeliyiz.
O sese ihanet eden, sıkıntıların, kaygıların, bunalımların 

içine düşer. 
Yaşam gayemizi bilmeliyiz.
Ve ona göre yaşamalıyız.
Gözler görmek için yaratıldı ve her an vazifesini yapıyor.
Kulaklar duymak için yaratıldı ve her an vazifesini yapıyor.
Peki ya biz niçin yaratıldık?
İşte bunun cevabı, ilgi duyduğumuz, merak duyduğumuz, 

alaka duyduğumuz yerde gizli.
İnsan kabiliyetini bilmeli ve ona göre gayret göstermelidir.
Ey kardeşim!
Gel vücûdunun sesini duy.
Vücûdun her an sana, varlıkla olan bağını, varlığa olan yak-

laşımını, varlıkla olan iletişimini hep sesleniyor.
Bil ki sen de bir varlıksın.
Diğer varlıktan ne üstünsün ne de düşüksün.
Vücûdun varlıkla olan birliğini sunuyor.
Çünkü her varlığın boyutu var içinde.
Gel vücûdundan gelen sesi duy.
Bil ki huzur orada.
Bil ki yaşamın sırrı orada.
Bil ki insan makamına ulaşmak orada.
İçsel yolculukta nice hakikatlere erişeceksin.
İçsel yolculukta bedenin sahibiyle tanışacaksın.
O’na teslim olacaksın.
Maneviyat boyutuna erişeceksin.



110

MİRAÇ HAKİKATİ

Maneviyatın gücüne erişmek için mânâ yolculuğu yap-
mak gerekir.

Mânâ yolculuğu varlığın özüne olan yolculuktur.
Varlığın özüne ve kişinin kendi içsel boyutuna yolculuk 

miraç hakikatidir.
Miraç, kişinin kendindeki Âdem’den Muhammed’e olan bo-

yutlarla tanışma yolculuğudur.
Miraç, Allah’a şâhit olma yolculuğudur, mânâ yolculuğudur.
Miraç, maneviyat hissinin oluşma yolculuğudur. 
Senede bir kez, miraç kandilini kutluyoruz.
Senede bir kez de olsa, miracı hatırlıyoruz.
Miracı hatırlamak ya da hatırlatmak elbette güzeldir.
Ama biz miraç ediyor muyuz?
Miraç nedir diye hiç düşünüyor muyuz? 
Kur’ân’da geçen miraç âyetinin mânâsına erebiliyor muyuz?
Kendi vücûd boyutumuzda miraç etmek nedir soruyor 

muyuz?
Allah’a ait olan ulvî makamları, kendi vücûdumuzda gör-

menin ne olduğunu biliyor muyuz?
Her bir ulvî makamı anlamak için, içsel bir yolculuk ede-

biliyor muyuz?
Vücûdumuzu kuşatan ilâhi kudrete teslim olabiliyor muyuz?
Düşünelim.
Nedir miraç?
Nedir meâric?



111

Nedir ulvî makamlar?
Bu makamların vücûdumuzdaki karşılığı nedir?
Âdem boyutundan Muhammed boyutuna akıp gelen ulvî 

boyutlar nedir?
Düşünelim, araştıralım.
Nedir bizdeki Âdem boyutu, Havva boyutu?
Âdem’in çocukları boyutu nedir? 
Peki, nedir ikiz olan, Hâbil boyutu, Kâbil boyutu?
Nedir Şit boyutu?
Şit’ten gelen İdris boyutu?
Nedir, İdris’ten gelen Nûh boyutu?
Peki ya nedir Nûh’un 4 oğul boyutu?
Yâfes, Sâm, Hâm, Kenan boyutu?
Sâm boyutundan gelen Hûd, Sâlih, Âzer boyutu nedir?
Âzer boyutundan gelen İbrâhîm, Haran, Nâhur boyutu nedir?
Haran’dan gelen Lût boyutu nedir?
Ya İbrâhîm’e bağlı olan, Sâre boyutu, Hâcer boyutu?
Peki ya, İbrâhîm’den gelen, İsmâil, İshâk, Medyen boyutu 

nedir?
Medyen’den gelen Şuâyb boyutu nedir?
Sâre’den doğan İshâk boyutu nedir?
Peki ya Hâcer’den doğan İsmâil boyutu nedir?
İshâk’dan akan, Yâkûb boyutu, Ese-İys boyutu nedir? 
Ese-İys den gelen Eyyüb, Zulkifl boyutu?
Peki ya Yâkûb boyutunun on iki oğul boyutu nedir?
Nedir, “Ruben, Yehûdâ, Levi, Naftali, Dan, Aşer, Şimon, Ze-

vulun, İsâhar, Gad, Yûsuf, Benyamin” boyutları?
Yehûdâ boyutundan gelen, Dâvûd boyutu nedir?
Dâvûd boyutundan gelen Süleyman boyutu nedir?
Ya, Levi boyutundan gelen İmrân âilesi nedir?
İmrân boyutundan gelen, Mûsâ, Hârûn boyutları nedir?



112

Hârûn boyutunun açtığı, İlyâs, Elyasa boyutu nedir?
Ya, Yûsuf boyutundan açılan, Efrâim, Mişâ, Rahmet bo-

yutları nedir?
Efrâim boyutundan gelen, Nûn ve Yuşâ nedir?
Peki ya nedir, Benyamin boyutundan gelen, Matta, ondan 

gelen Yûnus boyutu?
Hârûn boyutundan gelen, Üzeyr boyutu nedir?
Nedir Üzeyir’in üzerine bindiği eşek boyutu?
Yüz yıl Üzeyir’in bir ağacın gölgesinde uyuması?
Yemeğin hiç bozulmadan yüz yıl kalması?
Eşeğin kemiklerine kadar erimesi, sonra et giydirilmesi?
Sonra Üzeyir’in uyanması ve eşeğine binip yaşadığı bel-

deye dönmesi?
Süleyman boyutundan filizlenip gelen, Zekeriya boyutu 

nedir?
Zekeriya’dan gelen Yahya boyutu nedir?
Süleyman boyutundan akıp gelen İmrân boyutu nedir?
İmrân boyutundan süzülüp gelen, bâkire Meryem boyutu 

nedir?
Ya Meryem boyutundan gelen İsâ boyutu nedir? 
Ya İsmâil boyutundan akıp gelen…
Tüm boyutların kaynağı olan, Abdullah ve Amine-Emin’eye 

bağlı olan Muhammed boyutu nedir?
Ya nedir Abdullah makamı?
Nedir Âmine-Emin’e makamı?
Muhammed boyutu; ancak ve ancak Abdullah makamına 

eren, yâni kulluk boyutuna eren ve Amine’lik yâni eminlik bo-
yutuna erende tecelli eder.

Ya tüm boyutların sahibi olan Allah boyutu nedir?
Evet, gel kardeşim.



113

Miraç sırrına ermek istersen, dön kendi vücûduna, kendi 
vücûdunda miraç et.

Miraç et ki, tüm boyutları bir bir gör.
Yılda bir kez miraç kutlamak hoş olsa da, gerçek olan mi-

raç ile tanış.
Bil ki miraç;
Seni senden alır, âlemin sahibine seni teslim eyler.
Baş gözünün ardında olan, gönül gözüyle görmeyi öğretir.
Baş gözü sûret boyutunu görür.
Gönül gözü, şâhitlik sonrası, varlığın özünü görür.
Gönül gözü, idrakle, âriflikle, şâhitlikle, Hakk ile Hakk ol-

makla açılır.
Gel kardeşim, miracın sırrı olan, tenden cana olan yolcu-

luğa adım at.
Miraç; kişinin ulvî makamlardaki idraki ilerleyişidir, yük-

selişidir, yolculuğudur.
Miraç, uruc birbirine bağlı kelimelerdir. 
“Uruc” ulvîyette yükselmek anlamına gelir. 
Oruç kelimesi de aynı kökten gelir.
Miraç iki kısımdır. 
İlki; beden şehrini anlamak için olan, ilmî, idrâkî bir yol-

culuk, bu bedenli olan boyuttur. 
Yâni bedenin işleyişini anlama yolculuğudur.
Bedenin işleyişi olan, zikir, fiil, sıfat, Zât boyutunu anla-

mak için olan tefekkür yolculuğudur.
İkincisi bedensiz olan yolculuktur.
Yâni, cân boyutu yolculuğu olan; zevk, hayret, seyir bo-

yutudur.
Bu boyutta; “Rûh, Nûr, Hû, Ehad, Âmâ” boyutlarının zevk-i 

seyri vardır.
Gel kardeşim miraç nedir düşünelim.



114

Gel kendi vücûdlarımıza dönelim, vücûd şehrinin sırla-
rına erelim.

Bilelim ki miraç:
Tenden câna olan ilmî irfâni bir yolculuktur.
Vücûd boyutumuzda olan, Âdem boyutundan Muhammed 

boyutuna akıp gelen boyutları anlayabilmektir.
Enfüsî âlemimizde, aslımıza ulaşma yolculuğudur 
Kendi aslımıza ve tüm varlığın aslına erme yolculuğudur.
Vücûdun Zâtını idrak etme, o Zâta teslim olma yolculuğudur.
Varoluşu ve var edeni idrak etme yolculuğudur.
Tevhîd’e ulaşma yolculuğudur.
Allah hakikatine erme yolculuğudur.
Kulluk şuuruna ulaşma yolculuğudur.
İslâm makamına erme, o makamın hissiyle Müslüman ola-

rak yaşama yolculuğudur.
Miraç, göğe yükselmek değil, kendi cân semâna yüksel-

mek demektir. 
Miraç, tenin de cânın da sahibi olan Allah’a şâhit olma yol-

culuğudur
Beden şehrinde ulvî makamlara şâhit olma yolculuğudur.
Miraç, bir makamdan diğer makama yükselme yolculuğudur. 
Miraç, kendi vücûdunda, vücûdun Zâtına şâhit olma yol-

culuğudur. 
İnsan vücûdu Allah’ın şehridir.
İnsan vücûdu, tüm hakikatlerin bulunduğu şehirdir.
O şehirde Allah, kendine ait olan tüm hakikatleri teşhir 

etmiştir.
İnsan vücûdu, varlığın cem olduğu boyuttur.
İnsan vücûdu, ulvî makamların cem olduğu boyuttur.
Miraç, insanın kendi bedenine ârif olma yolculuğudur.
Miraç, insanın kendini keşfetme yolculuğudur.



115

Miraç, insanın kendi vücûdunda, ona şah damarından ya-
kın olan Allah’a şâhit olma yolculuğudur. 

Meâric Sûresi 3: “Minallâhi zîl meâric.”
Meâli: “Ulvî makamların sahibi Allah’tır.”
Meâric, miraç kelimesinin çoğuludur.
Miraç, uruc aynı kökten gelir. 
“Uruc” ulvî makamlara bir bir erişmek anlamına gelir. 
Uruc eylemek, bir makamdan diğer bir makama erişme 

yolculuğudur. 
Bir makamın hakikatine erme yolculuğu, miraçtır.
Birçok makamın hakikatine erme yolculuğu, meâric’tir.
Miraç halk arasında; “Merdivenle semâya yükselmek” 

diye bilinir.
Merdivenden maksat; makam makam yükselmektir.
Semâdan maksat; insanın vücûd semâsıdır, yâni ulvî bo-

yutudur, yâni cân boyutudur.
İşte miraç; tenden câna olan makam makam ilerleyiştir. 
Miraç, mânâ boyutunda hakikatlere şâhit olma yolculuğudur.
Miraç, kişinin gönlünde, kendini bilme isteğinin oluşma-

sıyla başlar.
Kişi, kendinin ve varlığın nasıl var olduğunu anlamak için 

bir merakın içine düşer.
Bu merak kişiyi, bir arayışa düşürür.
Bu arayış:
Bu görünen âlem nedir?
Bu âlem nereden gelir, nereye gider?
Ben kimim, ben nasıl var oldum?
Bu görünen varlığın aslı nedir?
Doğum nedir, yaşam nedir, ölüm nedir?
Doğmadan önce neredeydim?
Öldükten sonra ne olacağım, nereye gideceğim?



116

Allah nedir?
Sorularının cevabını bulmanın arayışıdır.
Bir kişinin içine aramanın ateşi düştüğünde, kendini bir 

yolda bulur.
Bu yol onu, Kâmil kişilerle buluşturur.
Kâmil kişiler de, zamanında böyle soruların cevabını ara-

yan kişilerdir.
Bu arayış, bir Yûnus gibi, bir Taptuk Emre’nin kapısına 

vardırır.
Taptuk Emre’nin kapısına varıldığında…
Ne ararsın diye sorulduğunda…
Gönlüne aşk düşmüş mü diye bakıldığında…
Önce edeb bulmak için yoğrulduğunda…
Edeb bulduğuna kanaat edildiğinde…
Mürşidine el verip teslim olunduğunda…
Mürşidin elinden, Hakk’ın eli tutulduğunda…
İlm-i Tevhîd dersleri tebliğ edildiğinde…
Miraç’ın başlamıştır. 
Miraç seni sana döndürür.
Benlik ateşini söndürür.
Sendeki Hakk’ı sana bildirir.
Nice makam gördürür.
Hakk ile Hakk’a erdirir.
Miraç yolculuğu, kendi vücûd Kur’ân’ını okuma yolculuğudur.
Miraç yolculuğu, kendinde Hakk’a şâhit olma yolculuğudur.
Miraç yolculuğu, nice ulvî makamı kendinde bulma yol-

culuğudur.
Miraç, Âdem’den Muhammed’e nice makamı kendi vücûd 

şehrinde görme yolculuğudur. 
Miraç; insanın kendinden kendine olan bir yolculuktur.
Miraç; insanın kendi vücûdunda nice hakikate erişmesidir.



117

Miraç; beden şehrini keşfetme yolculuğudur. 
Miraç; kendini bilme yolculuğudur. 
Miraç; varoluşu ve var edeni idrak etme yolculuğudur.
Miraç: kişinin kendi beden yolunda, nice makama şâhit 

olma yolculuğudur.
Miraç; Allah hakikatine erme yolculuğudur.
Miraç; kişinin kendindeki Muhammed nûruna erme yol-

culuğudur.
Miraç; Tevhîd’e erişme yolculuğudur.
Bil ki miraç; senin vücûd şehrinden, cân şehrine; aşk, ilim, 

tevekkül, tefekkür, teslimiyet, secde içinde olan yolculuğundur...
Bil ki miraç; ulvî bir hissiyat içinde gönül geminde irfan 

yolculuğundur...
Bil ki miraç; senin aslına olan yolculuğundur.
Senin aslına olan yolculuğunda; İlmel yakîn, Aynel yakîn, Hak-

kel yakîn boyutlarında, kendi aslın olan Hakk’a şâhit olmandır.
Miraç; ten şehrinden cân şehrine olan gönül yolculuğudur.
Yâni miraç; Mescidil Harâm’dan, Mescidil Aksa’ya olan ulvî 

bir yolculuktur. 
Mescidil Harâm; kişinin vücûd şehridir.
Mescidil Aksa; kişinin cân şehridir.
İşte miraç; vücûd şehrinden cân şehrine, yâni Mescidil 

Harâm’dan, Mescidil Aksa’ya olan gönül yolculuğudur. 
Mescid; secde edilen yer demektir. 
Vücûddaki tüm hücreler, tüm nitelikler câna secde hâlindedir. 
Kâinatta tüm varlık da her an Allah’a secde hâlindedir. 
Onun için Hazreti Muhammed: “Yeryüzü bana mescid kı-

lındı” demiştir.
Âyette bu durum çok güzel izah edilmiştir. 
Rad Sûresi 15: “Ve lillâhi yescudu men fis semâvâti vel ardı 

tavan ve kerhen ve zilâluhum bil guduvvi vel âsâl.”



118

Ve li Allah yescudu : Allah’a, secde eder, teslimdir, birlik 
hâlinde, 

Men fî el semâvât ve el ard : Kim, ne, sema, gök ve yerde, 
yeryüzü, 

Tavan ve kerhen : İstese de ve istemese de, içiyle 
dışıyla her şeyiyle, 

Ve zilâlu hum : Onların gölgeleri, 
Bi el guduvvi ve el âsâl : Sabah ve akşam, hiç durmadan, 

Meâli: “Göklerde ve yerde olan ne varsa, içiyle dışıyla her 
şeyiyle ve onların gölgeleri dâhil, sabah, akşam hiç durmadan 
Allah’a secde ederler.”

Âyette belirtildiği gibi, her varlık tüm nitelikleri ile her an 
Allah ile birlik içindedir.

Nasıl ki insan bedeninde tüm hücreler bedenle birlik içindedir.
İşte tüm bu âlemde de her varlık, Allah’ın zâtı ile birlik 

içindedir.
İşte Mescidil Harâm’dan, Mescidil Aksa’ya olan yolculuk, 

secde hakikatine erdirir. 
Mescidil Harâm; hem harâm mescid, hem kutsal mescid 

diye adlandırılır.
Kişinin vücûdunu kendine nispet etmesi haramdır, yâni 

yasaktır.
Kişinin vücûdu, vücûdun sahibi olan Allah’a aittir. 
Lakin kişinin vücûdu aynı zamanda kutsal mescid’dir, 

çünkü özünde Allah’ı barındırır.
İşte, Mescidil Harâm; yâni yasak mescid, kişinin vücûd 

şehridir.
Kişinin kendi vücûdunu kendine nispet etmesi yasaktır.
Mescidil Aksa ise; yâni kutsal mescid, ulvî mescid, uzak 

mescid, kişinin cân şehridir. 
Yâni bedeni tutan rûh şehridir.



119

Miraç; tenden câna olan Allah’a ait niteliklere şâhitlik yol-
culuğudur.

Miraç; makam makam mânâya erişme yolculuğudur.
Miraç; bir ilmi irfan içinde hakikate erişme yolculuğudur. 
Miraç; Tevhîd hakikatine erişme yolculuğudur.
Gönül âleminde ulvî bir yolculuktur. 
Miraç; insanın kendi iç âlemine dönüp, kendi aslını an-

lama yolculuğudur.
Bu yolculuk ten elbisesinden cân elbisesine olan bir yol-

culuktur.
İnsan, ten ve cândan meydana gelen nûranî bir yapıdır.
Bu yapının sahibi Hakk’tır.
İşte miraç; Hakk’a ârif olmak, Hakk’ta Hakk olmanın adıdır.
Anla ki; Mescid-i el haram, senin ten vücûdundur.
Anla ki; Mescid-i el aksa, senin cân şehrindir.
Miraç; enfüsî âlemimizde aslımıza ulaşma yolculuğudur 
Miraç; varoluşu ve var edeni idrak etme yolculuğudur.
Miraç; Allah’ın birliğine şâhit olma yolculuğudur.
Miraç; bedenin ulvî değerlerine şâhit olma yolculuğudur.
Miraç yolculuğunda; yol da yolcu da kişinin kendisidir.
Miraç; kişinin kendindeki Muhammed nûruna erme yol-

culuğudur.
Miraç; her varlıkta ulvî makamların sahibi olan Allah’ı, 

varlığın kendi özünde görmektir.
Miraç; kişinin kendi özündeki Hakk’a teslim olmasıdır.
Miraç, kişinin ulvî makamlardaki idraki ilerleyişidir, yük-

selişidir
Miraç, uruc etmektir. 
Uruc etmek, oruç etmektir.
Oruç, kendine varlık nispet etmekten sakınmaktır. 



120

Allah’ın ulvîyetinin yanında ben de varım demekten sa-
kınmaktır.

Oruç, ulvîyette yükselmek anlamına gelir. 
Miraç, iki kısımdır. 
Beden şehrinde olan ve bedensiz olan yâni cân şehrinde olan.
Beden şehrinde olan miraç; bedendeki tecellileri anlama-

nın yolculuğudur, yâni beden şehrini anlama yolculuğudur.
Yâni kişi, beden yolculuğunda, bedeninin işleyişini, işle-

teni, bedeninin nasıl var olduğunu anlar. 
Bedeninin, tını yâni ses yâni zikir, işleyiş, sıfat ve vücûd 

boyutunu anlar. 
Buradaki anlayış şuhudî, idraki bir hissiyattır.
Ezanda günde 20 defa okunan “Eşhedü” sırrı buna işa-

ret eder. 
Bedensiz olan yolculuk; bedenin geldiği ulvî boyut yolculuğudur. 
Bu miraç; cân şehrinin ulvîyetini zevk etme yolculuğudur.
Bedendeki bir damla nûrun, cümle varlıktaki bir damla 

nûrla birleşme yolculuğudur. 
Her bir varlık tek olan nûrun damlalarıdır.
İşte miraç tek olan nûra erişme yolculuğudur.
Bu yolculukta zaman yoktur, beden yoktur. 
Bu yolculuk rûhanî, nûranî bir yolculuktur. 
Nûr Sûresinde geçen; “Nûr üzere nûr” âyetinin karşılığıdır.
Miraç; kendi aslîyet yolculuğunda, Hakk’a ait makamları, 

kendinde görerek, kendi varlığından geçip, kendindeki nûrla 
nûra gark olmaktır. 

İşte miraç; 
Kendi ulvî âlemine adım atmandır, kendi aslına yakınlaşmandır.
İlâhî düşünce ile idrakî yolculuk etmen, iki damla suyun 

bir damla olma yakınlığına ermendir.



121

Gördüğün hakikatleri kâlbinde hissetmendir, kâlbî şuura 
ermendir.

Hakikatlerden zerrece tereddüde düşmemendir.
Kâlbin mutmain olma yolculuğudur.
Tenezzül içinde aslına secde etmendir.
Sidretü’l Müntehâ sırrında; 
Kâbe kavseyn makamlarını görmen…
Ev edna mertebelerine erişmen…
Tevhîd şuuruna ermen…
İnsan makamına ermen…
İslâm elbisesi giymen…
Yaşamını Müslüman olarak devam etmendir. 
Necm Sûresi: 
7-

وَهوَُ باِلْفُقُِ الْعَْلىَ
Ve huve bil ufukil alâ

Ve huve bi el afak : O, afak, bütün her yer, 
El alâ : Yüce olan, üst, ulvî, 

Meâli 1: “Ve o, bütün her yerdeki ulvîliğe yöneldi. 
Meâli 2: “ Ve arkadaşınız, her yeri kuşatan ulvî olana yö-

neldi.”
8-

ثمَُّ دَناَ فتَدََلَّى
Summe denâ fe tedellâ

Summe denâ : Sonra, yaklaştı, 
Fe tedellâ : Daha da, sarktı, uzandı, düştü, daha yakîn oldu,

Meâli 1: “Sonra yaklaştı, daha da yakınlaştı.” 
Meâli 2: “Makam makam yaklaştı, kendinden geçti.”



122

9-

فكََانَ قاَبَ قوَْسَيْنِ أوَْ أدَْنىَ
Fe kâne kâbe kavseyni ev ednâ

Fe kâne kâbe kavseyni : Öyle ki, oldu, mesafe, derece, iki yay, 
benzer, aynılık, eşit, 

Ev ednâ : Yahut, hatta, daha da yakın, bir, uygun, 
aşağı, düşük, 

Meâli 1: “Öyle ki aynılık derecesinde, hatta daha yakın.”
Meâli 2: “Kâbe kavseyne ve ev edna makamlarını göre-

rek, birliğe erişti.”
10-

فأَوَْحَى إلِىَ عَبْدِهِ مَا أوَْحَى
Fe evhâ ilâ abdihî mâ evhâ

Fe evhâ : Böylece, vahy, ilâhi düşünce, haydan gelen, 
İlâ abdi hî : Kulluğunun, Hakk’tan ayrı olmadığının,
Ma evhâ : Vahy, ilâhi düşünce, haydan gelen, 

Meâli 1: “Böylece o ilâhi düşüncenin ne olduğunu anladı, 
kulluğun ilâhi düşüncesine ulaştı. 

Meâli 2: “Böylece o vahye uydu, kulluk makamına erdi, va-
hiyden ayrılmadı.”

11-

مَا كَذَبَ الْفؤَُادُ مَا رَأىَ
Mâ kezebel fuâdu mâ reâ

Mâ kezebe : Yalanlamadı, reddetmedi, 
El fuâd : Kâlbi, idrâki, gönül, 
Mâ reâ : Görmek, gördüğü şeyi, 

Meâli 1: “Gördüğü şeyi kâlbi yalanlamadı.”



123

Meâli 2: “Yalanlardan temizlendi, Hakk’ın vechîni görerek 
gönül makamına erişti.”

Meâli 3: “Gördükleriyle gönül ehli oldu, gördüklerinin ya-
lan olmadığına şâhit oldu.” 

12-

أفَتَمَُارُونهَُ عَلىَ مَا يرََى
E fe tumârûn hu alâ mâ yerâ

E fe tumârun hu : Öyleyse, böylece, tereddüt, tartışma, o 
Alâ mâ yerâ : Yüce, gördüğü yücelik, 

Meâli 1: “Gördüğü şeyler için o tereddüde düşmedi.”
Meâli 2: “O, yüceliği gördü, hiç tereddüde düşer mi?”
13-

وَلقَدَْ رَآهُ نزَْلةًَ أخُْرَى
Ve lekad reâhu nezleten uhrâ

Ve lekad reâ 
hu 

: Gördü, anladı, o, 

Nezleten uhrâ : İniş, tenezzül, sunulan, inzal eden, konak, başka, 
diğer, âhir, sonunda, 

Meâli 1: “Doğrusu o bir tenezzül içinde bütün her yerde 
hakikatleri gördü.” 

Meâli 2: “O her yerden sunulan yüceliği anladı.”
Meâli 3: “Sonunda tenezzül makamına erişti, o gördü.” 
14-

عِندَ سِدْرَةِ الْمُنْتهَىَ
İnde sidretil muntehâ

İnde : Yanında, katında, orada, O’nda, 
Sidreti el muntehâ : Hakk halk birliği, âmâ buutu, halkiyetin 

kaynağı 



124

Meâli 1: “Sidretü’l-Müntehâ’da.”
Meâli 2: “Kaynağından açığa çıkışı gördü.”

MİRAÇ
Allah gökte deyip, gaflette kalma
Miracı göklere, yolculuk sanma
O’nu gökte değil, kendinde ara
Sakın kendini de, sakın O sanma

O’na mekân verip, bir yerde sanma 
Senden uzak sanıp, sakın aldanma
O’nu kendinde bul, özünde ara
Sakın kendini de, sakın O sanma

Miraç O’na ermek, O’ndan ayrılma
Tenden cana geçmek, kendinde kalma
Senin aslın O’dur, secde et dönme
Sakın kendini de, sakın O sanma

Miraç Tevhîd sırrı, ikide kalma
Teni canı bir bil, birden ayrılma
Nûrdur cümle âlem, sûrette kalma
Sakın kendini de, sakın O sanma

Miraç; Allah’ı Allah ile anlamanın ulvî yolculuğudur. 
Kur’ân’da miraç ile ilgili âyetler var mıdır?
Meâric Sûresi 3: “Minallâhi zîl meâric.”
Meâli: “Ulvî makamların sahibi Allah’tır.”
İsrâ Sûresi 1: “Subhânellezî esrâ bi abdihî leylen minel 

mescidil harâmi ilel mescidil aksallezî bâreknâ havlehu li nu-
riyehu min âyâtinâ innehu huves semîul basîr.”



125

Meâli: “Ki O’dur noksan sıfatlardan münezzeh olan. Ku-
lunu; cehaletin karanlığından, hakikatlerin aydınlığına sevk 
eden, çevresinde olan her şeyde, bereketimizi, işaretlerimizi 
görmesi için, teslim olunan mukaddes yerden, teslim olunacak 
son noktaya ulaştıran. Muhakkak ki O’dur işittiren, gördüren.” 

Meâric; miraç yolculuğunda makamlara erişmektir. 
Miraç; merdiven, yükselecek yer, yukarı çıkmak, en yük-

sek makam diye bilinir.
Miraç; merdiven, yukarı çıkmak diye bilinse de buradaki 

amaç hakikatlerde idraki bir yolculuğun adıdır.
Miraç; merdivenle göğe yükselmek değildir.
Miraç; gönül âleminde Hakk’a yükselmektir.
Miraç, kişinin ulvî makamlardaki idraki ilerleyişidir, yük-

selişidir.
Miraç, gönül âlemiyle tanışmaktır. 
Gönül âleminin sırrına ermektir.
Allah’ın evi olan gönül âleminde Allah’ta fâni olmaktır.
Meâric, her bir makamda yapılan miraçtır. 
Meâric kelimesi aynı zamanda; ulvî derecelerde yüksel-

mek, semalar, nimetler, lütuflar, manevi makamlar, rûhî ma-
kamlar gibi anlamlara gelir.

Biz buradan anlıyoruz ki Allah’ı anlamak için yapılan ulvî 
yolculuğun yâni idraki yolculuğun adı miraçtır.

Miraç; insanın içsel yolculuğudur.
Bedenin yaratılışına ve yaratıcısına şâhit olma yolculuğudur.
Varlığın açığa çıkmış boyutu vardır.
Bir de varlığın geldiği kaynak boyutu vardır.
İşte biri bedenlenmiş boyuttur.
Burası tecelliler boyutudur.
Varlığın geldiği kaynak ise nûrani bir yerdir.
Varlığın bedenler boyutu, işleyiş, sıfatlar boyutudur.



126

Hakk yoluna adım atan bir talebe önce bedenlerdeki te-
cellileri anlamaya çalışır.

Şâhitlik boyutu burada gerçekleşir.
Kişi böylelikle kendi yaratılışına şâhit olur.
Tüm varlığında kendisi gibi bir yaratıcı tarafından yara-

tıldığına şâhit olur. 
Böylelikle kişi nasıl var olduğunu anlar. 
Bedenin sahibini bilir ve fenâfillah makamına erişir.
Daha sonra zevkî bir yolculuk olan Bekâ mertebelerine 

miraç eder.
Buradaki miraç bedensizdir, rûhanidir.
Miraç hakikati, Allah’a şâhit olma yolculuğudur.
Miraç hakikatinin mânâsına ulaşan kâmil bir insan şöyle 

demiş:
“Mademki mevcuttu Allah her yerde
Muhammed niçin çıktı göklere
İnsanın gözünden kalkarsa perde
Allah görünmeyen bir taraf yoktur.”
Miraç; hakikatler yolculuğunda ulvî yolculuğun adıdır.
Allah’ı idrak etmek için ilmî ve zevkî olarak yapılan yol-

culuğun adı miraçtır.
İsrâ Sûresi 1. âyette miraç; gece yolculuğu denilen yolcu-

luk, kişinin kendi cehalet karanlığından hakikatlerin aydınlı-
ğına olan yolculuğun adı olarak işaret edilir.

Kişinin kendini tanıması için kendi vücûdunda yaptığı en-
füsî yolculuğunun adıdır miraç.

Miraç; ulvî makamların Allah’a ait olduğunun idrakine 
varmaktır.

Miraç; bir damlanın ummana kavuşmak için yaptığı yol-
culuğun adıdır.



127

Damla ummandan ayrı değildir, umman damladan ayrı 
değildir.

Meâric Sûresi 3. âyette; “ulvî makamların sahibi Allah’tır” 
diye bildirilir. 

Miraç; var edeni ve varoluşu anlamanın ulvî yolculuğudur.
Miraç; ten elbisesinden can elbisesine geçmenin ulvî yol-

culuğudur.
Kişinin kendinde olan Muhammed nûru ile Hakk’ın nû-

runa olan Tevhîd yolculuğudur.
Miraç; Hazreti Muhammed’e mahsustur.
Kişi kendindeki Muhammed nûrunun gemisine binerse, 

kişiye miracı Muhammed yaptırır.
Muhammedî şuura erişme yolculuğunun adıdır miraç.
Kur’ân da miraç kelimesi vardır. 
Lakin biz acaba onu nasıl anlıyoruz?
Kur’ân’ın bize anlattığı gibi mi anlıyoruz?
Yoksa miraç diye anlatılanları birçok kültürde geçen şey-

ler olarak mı anlıyoruz?
Birçok kültürde miraçtan bahsedilir. 
Eski Hint kültüründe, İran mitolojisinde, diğer kültürlerde 

hep miraç hadisesi vardır.
Zerdüştlük inancında da Zerdüşt’ün göklere yükseldiği, 

cennet ve cehennemi gördüğü, meleklerle ve Tanrı ile görüş-
tüğüne inanılır.

Tevrat’ta 2. krallar bölümü 2. babında: “Ve İlyas kasırgada 
göklere çıktı” diye bildirilir.

Zeus mitlerinde; Tanrı Zeus, Tanrı dağındadır ve onunla 
görüşmek için oraya çıkmak gerek, Onunla görüşen yarı Tanrı 
olandır, der.

İslam dünyasında da Hazreti Muhammed’in miracından 
bahsedilir.



128

Hatta 5 vakit namazın Hazreti Muhammed’e miraçta farz 
kılındığı anlatılır.

Aktarılan bilgi şöyledir: 
Allah miraçta Hazreti Muhammed’e 50 vakit namaz farz 

kılmış. 
Hazreti Muhammed, miraç dönüşü Hazreti Mûsâ ile kar-

şılaşmış.
Hazreti Mûsâ; Hazreti Muhammed’e 50 vaktin ağır gele-

ceğini söylemiş.
“Benim ümmetime de 50 vakit farz kılındı, ümmetime 

bu ağır geldi, uygulamadılar, der ve 5 vakite indirinceye ka-
dar Mûsâ, Hazreti Muhammed’i tekrar tekrar Allah ile görüş-
meye göndermiş. 

Hatta 5 vakte indirildiğinde Mûsâ, Hazreti Muhammed’e, 
tekrar Rabbine dön dediğinde, Hazreti Muhammed; artık Rab-
bimden utanırım demiş.

Bunlar bize hep Buhari’den, Müslim’den, delil olarak sunulur.
Aslı böyle midir? 
Hakikati nasıldır? 
Burada nasıl bir mesaj vardır araştırmak gerekir. 
Düşündüğümüzde 50 vakit namaz, 24 saatte yaklaşık 30 

dakikada bir namaza tekabül ediyor ki burada geceleri uyku 
da yok.

Bize aktarılan her bilgiyi iyi anlamalıyız. 
Orada sunulan mesajları anlamaya çalışmalıyız.
Masallarda aktarılan bilgiler, aslında derin mânâlar içerir.
Masal; misal, mesel, mesele, aynı anlamlara gelen kelime-

lerdir.
Masal; misallerle mesajları aktarma demektir. 
Hakikat, kitapların yazdıklarında olmaz. 
Hakikat, kişilerin anlattığı sözlerde olmaz.



129

Hakikat kişinin bizzat tanıştığıdır, şâhit olduğudur varlı-
ğın kendindedir. 

Tüm duygu ve düşüncelerin birleşimi ile açılan gönül his-
siyatıdır.

Bir kişi yediği yemeği, çok güzel deyip başka birine an-
latsa, başka biri için o anlatılan gerçek değildir. 

Tâ ki o kişi de gidip o yemeği yerse, tadını alırsa, işte ger-
çek odur. 

İşte miraç; Rabbimizi Rabbimizle Rabbimizde anlama yol-
culuğudur.

Miraç; enfüsî âlemimizde aslımıza ulaşma yolculuğudur. 
Miraç; varoluşun hakikatine ve varoluşta var edene erişme 

yolculuğudur.
Miraç; bedendeki tecellilere şâhit olma yolculuğudur.
Miraca erenler, Allah hakikatine şâhit olanlardır.
Onlar, manevi güce erişmişlerdir.
Onlar, dünya çıkarı için yaşamazlar.
Onlar, kendi yaratılışlarındaki kabiliyet üzere yaşarlar.
Her an halka hizmet içindedirler. 
Zerre kadar zalimlik yapmazlar.
Onlar asla kâlb kırmazlar.
Onlar derdi olanlara koşarlar.
İşte, maneviyatı güçlü olanlar onlardır.
Her an Hakk şuuru üzere yaşayanlar onlardır.
Halk’a Hakk üzere nazar eden onlardır.
Her an tevekkül içinde yaşayan onlardır.
Aldıkları her nefeste Allah’ı unutmayan onlardır.
Başlarına ne gelirse gelsin, Allah’a dayanırlar. 
Maneviyatın gücüyle yaşarlar.
İşte gerçekte Müslüman olan onlardır.



130

İSLÂM VE MÜSLÜMAN

Maneviyatın gücüne erişmek, Allah’a olan teslimiyetle ger-
çekleşir.

Allah’a olan teslimiyet, İslâm hakikatidir.
İslâm hakikatine erişen, Müslüman olarak yaşayacaktır.
Ve gönlündeki güce dayanarak yaşayacaktır.
Bir anne babadan doğmakla Müslüman olunmaz.
Dil ile Müslümanım demekle, Müslüman olunmaz.
İslâm nedir?
O makama nasıl ulaşılır?
Müslümanlık nedir?
Müslümanlık yaşantısına nasıl ulaşılır?
Müslüman, İslâm bağlantısı nedir?
Müslümanlık; lafzî olarak kullanılan bir kelime midir?
Yoksa bir kişinin; düşünce olarak, duygu olarak, ilmi olarak, 

hâl olarak, amel olarak, davranış olarak, yaşam biçimi midir?
İslâm makamına ermeden, Müslüman olunabilir mi?
Ben Müslüman’ım demekle, Müslüman olunabilir mi?
Toplumun; Müslümanlık, Hristiyanlık, Yahudilik vs diye 

bildiği inançlardan biri midir Müslümanlık?
Yoksa başka bir mânâ mıdır?
Bize öğretilen şekliyle; ibadet etmekle, hiç anlamadan se-

vap diyerek Arapça Kur’ân okumakla Müslüman olunabilir mi?
Bize öğretilen şekliyle; hiç mânâsına ermeden, oruç tut-

makla, Hacc’a gitmekle, kelime-i şehâdet getirmekle Müslü-
man olunabilir mi?



131

Kelime-i şehâdet getirmekle mi Müslüman olunur?
Yoksa şâhitlik makamına ermekle mi Müslüman olunur?
Kişi bir anneden babadan doğdu diye, hemen İslâm ola-

bilir mi?
Nedir İslâm ve nedir İslâma eriştiren makamlar.
Ve nedir İslâm makamına ulaşanın, Müslüman olarak ya-

şantısı?
İslam kelimesi “ :Slam, Seleme” kelime kökünden gelir. 
Slam “ , İslām ”
Slam, İslâm, Seleme; selamete ermiş, huzura ulaşmış, sulha 

ulaşmış demektir.
İslâm; kendi vücûd hakikatini idrak etmiş, vücûdunun sa-

hibine teslim olmuş demektir.
Kendini, yaratıcısı olan Allah’a teslim etmiş demektir.
İçsel kavgalarını bitirmiş, ilâhi huzura ulaşmış demektir.
İslâm’a ermek, ilmî, edebî ve gönlü bir eğitimle mümkündür.
İslâm makamına giden yolun basamakları şunlardır:
1-Merak ve sorgulamak
2-Aktarılan asılsız bilgilerden kopmak.
3-Tövbe edip, edebe ulaşmak.
4-İlimle hareket etmek ve varoluşu ilimsel olarak incelemek.
5-Tefekkür etmek ve şâhit olmak. 
6-İman makamına ermek, yâni mü’min olmak, yâni emin 

olmak.
7-Allah hakikatine ermek, O’nun her yerden kendini zâ-

hir ettiğini anlamak.
8-Sâlih amele ulaşmak.
Sâlih amel, İslâm makamıdır.
İslâm makamına eren, İslâm şuuru üzere yaşar, işte bu 

şuur üzere yaşamaya da “Müslümanlık” denir.
Teslim kelimesi de, İslâm kelimesinden gelir.



132

Teslim; İslâm makamına ulaşmış, Allah’a teslim olmuş de-
mektir.

Müslüman; ulaştığı İslâm makamının şuurunu, yaşantı-
sına geçirmiş demektir. 

Merak ve sorgulamak; kişinin görünen varlığın hakika-
tini anlama isteğidir.

Meraklı ve sorgulayan kişi; hem gördüklerini anlamak için 
sorgular, hem de duyduklarını sorgular.

Merak ve sorgulamak için; atalardan gelen inançsal kayıt-
lardan, emirlerden, korkulardan, dünya esaretinden, bilmişlik 
egosundan sıyrılmak şarttır.

Merak ve sorgulamanın saflığına ulaşmak için, tövbenin 
hakikatine erilmeli ve edeb ile hareket edilmelidir.

Tövbe; yaptığı hataları anlayıp, bir daha o hatalara dön-
memek demektir.

Edeb; kimsenin kâlbini kırmamak, dilini tutmak, sabretmek, 
kimseye zarar vermemek ve ilimden ayrılmamak demektir.

Edeb; varlığın ardında Hakk’ı görerek hareket etmektir.
Varoluşu anlamak için ilim şarttır. 
İlim; varlığın varoluşunun sıfatlarından biridir.
İlim; insandaki Âdem’den Muhammed’e uzanan boyutla-

rın anlaşılabilmesi için şarttır.
İlim; varlığın varoluşunu ve var edeni anlamak için şarttır.
Ve ilimden ayrılmadan hareket etmek şarttır.
Bu âlem; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ilminin bir te-

cellisidir.
İlimden ayrılmayan kişi, varoluşu ve var edeni mutlak his-

sedecektir. 
Tefekkür, kişiyi şâhit olmaya götürür.
Şâhit olmadan iman olmaz.
İman ile inanç inceliği kısaca şöyledir.



133

İnanç; atalardan gelen bilgilere inanmak demektir.
İman ise; görünen varlığın içini dışını anlamak için yapı-

lan tefekkürle, şâhit olunarak emin olma durumudur.
İslâm yolunda şâhitlik şarttır.
Onun için Ezan’da, günde 20 defa “Eşhedü” kelimesi söylenir.
Şâhit olan kişi, emin olur, yâni mü’min olur.
Mü’min, İslâm makamıyla şereflenir.
Müslüman olabilmek, İslâm makamına erişmekle mümkündür.
Yoksa dil ile “ben Müslüman’ım” demekle Müslüman olunmaz.
Yâni dil ile “ben Doktorum” demekle Doktor olunamaya-

cağı gibi.
Doktorluk için nasıl ki Tıp eğitimi şartsa…
Müslüman olabilmek için de İslâm eğitimi şarttır.
Lâkin İslâm eğitimi denilen şeyin ne olduğu çok önemlidir.
İslâm eğitimi, kitaplardan öğrenilmez.
Cânlı kitâb olan varlık boyutundan öğrenilir.
Cânlı kitâbı okumayı öğrenmek için, cânlı kitâbı okuyan-

ları bulmak gerekir.
Kâmil insanları bulmak gerekir.
Her bir Kâmil insan İslâm hakikatine erişmiş kimsedir.
Onun yaşantısı İslâm üzere olup, Allah’a teslimiyet içindedir.
İşte onlar Müslüman kişilerdir.
Müslüman olan kişinin yaşantısı, İslâm şuuru üzeredir. 
Müslüman, her an Sâlih amel üzere yaşayan kişidir.
Sâlih amele ulaşan kişi; hep hayr üzere koşan kişi demektir.
O kişi, çevresinde ihtiyacı olan kişiye koşar.
Sıkıntıları çözmek için, huzur için, âdeta çırpınır.
Müslümanlık, gönülde ilâhi bir duygudur.
Dilde ya da akılda olan bir bilgi ya da bir söz değildir.
Dil ile “ben Müslümanım” demek değildir.



134

Akılda, anne babadan öğrendiğimiz bir inancın bilgisel 
alanı değildir. 

Müslümanlık öyle bir duygudur ki; gönülde ilâhi huzuru 
hissetmek, ölmeden önce cennete girmek, kendinden olan ce-
hennemi söndürmektir.

Bu duyguyu hisseden kişiler; her zaman huzurludurlar, 
dünyanın sıkıntılarına sabrederler, çevresine huzur, umut ve 
sevinç aşılarlar.

Onlar maneviyatı güçlü olan kişilerdir.
Müslüman olmanın sırrı; eşyanın hakikatine ermek, varo-

luşu ve var edeni idrak etmekle mümkündür.
Acaba bizler:
Müslümanlık nedir, idrak edebildik mi?
İslâm hakikatine erebildik mi?
Müslüman olabildik mi?
İslâm şuurunu yaşamımıza geçirebildik mi?
Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; o kişi huzurludur, umut-

ludur, çalışkandır, yardımseverdir. 
Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; huzur verendir, umut ve-

rendir, sevindirendir, güç verendir.
Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; çalışkandır, üretkendir, 

ilimden ayrılmayandır.
Anne babadan; İslâm adına bir inanç, bir ibadet, bir ibadet-

hane öğrendik ve onlara inandık diye Müslüman olabilir miyiz?
Yaptığımız ibadetlerin mânâsına ermeden, Müslüman ola-

bilir miyiz?
Kur’ân bizlere; inandık, ben Müslümanım demekle kurtu-

luşa eremeyeceğimizi belirtir.
Hucurât Sûresi 14: “Kâletil arâbu âmennâ, kul lem tuminû 

ve lâkin kûlû eslemnâ ve lemmâ yedhulil îmânu fî kulûbikum.”



135

Meâli: “Kendi inançlarından gelenler: Biz iman ettik, dedi-
ler. Henüz iman etmediklerini anlat. Lâkin teslimiyet yoluna 
girdik desinler. İman henüz kâlblerinize girmedi.”

İman boyutunun kâlbi yönü, her yerde Allah’a ait olan te-
cellilere şâhit olmakla mümkündür. 

“Kâlbi tastik nedir?” iyi bilmeliyiz.
Kâlben tastik etmedikçe, iman sırrına eremeyiz?
Ben inandım demek, kâlbi tastik değildir.
Kâlbi tastik, varlıkta Allah’ın tecellilerine şâhit olmakla 

oluşur.
İslâm şuuruna erişmek, ilmî ve edebi bir eğitimle müm-

kündür.
Kâmil bir kimseden alınan ilmî ve edebi eğitim, kişiyi kâlbi 

tastike erdirecektir.
Kâmil kişi, İslâm makâmına gelmiş olan kişidir.
Baktığı her yerde varlığın ardında varlığın sahibini görendir. 
Varoluşun ve var edenin hakikatine ulaşmış kişidir.
Allah hakikatine ulaşmış kişidir.
Rahîm ve Rahmân boyutlarına ulaşmış kişidir.
İlmel yakîn, Aynel yakîn, Hakkel yakîn boyutlarına ulaş-

mış kişidir.
Asla kendilerini makâm sahibi görmez.
Tüm makâmların sahibinin Allah olduğunu bilir.
Cümle varlığa Tevhîdî şuurla bakar.
Tüm varlığı tutanın Allah olduğunu bilir.
Her an Allah’a teslimiyet içinde yaşar.
Akışın nereden geldiğini, nereye gittiğini sezer.
Çiftçinin tohumdan ne çıkacağını, ne zaman çıkacağını ve 

nasıl şekillenip nasıl meyve vereceğini bildiği gibi…
Kâmil kişi de varlığın akışını ve olayları görür.
İlim üzere, irfân üzere hareket eder.



136

Asla sûret görmez, nûrun akışının seyrindedir. 
Kâmil kişi, şâhitlik makamına erişmiştir.
İşte İslâm makamına erişmiş Kâmil insan, İslâm üzere yaşar.
İslâmın ne olduğunu çevresine öğretir.
İslâm bir makamdır.
Mü’minlik makamıyla açılan bir kapıdır.
Mü’min olmadan İslâm olunamaz.
Mü’min Allah’tan emin olan kişidir.
Kâmil insan mü’min kişidir.
Mü’min olan varlığın açığa çıkışının sırrına ermiştir ve var 

edicinin hakikatine ermiştir.
Dil Müslümanı, bilgi Müslümanı, Müslüman olabilir mi?
İbadette kalıp, mânâsına ermeyen, Müslüman olabilir mi?
Kulluk hakikatine ermeyen, Müslüman olabilir mi?
Toplumun bildiği şekliyle peygamberin sünneti diyerek, 

Allah’ın sünnetinin ne olduğunu bilmeden Müslüman olabi-
lir miyiz?

Hazreti Muhammed’den gelen sözlere hadis diyerek, var-
lığın işleyişinde olan hadiseleri okumadan İslâm şuuruna eri-
şebilir miyiz?

Arapça Kur’ân okuyup, sevap bekleyerek, Kur’ân’ın mânâ-
sına ermeden, İslâm makamına erebilir miyiz?

Kulluğu, yaptığımız ibadetlerde mi arayacağız?
Yoksa her varlığın Allah ile bağını anladığımızda mı an-

layacağız?
İslâm makamına ermek için; 
Her bir varlığı canlı kitâb bilmeliyiz.
Tüm âlemi açık bir Kur’ân bilmeliyiz.
Varlığın varoluş yasalarına ermeliyiz.
Varlığın işleyiş yasalarına ermeliyiz.
Varlığın varoluş yasalarına “Din” denilir.



137

Varlığın işleyiş yasalarına “Sünnetullah” denilir.
İşte, dinin ve sünnetullahın hakikatine ermeliyiz.
Varlıkta olan olayların hadisler olduğunu yâni hadiseler 

olduğunu anlamalıyız. 
Varlığın olaylarının tecellilerini anlamak için düşünmeliyiz. 
Kulluğun, hakikat boyutu cihetiyle ne olduğunu anlamalıyız.
Evet, İslâm şuuruna ulaşmak, böyle kapılardan geçmekle 

mümkündür. 
İslâm şuuruna ulaşmak, her varlıkta tecelli eden Allah’a 

şâhit olmakla mümkündür.
Allah hakikatine eren, her an Allah’a teslimiyet içinde ola-

caktır.
Kendinde ve varlıkta Allah’a şâhit olan, O’na teslimiyet 

içinde olacaktır.
İşte teslimiyetin makamı İslâm’dır.
İslâm makamına eren kimsenin yaşantısına da Müslü-

manlık denilir.
Allah’a şâhit olmadan Müslüman olamayız.
Allah’a teslimiyet içinde olmadan Müslüman olamayız.
İslâm şuuruna ulaşmadan Müslüman olunmaz.
Bu şuura ulaşmadan, kişinin kendini Müslüman görmesi, 

kendini kandırması demektir.
Kişi, hakikatte Müslüman ise, bunu yaşantısı ile belli eder.
Müslüman denen toplumlara baktığımız zaman, toplu-

mun yaşantısında İslâm şuurunu görebiliyor muyuz, çok dü-
şünmemiz gerekir?

Müslüman olan kişi;
Hiç kibirlenebilir mi?
Hiçbir kimseye, bir varlığa zarar verebilir mi?
Öfke hiddet içinde olabilir mi?
Birini aldatabilir mi?



138

Gaddar olabilir mi?
Kimseyle alay edebilir mi?
Karamsarlık aşılayabilir mi?
Onda hor bakma olabilir mi?
Bana ne sana ne diyebilir mi?
Varlığa eşya gözüyle bakabilir mi?
İslâm’a ermiş, yaşantısına bunu geçirmiş yâni Müslüman 

olmuş kişinin gönlü hep, Allah sevgisiyle, Allah rahmetiyle 
doludur.

Gönlünde Allah şuuru olanın, hiç öfkesi, hiddeti, kavgası, 
kini, nefreti, zarar vermesi olabilir mi?

Dilinde Allah olup da, gönlünde Allah şuuru olmayan ki-
şide olur bunlar.

İslâm makamına ermiş, bunu hayatına geçirmiş kişilerin 
yaşantısını Kur’ân çok güzel açıklar.

İşte bunlardan bazı örnekler.
Saff Sûresi:
İçlerinde Allah sevgisi olarak yaşarlar.
O’nun yolunda hep bir birlik için mücadele ederler. 
Allah’a iman ederler.
Resulün yolunda olurlar.
Allah yolunda mallarıyla, canlarıyla hakikatleri anlamak, 

anlatmak için gayret gösterirler.
Hakk zevkiyle Halk’a nazar ederler.
Her yerde Allah aşkıyla hareket ederler.
Mü’minlerden olup, ümit verenlerden olurlar.
Yûnus Sûresi: 
Allah’ım sen noksan sıfatlardan münezzehsin şuuru ile 

hareket ederler.
Hakk zevkiyle Halkı seyrederler.
İslâm şuuruyla yaşarlar.



139

Tüm sıfatların sahibi olan, tüm varlığı vücudlandıran Al-
lah’tır şuuru ile hareket ederler. 

Güzel haller içinde olurlar.
Hep yararlı işler yapmak ve daha fazlası için koşarlar.
Onların yüzlerinde karamsarlık yoktur.
Ve onlarda hor görme hâli yoktur. 
İşte onlar huzur sahibidirler ve onlar devamlı o hallerle 

hareket ederler.
Tevbe Sûresi: 
Onlar birbirlerine dostluğu, arif olmayı işlerler ve inkârı 

engellerler.
Ve onlar her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket ederler.
Ve onlar temizlenme içinde olup kendilerindekini paylaşırlar.
Allah’a itaat ederler.
Ve o resule uyarlar. 
Onlar hep birlikte, malları ve canları ile hakikatler için 

mücadele ederler.
İşte onlar iyiliklerde güzelliklerde olanlardır.
Ve işte onlar felah bulanlardır. 
Mü’minûn Sûresi:
Onlar felah bulanlardır. 
Onlar huşu içinde, her an Hakk’a bağlı olma şuurundadırlar. 
Onlar aslı olmayan sözlerden dönmüşlerdir.
Emanetlere ve verdikleri sözlere uyarlar. 
Her an, her şeyleriyle Hakk’a bağlılık üzere hareket eder-

ler ve onlar şuurlarını muhafaza ederler. 
İşte onlar Tevhîd ilminin varisleridirler. 
Halkta Hakk zevki o kimseleri teslim almıştır. Onlar de-

vamlı o haldedirler. 
Onlar vereceklerini her an verirler.
Onların kâlbleri hep bir heyecan içindedir. 



140

Muhakkak ki onlar, ancak onları vücudlandırana teslim 
olmuşlardır. 

İşte onlar, hep faydalı olmak için koşarlar ve onlar, o hal-
lerde hep önde olanlardır. 

Onlar, kendi bedenlerini eksiksiz bir şekilde tutanın Al-
lah olduğunu bilirler. 

Ancak kapasitelerince hareket ederler. 
Onlar hakikatleri konuşan bir kitaptırlar. 
Onlar hiç kimseye kötülük etmezler. 
Hûd Sûresi: 
Sabrederler.
Hakk yolunda çalışırlar, yâni Sâlih ameldedirler.
Dünya hayatının süsünde, yâni makam, şan, şöhret pe-

şinde olmazlar. 
İftira atmazlar, yalanları aktarmazlar.
Ölçüyü ve tartıyı tam olarak yerine getirirler.
İnsanların mallarının karşılığını eksik vermezler.
Çalıp, çırpmazlar.
Zarar vermezler, fesatlık yapmazlar. 
Hucurât Sûresi: 
Kimseyi alaya almazlar.
Kimsenin ayıbını aramazlar. 
Birilerine kötü isim, lakaplar takıp çağırmazlar
Kimsenin arkasından çekiştirmezler, dedi kodusunu yap-

mazlar, gizli yönlerini, hatalarını araştırmazlar.
Birbirine yardım için koşarlar.
Kendi bildiğinin inadında durmazlar.
Aslı olmayan şeylere inanmazlar.
Evet, Kur’ân’da yüzlerce örneklerden bazıları böyle.
Şimdi düşünelim:
İslâm nedir anlayabildik mi?



141

İslâm makamına erebildik mi?
İslâm şuurunu hissedebildik mi?
Ve bu şuuru yaşantımıza geçirebildik mi, yâni bu şuurda 

yaşayabildik mi?
Yâni Müslüman olabildik mi?
Lütfen düşünelim ve kendimize soralım:
Gönlümde İslâm şuuru var mı?
Yaşantım bu şuur üzere mi?
Şimdi hepimiz kendimize soralım.
Anneden babadan öğrendiğimiz ibadetleri yapmakla İs-

lâm makamına erişebilir miyiz?
Müslüman olarak yaşayabilir miyiz?
İki rekât namaz kıldık diye, Müslüman mı olduk?
Oruç tuttuk, Hacc’a gittik diye, Müslüman mı olduk?
“Elhamdülillah Müslümanım” demekle Müslüman mı olduk?
Müslüman bir anne babadan doğduk diye, Müslüman mı 

olduk?
Biz gerçekten Müslüman mıyız?
Evet, Kur’ân ölçüsüyle bizler gerçekten Müslüman mıyız?
Yoksa bizler, taklitte kalmış, adetlere mi uyuyoruz?
Sözlerde mi kalıyoruz?
Mânâdan uzak, maneviyattan uzak bir halde miyiz?
Dilimizle söyleyip, hayatımıza geçiriyor muyuz?
Allah’ın emri diye niye ibadetleri gösteriyoruz da bu emir-

lerden bahsetmiyoruz?
Neden ilim üzere olmaktan bahsetmiyoruz?
Neden edeb hakikatinin ne olduğundan bahsetmiyoruz?
Lütfen yavaş yavaş okuyalım ve kendimize soralım; ben 

Müslüman mıyım?
Kur’ân: 



142

“Kimsenin dedikodusunu yapıp çekiştirmeyin”, der. Bunu 
yapanın da ölü kardeşinin etini yemek gibi olduğunu belirtir. 
(Hucurât Sûresi 12)

Peki, biz bunu yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Kur’ân: 
“Kimsenin gizli yönlerini, hatalarını araştırmayın” der. 

(Hucurât Sûresi 12)
Peki, biz bunu yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Kur’ân: 
“Kimseyle alay etmeyin, kimsenin ayıbını aramayın, yâni 

küçük görmeyin, hor görmeyin, kimsenin inancını, ibadetini 
aşağılamayın, toplumda bir kişi veya bir topluluğu kötüleme-
yin, kimsenin özelini araştırarak onun ayıbını aramayın” der.

(Hucurât Sûresi 11)
Peki, biz bunu yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Kur’ân: 
“Birbirinize kötü isimler, kötü lakaplar takıp çağırmayın” 

der. (Hucurât Sûresi 11)
Peki, biz bunu yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Kur’ân: 
“Size bir bilgi geldiğinde hemen inanmayın aslı var mı yok 

mu, emin oluncaya kadar araştırın” der. (Hucurât Sûresi 6)
Peki, biz bunu yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Kur’ân: 
“Kendi bildiklerinizde inatlaşmayın, birbirinize karşı da 

bağırarak konuşmayın, çalışmalarınızı boşa geçirmeyin ve 
sizler, kendinizi ve çevrenizi anlamayı terk etmeyin” der. (Hu-
curât Sûresi 2)

Peki, biz bunu yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Lokman Sûresi:
Her an Hakk’a bağlılık şuuru üzere hareket eder.



143

Temizlenme içinde olup, kendinde olanı paylaşır.
Ölümü hiç unutmadan yaşar.
Bilgisi olmadığı şeyler hakkında konuşmaz. 
Kibirlenmez.
Kimseyi ve hiçbir varlığı küçük görmez. 
Allah’a ait nitelikleri kendine nisbet etmez, yâni asla şirk 

içinde olmaz. 
Anne babasına her zaman minnettarlık içindedir.
Hep iyi haller içinde yaşar.
Hep hakikatlere ârif olmaya çalışıp, hakikatleri inkâr etmez. 
İnsanlara suratını asmaz.
Yeryüzünde böbürlenerek yürümez. 
Büyüklenme, övünme hallerinde olmaz.
Hep tevâzû içinde hareket eder. 
Konuşurken sesini yükseltmez. 
Asla kendi çıkarına göre hareket etmez.
Her an saygı içindedir.
Dünya hayatına aldanmaz.
Bunları yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Mâide Sûresi
Verdiği sözü yerine getirir. 
Hep yararlı haller içindedir, zerre kadar da olsa zarar vermez.
Varoluşu araştırır, hep hakikatler peşinde koşar.
Hep fenalardan uzak durur.
Fedakârlıktan vazgeçmez. 
Gösteriş peşinde olmaz. 
Kan dökmez.
Kötülük için yardımlaşmaz.
İyilik üzere yardımlaşır.
Asla düşmanlık içinde olmaz.



144

Öfkeyle hareket etmez.
Vurup zarar vermez.
Bozup dağıtmaz.
Fakir bırakmaz.
Sıkıntılar, kederler vermez. 
Gereğinden fazla yemez, içmez.
Büyü, fal gibi asılsız şeylerle uğraşmaz.
Adalet üzere hareket eder, hiç adaletten ayrılmaz. 
Asla çalıp çırpmaz. 
Bunları yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Rûm Sûresi
Varlığın suretinde kalmaz. 
Ümitsizlik içinde olmaz.
Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket eder.
Dinin Allah’a ait olduğunu bilir, bu şuurla yaşar.
Tevhîd üzere yaşar.
Dini bölen kimselerden olmaz, din ayrımcılığı yapmaz.
İnsanları; tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bölmez.
Benim inancım doğru seninki yanlış demez.
Bunları yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Lokmân Sûresi:
Kibirlenmeyin. 
Bilginiz olmadığı şeyler hakkında konuşmayın.
Kimseyi ve hiçbir varlığı küçük görmeyin.
Anne babanıza iyi davranın.
İnsanlara suratınızı asmayın.
Böbürlenerek yürümeyin.
Övünmeyin, büyüklenmeyin. 
Hep tevâzû içinde olun.
Asla kendi çıkarınızda olmayın, insanları aldatmayın.



145

Bunları yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Mâide Sûresi:
Asla çalıp çırpmayın.
Verdiğiniz sözü yerine getirin.
Zerre kadar da olsa zarar vermeyin, hep iyi haller içinde olun.
Fedakârlıktan vazgeçmeyin. 
Gösteriş peşinde olmayın.
Kan dökmeyin.
Kötülük için yardımlaşmayın.
İyilik üzere yardımlaşın.
Zerre kadar da olsa düşmanlık içinde olmayın.
Öfkeyle hareket etmeyin.
Vurup zarar vermeyin.
Bozup dağıtmayın.
Fakir bırakmayın.
Sıkıntılar, kederler vermeyin, 
Gereğinden fazla yemeyin, içmeyin.
Büyü, fal gibi asılsız şeylerle uğraşmayın.
Adalet üzere hareket edin, hiç adaletten ayrılmayın. 
Bunları yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Rûm Sûresi:
Varlığın suretinde kalmayın.
Ümitsizlik içinde olmayın.
Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket edin.
Dinin Allah’a ait olduğu şuuruyla yaşayın.
Tevhîd üzere yaşayın.
Dini bölen kimselerden olmayın.
İnsanları dine göre ayırmayın.
İnsanları tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bölmeyin.
Benim inancım doğru seninki yanlış demeyin.



146

Kendi inancınızla böbürlenmeyin.
Bunları yaşamımızda uyguluyor muyuz?
A’râf Sûresi:
Hep iyi haller, güzel haller içinde olun.
Kimsenin ırzına namusuna tasallut etmeyin.
Haddi aşmayın.
Kimseyi küçük görmeyin.
Benlik içinde olmayın. 
Ara bozucu olmayın.
Islah edici olun, ara bulucu olun, barıştırın.
Bunları yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Evet, Kur’ân’da birçok edebî, ilmî öğütler vardır.
Dini alanda ücret almayın, zerre kadar karşılık beklemeyin.
Bir ilim ifade etmeyen şeyin ardına düşmeyin.
Aslı olmayan şeylere yönelmeyin. 
Anne babanıza öf bile demeyin.
Zina etmeyin yâni zâni olmayın. 
Cana kıymayın.
Alışverişte kimseyi aldatmayın, adaletle davranın.
Dosdoğru hareket edin. 
Cemaat, tarikat, mezheplere bölünmeyin. 
Allah ismini alet ederek kimseyi aldatmayın.
Edebli, ahlaklı, tevâzûlu, alçak gönüllü olun. 
Hayvanları sevin, varlığı sevin.
Kur’ân’da böyle nice öğütler vardır.
Peki, biz bunları yaşamımızda uyguluyor muyuz?
Böyle yüzlerce Kur’ân emrini, hangimiz hayatımıza geçi-

riyoruz?
Hangimiz bunları okuduğumuzda sarsılarak düşünüyoruz?
Evet, biz bu emirlerin hangisine uyuyoruz?



147

Allah’ın emri diye, niye ibadetleri gösteriyoruz da bunları 
anlatmıyoruz?

Evet, biz gerçekten Müslüman mıyız?
Ülkemizde ya da Dünyada bunları hayatına geçiren bir 

Müslüman var mıdır?
Varsa gidip elinden öpelim, onun yanından ayrılmayalım.
Yoksa bizler Müslüman kılığına girmiş zalimler miyiz?
Yoksa bizler Müslüman kılığına girmiş şeytanlar mıyız?
Kendimizdeki şeytanı Müslüman etmeden nasıl Müslü-

man oluruz ki? 
Lütfen kendimize soralım, bunları uygulamayan Müslü-

man sayılır mı?
Lütfen kendimize soralım, ben Kur’ân’ı layıkıyla anladım mı?
Lütfen kendimize soralım:
Ben gerçekten Müslüman mıyım?
Gönlümde her an Allah’ı hissediyor muyum?
Allah hakikatinin şuuru üzere mi yaşıyorum?
Allah’ın dostluğuna sığındım mı?
Allah’tan emin miyim?
Allah’a güveniyor muyum?
Başıma gelen acı olaylar karşısında ilk aklıma gelen nedir?
Başıma gelen acı olaylar karşısında nasıl bir duruş için-

deyim?
Yaşantım İslâm şuuru üzere mi?
Çevremde güvenilir, emin olunan bir kimse miyim?
İşte maneviyatın gücü Allah’a teslimiyette gizlidir.
İşte maneviyatın gücü, İslâm’ın hakikatine erişmekle müm-

kündür.
İslam şuuruna erişen kimsenin yaşantısına Müslüman-

lık denir.



148

RÂBITA

Râbıta hakikati iyi bilinmelidir.
Râbıtanın sadece Allah’a ait olduğu iyi anlaşılmalıdır.
Râbıta maneviyatın gücü için çok önemlidir.
Gönüllerini her an Allah’a râbıta eden kimseler, yaşantılarını 

bu şuurda geçiren kimseler, manevi olarak güçlü kimselerdir.
Gönlü Allah’a râbıta içinde olan kimse, Allah’ı unutma-

dan yaşar.
Kişinin başına ne gelirse gelsin, râbıta içinde olan kişi sab-

reder ve olayların ardındaki hikmeti bekler.
Râbıta, gönlünü her an Allah’a rabteden demektir.
Yâni gönlünü Allah’a kilitleyen, Allah’a bağlayan demektir.
Manevi gücü yüksek olanlar, her an Allah’a râbıta içinde 

yaşarlar.
Kâmil kimseler her an Allah’a râbıta içindedirler. 
Âl-i İmrân Sûresi 200: “Yâ eyyuhâllezîne âmenusbirû ve 

sâbirû ve râbitû vettekûllâhe leallekum tuflihûn.” 
Diyanet Meâli: Ey İnananlar! Sabredin, düşmanlarınızdan 

daha sabırlı olun, cihada hazır bulunun, Allah’a karşı gelmek-
ten sakının ki başarıya erişebilesiniz.

Yaşar Nuri Öztürk Meâli: Ey iman sahipleri! Sabredin, sa-
bır yarışı yapın, nöbet tutarak savaşa hazırlıklı bulunun ve Al-
lah’tan korkun ki, kurtuluşa erebilesiniz.

Mehmet Okuyan Meâli: Ey iman edenler! Sabredin; (düş-
man karşısında) dayanışmada bulunun; (savaş için) hazır-
lıklı ve nöbette bulunun! Allah’a karşı (takvâ)lı (duyarlı) olun 
ki kurtulasınız.



149

Süleyman Ateş Meâli: Ey inananlar, sabredin, direnin. Sa-
vaşa hazırlıklı, uyanık bulunun ve Allah’tan korkun ki, başa-
rıya eresiniz.

Mustafa İslamoğlu Meâli: Siz ey iman edenler! Zorluklara 
karşı direnin, direnişte birbirinizle dayanışma içinde olun, 
(imana) nöbetçi olun ve Allah’a karşı sorumluluk bilincini ku-
şanın ki ebedî saadete erebilesiniz.

Görüldüğü gibi, râbıta kelimesi müellifler tarafından farklı 
çevrilmiştir.

Hemen hemen tüm müellifler, râbıta kelimesini savaşmak 
olarak çevirmişlerdir.

Şimdi kelime kelime inceleyelim. 
Âl-i İmrân Sûresi 200: “Yâ eyyuhâllezîne âmenusbirû ve 

sâbirû ve râbitû vettekûllâhe leallekum tuflihûn.” 

Yâ eyyuhâ ellezine amenu : Ey iman edenler, mü’min olanlar,
Usbirû : Dayanmak, sabretmek, sebat etmek, 
Ve sabiru : Sabır, direnmek, beklemek, 
Ve râbitû : Alâka, bağlantı, irtibat, varlıktaki 

hakk bağlantısı,
Ve ittekû Allah : Fenalardan sakının Allah’a ortak 

koşmayın, 
Lealle kum tuflihûn : Umulur ki, başarırsınız, felah, özü 

anlamak, 

Meâli 1: “Ey iman edenler! Sabrın ne olduğunu anlayın ve 
sabredin ve tüm varlığı birbirine bağlayan Hakk sırrını anla-
yın ve fenalara düşmekten sakının, Allah’a ortak koşmayın. 
Umulur ki başarırsınız.” 

Meâli 2: “Ey iman edenler! Sabrın ne olduğunu anlayın ve 
gönlünüzü Allah’a râbıta ederek sabredin ve fenalara düşmekten 
sakının, Allah’a ortak koşmayın. Umulur ki felah bulursunuz.” 

Bu incelemede baktığımız zaman râbıta savaş demek de-
ğildir.



150

Şimdi râbıta kelimesini inceleyelim.
Râbıta, Rab kelimesinden gelir.
Râbıta; alâka, bağlantı, bağlayan, rabteden, varlıktaki hak 

bağlantısı, iki şeyi birbirine bağlayan, tüm varlığı birbirine 
bağlayan gibi anlamlara gelir. 

Tüm meâlciler râbıta kelimesini farklı farklı çevirmişlerdir. 
Çoğu müellif bu kelimeyi savaş olarak çevirmişlerdir. 
Cemaat ve tarikatlarda râbıta; şeyhini düşünmek, şeyhini 

düşünürken kendinden geçmek, şeyhine bağlanmak, evliya-
lara bağlanmak, alîmlere bağlanmak diye söylenir. 

Râbıta, tüm varlığı birbirine bağlayan Hakk sırrıdır. 
Râbıta tüm varlığın birbirine ortak özelliklerle bağlılığıdır. 
Nasıl ki insan vücûdunda sonsuz hücre var, ama hepsi bir-

birine bağlıdır.
Hepsi bir vücûda bağlıdır.
Yâni tüm hücreler, dokular, organlar bir vücûda bağlıdır, 

yâni râbıta hâlindedir.
İşte bu âlemde de tüm varlık birbirine bir kudret ile bağlıdır. 
Bu şuura ulaşmak râbıtayı anlamaktır.
Tüm varlık âlemi, tecelliler ile birbirine bağlıdır.
Râbıta; vücûddaki tecellilerin birbirine bağlılığıdır.
Râbıta; cümle varlığın birbirine olan bağlılığı demektir.
Râbıta; fiillerin fâilde, sıfatların mevsûfta, vücûdların 

Zât’ta birleşimidir.
Her varlıkta bir işleyiş vardır.
Bu işleyişi yapan fâildir.
İşte tüm işleyiş tek fâilde râbıta olur.
Tüm varlık sıfatlarla sarılıdır.
Tüm sıfatlar, mevsûf olanda râbıta olur.
Her bir varlığın bir bedeni vardır.
Ama tüm bedenleri tutan vücûd Allah’ındır.



151

İşte tüm bedenler tek vücûd sahibi olan Allah’a her an 
râbıta hâlindedir.

Tüm varlık birbirine, tecellilerle râbıta hâlindedir.
Hakk yolunun yolcusu Hakk’ı anlamak için bir idrak içinde 

olup varlığın birbiriyle bağlılığını anladıkça râbıtayı anlar ve 
oradan da Tevhîd sırrına ulaşır.

Tüm kâinat râbıta hâlindedir yâni birbirine bağlı bir haldedir. 
Tüm kâinatı birbirine bağlayan sır Hakk sırrıdır. 
İşte tüm varlığı birbirine bağlayan Hakk’tır, bu bağlılığa 

da râbıta denir. 
Tüm varlık Rab esması ile birbirine bağlıdır. 
İnsanın vücûdunun hiçbir organı hiçbir hücresi birbirin-

den ayrı değildir.
Bedendeki tüm hücreler birbiriyle irtibat hâlindedir, râbıta 

hâlindedir.
İşte bu kâinatta da tüm varlık Allah’a bağlılık hâlindedir, 

râbıta hâlindedir.
Tüm varlığı bir arada tutan ilâhi bir kudret vardır.
Bu kudret Allah’tır. 
Râbıta tüm kâinatı tutanın, her varlığı bir arada tutanın 

Allah olduğu hakikatidir. 
İşte râbıta; tüm varlığın birbiriyle olan bağlılığıdır ve bu 

bağlılık şuuruna ulaşmak râbıtayı anlamaktır.
Yoksa cemaatlerin dediği gibi şeyhini düşünmek, şeyhine 

bağlanmak, bir tarikata bağlanmak değildir. 
Râbıta sırrına vâkıf olan, tüm vücûdları tutan Allah’tır ha-

kikatini anlamıştır.
İşte bu hakikati anlayan bilir ki tüm kâlbleri attıran Al-

lah’tır, tüm vücûdları her an çalıştıran, her an tutan Allah’tır.
Bu şuurda hareket eden, hangi varlığa bakarsa baksın, o 

varlığı tutanın Allah olduğunun hakikatiyle bakar.



152

Yâni “Semme Vechullah” zevkiyle bakar. 
Bu şuurla bakan, bilir ki tüm varlık birbiriyle kardeştir, 

bir bedenin hücreleri gibidir. 
Tüm bedenleri tutan da zâtı mutlak olan Allah’tır. 
Bu şuurla hareket edenin gönlü her an Allah’a râbıta hâ-

lindedir.
İşte maneviyatın gücü, kişinin gönlünün her an Allah’a 

râbıta olmasından gelir.
Gönlü Allah’a râbıta hâlinde olan, her an Allah’a tevekkül 

ve teslimiyet içindedir. 
Gönlü Allah’a râbıta içinde olan kimse, başına nasıl bir olay 

gelirse gelsin, öncelikle sabreder ve olayların hikmetini bekler.
Râbıta makamına erişmiş kimse, her şeyden gerekli dersi 

çıkarır.
O kimse asla Allah’a isyan içinde olmaz.
Asla kendini kaybetmez.
Öfkelenmez, öfkelense de öfkesini çabucak yutar. 
Âl-i İmrân Sûresi 134: “Vel kâzımînel gayza-öfkeni-kinini 

bastır.” 
İşte onların gönlünde nice böyle âyetler mânâ bulmuştur.
Onlar her an edeb üzere hareket ederler.
Gönülleri her an Allah’a râbıta içinde olanların manevi-

yat gücü yüksektir.
Onlar her türlü sıkıntıda hemen Allah’a sığınırlar.
Onların gönlü, başına bir şey gelmeden önce de Allah’a 

râbıta hâlindedir.
Zaten Allah’a dayanarak hareket eden kimseler, her türlü 

güçlüğü aşarlar.
Onlar azimlidirler, sorumluluk alanını bilirler.
Son nefeslerine kadar, hayatı önemserler.



153

Çünkü hayat, Allah’ın hayy esmasının tecelli ettiği var-
lık boyutudur.

Onlar varlık elbisesinin altında varlığın sahibine nazar 
ederler.

Onlar kendi bedenlerinin sahibi olan Allah’a her an daya-
narak yaşarlar. 

İşte râbıta hakikati onların gönüllerinde tecelli etmiştir.
İşte İslâm makamına erişmiş kimse, râbıta içindedir.
Gönlü her an Allah’a râbıta içinde olanlar, maneviyat ola-

rak güçlü kimselerdir. 
O kimseler, sabırlıdırlar.
Olaylara hikmet üzere bakarlar.
Onlar Allah’a sığınarak yaşarlar.



154

ALLAH’A SIĞINMAK

Allah’a sığınmak, gönlünde her an Allah’a dayanmaktır.
Allah’a dayanmanın inceliği, layıkıyla Allah hakikatine 

erişmekle mümkündür.
Nasıl ki bir bebek anne babasına dayanır, onların kuca-

ğından inmek istemez.
İşte Allah hakikatine eren kimse de her varlıkta Allah’a 

şâhit olmuş kişidir.
Nereye dönerse dönsün Allah’ın vechîne nazar eden kimsedir.
İşte bu kimseler mü’min kimselerdir.
Mü’min kimse, gönlünde her an Allah duygusunu taşıyan 

kimsedir.
“Yerlere göklere sığmadım, Mü’min kulumun gönlüne sığ-

dım” sözü, bunu anlatmak için söylenmiştir.
Bu sözün Hazreti Muhammed’e ait olduğu bildirilir.
Mü’min kimsenin, duygusu, düşüncesi, idraki hep Allah’a 

yöneliktir.
Mü’min kimse gönlüne dünya çıkarını değil, Allah’ın ulvî-

yetini sığdırmıştır.
Onun için o kimse, her an Allah’a sığınarak yaşar.
Sığınmak, sığmak birbirine bağlı kelimelerdir. 
Sığınmak, Kur’ân’da “İstiaze, Eûzu, Maâza” kelimesiyle be-

lirtilir.
Maâza Allah, “Allah’a sığınırım, Allah korusun” demektir.
Eûzu bi Allah, Allah’a sığınırım demektir.



155

“Eûzü billâhi mineşşeytanirracîm” sözü, tüm şeytani duygu 
ve düşüncelerden Allah’a sığınırım demektir.

Her türlü olumsuz duyguda Allah’a sığınmalıyız.
Aklımıza gelen, fitnelik, fesatlık, hasetlik duygusundan he-

men Allah’a sığınmalıyız.
Düştüğümüz gurur, kibir, başkasına hor bakmak gibi duy-

gudan hemen Allah’a sığınmalıyız.
İçimize gelen her türlü sıkıntı, keder, üzüntü duyguların-

dan hemen Allah’a sığınmalıyız.
İçimize gelen, her türlü şeytani duygudan hemen Allah’a 

sığınmalıyız.
Fussilet Sûresi 36: “Ve immâ yenzeganneke mineş şeytâni 

nezgun festeız billâh innehu huves semîul alîm.” 

Ve immâ yenzeganne ke : Eğer, fısıltı, vesvese gelirse, dürtü, sen,
Min el şeytân : Şeytani hallerden, kötü hallerden, 
Nezgun : Saldırı, hücum, 
Fe isteız bi Allah : Hemen, sığın, Allah’a
İnne hu huve : Muhakkak, o, ondan, 
El semîu el alîm : İşitmek, ilmiyle var edendir, ilmin 

sahibi, 

Meâli: “Eğer saldırma gibi şeytani hâller seni dürtecek 
olursa, hemen Allah’a sığın. Muhakkak ki O işittirendir, ilmin 
sahibi olandır.” 

Âyette belirtildiği gibi, içimize gelen her türlü şeytani 
duygu ve düşünceden Allah’a sığınmalıyız.

Şeytani duygu düşünce bizi Allah’tan uzaklaştırır.
Bunlar nedir dersek?
Aklımıza gelen her türlü bölücülük, yargılama, ayrımcı-

lık, kendimizi üstün görme, başkasını hor görme gibi duygu 
ve düşünceler şeytani alandır.

Her kim böyle duygu ve düşünceleri dost edinirse, ken-
dine yazık etmiştir. 



156

Nisâ Sûresi 76: “Fe kâtilû evliyâ el şeytân.” 
Meâli: “Şeytanı evliya edinen kimse, kendine yazık etmiştir.”
Allah’ı bırakıp şeytanı evliya edinmek, şeytanlaşmaktır.
Şeytan, eşya aynı kökten gelen kelimelerdir.
Şeytan; varlığın eşya boyutunda kalıp, kendi çıkarının pe-

şinde koşup, varlığın özünü görememekle kişinin düştüğü za-
limleşme durumudur.

Şeytan, “şa-ta-na” kelimesinden gelir.
Uzaklaşan demektir.
Yâni varlığın eşya boyutunda kalıp, varlığın özünü gör-

mekten uzaklaşmak demektir.
Şeytan diye ayrı bir varlık yoktur, şeytanlaşmış insan vardır. 
Şeytanlaşmış insanı nasıl tanırız?
Kur’ân, en güzel cevabı veriyor.
Mücâdele Sûresi 19: “Bölen, ayrımcılık yapan şeytandır, 

şeytan bölücü olan, ayrımcı olandır.”
Mücâdele Sûresi 19: “İstahveze aleyhimuş şeytânu fe ensâ-

hum zikrallâh ulâike hizbuş şeytân elâ inne hizbeşşeytâni hu-
mul hâsirûn.”

Meâli: “Şeytani halleri onların akıllarını esir aldı. Böylece 
onlar Allah’ı anmaktan uzaklaştılar. İşte şeytani hallerde ka-
lan bölendir, bölen ancak şeytani hallerde kalandır. Onlar kay-
bedenlerdir.”

Âyette muhteşem bir şekilde şeytanın kim olduğu belirtiliyor.
Kim bölücülük içinde ise, ayrımcılık içinde ise o şeytandır.
Her kim senlik benlik kavgasında ise şeytanlaşmıştır.
Şeytan bölendir, bölücü olan şeytandır.
Kim insanları; fırkalara, gruplara bölüp, kendi yolunu üs-

tün görüyorsa, başkalarına hor bakıyorsa...
Her kim insanları; dinlerine, inançlarına, ibadetlerine göre 

ayırıyor, kendi inancını üstün görüyorsa…



157

Her kim insanları; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine 
göre ayırıp, kendi milletini, kendi rengini üstün görüyorsa… 

İnsanları; bizden, bizden değil diye ayırıyorsa…
İnsanları; alevi, sünni, bektaşi, nakşi, kadiri, nurcu vs diye 

ayırıyorsa…
İnsanları; Müslüman, Hristiyan, Musevi diye ayırıyorsa, 

kendi gibi olmayanı cehennemlik görüyorsa… 
İnsanları kendi çıkarı için; dini alet ederek, inançla, iba-

detle kandırıyor, kendine saltanat oluşturuyorsa…
İnsanları kendi çıkarı için; Allah diyerek, kitap diyerek, din 

diyerek aldatıp, onların malına mülküne çöküyorsa…
Erkeği kadından üstün görüyorsa, kadını insan yerine 

koymuyorsa…
İşte Kur’ân’ın muhteşem bir şekilde belirttiği gibi: 
Her türlü ayrımcılık...
Her türlü bölücülük...
Kendini büyük görüp, başkalarını hor görmek...
Varlığın eşya boyutunu görüp, özünü görememek...
Zulüm içinde olmak…
Kendine ve çevresine zulüm etmek, şeytanlaşmaktır.
İşte “İstiaze” kelimesi, kendi egosunda kaldığını anlayıp, 

hemen egosundan sıyrılarak Allah’a sığınmanın adıdır. 
İnsanın tek düşmanı vardır.
O da kendi şeytanıdır.
İnsan kendini şeytanlaştıran, tüm duygu ve düşünceleri 

anlamalı ve onlardan kurtulmalıdır.
Fâtır Sûresi 6: “İnneş şeytâne lekum aduvvun fettehızûhu 

aduvvâ innemâ yedû hızbehu li yekûnû min ashâbis seîr.”
Meâli: “Şüphesiz şeytani hâlleriniz sizin düşmanınızdır. 

Bundan sonra o hâllerinizi düşman edinin. O şeytani hâlleriniz 



158

sizi, sadece ötekileştirmenin cehaletine sahip olmanıza yol 
açar, böylelikle bölünmeye götürür.” 

İnsan, içindeki kötülüğe yol açacak duygularının kendini 
şeytanlaştıran alan olduğunu anlamalıdır.

Ve insan, kendindeki şeytani duyguların onun en büyük 
düşmanı olduğunu bilmelidir.

Yâni insanın düşmanı, insanın kendi şeytanıdır. 
İnsanın kendi şeytanını teslim alacağı yer, Allah’a şâhitlik 

alanı ve O’na sığınmasıdır.
İnsan her varlığı bir ilim kitâbı ve şâhitlik kitâbı bilmelidir.
Nahl Sûresi 98: “Fe izâ kare’tel kurâne festeız billâhi mi-

neş şeytânir racîm.”

Fe iza karete : O zaman, artık, okunduğunda, okunup duran, 
El kur’ân : Okunan şey, varlık kitâbı, kâinat kitâbı, 
Fe isteız bi Allah : Böylece, hemen, sığın, Allah, 
Min el şeytân : Şeytan, şeytani haller, kötülük halleri, 
El racîmi : Taşlanmış, kovulmuş, uzaklaşmış, 

Meâli: “Tüm kâinat kitâbından okunan şeyleri anla, şey-
tani hallerden uzaklaşarak Allah’a sığın.” 

Âyette belirtildiği gibi, varlığın işleyişini ve bunu yapanı 
anlayan, Allah hakikatine erecektir.

Ve böylece Allah’a sığınacak, kendi içindeki şeytani dür-
tülere esir olmayacaktır.

İnsan, benliğe, kibre, gurura kapı açan her duygudan Al-
lah’a sığınarak kurtulabilir.

Nahl Sûresi 99: “İnne hu leyse lehu sultânun alellezîne 
âmenû ve alâ rabbihim yetevekkelûn.” 

İnne hu leyse : Muhakkak, o, değil, yok, 
Lehu sultan : Onun, hükümdar, delil, hâkim olan, 

hükümran, 
Alâ ellezîne amenu : Onların üzerinde, için, iman edenler,



159

Ve alâ Rabb him : Üzerine, Rab, onlar, vücûdlandıran, onlar,
Yetevekkelun : Tevekkül, tam teslim olma, 

Meâli: “Muhakkak ki o şeytani hallerin, iman edenlerin 
üzerine ve onları vücûdlandırana tam teslimiyet içinde olan-
lara bir hâkimiyeti yoktur.” 

Tevekkül içinde olmak, Allah’a her şeyiyle teslim olmakla 
mümkündür.

Şeytani duygu ve düşünceler, tevekkül içinde olanlarda 
olmaz.

Onların duygu ve düşünceleri hep rahmânîdir. 
Onların içine ufacık bir şeytani vesvese gelse, onlar hemen 

bedenin sahibi olan Rabbe sığınırlar.
Bedenin Rabbi Allah’tır.
Allah’ın bir bedendeki esmasının karşılığı Rabb’dir.
Rabbim Allah demek, bedenimin sahibi Allah demektir.
Mü’minûn Sûresi 97-98:
97-

ياَطِينِ بِّ أعَُوذُ بكَِ مِنْ همََزَاتِ الشَّ وَقلُ رَّ
Ve kul rabbi eûzu bike min hemezâtiş şeyâtîn

Ve kul Rabbim : De, Rabbim, 
Eûzu bike : Sığınırım, sana, 
Min hemezâti el şeytan : Vesvese, şeytani haller,

Meâli: “De ki: Rabbim! Şeytani hallerin vesvesesinden 
sana sığınırım.” 

98-

وَأعَُوذُ بكَِ رَبِّ أنَ يحَْضُرُونِ
Ve eûzu bike rabbi en yahdurûn

Ve eûzu bike Rabbi : Sana sığınırım, Rabbim, 



160

En yahdurû ni : Katılma, devam eden, o hallerde 
bulunmak,

Meâli: “Rabbim! O hallerde bulunmaktan da sana sığınırım.” 
İşte bu bölümde belirtildiği gibi, şeytani duyguların ves-

vesesi insanı esir alabilir.
İnsanın, şeytanın esaretinden kurtulması, Allah’a olan kul-

luk şuuruna erişmekle mümkün olacaktır.
A’râf Sûresi 200: “Ve immâ yenzeganneke mineş şeytâni 

nezgun festeiz billâh innehu semîun alîm.”

Ve immâ yenzeganne ke : Ama, fakat, öneri, düşünce, bir hale 
sürükleme, sen, 

Min eş şeytâni : Şeytani halleriniz, kötülük halleri, 
Nezgun : Çıkarma, dürtü, 
Fe isteiz bi Allah : O zaman, hemen sığın, Allah 
İnne hu semiun alîmun : Muhakkak ki o, işitme, ilmin sahibi, 

Meâli: “Şeytani hâlleriniz, sizi hakikatlerden çıkaran bir 
hâle sürüklediğinde, hemen Allah’a sığının. Muhakkak ki O 
işittirendir, ilmin sahibidir.”

Şeytanlaşan insan, hakikatten uzaklaşacaktır.
Rahmânlaşan insan ise, hakikatlerle hareket edecektir.
Hakikat her varlıkta olan Allah’ın nitelikleri, tecellileridir.
Her varlık Allah’ın nitelikleri-sıfatları ile sarılıdır.
A’râf Sûresi 201: “İnnellezînettekav izâ messehum tâifun 

mineş şeytâni tezekkerû fe izâhum mubsırûn.”

İnne ellezîne ittekav : Muhakkak, o kimseler, takva, 
fenalardan sakınan,

İzâ messe hum : Temas, dürtü, onlara dokunduğu 
zaman,

Tâifun min el şeytâni : Dönmek, dolaşmak, şeytani haller, 
Tezekkerû : Tezekkür ederler, hakikatleri 

hatırlarlar, 



161

Fe izâ hum mubsırûn : Böylece, o zaman onlar, doğru görüş, 
kavrayış, dikkat, 

Meâli: “Muhakkak ki fenalardan sakınan Allah’a ortak koş-
mayan kimselere, şeytani hallerden bir hâl isabet etmesi du-
rumunda, hemen hakikatleri hatırlarlar, böylece onlar dik-
katli olurlar.” 

İnsan kendi vücûdunda her an tecelli eden Allah’ı unut-
mamalıdır.

İnsan kendine şah damarından yakın olan Allah’ın, her ne-
feste kendini hatırlattığını unutmamalıdır.

İşte insan, Allah’a sığınmalı, O’na güvenmeli, O’nun ekbe-
riyetine dayanmalıdır.

Kur’ân’da Nâs ve Felâk Sûresi Allah’a sığınmayı hatırlatır.
Nâs Sûresi: “İnsanların aklını esir alan tüm o cehalet halle-

rinden, insanların gönlüne asılsız, kötü, sinsi düşünceyi veren 
o batıl şeylerden, sinsiliğin, vesvesenin şerrinden kurtulmayı; 
İnsanları Zâtı ulûhiyetiyle sarana, insanlardaki tüm tecellile-
rin sahibine, insanları vücûdlandırana sığınmayı anlat.” 

Felâk Sûresi: “Doğruluğa engel olan hallerden ve doğru-
luğa engel olanın şerrinden, bağlandığı yalanların içinde kalıp 
aldatanın şerrinden ve yaratılmamış olan; gaflet, yalan, akıl-
sızlık gibi tüm kötü hallerin şerrinden, bütün mahlûkatın sa-
hibine sığınmayı anlat.” 

İşte insan her an Allah’a sığınarak yaşamalıdır.
Her türlü olayın ardında hikmetler aramalıdır.
Karamsarlık, kaygı, öfke, hiddetini Allah’a sığınarak yen-

melidir.
Allah’ı dost edinmelidir.
Allah’ı unutup, insanları kendine evliya edinmemelidir.
Evliya kelimesini iyi anlamalıdır.



162

“Allah’tan gayrı evliya edinmeyin” âyetini iyi anlamalıdır. 
(Zümer Sûresi 3)

Kur’ân’da Allah’ı dost edinin âyetleri vardır.
O’nun dostluğuna sığının âyetleri vardır.
Allah’ı dost edinmenin ulvîyetine erişmek gerekir.
Velimiz, evliyamız Allah olsun.
O’na tevekkül içinde olalım
Gönlümüzü O’na râbıta edelim.
Her an O’na bağlılık içinde olalım.
Başımıza ne gelirse gelsin, sabredelim ve gerekli dersi alalım.
Kur’ân’da “Allah’ı dost edinenlere, korku yoktur, kaygı, ka-

ramsarlık yoktur” diye bildirilir.
Yûnus Sûresi 62: “E lâ inne evlîyâ Allâh lâ havfun aleyhim 

ve lâ hum yahzenun.”

E lâ inne evlîyâ Allah : Yoktur, muhakkak, elbette, dost, evliya, 
Allah 

Lâ havfun aleyhim : Korku yoktur, tedirginlik, onlara,
Ve lâ hum yahzenûne : Yok, onlara, mahzun, üzgün, kederli, 

Meâli: “Allah’ın evliyalığına-dostluğuna sığınanlara korku 
yoktur, mahzun olmak yoktur.”

Ancak mü’min olanlar Allah’ı dost edinme makamına eriş-
mişlerdir.

Mü’min kimse Allah’ın dostluğunu anlar, o hep o dostluk 
üzere olur.

Onun kâlbi huzur içindedir, sabırlıdır, güler yüzlüdür, di-
linden hep hakikatler hep güzel sözler dökülür. 

Biri ona kötülük yapsa o iyilikle karşılık verir. 
Allah’ı dost edinen kimse hep huzur, huşu, sabır içindedir.
Lakin Allah’ın dostluğunu anlamayan kimse ise dünyayı, 

çıkarını, makamı, dost edinen kimsedir, huzur, huşu, sabır 
içinde değildir. 



163

Onlar kendi çıkarlarını dost edinirler, Allah’ın dostluğunu 
anlayamazlar ve onlar hallerini değiştirmedikleri müddetçe 
hep o haller üzere yaşarlar 

Allah’ı dost edinenlerle dost olmak gerçek dostluğa eriş-
mektir.

Allah’ın dostluğuna sığınan hiçbir şeyden korkmaz.
Hüzünler kaygılar içine düşmez.
Düşse de çabuk çıkar.
Allah’a karşı derin bir bağ içinde olanlar, korkulara düşmez.
Onlar mahzun olmazlar. 
Mahzun, hüzün kelimesinden gelir.
Kur’ân’da belirtiliyor ki Allah’ı dost edinenler hüzünlü ol-

mazlar.
Hüzün; üzüntü, kaygı, keder, karamsarlık, içe kapanıklık, 

boşluğa düşmek demektir.
Nahl Sûresi 87: “Ve elkav ilallâhi yevme izinis seleme ve 

dalle anhum mâ kânû yefterûn.”
Meâli: “Her şeyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an ba-

rış ve huzur içinde olanlardır. Uydurulmuş şeyler içinde ka-
lanlar ise hakikatlerden sapanlardır.” 

Allah’a teslimiyetin ne olduğunu çok iyi bilmeliyiz.
Anne babamızdan öğrendiğimiz şekliyle ibadet ettik diye 

Allah’a teslim olmuş oluyor muyuz?
Allah’a teslimiyet, namaz kılmakla, oruç tutmakla gerçek-

leşir mi?
Allah’a teslimiyette ilim, irfan, edeb, şâhitlik gerekir.
Şâhit olmayan, Allah’a teslim olamaz.
Ezanda günde 20 defa okunan “Eşhedü-Şâhit ol” hakika-

tine mutlaka ermeliyiz.
Allah’a kendimizde ve varlıkta şâhit olmalıyız.
Allah’a şâhit olmadan, teslimiyet ve tevekkül olmaz.



164

Her varlık Allah’a açılan bir kapıdır.
Her varlık bir tarikattır, yâni Allah’a giden bir yoldur.
Yeter ki varlığın oluşumunu, işleyişini, niteliklerini bir bir 

inceleyelim.
Yeter ki kendimizde ve varlıkta şâhit olalım.
Şâhit olan, emin olur.
Emin olan Müslüman olur.
Müslüman her şeyiyle Allah’a teslim olan demektir.
Müslüman ilâhi huzura erişmiş olandır.
Müslüman kimse düştüğü kaygıdan, hüzünden hemen çı-

kan kimsedir.
Müslüman kimse, bir anlık da olsa sıkıntıya düşse, onun 

Allah’a olan teslimiyeti onu o sıkıntıdan hemen çıkarır.
Maneviyatı güçlü olan, düştüğü bunalımdan hemen çıkabilir.
Maneviyatı güçlü olan, Allah’a gönlünü dayamış kimsedir.
Maneviyatı güçlü olan, Allah’ı unutmayan, O’nun dostlu-

ğuna sığınan kimsedir.
Allah’tır bizim dayanağımız, yardım bulacağımız, sığına-

ğımız, dostumuz.
Allah’tır bizim her türlü sıkıntıda çare bulduğumuz.
Enfâl Sûresi 62: “Fe inne hasbekallâh huvellezî eyyedeke 

bi nasrihî.” 
Meâli: “sana Allah yeter. Ki O’dur senin dayanağın, O’dur 

yardım bulacağın.”
Ahkâf Sûresi: 13: “İnnellezîne kâlû rabbunallâhu summes-

tekâmû fe lâ havfun aleyhim ve lâ hum yahzenûn.”
Meâli: “Muhakkak ki bizi vücûdlandıran Allah’tır diyen-

lere ve böylece dosdoğru hareket edenlere, artık onlara korku 
yoktur ve onlara ümitsizliğe düşmek yoktur.”

Allah, her şeyiyle teslimiyet içinde olan kimseyi, düştüğü 
sıkıntıdan hemen çıkarır.



165

Onlara korku, kaygı, ümitsizlik yoktur.
Evet, Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki mü’min 

olanlara korku, kaygı yoktur. 
Mü’min başına gelen sıkıntıları güzelce düşünür, hikme-

tini anlamaya çalışır ve düştüğü sıkıntıdan gerekli dersi alır.
Düştüğü sıkıntıdan bunalıma kaymaz, bilir ki başa gelen sı-

kıntılar, kişiyi olgunlaştırır, hayat yolunda kişiye dersler verir. 
Ey benim güzel kardeşim.
Gel Allah’a şâhit olalım, O’na iman edelim.
O’na güvenelim.
O’na teslim olalım
O’na tevekkül içinde olalım.
O bizim, canımızdır, tenimizdir, nefesimizdir.
O her an bizdedir. 
O bizim dayanağımızdır.
O bizim yardım bulacağımızdır.
Unutma kardeşim sakın unutma:
Mü’min kişi:
Sabırlı olur.
Tefekkür sahibi olur.
Teslimiyet sahibi olur.
Tevekkül sahibi olur.
Her şeyin hikmetini arar, asla isyan etmez.
Her şeyden gelen bir mesaj olduğunu bilir, onu bulmak 

için bekler.
Tenezzül sahibi olur.
Her an Allah’a güvenir.
Her nefeste şükür sahibi olur.
Sevgi dolu huzur dolu olur.
Sakın karamsar olma kardeşim.
Sakın olumsuz düşünme kardeşim.



166

Sakın ümitsiz olma kardeşim.
Sakın unutma kardeşim, sakın unutma:
Allah’a iman, tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Allah’a tevekkül, tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Allah’a şükür, tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Ve asla unutma Allah’a sığınan kimse, O’na tevekkül içinde 

olan kimse, O’nu unutmayan kimse, dünyalık kaygılar içinde 
olmaz.

Allah’a sığınmayanlar kendi şeytani duygularına esir olurlar.
Kendi şeytanına sığınanlar huzur içinde olmazlar.
Nisâ Sûresi 76: “Fe kâtilû evliyâ el şeytân.” 
Meâli 1: “Şeytanı evliya-dost edinen kimse, kendine ya-

zık etmiştir.”
Meâli 2: “Şeytani duygu ve düşüncelerine sığınan kimse, 

kendine zulüm eder.”
İşte âyette belirtildiği gibi, Allah’ı bırakıp şeytanı evliya 

edinmek, şeytani duygulara sığınmaktır.
İnsan kendine, şunu her zaman sormalıdır; 
Ben neye sığındım, neyden medet umdum? 
İsyan içinde, karamsarlık içinde, kavga içinde miyim?
Kulluğun ne olduğunu layıkıyla anlayabildim mi?
Allah’a layıkıyla kul oldum mu?
Yoksa şeytanıma mı kul oldum?
Yâni kendi egoma kibrime, çıkarıma mı kul oldum?
Dünya çıkarı için mi koşuyorum?
İnsanlara çıkar için mi yaklaşıyorum?
Güçlü biri miyim, zayıf biri miyim?
Allah’ın dostluğunun ne olduğunu anlayabildim mi?
Allah’a güven içinde miyim?
Olaylar karşısında nasıl bir duruş sergiliyorum.
Tevekkülüm, teslimiyetim tam mı?
Sükût ve sabır makamına erdim mi?



167

SÜKÛT VE SABIR

Sükût ve sabır manevi alanı güçlü olan kişilerin duygusudur.
Sükût etmek; susmak, dilini tutmak, karşılık vermemektir.
Kâmil insan nerede susacağını, nerede konuşacağını bilir.
Kâmil insan kime, ne kadar konuşacağını bilir.
Kâmil insan, nerede karşılık vereceğini nerede vermeye-

ceğini bilir.
İşte sükût; susmaktır, dilini tutmaktır, hemen konuşma-

maktır.
Dilimizi tutmak, dilimizi boş sözlerle yormamak gereklidir.
Dil, ağzımızdan çıkan lisanımızdır.
Kişi ne konuşacağına dikkat etmelidir. 
Kişi dilinin altında gizlidir.
Ağzından ne söz çıkıyorsa sen O’sun.
Dil, ağır sözler de edebilir.
Dil, hoş sözler de edebilir.
Kırıcı sözler etmekten sakınmalıyız.
Kırıcı sözler eden, özür dilemelidir.
Özür dilemek erdemlilik değildir.
Özür dilemeyi gerektirecek şeyi yapmamak erdemliliktir.
Hazreti Muhammed: “Özür dilemeni gerektiren bir sözü 

söyleme.” (İbn-i Mâce, Zühd, 15)
Beled Sûresi 9: “Ve lisânen ve şefeteyn-dil ve dudaklar 

verdik.”
Dudaklarını açtığında dilinden hangi sözler dökülecek?
Ağzından akan sözler hangi algılara kapı açacak?



168

Ağzından akan sözler senin Sâlih insan mı, zalim biri mi 
olduğunu belirleyecek.

Ağzından çıkan sözler hayırlara mı vesile oluyor?
Ağzından çıkan sözler; fitneliğe, fesatlığa, fâsıklığa, ayrım-

cılığa, kibre, yâni kötülüğe mi vesile oluyor? 
Müslüman diliyle ve yaşantısıyla belli olur, yaptığı ibadet-

lerle değil.
Müslümanın dilinde dedikodu çekiştirme olmaz. (Hucurât 

Sûresi) 
Müslümanın dilinde, alay etme, hor görme olmaz. (Hu-

curât Sûresi) 
Müslümanın dilinde ayrımcılık, yargılama, fitnelik, fesat-

lık olmaz. (Bakara Sûresi 191)
Müslümanın dilinde cana kıymak ile ilgili algılar olmaz. 

(En’âm Sûresi 151) 
Müslümanın dilinde insanların eksiğini aramak, hata-

larından bahsetmek, gizli yönlerini araştırmak olmaz. (Hu-
curât Sûresi) 

Müslümanın dilinde, övünmek, büyüklenmek olmaz. Lok-
man Sûresi 

Müslümanın dilinde, gösteriş, caka satma, şan, şöhret, 
dünya süsü, para, mal, mülk olmaz. (Hûd Sûresi)

Müslümanın dilinde, bölücülük, ayrımcılık, öteki görme, 
olmaz. (Rûm Sûresi)

Müslümanın dilinde hep hayra dayalı, iyilik getiren, sev-
giye kapı açan sözler olur. (Rûm Sûresi) 

Müslümanın dilinde, ıslah edici, ara bulucu, barıştırıcı, söz-
ler olur. (A’râf Sûresi)

Bir gün Muâz bin Cebel, Hazreti Muhammed’e sordu.
“Ya Muhammed! Sen bizden önce vefât edersen, Sen’den 

sonra hangi ibâdetleri yapalım?” 
Hazreti Muhammed sustu cevap vermedi.



169

Muâz bin Cebel: “Allah yolunda cihâd mı edelim?” diye sordu.
Hazreti Muhammed: “Allah yolunda cihâd güzel şeydir; ama 

insanlar için bundan daha hayırlısı vardır” buyurdu.
Muaz Bin Cebel: “Yâni oruç tutmak, zekât vermek mi?”
Hazreti Muhammed: “Oruç tutmak, zekât vermek de güzeldir.”
Muâz bin Cebel insanın yaptığı tüm ibadetleri sayıp döktü. 
Hazreti Muhammed her seferinde: “İnsanlar için bundan 

daha hayırlısı vardır” buyuruyordu.
Muâz bin Cebel: “Anam-babam Sana kurban olsun, insanlar 

için bunlardan daha hayırlı olan nedir?” diye sorunca.
Hazreti Muhammed: “Hayır konuşmayacaksa susmak” bu-

yurdu. (Hâkim, IV, 319/7774)
İşte insan yeri geldiği zaman susmalıdır.
Susmalı ve sabır etmelidir.
Olaylar karşısında sabırlı olmalıdır. 
Sabrın hikmetine ermek için beklemelidir.
İsyan etmemelidir.
Karamsarlığa düşmemeye gayret göstermelidir.
Hemen karar vermemelidir.
Hemen faaliyete geçmemelidir.
Hemen bir şeye kalkışmamalı, şuurlu davranmalıdır.
Olayların nereye aktığını anlamalı ve öyle faaliyete geç-

melidir.
İnsan, başına gelen olumlu ya da olumsuz her şeye karşı 

sabretmelidir.
Arka yüzünü görmeli, öyle hareket etmelidir.
Başına olumsuz bir şey geldiğinde, hemen sinirlenmemeli, 

öfkelenmemeli, kaygılanmamalıdır.
Sabretmeli, beklemelidir.
Beklemeli ki olaylar nereye akacak görebilmelidir.
olaylar karşısında öfkelenmemeli, öfkeyi yutmalıdır.



170

Öfke ile bir şey söylememeli, dilini tutmalıdır.
Sabırlı olursa, olayın sonunu görebilirse, belki de olaylar 

hayra kapı açacaktır.
İnsan sabretmeli, sükût etmeli ve beklemelidir.
Sabır; beklemektir, dayanmaktır, karşı koymaktır, diren-

mektir, sebat etmektir, göğüs germektir. 
Sabır; dilini tutmaktır, öfkeyi yutmaktır, hemen karar ver-

memektir.
Sabır; olayın nereye gittiğini görebilmektir, içyüzünü gö-

rebilmektir, hikmetine erebilmektir.
Sabır; olaylar karşısında hemen hareket etmemektir, şu-

urlu davranmaktır.
Sabır; Allah’a dayanmaktır, O’na güvenmektir.
Sabır; zamanın akışını görebilmek, o akışa teslim olmaktır. 
Sabır, zaman ile alakalı bir boyuttur.
Her şey zamanı gelince açığa çıkar, zamanı gelince gerçekleşir. 
Mesela bir ağacın meyve vermesi, zaman dilimi içinde ger-

çekleşir.
Meyve hemen oluşmaz, önce yapraklar, sonra çiçekler, 

sonra meyve oluşur.
İşte her şeyin bir zaman dilimi akışı vardır.
Bu zaman dilimi akışında, sonucu beklemek sabırdır.
Çiftçi tohumu eker, bakımını yapar ve meyve alıncaya ka-

dar sabreder.
Hemen meyve çıksın diye acale etmez.
Bilir ki meyve oluşumunun zamanı vardır.
İşte o meyveye olgunlaşıncaya kadar sabreder.
Sabrını emekle, gayretle birleştirir.
Yaprak zamanı gelmeden düşmez.
Civciv zamanı gelmeden yumurtadan çıkmaz.
Doğan çocuk hemen büyümez. 



171

Güneşin doğması, batması zamanı gelince olur.
Zamanın gelişi ve zamanın akışı ve zaman yolunun sonu 

vardır. 
İşte sabır; zamanın gelişini, zamanın akışını, zamanın so-

nunu görebilmektir.
İnsan sabrın ne olduğunu anlamalı ve bunu hayatına ge-

çirmelidir. 
Her insan sabır makamında yaşamalıdır. 
Eğer kişi sabrın ne olduğunu iyi anlarsa, bir şeyin nereye 

gittiğini ve sonucunun ne olacağını bilir.
Kişi sabrı yakalayamazsa, isyana, öfkeye, hiddete, kav-

gaya kayar.
Sabır beklemektir, dayanmaktır, zamanın akışını görebil-

mektir.
İnsana hep sabretmesi tavsiye edilir.
Âl-i İmrân Sûresi 200: “Yâ eyyuhâllezîne âmenu usbirû ve 

sâbirû ve râbitû.”
Meâli: “Ey iman edenler! Sabrın ne olduğunu anlayın ve 

gönlünüzü Allah’a râbıta ederek sabredin.”
Kişinin başına ne olay gelirse gelsin, kişi o olaydan ge-

rekli dersi çıkarmak için sabretmelidir ve olayı iyi okumalıdır.
Kişi, olayın içyüzünü görebilmek için ve olayın nereye ak-

tığını anlayabilmek için sabretmelidir.
Başına bir olay gelen kişinin önünde iki kapı açılır.
Biri sabır kapısıdır.
Biri isyan kapısıdır.
İsyan kapısını açan; öfke, hiddet, kin, nefret, karamsarlık, 

acelecilik, intikam gibi duygularla karşı karşıya kalır ve kişi 
akıllı düşünemez, akıllı hareket edemez.

Ama kişi, sabır kapısını açarsa; bekler, olayı çözmeye çalışır, 
olaydan gerekli dersi çıkarmaya çalışır, olayın hikmetine erer.



172

Her olaydan gerekli dersi çıkaran, bunu ileride başına ge-
len başka bir şeyde kullanır, o derse göre hareket eder.

Kâmil kimse, sabrederek, her şeyden ders çıkararak 
kemâlâta erer.

İşte sabır kişinin hayatında çok önemlidir.
Sabreden, tevekkül sahibidir.
Sabretmek beklemektir, zamanı geldiğinde hareket etmektir.
Sabır, gönlünü Allah’a râbıta ederek beklemektir.
“Ya sabır Allah” diyerek; “Allah’ım bana sabır ver, Allah’ım 

bana bu olayın nereye çıktığının hikmetini ver” diyerek dua 
edilmelidir.

Sabır makamı gönlünde tecelli eden kimseler;
Sabırlıdırlar, beklerler, hemen karar verip uygulamazlar.
Bir şeyin sonunu düşünürler, ona göre hareket ederler.
Öfkelenseler de öfkelerini yutarlar.
İsyan etseler de isyanlarını kontrol ederler. 
İçlerinde oluşan hüznü taşımayı bilirler, “Allah’ım hüznümü 

al, hüznümü sevince dönüştür yâ Rabbi” diye dua ederler.
Dillerini tutmasını bilirler, ne zaman konuşacaklarını bilirler.
Öfke ile hemen konuşmazlar, ne zaman neyi söyleyecek-

lerini bilirler.
Söylenen sözün hangi kapıyı açacağını sezerler.
Onlar zaman diliminin akışını çok iyi görebilirler. 
Onlar sonuca endekslidirler.
Bir olayda hemen parlamazlar, o olayın nereye akacağını 

sezerler.
Hepimiz, bir şekilde üzüldük, üzdük, bir şekilde zulme uğ-

radık, zulüm ettik.
Kırdık, kırıldık, kötü söze maruz kaldık, kötü söz söyledik.
Hepimiz bir şekilde isyan ettik, öfkelendik, öfkeden yeri-

mizde duramadık.



173

Adalet arayayım derken en büyük adaletsizliği yaptık.
Onun için her şeyde sabırlı olmalıyız.
Her zaman öncelikle sükût içinde olmalıyız.
Sıkıntılara sabretmeliyiz.
İsyan etmemeliyiz.
Karamsarlığa düşmemeye gayret etmeliyiz.
Ümitsizliğe kapılmamaya gayret göstermeliyiz.
Kimin dünyalık acıları olmadı ki.
Kimin sıkıntıları olmadı ki.
Güzel kardeşim, hepimizin sıkıntıları her zaman olacak.
Sabret kardeşim.
Allah’a güven kardeşim
Allah’a dayan kardeşim.
Gönlünü Allah’a râbıta et.
Allah’ın seninle olduğunu bil.
O her an seninledir.
O sana şah damarından yakındır.
O sana nefesin kadar yakındır.
Sende nefes alıp veren O’dur.
Sabret kardeşim.
Sıkıntılarına sabret.
Acılarına sabret.
Her şeyin ardında hikmetler vardır.
Hikmetleri bekle kardeşim. 
“El usri yusrâ” 
Muhakkak ki sıkıntıların ardından kolaylık gelecektir. 
İnşirah Sûresi 5: “Fe inne meal usri yusra.”
Meâli: “Bana dayananların sıkıntıları çözülecektir.”
İnşirah Sûresi 6: “İnne meal usri yusra.”



174

Meâli: “Ben sizinleyim, zorlukların ardından kolaylık ge-
lecektir.” 

Âl-i İmrân Sûresi 200: “Sâbirû ve râbitû.”
Meâli: “Gönlünüzü Allah’a râbıta ederek sabredin.”
Ey kardeşim! Gel sabrın ne hikmetlere kapı açacağını, ne 

lütuflar getireceğini bilelim ve sabredelim. 
Hızır, Mûsâ’ya dedi; “Ve keyfe tesbiru alâ mâ lem tuhıt 

bihî hubrâ.”
Meâli: “Olayların içyüzünü, nereye gittiğini bilmek için 

sabretmelisin.”
Allah’ım! Bizlere sabır gücü nasip et.
Allah’ım! Dilimizi tutmayı, öfkemizi yutmayı nasip et.
Allah’ım! İsyan etmemeyi, kavgaya sürüklenmemeyi nasip et.
Allah’ım! Olayların nereye gittiğini görebilmeyi, hikme-

tine erebilmeyi nasip et.
Allah’ım! Kâlb kırmamayı, kimseyi üzmemeyi, kötü söz 

söylememeyi nasip et.
Allah’ım! Hemen karar verdirmemeyi, hikmetine erdir-

meyi nasip et.
Allah’ım! Başımıza iyi bir şey geldiğinde şımarmamayı, gu-

rurlanmamayı nasip et.
Allah’ım! Başımıza kötü bir olay geldiğinde, isyan etme-

meyi, kaygıya düşmemeyi, fevri davranmamayı nasip et.
Allah’ım! Başımıza kötü bir şey geldiğinde, birdenbire şu-

ursuzca hareket etmemeyi nasip et.
Allah’ım! Bizlere sabır gücü ver her olay karşısında sabırlı 

davranmayı nasip et.



175

TEVEKKÜL VE TESLİMİYET

Tevekkül Allah’ı kendine vekil edinmektir.
Her şeyinle Allah’a güvenmektir.
Allah’a dayanmaktır.
Teslimiyet, başına ne olay gelirse gelsin, Allah’a sığınmak-

tır, olayların hikmetini beklemektir.
İnsanın başına, olumlu ya da olumsuz ne gelirse gelsin, tesli-

miyet içinde olan, olayların ardında nice hikmet olduğunu bilir.
Ve Allah’a dayanır, sabır içinde olur. 
Tevekkül ve teslimiyet maneviyatın gücünün geldiği yerdir.
Tevekkül sahibi kimlerdir?
Tevekkül makamı neresidir? 
Abzâb Sûresi 3: “Ve tevekkel alâllâh ve kefâ billâhi vekîlâ.”
Meâli: “Varlığının sahibinin Allah olduğunu bilip, tüm var-

lığınla teslim ol ve her şeyde yetkili olan Allah’a güven.” 
Tegâbûn Sûresi 13: “Allah lâ ilâhe illâ huve ve alâllâhi fel 

yetevekkelil mûminûn.”
Meâli: “Allah; ilâh yoktur, O vardır ve Allah tüm varlıktan 

yüceliği ile kendini gösterendir. İşte bu hakikati anlayıp tüm 
varlığıyla teslimiyet içinde olanlar mü’minlerdir.”

Âyette belirtildiği gibi, tevekkül mü’minlik makamıdır.
Allah’tan emin olan, O’na tevekkül içinde olur.
O’nu vekil edinir. 
Tevekkül sahibi olan umutsuzluğa düşmez.
Karamsar olmaz.
Tevekkül sahibi olan dünya çıkarı için kimseye zulmetmez.



176

Tevekkül sahibi olan kimsenin hakkını yemez.
Peki, tevekkül nedir? 
Kimdir tevekkül sahibi?
Tevekkül; vekîl kelimesinden gelir. 
Tevekkül; vekîl edinmek, güvenmek, dayanmak…
Tüm varlığıyla yaratıcısına teslim olmak…
Her şeyin sahibi olan Allah’tan beklemek…
Başına ne gelirse gelsin bundan ders çıkarıp, hikmetini 

aramak…
Allah’a bağlanıp O’na güvenmek…
Gerekli tedbiri alıp, hazırlık yapıp, Allah’a tevekkül içinde 

olmak…
Bir olayın sonucunu Allah’a dayanarak beklemek demektir.
Kur’ân’da görüyoruz ki; tevekkül sahipleri mü’minlerdir.
Tevekkül makamı da, mü’minlik makamıdır.
Mü’min olan; 
Kendi vücûd varlığının ve tüm varlığın sahibini bilip, tüm 

varlığını sahibine teslim edendir.
Hakk’tan emin olandır. 
Her an Hakk’a dayanandır.
Başına gelen her şeye sabredendir.
Asla karamsarlığa düşmeyendir, bir an düşse bile bu hal-

den hemen dönendir.
Tüm varlıkta her an tecelli edenin Allah olduğunu bilendir.
Tüm varlığı sonsuz nitelikleriyle saranın Allah olduğunu 

bilendir.
Tüm varlıktan her an “Semme Vechullah” olanın Allah ol-

duğunu bilendir. 
Her an gönlünde Allah sevgisiyle yaşayandır.
Her an, her şeyleriyle Hakk’a bağlılık üzere hareket eden-

dir, o şuurlarını muhafaza edendir. 



177

İşte onlar Tevhîd ilminin vârisleridir. 
Halk’ta Hakk zevki o kimseleri teslim almıştır. 
Onlar devamlı o haldedirler. 
Asla ikiliğe düşmeyendir.
Asla ağzından ikilik ifade eden kelimeler çıkmayandır.
Emanete sahip çıkandır.
Hakk nedir bâtıl nedir bilendir.
Bâtılın tehlikelerini en iyi gören, ona göre davranandır.
Hakikatleri anlatmak için gece gündüz mücadele ederler.
Kâinatı bir kitap bilirler, tüm ilimlerin Allah’a ait olduğunu 

bilirler ve gece gündüz o ilmi anlamak için aşk ile tefekkür 
içinde mücadele ederler.

Her an hakk üzere adalet üzere hareket ederler.
Toplumda zalimliği bitirmek için hayatları pahasına mü-

cadele ederler.
Allah’a öylesine teslim olmuşlardır ki hiç korkuları yoktur.
İşte, tevekkül sahibi olanlar, mü’min olanlardır.
Tevekkül sahibi olan; karamsarlığa düşmez, karamsarlığa 

düşeni de o halden kurtarır. 
Allah’ı vekil edinmeyi yâni Allah’a güvenmeyi, dayanmayı 

öyle güzel anlatır ki anlattığı kişinin içinden karamsarlık da-
ğılır gider.

Ki Allah; her an kâlbimizi attırıyor. 
Her an kanımızı dolaştırıyor. 
Her an bize nefes aldırıp verdiriyor.
Gözümüzden, kulağımızdan her organımızdan her an adeta 

bize hizmet ediyor. 
Bizi bir an bile terk etmiyorken, bizim karamsarlığa düş-

memiz bize yakışmaz. Ümitsizliğe düşmemiz bize yakışmaz.
Tevekkül sahibi olan; her an tevekkül makamında yâni 

mü’min makamında durur.



178

Ki o; gönlünde her an Allah’ın “El Vekîl” isminin mânâsını 
hissederek yaşar.

Her nereye nazar ederse etsin “Semme Vechullah” nazarı 
ile nazar eder.

Her an Allah’a dayanır.
Her an Allah’a güvenir.
Her şeyi Allah’tan bekler.
Allah’ı bırakıp bir kuluna sarılmaz.
Mal-mülk, şan-şöhret, isim-nam derdine düşmez.
Bilir ki malın-mülkün sahibi Allah’tır, bilir ki tüm varlık-

taki isimlerin müsemmaları-anlamları-mânâları O’nundur.
Başına ne gelirse gelsin sabreder.
Ona kötülük yapanı Allah’a havale eder.
Onun hakkını yiyeni Allah’a havale eder.
Her an çevresinde olanlara yardım için koşar.
Yüzünden tebessümü bir an bile eksik etmez.
Onu kötüleseler bile kimseye darılmaz, vardır bir hikmeti 

der, kendini sigaya çeker.
Kimseye zerre kadar zarar veremez.
Tüm varlıkla saygı içinde yaşar, bilir ki tüm varlık Allah’a 

dayanmaktadır, Allah varlığa dayanmaktadır. 
Evet, mü’min olan tevekkül sahibi olandır.
Mü’minlik ise Halk sırrına vâkıf olmaktır.
Halk sırrı ise her varlıkta olan Muhammed nurûna şâhit 

olmak her an o hissiyatta yaşamaktır.
Kişi Hakk kapısında bir iştiyak ile bir tenezzül içinde 

Hakk’a teslim olacak.
Hakk hakikatlerine vâkıf olacak.
Tüm varlığından geçip Hakk’a ârif olacak. 
Ruh makamının, nûr makamının zevkine erecek, Kâmil 

olacak.



179

Kâmil olan mü’minlik makamına erecek.
Mü’min olan tevekkül sahibi olacak.
Evet, mü’minlik makamı tevekkül makamıdır.
İşte mü’min, emin olan demektir.
Yâni Allah’tan emin olan demektir.
Allah’tan emin olan, her an Allah’a dayanır.
O’nu kendine vekil eder ve hep o şuurda yaşar.
İşte tevekkül; mü’min olanın yaşantısıdır, hâlidir.



180

KORKUTMAK MI SEVDİRMEK Mİ

Kâmil insanlar hep sevdirin diye öğüt vermişlerdir.
Hazreti Muhammed; “uzaklaştırmayın yakınlaştırın, sev-

dirin soğutmayın, zorlaştırmayın kolaylaştırın, Allah’tan kor-
kutmayın Allah’ı sevdirin, hevâya sürüklemeyin ilme yönlen-
dirin” böyle sözleriyle sevgi üzere olmamızı tavsiye etmiştir.

Kur’ân’da korkutanın şeytan olduğu bildirilmiştir.
Âl-i İmrân Sûresi 175: “İnnemâ zâlikumuş şeytânu yu-

havvifu.”
Meâli: “Muhakkak ki korkutan şeytandır.”
Ne kadar acıdır ki bu âyeti toplum olarak bilmeyiz.
O kadar net ve anlaşılır ki!
“Şeytânu yuhavvifu-korkutan şeytandır.”
Havf kelimesi korku diye çevrilse de asli anlamı, hevâya 

düşüren, Allah’tan uzaklaştıran, zanna sürükleyen demektir.
Her kim çevresine korku yayıyorsa, o şeytanına esir ol-

muştur.
Ne kadar çarpıcıdır ki bu âyette korku, şeytan ile birlikte 

işlenir.
Anladık ki gönlünde korku olanlar ve bu korkuyu yayan-

lar Allah’ı anlamayan kimselermiş. 
Haşr Sûresi 13: “Le entum eşeddu rehbeten fî sudûrihim 

minallâhi zâlike bi ennehum kavmun lâ yefkahûn.”

Le entum eşeddu : Elbette, siz, sizden, şiddetli, daha 
fazla, 

Rehbeten : Korku, yılmak, çekinmek, titremek, 



181

Fî sudûri him min Allah : Kâlblerinde, gönüllerinde, içlerinde, 
Allah’a karşı, 

Zâlike bi enne hum : İşte, bu, oldu, onlar, 
Kavmun : Kimseler, insanlar, topluluklar, 
Lâ yefkahûn : Yok, anlamak, idrak, bilmek, 

anlayamayan, 

Meâli: Elbette sizlerden; içlerinde Allah’a karşı şiddetli bir 
korku taşıyanlar, işte onlar Allah’ı anlayamayan kimselerdir. 

Âyette ne güzel belirtilmiş.
İçlerinde korku olanlar, Allah’ı anlayamamış kimselerdir.
Allah’ı anlamak, varlıkta O’nun tecellilerini anlamakla 

mümkündür.
Hevâmıza göre bir Allah’a inanmak Allah’ı anlamamaktır.
Toplumda hep zannî bir Allah inancına dayalı olarak, be-

yinlere korkular ektiler.
Allah sevgisinden değil, Allah korkusundan bahsettiler.
Oysa Kur’ân’ı incelediğimizde anladık ki korku, Allah’ı an-

lamamaktan kaynaklanıyor.
Ve ayrıca anladık ki korku, hakikatleri anlamaya engel 

oluyormuş.
Bakara Sûresi 114: “Bir korku içinde olanlar o hakikatlere 

dâhil olamazlar.”
Ve anladık ki hakikatlere ulaşanlara korku yokmuş.
Neml Sûresi 10: “Ya Mûsâ! Korkma, muhakkak ki Benim 

katımda hakikate ulaşanlara korku yoktur.”
Ve anladık ki korku Allah’ı anlamaya engel oluyormuş.
Allah’ı anlamak ise korkudan kurtarıyormuş.
Anladık ki Allah, âyetlerini korku vermek için sunmamış.
İsrâ Sûresi 59: “Biz korku vermek için bir âyet göndermedik.” 
Kur’ân’ı  incelediğimizde anladık ki korku şeytandan, kor-

kusuzluk yâni cesaret Allah’ı idrak etmekten geliyormuş.



182

Çocukken hep beyinlerimize korkuyu ektiler.
Allah’ı anlamayı, Allah’a şâhit olmayı beyinlerimize ek-

mediler.
Allah sevgisinden bahsetmediler.
Sevginin yerine korkudan bahsettiler.
Allah’tan korkmayı beyinlerimize ektiler.
Hep korkular içinde büyüdük.
Korkulara sarılı bir beyin, hakikati düşünmekten uzaklaşır.
Korkulara sarılı bir beyin, korkunun gücüne esir olur.
Manevi alanın gücünden uzaklaşır.
Bizler hep korkutulduk.
Çocuk iken Allah korkusu ile büyütüldük.
Allah çarpar, Allah taş eder, Allah yakar, Allah maymun 

eder, Allah rezil rüsva eder.
Allah gökten başına yıldırım atar, Allah fakir eder, Allah 

öldürür, Allah kahreder.
Allah belanı verir, Allah cezanı verir, Allah kör eder, sağır 

eder, Allah hor hakir yapar.
Hep böyle sözlerle büyütüldük.
Beyinlerimize korku verilerek, hakikatleri düşünmekten 

uzaklaştırıldık.
Korkularla, karamsarlıklarla, umutsuzluklarla büyütüldük.
Âhiret korkusuyla, cehennem korkusuyla, zebani korku-

suyla büyütüldük.
Korku, beynin çalışmasını engelleyen bir duygudur. 
Korku; düşünmemizi, anlamamızı, şâhit olmamızı engel-

leyen bir duygudur. 
Çocukken hep korkularla büyütüldük.
Cin korkusu, şeytan korkusu, hortlak korkusu, görünme-

yen varlıklar korkusu, musallatlar korkusu ile büyütüldük.
Hep ufacık beyinlerimize Allah korkusu işlendi.



183

Normal bir psikoloji ile büyütülmedik.
Dini anlatanlar, Allah diyerek korkuttular.
Allah diyerek kandırdılar.
Fâtır Sûresi 5: “Ve lâ yegurrennekum bi Allâh el garûr.”
Meâli: “Ve aldatıcılar sizi Allah adını alet ederek aldattılar.” 
Hadîd Sûresi 14: “Ve garrekum bi Allâh el garûr.”
Meâli: “Ve aldatıcılar sizi Allah diyerek aldattı.”
Şimdi sormak gerekir; Kur’ân’da belirtildiği gibi aldatıcı-

lar, bizleri Allah diyerek, din diyerek aldatıyorsa…
Allah diyerek, din diyerek aklımıza korkular ekiyorsa…
Câmileri, kiliseleri, havraları yâni tüm ibadethaneleri etkisi 

altına almış olabilir mi? İbadethaneleri yönetiyor olabilir mi?
Aldatıcının aldatma alanı din ise; imam hatipleri, ilâhiyat-

ları tüm dini eğitim veren yerleri etkisi altına almış olabilir mi? 
Oraları yönetiyor olabilir mi?
Aldatıcının aldatma alanı din ise; cemaatleri, tarikatları, 

mezhepleri etkisi altına almış olabilir mi? 
Oraları yönetiyor olabilir mi? 
Bizleri ibadetlerle, virdlerle, zikirlerle, dini sohbetlerle yö-

netiyor olabilir mi?
Aldatıcının aldatma alanı din ise; Kur’ân meâllerini, İncil, 

Tevrat çevrimlerini kendi çıkarına göre çevirmiş olabilir mi? 
Asıl anlamını örtmüş kendi çıkarına göre meâl etmiş ola-

bilir mi?
Aldatıcının aldatma alanı din ise; tüm dini kitapları, kıs-

saları, hikayeleri, kendi çıkarına göre düzenlemiş olabilir mi? 
Aldatıcının aldatma alanı din ise; bizleri; hidayet bulmuş-

lukla, mürit olmakla, mürşitlikle, seçilmişlikle, evliyalıkla, ve-
lilikle, makam-mevki sahibi göstermekle yâni diğer insanlar-
dan üstün göstermekle aldatıyor olabilir mi? 



184

Yâni acaba hepimiz bir şekilde aldatılmış, aldanmış ve al-
datıyor olabilir miyiz?

Dini layıkıyla anlayabildik mi?
Dini anlatımların gerçek mânâsına erebildik mi?
Din anlatıyoruz diye hep masum beyinlere korkuları mı 

ektik?
Korkulara dayanan bir beyin ne kadar hakikatlere erişe-

bilir ki?
Allah’ı ne kadar layıkıyla anlayabilir ki?
Öyle bir duruma sürüklenmiş insanın psikolojisi nasıl olur?
Manevi alanı ne kadar güçlü olabilir. 
Korku içinde olan bir beyin, Allah’a dayanmayı değil, kor-

kuya dayanmayı seçer.
Maalesef ki yapılan meâllerde bile korkular dayatılır.
Kur’ân meâllerini de beynimize işlenen bu korkulara da-

yalı olarak yaptık.
Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anladık ki korkuyu ve-

ren, şeytani hallerde olanlarmış.
Allah’ın anlaşılmasını istemeyenlermiş.
Korkuyu yayanlar, gönüllerini Allah’a teslim etmeyen kim-

selerdir.
Onlar sadece Allah’a inanırlar.
Allah’a olan inançları bile, kendi çıkarları içindir. 
Âl-i İmrân Sûresi 175: “Şeytani hallerde olanlar ancak kendi 

dostlarını korkuturlar.”
Anladık ki gönlünde korku olanlar ve bu korkuyu yayan-

lar Allah’ı anlamayan kimselermiş. 
Haşr Sûresi 13: “Le entum eşeddu rehbeten fî sudûrihim 

minallâhi, zâlike bi ennehum kavmun lâ yefkahûn.”
Meâli: “Elbette sizlerden; içlerinde Allah’a karşı şiddetli bir 

korku taşıyanlar, işte onlar Allah’ı anlayamayan kimselerdir.” 



185

Allah’ı anlayan kimse korkulardan sıyrılır, Allah’a güven 
içinde olur.

Kur’ân’a göre kimlerde korku yoktur:
Gönüllerinde iman yeşermiş olanlarda…
Yüzünü Allah’a dönenlerde…
Allah’a şâhit olanlarda…
Fena hallerden kurtulanlarda…
Oku makamına erenlerde, okuyanlarda, anlayanlarda…
Varlıkta Allah’ın âyetlerine şâhit olanlarda…
Mü’minlik makamına erenlerde…
Allah’ı evliya edinenlerde…
Varlığının sahibinin Allah olduğuna bilenlerde…
Allah’a ortak koşmayanlarda…
Kimin gönlü iyilikler içinde ise…
Kim dosdoğru Allah’ın yolu üzere ise…
Kötülük yapmayanlarda, hayırlı çalışmalarda olanlarda…
Nereye dönerse dönsün, her yerde Allah’ın cemâlini gö-

renlerde…
Her anını salât üzere geçirenlerde, yâni her an Allah’a bağ-

lılık şuuruyla yaşayanlarda…
Kâlbinde sevgi, şefkat, merhamet olanlarda…
Annesine babasına öf bile demeyenlerde…
Kimseye zerre kadar kötülük etmeyenlerde…
Kâlb kırmayanlarda...
Çevresine yardım için koşanlarda...
Bakara Sûresi 112: “Bilakis kim yüzünü Allah’a döner, tüm 

varlığı ile teslim olursa ve o iyiliklerde olursa, artık onun kar-
şılığı kendini vücûdlandırana ait olan hakikatlerdir ve onlara 
korku yoktur ve onlara mahzun olmak yoktur.” 

Bakara Sûresi 38: “Kim dosdoğru yolumuz üzere olursa, 
artık onlara korku yoktur ve onlara mahzun olmak da yoktur.” 



186

Bakara Sûresi 62: “İnanan kimseler ve yol gösterenler 
ve yardımcı olanlar ve kendi inancını terk edip Allah’a iman 
eden kimseler ve sonlarına inanan kimseler ve hayırlı çalış-
malarda olanlar, işte onların karşılığı; kendilerini vücûdlan-
dırana ait hakikatlerdir. Onlara korku yoktur ve onlara mah-
zun olmak yoktur.” 

Bakara Sûresi 262: “Allah yolunda, varlığının sahibinin Al-
lah olduğunu bilip infak edenler, sonra da eski hallerini takip 
etmeyenler, infak ettiklerinin Bize ait olduğunu bilenler, işte 
onlara sıkıntı yoktur, karşılıkları Rabbin katındandır ve on-
lara korku yoktur ve onlara mahzun olmak da yoktur.“ 

Bakara Sûresi 277: “Muhakkak ki iman edenler ve dos-
doğru hakk yolunda çalışanlar ve her an Hakk’a bağlılık şuu-
ruyla hareket edenler ve temizlenme içinde olup kendilerinde 
olanı paylaşanlar, işte onların karşılıkları Rabbin katından-
dır ve onlara korku yoktur ve onlara mahzun olmak yoktur.”

Âl-i İmrân Sûresi 170: “Onlar; Allah’ın sunduğu hakikat-
lere ulaşmanın, O’nun lütuflarını anlamanın rahatlığı içinde-
dirler. Onlar; onları takip edecek olan ve o hakikatleri anla-
mayı isteyenler için, sevindirici bilgiler verirler. Onlara korku 
yoktur ve onlar mahzun da olmazlar.” 

En’âm Sûresi 48: “Artık kim iman etmiş ve arınmışsa, on-
lara korku yoktur ve onlara mahzun olmak da yoktur.“

Enbiyâ Sûresi 103: “Onlar mahzun olmazlar, korkuları 
yoktur, yüce olanı bilirler ve onlar tüm varlıktaki gücün sa-
hibine sarılırlar.”

Mâide Sûresi 69: “Allah’a inanan kimselere yardımcı olan-
lar ve sonlarına inanan kimseler ve dosdoğru hakk yolunda 
çalışanlar, artık onlara korku yoktur ve onlara mahzun ol-
mak da yoktur.” 

Yûnus Sûresi 62: “Muhakkak ki Allah’ı evliya edinenlere 
korku yoktur ve onlar mahzun da olmazlar.” 



187

A’râf Sûresi 35: “Kim fenalardan sakınır Allah’a ortak koş-
mazsa ve ıslah olursa, artık onlara korku yoktur ve onlara 
mahzun olmak da yoktur.” 

Evet, anladık ki:
Kur’ân’ı layıkıyla anlayanlar, asla korku içinde olmazlar.
Allah’ı layıkıyla idrak edenler, asla korku içinde olmazlar.
Mü’min’lik makamına erip, İslâm’la şereflenenler Müslü-

man olarak yaşarlar, işte onlar asla korku içinde olmazlar. 
Gel kardeşim, seni korkutanlara asla kanma.
Seni, şeytan ile cehennem korkusu ile korkutmaya çalı-

şanlara asla inanma.
Korkutanların, kendi korkularında kaldığını bil.
Bil ki korku, saf temiz düşüncenin önündeki en büyük en-

geldir.
Bil ki korku, ilim ile bağ kurmana engel olur. 
Her şeyi düşün, düşünmekten korkma. 
İlim ile hareket edenin korkusu olmaz. 
Müslümanın asla korkusu olmaz, o Allah’a tüm kâlbiyle 

bağlıdır.
Allah’a tüm kâlbiyle bağlı olanlarda hiç korku olur mu?
Dikkat et kardeşim!
Hakikati öğrenmek için sorup araştırdığında...
Gönlüne uymayanı sorduğunda...
Mantığına uymayan şeyi reddettiğinde...
Bunun sebebi ne olabilir dediğinde...
Bu neden emredilmiş dediğinde...
İnançları, ibadetleri, din adına giyilen giysileri sorduğunda....
Sana Allah’ın emri diye sunulan şeyleri yapmadığında...
Atalardan gelen inançları sorguladığında, ya da onlara uy-

madığında...



188

Allah var mı, Allah nedir, âhiret var mı, cennet cehennem 
var mı? diye sorguladığında, anlamak istediğinde...

Hemen seni şeytanla korkuturlar.
Çarpılırsın diye korkuturlar.
Dinden çıkmakla korkuturlar.
Kâfir olmakla korkuturlar.
Cehennemde yanmakla korkuturlar...
Çünkü senin sorduğun kişi, kendisi korkular içinde de on-

dan seni korkutuyordur.
Kendisi, sorduklarının cevabını bilmiyor ve kendi korku-

larını sana bulaştırmak istiyordur.
Zaten cevabını bilse, heyecanla, şevkle, samimiyetle sana 

anlatır.
Kendisi şâhit olmadığı için, yalnızca inanç boyutunda kal-

dığı için senin de öyle olmanı istiyor.
Korkma kardeşim korkma.
Sen doğruyu yapıyorsun.
Sen hakikati öğrenmek, hakikate şâhit olmak istiyorsun.
Sen delillerle sana ispat edilmesini istiyorsun.
Sen ilme dayalı şâhit olmak istiyorsun.
Sen aklını kullanmak istiyorsun, gönlüne uymayanı red-

dediyorsun....
Ve sen, doğrusunu yapıyorsun.
Ve sen, Kur’ân’ın tavsiyesine uyuyorsun.
Korkma. 
Sor araştır, sor araştır, sor araştır.
Korkma, korkma, korkma.
Düşün, düşün, düşün.
Bize verilen beyin, akıl; sormak, düşünmek, aramak, araş-

tırmak, hakikate ulaşmak için sunuldu.



189

Kur’ân’da, duyduğumuz her sözün aslını aramamız tav-
siye edilir.

“E fe lâ takılûn-akletmez misiniz?”
“Lealle kum tuselûn-umulur ki siz sorup araştırırsınız.”
“Lealle kum tefekkerûn-umulur ki siz fikir üretirsiniz.”
“Lealle kum tezekkerûn-umulur ki siz hakikatlere dayalı 

bakarsınız.”
Kur’ân’da böyle onlarca âyetler vardır.
Kur’ân’ın yarıya yakını, düşünmek, araştırmak, akıl et-

mek üzeredir.
Kur’ân, duyduğu sözlerde kalanlara, hiç düşünmeden ol-

duğu gibi kabul edenlere, hiç araştırmadan, hakikatine hiç 
ulaşmadan atalarından öğrendikleri şekilde kabul edenlere 
“Atalarının yolu üzere olanlar” der. 

“Atalarından öğrendiklerini hiç düşünmezler mi?” der. 
Âl-i İmrân Sûresi 175. âyette; korkutanın, korkulara sü-

rükleyenin şeytan olduğu belirtilir. 
Âyette; “Şeytani hallerde olanlar ancak kendi dostlarını 

korkuturlar” uyarısı vardır. 
Şeytan; kelime olarak uzak olan, Hakk’tan hakikatten uzak 

olan, varlığın eşya boyutunda kalan demektir.
Dini sorguladığın zaman, “Ben buna inanmıyorum”, dedi-

ğin zaman, hemen sana: 
Dinden çıkarsın, çarpılırsın, kâfir olursun, cehennemde 

yanarsın, derler. 
Korkma: 
Atalarından öğrendiğin din inancını sorgulamadan, dinin 

hakikatini bilemezsin.
İnancı, ibadetleri, ibadethaneleri sorguladığın zaman, he-

men sana: İnanmıyor musun, inkâr mı ediyorsun? Şeytan seni 
kandırıyor, şeytana uyuyorsun derler.

Korkma: 



190

İnançları, her inanca göre farklı olan ibadetleri inceleme-
den, hakikatine ulaşamazsın.

Allah nedir, nerededir, var mıdır, yok mudur, diye sordu-
ğunda, hemen sana:

Cehennemde yanarsın, kâfir olursun, derler.
Korkma:
Allah nedir diye sorup, sorunun cevabına ilmi olarak şâhit 

olmadan, gönlü olarak ulaşmadan, gerçeği bilemezsin.
Şeytan, senin hakikatleri öğrenmemen için, doğru yola git-

memen için, seni kendisiyle korkutur.
Çünkü şeytan; Allah’ı anlamanı istemez.
Çünkü şeytan; atalarından miras kalan, onların öğrettiği, 

yâni onların hevâlarında var ettiği bir Allah’a inanmanı ister, 
seni var eden Allah’ı senin bilmeni istemez. 

Çünkü şeytan; Allah nedir sorusunun cevabının hakika-
tine ulaşmanı istemez.

Allah’ı anlama yoluna girdiğin zaman, hakikate giden o 
dosdoğru yolda durur.

Ve seni Allah ile korkutur.
Ve sen, onun istediği ibadetleri, emirleri yapmadığında, 

onun sözlerini kullanmadığında, ona uymadığında, seni kâ-
fir olmakla, çarpılmakla, şeytana uymakla, cehennemde yan-
makla korkutur.

Yâni seni kendisiyle korkutur. 
Seni kendi korkularıyla korkutur.
Korkma: 
Seni şeytanla ancak şeytan korkutur. 
Bil ki seni; şeytanla, çarpılmakla, cehennemlik olmakla, kâfir 

olmakla suçlayan biri varsa o şeytandır ve ona hizmet edendir.
İşte kardeşim: 
Bil ki seni korkutan, kendisi korkular içinde olandır.



191

Bil ki kendisi; bilmemenin korkularına, şeytani hallerde 
olan kimselere teslim olmuştur.

Çünkü şeytan, hakikatlerin açığa çıkmasını istemez, çünkü 
saltanatının yıkılmasını istemez.

Sen kardeşim:
Korkma, korkma, korkma.
Sor araştır, sor araştır, sor araştır.
Düşün, düşün, düşün.
Aşkla, ilme dayalı, samimi olarak, tevâzûyla, teslimiyetle 

hakikati anlamak, şâhit olmak için gayret göster.
Sana verilen; beynin, aklın, zekânın, düşünmenin, tefek-

kürün, tercih etme kabiliyetinin, neyi yapıp yapmama kara-
rını uygulamanın kıymetini bil.

Bil ki “Cihâd” hakikati anlamanın gayretidir.
Hakikati anlamak için gayret içinde olana da “Mücâhid” denir. 
Korkma cihâd et, korkma mücâhid ol.
Korkma, korkmadan düşün ve her şeyi düşün.
Bil ki düşünmek, seni hakikatlere ulaştıran bir köprüdür.
Korkma, korkutanın korkusuna da aldanma.
Korku psikolojimizi olumsuz yönde etkileyen en büyük 

etkendir. 
Korku, sağlıklı düşünmenin önünde olan en büyük engeldir.
Korkularla büyütülen bir çocuğun, büyüdüğünde nasıl bir 

psikoloji içinde olacağı iyi araştırılmalıdır.
Korkularla sarılı bir beyin, sevginin gücüne erişemez.
Korku maneviyatın gücünden uzaklaştırır.
Korkuya dayalı bir beyin, hayata tutunmada zorluk yaşar.
Korkular depresyonun ilk başladığı yerdir.
Korku, kaygıyı, karamsarlığı getirir.
Korku, değersizlik hissini verir.



192

Korktuğu şey, kişinin kendine zarar verecek psikolojisi 
tüm beyni etkiler. 

İnanç boyutunda, neden hep Allah korkusundan bahsedilir?
Neden hep cehennemde yanmak bilgisi aktarılır?
Neden bir inanç topluluğuna gidildiğinde, daha çok kor-

kuya dayalı bilgiler aktarılır?
Kimdir, korkulara dayalı bilgiler aktaranlar?
Neden böyle yaparlar?
Neden sevgiden çok korkudan bahsedilir?
Çünkü onlar da zamanında Allah korkusuyla büyütül-

müşlerdir.
Gittikleri inanç topluluklarında korkuya dayalı bilgilerle 

kirlenmiş kişilerdir.
Peki, Allah’tan korkmalı mıyız?
Allah’tan kim korkar, Allah’tan kim korkutur?
Allah’a sevgiyle mi yaklaşılır korkuyla mı?
Kur’ân’ın bu konuda âyetleri nedir?
Neml Sûresi 10: “Yâ Mûsâ lâ tehaf innî lâ yehâfu ledeyyel 

murselûn.”
Meâli: “Ya Mûsâ! Korkma, muhakkak ki Benim katımda 

hakikate ulaşanlara korku yoktur.” 
Âl-i İmrân Sûresi 175: “İnnemâ zâlikumuş şeytânu yuhav-

vifu evliyâe hu.”
Meâli: “Şeytani hallerde olanlar ancak kendi dostlarını 

korkuturlar.”
Meryem Sûresi 96: “Muhakkak ki iman edenler ve dos-

doğru hak yolunda çalışanlar, tüm varlığı nûruyla saranın sev-
gisi üzere hareket ederler.” 

Hacc Sûresi 38: “Muhakkak ki hakikatleri görmemezlik-
ten gelip örtenlerin, kötü niyetli olanların tümünde Allah sev-
gisi yoktur.” 



193

Nahl Sûresi 23: “Muhakkak ki o kibirli kimselerde sevgi 
yoktur.”

A’râf Sûresi 31: “Doğrusu o taşkınlık içinde olanlarda sevgi 
yoktur.” 

Enfâl Sûresi 58: “Muhakkak ki emanete hıyanet edenlerde 
Allah sevgisi yoktur.” 

Bakara Sûresi 112: “Bilakis kim yüzünü Allah’a döner, tüm 
varlığı ile teslim olursa ve o iyiliklerde olursa, artık onun kar-
şılığı kendini vücûdlandırana ait olan hakikatlerdir ve onlara 
korku yoktur ve onlara mahzun olmak yoktur.” 

Bakara Sûresi 114: “İşte, ancak bir korku içinde olanlar o 
hakikatlere dâhil olamazlar, yaşamlarında bir kaybetmişlik 
vardır ve onlar sonunda acı sıkıntılardadırlar.” 

Mâide Sûresi 13: “Muhakkak ki iyilikler içinde olanlarda 
Allah sevgisi vardır.” 

Mâide Sûresi 42: “Muhakkak ki dosdoğru hareket eden 
kimselerde Allah sevgisi vardır.”

Mâide Sûresi 64: “İkilik, bozgunculuk çıkaranlarda Allah 
sevgisi yoktur.” 

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki Allah’ı idrak edenle-
rin içinde korku olmuyor.

Hakikate ulaşanlarda korku olmuyor, onlarda Allah kor-
kusu değil, Allah sevgisi oluyor.

Allah’ı idrak edenler, sevgiye ulaşıyorlar ve Allah sevgisi 
içinde hareket ediyorlar ve yaşamlarını hep sevgi içinde ge-
çiriyorlar.

Korku ise ancak ve ancak hakikatlere ulaşamayan kimse-
lerin içinde oluyor ve o kişi içindeki şeytana teslim oluyor ve 
o şeytan da onu korkuttukça korkutuyor.

Anlıyoruz ki, Allah’ı layıkıyla idrak eden kimsede korku 
olmuyor.



194

Şâhitlik makamına eren, tevekkül ve teslimiyet içinde olan 
kimselerde Allah sevgisi oluyor.

Korkuyla hareket eden kimseler, çevresine Allah diyerek, 
cehennem diyerek, şeytan diyerek, korkular sunuyor.

Allah’ı idrak edemeyen kişi hep korku içinde yaşar ve çev-
resine hep Allah korkusundan bahseder.

Aileler, bir çocuğun yanında, korkuya dayalı bilgiler ak-
tardığında, o çocuğun beyni o korkularla sarılır ve çocuk bir 
ömür boyu korkular içinde yaşar.

Ve çocuk da büyüdüğünde çevresine korkuya dayalı bil-
giler aktarır. 

Korkuyla yaşayan kişiler çevrelerine:
Allah korkusu, cehennem korkusu, Allah cezalandırır kor-

kusu gibi bilgileri aktarırlar.
O kimseler; aklın şâhitlik boyutunu kapattırarak, Allah’ın 

idrak edilmesinin önüne geçerler.
O kimseler; içlerindeki korkunun getirdiği sıkıntıları, pa-

nikleri taşırlar. 
O kimseler; dedikodu, arkadan çekiştirme gibi haller içinde 

olurlar.
Dünya menfaati üzere yaşarlar.
Hep kendi çıkarı üzere yaşarlar.
İnançlarını, ibadetlerini kendi menfaatlerine aracı yaparlar.
İnsanları inançlarına, ibadetlerine, milletlerine, cinsiyet-

lerine, makamlarına göre ayırırlar, kimilerini küçük görürler, 
kimilerini yüce ilan ederler.

Kendileri gibi inanmayanları, kendi ibadetlerine uyma-
yanları, kâfir ilan ederler ve cihat diyerek, kâfirler öldürül-
meli söylemlerinde bulunurlar. 

Ve sonuçta korku ile yaşayan kişiler, öncelikle kendi psiko-
lojilerine büyük zulüm ederler ve çevresindeki kişilerin sağ-
lıklı bir akla sahip olmasına engel olurlar. 



195

Allah’ı idrak edip O’na teslim olan kimselerde ise korku 
değil sevgi vardır.

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, korku Allah’ı idrak 
edemeyenlerde, hakikatleri anlayamayanlarda oluyor.

Allah nedir hakikatine ulaşanın gönlüne ise sevgi ırmak-
ları akıyor.

Ve kişi ne yaparsa yapsın hep sevgi içinde yapıyor.
Allah sevgisine ulaşan kişi hep Sâlih amel üzere yaşıyor, 

yâni iyi insan olabilme makamına ulaşıyor.
Ve iyi insan olan, tüm varlığı sevgi üzere kucaklayan Al-

lah sevgisine ulaşıyor ve o sevgiyle yaşıyor.
İşte her an o sevgiyle yaşayan kişi:
Zerre kadar kibir içinde olmuyor, yâni hiçbir kimseyi ve 

hiçbir varlığı küçük görmüyor, kendini asla yüce görmüyor.
Kimsenin hakkına girmiyor.
Kimseye kötülük yapmıyor.
Asla fâsıklık, ikilik içinde olmuyor.
Kimseyi çekiştirmiyor, arkasından konuşmuyor, zarar ve-

rici sözlerden ve hallerden uzak duruyor.
insanların inançlarına, ibadetlerine, milletlerine, renkle-

rine, mesleklerine, cinsiyetlerine göre ayrım yapmıyor, kimini 
küçük kimini yüce saymıyor.

Tüm varlığı Allah’ın kulu biliyor ve varlıktan sevgisini ve 
saygısını eksik etmiyor.

Ve sonuçta her an Allah sevgisi üzere hareket ediyor.
Ve Allah’ın ona sunduğu karşılık olan, cenneti yâni huzuru, 

mutluluğu, sevgiyi her an içinde hissederek yaşıyor. 
Evet, anlıyoruz ki korku şeytana mahsustur, kötü hallerde 

olan kişilerde görülür.
Sevgi ise, Allah hakikatine ulaşanların yâni iyi insanların 

gönlünde olan ilâhi bir duygudur. 



196

Meleklere soruldu: Cennet nedir?
Cevap: Sevginin olduğu her yerdir
Meleklere soruldu: Cehennem nedir?
Cevap: Sevginin olmadığı kâlbtir.
Sevginin olmadığı kâlbte korku olur, korkunun olduğu yer 

cehennemdir.
Evet, sonuçta anlıyoruz ki sevgi, Allah’ı layıkıyla anlayan 

kimselerde gelişen bir duygudur. 
İnşAllah, Allah’ın ne olduğunu layıkıyla biliriz ve İnsan ma-

kamına, İslam makamına, Sevgi makamına ulaşırız.
Allah korkusu değil, Allah sevgisi, gönülleri manevi yön-

den güçlü kılar.
Sevginin ölçüsü, Allah’ın sevgisine erişmektir.
Sevgi her kapıyı açacaktır. 
Sevgi, korumaktır.
Sevgi, koruyuculuktur.
Sevgi, birliktir.
Sevgi, şuurlu olmaktır.
Sevgi, aşkla sarılmaktır. 
Sevgi, şüpheye düşmemektir.
Sevgi, imandır.
Sevgi, kâlblerinizin ziynetidir.
Sevgi, kırmamaktır.
Sevgi, kızmamaktır, öfkeni yutmaktır.
Sevgi, hikmetlere kapılar açmaktır.
Sevgi, kibre düşmemektir.
Sevgi, hor bakmamaktır.
Sevgi, varlığın özünde Hakk’a nazar edebilmektir.
Sevgi, adalettir.
Sevgi, inanmaktır, emin olmaktır, güvenmektir.
Sevgi, sarılmaktır, bırakmamaktır.



197

Sevgi, sevindirmektir.
Sevgi, umut vermektir.
Sevgi, ilâhi aşka erişmektir.
Sevgi, hevâdan kurtulmaktır.
Sevgi, eğilmektir.
Sevgi, secdede durmaktır.
Sevgi, tebessüm etmektir.
Sevgi, nezakettir.
Sevgi, tenezzüldür.
Sevgi, mütevâzi olmaktır.
Sevgi, hayattır, yaşamın sırrıdır.
Sevgi, muhabbettir.
Sevgi, varlığın muhabbetine gönül vermektir.
Sevgi, tüm varlıktan gelen ilâhi huzurdur.
Sevgi, cennetin nefesidir.
Sevgi, batmayan güneştir.
Sevgi, Allah’ın nefesidir.
Sevgi, gönülde çağlayan bir ırmaktır.
Sevgi, dudaklardan akan Allah kelamıdır.
Sevgi, gönülde olan Allah’ın ışığıdır.
Sevgide kendini düşünmek yoktur.
Sevginin yükü ağırdır, herkes çekemez. 
Sevgi ehlinin kâlbi hep başkaları için atar.
Sevgi ehlinin kâlbinde Allah bulunur.
Sevgi ehli her şeye göğüs gerer.
Sevgi ehli sabırlıdır.
Sevgi ehli her an tevekkül içindedir.
Sevgi ehli her an Allah’a teslimiyet içinde yaşayandır.
Sevgi ehli her türlü yükü çekendir. 
Sevgi ehli herkese koşturandır.



198

Sevgi ehli başkasının acısını hissedendir.
Sevgi ehli acılar bitsin, merhamet tecelli etsin diye koşturur.
Sevgiye erişen, kırmaz, üzmez.
Sevgiye erişen, alay etmez, hor bakmaz, kendini yüce görmez.
Sevgiye erişen, dedikodu yapıp kimseyi çekiştirmez.
Sevgiye erişen, sevginin ışığında yürür.
Sevgi ehli, sevindirendir, umut verendir, karamsarlığı alandır.
Sevgi ehli; dürüsttür, şefkatlidir, adaletlidir. 
Mümtehine Sûresi 8: “İnnallâhe yuhıbbul muksitîn.”
Meâli: “Muhakkak ki Allah sevgisine erişenler, adaletli, 

dürüst kişilerdir.”
Hucurât Sûresi 7: “Allâh habbebe ileykumul îmâne ve zey-

yenehu fî kulûbikum”
Meâli: “Allah sevgisi, sizi iman sahibi yapar ve sevgi kâlb-

lerinizin ziynetidir.”
Not: 
Korkut kelimesi ile ilgili şu açıklamayı yapmak doğru ola-

caktır. 
“Korkut” kelimesi toplumda bilindiği anlamda değildir.
Korkut kelimesi, öz Türkçe bir kelimedir.
“Kor” ve “Kut” kelimelerinin birleşiminden gelir.
Kor kelimesi; yanmış, her yeri yanmış bitmiş kor haline 

gelmiş, korlanmış, alevlenmiş, nûr hâline gelmiş demektir.
Yâni odunluk hâli bitmiş kora dönmüş demektir.
Kor aynı zamanda nûra dönüşmüş demektir. 
Kut; Tanrı, kutsal, öz, değer, güç, yaratıcı demektir.
Kutsal kelimesi de buradan gelir.
Kor-Kut; varlığından geçmiş, Tanrıya erişmiş demektir.
Yâni ilâhi aşkla yanmış, fenâfillah olmuş demektir.
Yâni nûrlanmış demektir. 
Yâni aydınlanmış demektir.



199

Yâni Tanrı’nın nûruyla nûrlanmış demektir.
Kâmil insan, Bilge insan olmuş demektir.
Kişi varlığından geçmeden, kor haline gelemez, nûrlanamaz.
Kor haline gelmeden, Kut’a erişemez, yâni Tanrı’da fâni 

olamaz.
Dede Korkut’u hepimiz biliriz.
Dede Korkut kelimesi buradan gelir.
Dede Korkut’un diğer adı Korkut Ata’dır.
Bundan dolayı korkutmak kelimesinin asli anlamı çok iyi 

bilinmelidir.
Türkçede korkutmak; Kut’a döndürmek, Kut’ta yandır-

mak, kendine döndürmek, Tanrıya döndürmek, sarsmak ken-
dine getirmek demektir. 

Arapçada havf kelimesini, korkutmak olarak çevirmek ne 
kadar doğru düşünmek gerekir. 

Havf kelimesini; uzaklaştırmak, hevâya düşürmek, as-
lından koparmak, çıkarına sürüklemek diye çevirmek daha 
doğru olacaktır. 

Not olarak bunun belirtilmesi, doğru olacak diye düşün-
düğümüzden dolayı bunu yazdık.



200

MÜSLÜMAN DEPRESYONA GİRMEZ

Bu bölümü en sona koyduk.
Çünkü ilk bölümlerde, maneviyatın gücünü hissettirmeye 

gayret gösterdik.
Maneviyatın gücüne erişen Allah’a teslimiyet içinde olacaktır.
Gönlünü Allah’a teslim eden kimse, her türlü acıyı kaldı-

rabilir.
Acı çekmeyen insan olabilir mi?
Üzülmeyen insan olabilir mi?
Gözyaşı dökmeyen biri olabilir mi?
Acı hayatın gerçeğidir.
Ama insanlardan ama bedensel hastalıklardan ama çev-

resel olaylardan acılar gelecektir.
Kolay değildir bir insandan darbe yemek.
En güvendiğin insandan en ağır sözler işitmek çok ağırdır.
İftiralara uğramak çok yıpratıcıdır.
Hayal kırıklığında kaybolup gitmek kolay değildir.
Kâlbinin kırılması çok acıdır.
İhanete uğramak çok yıkıcıdır. 
Dışlanmak, ötelenmek, hor görülmek kolay değildir.
Tüm bunlar insanı hayattan soğutur.
Üzüntü, hüzün hepimizin hayatında mutlaka vardır. 
Acıları taşıyabiliyor muyuz?
Yoksa acılar karşısında isyana, karamsarlığa, derin üzün-

tülere mi düşüyoruz?
Acılar, sıkıntılar nasıl taşınır.



201

Manevi alanımız güçlü mü?
Yoksa sadece inanç boyutunda kaldık, iman nedir bile-

medik mi?
Acılar karşısında nasıl bir duruş sergiliyoruz?
Başımıza gelen olaylara nasıl tepki veriyoruz?
Bize yapılan haksızlığa karşı nasıl bir duygunun içine gi-

riyoruz?
Ya da birine karşı yaptığımız haksızlığa karşı ne yapıyoruz?
Zamanında bize yaşatılan acıyı başkasından mı çıkartıyoruz?
Biri bizi kırdı diye biz de başkasını mı kırıyoruz?
Beynimize ekilen, korku, kaygı, karamsarlık duygularına 

karşı nasıl bir psikoloji içine giriyoruz?
Bize yaşatılan acılar karşısında ne yapıyoruz?
Olaylar karşısında nasıl bir hâle giriyoruz?
Güçlü bir duruşumuz mu var?
Yoksa çok çabuk yıkılıyor muyuz?
Tüm dünyada son yıllarda psikolog ya da psikiyatriste 

gitme oranları gitgide yükseliyor. 
Bir sıkıntıya düşen çocuklarımızı hemen psikolojik tedavi 

için, psikolog ya da psikiyatriste götürüyoruz.
Bu durum çocuklarımızın beynine “ben hastayım” duygu-

sunun yerleşmesine yol açıyor.
Verilen psikiyatrik ilaçların etkisi, tıp alanında tüm dün-

yada her gün tartışılmaktadır.
Verilen ilaçlar daha hasta mı ediyor, yoksa iyileşmeye kapı 

mı açıyor?
Duygu ve düşüncelerimiz rahmâni olarak güçlenirse, düş-

tüğümüz depresyon durumundan derhal çıkabiliriz.
Maneviyatı güçlü olan kimse, depresyona girmeyecektir.
Girse de hemen çıkacaktır.
Allah’a tevekkül içinde olan bunalıma girmez.



202

Karamsarlığa girmez.
Müslüman, Allah’a teslimiyet içinde olandır.
Müslüman, Allah’a tevekkül içinde olandır.
Müslüman, Allah’a iman içindedir, O’na güvenir.
Müslüman, Allah’ı asla unutmaz.
Müslüman, ölümü hiç unutmadan yaşar.
Müslüman, sabırlıdır.
Müslüman sükût ehlidir.
Müslüman her an Allah’a dayanır.
Müslüman başına gelen her acıya, sıkıntıya dayanır.
Başına ne gelirse gelsin, isyan etmez, sabreder, olayların 

hikmetini bekler.
Evet, bu bölümde “Müslüman depresyona girmez” diye 

başlık attık.
Belki keskin bir ifade oldu.
Ama bu konuyu incelediğimizde, gönlümüzü Allah’a daya-

dığımızda, neden Müslümanın depresyona girmemesi gerek-
tiğini anlayacağız.

Bu bölümde “Müslüman depresyona girmez” konusunu 
ele alacağız. 

“Başa gelen sıkıntılar nasıl taşınır, gerekli ders nasıl çıka-
rılır?” anlamaya çalışacağız. 

Müslüman her zaman başına gelen olayları muhasebe eder, 
oradan gerekli dersi çıkarır.

Bir anlık karamsarlığa, kaygıya düşse de oradan çabuk çıkar.
Yûnus Sûresi 62: “E lâ inne evlîyâ Allâh lâ havfun aleyhim 

ve lâ hum yahzenun.”
Meâli: “Allah’ın dostluğuna sığınanlara korku yoktur, mah-

zun olmak yoktur.”
Âyette ne güzel belirtilmiş; Allah’ın dostluğuna sığınmak…
Onlara korku yoktur.



203

Onlara mahzun olmak yoktur.
Onlar hüzünlenseler de Allah’ın sevgisine sığınırlar.
Kur’ân’da belirtiliyor ki Allah’ı dost edinenler hüzünlü ol-

mazlar.
Kur’ân’ın muhteşem mesajını çok iyi anlamalıyız.
Allah’ı dost edinenler hüzünlü olmazlar, depresyona gir-

mezler.
Hüzün, yaşamdan gelen acılar karşısında; üzüntüye, kay-

gıya, karamsarlığa, içe kapanıklık durumuna düşmenin adıdır. 
Allah’a tevekkül içinde olan depresyona girmez.
Her varlıkta Allah’a şâhit olan bunalıma girmez.
Girse de hızla çıkacaktır.
Allah’ın mağfiret esması, Allah’a dayananların gönlünde 

hemen tecelli edecektir.
Mağfiret, sıkıntılara, günahlara düşen bir kimsenin Al-

lah’a sığındığında, aff dilediğinde gönlünün arınması, temiz-
lenmesidir. 

Her şeyiyle Allah’a teslimiyet içinde olan, kaygılara, ka-
ramsarlıklara düşse de hemen oradan çıkar.

Allah’a teslimiyet içinde olan dünyalık sıkıntıları taşımayı 
öğrenir. 

Allah’a tevekkül içinde olan başına gelen her olumsuz 
şeyde sabır eder. 

Allah hakikatine eren, Allah’tan emin olandır.
Allah’tan emin olan, mü’min olandır.
Mü’min olan, maneviyatı güçlü olandır.
Maneviyatı güçlü olan, her sıkıntıyı taşımayı bilir.
Öncelikle kendimize şunu sormalıyız.
Allah’a, kendimizde ve her varlıkta şâhit olabildik mi?
Allah’a teslimiyet içinde miyim?
Allah’a güvenim tam mı?



204

Ve kendine şöyle seslenmelidir.
Ben İslâm makamına erişebildim mi?
Ben Müslüman olarak yaşıyor muyum?
Ve kendine hep şöyle telkin vermelidir.
Müslüman olan hiç depresyona girer mi?
Müslüman olan hiç, kaygılara, karamsarlıklara düşer mi? 
Son yıllarda:
Aile içi kavgalar, tartışmalar…
Arkadaşlar arası husumetler…
Birbirine bağırıp çağırmalar…
İkili ilişkilerde sadakatin olmayışı…
Birbirimize çıkarsal yaklaşım…
İlle de ben, öncelikle ben yaklaşımı…
Çıkarını bulduğunda terk edişler…
Parasal ilişkilerde dürüstlük olmayışı…
Komşuluk ilişkilerinde rahatsızlık…
İnsanların eksiğini, gediğini aramalar…
Alay etmeler, hor görmeler, küçümsemeler…
Tahammülsüzlük, sabırsızlık...
Para, mal, mülk, eşya, şan, şöhret esareti…
Hızla artmaktadır.
Sabır kaybolup gitti.
Tevekkül, teslimiyet yok oldu.
Her şeyden gerekli ders çıkarma duyguları gitgide azaldı.
Bundan benim çıkarım ne duygusu hızla arttı. 
Ben haklıyım, benim dediğim doğru, sen yanlışsın duygu-

ları beyinleri esir aldı.
Duygular ve düşünceler, gizli kibirler taşır oldu.
Ben biliyorum, onlar cahil, onlar avam duyguları beyin-

leri sardı.



205

Dünya çıkarına düşmekten, şâhitlik ve eminlik makamı 
yok olmaya yüz tuttu.

İnsanlık olarak manevi bir boşluğa hızla sürüklendik.
“Yaşam nedir, varlık nasıl var oldu, nereden gelip nereye 

gidiyoruz, Allah nedir?” sorgulamaları kayboldu.
Bunu sorgulayanlar ateist ilan edildi.
Düşünmek, araştırmak, sorgulamak azaldı.
“Düşünme, sadece inan, namazını kıl, fazla düşünürsen 

dinden çıkarsın, kâfir olursun” söylemleri hızla yayıldı.
Doğaya önem verme, yaratılan her varlığa heyecanla bakma 

yok oldu gitti.
Kedileri, köpekleri bile bizi stresten koruyor diye baktık, 

besledik, yâni kendi çıkarımız için baktık.
Dünya çıkarı için koşmaktan, Allah hakikatini aramak-

tan uzaklaştık.
Mutluluğu huzuru dünya çıkarında aradık, yaratılışın hik-

metlerine erişmekte değil.
Tüm bunların sonucu insanlık, büyük bir manevi boşluğa 

düşmeye başladı.
Manevi boşluk kişiyi depresyona düşürdü.
Dini alanda beyinlere korkular ekerek, bunalımlar mey-

dana getirdik.
Yapılan ibadetler, kişiye ilâhi huzur vermemeye başladı.
Mânâdan uzak, şâhitlikten uzak bir inanç bize huzur ver-

medi.
Görüyoruz ki inanç gruplarında; hor görmeler, aşağılama-

lar, kâfir ilan etmeler, günahkâr ilan etmeler, kendilerini yüce 
görmeler, seçilmiş görmeler daha da arttı. 

Manevi boşluk hızla yayıldı.
Manevi boşluk kişiyi ne hâle getirir.



206

Şâhitlik ve eminlik makamına gelmeyen kimse, manevi 
boşluğa düşer.

Tevekkül ve teslimiyeti tam olmayan kimse manevi boş-
luğa düşer.

Yaptığımız ibadetler, mânâdan uzak olduğu müddetçe, ilâhi 
huzura eriştirmez.

Namaz kılıyoruz ama kıldığımız namazda kıyam, rükû, 
secdenin mânâsına ermiyoruz.

Arapça Kur’ân okuyoruz ama ondan sunulan mânâya er-
miyoruz.

Yaptığımız tüm ibadetler şekilden mânâya geçmiyor. 
“Allah’a şâhit olmak, O’na tevekkül etmek, O’na teslimiyet 

içinde olmak” duygularına erişemedik.
Sadece inandık, sadece ibadet ettik, mânâsına ermedik.
Rûh hakikatinden, nûr hakikatinden uzaklaştık.
Yaşamın heyecanını kaybettik.
Bedenimizin yaratılış hikmetine erişemedik.
Mutluluğu dünya boyutunda aradık, parada, malda, şöh-

rette aradık.
Manevi boşluk gitgide arttı ve böylece depresyon denen 

hastalık kendini gösterdi.
Olumsuz duygularda beynimiz sağlıklı çalışmıyor.
Beynimiz büyük bir baskı durumuna düşüyor.
Ve kimyasal salgılar değişmeye başlıyor.
İşte depresyon dediğimiz olay böylece oluşmaya başlıyor.
Beden olumlu ya da olumsuz duygulara karşı, karşılık verir. 
Manevi boşlukta bunalımlar gelir.
Manevi güçlülükte sabır, tevekkül, teslimiyet gelir.
Manevi gücü yüksek olan kimseler, Allah’ın sevgisine da-

yanırlar.



207

Allah’ı unutanlar, benlik içinde olanlar, hor bakanlar, ken-
dilerini yüce görenler, tevâzûyu unutanlar, gaddarlık yapan-
lar, iftira atanlar, çevresine zarar verenler, cehennemî duygu-
ların içine düşerler.

Böyle durumlarda âdeta ilâhi bir karşılık sunulur.
Allah’a şâhitlik, tevekkül, teslimiyetten uzaklaşılırsa, dep-

resyon hastalığı gelir karşılığıydı bu.
Bu sözcük Latince “deprimere, depress” kelimesinden gelir.
Fransızcaya, depresyon olarak geçmiştir.
Depresyon; çukur, kuyunun dibi, boşluk, düşmek, çıkmaz 

yol, çöküntü, bastırmak, çökertmek gibi anlamlara gelir. 
Depresyon; içsel huzursuzluk, sıkıntı, manevi boşluk, mut-

suzluk, heyecansızlık, amaçsızlık, bir boşluğa düşmek, tutu-
nacak yer bulamamak, çaresizlik, kendini yalnız hissetmek 
anlamlarına gelir.

Depresyon; duygusal çöküşe uğramak, dipsiz bir kuyuya 
düşmek ve oradan çıkamamanın adıydı. 

Allah’a teslimiyet içinde olan hiç böyle dipsiz bir kuyuya 
düşer miydi?

Kaygı, karamsarlık neden toplumda çoğaldı?
Bunların tamamı, gönüllere İslâmı layıkıyla hissettireme-

diğimizden dolayıdır.
Son yıllarda, çocuklarda, gençlerde, büyüklerde, depres-

yon hızla artmıştır.
Tüm dünyada son yıllarda psikolog ya da psikiyatriste 

gitme oranları gitgide yükseldi. 
Bir sıkıntıya düşen çocuklarımızı hemen psikolojik tedavi 

için, psikolog ya da psikiyatriste götürüyoruz.
Bu durum çocuklarımızın beynine “ben hastayım” duygu-

sunun yerleşmesine yol açıyor.



208

Ve çocuklar okullarda birbirlerine “ben depresyondayım, 
depresyon ilaçları kullanıyorum” diyerek, beyinlere bu duy-
gunun ekilmesine yol açıyorlar. 

Verilen psikiyatrik ilaçların etkisi, tıp alanında tüm dün-
yada her gün tartışılmaktadır.

Verilen ilaçlar daha da hasta mı ediyor, yoksa iyileşmeye 
kapı mı açıyor?

İlaçların verilmesi gereken durumlar nedir?
İlaç verilmeden, mânevi telkinle sıkıntıdan kurtarmak 

mümkün değil midir?
Olumsuz duyguların sıkıntısına düşen kimse, manevi alanı 

güçlendiğinde bu kaostan çıkacaktır.
Son yıllarda yapılan araştırmalara göre, verilen ilaçların 

intihara meyil ettirdiği tespit edilmiştir.
Depresyon geçirenlerde, intihar edenlerin çoğunun anti-

depresan kullandıkları tespit edilmiştir.
Depresyon ilaçlarının, ölüm duygusunu tetiklediği tespit 

edilmiştir.
Kuzey Galler’de Bangor’da Psikolojik İlaçlar Bölümünde 

çalışan Dr. Healy, depresyon ilacı kullanan kişilerden her gün 
bir kişinin intihar ettiğini belirtir. 

Depresyona girmiş 100 kişiden üç kişinin aklına intihar 
duygusu düşüyor.

97 kişinin aklına intihar gelmiyor, üç kişinin aklına geliyor.
Bu bölümün insanları ilaç kullanmıyor.
Ama depresyon ilacı kullanan 100 kişiden, otuz kişinin ak-

lına intihar duygusu geliyor.
Beynimizde hücre, doku bozukluklarından kaynaklanan 

rahatsızlık varsa, bunları beyin ile ilgili uzman doktorlar tes-
pit etmelidir.

İlaçlar verilecekse o alanın doktorları tarafından verilmelidir.
İlaçlar her zaman doktor kontrolünde alınmalıdır.



209

Birinden duyduk ben de alayım inancı doğru değildir.
Depresyona düşüp oradan çıkamama durumunda, elbette 

doktorlardan yardım alınmalıdır.
Verilen ilaçların depresyondan çıkarma durumu iyi araş-

tırılmalıdır. 
Depresyondan çıkaracak olan ilaçların yanında, manevi-

yatın gücü çok önemlidir. 
Kişiyi hayata bağlayan duygular güçlendirilmelidir.
Kişiyi, kabiliyetine göre yönlendirmek, ona bir amaç his-

settirmek depresyondan çıkarmak için çok önemlidir.
Kişinin hedefini bilmesi çok önemlidir.
Hedefi için gece gündüz çalışması, kişiyi güçlü kılacaktır. 
Olumsuz olaylar karşısında hayattan kopan bir insan, çö-

küş yaşamaya başlar.
Bu çöküşün hızlanması, amacından, maksadından, sorum-

luluğundan uzaklaşmaya yol açar.
Ama kişi, amacına, sorumluluğuna, tekrar bağ kurduğu 

an, çöküşten çıkabilir.
İşte tam burada dalgalı gönüllere olumlu yönden dokun-

mak gerekir.
İşte bunun için hem manevi alanı güçlü kişiler, hem de tıp 

alanında uzmanlaşmış kişiler çok önemlidir.
Her psikiyatri doktorunun mutlak ve mutlak dini alanı la-

yıkıyla bilmesi gerekir.
İnanç alanından kaynaklanan korku, kaygı, karamsarlık 

durumları beyinleri etki altına alır.
Dinin hakikati bilindiği zaman bu etkiler olmayacaktır.
Kişinin gönlü manevi olarak güçlü olduğunda, o kişinin 

dayanağı Allah olacaktır. 
Mânevi alanda, gönlü güçlü olan Kâmil insanlardan da her 

zaman yardım almalıyız.



210

Antidepresan almak, olumsuz duygunun getirdiği kaostan 
kişiyi ne kadar çıkarabilir ayrıca araştırılmalıdır.

Her sıkıntıyı aşmak kişinin gönlünün güçlü olmasına bağlıdır. 
Son yıllarda toplum olarak, yaşamın değerlerinden, yaşamın 

heyecanından, yaratılışı anlama duygusundan hızla uzaklaştık.
Yaptığımız her şeyi, bir çıkar bekleme duygusuyla yap-

maya başladık.
Namazımızı, orucumuzu bile cennet için yaptık, mânâ-

sına ermedik.
Dolayısıyla büyük bir manevi boşluk içine, yâni depres-

yon içine düştük.
Son yıllarda çocuklarımızı, dünya menfaatine bağlı yetiş-

tiriyoruz.
Para, mal, mülk, şan, şöhret sevdasına düşürüyoruz.
Müslüman depresyona girer mi?
Allah’a kendinde ve her varlıkta şâhit olan, depresyona 

girer mi?
Allah’a tevekkül ve teslimiyet içinde olan, depresyona gi-

rer mi?
Maneviyatı güçlü olan, depresyona girer mi?
Yaşamın heyecanını yakalayan, depresyona girer mi?
Niçin yaşadığının hakikatine eren, depresyona girer mi?
Allah’ın dostluğuna sığınan, sıkıntıya, bunalıma girer mi, 

boşluğa düşer mi, yâni depresyona girer mi?
Kur’ân’da girmez diye bildiriliyor.
Yûnus Sûresi 62: “Allah’ın dostluğuna sığınanlara korku 

yoktur, mahzun olmak yoktur.”
Âyette ne güzel belirtilmiş; Allah’ın dostluğuna sığınmak…
O’na tevekkül içinde olmak…
Allah’a sığınanlara korku yoktur.
Onlara mahzun olmak yoktur.



211

Allah’a sığınanlar derin bir kederin içine düşmezler. 
Kur’ân’da belirtiliyor ki Allah’ı dost edinenler kaygı, ka-

ramsarlık, hüzün içinde olmazlar.
Bu nasıl bir güçlü duygudur ki insanı hüzne sürüklemiyor.
Allah’a güçlü bir bağ ile bağlanan kimse, kederli hale düş-

müyor.
Hüzün; üzüntü, kaygı, karamsarlık, içe kapanıklılık, boş-

luğa düşmek demektir.
Nahl Sûresi 87: “Ve elkav ilallâhi yevme izinis seleme.”
Meâli: “Her şeyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, her an ba-

rış ve huzur içinde olanlardır.”
Allah’a teslimiyetin ne olduğunu çok iyi bilmeliyiz.
İbadet ettik diye Allah’a teslim olmuş olmuyoruz.
Ezanda günde 20 defa okunan “Eşhedü-Şâhit ol” hakika-

tine mutlaka ermeliyiz.
Allah’a kendimizde ve varlıkta şâhit olmalıyız.
Allah’a şâhit olmadan, teslimiyet ve tevekkül olmaz.
Her varlık Allah’a açılan bir kapıdır.
Her varlık bir tarikattır, yâni Allah’a giden bir yoldur.
Yeter ki varlığın oluşumunu, işleyişini, niteliklerini bir bir 

inceleyelim.
Şâhit olan, emin olur.
Emin olan Müslüman olur.
Müslüman her şeyiyle Allah’a teslim olan demektir.
Müslüman ilâhi huzura erişmiş olandır.
Müslüman depresyona düşme durumunda çıkmayı başarır.
Depresyon bir çıkmaza girip oradan kurtulamamaktır.
Müslüman bir çıkmaza düşse de oradan Allah’a sığına-

rak kurtulur.
Sıkıntıya düşse de acılar çekse de, onun Allah’a teslimiyeti 

onu o sıkıntıdan hemen çıkaracaktır.



212

Maneviyatı güçlü olanın depresyon derdi olmaz.
Maneviyatı güçlü olana, yâni Müslüman olana Allah yeter.
Allah’tır bizim dayanağımız, yardım bulacağımız.
Enfâl Sûresi 62: “Fe inne hasbekallâh huvellezî eyyedeke 

bi nasrihî.”
Meâli: “sana Allah yeter. Ki O’dur senin dayanağın, O’dur 

yardım bulacağın.”
Ahkâf Sûresi 13: “İnnellezîne kâlû rabbunallâhu summes-

tekâmû fe lâ havfun aleyhim ve lâ hum yahzenûn.”
Meâli: “Muhakkak ki bizi vücûdlandıran Allah’tır diyen-

lere ve böylece dosdoğru hareket edenlere, artık onlara korku 
yoktur ve onlara ümitsizliğe düşmek yoktur.”

Allah, her şeyiyle teslimiyet içinde olan kimseyi, düştüğü 
sıkıntıdan hemen çıkarır.

Onlara korku, kaygı, ümitsizlik yoktur.
Evet, Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki Müs-

lüman depresyona girmez.
Müslüman başına gelen sıkıntıları güzelce düşünür, hikme-

tini anlamaya çalışır ve düştüğü sıkıntıdan gerekli dersi alır.
Düştüğü sıkıntıdan bunalıma kaymaz, bilir ki başa gelen sı-

kıntılar, kişiyi olgunlaştırır, hayat yolunda kişiye dersler verir. 
Her insan düşünmelidir. 
Allah’a şâhitlik nedir anladım mı?
O’na iman ettim mi?
O’na güvendim mi?
O’na teslim oldum mu?
O’na tevekkül içinde oldum mu?
Allah cânın, tenin, nefesin sahibidir.
O her an bizdedir. 
O bizim dayanağımızdır.
O bizim yardım bulacağımızdır.



213

Mü’min kişi:
Sabırlı olur.
Tefekkür sahibi olur.
Teslimiyet sahibi olur.
Tevekkül sahibi olur.
Her şeyin hikmetini arar, asla isyan etmez.
Her şeyin sonucunu düşünür. 
Tenezzül sahibi olur.
Her an Allah’a güvenir.
Her nefeste şükür sahibi olur.
Sevgi dolu huzur dolu olur.
Gönlünü Allah’a dayayan karamsar olmaz
Bunalımlara girmez.
Olumsuz düşünceler içinde boğulmaz.
Ümitsizliğe kayıp gitmez.
Allah’a iman tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Allah’a tevekkül tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Allah’a şükür tüm sıkıntıların ilacıdır. 
İslâm makamına gelmiş, Müslüman olmuş kişi, her an Al-

lah’a dayanarak yaşamını sürdürür.
Sıkıntı veren olaylar karşısında depresyona girmeye mey-

letme durumundan çabucak kurtulur. 
Her insan Kur’ân’ı can kulağıyla duymalıdır.
Tüm gönlüyle Allah’a her şeyiyle teslimiyet içinde olmalıdır.
Âl-i İmrân Sûresi 20: “Fe kul eslemtu vechiye lillâhi ve me-

nittebean.”

Fe kul eslemtu : O zaman de ki, söyle, ben teslim oldum, 
Vechiye li Allah : Yönümü, yüzümü, her şeyimle, Allah’a
Ve men ittebea ni : Kim, tâbi olmak, uymak, bana, 



214

Meâli: “De ki ben her şeyimle Allah’a yönümü döndürdüm, 
O’na teslim oldum, kim benimle teslimiyet içinde olur.” 

Tevbe Sûresi 129: “Fe kul hasbiyallâh lâ ilâhe illâ hûve 
aleyhi tevekkeltu ve huve rabbul arşil azîm.”

Fe kul hasbiye allâh : Artık, de, anlat, yetmek, Allah 
Lâ ilâhe illa huve : İlah yoktur, güç yoktur, vardır, ancak O,
Aleyhi tevekkeltu : Ona, tüm varlığımla O’na teslim oldum,
Ve huve rabb : O, Rabb, vücûdlandıran, 
El arşi : Bütün her yer, makam, taht, tüm kâinatın 

sahibi,
El azîm : Yüce, kararlı olan, varoluştaki karar 

sahibi, 

Meâli: “De ki: Allah bana yeter, O’ndan başka güç yoktur, 
sığınılacak yoktur. Ben tüm varlığımla O’na teslim oldum ve 
O her şeyi vücûdlandırandır, tüm kâinatın sahibidir, varoluş-
taki karar sahibidir.” 

Şurâ Sûresi 10: “Ve mahteleftum fîhi min şeyin fe hukmuhû 
ilallâh zâlikumullâhu rabbî aleyhi tevekkeltu ve ileyhi unîb.”

Ve ma ihtelef tum : Şey, ne, değil, aykırılık ayrılık, farklılık, 
siz, 

Fî hi min şeyin : Bütün her şeyde olan, bir şey hakkında, 
Fe hukmu hû ila Allah : Hüküm, kural, hâkim, gerçek, Allah’a ait,
Zâlikum Allah : İşte o, işte bu, Allah 
Rabbi aleyhi : Rabbim, vücûdlandıran, o, ona, 
Tevekkeltu : Ona, tüm varlığıyla teslim olmak, 
Ve ileyhi unîb : Ona, yönelmek, inâbe, 

Meâli: “Siz bir konu hakkında ihtilâfa düştüğünüzde, onun 
gerçeğini Allah’ta arayın. İşte, beni vücûdlandıran Allah’tır, 
tüm varlığımla O’na teslim oldum ve O’na yöneldim, deyin.” 

Âyetlerde ne güzel bildirilmiştir.
Allah’a kendimizde ve varlıkta şâhit olalım.
O’na teslimiyet içinde olalım.



215

O’na tevekkül içinde olalım.
O’na sığınalım, O’ndan medet bekleyelim.
Hiç unutmayalım, O’na teslimiyet içinde olan Müslümandır.
Müslüman depresyona girmez.
Sıkıntıya düşse bile hemen Allah’a sığınır, o sıkıntıdan sıyrılır.
Yeter ki insan Allah’a kulluk etsin.
Öfkesine, hiddetine, kibrine değil.
İnsan kulluk mertebesine erişmeli ve o şuurla yaşamalıdır.
Zuhrûf Sûresi 68. âyette belirtildiği gibi, Allah’a olan kul-

luğumuzu anladığımızda, sadece Allah’a kulluk ederiz.
Ve içimizde korku, kaygı, mahzun olmak olmaz. 
Zuhrûf Sûresi 68: “Yâ ibâdi lâ havfun aleykumul yevme ve 

lâ entum tahzenûn.”
Meâli: “Ey Bana olan kulluklarını anlayanlar! Sizin için hiç-

bir zaman korku yoktur ve mahzun olmak da yoktur.” 
Allah’a kulluğunu anlayanların gönülleri bir sevgi içindedir.
Çünkü onlar Allah’a güvenirler.
Allah’a teslimiyet içinde yaşarlar.
Allah sevgisi tecelli eden kişi, hiçbir zaman, hiçbir kim-

seye kötülük bile düşünmez.
Allah sevgisine ulaşan kişi, her varlığa Hakk nazarıyla bakar.
Allah sevgisiyle bakan, kötülük yapan kişilerin vücûdunun 

da Allah’ın tecellileri ile sarılı olduğunu görür. 
Kişilerin yaptığı kötü eylemlerini tasvip etmez.
Çünkü bilir ki bu eylemler Allah sevgisine erişemeyen ki-

şilerin, kendi egolarından gelir. 
Zaten kişi, bedeninin Allah’ın tecellileri ile sarılı olduğunu 

görebilse, her bir varlığın da Allah’ın tecellileri ile sarılı oldu-
ğunu görebilirdi. 

Ve bu şuurla hiçbir kimseye zerre kadar kötülük yapmazdı.
Allah sevgisine ulaşan aynı zamanda fark ehlidir.



216

Her varlığın özüne olan bir bakışla, eylemlere olan bakış 
arasında, ince farklılıklar vardır. 

Her varlığın özü Allah’ın öz ulvîyetidir.
Kişilerin yaptığı eylemler ise, onların tercihleri ile ilgilidir.
Biz eylemlerimizi, bedenimizdeki Allah’a ait olan işleyişi, 

kudreti alet ederek yaparız.
Eğer kişi bedenlerdeki işleyişi layıkıyla anlasa, bedenlerde 

fiiliyle fâil olanın Allah olduğunu bilirdi.
Bunu bilen kimseye kötülük yapmayacaktır.
İşte kötülük yapmaktan kurtulmak, layıkıyla Allah’ı anla-

mak ve Allah sevgisine ulaşmakla mümkündür.
Allah sevgisine ulaşmak da, ancak ve ancak düştüğü hata-

ları görmek, o hatalardan dönmekle mümkündür.
Allah’ın hakikatleriyle temizlenenlere, Allah sevgisini bah-

şeder.
Tüm varlığıyla Allah’a teslim olanlara, Allah sevgisini bah-

şeder. 
Allah sevgisine eren, çevresine her an iyilik içinde olur.
Bakara Sûresi 222: “Muhakkak ki yaptıkları hataları an-

layıp dönenler, Allah sevgisine ulaşırlar ve kendilerini haki-
katlerle temizleyenler bir sevgi içinde olurlar.”

Bakara Sûresi 195: “Allah yolunda tüm varlığınızın Allah’a 
ait olduğunu bilip infak edin ve yaptıklarınızla yıkım meydana 
getirmeyin ve güzel çalışmalarda olun. Muhakkak ki o iyilik 
yapanlarda Allah sevgisi vardır.” 

Âl-i İmrân Sûresi 159: “Muhakkak ki varlığın sahibini bi-
lip teslim olanlarda Allah sevgisi vardır.”

İşte hevâsal boyut, kişinin bedensel istekler boyutudur.
Bedensel istekler boyutunda, kul ölçüyü görebilmeli, had-

dini aşmamalıdır.
Sevgi boyutu, cân boyutundan gelen ilâhi tecelliler boyu-

tudur.



217

Sevgi Allah’a aittir.
Allah her varlığı sevgisinden var etmiştir.
Her varlık Allah’ın sevgisiyle sarılıdır.
Allah’a teslimiyet içinde olan, bu sevgiyi hissedecektir. 
Gönlünde sevgi duygusu tecelli eden kişi, her varlığa Al-

lah sevgisiyle bakar.
Allah sevgisine erişen kişi, varlığın, varlıktaki tecelliler 

boyutundan her an Allah sevgisinin aktığını hisseder.
İşte Allah sevgisine ulaşmadan, gönülde sevgi hissedilmez. 
Ve yaşamda sevgiyle davranış tecelli etmez.
Allah, cümle varlığı, tüm âlemi sevgisiyle kuşatır.
İnsan vücûdunda her an olan işleyiş bir sevginin sonucudur.
Bir bebeğin doğması, tohumun filiz vermesi, ağacın çiçek 

açması, meyvelerin oluşumu, bir kuşun ötmesi, hep bir sev-
ginin sonucudur.

Meveddet, çocuk masumiyetinin o saf sevgisidir.
Meveddet, hakikat kapısının açılma anahtarıdır. 
Meveddet, çocuk masumiyetinin saf sevgisine ulaşmak, o 

saf sevgiyle davranmaktır.
Vedûd, ilâhi muhabbetullah’tır
Muhabbet makamı, Muhammed makamıdır.
Muhammed makamı ilâhi sevgi sırrıdır.
Muhammed makamı Tevhîd sırrıdır.
Birlik, muhabbet makamının sırrıdır. 
Tüm varlık birbiriyle muhabbet hâlindedir.
Tüm varlık “Vedûd” esmâsıyla var olur, her varlık “Vedûd” 

esmâsıyla birbirine tutunur. 
Hazreti Muhammed, çevresindeki herkese, her varlığa bir 

şefkat içinde, sevgi içinde davranırdı.



218

“Develerinize fazla yük yüklemeyin, evlatlarınıza iyi ba-
kın, kıyametin kopacağını bilseniz elinizde fidan varsa dikin” 
gibi sözlerle gönlünün nasıl merhamet içinde olduğunu gös-
teriyordu. 

Kuşu ölen bir çocuğa, pazardan gidip yeni bir kuş aldığı 
herkes tarafından anlatılır. 

Enbiyâ Sûresi 107: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka 
bir şey için göndermedik” âyeti, Hazreti Muhammed’den tüm 
insanlığa sunulmuştur.

Hazreti Muhammed, sokakta bir çocuk görse, yüzünü neşe 
ve sevinç kaplardı.

Yolda gördüğü her çocukla konuşur ve onlarla şakalaşırdı.
Onların halini hatırını sorar, onlara hediyeler verirdi.
Onların seviyesine kadar iner âdeta çocuklaşırdı. 
Hazreti Muhammed, herkese eşit davranır, kimsenin kâlbini 

kırmazdı, morali bozuk olanları güldürür, onlara umut aşılardı.
Zengin fakir ayrımı yapmaz, herkese sevgisini, saygısını 

gösterirdi.
Herkese, her varlığa Allah sevgisiyle davranırdı.
Kimseyi köle görmez, onlara insan olduklarını hissettirirdi.
Onlarca köleyi, köle sahiplerine para vererek onları hür 

eylemiştir.
Bilal-i Habeşi’ye olan davranışı o dönemde çok konuşul-

muştur.
Dili, milleti, inancı ne olursa olsun, herkese sevgi ile yak-

laşırdı.
Misafir etmeyi çok sever, kendi yediğinden yedirir, yat-

tığı yerde yatırırdı.
Bir gün bir Mûsevinin cenazesine katılmış, geri döndü-

ğünde: “O bir Yahudidir” diyen kimseye dönüp; “O da senin 
gibi bir insandır” cevabını vermiştir.

Kadın erkek eşittir diyerek, birçok tabuyu yıkmıştır. 



219

Çevresinde olan kimselere yumuşak davranır, tebessüm 
dolu yüzüyle gönülleri okşardı.

Âl-İ İmrân Sûresi 159: “Allah’ın rahmetini anlatmak için 
onlara yumuşak davran. Eğer onlara kaba, katı kâlbli davra-
nırsan, elbette etrafından dağılırlar. Onlara karşı affedici ol ve 
onlara mağfireti anlamalarını söyle ve onlarla varlığın işleyişi 
hakkında karşılıklı istişare yap. Böylece kararlı ol. Varlığın sa-
hibinin Allah olduğunu bilip teslimiyet içinde ol. Muhakkak ki 
varlığın sahibini bilip teslim olanlarda Allah sevgisi vardır.” 

Her insan bu âyeti hayatına geçirebilmelidir. 
Her insan Allah’ın mağfiretinin ne olduğunu kâlben his-

setmeli ve öyle davranmalıdır.
Bu konuda Hazreti Muhammed hepimize en güzel örnektir.
Hazreti Muhammed’in, merhamet dolu gönlünden gelen, 

sevgi dolu güzel öğütlerden bazı örnekler: 
“Birbirinize sırt çevirmeyin, birbirinizle çekişmeyin, Al-

lah’ın kulu olduğunuzu unutmadan kardeşçe yaşayın.”
“Birbirinize güzel davranın, sevindirin, umut verin.”
“Sizden biriniz kendi nefsi için istediğini, kardeşi için is-

temedikçe gerçek mü’min olamaz.”
“Hasta olanları ziyaret edin, onların ihtiyaçlarını karşılayın.”
“Birbirinize her zaman selam verin ve birbirinizi ziyaret 

edin, halinizi hatırınızı sorun.”
“Güçlü olmak, birini yenmek değil, öfkesini hiddetini yen-

mektir.”
“Kimseye eziyet etmeyin, yoksulu hor görmeyin, açları do-

yurun, komşunuz aç iken tok yatmayın.”
“Adaletten ayrılmayın, her zaman barış üzere olun, fâsık-

lık yapmayın, laf getirip götürmeyin, kimseyi aldatmayın.”
“Bulunduğunuz makamla övünmeyin, makamların hizmet 

yeri olduğunu unutmayın.”
Asla rüşvet yemeyin, insan kayırmayın, taraf tutmayın.” 



220

“Bir yakınınız öldüğünde arkasından isyan etmeyin, ve-
ren de Allah, alan da Allah, sabredin.”

“Kimsesizlere, çaresizlere, sıkıntısı olanlara koşun, on-
lara yardım edin.”

“Yüzünüzü asmayın, öfkelenmeyin, sesinizi yükseltme-
yin, yüzünüzden tebessüm eksik olmasın, unutmayın tebes-
süm bile ibadettir.”

“Allah sevgisini hissettirin, merhameti hissettirin, bağış-
lanmayı hissettirin.”

“En büyük hediye güzel terbiyedir, çocuğunuzu güzel eğitin.”
“Kadın erkeğin, erkek kadının yarısıdır, ikisi bir bütündür, 

kadın erkekten erkek kadından üstün değildir.”
“Birbirinizi kırmayın, sevgiyle sarılın, birbirinize muhtaç 

olduğunuzu unutmayın.” 
“Kızlarınızı zorla evlendirmeyin, onların da eşlerini seç-

melerine izin verin.”
“Evlat ayrımı yapmayın, onlardan sevginizi eksik etme-

yin, onlara ilim öğretin.”
“Kendinizi bilin, aslınızı bilin, Allah’a teslimiyet tevekkül 

içinde olun.”
İşte gönüllere korkuyu değil, sevgiyi işlemek gerekir.
Gönüllere Allah’a olan teslimiyeti işlemek gerekir.
Allah’a teslimiyet içinde olan kimseler, Allah’tan korkmaz-

lar, Allah’ın sevgisine sığınırlar.
Nasıl ki bir bebek anne kucağına sığınır.
İşte Müslüman olan kimse de, her zaman Allah’a tevekkül 

içinde, O’na sığınma içinde yaşar.
Kolay değildir dünya sıkıntılarına tahammül etmek.
Gönlü Allah’a teslimiyet içinde olan kimseler, her acıya 

katlanırlar.
Dünyalık her sıkıntıyı taşırlar.



221

Çünkü hepimiz Allah’tan geldik, O’na döneceğiz.
Eninde sonunda ölüm denen gerçek ile tanışacağız.
Kimimiz çocuk yaşta, kimimiz genç yaşta, kimimiz yaşla-

nıp vefat edeceğiz.
Yaşamın gerçeğini anlayan kimseler, Allah hakikatine eri-

şen kimseler, tevekkül içinde olacaklardır.
Bu bölümde şâhit olduğum bir olayı aktarmak istiyorum.
Hayatım boyunca unutmadım, unutamam da.
Bir karı kocanın Allah’a olan teslimiyeti beni derinden et-

kilemişti. 
Olay Manisa’nın Turgutlu ilçesinde geçti.
Turgutlu’da, Mustafa Güngör amcamız, adliyede Hâkim-

lik yapıyordu.
Hâkim beye, “Mustafa amca” diye hitap ederdim.
Mustafa amcamın üç çocuğu vardı.
İkisi erkek, birisi kızdı.
Erkekler İnşaat mühendisiydi.
Kızımız ise, Tıp Fakültesi beşinci sınıfta okuyordu.
Üç çocuğuyla da kardeş gibi olmuştum.
Hemen hemen her gün onlarla buluşuyordum.
Mustafa amcamın evine gidiyordum, onlarla ilmi sohbet-

ler ediyordum.
Ben de Turgutlu ilçesinde Tıbbi Tahliller Laboratuvarı ça-

lıştırıyordum.
1990’lı yıllarda bir gün elim bir trafik kazası oldu.
Hâkim Mustafa amcamın ve eşinin, bir oğlu ve kızı trafik 

kazasında vefat etti.
O sırada laboratuvarda tahlil yapıyordum.
Olayı duydum, o anki gönlümdeki acı tarife sığmaz.
Koşarak Mustafa amcamın ve eşinin evine gittim.
Yolda ağlıyordum.



222

Adeta başka bir zamana geçmiştim.
Gencecik iki evlat hayata gözlerini yummuştu.
Ve bu vefat, acı bir olayla olmuştu.
Onun için bu olay bana çok ağır gelmişti.
Eve vardığımda, karşımda o kadar güçlü eş olmuş bir çift 

gördüm ki…
Onları perişan bir şekilde bulurum diyordum.
Ağlıyorlardır, çırpınıyorlardır diyordum.
Ama öyle olmadı.
Tevekkül içinde olan, güçlü duruşlarını gösteren, Allah’a 

dayanmış bir eş buldum.
Onlara sarıldım.
Şu sözlerini hiç unutmadım; “oğlum ismail, Allah verdi, 

Allah aldı.”
“Bak sen de bizim çocuğumuz oldun.”
Allah’a o kadar güçlü bir teslimiyet beni çok etkilemişti.
Allah’a tevekkülün böyle güçlü duruşu, nasıl bir şeydi!
İşte Müslüman böyle olmalıydı.
Bu olayı hayatım boyunca hiç unutmadım. 
Allah’a sığınmak böyle olmalıydı.
Allah’ı unutmamak böyle olmalıydı.
Hepimizin ölümlü olduğunu unutmamak böyle olmalıydı.
Tüm hepimizi kuşatan ilâhi kudret, her varlığın da sahibi idi.
Malikül mülk olan O’idi.
Müslüman bir kişinin, Allah’a dayanarak hareket etmesini 

bu olayla daha iyi anladım.
Müslüman depresyona girmez diye gönlüme düşen bu olay, 

hayatımın en önemli derslerinden biridir.
Rahmetli annem de genç yaşta vefat etmişti.
Elim bir hastalığa karşı, üç yıl Allah’a tevekkül içinde du-

ruşunu da hiç unutamam.



223

“Oğlum cânın sahibi O, ne zaman verecek ne zaman ala-
cak O bilir.”

“Bize kabul etmek düşer.”
“Müslüman’a da bu yakışır oğlum.”
Annem böyle sözlerle bana çok güzel dersler veriyordu.
Annem her zaman “ben Allah’ın oğluyum” derdi.
Yâni “ben O’ndan doğdum, O’na dönücem” derdi. 
“Allah benimle her varlıktan konuşur” derdi.
“ben O’nun arkadaşıyım, her zaman O’nunla her varlıktan 

konuşurum” derdi.
“Yere basarken tevâzû içinde bas, çünkü yer Allah’ın be-

denidir, O’nu incitme” derdi.
Ben küçük bir çocukken, annem beni evimizin karşısında 

olan câmiye gönderir, orada yabancılar varsa, hocadan öğre-
nir, evimize onları yemeğe getirirdim.

Şefkati ve merhameti çok güçlüydü.
Yardım etmeyi çok severdi.
İlm-i irfan yolunda benim ilk Mürşidim annem olmuştur.
Daha sonra İlm-i Tevhîd yolunda Tevhîdî derslerle yetiş-

meme vesile olan Recep Ender Kocaman olmuştur.
Annem hasta yatağında iken, annemi ziyaret etmek iste-

yen Mürşidim Recep Efendi’yi köyümüze götürdüm.
Annemin yanına oturdu.
Annem sordu; “bu kim oğlum” dedi.
Ben de anneme; “bu da benim diğer annem” dedim.
Annem; “desene bu senin Mürşidin oğlum” dedi.
Onunla çok güzel sohbet etti.
Mürşidim anneme; “sensin bizim mürşidimiz” dedi.
“Biz senin bulunduğun makama gelmek için çırpınıyo-

ruz” dedi.
Annem vefat ederken, bilinci kaybolmuştu.



224

Gözleri kapalı, uyur bir vaziyette idi.
Nefes alıp verişi yavaşlamıştı.
Nefes alıp verişini yaklaşık beş dakika seyrettim.
Vefat nasıl gerçekleşiyor, yüzümü başka hiçbir yere dön-

dürmeden annemi seyrettim.
Ve nefes alıp verme durdu.
Annem Hakk’a yürüdü.
Annemin de üç yıl boyunca tevekkül ve teslimiyetini hiç 

unutamam.
Müslüman birinin duruşunu öğreniyordum. 
Vefat edeceği gece, Allah’a ilâhiler söyleyerek gözlerini 

yummuştu.
Cumâ günü onu, mezara götürürken, ağlamamak için güçlü 

durmaya çalıştım.
Annem güçlü bir şekilde ölümü kabullenmişken, onun ar-

dından isyan etmem, aşırı derece ağlamam bana yakışmazdı.
Eğer gönlümüz Allah’a teslimiyet içinde ise, işte böyle du-

ruşlar sergiliyoruz.
Mustafa amca ve eşi gibi, annem gibi nice insanın tevek-

külüne şâhit olmuştum.
Müslümanlığın gönül boyutu olduğunu onlardan öğren-

miştim.
Gönül cihetiyle Müslüman olanın hayatında, depresyon 

denen çöküşün olamayacağını birçok gönül insanı bana his-
settirmişti.

Müslümanlık, dil cihetiyle “ben Müslümanım” demek değil, 
gönül cihetiyle yaşantısında Allah’a teslimiyetin ne olduğunu 
göstermenin duygusu olduğuna şâhit olmuştum. 

Önemli olan Allah’a sığınmak, O’na güvenmek.
İnşallah bizler de sıkıntılarda, acılarda, Allah’a tevekkül 

içinde oluruz.



225

Şuna cânı gönülden inanıyorum ki Müslüman her an Al-
lah’a teslimiyet içinde yaşar.

Şunu kesinlikle öğrendim ki gönlü Müslüman olan kimse, 
Allah’a teslimiyet içinde olur ve o kimse depresyona girmez, 
girmeye meyletse bile, gönlünü Allah’a dayandırarak o durum-
dan hemen sıyrılır.

Üzülür, hüzünlenir, acı çeker, sıkıntıya düşer bunlar el-
bette olacak.

Ama tüm bunlardan hemen çıkarak, Allah’a teslimiyet 
içinde olur.

Gönlü Allah’a râbıta içinde olan, her sıkıntıya tahammül eder.
Müslüman gönlü Allah’a râbıta içinde olandır.
İnşallah gönlümüz her an Allah’a râbıta içinde olur. 



226

EL ŞÂFİ ESMASI

Şâfi ile şifâ kelimesi bağlantılıdır.
Allah’ın el şâfi esması, şifânın geldiği yerdir.
Maneviyatı güçlenen kimsenin gönlü, Allah’ın el şâfi es-

masına kapı açmıştır.
Artık o kimse gönlünü, her an Allah’a râbıta etmiştir.
İnsanın, beşeri bir yaşam boyutu vardır.
Bu boyutta her türlü sıkıntı insanın başına gelebilir.
İnsan zaman zaman üzülür, hüzünlenir.
İnsan zaman zaman kaygılanır, karamsarlığa düşebilir.
İnsan zaman zaman bedenen hastalanır.
Bedenen hastalandığı gibi, psikolojik olarak da rahatsızlanır.
Olumsuz olaylar karşısında, üzülür, sıkılır, bir girdaba dü-

şebilir.
İşte insan böyle durumlardan bir an önce çıkmak ister.
Allah’ın el şâfi esması tecelli etsin ister. 
Şâfi, kelimesi şef kelime kökünden gelir.
Şâfi, şifâ, şefâat, şef, şefâkat, şefkat aynı kökten gelen ke-

limelerdir.
Şâfi; şifâ veren, şefâat eden, iyileştiren, birliğe ulaştıran, 

düzelten, huzur veren, selamete çıkaran, demektir. 
İnsan hasta olduğu zaman Allah “El Şâfi” boyutuyla hemen 

vücûdun hastalığını iyileştirmeye başlar.
Doktorun hastanın iyileşmesine vesile olması da “El Şâfi” 

esmâsından gelir.



227

Her canlının bedeninde, hasta olma durumlarında, o be-
den kendini “El Şâfi” esmâsıyla iyileştirmeye çalışır.

Bir kişi hasta olsa ne yapar? Doktora gider. 
Doktor onun hastalığını teşhis eder ve onun hastalıktan 

kurtulması için ona ilaç verir. O hasta o ilacı kullanır ve iyileşir. 
Burada o kişiyi iyileştiren ilacın içindeki kimyasal maddedir. 
Buna aracı olan doktordur. 
Doktor dese “Hastayı ben iyileştirdim”, ilaç dese “Hayır 

ben iyileştirdim”, hasta dese “Hayır Ben kendim iyileştim” ne 
kadar doğru olur?

Doktorun bilgisi hastanın hangi hastalığa tutulduğunun 
tespitidir. 

Bu tespit, doktorun Tıp ilminin eğitiminden geçerek ulaş-
tığı bir sonuçtur. 

Hangi hastalığa hangi ilaç iyi gelir, doktor bunu Tıp ilmin-
den öğrenmiştir. 

İşte Allah’ın “El Şâfi” esmâsı, şifâ verme boyutudur.
İsrâ Sûresi 82: “Ve nunezzilu minel kurani mâ huve şifâun 

ve rahmetun lil mu’minîne ve lâ yezîduz zâlimîne illâ hasârâ.”

Ve nunezzilu : İndiriyoruz, sunuyoruz, inzal 
ediyoruz, 

Min el kur’ân : Kâinat kitâbı, kâinat kuranı, ilâhi 
sözler, 

Mâ huve şifâun : Şey, değil, ne, şifâ, iyileşme, 
Ve rahmetun li el mu’minîn : Rahmet, koruma, sevgiyle, mü’minler 

için, 
Ve la yezidu el zâlimîn : Arttırmaz, uzaklaşmak, zalimler,
İlla hâsârâ : Sadece, kaybetmek, hüsran,

Meâli: “Kâinat Kur’ân’ından sunduğumuz hakikatler şifâ 
bulmaktan başka bir şey değildir ve emin olanlar için rahmet-
tir. Zalimler ancak kaybederler, hakikatlerden uzaklaşırlar.” 



228

Bu âyette belirtiliği gibi, her varlığın hem hakikat yönü, 
hem kimyasal yönü, insana şifâdır.

İnsan varlığa hikmet nazarıyla bakmalıdır.
Varlığın özünde Allah’ın tecellileri vardır.
Varlığın bir beşeri, bir kimyasal yönü vardır.
Her varlığın kimyasal yönü, insan bedeni için şifâdır.
Mesela toprağın bir mineral yönü vardır.
Minerallerin insan bedenine şifâsı vardır.
İçtiğimiz suyun yapısı minerallerden oluşur. 
Minerallerin her hücremize her dokumuza her organımıza 

faydaları vardır. 
Minerallerin bazı faydaları şöyledir:
İçtiğimiz suyla, asit baz dengesi sağlanır.
Enzimlerin yapılarında ve çalışmalarında faydalıdırlar.
Kemik ve diş yapısında ve onların çalışmalarında fayda-

lıdırlar.
Kasların çalışmasında faydalıdırlar.
Sinir sistemimiz onların sayesinde uyarılma vazifesini ya-

parlar.
Hücrelerimizin çalışmasında faydalıdırlar.
DNA ve RNA oluşumlarında ve çalışmasında faydalıdırlar.
Dokuların yenilenmesinde ve çalışmasında faydalıdırlar.
Bağışıklık sistemi için faydalıdırlar.
Bedenin enerjisine katkı yaparlar.
Cildin temizlenmesi, yenilenmesi, sağlıklı ve canlı görül-

mesinde faydalıdırlar.
İşte minerallerin bunlar gibi sayısız faydaları vardır.
Varlıktaki minerallerin yanında, proteinler de enzimler de 

beden için olmazsa olmaz derecesinde faydalıdırlar.
İşte âyette belirtildiği gibi, varlığın kimyasal yönü insan 

bedeni için şifâdır.



229

Varlığın varoluş hakikatine eren kimsenin gönlü ise, her 
an Allah’a râbıta hâlindedir.

O kimseler de etraflarına huzur yansıtırlar.
Onların halleri, dilleri, davranışları çevresine şifâdır.
Bu âyette bu çok güzel belirtilmiştir.
Tevbe Sûresi 14: “Kâtilûhum yuazzib hum allâh bi eydî-

kum ve yuhzihim ve yansurkum aleyhim ve yeşfi sudûre kav-
min muminîn.”

Kâtilû hum : Katil, öldüren, mahveden, düzeni bozan, 
onlar, 

Yuazzibi hum : Azap veren, sıkıntı veren, onlar, 
Allah bi eydî kum : Allah, el, güç, yönelme, kuvvet, hareket, 

siz, 
Ve yuhzi him : Sıkıntı, azap, alçaltır,
Ve yansur kum aleyhim : Yardım eden, siz, sizde, üzerinizde,
Ve yeşfi : Şifâ veren, iyileştiren, 
Sudûr : Gönüllerinde, içlerinde, 
Kavm mü’minîn : Kavim, topluluk, kimseler, mü’min, 

emin olan, 

Meâli: “Onların azap verici o hâlleri onları mahveder. Siz-
deki güç Allah’ındır. Sizlerde yardım etme hâli vardır ve on-
larda sıkıntı veren hâl vardır. Mü’min kimselerin gönüllerinde 
şifâ veren hâl vardır.”

İşte ya insan bir kibir içinde zalimliğe akar, çevresine sı-
kıntılar verir.

Ya da Allah’a teslimiyet içinde olur, gönlünü Allah’a ev yapar.
Ve öyle insanlar çevrelerine şifâ sunarlar.
İnsan yaratılışı iyi anlamalıdır.
İnsanın kitâbı kendi bedeni ve varlığın kendisi olmalıdır.
İnsan canlı kitâbdan hakikatlere erişmelidir.
Doğada yaratılan her şeyde, insana fayda veren yönler vardır.
Her hastalığın çaresi doğada sunulmuştur.



230

Yeter ki insan oraya dönsün, Allah’ın “El Şâfi” esmâsına 
sarılsın.

Temiz bir gönülle, varlığa derinlemesine baksın, iyi niyetle 
incelemeye çalışsın.

Kur’ân’da sunulan Lokman boyutu “El Şâfi” esmâsı boyu-
tudur.

Hadîd Sûresi 22: “Mâ esâbe min musîbetin fîl ardı ve lâ 
fî enfusikum illâ fî kitâbin min kabli en nebreehâ inne zâlike 
alâllâhi yesîr.”

Mâ esâba : Erişmek, isabet, vurmak, açığa çıkması, 
Min musîbetin : İsabet eden şey, hastalık, afet, dert, 
Fîy el ardı : Dünyada, yeryüzünde, bedeninizde, 
Ve lâ fiy enfusu kum : Yok, içinde, kendinizde, sizde, beden, 
İllâ fiy kitâbin : Vardır, içinde, kitap, vücûd kitâbı, varlık 

kitâbı, 
Min kabli : Önce, önceden, 
En nebree ha : İyileştirmek, çaresini oluşturmak, akılda 

güzellik, onu, 
İnne zâlike : Muhakkak, doğrusu, işte bu, 
Alâ Allah yesîr : Allah, yürüyüş, bir yoldur, kolay, gizli, 

Meâli: “Dünyada bir hastalık açığa çıkmasın ki ve sizde de 
bir hastalık görünmesin ki, onun çaresini oluşturduk, onun 
çaresi varlık kitâbının içinde vardır. Muhakkak işte bu Allah 
için kolaydır.” 

İşte burada belirtildiği gibi, açığa çıkan hastalıkların mut-
laka çaresi doğanın eczanesinde vardır.

Yeter ki insan samimiyetle, aşkla varlığı anlamak için gay-
ret göstersin.

Birçok Kâmil insan bu gayreti göstermiştir.
Bunlardan biri İbn-i Sina’dır.
İbn-i Sina (980-1037 Buhara-Hamedan) “Lokman Hekim” 

dediğimiz kişilerdendir.



231

Lokman Hekim gibi gönül erleri, doğadaki şifâ akışını gör-
müşler, gönüllerini oraya çevirmişler ve keşiflerini oradan 
yapmışlardır. 

İbn-i Sina’nın hem tıp alanında hem de din alanında bir-
çok eseri vardır.

Kısa bir alıntı:
“İbn-i Sina, deprem sonrası ise hastalıkların yaygınlaşması 

konusunda uyarıda bulundu.
Salgınları önlemek için evlerde nane, lavanta ve limon su-

yundan meydana gelen karışımların bulunması gerektiğini 
belirtti.

Deprem sonrasında tüketilmek üzere, limon ve üzüm ez-
mesini önerdi.

Şok ve panik anlarını sakinleştiren limonun virüslerde 
üzüm ezmesinin ise kan şekerini dengelemede etkili olduğu-
nun altını çizdi.

Yeryüzünün şekillenmesinde depremin önemli bir rolü ol-
duğu tespitini yapan İbn-i Sina, depremlerin oluş sebebini, gök-
lerin etkisi ile oluşan buharın toprak altında sıkışması netice-
sinde patlamasına bağlıyor. 

Asırlar önce depremlerin doğanın teorik yapısındaki de-
ğişimle meydana geldiğini ifade eden İbn-i Sina, mekânların 
buna göre tasarlanması gerektiğini söyledi.

İbn-i Sina’nın fikirleri Mimar Sinan tarafından uygulandı.
Çapraz döşemeler ve duvar örgüsündeki demirli yaylı sis-

temleri geliştirdi. 
Bu sistemlerin mekânların sallanmasını önlemediğini an-

cak yıkılmasını engellediğinin altını çizdi.
İslam coğrafyasında yer sarsıntılarının sık sık yaşandığı-

nın altını çizen İbn-i Sina bu durumu dünyanın şekillenmesin-
deki hareketliliğe bağladı. 



232

Depremlerin ortaya çıkmasını gökyüzü olaylarıyla da bağ-
layan Hekimlerin Pir’i yerin stres ve basınca bağlı gösterdiği 
tepki olarak yorumladı. 

Bunun ciddi bir yıkım olduğunu yüzyıl önce söyleyen Sina, 
nasıl önlemler alınması gerektiğini de açıkladı.

Asırlar önce depremlerin doğanın teorik yapısındaki de-
ğişimle meydana geldiğini ifade eden İbn-i Sina, mekânların 
buna göre tasarlanması gerektiğini söyledi.

Coğrafyanın yüksekliğe bağlı mekânlara uygun olmadı-
ğının altını çizen İbn-i Sina’nın fikirleri Mimar Sinan tarafın-
dan uygulandı.

İbn-i Sina’nın böyle nice fikirleri günümüzde halen birçok 
bilim insanı tarafından takip edilir. 

İbn-i Sina, zelzele yâni deprem sonrası ise hastalıkların 
yaygınlaşması konusunda uyarıda bulundu” alıntının sonu.

İşte doğa kitâbını okuyan muhakkak ki nice şifâlara eri-
şecektir.

Allah doğa eczanesini oluşturmuş ve oradan şifâsını sunar.
Şuarâ Sûresi 80: “Ve izâ maridtu fe huve yeşfîn.”

Ve izâ maridtu : Hastalandığımda, müşküllerimde,
Fe huve yeşfi ni : O, bana şifâ verir, iyi olma, hastalıktan 

kurtulma,

Meâli: “Marazlarımda, hastalıklarımda O’dur bana şifâ veren.” 
İnsanın bedeninde olan her türlü hastalığın mutlaka şifâsı 

vardır.
Tıp ve eczacılık ilmi ve onların dalı, hastalıkların tespiti 

ve tedavisi için tecelli etmiştir. 
İnsan hem bedenen hem gönlü cihetiyle Allah’ın şifâsına 

muhtaçtır.
Gönül Allah’ın şefâatine mazhar olduğunda huzur bulacaktır.
Beden Allah’ın şifâsına mazhar olduğunda huzur bulacaktır.



233

İşte huzur, her yönüyle Allah’ın el şâfi esmasıyla alakalıdır.
Şifâ ve şefâat kelimeleri de birbirine bağlantılıdır.
Şefâat kelimesi de, şâfi kelimesinden gelir.
Şefâat; gönüllerin iyileşmesidir, gönüllerin bâtıl alandan, 

ikilikten kurtulması, Tevhîd ile buluşması, irfan ile buluş-
ması demektir. 

Şefâat; birliğe ulaşmak, sığınmak, talep etmek, istemek, iki-
likten kurtulmak, birleşmek, ikilikten tekliğe yürümek, topla-
yıp bir araya getirmek, gibi anlamlara gelir. 

Şefâat; bir şeyin benzerine katılmak, yâni bir damla su-
yun denize katılması anlamına da gelir.

İşte bu birleşmeye de “Şüfâ” denir.
Yâni öncelik denize aittir, kaynak denizdir, damla o de-

nizdendir. 
Yâni Şüfâ: Kişinin kendisinin Allah’tan ayrı olmadığını id-

râk etmesi ve birliğe ulaşması demektir. 
Teşfi; Allah’ın şefâtine ulaşmak demektir. 
Şef kelimesi de buradan gelir, yâni; Önder, Başkan, Lider, 

demektir. 
Şu kabilenin Şefi dediğimizde, o kabilede bulunan herke-

sin, o Şefin birliğinde buluşması anlaşılır.
Cümle varlık, kâinatın Şefi olan Allah’ın birliği dâhilindedir.
Kur’ân açısından şefâati incelediğimizde ise, şefâatin ta-

mamen Allah’a mahsus olduğunu görüyoruz. 
Kâmil kimseler, şefâat edemezler, şefâat yolunu tarif eder-

ler, bir kimsenin şefâat bulmasına yardımcı olurlar. 
En’âm Sûresi 51: “Min dûnihî veliyyun ve lâ şefîun.”

Leyse lehum min dûni hi : Onların yoktur, ondan başka,
Veliyyin ve lâ şefîun : Dost ve yok, şefâat, şifâ veren, tek, 

ulaştıran, tekliğe ulaştıran, 

Meâli: “O’ndan başka dost ve şefâat eden yoktur.” 



234

En’âm Sûresi 70: “Leyse lehâ min dûnillâhi veliyyun ve 
lâ şefî.” 

Leyse lehâ min dûni Allah : Değil, yoktur, ona, Allah’tan başka, 
Veliyyun ve lâ şefîun : Bir dost ve yok şefâat, şifâ veren, 

iyileştiren, birliğe ulaştıran, 

Meâli: “Onlara Allah’tan başka bir dost olmaz ve şefâat 
eden de yoktur.”

Âyette belirtildiği gibi, her sıkıntıda Allah’a sığınmak biz-
lere şifâ verecektir.

Manevi yönden güçlü olanlar, sadece Allah’a sığınırlar.

Onlar Allah’a tevekkül ederler ve şifâyı ondan beklerler.

Onlar zanlarına göre, bâtıla göre hareket etmezler.

Onlar ilmî değerlere göre hareket ederler.

Onlar Allah’a sığınırlar, Allah’ı unutup kulundan medet 
ummazlar.

Kulunun Allah ile bağını koparmadan hareket ederler.

Allah ile aralarına birilerini koymazlar.

Müşrik durumuna düşmekten sakınırlar.

Yûnus Sûresi 18: “Ve ya’budûne min dûnillâhi mâ lâ ye-
durrûhum ve lâ yenfeuhum ve yekûlûne hâulâi şufeâunâ in-
dallâh kul e tunebbiûnâllâhe bimâ lâ ya’lemu fîs semâvâti ve 
lâ fîl ard subhânehu ve teâlâ ammâ yuşrikûn.”

Meâli: “Allah’ı bırakıp, onları koruyamayan ve onlara bir 
faydası da olmayan zanni şeylere kulluk ederler. Derler ki: Bun-
lar Allah’ın katında bize şefâatçi olacaklar. Anlat: Göklerden ve 
yerden her an size Allah hakikatlerini bildirir. O noksan sıfat-
lardan münezzehtir ve ortak koştuğunuz şeylerden yücedir.” 

Zümer Sûresi 43: “Emittehazû min dûnillâhi şufeae kul e 
ve lev kanu la yemlikûne şeyen ve la yakılûn.”



235

Meâli: “Yoksa Allah’tan başka şefâatçi mi edindiler? De ki: 
Hiçbir şeye mâlik olamayan ve düşünmeyen şeylere mi dön-
düler?”

Zümer Sûresi 44: “Kul lillahi el şefâatu cemia lehu mulkus 
semâvâti vel ard summe ileyhi turceun.” 

Kul li Allah : Anlat, de ki, Allah’a 
El şefaat cemia : Şefâat, kurtulmak, şifâ, iyileşmek, 

tamamen, tümü, 
Lehu mulku : Tümü, hepsi, onun mülkünde hükümran 

olan,
El semâvâti ve el ard : Semalar, gökler ve yer, 
Summe ileyhi turceûne : Sonra aslınız olan O’na 

döndürüleceksiniz,

Meâli: “De ki: Şefâat tamamen Allah’a mahsustur. Gökle-
rin ve yerin hükümranı O’dur. Sonra aslınız olan O’na döndü-
rüleceksiniz.” 

Kur’ân’ı incelediğimizde görüyoruz ki, şefâat tamamen Al-
lah’a mahsustur.

Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki, bir kim-
seye şefâat eder diye bakmak doğru değildir.

Kâmil kimse, kişinin hakikatleri nasıl anlaması gerekti-
ğinin metodunu öğretir, nereye bakması, nasıl bakması ge-
rektiğini öğretir. 

Yâni kişinin nasıl şefâat bulacağına yardımcı olur.
Kişi gönlünü ve aklını temizlemediği müddetçe, ona şefâat 

kapısı açılmaz.
Hakikatleri anlayabilmek için kişi edeb sahibi olmalıdır.
Edeb sahibi olan bir kimseye yol gösterilir, ilmî bilgiler 

tebliğ edilir. 
Kur’ân’da Kasas Sûresi 56. âyette “Sen sevdiğin kimseyi 

hidâyete erdiremezsin” mesajı vardır.



236

Kasas Sûresi 56: “Doğrusu sen, sevdiğin kişiyi hidâyete er-
diremezsin. Ancak isteyen kimseye Allah hidâyet verendir ve 
o ilmin sahibini bilerek hidâyete ulaşır.” 

Kişinin gönlünde öncelikle, bir arayış hissi olmalıdır.
Şefâat yolu ilimdir, kişi ilme uymalıdır, ilimden şaşmamalıdır. 
Hidâyete eren kimse, şefâate erecektir.
Şefâat, Allah’ın birliğine ermektir.
“El Şâfi” esmâsı gönlünde tecelli eden kişiler:
Allah’ın şefâatine mazhar olmuşlardır.
Karamsarlığa, umutsuzluğa kolay kolay düşmezler
Hastalıklardan korkmazlar, hastalıklara çare ararlar.
Bu kişiler genelde Doktor olurlar.
Çevrelerine umut verirler, moral verirler, huzur verirler.
Bedenlerinden pozitif enerji yayılır.
Bu kişiler çevrelerine, sözleriyle, halleriyle, davranışla-

rıyla, tebessümleriyle huzur verirler, moral verirler. 
“El Şâfi” esmâsı çekmek: 
Hastalıklarda Allah’tan şifâ istemektir.
Allah’ı layıkıyla idrâk edebilmek için, Allah’tan şefâat is-

temektir. 
Hidâyete erip, şefâate ulaşmayı dilemektir.
Çevresine umut olmak istemektir.
İçsel huzura ulaşıp, çevresine huzur vermeyi istemektir. 
Maneviyatın gücü başlı başına Allah’ın şifâsıdır.
Her an Allah’a dayanan kimse, başına ne gelirse gelsin, is-

yan etmez, yakıp yıkmaz.
Sadece sabreder, Allah’a tevekkül içinde olur.
Ve olayların hikmetini bekler.



237

DUAMIZ

Gönlümüzden Allah duygusu eksik olmasın.
Bizi halk edenin Allah olduğunu asla unutmayalım.
Her an O’na sığınalım.
Her an O’na dayanalım.
Her an O’na teslimiyet içinde yaşayalım.
O’na tevekkül içinde yaşayalım.
O’dur bize beden veren.
O’dur bizi şekillendiren.
O’dur her an bizde nefes alıp veren.
O’dur kâlbimizi attıran.
O’dur kanımızı dolaştıran.
O’dur bedenimizdeki kudretin sahibi.
O’dur her varlıkta kâdiri mutlak olan.
Hepimiz O’ndan geldik.
O’na döneceğiz.
Her an bizde olan O’dur.
Tenimizin cânımızın sahibi O’dur.
Gözlerimizden gören O’dur.
Kulaklarımızdan işiten O’dur.
Bedenimizde diri olan O’dur.
O bizi bir an bile olsa asla terk etmez.
Her nefeste “sendeyim Ey kulum!” 
“Her an seninleyim Ey kulum!” diye seslenir.
Bedenimizde Zâkir olan O’dur.
Bedenimizde Fâil olan O’dur.



238

Bedenimizde Mevsûf olan O’dur.
Bedenimizde Mevcûd olan O’dur.
Ey gönlünü Allah’a râbıta etmiş kardeşim!
Ey her an Allah’a teslimiyet içinde yaşayan kardeşim!
Ey Mümin kardeşim!
Senin bunalıma girmen mümkün değil.
Senin isyan etmen mümkün değil.
Senin yakıp yıkman mümkün değil.
Senin kalp kırman mümkün değil.
Senin ümitsiz olman mümkün değil.
Senin panik olman mümkün değil.
Dikkat et kardeşim.
Beynine ekilen sözleri iyi süz kardeşim.
Depresyon, stres, panik, ruhsal bozukluk, kişilik bozuk-

luğu bunalım gibi sözler ekerler beynine.
Sen depresyondasın derler.
Depresyondayım, diye şarkısını bile yaparlar.
Sonra seni, antidepresan haplarına boğarlar.
Önce sık sık, “stres-depresyon” gibi kelimelerden bahsederler.
Beynine algılar yerleştirirler.
Ve sonra seni sıkıntılara boğarlar.
Sonrada seni haplara boğarlar.
O hapları içmen gerekir mi?
O haplara dayanarak mı yaşayacaksın?
Yoksa Allah’a dayanarak mı yaşayacaksın?
Sen Müslümansın kardeşim.
Sen bunalıma girsen de hemen çıkacak güçtesin.
Senin isyan etmen mümkün değil.
Senin ümitsiz olman mümkün değil.
Senin karamsar olman mümkün değil.



239

Senin panik olman mümkün değil.
Senin ihtiyacın olan Allah’a iman etmek.
O’na teslimiyet içinde olmak.
O’na güvenmek.
O her an kendini, senin vücûdundan sana hissettiriyor.
Bil ki Allah’a iman, tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Bil ki Allah’a teslimiyet, tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Senin Allah’a teslimiyetin ve tevekkülün her sıkıntının 

ilacıdır.
Allah; ”kulum her nefeste sendeyim” diyerek, her nefesinde 

sana mesaj gönderiyor.
Başına gelenler de neymiş ki, onlar zaten dünyada başına 

gelecek olan şeyler.
Herkesin başına hastalık da, acı da, kayıplar da, sıkıntılar 

da, ölüm de gelecek.
Yaşam yolunun olmazsa olmazları onlar. 
Senin tekâmülün için onlar.
Senin tek dayanağın Allah.
Senin mânevi dayanağın Allah
Senin imanın; tevekkül, teslimiyet, ilâhi aşk üzerine.
Gel kardeşim, sakın stres denilen şeye kanma.
Bil ki her acı, kendi içinde ilâhi lütuflar taşır.
Bil ki her acı, içinde mesajlar taşır, senin güçlenmen için 

sana lütuf olur.
Canını sıkma, moralini bozma, kendini bırakma, kendini 

zayıf görme.
Seni yaratan seni yirmi dört saat boyunca terk etmiyor, 

her nefeste kendini hissettiriyor. 
O zaman sen de O’nu unutma.
Unutma ki bunalım, sen O’nu unuttuğun an başlar.
Unutma ki karamsarlık, teslimiyetten uzaklaştığın an başlar.



240

Unutma ki isyan, tevekkülden uzaklaştığın an başlar.
Unutma ki korku, O’na güvenmediğin an başlar.
İşte o zaman stres denilen bunalımın içine düşersin.
İşte o zaman seni hiçbir hap bunalımdan çıkaramaz.
Sen sakın Allah’ı unutma, o zaman asla bunalıma düşmezsin.
Sıkılsan da, üzülsen de, O’nun sevgisi seni hemen üzüntü-

den döndürür.
Allah’a iman et kardeşim.
O’na güven kardeşim.
O’na teslim ol kardeşim.
O’na tevekkül et kardeşim.
Çünkü o seni yaratandır.
Her an sendedir.
Tenini de canını da tutandır.
Senin nefesindir.
Senin canındır.
Senin dayanağın O’dur.
Senin yardım bulacağın O’dur.
Unutma kardeşim sakın unutma:
Mümin kişi:
Sabırlı olur.
Tefekkür sahibi olur.
Teslimiyet sahibi olur.
Tevekkül sahibi olur.
Her şeyin hikmetini arar, asla isyan etmez.
Tenezzül sahibi olur.
Her an Allah’a güvenir?
Her nefeste şükür sahibi olur.
Sevgi dolu huzur dolu olur.
Sakın karamsar olma kardeşim.



241

Sakın olumsuz düşünme kardeşim.
Sakın ümitsiz olma kardeşim.
Sakın unutma kardeşim, sakın unutma:
Allah’a iman tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Allah’a tevekkül tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Allah’a şükür tüm sıkıntıların ilacıdır. 
Nahl Sûresi 87: “Her şeyiyle ancak Allah’a teslim olanlar, 

her an barış ve huzur içinde olanlardır.”
Yûnus Sûresi 62: “Muhakkak ki Allah’ı evliya edinenlere 

korku yoktur ve onlar mahzun da olmazlar.” 
Enfâl Sûresi 62: “Fe inne hasbekallâh huvellezî eyyedeke 

bi nasrihî ve bil mu’minîn.”

Fe inne hasbe ke Allah : O zaman, muhakkak, Allah sana 
yeter,

Huve ellezi eyde ke : Ki o dur, destek, dayanak, sen, 
Bi nasrihî : Yardım, ihtiyacın, O, 
Ve bi el mu’minine : Mü’minler, emin olanlar, 

Meâli: “sana Allah yeter. Ki O’dur senin dayanağın, O’dur 
yardım bulacağın ve mü’minlerin de.” 

Âyette ne güzel işaret edilmiş, bize Allah yeter, O’dur da-
yanacağımız ve O’dur yardım bulacağımız.

Zümer Sûresi 38: “De ki: Allah bana yeter. Her şeyiyle O’na 
teslim olanlar tevekkül edenlerdir. “

Talâk Sûresi 3: “Kim varlığının sahibinin Allah olduğunu 
idrak edip, bütün varlığıyla teslim olursa, bundan sonra ona 
O yeter.”

Enbiyâ Sûresi 103: “Onlar mahzun olmazlar, korkuları yok-
tur ve onlar tüm varlıktaki gücün sahibine sarılırlar.”

Fussilet Sûresi 30: “Muhakkak ki Bizi vücudlandıran Al-
lah’tır diyen ve dosdoğru hareket eden o kimseler, kendile-
rindeki ve her varlıktaki gücün sahibini bilirler. Onlara korku 



242

yoktur ve mahzun da olmazlar ve onlar, huzur içinde mutlu-
durlar. Ki işte size vaat edilen budur.” 

Zuhrûf Sûresi 68: “Ey kulluğunu anlayanlar! Sizin için hiç-
bir zaman korku yoktur ve mahzun olmakta yoktur.” 

Ahkâf Sûresi: 13: “Muhakkak ki bizi vücudlandıran Al-
lah’tır diyenlere ve böylece dosdoğru hareket edenlere, artık 
onlara korku yoktur ve onlara ümitsizliğe düşmek yoktur. “

Evet, Mü’min kardeşim:
Bunalıma girmemen gerekir. 
İsyan etmemen gerekir. 
Ümitsiz, karamsar olmaman gerekir.
Korkmaman, panik olmaman gerekir. 
Sen bunalıma girsen de dayanacağın bir Allah’ın var.
İsyan etsen de sığınacağın bir Allah’ın var.
Ümitsizliğe düşsen de ümit bulacağın bir Allah’ın var.
Yaşamın içinde elbette sıkıntılar olacaktır.
Acılarımız, hüzünlerimiz elbette olacaktır.
Hangimizin olmadı ki.
Ama Kur’ân’da da bildirildiği gibi Allah’ın dostluğuna sı-

ğınan hüzünden hemen çıkacaktır, korkulara düşmeyecektir.
Duamız her zaman şöyle olsun.
Allah’ım! Sensin beni halk eden!
Allah’ım! Sensin benim her nefesim!
Allah’ım! Sensin kâlbimi attıran!
Allah’ım! Sensin gönül evimde oturan!
Tenimin de cânımın da sahibi olan sensin Allah’ım!
Her varlıkta hayy olan, sürüp giden sensin Allah’ım!
Tüm âlemin sahibi sensin Allah’ım!
Allah’ım! Sensin dayanağım!
Allah’ım! Sensin tevekkül ettiğim!



243

Allah’ım! Sensin her an teslim olduğum!
Allah’ım! Sensin hüznümde sığındığım!
Allah’ım! Sensin acılarımda dayanağım!
Allah’ım! Sana iman ettim!
Allah’ım! Sana güvendim!
Allah’ım! Senden emin oldum!
Nasıl bir sıkıntı içine düşersem düşeyim, tez beni oradan 

çıkar Allah’ım!
Senin sevginle hareket edeyim Allah’ım!
Acılarımızı taşımayı nasip et Allah’ım!
Olan her şeyin hikmetini görmeyi nasip et Allah’ım!
Her şeyin içyüzünü görmeyi nasip et Allah’ım!
Acılar, sıkıntılar karşısında sabır etmeyi nasip et Allah’ım!
Her an sana râbıta içinde olmayı nasip et Allah’ım!
Bir gün gelecek son nefesimizi vereceğiz.
Son nefesimize kadar, seni unutmayalım Allah’ım!
Her an sana tevekkül içinde yaşayalım Allah’ım!
Her an sana dayanarak yaşayalım Allah’ım!
Allah’ım! Fâni olan biziz!
Bâki olan Sensin!
Senin deryandan süzülüp geldik!
Yine Senin deryana döneceğiz!
Sen her an bizimlesin!
Bedenimizde her an tecelli etmektesin!
Bedenimizde Fâil olan, Mevsûf olan, Mevcûd olan sensin!
Sevgine dayanarak yaşayalım Allah’ım!
İlâhi aşkın hep gönlümüzde olsun Allah’ım!
Nasıl bir olay başımıza gelirse gelsin, hemen gönlümüze 

sen gel Allah’ım!
Güzel olaylarda şımarmayalım Allah’ım!



244

Acı olaylarda isyan etmeyelim, karamsar olmayalım, seni 
unutmayalım Allah’ım!

Yâ Rahîm Allah!
Yâ Rahmân Allah!
Yâ Kâdir Allah!
“Hû”
“İllâ Hû”



245

SON DEĞERLENDİRME

Bu kitâbımızda maneviyatın gücünü gönlümüz el verdi-
ğince kaleme almaya çalıştık.

Allah’a dayanmanın ne olduğunu anlatmaya çalıştık.
Maneviyatın gücünün, her sıkıntıya çare olduğunu hisset-

tirmeye gayret gösterdik.
Allah’a olan teslimiyet, ancak ve ancak O’nu tanımakla 

gerçekleşir.
Allah’ı kendimizde bulup, O’na tevekkül içinde olmak ma-

neviyatın gücünü oluşturur.
Her zaman gönlümüzü Allah’a dayandıralım.
Her sıkıntıda Allah’a tevekkül içinde olalım.
Bilelim ki Allah’a sığınan gönül, dünyalık sıkıntıları taşı-

mayı başarır.
Biz, beden ve cân boyutundan oluşan varlıklarız.
Bedenimizin de cânımızın da sahibi Allah’tır.
Beden yönümüz madde boyutudur.
Bedenimizin özü olan rûh, nûr boyutumuz mânâ boyutumuzdur.
Beden, rûhumuzun elbise giymiş boyutudur.
Asla ikisi birbirinden ayrı değildir.
Mânâ boyutuna erenler, tenlerin cânların birliğine ererler.
Buz eridiğinde aslı olan suya dönüşür.
Buz suyun kendi varlığıdır.
Buz suyun fıtratında olanın açığa çıkışıdır.
Su belli bir makamda buza dönüşür.
Buz, ben benim demez.



246

Benim aslım su der.
Erir ve aslı olan suya döner.
Onun için sûretler boyutu rûhun elbise giymiş boyutudur.
Bunun için Yûnus Emre bir ilâhisinde şöyle demiştir.
“Sûret topraktır diyeni, gönlüm kabul etmez onu,
Bu toprağın cevherini hazrete ergördüm âhi.”
Âhi, kardeş demektir.
Tüm varlık birbiriyle nûrani bir kardeştir.
Âhi makamı, Hazreti Muhammed’in makamı olan “Hazre-

tül Cem” makamıdır.
Muhammed makamı; nûr boyutudur, sıfatlar boyutudur, 

hamd boyutudur.
Tüm varlık hamd üzeredir.
Yâni Allah’ın sıfatları üzeredir.
Hazretül Cem, Deniz ve damlalar boyutudur.
Damla Denizden ayrı değildir.
Damlalar Halk boyutudur.
Deniz Hakk boyutudur.
Halk Hakk birbirinden ayrı değildir.
Halk’ta Hakk’ı seyretmek, Hazretül Cem makamının zevkidir.
Yûnus Emre’nin muhteşem ilâhisinin tamamı şöyledir.

Ben bende seyreder iken, acep sırra erdim ahi,
Bir siz dahi sizde görün, dostu bende gördüm ahi.

Bende baktım, bende gördüm, benim ile ben olanı,
Suretime can olanı, kimdiğini bildim ahî.

Ben istedim buldum onu, o ben isem ya ben hani,
Seçemedim ondan beni bir kezden o oldum ahi.



247

Suret topraktır diyeni, gönlüm kabul etmez onu,
Bu toprağın cevherini hazrete ergördüm ahi.

Münkir kişi duymaz onu, dertlilerin sezer canı,
Ben dost bâğı bülbülüyüm, o bahçeden geldim ahî.

Maşuk bizimledir bile, ayrı değil kıldan kıla,
Uzak sefer bizden kala, dostu yakîn buldum ahî.

Değme bir yol nerden bana, dağılmayam değme yana,
Kutlu oldu bu seferim, hoş menzile erdim ahî.

Mansur idim ben o zaman, uş yine geldim bunda ben,
Yak külümü savur yele, ben Enel Hak dedim ahi.

Ne oda yanam dağılam, ne dara çıkam boğulam,
İşim bitince yürüyem, teferrüce geldim ahî.

Zengin oldum yoksul iken, benim oldu bütün evren,
Şarka ve garba serteser yere göğe doldum ahi.

Nitekim ben beni bildim, dilediğim Hakk’ı buldum,
Korkum onu buluncaydı, korkudan kurtuldum ahi.

Yûnus kim öldürür seni, veren alır yine canı,
Bu canlara hükmedeni kim idiğin bildim ahî.

İşte Yûnus Emre’mizin belirttiği gibi, hepimizin teni de 
cânı da Allah’ın kendi öz ulvîyetidir.



248

İşte bu kitâbımızda maneviyatın gücünü hissettirmeye 
çalıştık.

Mânâ ehillerinin yaşamlarının nasıl olacağını hissettir-
meye çalıştık.

Hepimiz kendimize soralım; 
Ben maneviyat olarak güçlü biri miyim?
Allah’ı hiç unutmadan yaşıyor muyum?
Allah sevgisine eriştim mi, o sevgiyle mi yaşıyorum?
Çevreme Allah sevgisiyle mi yaklaşıyorum?
Allah’ın dostluğunun ne olduğunu bildim mi?
Allah’tan emin olarak mı yaşıyorum?
Allah’a güveniyor muyum?
Dünyalık sıkıntılar karşısında Allah’a tevekkül içinde miyim?
Dünyalık sıkıntılar karşısında nasıl bir duruş içindeyim?
İslâm’ın ne olduğunu anladım mı?
O şuur üzere mi yaşıyorum?
Halk’ta Hakk’a nazar ederek mi yaşıyorum?
Emin olunan, güvenilen biri miyim?
Çevremde ihtiyacı olana beklentisiz koşan biri miyim?
Derdi olanların derdini gönlümde hisseden biri miyim?
Allah’a layıkıyla teslimiyet içinde miyim?
İşte maneviyatın gücü Allah’a teslimiyette gizlidir.
Allah’a tevekkül de gizlidir.
Allah’a güvenmekte gizlidir. 
Gönlümüz yettiğince bu kitabı oluşturmaya gayret gösterdik.
Gönlünüzden ilâhi aşk hiç eksik olmasın.
Yaşantınız aşkın ulvî gücüyle geçsin.
Gönlünüzden ilâhi aşk hiç eksik olmasın.
Gönlünüz her dâim ilâhi heyecan içinde olsun.
Gönlünüz her an Allah’a teslimiyet içinde olsun.



249

Gönlünüz tevekkül içinde olsun.
Dayanağınız her dâim Allah olsun.
Her sıkıntıda maneviyatın gücü gönlünüzden asla eksik 

olmasın.
Gönlünüzden umut asla eksik olmasın.
Allah’a olan güveniniz tam olsun.
Yüzünüzden tebessüm eksik olmasın.
Kâlbinizden sabır eksik olmasın.
Her dâim huzur içinde olun.
Sevgi içinde, saygı içinde hareket edenlerden olalım.
Her günün kıymetini bilenlerden olalım.
Her an hakikati arayanlardan olalım.
Kendini bilme yolunda, ilmi yolu bulanlardan olalım.
Bir gayret içinde, üretkenlik içinde olalım.
Her varlığa sevgi içinde davrananlardan olalım.
Hiç unutmayalım, biz de bir varlığız ve doğanın bir par-

çasıyız.
Biz de Allah’ın kuluyuz.
Kulluğumuzu bilelim ve kulluk şuurunda yaşayanlardan 

olalım.
Varlığın yaratılış hikmetlerini arayanlardan olalım.
Birbirimize yardım edenlerden olalım.
Birbirimize umut olalım, moral olalım.
Birbirimize huzur verenlerden olalım.
Birbirimize cennet olalım.
Rahmeti, şefkati, sevgiyi, saygıyı, hissettirenlerden olalım.
Gönlünüzden Hakk sevgisi eksik olmasın.
Gönlünüzden Halk sevgisi eksik olmasın.
Cümle Halk’a Hakk nazarıyla bakanlardan olalım.
Kimseye bilmeden de olsa kötülük yapmayalım.



250

Her dâim kulluk şuuruyla hareket edelim. 
Her dâim maneviyatın gücüyle yaşayalım.
İşte maneviyat, tenin de cânın da mânâ olduğunu bilme-

nin hissidir.
İşte maneviyat, her şeyden Allah’n vechinin-yüzünün ken-

dini göstermesinin hissiyle yaşamaktır.
İşte maneviyat, her an Allah’a tevekkül içinde olmaktır.
İşte maneviyat, her an Allah’a dayanarak yaşamaktır.
İşte maneviyat, Allah’a güvenmektir. 
İşte maneviyat, başımıza dünyalık olaylardan ne gelirse 

gelsin, sabretmek, hikmetini beklemektir.
Gönlümüz izin verdiği kadar anlamaya anlatmaya çalıştık.
Allah dayanağımız olsun.
Allah güvenimiz olsun.
Aşkımız Allah olsun.
Hiç unutmayalım hepimiz ölümlü varlıklarız.
Bir gün gelecek son nefesimizi vereceğiz.
Hayatımızda elbette acılar, sıkıntılar olacak.
Hayatımızda elbette, hüzünler, karamsarlıklar olacak.
Ama manevi gücümüz ne kadar güçlü ise, hüznümüz o ka-

dar kısa sürede bitecek, karamsarlığımız o kadar kısa sürecek.
Allah’ı hiç gönlümüzden çıkarmayalım.
Gönlümüzü O’na ev yapalım.
O evde her an O’nu hissedelim.
Bizim nefesimiz O’nun en güzel ispatıdır.
Sevgiyle, huzurla, aşkla kalın.
Gönlünüz her dâim Allah duygusu içinde olsun.
Gönlünüz her dâim ilâhi aşk içinde olsun.
Gönlünüzden sevgi eksik olmasın.
Gönlünüzden ilâhi heyecan eksik olmasın.



251

Sabırla, sükûtla kalın.
Tevekkül ve teslimiyet içinde olun.
Bizi yaratan, bize şekil veren Allah’ı hiç unutmayalım.
Yerlerin göklerin sahibi olan Allah’ı hiç unutmayalım.
Her bir varlığın tek olan sahibini hiç unutmayalım.
Selâmun Aleyküm.

İsmail Dinçer
01-01-2025



YÂ ŞÂFİ ALLAH

YÂ ŞÂFİ ALLAH

YA ŞÂFİ ALLAH


