
HACCIN
SIRLARI
“YETÛ-KE”

İsmail Dinçer 





| 3 |

İÇİNDEKİLER

GİRİŞ ................................................................................................................................. 5
HAC İBADETİNİN TARİHİ  ................................................................................... 11
HAZRETİ İBRÂHÎM ................................................................................................. 29
YETÛ-KE SANA GELSİNLER ................................................................................ 44
KÂBENİN MÂNÂSI ................................................................................................... 65
KÂBE VE GÖNÜL ...................................................................................................... 77
KÂBE MÜRŞİD-İ KÂMİLDİR ................................................................................ 85
MİLLET-İ İBRÂHÎM ................................................................................................. 94
HACCIN SIRLARI ....................................................................................................138

- İstek, Niyet, Samimiyet
- İhrama Girmek-Günahlardan Soyunmak
- 7 Tavâf
- Safâ ve Merve 
- Arafat
- Şeytan Taşlama
- Müzdelife ve Minâ
- Kurban Sırrı
- Hacı-Hace-Hoca
- Mekke Hakikati
- Medine Hakikati

ŞEFKATLİ OLAN YÜKLENİR..............................................................................246
SON DEĞERLENDİRME .......................................................................................259





| 5 |

GİRİŞ

Akıl bilgiyi taşır.

Gönül Allah’ı taşır.

Gönül Kâbe’dir.

Kâbe Allah’ın evidir.

Gönül yolculuğu Kâbe yolculuğudur.

Kâbe’ye olan mânâ yolculuğu, Allah hakikatine, Allah’ta 
fâni olmaya eriştirir.

Hac, bu hakikate erişmek için İbrâhîm’i bulmaktır.

Hac, İbrâhîm’in elinden tutup makamlar görmektir.

Ve nice sorulara cevap bulmaktır.

Allah denilen nedir?

Allah var mıdır yok mudur?

Eğer var ise varlığı nasıldır?

Eğer yok ise Allah kelimesi nereden çıkmıştır?

Allah nasıl bilinir?

Allah hakikatine nasıl erişilir?

“Yetû-ke-sana gelsinler” sırrı nedir?

Allah’ı bilen kâmil insan nasıl bulunur?

Ona gitmekteki ana gaye ne olmalıdır.

Hac nedir?

Haccın hakikati nedir?

Hacdan maksat nedir?



| 6 |

Hacca gitmekteki ana gaye nedir?

İnsan hangi duyguyla hacca gider?

Hac neyin arayışıdır?

Hacca gitmek Kâbe’ye gitmek midir?

Kâbe Allah’ın evi midir?

Allah o evin içinde midir?

Beytullah ne demektir?

Allah bize şah damarımızdan daha yakınsa, (Kâf Sûresi 
16) Allah’ın evi insan olabilir mi?

İnsan, Allah hakikatine nasıl erebilir?

İnsan, kendi halk oluşunu nasıl anlayabilir?

Kâbe’ye gitmekten maksat nedir?

Kâbe’yi kim yapmıştır?

Ne maksatla yapılmıştır?

Haccın Kur’ânî hakikati nedir?

Dünyanın her yerinde inanç grupları kendi haclarını yap-
mak için kutsallık atfettikleri yerlere giderler.

İnanç grupları yaptıkları hacda, kendi inançlarına göre 
gittikleri yerde bazı uygulamalar yaparlar.

Buradaki gidişteki temel anlam nedir, iyi anlaşılmalıdır.

Bir yere gitmedeki asıl amaç ne olmalıdır?

Hacdan maksat nedir?

Sadece âdete uymak mıdır?

Yoksa mânâsına ermek midir?

Müslümanlar Kâbe’ye hacca giderler.

Orada onlara söylenen şeyleri uygularlar.

Mekke’de ve Medine’de hac ibadetlerini yerine getirirler.



| 7 |

Önce tüm elbiselerini çıkarırlar, sonra dikişsiz geniş be-
yaz elbise giyerler.

Buna ihrama girmek denilir.

Peki, hakikatte ihram nedir? 

Tavâf nedir? 

Vakfe’ye durmak nedir?

Kâbe nedir?

Kâbe’yi 7 kez dönmek nedir?

Sâfa-Merve nedir?

Sâfa-Merve arasını 7 kez koşmak nedir?

Arafat nedir?

Arafat ile âriflik arasında bir bağ var mıdır?

İbrâhîm makamı nedir?

Hicri İsmâîl makamı nedir?

Zemzem nedir?

Arafat’tan Müzdelife’ye inmek nedir?

Minâ nedir?

Minâ’da taşlanan 3 şeytan nedir?

Gerçekten orada şeytanlar varmıdır?

Neden Arafat’ta, öğlen ve ikindi namazları birleştirile-
rek sadece farzı kılınır?

Neden Müzdelife’de akşam ve yatsı namazları birleştiri-
lerek sadece farzı kılınır?

Tüm bunları yapmaktaki ana gaye nedir?

Hacı olmak nedir?

Bunları yapmakla hacı olunabilir mi?

Umre yapmak nedir?



| 8 |

Umre’nin hakikati nedir?

Evet, bu kitabımızda kimsenin ibadetine hor bakmadan, 
sadece hakikati anlamak için gayret göstereceğiz. 

İnsanların Allah’a yönelişleri onlar ile Allah arasında bir 
sevgi bağıdır.

Her insan kendi inancını özgürce yaşayabilmelidir.

Bir inanç başka bir inanca hor bakmamalıdır.

Allah’a yönelişin samimiyetine bakılmalıdır.

Her insan anne babasından öğrendiği inanca göre ha-
reket eder.

Asla kimsenin inancına yanlış demeye hakkımız yoktur.

Yeter ki inancın içinde öteleme, hor görme, kendini yüce 
görme, zalimlik olmasın.

İnsan her zaman kendi yaratılışını düşünmelidir.

Bu düşünce içinde olan kâmil insanları bulmalıdır.

Bir kâmile gitmekten maksat, onu ziyaret etmekten mak-
sat, varoluşun ve var edenin hakikatini aramak olmalıdır. 

Bu kitabımızda hac ile ilgili araştırmalar yapacağız.

Kur’ân ölçüsüyle haccı anlamaya çalışacağız. 

Hacca niçin gidilir bunu araştıracağız.

Hacda yapılan uygulamaların hakikatini araştıracağız.

Hacda neden şeytan taşlanır?

Şeytan taşlanan yerde midir?

Yoksa şeytan bizim kendimizde midir?

Hacdan dönenlere neden hacı denilir?

Hep bunları anlamaya çalışacağız.

Hatamız eksiğimiz elbette olacaktır.



| 9 |

Samimiyetimizden şüphe edilmesin.

Hatamız, eksiğimiz için şimdiden affola.

Tek gayemiz hac hakikatini anlamaya çalışmaktır.

Bu kitabımız, haccın hakikatini arayan, hac yolculuğu 
eden kimselere bir rehber olsun gayesiyle kaleme alınmıştır.

İsmail Dinçer

Aralık 2025





| 11 |

HAC İBADETİNİN TARİHİ 

Hac ibadeti dünyanın her yerinde görülür.

Her inanç kendi atalarından öğrendiği şekilde hac iba-
detini yerine getirir.

Hacca gitmekteki bir maksat, daha önce orada yaşayan 
kâmil bir insanın rûhaniyetini hissetmek içindir.

Diğer bir maksat orada yaşayan bir kâmil insandan tev-
hîd eğitimi görmektir. 

Hac, Allah hakikatini aramanın yolculuğudur.

Hac, kendini bilme yolculuğudur.

Hac, bir yerdeki bir eve gitme değil, orada olan bir Kâ-
mile gitmenin niyetidir. 

Hac ibadetinin tarihi insanlık tarihi kadar eskidir. 

Her inanç kendi bilgelerinin yaşadığı yerleri ziyarete gider.

Müslümanların hac ibadeti Mekke’deki Kâbe’ye gitmektir.

Allah’ın emri, İslâm’ın şartı diyerek Mekke’deki Kâbe’ye 
hac niyeti ile gidilir.

Bu ibadet Hazreti Muhammed öncesinde de vardır. 

Bu ibadet Hazreti İbrâhîm’e kadar dayanır. 

Hac tüm topluluklarda ve kültürlerde görülür. 

Müslümanlar, Mekke’deki Kâbe’yi…

Hristiyanlar hac amacıyla Kudüs, Efes ve Roma’yı…

Yahudiler, hac amacıyla Beyt-i Mukaddesi ziyaret ederler. 



| 12 |

Beyt-i Mukaddes denilen yer, Kudüs’te Süleyman mabe-
dinin bulunduğu yer olarak bilinir. 

Budistler, Tibet’de Lhasa şehrindeki Potala sarayını, kut-
sal dağ Kailas ya da kutsal saydıkları yerleri ziyaret ederler.

Müslümanların Kâbe etrafında döndükleri gibi yürü-
yüş yaparlar.

Hinduların hac yeri, Kuala Lumpur’daki Batu Caves ta-
pınağınıdır. 

Hindistan’da birçok inancın kendilerine göre hac yer-
leri vardır.

İnanç gruplarında kutsal olarak kabul edilen yerler, eski 
tarihlerden beri hac niyetiyle ziyaret edilir. 

Bunlar; Delfi Mabedi, Zeus Mabedi, Amon Mabed, Ganj 
Nehri, Gaya, Sion Dağı, Benares, Kusanagara, Sarnath, Ajanta, 
Sanchi ve birçok yerdir. 

İşte gördüğümüz gibi, hemen hemen her toplumun, kut-
sal olarak kabul ettiği yerler, hac merkezleri olmuştur. 

Bu durum ilk çağlardan beri yapılan dini yönelimlerdir. 

Hac niyetiyle ziyaret edilen yerlerde, genelde orada daha 
önce bilge kişilerin yaşadığını görüyoruz. 

Müslümanlar, Mekke’deki Hazreti İbrâhîm’in yapmış ol-
duğu evi ibadet niyetiyle ziyaret ederler ve buna hac derler.

Hikâyede Hazreti İbrâhîm, eşi Hacer ve oğlu İsmâîl’i Kâbe 
civarına bıraktı diye anlatılır. 

Daha sonra İsmâîl ve İbrâhîm orada küçük bir ev yaptılar.

Ve onların evi olduğunun bilinmesi için, evin bir köşe-
sine bugün Hacer-ül Esved diye bilinen taşı yerleştirdiler. 

Bu taş Hazreti İbrâhîm’in evini gösteren bir işarettir.



| 13 |

Ki bu adet o günün toplumunda evlerin bilinmesi için 
yapılan bir adettir. 

Bugünkü kapı numaraları gibi… 

Bugün oraya gidenler, Hacer-ül Esved’i haccın başlangıcı 
ve bitişi olarak kullanırlar.

Hazreti İbrâhîm devrin kâmil insanıydı.

Resûl ve nebî hakikatini insanlığa açıklayandı. 

Bilge kişiliğiyle Allah hakikatini gece gündüz ilgili olan-
lara anlatırdı. 

Hakikati arayanlara yol gösterirdi.

Hazreti İbrâhîm, Kâbe dediğimiz yerde oraya gelen in-
sanlara kendilerini bilme, Allah hakikatinin ne olduğu ko-
nusunda ilmî dersler verirdi.

Gerçekte Kâbenin insanın kendisi olduğunu bildirirdi.

Kur’ân bize, Kâbenin insanın kendi vücûdu olduğunu 
bildirir.

Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”

Meâli: “Ve Biz ona şahdamarından daha yakınız.”

Kâbe’ye “Beytullah” da derler, yâni Allah’ın evi.

Peki, böyle denilmesinden maksat nedir?

Allah o evin içinde midir? 

Allah âyetle bize nerede olduğunu bildiriyor. 

“Ve biz ona şahdamarından daha yakınız.”

Demek ki Allah, her varlığın özünde, varlığı kuşatandır.

İnsan, Allah’ı göklerde bir yerde değil, kendi vücûdunda 
aramalıdır.

İnsan vücûdu âlemin câmisidir.



| 14 |

O vücûdda, varlıkta olan her şey, zerre miktarda da olsa 
vardır.

İşte insan Kâbe’dir 

Cümle varlığın kıblesidir. 

Onun için bu hakikati anlayanlar hep benzeri sözler söy-
lediler.

Beyazit Bistami: “Allah, Kâbe yapıldığından beri oraya 
bir kez bile girmedi, ama benim vücûdumdan bir an bile 
olsa ayrılmadı.”

Beyazit’e Hocası: “Kâbe benim, beni tavâf et.” 

Mevlana: “Kâbe’den murat gönüldür.” 

Yunus Emre: “Bin kere de varsan hacca hepsinden iyice 
bir gönül’e girmektir.”

Hac, Hazreti Muhammed’den önce de yapılan bir ibadetti.

Hacca gelenler aynı zamanda Kâbe’nin etrafında alış ve-
riş yaparlardı.

O dönemde de hac organizasyonunu yöneten kişiler, şir-
ketler vardı.

Hazreti Muhammed zamanında bunu bir dönem yöne-
ten kimse, Ebu Süfyan ve Ümeyye idi.

Ebu Süfyan; “din ile ticareti bir arada bulundurmak ne 
güzel” der.

Bu zihniyet hâlâ devam eder. 

Hazreti Muhammed, haccın hakikatini anlattı diye, Mek-
ke’de istenmemiş olabilir mi?

Onu, hac hakikatini ve diğer hakikatleri anlattı diye öl-
dürmeye kalkışmış olabilirler mi?

Tüm bunları araştırmak, ince ince düşünmek gerekir. 



| 15 |

Çünkü biliyoruz ki, Mekkeli müşrikler, Allah’ın varlı-
ğına, birliğine inanırlar ve tüm ibadetlerini en dikkatli bir 
şekilde yaparlardı.

Tabi burada müşriklik nedir diye de düşünmek, araş-
tırmak gerekir. 

Müşrik, şerik koşmak, ortak koşmak demektir.

Allah’a ortak koşmak demektir.

Kibir ve şirk en büyük günahtır.

Lokman Sûresi 13: “Ve iz kâle lukmânu libnihî ve huve yaı-
zuhu yâ buneyye lâ tuşrik billâh inneş şirke le zulmun azîm.”

Meâli: “Lokman oğluna öğüt verip, şöyle demişti: Ey oğ-
lum, Allah’ın yanında kendine varlık isnat edip şirk koşma. 
Doğrusu şirk koşmak elbette kendine yaptığın büyük bir 
zulümdür.”

Mekkeli müşrikler de Allah’a inanırlar ve ibadetlerini 
yaparlardı. 

Onlar da hacca gelirler, Kâbe’yi tavâf ederlerdi.

Kâbe’nin etrafında ibadetlerini yaparlardı.

Hazreti İbrâhîm’den beri gelen hac ibadetlerini, Kâbe’nin 
etrafında yaparlardı.

Tüm ibadetlerini yaparken neden onlara müşrik denildi?

Hakikatte müşriklik ne demektir, şirk ne demektir?

İbadetlerini yapanlar müşrik olabilir mi?

Nasıl müşrik durumuna düşeriz?

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki Hazreti Muham-
med döneminde Mekkeli müşrikler dediğimiz kimseler de 
Allah’a inanıyorlar ve inançlarına sıkı sıkı bağlılar ve asla 
Allah’ı inkâr etmiyorlardı.



| 16 |

Zuhruf Sûresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas semâvâti 
vel arda le yekûlunne halakahunnel azîzul alîm.”

Meâli: “Doğrusu onlara, gökleri ve yerleri kim yarattı 
diye sorduğunda, elbette varlığın yüce sahibi, ilmin sahibi 
olan onları yarattı, derler.” 

Zümer Sûresi 3: “Vellezînettehazû min dûnihî evliyâ mâ 
nabuduhum illâ li yukarribûnâ ilallâhi zulfâ.” 

Meâli: “Ondan başka evliya edinenler, biz onlara kulluk 
etmiyoruz, ancak Allah’a yaklaştırsınlar diye onlara yakın 
oluyoruz, derler.” 

Yûnus Sûresi 18: “Ve yekûlûne hâulâi şufeâunâ indallâh.”

Meâli: “Derler ki: Bunlar Allah’ın katında bize şefaatçi 
olacaklar.” 

Ankebût Sûresi 63: “Ve le in seeltehum men nezzele mi-
nes semâi mâen fe ahyâ bihil arda min badi mevtihâ le yekû-
lunnallâh kulil hamdu lillâh bel ekseruhum lâ yakılûn.”

Meâli: “Eğer onlara; gökten yağmuru indiren, böylece 
topraktan hayat veren, sonra da oradan nutfeler çıkaran 
kimdir, diye sorsan, elbette Allah derler.” 

Nisâ Sûresi 153: “En tunezzile aleyhim kitâben mines 
semâi.”

Meâli: “Senden Ulvî Âlem’den bir kitap getirmeni isterler.” 

En’âm Sûresi 148: “Seyekûlullezîne eşrekû lev şâallâhu 
mâ eşreknâ ve lâ âbâunâ ve lâ harremnâ min şey.”

Meâli: “Ortak koşan kimseler derler ki: Eğer Allah iste-
seydi, biz ve atalarımız ortak koşanlardan olmazdık ve ha-
ram şeyler yemezdik.”

Furkân Sûresi 7: “Ve kâlû mâli hâzer resûli yekulit taâme 
ve yemşî fîl esvâk lev lâ unzile ileyhi melekun.”



| 17 |

Meâli: “Dediler ki: Bu nasıl bir Resûl? Yemek yiyor, çar-
şılarda dolaşıyor. Ona bir melek indirilseydi ya.”

Furkân Sûresi 8: “Ev tekûnu lehu cennetun yekulu minhâ.”
Meâli: “Ya da devamlı oradan besleneceği cenneti.”
Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki, Hazreti 

Muhammed öncesi o günün toplumunda, Allah inancı ve iba-
detler, bugünkü İslâm toplumundaki ile hemen hemen aynı 
olarak vardı. 

Kur’ân’ı incelediğimizde Mekkeli müşriklerin; 
Allah’a; Zuhruf Sûresi 9, Ankebût Sûresi 63
Kitâba; Nisâ Sûresi 153
Meleklere; Furkân Sûresi 7
Resûllere; Furkân Sûresi 7
Ahirete; Furkân Sûresi 8
Kadere; En’âm Sûresi 148, inandıklarını görüyoruz.
Mekkeli müşriklerin şiirlerinde Allah inancına rastlıyoruz.
İmanının şartları dediğimiz şartlara da rastlıyoruz. 
Hazreti Muhammed’in Allah’tan ve niteliklerinden bah-

setmesini hiçbiri yadırgamadı.
Çünkü kendilerinin bildiği şeyleri söylüyordu Hazreti 

Muhammed.
Bu bilgilere İbn-i Habib’in “El-Muhabber” kitâbından ya-

pılan tercümelerde rastlıyoruz. 
H. Mehmet Soysaldı “Kur’an ve Sünnet Işığında İbadet 

Tarihi”
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1997 
“Çünkü namaz Mekkelilerin bildiği bir şeydi” (Ebu Muslim).
Ebu Cehil de, Ebuzer Gifari de cahiliye döneminde na-

maz kılmaktaydılar. 



| 18 |

Hazreti Muhammed’in çağrısı neydi ki birini can düş-
manı diğerini can dostu yaptı? (Ebu Müslim)

Sadece namaz değil hac, oruç, abdest, gusül, cenaze na-
mazı, cuma toplantısı (yevmul arube, arabların günü) kırkta 
bir zekat, kısas, el kesme, sopa vurma, bir Allah’a inanma, 
Adem’i, Nuh’u, Hud’u, İbrâhîm’i, İsmâîl’i, Hacer’i saygıyla anma, 
örtünme, sakal, cübbe, sarık vs. bugün İslam’da ne kadar ri-
tüel (nusuk), ahkam, şekil, şemal ve itikat varsa hepsine sa-
hipti cahiliye Arapları.

Anlıyoruz ki bugünkü iman ve ibadet mevzuları hemen 
hemen aynısıyla Mekkeli müşriklerde vardır. 

Hatta Kâbe’nin etrafının tavâf ederken bugünkü gibi 
“Telbiye” ederlerdi.

Telbiye şöyledir.
Lebbeyk Allāhümme lebbeyk...
Lebbeyk…
Lâ şerîke leke…
Lebbeyk...
İnne’l-hamde…
Ve’n-ni‘mete...
Leke ve’l-mülk... 
Lâ şerîke le...
Geldim Allah’ım geldim, sana boyun eğdim... 
Geldim, sana uydum, sana boyun eğdim…
Senin eşin ve ortağın yoktur...
Geldim, sana boyun eğdim…
Varlıktaki tüm sıfatlar senindir…
Tüm nimetler senindir…
Tüm mülk senindir...



| 19 |

Senin eşin ve ortağın yoktur...(Ebu Dâvud, Et’ime, 54.)

Görüldüğü gibi o gün de bugünkü gibi hac ibadeti yapılırdı.

Peki, Mekkeli müşrikler neden Hazreti Muhammed’e 
karşı çıktılar. 

Söylemler aynıydı ama anlayışlar aynı değildi.

Zuhruf Sûresi 9: “Onlara gökleri ve yerleri kim yarattı 
diye sorsan, aziz olan alîm olan Allah yarattı derler.” 

Evet, ne kadar ilginç değil mi?

Yalnızca “Allah yarattı” demiyorlar.

Allah’ı anarken Allah’a ait olan sıfatlarla onu yüceltiyorlar.

Semâvat yâni gökler kelimesi geçtiğinde oraya layık olan 
“Âziz” kelimesini kullanıyorlar.

Ard-Arz yâni yeryüzü kelimesi geçtiğinde oraya layık 
olan “Âlim” kelimesini kullanıyorlar. 

Çünkü yeryüzü tüm ilmin sergilendiği yerdir.

Evet, Mekkeli müşrikler belliki bizlerden çok daha iyi Al-
lah inancına sahiptiler. 

Allah’ı anarken Allah’a ait olan sıfatlarla Allah’ı anıyorlardı.

Ama yine de onlara müşrik denildi.

Peki, neden denildi?

Kur’ân’a göre müşriklik nedir?

Müşrik; “Şe-ri-ke, şirk” kelime kökünden gelmektedir. 

Şerike ortak olmak demektir. 

“Senin de var benim de var” anlamındadır. 

“Şirket” de bu kökten gelir. 

Yâni ortaklık. 

Müşrik; ortak koşan anlamında kullanılır.



| 20 |

Yâni Allah’a ait olan niteliklerin, Allah’ın yarattığı kula 
da isnat edilmesidir. 

Allah’ın yarattığı kula ulûhiyet isnat edilmesidir.

Müşriklik, Allah’a ait olan yüceliği, nitelikleri ama ken-
dine ama başka birine isnat etmektir.

Kişi hem Allah’a inanır hem de Allah ile arasına yücelik 
isnat ettiği birilerini ya da kendini koyar. 

Allah ile arasına koyduğu yücelik verdiklerine “Evli-
ya-Veli” der. 

Evliya diye edindiği, kutsallık verdiği bir kimseyi, şefaat 
aracı olarak koyar. 

Bu çok güzel bir şekilde Kur’ân’da tarif edilmiştir.

Zümer Sûresi 3: “Vellezînettehazû min dûnihî evliyâ mâ 
nabuduhum illâ li yukarribûnâ ilallâhi zulfâ.”

Ve ellezine ittehazû : Onlar, edindiler, sarıldılar, 
Min dûni evliyâ : Ondan başka, dostlar, evliya,
Mâ nabuduhum : Değil, şey, ne, biz, onlara kulluk etmiyoruz, 
İllâ yukarribun : Ancak, yakınlık, akraba, 
İlâ Allâh zulfâ : Allah, makam, yakınlık, yaklaşma, zülüf,

Meâli: “Ondan başka evliya edinenler, biz onlara kulluk 
etmiyoruz, ancak Allah’a yaklaştırsınlar diye onlara yakın 
oluyoruz, derler.” 

Oysa Kur’ân; “Allah’tan başka veli- evliya edinmeyin” der.

En’âm Sûresi 51: “Min dûnihî veliyyun ve lâ şefîun.”

Meâli: “O’ndan başka dost ve şefaat eden yoktur.” 

Câsiye Sûresi 10: “Ve lâ yugnî anhum mâ kesebû şeyen 
ve lâ mattehazû min dûnillâhi evliyâ.”

Meâli: “Allah’ı bırakıp, evliya diye sarıldıklarından da 
onlara bir fayda yoktur.”



| 21 |

İşte, Allah’a ait olan sıfatları kendine nisbet etmek müş-
rikliktir. 

Hazreti Muhammed; “kölelik yoktur, hepimiz Allah’ın 
kuluyuz, hepimiz eşitiz, siyahın beyaza, beyazın siyaha üs-
tünlüğü yoktur” dediğinde Mekkeli müşriklerin ileri gelen-
leri ona itiraz ettiler. 

Ve dediler ki: “Biz Bilal ile bir miyiz? Allah onu köle ola-
rak yaratmış ama bizleri kendine ait olan ‘Melik’ isminin 
mazharı olarak yaratmış. Bak bizler Mekke’nin yöneticile-
riyiz, ama Bilal köle.”

Hazreti Muhammed; “Allah onu köle olarak yaratmadı, 
onu siz köle haline getirdiniz” dedi.

Kendini, yaratılan herhangi bir varlıktan üstün görmek 
de müşrikliktir.

Kendini ya da birini “alîm” görmek de müşrikliktir.
Çünkü “alîm” Allah’ın sıfatlarından biridir, ilmin sahibi 

demektir.
Cümle varlıkta satır satır yazılı olan ilmin sahibi ve oraya 

o ilmi yazan Allah’tır.
Varlık, Allah’ın ilmiyle var olmuştur.
Bir tohumun içinde, satır satır yazılı olan, filiz, dal, çi-

çek, yaprak, meyve yazılımını yapan Allah’tır.
İşte kişinin Allah’a ait olan ilmi, kendine ya da birine nis-

pet etmesi de müşrikliktir. 
Hakikat yolunda hakikati anlamaya çalışan kişilere ârif, 

rical, talebe, kâmil denilir. 
Allah’a ait olan nitelikleri ama kendine ama birine nis-

pet etmek müşrikliktir. 
“Allah’ım sen alîmsin, işte bu kulun da alîm” demek Al-

lah’a ortak koşmaktır. 



| 22 |

Allah’a ortak çıkarmaktır, işte bu müşrikliktir. 

Örnekler verirsek:

Allah’a ait niteliklerden bazıları:

Hayat; hay olan, diri olan Allah’tır.

İlim; ilmin sahibi Allah’tır, varlığın özünde olan ilim Al-
lah’a aittir.

İrâde; varlığın varoluşundaki ve işleyişindeki istek Al-
lah’a aittir.

Bâkî: yok olmayan, sonsuz olan.

Hâdî; yol gösteren, hidâyet veren.

Hakîm; tüm varlığa, her şeye hâkîm olan.

Kâdir; kudretli, güçlü. 

Mâlik-ül Mülk; mülkün sahibi olan Allah’tır, kişi ema-
netçidir. 

Bu mülkün sahibi kim dememeliyiz, bu mülkün emanet-
çisi kim demeliyiz.

Reşîd; irşad eden, Allah’tan gayrısı irşad edemez, kul 
vesile olur.

Samed; hiçbir şeye muhtaç olmayan, eğer bir kişiye zen-
gin, hiçbir şeye muhtaç değildir dersek bu da müşrikliktir. 

Çünkü her kişi, havaya, suya, yemeğe vs muhtaçtır. 

Ama Allah hiçbir şeye muhtaç değildir. 

Bu örnekleri çoğaltabiliriz.

Evet, Hazreti Muhammed: 

Allah’ın indinde herkes eşittir…

Kadın erkek eşittir…

Kadın da sizin gibi bir insandır…

Köle dedikleriniz de sizin gibi bir insandır…



| 23 |

Birinizin diğerine bir üstünlüğü yoktur, dediğinde ve 
buna benzer muhteşem tespitleri ortaya koyduğunda, Mek-
kenin müşrikleri bunu kabul etmediler.

Çünkü onlar kendilerinin yüce yaratıldığına, seçilmiş 
olduklarına, hidâyet bulduklarına, şefaat ehli olduklarına 
inanıyorlardı.

Müşrikler, “Hiç, efendi ile köle bir olabilir mi?” diyorlardı.

Ve bunun için Hazreti Muhammed’le bu konularda ve bil-
hassa kader konusunda ayrılıyorlardı. 

İşte anlıyoruz ki Allah’a ait olan sıfatları, yücelikleri ama 
kendimize ama birine isnat etmenin adı müşrikliktir.

İşte Kâbe’nin etrafında müşrikler dediğimiz kimseler Al-
lah’a inanıyorlar, ibadetlerini yapıyorlardı.

Kâbe’ye geliyor, tavâf ediyorlardı.

Hazreti Muhammed, gençlik yılları ve olgunluk dönem-
lerinde Mekkeli müşriklerin yaptığı gibi hac, tavâf, umre, 
vakfe ve kurban kesme gibi adetleri yapıp yapmadığı ko-
nusu tartışmalıdır. 

Bazı kesimler hiç yapmamıştır der.

Bazı kesimler ise bir defa yaptığını bildirir.

Hazreti Muhammed her sene hacca gelenlere İslâm’ın-Tev-
hîd’in hakikatini anlattığı kaynaklarda vardır. (İbn Sa‘d, Ta-
bakât, 1/184-185)

Burada düşünmemiz gerekir.

Mekkeli müşrikler de kendilerini Müslüman görüyorlardı.

Peki, Hazreti Muhammed’in gelenlere anlattığı haki-
kat neydi?

Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği hacca ait hakikatler ola-
bilir mi?



| 24 |

Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği yol olan, İlm-i Tevhîd ha-
kikati olabilir mi?

Elbette bunlardı...
Bunlar, unutulan hakikatlerdi… 
Hazreti Muhammed; “Ben, atam İbrâhîm’in duâsıyım-da-

vetine uyanım.” (İbni Hişâm, Sîre: 1/175; Taberî, Tarih: 2/128)
Buradan anlıyoruz ki Hazreti Muhammed o günün top-

lumunu atası İbrâhîm’in unutulan yolu olan Tevhîd inancına 
davet ediyordu.

O dönemden bu döneme hac ibadetleri devam etmektedir.
Önemli olan bu ibadetler neden yapılmaktadır bunu bil-

mektir. 
O dönemde de Kâbe’ye gitmenin kuralları vardı.
Bugün de bu kurallar devam etmektedir.
Hacca gitmenin belirli kuralları vardır.
Bu kurallar neden konulmuştur iyi bilinmelidir.
İslam dünyasında haccın kuralları şöyle tanımlanır:
1- Müslüman olmak.
3- Akıl baliğ olmak.
4- Hür olmak.
5- Hacca götürüp getirecek ve evindekilere yetecek ka-

dar parası olmak.
6- Çevresinde aç, hasta, çaresiz olan kimselerin derdini 

çözmek, “bu durum oturduğu evin doğusunda, batısında, 
kuzeyinde, güneyinde yedi komşuyu gözetlemek” diye de 
tanımlanır. 

7- Çocuklarının bekar, hasta, işsiz olmaması.
7- Hacca gidemeyecek kadar bir hastalık içinde olmamak.
8- Zengin olmak.



| 25 |

Zengin olan ömründe bir kez gitmeli diye bildirilir.

Hacca gitmenin şartlarına şunlar da ilave edilir. 

Borçlu olmamak ve helal kazanç sahibi olmak.

Temiz bir parayla gitmek, yâni kazancında zerre kadar 
haram olmaması. 

Küslerle barışmak.

Kul hakkı varsa helalleşmek.

Komşu haklarını gözetmek.

Kimseye yük olmamak, geldiğinde de kimseye yük ol-
mamak.

Hac boyunca ve geldikten sonra, kötü sözler, kötü niyet 
ve davranışlardan uzak durmak, kimsenin kalbini kırma-
mak, kimsenin hakkına girmemek. 

Ama bugün hac ve umre diyerek defalarca gitmek bir 
özenti haline getirilmiştir.

Yüz binlerce kişinin defalarca giderek döktüğü paralar 
ile her yıl ülkemizde binlerce insana iş, sağlık, eğitim için 
destek oluşturulabilir. 

Hastaneler, okullar, yapılabilir. 

Fakir dediğimiz insanlara iş sahaları açılabilir.

Böylece iş sahası açılan insanların, gelecek ile ilgili kay-
gıları kalmaz.

Allah bildirir; “Sizin Allah indinde en hayırlınız birbiri-
nize yardımcı olandır.” Hucurât Sûresi. 

Çaresiz, umutsuz olana ziyaret, onun derdine çare ol-
mak, Mekke’ye gitmekten daha evladır.

Çaresizin etrafında tavâf etmek, Kâbe’nin etrafında tavâf 
etmekten daha evladır.

Hacca gitmenin hikmeti çok iyi bilinmelidir.



| 26 |

Orada yapılan ibadetlerin anlamı çok iyi düşünülmelidir.

Haccda yapılan ibadetlerin gerçekte anlamı nedir, çok 
iyi düşünmek gereklidir. 

Evet, Kâbe insanın kendi vücûd âlemidir. 

Kendi vücûd âleminde Allah’ı tanımak haccın mânâsıdır. 

Kâbe’yi Hazreti İbrâhîm bir gaye üzere yaptı.

Oraya gelenlere varoluşu ve var edeni anlattı. 

Yâni Kâbe, Hazreti İbrâhîm’in Allah’ı anlattığı bir merkezdi.

Oraya gidenler, devrin kâmil insanı olan Hazreti İbrâhîm’i 
ziyaret etmek için giderler, ondan hakikati öğrenmeye ça-
lışırlardı.

Bu durum Hac Sûresi 27. âyette; “yetû-ke-sana gelsin-
ler” diye belirtilir.

İşte o günün kâmil insanı Hazreti İbrâhîm’di. 

İnsanlar ona Allah hakikatini anlamak için giderlerdi ve 
onunla gece gündüz sohbet ederlerdi.

Yâni o günün Kâbe’si Hazreti İbrâhîm’in mektebiydi. 

Peki ya şimdi?

İnsan Kâbe’nin hakikatine erişmelidir.

Kendi vücûd kâbesine dönmeli ve vücûd mektebinde, 
Hazreti Muhammed’in öğretmenliğinde Allah hakikatini bil-
meye çalışmalıdır.

Peki, Hac nedir? 

Kur’ân cevap veriyor.

Kâf Sûresi 16: “Ve biz ona şahdamarından daha yakınız.”

Mâide Sûresi 97: “Allah; insanların tüm varlığı tutanı bil-
meleri için, kutsal olan o vücûdlarına yönelmeyi gerekli kıldı. 
İşte bu sizin hakikatleri bilmeniz içindir. Kutsal olan o iç âle-
minize dönün ve size armağan olarak verilen vücûdunuzu 



| 27 |

sahibine teslim edin ve hep O’na teslimiyet içinde olun. Gök-
lerde ne varsa ve yerde ne varsa ilmiyle var eden Allah’tır 
ve bütün her şeydeki ilmin sahibi Allah’tır.”

Hac Sûresi 27: “Allah’ı tanımak için arayışta olan insan-
lara ilan et. Toplumda ileri gelenler ya da bir zayıflık içinde 
olanların hepsi, bir tasa içinde inceden inceye araştıranla-
rın hepsi sana gelsinler.”

Hakikate ehil olmayan Mekke’ye hac niyetiyle gidebilir. 

Ama hakikat ehline her yer kâbedir. 

Hakikat ehline hac niyetiyle Kâbe’ye gitmek uygun değildir.

Yunus Emre:

“Yunus Emre der hoca 
Gerekse bin var hacca 

Hepisinden iyice
Bir gönüle girmektir”

“Gönül mü yeğ, Kâbe mi yeğ 
Ayıt bana aklı eren

Gönül yeğdürür 
Zıra kim gönüldedür dost durağı”

Mevlana:

“Kâbe’den murat gönüldür.”

“Kâmil insan için, (gönlündeki) Kâbe’nin kapısı daima 
açıktır.”

“Hac, bir evi yâni Kâbe’yi ziyaret etmektir, evin sahibini 
ziyaret etmek ise erliktir.”



| 28 |

‘Mekke’deki Kâbe Azer oğlu Halil’in yaptığı bir binadır. 
Gerçek Kâbe olan insan kâlbi ise Allah’ın binası ve nazar-
gâhıdır.”

Kâmil insanlar, hep Kâbe’nin hakikatini hatırlatmaya 
çalışmışlardır.

İncelendiğinde görülecektir ki dünyanın her yerinde hac 
ibadeti vardır.

Şunu dikkatlice düşünmeliyiz!
Hac ibadeti bir âdete mi dönmüştür?
Yoksa bir mânâ üzere mi yapılmaktadır? 



| 29 |

HAZRETİ İBRÂHÎM

Kâbe denilince akla hemen Hazreti İbrâhîm gelmelidir.

Kâbe’yi yapan Hazreti İbrâhîm olarak bilinir.

Kâbe’nin yapılma maksadı bilindiğinde, İbrâhîm’in ni-
yeti anlaşılacaktır.

Hacca gitmekteki maksat kâbe’ye gitmektir.

Kâbe’ye gitmekteki maksat devrin İbrâhîm’ini bulmaktır.

Kâbe’ye gitmekteki maksat, İbrâhîm’in kabilesine dâ-
hil olmaktır.

Kabile kelimesi de kâbe kelimesinden gelir.

Kabul etmek kelimesi de kâbe kelimesinden gelir.

Kâbe’ye varan hakikat yoluna girmeyi kabul eden kimsedir.

Kâbe ve İbrâhîm, hakikatin yolu ve Mürşid-i Kâmil bo-
yutudur.

Hazreti İbrâhîm, devrin Mürşid-i Kâmilidir.

Hazreti Muhammed’in, Hazreti İbrâhîm hakkında, “Atam 
İbrâhîm” diye anması bu hakikati ortaya koymak içindir.

Hazreti Muhammed’in bu konu ile ilgili sözleri şöyledir.

Bir adam Hazreti Muhammed’e geldi şöyle söyledi: “Ey 
yeryüzünün en hayırlısı.” 

Hazreti Muhammed ona şu karşılığı verdi: “Bu söyledi-
ğin Atam İbrâhîm aleyhisselâmdır.” Enes Bin Mâlik. (M6138 
Müslim, Fedâil, 150)



| 30 |

Hazreti Muhammed: Hakk yolunda benim dostum 
Atam, Hakk’ı dost edinen İbrâhîm’dir. (T2995 Tirmizî, Tef-
sîru’l-Kur’ân, 3)

Hakikat yolculuğu olan Miraç’da bütün resûl ve nebî-
ler bana gösterildi... İbrâhîm’i de o yolculukta gördüm. Gör-
düklerim arasında ona en çok benzeyen (kendisini kastede-
rek) bu arkadaşınızdır...” Cabir...(M423 Müslim, Îmân, 271)

Görüldüğü gibi Hazreti İbrâhîm İlm-i Tevhîd yolunun 
atasıdır.

Hazreti İbrâhîm, Tevhîd’in babası olarak bilinir.

Tek Allah inancını topluma anlatmaya gayret göstermiştir. 

Tüm inançlarda ortak ata olarak adlandırılır.

Peki, Hazreti İbrâhîm kimdir?

Kur’ân’da 70 defa İbrâhîm kelimesi geçer.

İbrâhîm kelimesi, rahîm kelimesinden gelir.

Eb-rahîm, her varlığın geldiği asliyet anlamındadır. 

Tüm varlık Allah’ın rahîmiyet boyutundan gelir.

Rahîmiyetden açığa çıkan her varlık, rahmâniyet boyu-
tudur.

İşte Hazreti İbrâhîm bu hakikatleri insanlığa sunmaya 
gayret göstermiştir.

Hazreti İbrâhîm İslâm hakikatini topluma anlatmaya 
çalışmıştır.

Hatta Hazreti Muhammed onunla ilgili “Müslümanlığı 
ortaya koyan ilk insanlardan biridir” diye bildirir.

Bu konu Kur’ân’da Âl-i İmrân Sûresi 67. âyette açıklanır.

Âl-i İmrân Sûresi 67: “Mâ kâne ibrâhîmu yahûdiyyen ve 
lâ nasrâniyyen ve lâkin kâne hanîfen muslimâ ve mâ kâne 
minel muşrikîn.” 



| 31 |

Mâ kâne İbrâhîm : Olmadı, değildi, İbrâhîm,
Ya hadûyyen : Yalnız biz yol gösteririz diyen,
Ve lâ nasrâniyyen : Yok, yardımcı olan, 
Ve lâkin kâne hanîf : Lâkin, oldu, hânif, tevhit üzere, varlığın 

birliğine inanan, 
Muslimen : İslâm, teslim olan, barış huzur üzere 

olan,
Ve mâ kâne : Olmadı, etmedi, 
Min el muşrikîne : Ortak koşan, Allah’ın niteliklerini 

kendine isnat eden, 

Meâli: “İbrâhîm; yalnız biz yol gösteririz diyenlerden 
de, bizden başka yardımcı olacak yoktur diyenlerden de ol-
madı. Fakat o; Tevhîd üzere ve İslâm üzere oldu, tüm varlı-
ğıyla teslim olup, barış ve huzur üzereydi ve o, Allah’ın ni-
teliklerini kendine isnat eden olmadı.”

Burada da görüldüğü gibi Hazreti İbrâhîm, Tevhîd ve İs-
lâm hakikatini ortaya koyan biriydi.

Hazreti İbrâhîm’in M.Ö. 2200-2000’li yıllarda yaşadı-
ğına inanılır.

Asıl adı “Avram-Avrahaman” olduğu ile ilgili bilgilerde 
vardır.

Bir rivâyete göre de Bâbil Kralı, Hamurabi olduğu id-
dia edilir.

Ama şu bir gerçek ki her şeyin geldiği, Allah’ın rahîm 
boyutunu anlattığından dolayı, Eb’rahîm-İbrâhîm adıyla 
anılmıştır.

Aslında tüm resûl ve nebîlerin gerçek adları başkadır.

Ama her biri Allah’a ait olan bir boyutu anlattığından 
dolayı, o boyutun adıyla adlandırılmışlardır.

Mesela Zekeriya, Allah’ın zâkir-zikir boyutunu ortaya 
koyan kimsedir.



| 32 |

Yahya, Allah’ın hayy boyutunu anlatmıştır.
Muhammed, Allah’ın hamd boyutunu ortaya koymuştur.
İşte Hazreti İbrâhîm de her şeyin kaynağı olan rahîm 

boyutunu ortaya koyan biridir.
Hazreti İbrâhîm, sorgulamanın, hakikati aramanın sem-

bolüdür.
O, yerlere göklere bakarak;
“Ben kimim, ben nasıl var oldum?”
“Beni kim var etti?”
“Bu âlem nasıl var oldu?” 
“Bu âlemi var eden kim?”
“Benim Rabbim kim yâni beni bedenlendiren kim? so-

rularını sorarak, “hakikati arayanların babası” olarak anı-
lır olmuştur. 

Yaşadığı dönemde yaptığı mücadele ile tek Allah haki-
katini ortaya koymuştur. 

Bundan dolayı “Tevhîd’in Babası” olarak anılır.
Her şeyin sahibi olan tek olan Allah’ın birliğini insan-

lığa açıklamıştır. 
Tüm varlığı saran tek kudreti insanlığa sunan kimsedir.
Varlığın varoluşunu ve varlığı var edeni anlamak iste-

yenlere bir rehberdir.
“Allah nedir?” hakikatini anlamak isteyenlere, sorup 

araştıranlara en güzel örnektir. 
Kâinat okulunun talebesi, İlm-i Tehvîd yolunun öğret-

meni, tüm inançların babasıdır. 
Fırat nehri yakınlarında Babil şehrinde yaşadığı bildirilir.
O günün kavmi olan Keldani kavminde yaşadığı aktarılır.
Babası Taruh ya da Azer’dir.



| 33 |

Bir bilgiye göre de annesi İbrâhîm’e hamileyken, babası 
Taruh vefat etmiştir.

Anne hamileyken Taruh’un kardeşi Azer ile evlenmiştir. 

Hazreti İbrâhîm, bir olan Allah’ı insanlığa anlatmıştır.

Bunun için ona “Tevhîd’in Babası” denilmiştir.

Tevhîd’in babası ne demektir? 

Nahl Sûresi 120: “İnne ibrâhîme kâne ummeten kâniten 
lillâhi hanîfâ ve lem yeku minel muşrikîn.”

Meâli: “Muhakkak ki İbrâhîm; hakikatler yolunda olan bi-
riydi. Tevhîd üzereydi, daima Allah için hareket ederdi ve asla 
Allah’ın varlığının yanında kendine varlık isnat eden olmadı.” 

Hazreti İbrâhîm “hem ben var hem Allah” demedi.

Hepimizi kuşatan bir olan Allah’ı anlattı.

İnsan ayrı Allah ayrı demedi.

Birliği insanlığa sundu.

Ve insanlara “bir olan Allah’ı anlayın” dedi.

Ve oluşturduğu yol “Tevhîd’in-Birliğin Yolu” idi.

Kur’ân’da neden “Atan İbrâhîm’in yolu üzere ol” diye bil-
dirilir.

Nahl Sûresi 123: “Enittebi millete ibrâhîme.”

Meâli: “Tâbi ol, İbrâhîm’in yoluna, onun düzenlediği il-
kelere.” 

Burada geçen “Millet-i İbrâhîm” âyeti müellifler tarafın-
dan İbrâhîm’in dini diye çevrilir.

Oysa Kur’ân’da ayrıca din kelimesi de vardır.

“Millet” kelimesi, “din” kelimesi aynı mânâ mıdır?

İbrâhîm’in dini olur mu?



| 34 |

Din Allah’a aitse, İbrâhîm’in dini diye çevirmek doğru 
mudur?

Millet; imla, düzenlenen ilkeler, belge, düzenleyip yazdı-
rılan, söyle yip yazdırmak, ezbere yaz mak anlamlarına gelir.

“İmlal” masdarıyla, yâni “imla” manası ile ilişkili bir isimdir.

Aynı zamanda, aynı inanç, duygu, amaçta birleşen top-
luluklara da denir. 

Asıl kökeni “İmla” kelimesinden gelir. 

Hazreti İbrâhîm, “Allah nedir? Varoluş nedir? Bir kişi Al-
lah’ı nasıl bilebilir” gibi soruların cevaplarını bulmak için, 
düzenlediği ilkelerle bizlere yol gösterdi.

Nasıl ki bir ilim belli bir eğitim aşamasından geçildik-
ten sonra biliniyorsa…

Din, Allah, kendini tanımak, varoluşu anlamak da Haz-
reti İbrâhîm’in düzenlediği ilkelerle bilinebilir.

Onun için Kur’ân’da 7 yerde “Millete İbrâhîm” kelimesi 
geçer.

Tüm meâlciler, millet kelimesini “Din” diye çevirmişler, 
İbrâhîm’in dini olarak meâl etmişlerdir. 

Böyle yapılan meâl hiç hakkani değildir. 

Çünkü din Allah’a aittir. 

İbrâhîm’in dini olmaz. 

İşte “Millete İbrâhîm” âyeti “İbrâhîm’in yolu, oluştur-
duğu ilkeler” demektir.

Hazreti Muhammed bunun için “Atam İbrâhîm” demiştir.

İbrâhîm, hakikatlerin anlaşılması için makamlar oluş-
turmuştur.

Bunlar Fenâ makamlarıdır.



| 35 |

Fenâ makamları; “Zâkir, Fâil, Mevsuf, Mevcûd” makam-
larından oluşur. 

Bakara Sûresi 125: “Vettehizû min makamı İbrâhîm.”

Âyetlerde de belirtildiği gibi, Hazreti İbrâhîm İlm-i Tev-
hîd’in babasıdır.

İlm-i Tevhîd yolunda makamlar edinmiştir.

Bakara Sûresi 130: “Ve men yergabu an Millet-i İbrâhîme 
illâ men sefihe nefseh ve lekadistafeynâhufîd dunyâ ve in-
nehu fîlâhireti le mines sâlihîn.”

Meâli: “Kim İbrâhîm’in düzenlediği ilkelerden yüz çevi-
rir, onun Hakk’ı aradığı gibi aramazsa, o kendini anlayama-
yan, düşünmeyen kimselerden olur. Doğrusu ona, yaşamı 
boyunca hakk ile batılı fark edeceği şuuru verdik ve doğ-
rusu o, şuurlu hareket ederse, sonunda elbette Sâlih kim-
selerden olur.”

Hazreti İbrâhîm makamlar oluşturmuş, Allah’ın birli-
ğinin anlaşılması için bu makamları insanlığa sunmuştur. 

Bakara Sûresi 124. âyette İbrâhîm için “Li el nâsi imâ-
ma-insanlar için önder-öğretmen-imam” diye bildirilmiştir.

Kur’ân, İbrâhîm’in aradığı gibi arayın, onun baktığı gibi 
bakın diye bildirmiştir.

Onu kendinize örnek alın diye bildirmiştir.

“Nurî İbrâhîm” (En’âm Sûresi 75)

En’âm Sûresi 75: “Ve kezâlike nurî ibrâhîme melekûtes 
semâvâti vel ardı ve li yekûne minel mûkınîn.” 

Ve kezâlike nuri İbrâhîm : Böylece, nur, aydınlık, baktı, 
gösterme, İbrâhîm, 

Melekûte : Güçlü, kuvveler, melekût,
El semâvâti ve el ard : Semalar, gökler ve yerlerin, 



| 36 |

Ve li yekûne min el mukınin : Olması için, katiyet, kesinlik, 
yakınlık, emin olmak,

Meâli: “İşte böylece İbrâhîm; göklerdeki ve yerdeki gü-
cün sahibini anlamak, nûrumuzu anlamak ve hakikatlerden 
emin olmak için baktı gözlemledi.” 

İşte her insan varlığa, varlık nasıl var oldu merakıyla 
bakmalı ve bu varlığı kim var etti diye sorgulamalıdır. 

Kur’ân’da onlarca yerde sorup aramak ile ilgili âyetler 
vardır.

“Ves sâilîne” (Bakara Sûresi 177)

“İzâ seele ke-sen sorup aradığın zaman” Bakara Sûresi 186

“Yeseelune ke- Sana sorarlar” Bakara Sûresi 189-215-
217-219-220-222-273

İnsan, anlamak için bakmalıdır.

Tanımak için bakmamalıdır.

Şahit olmak için bakmalıdır.

Hikmetsel bakmalıdır.

Çözümsel bakmalıdır.

Analiz etmek için bakmalıdır.

Tefekkür etmek için bakmalıdır.

Mesajı yakalamak için bakmalıdır.

Şahit olmadığımız bir Allah inancı, iman değildir.

Her ezanda 4 defa, günde 20 defa söylenen “Eşhedü” ke-
limesi, “Şahit olun” mesajıdır.

Şahit olmak, tanımak, hakikatleri görebilmek, iman bo-
yutuna kapı açar.

Şahit olmak için bakmalı, incelemeli, tanımaya çalışmalıdır. 

İnanç, şahit olmadığımız bir Allah’a inanmaktır.



| 37 |

İman, şahitlik boyutu olan bir Allah inancıdır.

Hazreti İbrâhîm, görünen varlığın hakikatini aradı. 

Yerlere göklere baktı.

“Bu görünenler nedir, varlık nasıl oldu, varlığı kim ya-
rattı, beni kim yarattı?” diye sorguladı. 

Bakmak, gözlemlemek, sorgulamak, hakikati aramanın 
sembolüdür.

Yerlere göklere bakarak “Bu âlem nasıl var oldu, bu âlemi 
var eden kimdir, benim Rabbim sen misin?” sorularını so-
rarak, “Hakikati arayanların babası” olarak anılır olmuştur. 

En’âm Sûresi 75-79

75- İşte böylece İbrâhîm; göklerdeki ve yerdeki gücün sa-
hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin 
olmak için baktı, gözlemledi. 

76- Sonra da, gece bir bilememezlik içindeyken bir yıldız 
gördü ve dedi ki: Rabbim bu mudur? Fakat o gelip geçtiği za-
man, gelip geçenlerde sevgiye ulaşamam, dedi. 

77- Sonra da, ortaya çıkan Ay’ı gördüğünde dedi ki: Rab-
bim bu mudur? Fakat o da gelip geçtiği zaman, eğer ben Rab-
bimin hidâyetini anlayamazsam, elbette dalâlette kalan kim-
selerden olurum, dedi. 

78- Sonra da, ortaya çıkan güneşi gördüğünde dedi ki: 
Bu daha büyük olan mıdır Rabbim? Fakat o da gelip geçtiği 
zaman dedi ki: Ey kavmim! Ben sizin ortak koştuğunuz şey-
lerden uzağım. 

79- Ben yüzümü Tevhîd üzere, gökleri ve yeri var eden 
o güce çevirdim ve ben O’nun varlığının yanında kendime 
varlık isnat eden değilim. 

İbrâhîmî bakmak, anlamak için bakmaktır.



| 38 |

Hepimiz çocuk iken annemize babamıza “Ben nasıl ol-
dum, bu görünen âlem nasıl oldu?” diye sorular sorduk.

Ailemiz “Allah yarattı” dedi.

“Anne Allah nerede, ben onu görebilir miyim?” diye sorduk.

Çoğu anne baba çocuğuna “Allah görünmez, göklerde” 
dedi ve çocuğun saf sorgulamasının, anlamak istemesinin 
önüne geçti.

İşte, İbrâhîmî bakmak; anlamak, tanımak, şahit olmak 
için bakmaktır.

Şunu çok iyi düşünmeliyiz; “Saf, masum çocuklara nasıl 
bir din anlayışı öğretiyoruz?”

Görünen varlığın, yaratılışını ve yaratıcısını anlamak 
için mi?

Yoksa, emirler, yasaklar, ibadetler, cennet, cehennem diye-
rek, dinin hakikatini hiç öğretemediğimiz bir din anlayışı mı?

Allah korkusu, cehennem korkusu ile büyüyen bir ço-
cuk, saf, temiz düşünebilir mi, anlamak, şahit olmak için 
bakabilir mi?

Çoğumuz, korkularla, emirlerle, yasaklarla büyütüldük.

Hiç şahit olmadığımız bir Allah inancı ile büyütüldük.

Bizlere öğretilen din anlayışıyla, bizim gibi inanmıyor 
diye karşımızdakini yargıladık, kâfir saydık, cehennemlik 
saydık, onlara saldırdık, zulüm ettik.

Çoğumuz eksik aramak için yetiştirildik.

Çoğumuz yargılamak için yetiştirildik.

Çoğumuz karşımızdaki insanın da bizim gibi, bir yaratıcı 
tarafından yaratıldığını anlamak için bakmadık. 

İbrâhîmî bakmak nedir?

İbrâhîm gibi gözlemlemek nedir?



| 39 |

İbrâhîm gibi yaratıcısını tanımak için bakıp gözlemek 
nedir, öğrenmedik.

Benim Rabbim kim, yâni beni vücûdlandıran, benim vü-
cûdumda her an işleyen kim, diye düşündürülmedik.

“İbrâhîmî bakmak nedir?” bilelim.

Varlığın nasıl var olduğunu anlamak için varlığa baka-
rak düşünelim.

Yerlere göklere bakalım.

Bakalım, gözlemleyelim, işleyişi anlamak için tefekkür 
edelim.

Nasıl var olduk, nasıl vücûdlandık, düşünelim.

Nereden geldik, nereye gidiyoruz, düşünelim.

Kimseyi yargılamayalım.

İnsanların inançlarını, ibadetlerini onlara bırakalım, 
inançları küçük görmeyelim.

Kimsenin din anlayışını kerih görmeyelim.

Bakara Sûresi 256: “Lâ ikrâhe fîd dîni.” 

Meâli 1: “Kimsenin din anlayışını kerih görmeyin.”

Meâli 2: “Dini yolda asla hor bakmak yoktur.”

Âyette ne güzel bildirilmiş.

Hakikat yolunda kimseyi, hiçbir varlığı hor görmek yoktur.

Kimsenin inancını, ibadetini, milletini, kültürünü aşa-
ğılamak yoktur.

İnsan en temiz bir akıl ve gönülle hakikati anlamak için 
gayret göstermelidir. 

Akletmeli, şahit olmalıdır. 

İlimden ve edebten ayrılmadan varlığa bakmalı, varlı-
ğın nasıl var olduğunu anlamaya çalışmalıdır.



| 40 |

İbrâhîmî bakmak makamına erilmelidir.

Varlığın, varoluşun, var edenin hakikatini anlamak için 
İbrâhîm gibi bakmanın ne olduğunu bilmelidir.

Gözlemlemeli, incelemeli hakikate erişmelidir.

Hazreti İbrâhîm bunun için insanlığa örnek olmuştur.

Hazreti Muhammed kendini şöyle anlatır: “Ben, atam 
İbrâhîm’in duası, kardeşim İsâ’nın müjdesi ve annem Âmi-
ne’nin rüyasıyım. Annem rüyasında içinden çıkan bir nûrun 
Şam diyarı saraylarını aydınlattığını söylemişti. Resûllerin 
anneleri hep böyle rüyalar görürler.” (Ahmed bin Hanbel, 
Müsned, 4/127-128)

Kur’ân’da Hazreti İbrâhîm’in duası şöyle geçer.

İbrâhîm Sûresi 40: “Rabbicalnî mukîmas salâti ve min 
zurriyyetî rabbenâ ve tekabbel duâ.”

Meâli: “Rabbim! Beni hep Sana bağlılık üzere eyle. Rab-
bimiz! Neslimden gelenler de öyle olsun ve dualarımızı ka-
bul eyle.” 

İşte Hazreti Muhammed’in “Atam İbrâhîm’in yolu” demesi-
nin ana hikmeti, Hazreti İbrâhîm’den gelen ilm-irfân yoludur.

Bu yol Allah’ın layıkıyla anlaşılması yoludur.

Onun için Hazreti İbrâhîm hakikat yolunun atası ola-
rak bilinir.

İbrâhîm insanlığın babası-eba’sı olmuştur

Şuarâ Sûresi:

69- İbrâhîm’in haberini de naklet onlara. 

70- O babasına ve kavmine demişti ki: Siz neye kulluk 
ediyorsunuz? 

71- Dediler ki: Biz putlara kulluk ederiz, böylece hep on-
lara bağlı kalırız.



| 41 |

72- Dedi ki: Yöneldiğiniz zaman sizi işitirler mi?

73- Size bir yardımı veya bir koruyuculuğu var mı?

74- Dediler ki: Hayır, biz atalarımızı böyle yapıyorlar 
bulduk. 

75- Dedi ki: Öyleyse bakıp da görmez misiniz? Neye kul-
luk ediyorsunuz? 

76- Sizin ve atalarınızın, önceden beri neye taptığınızı 
düşünmez misiniz? 

En’âm Sûresi: 

74- İbrâhîm, babası Âzer’e: Putlardan ilahlar mı edini-
yorsun? Ben, seni ve kavmini apaçık bir dalâlet içinde gö-
rüyorum, demişti. 

75- İşte böylece İbrâhîm; göklerdeki ve yerdeki gücün sa-
hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin 
olmak için baktı gözlemledi. 

Tevbe Sûresi:

114- İbrâhîm babasının mağfiret bulması için koştu, ol-
madı. Babası ancak kendi zamanının adetlerinde kaldı. Böy-
lece Allah için anlattıklarına karşı onun düşmanlığı ortaya 
çıkınca, ondan uzak durdu. Muhakkak ki İbrâhîm; duygu 
yüklü, sağlam iman sahibi, iyi huylu, zârif olan biriydi.

İlm-i Tevhîd yolunun babası, atası Hazreti İbrâhîm’dir.

Hazreti İbrâhîm, atalarının inanç öğretisini kabul etme-
miş, yerlere göklere bakarak, varlığı inceleyerek yaratılışı 
anlamaya çalışarak Allah hakikatine erişmiştir.

Ve bunu insanlara açıklamıştır. 

İlm-i Tevhîd yolunun atası, babası Hazreti İbrâhîm’dir.

Gönül evinin, mânâ âleminin babası Hazreti Muhammed’dir.



| 42 |

Resûl nebî dediğimiz nice hakikat yolunun erenleri, Hakk 
yolunda nice boyutların açılmasına vesile olup insanlığa
“  , Eba”lık yapmışlardır.

İşte Kur’ân, Baba, “  , Eba” hakikatini ince ince bizlere 
açmıştır. 

Kur’ân hakikatine göre Baba: 

Kişinin kendi aslını öğrenmesi için…

Allah hakikatini öğrenmesi için…

İlm-i İrfân yolunda olunması için…

Topluma en güzel hizmet edilmesini öğrenmesi için, gay-
ret gösterendir.

Hepimizin aslı,”  , Eba” boyutu Allah’tır.

Hakk yolunda yetimlere babalık yapan Kâmil kimseler 
“Eba-Baba”dır.

Kur’ân’da Nûh’a oğlu için; “Ey Nûh! O senin ailenden de-
ğildir” diye sunulan âyet bizlere “Baba-Eba” hakikatini çok 
güzel sunuyor.

Her bir çocuğun dünyaya gelmesine vesilen olan ve bizi 
yetiştiren anne de baba da, “Baba-Eba” boyutudur.

Bizlerin kendi aslımızı bilmemize, ilim irfan bulmamıza 
vesilen olan Kâmil kişi de “Baba-Eba” boyutunda olan kişidir.

Aslımız, kaynağımız olan Allah’ın Rabb esması da “Ba-
ba-Eba” boyutudur.

Allah, Rabb esmasıyla kulunun mürebbiyesidir.

İşte, Allah hakikatini insanlığa sunanlar insanlığa ba-
balık yapmışlardır.

Bunun için Allah’ın birliğini insanlığa sunan Hazreti 
İbrâhîm, inançların atası olarak kabul edilmiştir.



| 43 |

Hazreti Muhammed de bir tevazû içinde “Atam İbrâhîm” 
demiştir.

Hazreti Muhammed’in Hazreti İbrâhîm’den beri gelen 
kabilesi “Kureyş Kabilesi”dir. 

Kur’ân’da Kureyş Sûresi, Hazreti İbrâhîm’in yolunu belirtir.
Hazreti Muhammed, atası Hazreti İbrâhîm’in Tevhîd inan-

cını insanlığa duyurmak için mücadele etmiştir.
Hazreti Muhammed, İlm-i Ledün, İlm-i Tevhîd hakika-

tini insanlığa duyurmuştur. 
Hazreti İbrâhîm’den beri akıp gelen tek Allah inancını 

sunmuştur. 
Hazreti İbrâhîm’in yolunun adı Kureyş yoludur.
Onun için Hazreti Muhammed “Atam İbrâhîm’in yolu” 

demiştir. 
Allah hakikatine erebilmek için, Hazreti İbrâhîm’in dü-

zenlediği yol üzere olmak gerekir.
İbrâhîm yolu üzere giden bir Kâmil insanı bulmak gerekir.
Onun için Kur’ân’da “Yetû-ke-Sana gelsinler” diye bildirilir. 



| 44 |

YETÛ-KE SANA GELSİNLER

Hakikati bilmek için Kâmil bir insana gitmek gerekir.

Kâmil insanın gösterdiği yol üzere Hakk’a yol bulmak 
gerekir.

Hac Sûresi 27. âyette “Yetû-ke-Sana gelsinler ” mesajı 
vardır.

Sana gelsinlerden maksat; hakikati bilmek isteyenlerin, 
hakikati bilen bir kâmil insana gitmesidir.

Bilmek isteyen bilene gider.

Bir yola girmek isteyen o yolu bilen birini bulur.

Nasıl ki doktor olmak için, Tıp Fakültesinde akademik 
hocalara gitmek gerekiyorsa, Allah hakikatine ermek içinde 
Hakk yolunun kâmil insanlarına gitmek gerekir. 

Hac Sûresi 27:

وَأذَِّن فيِ النَّاسِ باِلْحَجِّ يأَتْوُكَ رِجَالاً وَعَلىَ كُلِّ 
ضَامِرٍ يأَتْيِنَ مِن كُلِّ فجٍَّ عَمِيقٍ

Ve ezzin fîn nâsi bil hacci yetûke ricâlen ve alâ kulli dâ-
mirin yetîne min kulli feccin amîk

Ve ezin �î el nâs : Yetki, ilan et, müsaade et, insanlara,
Bi el hac : Özel maksat, mutlak yönelmek, Allah’ı 

tanımak için arayış, bilgeye gitmek, 
Yetû-ke : Gelsin, sana gelsinler, sana uysunlar, 



| 45 |

Ricâlen : İleri gelenler, kişiler, makam sahibi, yaya, 
devlet adamı,

Ve alâ kulli : Üzerinde, hepsi, bütün, 
Dâmir yetîne : Zayı�lık içinde olan, niyet, deve, gelirler,
Min kulli : Hepsi, 
Fecin amîk : Tasalı, dağ yolu, olgun olmayan, derin, 

incelikle araştıran,

Meâli: “Allah’ı tanımak için arayışta olan insanlara ilan 
et. Toplumda ileri gelenler ya da bir zayıflık içinde olanla-
rın hepsi, bir tasa içinde inceden inceye araştıranların hepsi 
sana gelsinler.”

Burada belirtildiği gibi, Hazreti İbrâhîm, yaşadığı dö-
nemde hakikatleri tebliğ eden biri idi. 

Hazreti İbrâhîm dönemin Mürşid-i Kâmil’i idi.

Burada geçen “yetu-ke”; sana gelsinler, sana uysunlar, 
senin gösterdiğin yola tâbi olsunlar anlamındadır.

Buradaki senden maksat;

İlm-i Tevhîd yolunun kâmili bir kimsedir…

İlm-i Tevhîd yolunun öğretmenidir… 

Allah hakikatini bilen bir kimsedir…

Kâbe’nin mânâsına yol gösteren kimsedir…

Mürşid-i Kâmil olan bir kimsedir.

İşte “yetû-ke” den maksat bir kâmile gidilmesidir.

Hakikati öğrenmek için, hakikati bilen bir kimseye gi-
dilmelidir.

Hakikati bilen kimse, Hakk yolunun kâmili olan kimsedir.

Kâmil kimse kimdir?

Kâmil kimse, varlıkta eşyanın hakikatine şahit olmuş, 
cümle âlemi ihâta edenin Allah olduğunu anlamış kimsedir. 



| 46 |

Kâmil kimseler Allah hakikatine erişmişlerdir ve her an 
Allah’a teslimiyet içinde olmuşlardır.

Onlar kendilerini asla makam sahibi görmezler.

Tüm makamların sahibinin Allah olduğunu bilirler.

Onlar zerre kadar kendilerini yüce görmezler.

Her yeri ekberiyetiyle kuşatanın Allah olduğunu bilirler.

Onlar asla hiçbir varlığa hâkir bakmazlar.

Onlar her zerrede hayy ve kâim olanın Allah olduğunu 
görürler.

Cümle varlığa bir gözle bakarlar.

Tevhîd şuuruna erişmiş olan kimselerdir.

Allah birdir, cümle varlık O’nun birliğinden süzülüp gel-
miştir.

Onlar birden gelen birleri seyrederler.

Her bir varlıkta bir olan Allah’a nazar ederler. 

Tüm varlığın esmalarla kuşatıldığını bilirler.

Evvelden âhire olan akışın nereden geldiğini nereye git-
tiğini sezerler.

Çiftçinin tohumdan ne çıkacağını, ne zaman çıkacağını 
ve nasıl şekillenip, nasıl meyve vereceğini bildiği gibi, Kâmil 
kişiler de varlığın akışını ve olayları görürler.

İlim üzere, irfân üzere hareket ederler.

Asla sûret görmezler, nûrun akışının seyrindedirler. 

İşaretleri okuyabilirler.

Sevgi köprüleri kurarlar. 

Zulüm köprülerini yıkarlar.

Yaratılışın boyutlarına ulaşırlar, okumayı oradan yaparlar. 

Her bir boyutun açığa çıktığı ana kaynağa ererler.



| 47 |

Her bir boyuttan akan akışı seyrederler. 

Varlığın sırlarını görürler, akışını görürler, nihâyetini 
görürler.

Üflenen rûhun ne olduğunun keyfiyetindedirler. 

Halk’a Hakk nazarıyla bakarlar.

Deryanın ve dalgaların seyrindedirler. 

Hakk deryadır, Halk deryanın dalgasıdır, bu şuurdan 
hiç ayrılmazlar.

Tevhîd şuuruyla hareket ederler. 

Evvelden âhire akışı seyrederler.

Evvelden âhire olan akışın ne olacağını bilirler.

Âhirden evvele dönüşü seyrederler.

Âhirden evvele yeni oluşumların ne olacağını bilirler.

Bâtından zâhire olan akışı ve ne çıkacağını bilirler. 

Zâhirden bâtına dönüşü ve yeni oluşan yazılımı görürler. 

Tohumdan tohuma olan akışı seyrederler.

Yeni bir tohum oluştuğunda, önceki tohumda olan yazı-
lıma yeni yazılımlar eklendiğini görürler.

Kaderin vehbiyet cihetini de kesbiyet cihetini de bilirler.

Nerede nasıl müdahale edileceğini de bilirler ve ona göre 
hareket ederler. 

İnsanların, yaşamıyla, halleriyle, davranışlarıyla merha-
met içinde olmaları için gayret gösterirler. 

Kişilerin, yaşam boyutunda nerede takılıp kaldığını gö-
rürler, neye esir olduğunu görürler.

Kişilerin engellerini kaldırma gücüne, yetkisine sahiptirler.

Işığın yolculuğunda yolculuk ederler.

Işıktan açığa çıkanlarla yolculuk ederler.



| 48 |

Onlar gönül ehlidirler.

Onlar mânâ yolunun erleridirler. 

Onların yanına gittiğinizde derin bir maneviyat hisset-
tirirler. 

Onlarla oturduğunuzda gönlünüzde dünya kaygısı kalmaz.

Onlarla oturduğunuzda, varoluşu ve var edeni düşün-
meye sevk ederler.

Gönüllere ilâhî aşk ekerler.

Sizi asla karamsarlığa sürüklemezler.

Korkutmazlar, ümit verirler.

Ayrı bir huzur verirler, moral verirler, sizi güçlü hissettirirler.

Güler yüzlüdürler, hizmet ehlidirler.

Çevresine hizmet ederler.

Onların sevindirici özelliği vardır.

Merhamet duyguları çok gelişmiştir. 

Her varlığa merhamet üzere davranırlar.

Tüm sözleri, eylemleri, tüm düşünceleri sadece merha-
met üzeredir. 

“Biz seni âlemlere ancak rahmet üzere gönderdik” âye-
tine mazhar olmuşlardır. 

Rızayı ilâhiyi bilirler ve o rıza üzere hareket ederler.

Niçin yaratıldıklarını bilirler.

Şefkat doludurlar.

Tevâzu ve tenezzül içindedirler.

Gönülleri aşk doludur.

Çevresinde olanlara saygı ve sevgi içinde davranırlar.

Koruyucu özellikleri vardır.



| 49 |

Dedikodu bilmezler, zerre kadar zarar verme özellik-
leri yoktur.

Gıybetlik, hasetlik, fesatlık bilmezler.

Başkaları hakkında konuşmazlar, varlığın oluşunun özel-
liklerini konuşurlar.

Kimseyi üzmezler, kandırmazlar, kimseyi kullanmazlar.

Kimseye sesini yükseltmezler.

Onları kötüleseler de, onlar kimseyi kötülemez. 

Sövene dilsizdirler, dövene elsizdirler.

Çıkar için, makam için, şöhret için koşmazlar.

Hizmet için, birliktelik için, huzur için koşarlar.

İlimden fenden ayrılmazlar, çalışkandırlar, üretkendirler. 

Ârif olmayı tavsiye ederler, yâni ilim üzere hareket et-
meyi tavsiye ederler.

Kötülükten uzak durmayı, kötülüğe engel olmayı tavsiye 
ederler ve bunun metodunu öğretirler.

Asla aslı olmayan bilgilerle; oyalanmazlar, oyalamazlar.

İnanç ayrımı yapmazlar.

İnsanların inançlarına, ibadetlerine, ibadethanelerine 
bakmazlar, sadece bedenlerin tecelli boyutuna bakarlar.

İnsanların sıkıntılarında yol gösterirler ve bu yol mer-
hamet üzeredir.

Gayretlidirler, çalışkandırlar, üretkendirler. 

Cinsiyet üzere bakmazlar, ünsiyet üzere bakarlar.

Kibirleri asla yoktur.

Riyâ bilmezler.

Dünyanın neresinde bir kişi sıkıntı çekse, o sıkıntıyı his-
sederler ve onun için koşarlar.



| 50 |

İnsanların sırlarını dinlerler ve onlara yol gösterirler.

Gönüllere kodlamalar yaparlar.

Asla kendi şahsi çıkarları için yaşamazlar, hep başkala-
rına hizmet için koşarlar.

Geleceği şekillendirirler. 

Hakkâ Sûresi 23: “Yakınlığı anlayıp kâmil olmuştur.”

Enbiyâ Sûresi 107: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka 
bir şey için göndermedik.”

Âl-i İmrân Sûresi 80: “Ve siz varlığın işleyişini anlamayı 
terk etmeyin, varlıktaki gücü anlayın, hakikatlere sımsıkı sa-
rılın ve hakikatleri bildirin ve kâmil kimseler olun.”

Nahl Sûresi 43: “Kâmil insanlar, bizi bildirmekten başka 
bir şey için açığa çıkmadı.”

Nûr Sûresi 37: “Hakikatlerin bilgilerini alıp vermede kâ-
mil kişilerin dikkatleri dağılmaz ve onlar Allah’ın zikrin-
den ayrılmazlar ve her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket 
ederler ve temizlenme içinde olup kendindekini paylaşırlar. 
Kâlblerinin dönmesinden her vakit çekinirler ve onlar bâsi-
ret sahipleridir.”

Onlar hakikati arayanlara yol gösterirler.

Onları kendilerine döndürürler.

Onların kendi vücûd şehirlerinde seyr-i sülûk yaptırırlar.

Çünkü onlar da zamanında İlm-i Tevhîd yolunda seyr-i 
sülûk yapmış kişilerdir.

Onlar da, bir Mürşid-i Kâmilin kapısında seyr-i sülûk 
görmüş kimselerdir.

Bir Mürşid-i Kâmile tâbi olmuş kişi, ondan aldığı İlm-i 
Tevhîd dersleri ile makam makam seyr-i sülûk ederek Al-
lah’a şâhit olur.



| 51 |

Kendi vücûd varlığında ve varlığın vücûd varlığında nice 
hakikatlere erişir.

Seyr-i sülûk yolculuğunda, varlığın tecellilerinde Allah’ın 
işleyişine, sıfatlarına, zâtına şâhit olur.

Seyr-i sülûk; kişinin kendi vücûduna dönmesi, orada yol-
culuk etmesi, kendi vücûdunu var edenin işaretlerini orada 
görmesi, anlaması ve seyretmesi demektir.

Yâni kişinin kendi enfüsî âlemine adım atması ve kendi 
vücûd şehrinde nice hakikate erişmesidir.

Kendi vücûdunda, varoluşun ve var edenin nice hakikat-
lerine adım adım şâhit olmasıdır. 

Seyyare; yolculuk yapan, dolaşan, gezen, anlamak için 
bakan demektir. 

Seyr, sâir, seyyar, seyreden, aynı kökten gelen kelimelerdir.

Sülûk, sâlik, meslek, silk, aynı kökten gelen kelimelerdir.

Sülûk; gidilen yol demektir.

Sâlik de; yola giren, yolda giden, yolcu demektir.

Burada yol denilen, kişinin kendi vücûdudur.

Sâlik de, kendi vücûd şehrinde yolculuk eden demektir.

Sâlik; bir yola giren, yolda olan, yolda giden demektir. 

Yâni, yol da yolcu da kişinin kendisidir. 

Seyr-i sülûk; kişinin kendi vücûdunun enfüsûnda yol-
culuk etmesi ve kendi vücûdunda şâhit olduğu hakikatleri 
seyretmesi demektir.

Kişi kendinde gördüğü hakikatleri cümle varlıkta da görür.

Kişi kendi enfüsûna döndüğünde, kendinin ve varlığın 
varoluşunun hikmetlerini anlamaya başlar.

Sâlik, Mürşid-i Kâmilinden aldığı İlm-i Tevhîd bilgileri 
ile makam makam ilmî ve idrakî bir yolculuğun içinde olur.



| 52 |

Bu yolculuk sâliği, önce Allah’ta fâni olma makamı olan 
fenâfillah makamına eriştirir.

Sonra da bekâbillah makamı olan Allah’ta bekâ buldurur.

Fenâfillah ve bekâbillah yolculuğu, sâliği Kâmil insan 
makamına erdirir.

Sâlik, fenâfilllah makamına giden yolda, önce zikrullah 
makamına erer.

Sonra fiillullah, sıfatullah, Zâtullah makamlarına erer.

Zikrullah, Allah’ın zikri demektir. 

Allah her varlıkta her an bir zikir halindedir.

Zikir, varlıktaki ilâhi titreşim, frekans, tınıdır.

Varlık her dâim bir zikir halindedir.

Varlıkta zâkir olan Allah’tır.

Zikrullah, rûhun melodisidir.

Zikrullah, enfûstan afâka olan yürüyüşün musikisidir. 

Zikrullah, bir atomu da evreni de hareket ettiren ilâhî 
tınıdır.

Zikrullah, varoluşun ilk titreşimi, ilk frekansıdır. 

Zikrullah, Allah’ın kendini zikretmesi, kendini zâhire çı-
karmasıdır. 

Zikrullah, kâinatın musikisidir, güftekârı ve bestekârı 
Allah’tır.

İnsandaki zikrin en güzel ispatı, kişinin nefes alıp ver-
mesidir, kâlbin atmasıdır, tüm hücrelerindeki titreşimdir.

Varlığın açığa çıkışındaki ilk adım zikrullahtır.

Hicr Sûresi 9: “İnnâ nahnu nezzelnez zikre ve innâ lehu 
le hâfizûn.”

İnnâ nahnu nezzelna : Muhakkak biz, indirdik, sunduk, 



| 53 |

El zikr : Zikr, ilâhi ses, titreşim, rezonans, 
anmak, 

Ve innâ lehu le hâ�izûn : Biz, onu, elbette, koruyan, muhafaza 
eden,

Meâli: “Muhakkak ki bütün her şey zikrimizle açığa çı-
kar ve muhakkak ki her şey zikrimizle muhafaza edilir.”

Âyette de belirtildiği gibi her şey zikrullahla açığa çıkar 
ve her şeyde her an zikrullah tecelli eder.

Şöyle düşünelim!
Tohumdan ağacın açığa çıkışındaki ilk adım tohumun 

içindeki titreşimdir.

Tohumun içinde bir titreşim başladığında tohumdan bir 
filiz açığa çıkar.

Ve ağacın açığa çıkışı böylece başlamış olur.

Zikrullah, fiilullaha dönüşür.

Fiilullah, varlıktaki Allah’ın işleyişidir.

Fiil de zikir ile olur, fiilde zikir devam eder.

Varlıkta fâil olan Allah’tır.

Her varlığın bedeninde bir işleyiş olmaktadır.

Her varlıkta her an olmakta olan fiil, Fâil’in fiil’idir.

Hiçbir varlık kendi bedeninde olan fiili yâni işleyişi ya-
pan değildir.

Her varlık bir fiil’dir, cümle varlık Fâil’in fiil’idir.

Bu makamda sâlik anlarki kendi vücûdunda ve varlıkta 
olmakta olan işleyişi yapan Fâil’dir, Fâil olan da Allah’tır. 

Ve anlar ki, tüm varlıkta, tüm kâinatta olan bir işleyişi 
bir güç yapmakta ve o güç cümle kâinatı tutmaktadır.

Sâlik, sıfatullah makamında, her varlıkta sıfatların sa-
hibinin Allah olduğunu anlar.



| 54 |

Sâlik, zâtullah makamında ise, tüm bedenleri tutan zâtın 
Allah olduğuna şâhit olur.

Ve zâtullah makamında kendi beden varlığından geçer, 
fenâfillah makamına erer.

Yâni sâlik Allah’ın zâtında fâni olur.
Ben demekten vazgeçer, tüm bedenleri tutanın Allah ol-

duğunu anlar.
Sâlik, seyr-i sülûk yolunda kendini var edeni anlar ve 

damla misali deryasına karışır.
İşte seyr-i sülûk; sûretten sîrete olan yolculuktur.
Ve sîretten sûrete dalgalanan âlemi seyretmektir.
İşte Hazreti Yûnus menkıbesinde anlatılan, Yûnus’un ba-

lık tarafından yutulması; kişinin kendi enfüsûna dönmesidir 
ve kişinin kendi enfüsûnda yolculuk etmesidir.

Yûnus Sûresi 10: “Davâhum fîhâ subhânekellâhumme ve 
tehiyyetuhum fîhâ selâm ve âhıru davâhum enil hamdulil-
lâhi rabbil âlemîn.” 

Meâli: “Onlar orada; Allah’ım sen noksan sıfatlardan mü-
nezzehsin şuuru ile hareket ederler ve onlar Hakk zevkiyle 
Halkı seyrederler, orada selamete kavuşmuşlardır ve sonra 
da tüm sıfatların sahibi olan, tüm varlığı vücûdlandıran Al-
lah’tır şuuru ile hareket ederler.” 

İbrâhîm Sûresi 23: “Tehıyyetuhum fîhâ selâm.”
Meâli: “Onlar Hakk zevki ile Halkı seyrederler.”
Hicr Sûresi 16: “Ve le kad cealnâ fis semâi burûcen ve 

zeyyennâhâ lin nâzırîn.”
Meâli: “Andolsun Ulvî Âlem’de yüksek makamlar oluş-

turduk ve seyredenler için onu sıfatlarla donattık.” 
İsrâ Sûresi 79: “Ve minel leyli fe tehecced bihî nâfileten 

leke asâ en yebaseke rabbuke makâmen mahmûdâ.”



| 55 |

Meâli: “Sen varlığından geçerek Halk’ta Hakk’ı seyret. 
Umulur ki sen, Rabbinden açığa çıkan tüm varlığın nitelik-
lerinin kaynağına erersin.” 

Ve sâliğin seyr-i sülûk yolculuğu bekâ meratiplerinde 
devam eder.

Bekâ meratipleri; Rûhullah, Nûrullah, Hû, Ehadiyet ve 
Âmâ boyutlarıdır.

Sâliğin seyr-i sülûk yolculuğu, onun tenden câna olan 
miracıdır.

Hazreti Yûsuf’un Kenan diyarından Mısır’a olan yolcu-
luğu, tenden câna olan yolculuğudur.

Sâlik makam ve meratipler geçerek Allah’ın nice sırla-
rına erer.

Ve böylece sâlik Allah’a şâhit olur.

Ve sâlik bu şâhitlik sonucu kendinde ve varlıkta Allah’ın 
nice hakikatlerini seyreder.

Seyr makamı; varlıkta Allah’a şâhit olmaktır.

Seyr makamı; varlıkta Allah’ın nice sıfatlarını görmektir.

Seyr makamı; Allah’ın zâtında kendi varlığından geçmektir.

Seyr makamı; Halk’ta Hakk’ı seyretmektir. 

İşte seyr-i sülûk yolculuğu sâliği, Kâmil insan maka-
mına erdirir.

Kâmil kişi, insan makamına gelmiş olan kişidir, İslâm 
olmuş kişidir.

Baktığı her yerde varlığın ardında varlığın sahibini gö-
rendir. 

Varoluşun ve var edenin hakikatine ulaşmış kişidir.

Allah hakikatine ulaşmış kişidir.

Rahîm ve Rahmân boyutlarına ulaşmış kişidir.



| 56 |

O’nun kâmilliği onu, Tevhîd şuuruna eriştirmiştir.

Kâmil kişi, her an Halk’ta Hakk’ı seyir halindedir. 

Kâmil kişi, makam ve meratipler geçerek Allah’ın nice 
sırlarına ermiş kişidir.

Kâmil kişi, kendinde ve varlıkta Allah’ın nice hakikat-
lerini seyreder.

İlmel Yakîn, Aynel Yakîn, Hakkâl Yakîn boyutlarına ulaş-
mış kişidir.

Şimdi bu makamları kısaca inceleyelim.

Varoluşu ve Var edeni anlamanın ve bir teslimiyet içinde 
olmanın ilmî ve edebî yolu, hissiyatı bu makamlardan geçer.

Görünen bu âlem nasıl var olmuştur ve nereden var ol-
muştur ve işleyişi nasıldır?

İlm el Yakîn-İlmel Yakîn: 

Tekâsür Sûresi 5-6: “Kellâ lev talemûne ilmel yakîn, le 
terevunnel cahîm.”

Meâli: “Eğer hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz, el-
bette cehaletin o benlik hallerini anlayıp tanırsınız.”

Ayn el Yakîn- Aynel Yakîn

Tekâsür Sûresi 7: “Summe le terevunnehâ aynel yakîn.” 

Meâli: “Ardından O’nu aynel yakîn görüp anlayacaksınız.” 

Hakk el Yakîn- Hakkâl Yakîn.

Vâkıa Sûresi 95: “İnne hâzâ le huve hakkul yakîn.” 

Meâli: “Muhakkak ki kesin olan o gerçek elbette budur.”

Şimdi, İlmel Yakîn, Aynel Yakîn, Hakkâl Yakîn konula-
rını kısaca inceleyelim.

İlmel Yakîn: 

Tüm kâinat kitâbı Allah’ın ilminin yazılı olduğu sayfalardır. 



| 57 |

Hakikatler kâinat kitâbında satır satır yazılıdır.

Her varlık ilmin sonsuz sayfalarıdır.

Varoluşu ve Var edeni anlamak, ancak ve ancak varlık 
kitâbındaki ilmi okumakla, anlamakla mümkündür.

İlim, Allah’ın alîm sıfatının tecellileridir ve tüm varlık 
bu ilimle açığa çıkar, varlık sayfalarında hep o ilim yazılıdır.

Kişinin Hakk’ı kesin delilleriyle bilmesi, kâinattaki Ma-
tematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutlarını ve bunların var-
lıktaki işleyişini idrak etmesiyle mümkündür.

Varlık nasıl var olmuştur ve nasıl işlemektedir?

Varlığın varoluşundaki muhteşem sistem nedir?

Varlığın işleyişindeki muhteşem sistem nasıldır?

Bu soruların cevapları; varlığı saran ilmin boyutları 
olan Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutlarında gizlidir.

Varlıktaki ilmî boyutlar, bunlardır.

İşte İlmel Yakîn; kâinatta her an olmakta olan tecellileri 
idrak etme boyutudur. 

Varlığın beşeri sistemi olan, Matematik, Fizik, Kimya, 
Biyolojik işleyişi okumak, anlamak İlmel Yakîn boyutudur.

Varlıktaki Fiziksel işleyiş, Fizikten çıkan Kimyasal işle-
yiş, Kimyadan çıkan Biyolojik işleyiş, Biyolojiden çıkan be-
denleri ve bunların hepsini saran Matematik, varlığın varo-
luşundaki ve işleyişindeki ilmi boyutlardır. 

İşte bunlara yakîn olmak İlmel Yakîn boyuttur.

Her varlıktaki işleyişin ilmî boyutu, o varlığın varolu-
şunu bizlere gösterir.

Misal; gözün varoluşu ve gözün görmesi ilmî bir işle-
yiş iledir. 



| 58 |

İlmel Yakîn boyutuna yönelebilmek, bir Mürşid-i Kâ-
mil’den İlm-i Tevhîd dersleri almakla başlar.

İlm-i Tevhîd dersleri, talebeyi varlığın özüne yönlendirir.

Talebeye verilen ilme dayalı bilgiler, talebenin tefekkür 
yolunu açar.

Ve talebenin hakikati anlama yolculuğu başlar.

Aynel Yakîn: 

Ayn kelimesi; bakış, göz, zat, benzer, seyretmek, tıpkısı, 
kendisi, aynısı demek gibi birçok anlamlara gelir. 

Kişi, her varlıkta Hakk’a ait olan aynılıkları müşahede 
ettiğinde yâni ilmî olarak şâhit olduğunda yâni delillere ula-
şarak tespit ettiğinde bu makamı anlar. 

Varlık farklı farklı görünse de her varlığı tutan aynılık 
boyutu vardır. 

Yâni şöyle örnek verirsek; elektrik, lambada da fırında 
da buzdolabında da aynıdır. 

Buzun da karın da dolunun da bulutun da özü sudur.

İşte her varlıkta olan rûh aynıyla Hakk’a aittir.

Rûh’tan açığa çıkan fiil ve sıfatlar tüm varlıkta aynıyla 
Hakk’a aittir.

Tüm bedenleri tutan Zât, ayniyle Hakk’tır. 

Hangi varlığa bakarsak bakalım, her varlıkta aynılık de-
receleri vardır.

Her varlığın içindeki işleyiş, sıfatlar birbirinin aynısıdır.

Mesela, her varlıkta Hayy sıfatı, ilim sıfatı, kudret sıfatı 
aynısıyla tecelli eder.

Her varlık Allah’ın irade sıfatının tecellisidir.

İrade sıfatı varlıkta her an tecelli eder. 

Tüm varlığı tutan tek Zât, Hakk’ın Zâtıdır. 



| 59 |

Hallacı Mansur bu zevkle “Enel Hakk” dedi. 

Aynîyle bu kâinat “Zatı Mutlak” olanı gösterir.

Ayn makamında talebe rûh sırrına vâkıf olur, bilir ki ken-
dindeki ve varlıktaki rûh aynıyla Hakk’tır.

Rûhtan akıp gelen sıfatlar ve sıfatların birleşimiyle olu-
şan bedenlerin özü aynı tecellilerden oluşur.

Her bedende hayy sıfatı tecelli eder.

Her bedende ilim sıfatı tecelli eder.

Her bedende kudret sıfatı tecelli eder.

Tüm sıfatlar her varlıkta aynısıyla kendini gösterir.

Tüm cihazları çalıştıran elektrik gibi… 

Hakkâl Yakîn:

Hakkâl Yakîn nûr boyutudur.

Yâni damlanın deryadan, deryanın damladan ayrı ol-
madığı boyuttur. 

Muhammed makamıdır. 

Halk makamıdır.

“Allah ile Muhammedi gördüm bir vücûd” bu sırra işarettir.

Talebe, Hakk Halk sırrına vâkıf olur. 

İşte bu kâinat halkiyet sırrıdır ve Hakk ile kâimdir.

Hakkâl yakin, Halk ve Hakk birbirinden ayrı değildir 
hakikatidir. 

Halkiyette Hakk vardır. 

İşte kesin olan gerçek Halk Hakk yakınlığıdır, aynılığıdır.

Yâni damlalar deryanın kendisidir.

Damlada Hakk, deryada Hakk ayniyle Hakk’tır.

Bir göz Doktoru düşünelim.



| 60 |

Doktorun gözü anlamak için, gözü hücre hücre incele-
mesi, İlmel Yakîn boyutudur.

Tüm gözlerin görme özellikleri bakımından aynıyla bir-
birine benzemesi, Aynel Yakîn boyutudur.

Gözü oraya koyan kimdir, o gözden görme tecellisi kime 
aittir?” hakikatine ulaşması, Hakkâl Yakîn boyutudur.

İşte kişinin, nefs yâni bedenin işlevini ilmen incelemesi, 
bedenindeki işleyişe ve sıfatlara ve bedenini tutan kudrete, 
ilmî olarak şâhit olunması, İlmel Yakîn boyutudur.

Tüm bedenlerin geldiği ve tüm bedenleri ayakta tutan 
rûh boyutu “Aynel Yakîn” boyutudur. 

Allah âyetinde, tüm varlığı kendi rûhundan üfleyerek 
halk ettiğini bildirir.

Görünen bu âlemi anlamanın yolu “İlmel Yakîn” makamıdır.

Varlığın birbiriyle aynılık derecesinde yakınlığı ve aynı 
kaynaktan gelişini hissetmenin makamı da “Aynel Yakîn” 
hissidir.

Tüm varlığı tutan Hakk boyutu da “Hakkâl Yakîn” zevkidir. 

İşte İlmel Yakîn; tecelliler boyutu olup, bu boyut, varlı-
ğın varoluşunun ve işleyişinin boyutudur.

Varlığın varoluşu ve işleyişi fiziksel, kimyasal, biyolojik 
işleyişle mümkündür. 

İşte bunları anlamak “İlmel Yakîn” boyutudur.

Aynel Yakîn ise; rûh boyutudur.

Tüm varlığın geldiği kaynak rûh boyutu olup, tüm var-
lıktaki rûh aynıyla Hakk’ın rûhudur. 

Onun için âyette; “Nefahtu fîhi min rûhî-rûhumdan üf-
ledim” der.

İşte tüm varlıkta olan cân aynıyla aynı cândır.



| 61 |

“Hakkâl Yakîn” boyutu ise; nûr boyutudur.

Rûh boyutunun geldiği âlem; nûr boyutudur.

Nûr Sûresi 35; “Allah nûrus semâvâti vel ard-Allah yer-
lerin ve göklerin nûrudur.”

“nûrun alâ nûr-nûr üzere nûrdur” âyeti bu hakikati işa-
ret eder.

Her varlıktaki nûr Hakk’tır.

Cümle varlıktaki nûr Hakk’tır.

Her varlıktaki nûr ile cümle varlıktaki nûr tek nûrdur 
ve Hakk’tır.

Her varlıktaki damla nûra Muhammed boyutu denir.

Cümle varlığı tutan tek nûra Allah denir.

“Kendi nûrumdan seni, senin nûrundan âlemi yarattım” 
hakikati bu boyutu işaret eder.

Her varlıktaki nûr, Muhammed nûrudur, Muhammed 
makamıdır. 

“Allah ile Muhammed’i gördüm bir vücûd” sırrı buna 
işarettir.

Yâni damla deryadan, derya damladan ayrı değildir.

Aynîyle Hakk’tır.

Kim ki bu makamın zevkine ulaşırsa o kişi Muhammedî 
şuur üzere yaşar.

“Kendi nûrumdan seni, senin nûrundan âlemi yarattım” 
hakikati bu boyutu işaret eder.

Şöyle düşünelim:

Deniz damlaya sesleniyor; seni kendimden var ettim, 
senden de tüm varlığı suladım, varlığı var ettim.

İşte bu makamın zevki ile bakan, bu hakikati daha iyi anlar.



| 62 |

Her varlıktaki nûr, Muhammed nûrudur, Muhammed 
makamıdır.

İşte, İlmel Yakîn, Aynel Yakîn, Hakkâl Yakîn, Allah ha-
kikatini anlamak için makam makam yapılan bir gönül yol-
culuğudur.

Tüm kâmil kimseler, makam makam bu yolculuğu yap-
mışlardır.

Kamilliğe giden yol budur. 

İşte hakikati bilmek için kâmil kimseye gidilmelidir.

Nasıl ki doktor olmak için Tıp Fakültesine, avukat, hâ-
kim, savcı olmak için Hukuk Fakültesine gitmek gerekiyorsa, 
hakikate erebilmek için de kâmil kimseye gitmek gerekir.

İşte âyette geçen “Yetû-ke” kâmil kimseye gidilmesi ona 
hakikat yolunda uyulmasıdır.

Bir konuyu bilmek için, o konuya vâkıf olan kimseye git-
mek gerekir. 

Kâmil kimse, kişiyi kendine döndürerek, kendi içsel yol-
culuğunun başlamasına vesile olur.

Kur’ân’da “Allah’ı anlamak için vesileler arayın” diye bil-
dirilir.

Mâide Sûresi 35: “Yâ eyyuhâllezîne âmenûttekûllâhe veb-
tegû ileyhil vesîlete ve câhidû fî sebîlihi leallekum tuflihûn.” 

Ya eyyuha ellezine âmenû : Ey iman edenler, inananlar, 
İttekû Allah : Takva, fenalardan sakınma Allah’a 

ortak koşmamak, 
Ve ibtegû ileyhi : İsteyin, arayın, uyun, tâbi olun, ona, 
El vesilet : Vesile, vasıta, sebeb, yol, yardımcı 

olan, kâmil kişi, 
Ve câhidû : Mücadele, gayret göstermek, 



| 63 |

Fî sebîli hi : Onun yolunda hakikatler için gayret 
göstermek,

Lealle kum tu�lihun : Umulur ki, siz, felah bulma, 
kurtuluş, başarılı olmak,

Meâli: Ey iman edenler! Fenalardan sakının, Allah’a or-
tak koşmayın ve O’nu anlamak için vesileler arayın ve O’nun 
yolunda hakikatleri anlamak ve anlatmak için gayret göste-
rin. Umulur ki siz başarılı olursunuz. 

İşte âyette de belirtildiği gibi, kâmil kişi vesile olan kişidir.

Kâmil kişi, kendine gelen kişiyi birinci saniyede Hakk’a 
yönlendirir.

Talebelik makamına gelen talebeyi, ilk saniyede talebe-
nin vücûduna döndürür.

Tüm aradığı soruların cevabının kendinde olduğunu be-
lirtir.

Yolun da yolcunun da kendisinin olduğunu belirtir. 

El etek öptürmez. 

Tevhîd şuurundan ayrılmaz.

Sözleri ve yaşantısı birbirini tutar.

Alnının teriyle çalışır, karnını öyle doyurur.

Kimini büyük görüp, kimini küçük görmez.

İnsanları, inançlarına, ibadetlerine göre kültürlerine 
göre ayırmaz.

Kızmaz, kimseyi kötülemez.

İnsanları Allah ile şeytan ile korkutmaz.

Kendilerini gerçek murşîd, başkalarını sahte ilan etmez.

Kendilerini evliya, veli, gavs, mehdî, mesîh, seçilmiş ilan 
etmez.

Dedikodu, fitnelik, fesatlık bilmez.



| 64 |

Sabırlıdırlar, her şeyin hikmetini arar.
Kendilerine hidâyet verilmiş, başkalarını hidâyetsiz ilan 

etmez.
Kimseye avam, cahil demez.
Çünkü her varlıkta Allah’a nazar eder.
Zenginlik, makam, saltanat derdine düşmez.
Tekâsür sûresinde belirtildiği gibi, çoğalma derdine, bu 

kadar müridim var, halifem var derdine düşmez.
İnsanları şeriatlı-şeriatsız diye ayırmaz. 
Onlar bilirler ki bu âlem Allah’ın şeriâtıdır, ulvî nizâmıdır. 
İşte “Yetû-ke”den maksat, Hakk’ı bilmeye vesile olan kâ-

mil kimseye gitmektir.



| 65 |

KÂBENİN MÂNÂSI

Kâbe’nin mânâsı nedir?
Kâbe Allah’ın evi midir?
Hakikatte Kâbe nedir?
Kâbe denildiğinde insanların aklına hemen Mekke’deki 

yapı gelir.
Bu yapının yapılma maksadı nedir?
Bu yapıyı gerçekten Hazreti İbrâhîm mi yapmıştır? 
Bu yapı neyi temsil eder?
Kâbe’nin taşıdığı anlam nedir?
Kâbe hakikati iyi bilinmelidir.
Hazreti İbrâhîm’in Mekke’deki yaptığı eve toplumda 

Kâbe denilir. 
O kâbe, “Beytullah” diye anılmış, “Allah’ın evi” diye ad-

landırılmıştır.
Hazreti Muhammed zamanında Kâbe’nin içi putlarla dol-

durulmuş idi.
Kâbe o günün müşriklerinin elinde idi.
Kâbe’nin içi taştan, tahtadan yapılan putlarla dolu idi.
Hazreti Muhammed, Kâbe’yi ilk yapılış gayesine eriştirmek 

istemiş ve Kâbe’nin içindeki putları temizlemek istemiştir.
Fakat Hazreti Muhammed’i Kâbe’yi yıkacak diye Kâbe’ye 

yaklaştırmamışlardır.
Hatta ağır bir şekilde saldırmışlardır.



| 66 |

Bu konu çağrı filminde işlenir.

Hazreti Muhammed ve arkadaşları Kâbe’nin içindeki put-
ları temizlemek için Kâbe’ye doğru hareket ettiklerinde, ağır 
saldırılara maruz kalmışlar ve taşlanmışlardır.

Oraya gelen Hazreti Hamza onları kurtarmıştır.

O dönem Kâbe, müşriklerin para kazanma yeri haline 
gelmiştir.

Kâbe, o dönem hac organizasyonlarından büyük para-
lar kazanılma yeridir.

Bu konu da çağrı filminin başında işlenir.

Ebu Süfyan, İbni Ümeyye’ye şöyle der: “İbadet ile kazancı 
bir araya denk getirince keyfine diyecek yoktur.”

İşte Kâbe gerçek yapılış amacından saptırılmış, bir tica-
ret yeri haline getirilmiştir.

Kâbe’ye “Beytullah-Allah’ın evi” denilmiş ve insanları 
Allah’ın evi diye buraya çekmişlerdir.

Müşriklerin buradaki gayesi, Kâbe sayesinde para ka-
zanmaktır.

Hazreti Muhammed, Kâbe’nin eski statüsüne kavuştu-
rulması için büyük mücadele verilmiştir. 

Para kazançları yok olacak diye korkan müşrikler, Haz-
reti Muhammed’in bu mücadelesine karşı çıkmışlardır.

Onu susturmak için her türlü zalimliği yapmışlardır.

Kâbe’nin ilk statüsü, kendini bilme okuludur.

Varlığın varoluşunu ve varlığı var edeni anlama okuludur.

Bu okulu Hazreti Muhammed’in atası yapmıştır.

Kâbe’yi yapan Hazreti İbrâhîm’dir.

Oğlu Hazreti İsmâîl ona yardım etmiştir.



| 67 |

Kâbe’nin yapılmasındaki ana gaye, insanların Hazreti 
İbrâhîm’e gelmesi, Allah hakikatini öğrenmesidir.

Kâbe o dönemin okuludur.

Dönemin kendini bilme okuludur.

Hazreti İbrâhîm o okulun öğretmenidir, rehberidir, mür-
şididir.

Bakara Sûresi 127: “Ve iz yerfeu ibrâhîmul kavâide mi-
nel beyti ve ismâîl rabbenâ tekabbel minnâ inneke entes 
semîul alîm.”

Meâli 1: “İbrâhîm, İsmâîl ile birlikte o evi kurdular ve 
‘Rabbimiz bizim gayretlerimizi kabul et, muhakkak ki sen 
ilmin sahibisin, işittirensin’ dediler.”

Meâli 2: “İbrâhîm, gönlünü hakikatlerin esaslarına göre 
yüceltti ve İsmâîl: ‘Rabbimiz! Senin yolunda gayretlerimizi 
kabul et, muhakkak ki sen işittirensin, ilmiyle var eden-
sin’ dedi.” 

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki Hazreti İbrâhîm 
ve Hazreti İsmâîl Kâbe’yi yapandır.

Kâbe’nin yapılma sebebi, yine Kur’ân’da Hac Sûresi 27. 
âyette açıklanır.

“Yetûke-Sana gelsinler.”

Buradaki “Sana” denilen Hazreti İbrâhîm’dir.

O okulun o dönemdeki öğretmeni Hazreti İbrâhîm’dir.

Hazreti İbrâhîm, Allah’ın evinin ne olduğunu insanlığa 
açıklıyordu.

Kâbe’nin hakikatini insanlığa açıklıyordu.

Allah insanı kendinden var etti, kendini ona gizledi, ama 
insan Allah’ı kendinde aramadı.



| 68 |

Lâkin insan, taştan duvardan yapılan eve “burası Allah’ın 
evi” dedi, onu orada aradı, oraya koştu, kendine koşmadı.

İnsan, sadece inandı, aslını hiç sormadı.

İnsan, sadece yöneldi, yöneldiği ne, bilmedi.

İnsan, birileri koşup gitti diye koşup gitti, gittiği yerde 
koşup gittiği ile buluşmadı.

İnsan, yaşadığı toplumu ne yaptıysa onu yaptı, neye inan-
dıysa ona inandı.

İnsan, hiç şahit olmadan inandı.

İnsan, “Allah nedir, ben neyim?” diye sormadı, aramadı, 
şahit olmadı.

İnsan masumiyetinden dolayı sadece inandı, birilerinin 
Allah ile başlayan sözlerine eğildi ve inandı.

İnsan Kâbe’yi, Mekke’deki Hazreti İbrâhîm’in taştan, tah-
tadan yaptığı ev sandı.

Oraya “Beytullah” yâni “Allah’ın evi” dedi.

Oysa Allah’ın kendi beden evinde olduğunu hiç anlamadı.

Peki, neydi Kâbe?

Mekke’deki Kâbe Allah’ın evi miydi?

“Beytullah” Allah’ın evi demek ise, Kâbe Allah’ın evi mi?

Yâni Allah o evin içinde mi?

Taştan duvardan yapılan ev, Allah’ın evi olabilir mi?

Allah insanı inşa etti, insan taştan ev inşa etti.

Allah’ı kendinde değil orada aradı. 

Oysa Allah “Beni kendinizde arayın” diye bildiriyordu.

Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.” 

Meâli: “Biz ona şah damarından daha yakınız.”

Kâbe’ye “Beytullah” dediler, yâni “Allah’ın evi”



| 69 |

Camilere de “Allah’ın evi” dediler.

Peki, Allah o evlerin içinde miydi?

Peki, böyle denilmesinden maksat nedir?

Allah o evin içinde midir? 

Elbette değildir, oralar sembolik yapılardır.

Allah her varlığın özündedir.

İnsanın kendi vücûdundadır.

Hem denilir ki; İslâm’ın en önemli ibadetlerinden biri ha-
ctır, Hicretin 9. yılında farz kılınmıştır.

Hem de denilir ki; hac Hazreti İbrâhîm’den beri gelen 
bir ibadettir.

Hatta derler ki; müşriklerin en önemli ibadeti de hactır.

Peki, nedir bunun hakikati?

Araştırdığımızda anlıyoruz ki; Hac Hazreti Muham-
med’den önce de vardı.

Çağrı filminin ilk başlangıcında bu konu işlenir. 

Tarihi bilgilerde rastlıyoruz ki;

Hazreti Muhammed amcası Hazreti Hamza’ya: “Amca 
orası Allah’ın evi değil” der.

Elini Hazreti Hamza’nın kâlbine koyarak: “Amca Allah’ı 
arayacaksan onu kendi vücûd evinde ara” der. 

Hazreti Hamza: “Yeğenim sen ne diyorsun eğer böyle 
söylersen, sana zulmederler, seni buradan kovarlar, seni öl-
dürmeye kalkarlar, toplum yüzyıllardan beri oraya Allah’ın 
evi der, sakın bunu her yerde söyleme” der. 

Hazreti Hamza çöllerde yalnız kaldığında bu konuyu 
çok düşünür. 

Yeğeninin söyledikleri kulaklarında, kâlbinde çınlar durur.



| 70 |

Hazreti Muhammed ve arkadaşlarını Kâbe’nin kenarında 
sıkıştırdıklarında, Hazreti Hamza gelir.

Amr bin Hişam: “Senin Muhammed’in yalancının biri” der.

Hazreti Hamza: “Konuşturmadınız ki, dinlemediniz ki, 
hangisi gerçek hangisi yalan konuşmadan bilinemez ki” der.

Amr Bin Hişam: “Muhammed yalancı sahtekâr” deyince…

Hazreti Hamza yayı ile Amr Bin Hişam’a vurur.

Ve Hazreti Hamza, yeğeni olan Hazreti Muhammed’e dö-
ner ve o tarihi sözü söyler: “Geceleri çölde tek başıma kaldı-
ğımda anladım, Allah o kadar büyüktür ki dört duvar ara-
sına sığmaz.”

Evet, Hazreti Hamza çölde yalnız kaldığında, yeğeninin 
söylediklerini çok düşünür ve Kâbe’nin hakikatini anlar. 

Kâbe; İnsanın vücûduydu.

Kâbe; Cümle Kâinattı.

Kâbe; Gönüldü.

Kâbe; Muhammed’di, İbrâhîm’di, Mürşid-i Kâmil’di.

Kâbe; İlmin kaynağı, rûhun kaynağı, cümle varlığın kay-
nağı olan, râhîm sırrı olan nûr boyutuydu.

Kâbe; “Hû” idi, yâni her yerden kendini gösteren “O” idi.

Kâbe; kendini bilme okulu idi.

Onun için bu hakikati anlayanlar hep benzer sözler söy-
lediler.

Beyazit Bistami: “Kâbe kurulduğundan beri Allah oraya 
bir kez bile gitmedi, ama benim vücûdumdan bir an bile olsa 
ayrılmadı” der. 

Beyazit’e Hocası: “Kâbe benim, beni tavâf et” der. 

Mevlana: “Kâbe’den murad gönüldür” der. 

Yunus Emre: 



| 71 |

“Bin kere de varsan hacca

Hepsinden iyice bir gönüle girmektir” der.

Hacı Bektaşi Veli:

“Hararet nardadır sacda değildir, 

Keramet baştadır tacda değildir,

Ne arar isen kendinde ara, 

Kudüs’te Mekke’de hacda değildir” der.

Hac, Hazreti Muhammed zamanında ve öncesinde de ya-
pılan bir ibadetti.

Ebu Süfyan; “din ile ticareti bir arada bulundurmak ne 
güzel” der.

Ve bu zihniyet hâlâ devam eder. 

Her yıl yüz binlerce kişinin milyar dolar dökerek gittiği 
Mekke, mânâ boyutuyla yapılan hacmıydı?

Varılan yer Kâbe’miydi?

Hac neydi?

Umre neydi?

Oysa bilselerdi ki umre haccın içinde hacdan daha de-
rin bir farzdır.

Oysa bilselerdi ki umre, kişinin kendi vücûdundaki ha-
kikat boyutlarını ziyaret etmektir, orada hakikatlere şahit 
olmaktır. 

Kâbe’den murad Allah’a şahit olma sırrıdır.

O’nu kendinde bulma sırrıdır.

Tüm âlemin Kâbe olduğunu bilmektir.



| 72 |

Hazreti İbrâhîm’in gayretiyle Kâbe oluşturulmuştur.

Hazreti İbrâhîm orada, birçok hakikate kapılar açan işa-
retler oluşturmuştur.

İhram nedir? 

Tavâf nedir? 

Vakfe’ye durmak nedir, biliyor muyuz acaba?

Kâbe nedir?

Kâbe’yi 7 kez dönmek nedir?

Sâfa, Merve nedir?

Safâ ve Merve arasını 7 kez koşmak nedir?

Arafattan Müzdelifeye inmek nedir?

Minâ nedir, Minâ’da taşlanan 3 şeytan nedir?

O şeytanları kendimizde bulduk mu acaba?

Arafat sırrı nedir?

Neden Arafat’ta, öğlen ikindi namazları birleştirilerek 
sadece farzı kılınır?

Neden Müzdelife’de akşam yatsı namazları birleştirile-
rek sadece farzı kılınır?

Bunların mânâları ne olabilir?

Geçmiş yıllarda o günün Diyanet İşleri Başkanına sor-
muşlardı: “Neden Kâbe’yi 7 kez dönüyoruz?”

Başkan “Bilmiyoruz böyle düzenlemişler” demişti.

Diyanet İşleri Başkanı bunu bilmiyorsa, halk ne bilsin.

Bugünkü hac denilerek yapılan ibadet, sadece şekilden, 
taklitten, özentiden ibaret olabilir mi?

İsteyen insan elbette oraya gidebilir.

Ama insan bilmelidir ki Kâbe, öncelikle kendi vücûdudur.

Allah’ın evi vücûd boyutudur.



| 73 |

İnsan, bin kez oraya gitse, kendi vücûduna dönmediği 
müddetçe “Hac” etmiş sayılmaz.

Kâbe’ye varmış sayılmaz.

Kendi vücûdundaki hakikat boyutlarını ziyaret etmeden 
“Umre” yapmış sayılmaz.

Evet, Kâbe insanın kendi vücûd şehridir.

O vücûd şehrinde ve her varlığın özünde Allah’a şahit 
olma sırrıdır. 

Hac; hacca gitmek yâni hocaya gitmek yâni devrin bilge 
kişisine gitmek demektir.

Hac; kişinin kendi aslını arama, kendine dönme, haki-
kate yönelmek demektir. 

Kelime anlamına göre; mutlak olana yönelmek, kutsal 
olanı aramak, bilgeye gitmek gibi anlamlara gelir.

Mutlak olan Allah’tır.

Kutsal olan O’dur.

O’nun kutsal evi, insanın kendi vücûdudur.

İnsan vücûdu Kâbe’dir.

İnsanın kendi vücûduna yönelmesi hacdır. 

Kâbe; kıble, kabul, yönelmek, gitmek, buluşmak, istemek 
gibi anlamlara gelir.

Kâbe’yi Hazreti İbrâhîm yaptı, orası devrin okulu ve Haz-
reti İbrâhîm de devrin Mürşid-i Kamil’i idi.

Ona gidenler varoluş hakikatini arayanlar, var edeni 
arayanlardı.

Yâni Allah hakikatini arayanlar o gün Hazreti İbrâhîm’e 
koştular.

İbrâhîm ona gelenlere yardım etti, onları barındırdı, su, 
yiyecek sundu, ihtiyacı olanlara yardım etti.



| 74 |

Ve hakikati arayanlara, gönülleri nisbetince bilgiler sundu.

Kâbe denilen yer o günün bir okuluydu, kendini bilme 
sohbetlerinin yapıldığı bir yerdi.

Kâbe, Hazreti İbrâhîm’in Allah’ı anlattığı bir merkezdi.

Kendini bilme okuluydu.

İlmî ve edebî eğitimlerin görüldüğü yerdi.

O dönemden sonra birçok yerde kendini bilme okulları 
açılıyordu.

Okulların girişine “Nosce te ipsum!” “Kendini bil” yazı-
lıyordu.

Amaç kendini bilmektir, kendini tanımaktır.

Kendini okumaktır.

Hazreti Muhammed bunun için Kâbe’nin içini temizle-
mek istemiştir.

Orada olan putları temizlemek istemiştir.

Kâbe kendini bilme, kendini tanıma okuludur.

Onun için Kur’ân’da “yetûke-sana gelsinler” denilmiştir.

Bir Mürşid-i Kâmil’e varmak gerekir.

Ona gitmek gerekir.

Kendini tanımak için kendini bileni bulmak gerekir.

Kendini bilen, kendini bilmek isteyene yol gösterecektir.

İşte Kâbe’nin yapılma gayesi, kendi hakikatini arayan-
lara yardımcı olmaktır.

Günümüzde birçok kişi, orada yüksek enerji var diye top-
lumu yönlendiriyorlar.

Onlara sormak gerekir.

Her varlıkta ve her yerde bir enerji yok mu?

Allah’ın ilâhî enerjisi her yeri ihâta etmiyor mu?



| 75 |

Madem orada bu kadar büyük bir enerji var, oraya gi-
dip gelenlerin, hangi halleri, hangi davranışları, hangi bi-
lişleri değişiyor?

Yâni oraya gidip gelenler, birden Sâlih kimse mi oluyor?

Çevresine birden faydalı mı oluyor?

Artık zerre kadar zulüm etmiyor mu?

Ayrımcılık içinde olmuyor mu?

Dedikodu ve çekiştirmeden uzak mı duruyor?

Dünya malına esir olmaktan mı kurtuluyor?

Küslüğünü, kavgasını, öfkesini mi bitiriyor?

Birilerinin hakkını yemekten vaz mı geçiyor?

Orada madem bu kadar yüksek enerji var, yüzyıllardır 
orada yaşayan topluluklar neden düzelmiyor?

Neden gece gündüz birbirlerini öldürüyor?

Neden hâlâ kadın insan yerine koyulmuyor, seçme se-
çilme hakları yok, ehliyet alma hakları yok, araba sürme 
hakları yok, nüfus kâğıtları bile yok?

İşte, şekilde kaldığımız müddetçe, mânâya ulaşamadığı-
mız müddetçe rahmeti ilâhî nedir bilemeyiz.

Kendi vücûd evimize hac, umre yapamazsak, hac ve umre 
hakikatine ulaşamayız.

İşte, Kâbe’den murad; kişinin kendi vücûduna dönmesi, 
kendinde Hakk’a şahit olmasıdır.

Kâbe’ye gitmekten maksat, Bilge kişiye gitmektir.

İşte insan öncelikle kendi vücûdunu Kâbe bilmelidir.

O Kâbe’yi putlarla doldurmamalıdır.

Orada olan, kendini Allah’tan uzaklaştıran tüm putları 
kırmalıdır.



| 76 |

İşte o zaman, Hazreti Muhammed’in Kâbe’nin içinde olan 
putları kırma mücadelesini anlayacaktır.

Kendi vücûd evini Kâbe bilen, kendi vücûd evine Umre 
yapan, yâni içsel yolculuk yapan kimse, halk oluşun haki-
katine erişecektir.

Kendi vücûd evinde Allah’a şahit olacaktır.



| 77 |

KÂBE VE GÖNÜL

Gönül Kâbe’dir.

Kâbe gönüldür.

Gönül, Halk’ta ışıldayan Hakk’ın nûrudur.

O nûr aşkın kandilidir.

O kandil Kâbe’nin sırrıdır.

O sır Kâbe’ye erdiren ilâhi aşktır.

Âşığın yolculuğu hactır. 

Haccın yolculuğu Allah’a vuslattır.

Yerlere göklere sığmayan Allah, âşığın gönlüne sığmıştır.

Gönül yolculuğu aşk yolculuğudur.

Hac, aşk yolculuğudur.

Aşk, Allah’ın ulviyetinde varlığından geçmektir.

Aşk, Allah’ta bekâ bulmaktır. 

Aşk, gönlü oluşturan ilâhi ışıktır.

Kâbe, ilâhi ışığın yansıdığı yerdir. 

Kâmil insanlar gönlü hep kâbe olarak görmüşlerdir. 

Mevlana; “Kâbe’den murat gönüldür.” 

Mevlana; “Sen varını-yoğunu, malını-mülkünü ver de bir 
gönül yap! Yap da o gönül; mezarda, o kapkara gecede sana 
ışık versin!”

Yunus Emre: “Bin kere de varsan hacca hepsinden iyice 
bir gönüle girmektir.”



| 78 |

Kâbe yolculuğu gönül yolculuğudur.

Kâbe yolculuğu miraçtır.

Miraç, kendi benliğinden çıkıp Allah’ta fâni olmak, O’nda 
beka bulmaktır.

Tenden câna miraç eyleyen, kendine şahdamarından ya-
kın olan Allah’a urûç eyleyecektir. (Kâf Sûresi 16)

Vücûdun Zâtına yönelecek, kendinden O’na yol bulacaktır.

İnsanın vücûdunun Zâtı Allah’tır.

Kâbe yolculuğu O Zâta şahitlik yolculuğudur. 

Allah’a miraç eyleyen, ilmel yakîn, aynel yakîn, hakkâl 
yakîn makamlarına erecektir. 

Miraç göklere yapılan bir yolculuk değildir. 

Kişinin kendi semâ-i âlemine yapılan yolculuktur.

Meâric Sûresi 3: “minAllah zîl meâric.”

Meâli: “Vücûdun zâtı olan Allah miraç et.”

Miraç, kendi vücûdunda Allah’a şahit olma yolculuğudur.

Miraç, İlm-i Ledün yolculuğudur.

Miraç, ilâhi aşk yolculuğudur. 

Miraç; Âdem’den Muhammed’e nice resûl ve nebîyi ken-
dinde bulma yolculuğudur.

İşte Kâbe yolculuğu kişinin miraç yolculuğudur. 

Kişi miraç sonrası gönül makamına erecektir. 

Ve o makamda onun gönlü de Kâbe olacaktır.

Gönül ehlinin gönlü artık Halk’a Kâbe olmuştur.

Kâbe’ye gitmekten maksat Kâmil bir insana gitmektir.

Kâmil insan gönlünde her an Allah’ı taşır.

O kimse, Allah’ı unutmadan yaşar.

Gönül ehli, eşyada eşyanın sahibini görür. 



| 79 |

Nereye bakarsa baksın, bedenlerde Hakk’ın zâtına na-
zar eder.

O kimse “semme vechullah” makamına erişmiş kimsedir.

Gönül ehlinin gönlü, Allah’ın nûruyla nûrlanmıştır.

Bir gün Hazreti Muhammed’e “Allah birinin gönlünü na-
sıl açar?” diye sorulur. 

Bunun üzerine Hazreti Muhammed; “Allah o kimsenin gön-
lüne bir nur atar da, bunun üzerine onun gönlü genişler” der. 

Bu cevap karşısında Hazreti Muhammed’e tekrar; “Bunu 
bilmeyi kolaylaştıran bir alâmet var mıdır?” diye sorulunca... 

Hazreti Muhammed şöyle der: “Ebedilik yurduna yö-
nelmek, aldanış yurdundan uzaklaşmak ve ölüm gelmeden 
önce ölüme hazır olmak.” (Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed 
es-Semerkandî)

İşte gönül ehli, dünya menfaatine bağlanmaz.

Ölüm gelmeden Allah’ta fâni olmuş olandır.

Her dâim Allah’a yönelmiş kişidir.

Gönül ehli, yaşantısıyla kendini belli eder. 

Gönül ehli, gönül rahminden doğar.

Gönül rahminden doğan, Muhammedî şuura erer.

Gönül ehli, Muhammedî şuurla yaşayan kimsedir.

İşte maksat gönlünü Allah ev yapmak, o evde her an Al-
lah’a sadakat içinde olmaktır.

Kur’ân’da gönül ehillerinin durumları çok güzel târif edilir.

Bakara Sûresi 177: “Leysel birre en tuvellû vucûhekum 
kıbelel maşrıkı vel magrıbi ve lâkinnel birre men âmene bil-
lâhi vel yevmil âhırı vel melâiketi vel kitâbi ven nebiyyîn ve 
âtel mâle alâ hubbihî zevil kurbâ vel yetâmâ vel mesâkîne 
vebnes sebîli ves sâilîne ve fîr rıkâb ve ekâmes salâte ve âtez 



| 80 |

zekât vel mûfûne bi ahdihim izâ âhed ves sâbirîne fîl besâi 
ved darrâi ve hînel bes ulâikellezîne sadakû ve ulâike hu-
mul muttekûn.”

Meâli: Yüzlerinizi doğuya ve batıya döndürüp yönelme-
niz doğruluk değildir. Fakat doğruluk; Allah ile birlikte ol-
duğunuza ve sonunuza ve her varlıktaki Hakk’ın gücüne ve 
her varlığın Hakk’ın bir kitâbı olduğuna ve Nebîlere inanan 
kimse olmaktır. Hakk’ın sevgisiyle yakınlarına ve atalarının 
inancından kopmuş bir arayışta olanlara ve çaresizlere ve 
Hakk yolunda olanlara ve sorup arayanlara ve cehalet köle-
liğinden kurtulmak isteyenlere, mülkün sahibine ait bilgi-
leri paylaşmak, yardım etmektir. Her an Hakk’a bağlılık şu-
uru ile hareket etmek ve temizlenme içinde olup kendinde 
olanı paylaşmaktır. Söz verdiğinde sözünü hakkıyla yerine 
getirmektir. Hastalıklarda ve sıkıntılarda sabırlı olmaktır 
ve her zaman güzel davranışlar içinde olmaktır. İşte onlar 
gönül ehli olanlardır. İşte onlar, fenalardan sakınan Allah’a 
ortak koşmayanlardır. 

İşte âyette belirtildiği gibi gönül ehli, her an Allah’a sa-
dakat, tevekkül, teslimiyet içinde olandır.

Gönlünü Allah’a ev yapanlar Kâbe makamına ermişlerdir.
Râhim boyutundan doğup, rahmâna akanlar rahmet ma-

kamına erişmiş olanlardır. 
Gönül rahmînden doğanlar, âlemlere rahmet olurlar.
Gönül rahmînden doğanlar, çevresine rahmetle, şefkatle, 

sevgiyle davranırlar.
Enbiyâ Sûresi 107: “Ve mâ erselnâke illâ rahmeten lil 

âlemîn.”
Meâli: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka bir şey 

için göndermedik.” 
İşte gönül ehli çevresine merhamet saçar. 



| 81 |

Gönül ilâhi aşkın, birliğin tecelli ettiği duygular boyutudur.

Gönül, tüm bedenin, bedendeki tüm hücrelerin, Allah’a 
rabıta olduğu boyuttur.

Gönül, akıl ve kâlb boyutlarının açılmasıyla açılır.

Akıl ve kâlb sahibi olan kişi, gönül boyutuna geçer.

Gönül, kâlb ehli olan kişilerde açılır.

Gönül, mü’min olanların müşerreflendiği bir boyuttur. 

Kâlb ehli olan, Allah hakikatine ermiş kişidir.

Allah’tan emin olmuş, her an O’na teslimiyet ve tevek-
kül içinde olan kişidir.

Kâlb ehli olan kişinin yaşantısı, gönül boyutudur.

Hazreti Muhammed’in güzel sözü, mü’minlik makamına 
eren kişinin kâlb sahibi, kâlb sahibi olan kişinin gönül ehli 
olduğuna işaret eder. 

Allah bildirir: “Ma vesiani semai ve la ard ve lakin ve-
sian kâlbi abdi el mumin.”

Meâli: “Ben yere göğe sığmadım, mü’min kulumun kâl-
bine sığdım.”

İşte o kâlb, o gönül Kâbe’dir.

Allah o Kâbe’den kendini gösterir.

Allah hakikatine ermiş olan kişi, mü’minlik makamına 
gelmiş kişidir.

Mü’min “Emn” kelimesinden gelir.

Emin olmak kelimesi de buradan gelir.

Emniyet, emanet, iman, âmin kelimelerinin kaynağı da 
“Emn” dir.

Varlığın varoluşundan ve varlığı var edenden emin olan 
kişi, mü’min kişidir.



| 82 |

Mü’min, kendine ve varlığa baktığında, varlığın ardında 
varlığı tutan, varlıktaki niteliklerin sahibinin orada tüm işa-
retleriyle kendini gösterdiğinden emin olan kişidir.

Ve bu şuura ulaşıp bu şuurda yaşayan kimseye “Mü’min-E-
min” kimse denir.

Mü’min, kâlb sahibidir, gönül ehlidir.
Mü’min; Hadîd Sûresi 3: “Huvel evvelu vel âhiru vez zâ-

hiru vel bâtın-Evvel ve sonsuz olan, zâhir olan ve bâtın O’dur.” 
hakikatine erişmiş kişidir. 

O nereye dönerse dönsün, Hakk’ın cemâline nazar eder.
Mü’min olanın kâlbi her an Allah için atar, her an ilâhî 

aşkla atar.
Mü’min olan kâlb makamına ermiştir, gönül ehli olmuştur.
Gönül ehli, Halk’ta Hakk’a nazar ederek yaşar.
Gönüle giden yol, akıl boyutundan geçer. 
Akıl, çözüme eriştirir.
Kâlb, birleştirir, bağlar.
Gönül, yaşama döker, uygular. 
Aşk bunların hepsinin kapısını açan ilâhi ışıktır.
Gönül ehlinin kâlbi, yâni idrâki, anlayışı, duyguları, dü-

şünceleri hep Hakk üzeredir.
Hakk’la bakar, Hakk’a bakar, Hakk’sal bakar. 
Gönül ehline göre her yer Allah’ın evidir.
Her yerden Allah her an tecelli eder.
Gönül ehli, toprak boyutunda kalmaz, toprağın özüne 

bakar.
Gönül ehlinin, inanç, ibadet, din, millet, cinsiyet ayrım-

cılığı asla olmaz.
O nereye bakarsa baksın, Muhammedî şuurla bakar.



| 83 |

Gönül ehli kişiler, sevgi dolu, saygı dolu, tevâzû içindedirler.

Gönül ehli kişiler, ilâhi sevgiye erişmişlerdir.

Bakara Sûresi 165: “Vellezîne âmenû eşeddu hubben lillâh.” 

Meâli: “İman eden kimseler Allah sevgisiyle güçlenmişlerdir.”

Gönül ehli olanlar Allah sevgisinin gücüyle güçlenmişlerdir.

Onlar yaşantılarında her an sevgiyle davranma içindedirler.

Onlar yaşantılarında, davranışlarıyla, sözleriyle, ikili iliş-
kileriyle hakk ve adalet içindedirler.

Onlar çözümsel ve birlik üzere davranırlar.

Yâni onlar aklî ve kâlbî davranırlar.

Onların aklı, kâlblerine…

Kâlbleri, gönüllerine rabıta olmuştur.

İşte gönül, akıl ve kâlbî boyutun sonucunda tecelli eder. 

İşte gönül; ilâhi aşkın, samimiyetin, ihlâsın, Allah’a olan 
teslimiyetin, tevekkülün, Tevhîd şuurunun buluştuğu duy-
gular boyutudur.

Gönül ehli dediğimiz o kişiler, her an Halk’ta Hakk’a na-
zar ederek yaşarlar.

Onlar her an Allah sevgisiyle yaşarlar.

Onlar her an ilâhi aşkın duygusuyla yaşarlar.

Allah’ın ilk tecellisi aşktır.

Aşk Allah’ın kâbesidir.

İşte o Kâbe gönüldür.

Gönül aşkın tecelli ettiği yerdir. 

Aşk her şeyi kuşatan ilâhi nûrdur.

Aşk nûr boyutunda cân bulur.

Cân aşkla beden bulur.

Beden aşkla yaşam bulur.



| 84 |

Beden gün gelir fâni olur.
Ama aşk her an bâkidir.
Aşk yerlere göklere sığmaz.
Aşk ehlinin gönlüne sığar.
Aşk ehlinin gönlü, illa aşk, illa aşk diye atar.
Kâbe’de olan her sesleniş aşkın seslenişidir.
Aşk makamı gönül makamıdır.
Gönül Kâbe’sine erişenler, nûr-u aşk ile boyanırlar.
Nur-u aşk ile boyananların gönlü Kâbe’dir.
Ehl-i gönül, aşkın nûruyla nûrlananlardır.
Aşk bedeni esir alan, götürüp câna secde ettiren bir nûrdur.
İşte o secde gönül makamına açılan kapıdır.
O kapıdan girenler gönül makamına ererler.
Gönülleri Kâbe olanlar aşk erleridir.



| 85 |

KÂBE MÜRŞİD-İ KÂMİLDİR

Kâbe’ye gitmekten maksat bir Mürşid-i Kâmil’e gitmektir.

Kâbe’ye yönelmenin adı kıbledir.

Mürşid-i Kâmil’e yönelen, ondan aldığı eğitimle Allah’a 
yönelecektir.

Bunun için Mürşid-i Kâmil’e gitmek, Kâbe’ye gitmek diye 
adlandırılmıştır. 

Mürşid; irşad yolunu gösteren, irşada vesilen olan demektir. 

Kâmil; olgun, konusuna bilgili olan, Allah hakikatinin 
bilgisine ulaşmış insan demektir.

Mürşid-i Kâmil; Allah hakikatinin bilgisini tebliğ eden, İlm-i 
Tevhîd yoluna eriştiren, irşad olmaya vesile olan demektir. 

Mürşid-i Kâmil, Allah hakikatine erişmiş kimsedir.

O da bir Mürşid-i Kâmil’in yanında, “İlm-i Tevhîd” ma-
kamlarında terbiye görmüş biridir. 

Mürşid-i Kâmile tâbi olmuş kişi, makam makam yaratı-
lış hakikatine erişir.

Varlığın kendinde olan tecellilerle Allah hakikatine erişir. 

Kendinde ve varlıkta Allah’ın işleyişine, sıfatlarına, zâtına 
şâhit olur.

Kişi kendi vücûduna bakmalı ve onun nasıl yaratıldığını 
tefekkür etmelidir.

Kâbe’ye olan yolculuk, kişinin kendine olan yolculuktur. 



| 86 |

Kişi kendine olan yolculukta, Allah’a yolculuk eder ve Al-
lah’ın ne olduğunu anlar.

Kişinin vücûdu sırat-ı müstakim’dir. 

Bu sırat yolculuğu Allah hakikatin kapı açar.

Kişinin bedeni yoldur.

Kişinin “akl-ı kâlbi” yolculudur. 

Kişi hakikate, ona bahşedilen aklı işletmekle erişecektir. 

Onun için Kur’an’da birçok yerde “akletmez misiniz” 
diye bildirilir.

Akletmek kişiyi şahitliğe iletir.

Şahit olmak, anlamak, idrak etmek, çözümlemek için 
akıl şarttır. 

Aklın beşeri boyutu ve kalbi boyutu vardır. 

Onun için Kur’ân’da “kulûbun yakılûne” akledecek kâl-
bten bahseder.

Kişi, kendinin ve varlığın varoluşun hakikatlerine eriş-
mesi aklı- kâlb şarttır.

Hacc Sûresi 46: “E fe lem yesîrû fîl ardı fe tekûne lehum 
kulûbun yakılûne bihâ ev âzânunyesmeûne bihâ fe innehâ lâ 
tamal ebsâru ve lâkin tamal kulûbulletî fîs sudûr.”

Meâli: “Yeryüzünde gezip dolaşmazlar mı? Böylece on-
ların akıl edecek kâlbleri yok mu, ya da işitecek kulakları. 
Fakat onların görmelerinde körlük olmaz ve lâkin gönülle-
rindeki idraklerdedir körlük.” 

Kâlbi akıl tefekkürle, kendi aslını anlama yolunda idrak 
yolculuğu yapar.

Beşeri akıl beden ihtiyaçları ile ilgili çalışmalar yapar

Kâlbi akıl rûha, beşeri akıl tene bağlı çalışır.

Kâlbi akıl, aklı temizler, zekâ ile tanıştırır.



| 87 |

Zekâ zekât aynı kökten gelen kelimelerdir, 

Kendini temizleyen akıl, esaretten kurtulan akıl “Kad ef-
leha men tezekkâ” âyetine mazhar olmuştur. 

İşte onlar “Ulil Elbab” ehilleridir.

“Ulil Elbâb” ehilleri Mürşid-i Kâmil’lerdir. 

Onların akılları gönül olmuştur.

Onların gönülleri Kâbe olmuştur. 

“Ulil Elbâb” ehilleri, mukarrebin makamına erenlerdir.

Mukarrebin olanlar, Allah’a kurban olanlardır.

Kurbiyet sırrına erenlerdir.

İlliyyun makamına erenlerdir.

İşte onlar Mürşid-i Kâmil’lerdir.

Onlar halka Kâbe olanlardır. 

Onlar ebrar ehlidir, mukarrebin olanlardır, illliyyûn ma-
kamıyla müşerreflenenlerdir.

Mutaffifîn Sûresinde bu makamlar çok güzel tarif edilir.

Mutaffifîn Sûresi:

18-

كَلاَّ إنَِّ كِتاَبَ الأْبَْرَارِ لفَيِ عِلِّيِّينَ
Kellâ inne kitâbel ebrâri lefî ılliyyîn

Kellâ inne kitâbe : Hayır, bilakis, şüphesiz, kitap, yazılı olan,
El ebrârı : Dürüst olan, özü sözü doğru olan iyi olan, 

faydalı olan, 
Le �iy illiyîne : Yüksek makam, yüksek mertebe, illiyyûn 

makamı, 

Meâli: “Şüphesiz özü sözü doğru olanlar, her varlıktaki ya-
zılı olan hakikatleri anlamada yüksek makamlar içindedirler.” 



| 88 |

19-

وَمَا أدَْرَاكَ مَا عِلِّيُّونَ
Ve mâ edrâke mâ ılliyyûn

Ve mâ edra ke : İdrak ettin mi, anladın mı? 
Mâ ılliyûne : Yüksek makam, yüce mertebe, ulvi mertebe

Meâli: “İdrak ettin mi, nedir yüce makam?” 

20-

رْقوُمٌ كِتاَبٌ مَّ
Kitâbun merkûm

Kitâbun : Kitâb, yazılı olan, gönüllerde yazılı olan, 
Merkûm : Etiketli, rakamlı, yazılmış, sayılmış, 

Meâli: “Yüce makamlarda olanların gönüllerine yazıl-
mış o hakikatleri.” 

21-

بوُنَ يشَْهدَُهُ الْمُقرََّ
Yeşheduhul mukarrebûn 

Yeşhedu hu : Tanıklık, görme, şahitlik, bilen, ona, 
El mukarrebûne : Yakın, yakınlık, Allah’a olan yakınlığı 

anlamış olan, 

Meâli: “Mukarrebin olanlar-Allah’a olan o yakınlığı an-
layanlar, her yerde O’na şahit olmuşlardır.” 

22-

إنَِّ الأْبَْرَارَ لفَيِ نعَِيمٍ



| 89 |

İnnel ebrâre le fî naîm

İnne el ebrâre : Muhakkak, özü sözü doğru olan, dürüst, iyi, 
adil, sadık olan, 

Le �iy naîmin : Nimetler, tecellileri bilmenin huzuru, mutlu, 
neşe, zevk içinde, 

Meâli: “Muhakkak ki özü sözü doğru olanlar, elbette tüm 
tecellilerin Hakk’tan olduğunu bilmenin huzuru içindedirler.” 

23-

عَلىَ الأْرََائكِِ ينَظرُُونَ
Alel erâiki yenzurûn 

Alâ el erâaiki : Yüce makamlarda, 
Yanzurûne : Bakmak, görmek, anlamak,

Meâli: “Ulaştıkları yüce makamların hakikatleri ile ba-
karlar.”

24-

تعَْرِفُ فيِ وُجُوهِهِمْ نضَْرَةَ النَّعِيمِ
Tarifu fî vucûhihim nadraten naîm

Tarifu : Âri�lik, tanım, anlatım, bilirsin, tanırsın, 
belirti, vardır,

Fî vucûhi-him : Onların yüzlerinde,
Nadrate : Özlü, dolgun, ışıl ışıl, tatlı, sevinci, nuru, 

ışıltısı, 
En naîmi : Nimetler, huzurlu, mutlu, neşe, zevk içinde, 

tat alan,

Meâli: “Onların yüzünde hakikatleri anlamanın huzuru 
vardır.”



| 90 |

25-

خْتوُمٍ حِيقٍ مَّ يسُْقوَْنَ مِن رَّ
Yuskavne min rahîkın mahtûmin

Yuskavne : Sulanan, içen, sunulur, beslenen, 
Min rahîkın : Öz, nektar, sa�i, halis, sade, katışıksız, damla, 

bal özü, 
Mahtûmin : Korunmuş, hatem, mühürlü, bağlanmış, sır, 

kutsal, bekâ, 

Meâli: “Beka Âleminin özünden beslenirler.” 

26-

خِتاَمُهُ مِسْكٌ وَفيِ ذَلكَِ فلَْيتَنَاَفسَِ الْمُتنَاَفسُِونَ
Hitâmuhu miskin ve fî zâlike fel yetenâfesil mutenâfisûn

Hitâmu hu : Sonunda, sonuç, onun sonu,
Miskun : Manevi âlemin kokusu, misk, koku,
Ve �î zâlike : Bunda, bunun üzerine,
Fe li yetenâfesi : Yarışma, yarış, koşma, aynı amaçta koşma, 

kutsal amaç,
El mutenâ�isûne : Yarışmacılar, koşanlar, ilerleyenler,

Meâli: “Hakikatleri anlamak için gayret gösterip ilerle-
yenler, sonunda manevi âlemin kokusunu alırlar.”

27-

وَمِزَاجُهُ مِن تسَْنيِمٍ
Ve mizâcuhu min tesnîm

Ve mizâcu hu : Katkı, yaradılış, varoluş, karakter, tabiat, fıtrat, 
o, hakk, 



| 91 |

Min tesnîm : Yükseklik, yüksek pınar, ter�i etmek, makam 
makam yükselmek, 

Meâli: “Makam makam yükselerek varlığın varoluşunun 
hakikatine ulaşırlar.” 

28-

بوُنَ عَيْناً يشَْرَبُ بهِاَ الْمُقرََّ
Aynen yeşrebu bihel mukarrabûn

Aynen : asliyet, kendisi, aynısı, birlik, özdeş, bakış, 
seyir, 

Yeşrebu biha : hisseden, içmek, fayda, kendinden geçmek, 
ondan

El mukarrabûn : ondan, yakın olmak, Allah’a olan yakınlığı 
anlayan, 

Meâli: “Allah’a olan yakınlığı anlarlar, hep O’nun hissi-
yatındadırlar, birlik üzeredirler.” 

İşte Kâmil insan, âyette de belirtildiği gibi, “ulaştığı yüce 
makamların hakikatleri ile bakar.”

O “Beka Âleminin özünden beslenir.”
İşte onun gönlü Kâbe olmuştur.
O, Mürşid-i Kâmil makamına ermiştir.
O, halka yol gösterendir. 
O, secde makamında yaşar. 
Asla kendini, yolunu yüce göstermez.
Allah’ın ekberiyetini anlatmak için gayret gösterir.
Tevazu ve tenezzül içinde yaşar.
Ona gelenlere, Allah’ı ârif olabilmeleri için adım adım 

kapılar açar.
İlm-i Tevhîd hakikatini bildirmek için gayret gösterir.



| 92 |

Kendine verilen sorumluluğu, bir teslimiyet içinde ye-
rine getirir.

Yaptığı tebliğ ile asla kendine davet etmez.
Kişiyi, birinci saniyede Hakk’a yönlendirir.
Ve talebedeki Rabbe davet eder.
Yaşantısında, halinde, dilinde asla fâsıklık olmaz.
Asla birilerini övüp birilerini yermez.
Sunduğu her bilgi Allah’a ait bilgilerdir, Allah’ın ilmine 

dayalı bilgilerdir.
Tevhîd-i şuurdan asla ayrılmaz.
Gelen talebeyi de Tevhîd hakikatine yönlendirir. 
Her sözü, Allah hakikatine aittir. 
Asla kendini, Allah ile talebesi arasına koyacak kelime-

ler etmez.
Asla kendinin övülmesine izin vermez, bu duruma asla 

izin vermez.
Kendini bilme yolunda olana, zamanında kendine yar-

dım edildiği gibi, o da yardım eder. 
Zerre kadar menfaat, makam, şan, şöhret peşinde olmaz.
Asla dini, kedi çıkarına, menfaatine alet etmez.
Kimseye zerre kadar yük olmaz.
Alnının teriyle çalışır, rızkını öyle kazanır.
Gönlünde her an Allah’ın “El Vekîl” isminin manasını his-

sederek yaşar.
Her nereye nazar ederse etsin “Semme Vechullah” na-

zarı ile nazar eder.
Her an Allah’a dayanır.
Her an Allah’a güvenir.
Her şeyi Allah’tan bekler.



| 93 |

Allah’ı bırakıp bir kuluna sarılmaz.
Ona kötülük yapanı Allah’a havale eder.
Onun hakkını yiyeni Allah’a havale eder.
Her an çevresinde olanlara yardım için koşar.
Yüzünden tebessümü bir an bile eksik etmez.
Onu kötüleseler bile kimseyi kötülemez.
Kimseye darılmaz.
Onlar her şeyin hikmetini arar.
Kimseyi yargılamaz.
Kendini her zaman sığaya çeker.
Tüm varlığa saygı içinde yaşar.
Bilir ki tüm varlık Allah’a dayanmaktadır, Allah varlığa 

dayanmaktadır. 
Tekâsür Sûresinde belirtildiği gibi; çoğalma derdine, bu 

kadar müridim var, halifem var derdine düşmez. 
Kesreti tutan vahdet hakikatine yönlendirir. 
Mürşid-i Kâmil’in gayreti, gece gündüz Allah’ı bildirmektir.
Nahl Sûresi 43: “Kâmil insanlar, bizi bildirmekten başka 

bir şey için açığa çıkmadı.”
Nûr Sûresi 37: “Hakikatlerin bilgilerini alıp vermede kâ-

mil kişilerin dikkatleri dağılmaz ve onlar Allah’ın zikrin-
den ayrılmazlar ve her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket 
ederler ve temizlenme içinde olup kendindekini paylaşırlar. 
Kâlblerinin dönmesinden her vakit çekinirler ve onlar bâsi-
ret sahipleridir.”

İşte Mürşid-i Kâmil Allah’ın kâbesidir.
Ona gelenler, Allah’a yönelirler.
Allah hakikatine erişirler.
Tevekkül ve teslimiyetin hakikatine ererler. 



| 94 |

MİLLET-İ İBRÂHÎM

Hacca gitmek Kur’ân’da da belirtildiği gibi “yetû-ke” ha-
ceye-hocaya gitmektir.

Hocadan maksat Mürşid-i Kâmil kişidir.

Mürşid-i Kamil’le buluşmak, Millet-i İbrâhîm makamına 
ermektir. 

Hacca gitmekteki gaye “Millet-i İbrâhîm”den olmaktır.

Millet-i İbrâhîm, İbrâhîm’in milletinden olmak demektir.

Yâni İbrâhîm’in gösterdiği yolda giden olmaktır.

İbrâhîm’in talebesi olmak demektir.

Râhimiyete yol almak demektir.

Kâbe İbrâhîm’in yoludur, okuludur, eğitim yeridir.

İbrâhîm’den maksat, Mürşid-i Kâmil’dir.

Hazreti İbrâhîm Tevhîd’in babası olarak bilinir. 

Hazreti İbrâhîm, İlm-i Tevhîd derslerinin ilkelerini or-
taya koyan kimsedir.

İbrâhîm milletinden olmak, Tevhîd eğitiminin yolunda 
olmak demektir.

Kur’ân’da 7 yerde “Millet-i İbrâhîm” kelimesi geçer.

En’âm Sûresi 161: “Kul innenî hedânî rabbî ilâ sırâtın 
mustekîm dînen kıyamen millete ibrâhîme hanîfâ ve mâ 
kâne minel muşrikîn.”



| 95 |

Kul inne nî : De, anlat, elbette ben, 
Hedâ nî rabbî : Yol gösteren, rehber, ben, Rabbim,
İlâ sırâtın mustekîm : Dosdoğru hak yolu üzere,
Dînen : Din olarak, varoluş yasaları, 
Kıyamen : Diri olan, dosdoğru, canlanmak, 
Milleti : İmla, düzenlenen ilkeler, belge, 

düzenleyip yazdırılan,
İbrâhîme : İbrâhîm, öze uygun yaşayan, rahîm 

üzere, aslına tâbi olmak, 
Hanîf : Tevhîd üzere, birlik üzere, 
Ve mâ kâne min el 
müşrikîn

: Olmadı, olmaz, değilim, ortak koşmak, 

Meâli: “De ki: Elbette ben: Rabbimin bana yol gösterdiği 
şekilde dosdoğru hakikatin yolunda, dosdoğru din üzere, 
İbrâhîm’in düzenlediği ilkeler üzereyim, Tevhîd idraki üze-
reyim ve ortak koşan değilim.” 

Diyanet Meali: “De ki: Şüphesiz Rabbim beni doğru bir 
yola, dosdoğru bir dine, Hakk’a yönelen İbrâhîm’in dinine 
iletti. O, Allah’a ortak koşanlardan değildi.”

Meâlleri dikkatlice incelemeliyiz.

Kur’ân’da geçen kelimeleri, gerçek anlamlarına göre çe-
virmeye özen göstermeliyiz.

Genelde müellifler, “Millet-i İbrâhîm” âyetini “İbrâhîm’in 
dini” şeklinde çeviriyorlar.

Oysa En’âm Sûresi 161. âyette hem “din” hem de “mil-
let” kelimesi vardır.

Millet-i İbrâhîm; İbrâhîm’in düzenlediği ilkeler, İbrâhîm’in 
düzenlediği ilim yolu, eğitim anlamındadır. 

Din, Allah’a aittir.

Kur’ân’da bu çok güzel izah edilir.



| 96 |

Kur’ân’ı incelediğimizde, birçok yerde, “din Allah’a ait-
tir” açıklamasıyla karşılaşırız. 

Mü’min Sûresi 14: “Lehu el dîn-Din O’nundur.” 

Mü’min Sûresi 65: “Lehu el dîn-Din O’nundur.”

Zümer Sûresi 11: “Lehu el dîn-Din O’nundur.” 

Nahl Sûresi 52: “Ve lehu ed dîni vasıben-Ve din daima 
O’nundur.”

Din O’nundur ifadesindeki “O” Allah’a işaret eder.

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki “din Allah’a 
aittir.” 

Yâni İbrâhîm’e ait değildir.

Peki, din nedir?

Bunu da Kur’ân en güzel bir anlamda bizlere sunuyor.

Kur’ân’ı incelediğimizde Yûsuf Sûresi 76 ve Rum Sûresi 
30. âyette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulaşıyoruz. 

Yûsuf Sûresi 76: “Fe bedee bi evıyetihim kable viâi ahîhi, 
summestahrecehâ min viâi ahîh kezâlike kidnâ li Yûsuf mâ 
kâne li yehuze ehâhu fî dînil meliki illâ en yeşâAllah nerfeu 
derecâtin men neşâ ve fevka kulli zî ilmin alîm.”

Fe bedee : Böylece, başladı, arama, ilk olarak, 
bedi, uygunlukla,

Bi eviyeti him : Heybeleri, torbaları, onlar,
Kabl viâi ahî hi : Önce, heybe, torba, kap, 

kardeşinin, 
Summe estahrecehâ : Sonra onu çıkardı,
Min viâi ahî-hi : Kardeşinin heybesinden,
Kezâlike kidna li Yûsuf : İşte böylece, düzen, çalışma, hile, 

çare, Yûsuf için, 
Mâ kâne li yehuze : Olmadı, olmazdı, tutması, 

alıkoyması, 



| 97 |

Ehâ hu : Kardeşi, 
Fî dîni el meliki : Din, kural, kanun, yasa, Melik, 

Hükümdar, 
İlla en yeşâu Allah : Ancak, başka, isteme, Allah,
Nerfeu derecatin : Yücelik, yükselme, derece, makam, 
Men neşâu : Kim, kimse, isterse, 
Ve fevka kulli : Üstünde, her, hepsi, 
Zî alîm : Sahip, zat, ilmin sahibi, bilgi sahibi, 
Alîmun : İlmin sahibi, ilmiyle var eden, 

Meâli: “Böylece kardeşinin heybesinden önce, onların 
heybelerini aramaya başladı. Sonra onu kardeşinin heybe-
sinden çıkardı. İşte böylece Hükümdar’ın yasaları olmasa o 
kardeşini tutamazdı, bu durum Yûsuf için çare oldu. O an-
cak Allah’ı anlamayı isteyenlerdendi. Kim isterse O’nu an-
lamak makam makam yükseltilir. Ve her bilgi sahibinin üs-
tünde ilmin sahibi vardır.” 

Burada geçen “dîni el melik” kelimesini inceleyelim.

Yûsuf kıssasında geçen olayda Hükümdarın kâsesi kaybolur.

Kıssada Yûsuf, Hükümdarın kaybolan kâsesini, Yâkûb’ın 
oğullarının heybelerinde arattı.

Önce kardeşlerinin heybesini bir bir arattı.

Sonra Bünyamin’in heybesinden Hükümdar’ın kaybo-
lan kâsesi bulundu. 

Böylece Bünyamin alıkonuldu. 

Bu alıkonulma, devleti yöneten Hükümdar’ın yasala-
rıyla oldu.

Çünkü oluşturulan yasada, biri hırsızlık yaptığında, o 
kişi artık o devletin malı olurdu.

Devlet onu istediği şekilde kullanırdı, ister savaşa gönde-
rir, ister hapse atar, ister asar, ister sarayda hizmetçi yapar, 



| 98 |

ister birinin emrine verir, kısacası devlete hizmet ettirecek 
şekilde o hırsızlık yapanı kullanırdı.

İşte Yûsuf, bu bölümde geçen “Dîni el Melik” âyetiyle, 
Bünyamin’i alıkoydu.

“İşte böylece Hükümdar’ın yasaları olmasa o kardeşini 
tutamazdı” âyetiyle bu durum izah ediliyor.

Buradan anlıyoruz ki “Din” kelimesi; yasa, kanun anlamındadır.

Dîni el Melik; Hükümdarın yasaları-kanunları anlamındadır.

“Dîni el Melik” kelimesini, çoğu müellif “Hükümdar’ın 
dini” olarak çeviriyor.

Melik kelimesini, Hükümdar olarak çevriliyor.

Ama din kelimesi olduğu gibi bırakılıyor.

Hükümdarın dini olarak çevirim yapılıyor.

Oysa din kelimesi de anlamına göre çevrilmelidir. 

Burada geçen “Din” kelimesini, “Yasa-Kanun” olarak çe-
virmemiz, kelimenin anlamına daha uygun düşüyor.

Çünkü her devletin, kendine göre yasaları vardır ve o 
devlet o yasalarla yönetilir.

İşte Yûsuf da, kardeşi Bünyamin’i, Mısır’ın yasalarına 
göre alıkoydu.

“Dîni el Melik” âyetini çok dikkatlice incelediğimizde, 
“Hükümdarın yasaları” anlamı karşımıza çıkıyor.

Buradan da anlıyoruz ki din kelimesi Kur’ân’a göre ya-
sadır, kanundur.

Peki, yasa-kanun ne demektir?

Neyin yasası, neyin kanunu?

Kur’ân anlamıyla din kelimesini incelemeye devam edelim.

Rum Sûresi 30. âyette “dîni hanîfâ fıtrat Allah” kelimesi 
vardır. 



| 99 |

Burada geçen kelimelerin açılımı şöyledir:

Din; yasa, kanun.

Hanif; Hân üzere, birlik üzere, Tevhîd üzere, Hân’ın yolu 
üzere demektir.

Fıtrat; açığa çıkma, yaratılış, yaratmak, varoluş, tüm kâi-
natın açığa çıkması, tohumun kabuğunun yarılıp filizin çı-
kışı anlamındadır.

Hazreti İbrâhîm’e hânif denilmesinin maksadı, birlik 
üzere, Tevhîd yolu üzere olmasından dolayıdır.

Bu âyetten de anlıyoruz ki din, Allah’ın fıtratı demektir.

Yâni Allah’ın varlığı yaratması. 

Allah’ın varlığı bir özden yasalarla açığa çıkarması de-
mektir.

Şimdi Rum Sûresi 30. âyeti kelime kelime inceleyelim.

Rum Sûresi 30: “Fe ekim vecheke lid dîni hanîfâ fıtratal-
lâhilletî fataran nâse aleyhâ lâ tebdîle li halkıllâh zâliked dî-
nul kayyimu ve lâkinne ekseren nâsi lâ yâlemûn.”

Fe ekim veche ke : Artık, öyleyse, o halde durmak, ikame, 
yüzünü, yönünü, 

Li el dîni : Dine, yaratılış yasaları, hükümleri, 
incelikleri, 

Hanifen : Tevhîd üzere olan, diri olana, birlik üzere 
olan, 

Fıtrata : Fıtrat, varlığın açığa çıkması, yaratılış, 
yaratmak, varoluş, 

Allah : Allah, her varlıktaki kudret, 
Elletî fatara : Ki o, ondan, vücûda geliş, ortaya çıkış, 

yarılıp çıkmak, varoluş, 
El nâs aleyhâ : İnsanlar, onların üzerinde olan, 
Lâ tebdîle : Yok, değişiklik, değiştirmek, 



| 100 |

Li halkı Allah : Varoluş, yaratılış, halkoluş, Allah
Zalike el dîn : İşte bu, din, varlığın yaratılış yasaları, 
El kayyim : Değerli, tüm varlıkta diri olan sürüp 

giden, dosdoğru, 
Ve lâkinne eksere : Lâkin, fakat, çoğu,
El nâs lâ yâlemûn : İnsanlar, bilemiyorlar, hakikatleri 

bilmiyorlar,

Meâli: “Bundan sonra yüzünü, Allah’ın varlığı yaratma-
sına, varlığın yaratılış yasalarına, Tevhîd üzere çevir. İnsan-
ların vücûda gelişi O’ndandır. Allah’ın Halkiyetinde bir de-
ğişiklik yoktur. İşte dosdoğru din budur. Fakat insanların 
çoğu dinin hakikatini bilemiyorlar.” 

Bu bölümü incelediğimizde anlıyoruz ki din “li el dini ha-
nifen fıtrata Allah, elleti fatara” Allah’ın fıtratıdır.

Yâni varlığı yaratma yasalarıdır.

Yaşamın oluşma kanunlarıdır.

Her bir varlığın bedenlenme kanunlarıdır.

Her bir varlık kendi yazılımındaki fıtrata göre açığa çı-
kar, şekillenir ve bedenlenir.

İşte her bir varlığın ayrı ayrı şekillenmesi bir yaratılış 
yasasına göredir.

Varlık mükemmel bir şekilde “Matematik-Fizik-Kimya-Bi-
yoloji” yasalarına göre yaratılır.

Her atom, her hücre, her doku, her organın bir oluşma 
yasası vardır.

İşte buradan da anlıyoruz ki din, Allah’ın varlığı yarat-
madaki yasalarıdır, kanunlarıdır.

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki varoluş yasa-
larına “Din” denilir.



| 101 |

Varlıktaki yaratılış, nitelikten niceliğe, atomdan mole-
küllere, zerreden kürreye tüm varlığın varoluşundaki ya-
salara-kanunlara, Kur’ân’da “Din” diye tanımlanır. 

İşte varlığı belli bir nizam içinde yasalarıyla yaratan Al-
lah’tır. 

İnsan bir hücre zarı bile yaratamaz. 

Bir atomu bile halk edemez.

Yaratıcı Allah’tır.

Yaratma yasalarını düzenleyen Allah’tır.

Bundan dolayı Kur’ân’da birçok yerde “lehu ed dîni” ke-
limesi geçer.

Yâni din O’nundur.

Yâni din Allah’a aittir.

Onun için İnsan, benim dinim diyemez. 

Çünkü insan varlığın var olmasındaki yasalarını oluş-
turan değildir.

Yasa Allah’a aittir. 

Onun için din Allah’a aittir.

Onun için Kur’ân’da birçok yerde “Din O’nundur” diye 
bildirilir.

Rum Sûresi 30. âyette çok çarpıcı olarak; “zâliked dînul 
kayyimu ve lâkinne ekseren nâsi lâ yâlemûn-dinin gerçeği 
budur, lâkin insanların çoğu bilmiyor” diye bildirilir.

Evet dinin gerçeği Kur’ân’da çok güzel târif edilir. 

Din yasadır, kanundur.

Yaratılış kanunlarıdır.

Ve bu kanunlar Allah’ın kanunlarıdır.

Bundan dolayı “din Allah’a aittir-lehu ed dîni.”



| 102 |

İşte bundan dolayı insanın dini olmaz. 

İnsanın imanı olur.

Varlığın yaratılış hakikatine erişen kimse iman maka-
mına erişir.

İnsan, dini anladığında iman sahibi olur. 

Allah’tan emin olur.

Din iyi anlaşılmalıdır.

Dinin Allah’a ait olduğunu anlayamayan kimse, dini ken-
dine nispet eder.

‘Senin dinin benim dinim’ kavgasına girer. 

Bu durum, Rum Sûresi 32. âyette açıklanmıştır. 

Rum Sûresi 32: “Minellezîne ferrakû dînehum ve kânû 
şiyeâ kullu hızbin bimâ ledeyhim ferihûn.”

Min ellezîne ferrakû : O kimselerden, fırka, bölmek, ayrılık, 
partileşmek, 

Dîne hum : Din, varlığın yaratılış yasaları, onlar 
Ve kânû şiyeân : Târikat mezhep cemâatlere ayrılmak, 

fırka fırka olmak
Kullu hızbin : Bütün hepsi, grup, fırka, bölünmek, 
Bimâ ledeyyim : Kendinde olan, her zümre kendi 

inançlarıyla, 
Ferihûne : Sevinme, şımarma, azma, avunup 

övündü, 

Meâli: “Onlar dini bölen kimselerden oldular ve bütün 
hepsi târikatlara, mezheplere, cemâatlere bölündüler. Her 
zümre kendi inançlarıyla sevinip övündü.”

İşte dini, Kur’ân’a göre anlayamayan kişi, atalardan ge-
len inançla, bir ayrımcılığın içinde kalır ve böylece “Benim 
dinim, onun dini” diyerek, dinin hakikatinden uzaklaşır. 



| 103 |

Anne babadan öğrendiği din inancını yüce görür, başka din 
inancında kalanları kâfir görerek, onları cehennemlik sanır.

Dinin hakikatini anlayamayan kişi, din ayrımcılığı içinde 
hareket eder.

İslâm dini, Hristiyanlık dini, Mûsevilik dini diye bir ay-
rımcılık içinde olur. 

Ve kendini din savaşlarının içinde, kâfirleri yok etme 
inancı içinde bulur. 

Ayrıca, Rum Sûresi 32. âyette belirtildiği gibi, kendi din 
edindiği inançta bile, cemâatlere, târikatlara, mezheplere bö-
lünerek, kendi cemâatinde, târikatında, mezhebinde olma-
yanlara hoş bakmaz “Bizden, bizden değil” anlayışıyla bakar.

Kur’ânî ölçüde, din inceliğini anlayan, dinin Allah’a ait 
olduğunu bilir ve din kavgasının içine girmez. 

Senin dinin benim dinim kavgasına girmez.

Tüm varlığa Hakk nazarıyla bakar.

Tüm varlığı yaratanın şekillendirenin Allah olduğunu bilir.

İşte din Allah’a aittir, çünkü yaratıcı Allah’tır.

Allah varlığı belirli bir yasayla yaratır. 

İşte bundan dolayı millet kelimesini, İbrâhîm’in dini diye 
çevirirsek, dini İbrâhîm’e nispet etmiş oluruz.

İbrâhîm milleti âyeti, neden İbrâhîm’in dini diye çevriliyor?

Millet kelimesi, din kelimesi aynı anlamda mı?

İbrâhîm’in dîni olur mu?

Din Allah’a aitse, İbrâhîm’in dini diye çevirmek doğru 
mudur?

Nahl Sûresi 123: “Summe evhaynâ ileyke enittebi millete 
ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn.”



| 104 |

Diyanet Meâli: “Sonra da sana, “Hakk’a yönelen İbrâhîm’in 
dinine uy. O, Allah’a ortak koşanlardan değildi” diye vahyettik.”

Tevhîd-i Kur’ân Mêali: “Sonra sana vahyettik: İbrâhîm’in 
düzenlediği ilkelere tâbi olmanı, Tevhîd üzere olmanı ve or-
tak koşanlardan olmamanı.” 

Millet kelimesini din diye çevirmek Kur’ân’ın bütünlü-
ğüne uymaz.

Millet; imla, düzenlenen ilkeler, belge, düzenleyip yazdı-
rılan, söyleyip yazdırmak, ezbere yazmak, düzenlemek an-
lamlarına gelir.

Millet; “imlal” masdarıyla, yâni, “imla” manası ile iliş-
kili bir isimdir.

Aynı zamanda, aynı inanç, aynı duygu, aynı amaçta bir-
leşen topluluklara da denilir. 

Kökeni “İmla” kelimesinden gelir. 

Hazreti İbrâhîm, Allah nedir, varoluş nedir, bir kişi Al-
lah’ı nasıl bilebilir, bu soruların cevabını arayanlar için dü-
zenlediği ilkelerle bizlere yol gösterdi.

Nasıl ki bir ilim, belli bir eğitim aşamasından geçildik-
ten sonra anlaşılabiliyorsa… 

Din, Allah, kendini tanımakla; varoluşu anlamak da Haz-
reti İbrâhîmin düzenlediği ilkelerle bilinebilir.

Onun için Ku’rân’da 7 yerde “Millet-i İbrâhîm” kelimesi 
geçer.

Âl-i İmrân Sûresi 95: “Kul sadakallâhu fettebiû millete 
ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn.” 

Kul sadaka Allâh : De, söyle, anlat, bağlılık, içtenlik, doğru, 
gerçek, Allah 

Fe ittebiû : Artık, bundan böyle, tabi olun, uyun, takip 
edin,



| 105 |

Milleti : İmla, düzenlenen ilkeler, belge, düzenleyip 
yazdırılan,

İbrâhîme : Râhîm üzere, İbrâhîm, 
Hanîfen : Tevhîd üzere olan, birlik üzere olan, 
Ve mâ kâne : Olmadı, değildi, 
Min el muşrikîn : Ortak koşan, kendine varlık isnat eden, 

Meâli: “De ki: Gerçek olan Allah’tır. Bundan böyle İbrâhîm’in 
düzenlediği ilkelere tâbi olun, onun hakikati aradığı gibi ara-
yın, Tevhid üzere olun. İbrâhîm, Allah’ın varlığının yanında 
kendine varlık isnat eden değildi.” 

Diyanet İşleri Meali: “De ki: “Allah, doğru söylemiştir. 
Öyle ise hakka yönelen İbrâhîm’in dinine uyun. O, Allah’a 
ortak koşanlardan değildi.”

Edip Yüksel Meali: “De ki: Allah doğruyu söyler; İbrâhîm’in 
tek tanrıcı dinine uyun. O puta tapanlardan olmadı.”

Elmalılı Hamdi Yazır Meali: “De ki: Allah doğru söyle-
miştir. Öyle ise dosdoğru, Allah’ı birleyici olarak İbrâhîm’in 
dinine uyun. O, müşriklerden değildi”.

Elmalılı Meali (Orijinal): “De ki sadakallah, o halde hak 
perest bir hanif olarak İbrâhîm milletine tâbi olun, o hiçbir 
zaman müşriklerden olmadı.”

Mehmet Okuyan Meali: “De ki: Allah doğruyu söylemiş-
tir. [hanîf] (Allah’ı birleyen) olarak İbrâhîm’in milletine (di-
nine) uyun! O, müşriklerden değildi.”

Süleyman Ateş Meali: “De ki: Allah doğru söyledi, öyle 
ise dosdoğru, Allah’ı birleyici olarak İbrâhîm dinine uyun. 
O, ortak koşanlardan değildi.”

İncelendiğinde görülecektir ki genelde müellifler, millet 
kelimesini “Din” diye çevirmişlerdir. 

İbrâhîm’in dini demişlerdir. 



| 106 |

Böyle yapılan meâl hiç hakkani değildir. 

Çünkü din Allah’a aittir, İbrâhîm’in dini olmaz. 

Bakara Sûresi 130: “Ve men yergabu an Millet-i İbrâhîme 
illâ men sefihe nefseh.”

Meâli: “Kim İbrâhîm’in düzenlediği ilkelerden yüz çevi-
rir, onun Hakk’ı aradığı gibi aramazsa, o kendini anlayama-
yan akılsız kimselerden olur.” 

Bakara Sûresi 135: “Ve kâlû kûnû hûden ev nasârâ tehtedû 
kul bel millete ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn.”

Meâli: “De ki: Hayır, sadece İbrâhîm’in düzenlediği il-
keler üzere, Tevhîd üzere oluruz. O Allah’a ait olan sıfatları 
kendine nispet edenlerden olmadı.”

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki “Millet-i İbrâhîm” 
kelimesini, “İbrâhîm’in düzenlediği ilkeler” diye meâl yap-
mak daha doğru olandır.

Nahl Sûresi 123: “Summe evhaynâ ileyke enittebi millete 
ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn.”

Summe evhayna ileyke : Sonra, vahyettik, bildirdik, sana,
En ittebi : Tâbi olmak, uymak, takip etmek, 
Milleti : Düzeni yol, imla, düzenlenen 

ilkeler, belge, düzenleyip 
yazdırılan,

İbrâhîme : Rahîmiyete uygun, Eb-rahîm, öze 
uygun yaşayan, rahîm üzere, 

Hânif : Tevhîd üzere, teklik üzere, Han’ın 
yolunda, 

Ve mâ kâne min el müşrikin : Olmadı, ortak koşanlardan, 
kendine varlık isnat etmeyen, 

Meâli: “Sonra sana vahyettik: İbrâhîm’in düzenlediği il-
kelere tâbi olmanı, Tevhîd üzere olmanı ve ortak koşanlar-
dan olmamanı.” 



| 107 |

Hazreti İbrâhîm, İlm-i Tevhîd yolunun derslerini okul 
haline getiren kimsedir.

İlm-i Tevhîd, birliğe götüren ilim demektir.

Tevhîd; tek olmak, bir olmak, biri bir bilmek, ehâdiyete 
erişmek, birlik boyutuna ermek demektir.

Tevhîd ilmi; damlanın deryadan ayrı olmadığını, yâni ki-
şinin Allah’tan ayrı olmadığını idrak ettirir. 

İlm-i Tevhîd, Allah hakikatine eriştiren ilimdir.

Gönlüne, Allah’ı bilme arayışı düşen kişiler, bir heyecan 
içinde oraya buraya koşarlar.

Gönlüne gelen; “ben kimim, nereden geldim, nereye gi-
diyorum, Allah nedir, Allah var mıdır?”

“Bu âlem nasıl var oldu, bu eşyanın hakikati nedir?”

“Ölüm nedir, ölüm sonrası nedir, yeniden doğuş var mıdır?” 

Sorularının cevaplarını arayanlar ve bu arayışta sa-
mimi olanlar, muhakkak ki kendi gibi arayışta olanlarla ta-
nışacaklardır.

İlm-i Tevhîd eğitimi, bir Mürşid-i Kâmil’den alınır.

O eğitime tâbi olanlar bir arayış içinde olanlardır.

İlm-i Tevhîd dersleri almaya müsait olanlara dersler teb-
liğ edilir.

Hakikati arayan kişi öncelikle aklını ve gönlünü temizlemelidir.

Hakikat yoluna, aklı ve gönlü temiz olanlar dâhil olacaktır.

Mûsâ, Hızır ile buluşmadan önce, Kutsal Tuva vadisinde 
nalınlarını ve asâsını terk etmişti.

Bu terk ediş, dünya hırsından kurtulmak, aklındaki da-
yandığı bâtıl bilgileri terk etmesiydi.

İlm-i Tevhîd, belirli bir edebe erişenlere nasip olacaktır.

Edeb ile gelen Allah’ın lütûflarına erecektir.



| 108 |

Allah hakikatine takva ile varılır.

Hakikatlerin yolu takva ile açılır.

Takva seni sana bildirir.

Nice lütûflar, nice sırlar muttaki olanlara sunulur.

Takva nedir çok iyi anlamalıyız.

Bilmeliyiz ki takva olmadan mânâ yolu açılmayacaktır.

Varoluşu ve var edeni idrak etmek için, takva sahibi ol-
mak gerekir.

Gönlü, takva ehli olmaya münasib olan kişiye, İlm-i Tev-
hîd yolu açılacaktır. 

O kişi, bir Yûnus Emre gibi, Taptuk Emre’nin kapısını 
bulacaktır.

Taptuk ile bir eğitime tâbi olacaktır.

Hakk’a tâbi olmak nedir, Hakk yolu nedir, yavaş yavaş 
öğrenmeye başlayacaktır.

Bir Kâmil insana varmaktan maksat, aradığı soruların 
cevabını bulabilmektir.

Kâmil insan takva ehli olmamıza vesile olur.

Takva, Allah’a teslimiyetin ahlak sahibi olmanın yoludur. 

Kâmil insan, insanı kendine döndürür, yolun da yolcu-
nun da kişinin kendisi olduğunu öğretir.

Her varlık bir yoldur, Hakk’a götürür.

Bil ki bu yolda olmak için takva sahibi olmak gerekir.

Her varlık bir kitâbtır, içinde hakikatler vardır.

O kitâbın sayfalarını aralamak için, takva sahibi olmak 
gerekir.

Varlığın özündeki mânâya erebilmek için, akıl ve gönül 
tertemiz olmalıdır.



| 109 |

Allah sırrına ermek için, takva ehli olmak gerekir.

Peki, nedir takva?

Takva Allah korkusu mudur?

Takva bizlere anlatıldığı gibi, Allah’tan korkmak değildir.

Korku kelimesi “havf”dır. 

Kur’ân’da havf kelimesiyle kullanılan Allah’tan korkun 
diye bir âyet yoktur. 

Tam tersi havf kelimesi şeytan kelimesi ile yan yana kul-
lanılmıştır.

“Şeytânu yuhavvifu- korkutan şeytandır” (Âl-i İmrân 
Sûresî 175)

Korkuyu veren şeytandır. Şeytani hâllerde olan korkutur.

Takva sahiplerine “lâ havfun-korku yoktur.” (Zuhruf Sû-
resi 68)

Zuhruf Sûresi 68: “Yâ ibâdi lâ havfun aleykumul yevme 
ve lâ entum tahzenûn.”

Meâli: “Ey kulluğunu anlayanlar! Sizin için hiçbir zaman 
korku yoktur ve mahzun olmak da yoktur.” 

Âyette işaret edildiği gibi, kulluk mertebesine gelene 
korku yoktur, mahzun olmak yoktur.

Korku, kulluk mertebesine gelmeyene, şeytana kulluk 
edenedir.

Onun için Kur’ân’da takva kelimesini Allah’tan korkun 
diye çevirmek doğru değildir.

Evet, takva Allah’tan korkmak değildir.

Takva; fenalardan sakınmaktır, kötülüklerden sakın-
maktır, benlikten gururdan sakınmaktır, Allah’a ortak koş-
mamaktır, zerre kadar zarar vermekten sakınmaktır ve ah-
lak sahibi olmaktır.



| 110 |

Takva kelimesi, kötü şeyden sakınmak mânâsına gelen 
ittikâ kelimesinden alınmıştır.

İttikâ kelimesinin kökeni “vikaye- ” kökünden ge-
lir diye bilinir. 

Vikaye; zarar verecek olan her şeyden sakınmak, korun-
mak demektir. 

Takvaya uyana “muttaki” denir.

“Takva-ittika-muttaki” aynı kökten gelen kelimelerdir. 

Her varlık bir kitâbtır.

Bu kitâbın içinde yaratılış hakikatleri vardır.

Her varlık, Allah’ın “Hûdâ” esmasının, yâni yol göstere-
nin gösterdiği yoldur.

Bu yol kişiyi hakikatlere götürür.

Yeter ki kişi, takva üzere olsun, yâni fenalardan sakın-
sın, Allah’a ortak koşmasın.

İşte takva; fenalardan sakınmak, Allah’a ortak koşma-
mak, iyi ahlak sahibi olmaktır. 

Bakara Sûresi 2: “Zâlikel kitâbu lâ reybe fîhi huden lil 
muttekîn.”

Meâli: “İşte bu kâinat bir kitâbtır. Onun içindeki haki-
katlerde şüphe yoktur. Fenalardan sakınıp hakikatleri ara-
yanlar için hakikatlere yol göstericidir.” 

Takva sahiplerine, nice mağfiretler vardır, nice yüce ha-
kikatlerin karşılığı vardır.

Hucurat Sûresi 3: “Li el takvâ lehum mağfiret ve ecrun 
azîm.”

Meâli: “Takva sahipleri için, mağfiret ve yüce karşılık-
lar vardır.”

Yeter ki biz, gönlümüzü ve aklımızı temizleyelim.



| 111 |

Anlıyoruz ki takva:

Aklımızdaki bâtıl bilgilerden sakınmak, temizlenmektir.

Kötülük içeren hislerden, düşüncelerden sakınmaktır.

Tüm fena hâllerden sakınmaktır.

Fitnelikten, fesatlıktan, gıybetten, gururdan, kibirden 
sakınmaktır.

Birileri hakkında dedikodu yapıp çekiştirmekten sakınmaktır.

Zarar vermekten, yakıp yıkmaktan sakınmaktır.

Kötü düşünmekten, kötü söylemekten sakınmaktır. 

Yalan söylemekten, iftira atmaktan sakınmaktır.

İnsanların eksiğini aramaktan, alay etmekten, kötüle-
mekten sakınmaktır. 

İnsanları inançlarına göre yargılamamaktır, örtülü örtü-
süz, namazlı namazsız diye ayırmaktan sakınmaktır.

Birilerini küçük görmekten, kendini büyük görmekten, 
yaratılan bir varlığa kerih bakmaktan sakınmaktır.

İnsanların mallarına, ırzlarına göz dikmekten sakınmaktır. 

Çalmaktan, çırpmaktan, kendine ait olmayanı gasp et-
mekten, kul hakkına girmekten sakınmaktır.

Emanete ihanet etmekten sakınmaktır.

Kısacası her türlü zarar içinde olma hâllerinden sakınmaktır.

Dünya perestlikten, eşya perestlikten, makam, şan, şöh-
ret perestlikten sakınmaktır.

Allah’ın ûlviyetinin yanında ben de varım demekten sa-
kınmaktır.

Kendine varlık isnat etmekten sakınmaktır.

Allah’a ortak koşmaktan sakınmaktır.

İşte takva, bütün günahlardan uzak durmaktır, sakınmaktır. 



| 112 |

Takva ehli olana yâni zulüm açığa çıkaracak olan her 
bilgi, düşünce, eylemden uzak duranlara, hakikatler açılır.

Gönlü, aklı temiz olanlara, yâni takva sahiplerine nice 
lütûflar sunulur.

Onlar varlığın varoluş sırlarına kavuşurlar.

A’râf Sûresi 96: “Ve ittekav le fetahnâ aleyhim berekâtin 
min el semâi ve el ardı.”

Meâli: “Takva ehli, yerlerin ve göklerin hakikatlerin-
den feyiz alırlar, her şeyin ortaya çıkışının Bize ait oldu-
ğunu anlarlar.”

Evet, takva; Mûsâ’nın nalınları çıkarması, değneğini bı-
rakması sırrıdır.

Takva, gönlünü ve aklını temizleyenlerin ulaştığı bir 
makamdır. 

Bu makama ulaşmadan sırlar kapısı açılmaz.

Allah hakikatine, ancak ve ancak muttaki olanlar erebilir.

Mânâ ilmine tertemiz olanlar erecektir.

Vâkıa Sûresi 79. âyette bu çok güzel bir şekilde belirtilmiştir.

Vâkıa Sûresi 79: “Lâ yemessuhû illel mutahherûn-an-
cak tertemiz olanlardan başkası ona temas edemez, onu 
anlayamaz.”

İnsanın kendi aslını arama yolculuğu, öncelikle aklını ve 
gönlünü temizlemekle başlar.

İlm-i Tevhîd yolculuğu, gönlü hazır olanlara açılacaktır.

Gönlü hazır olmak, samimi aramak, şefkatli olmak, sa-
bırlı olmak, ebeb içinde olmakla mümkündür.

İlmi Tevhîd derslerini gönlünde şefkat hissi olanlar yük-
lenir.

Bu durum Kur’ân’da açıklanır.



| 113 |

Ahzab Sûresi 72: “Eşfakne minhâ ve hamelehal insân.”

Meâli: “Şefkatli olan insan onu yüklenecektir.”

Kibirli olan, gaddar olan, bilmişlik içinde olan, kendini 
yüce gören kimse hakikatin bilgilerini yüklenemez.

İlm-i Tevhîd dersleri, bir Mürşid-i Kâmil’den alınır.

İlm-i Tevhîd dersleri; Hazreti İbrâhîm’in oluşturduğu fenâ 
makamları ve Hazreti Muhammed’in oluşturduğu Bekâ me-
ratiplerinden oluşur

Hazreti İbrâhîm, Kâbe’yi oluşturmuş ve insanları İlm-i 
Tevhîd yoluna davet etmiştir.

Hac Sûresi 27. âyette “Yetu ke-sana gelsinler” âyetinde 
bu hakikat açıklanır.

İbrâhîm, dönemin Mürşid-i Kâmil’i idi.

Kendi aslını anlama heyecanı içinde olanlar, Mürşid-i Kâ-
mil’e gelirler, ona tâbi olurlar.

Bir Mürşide tâbi olanlar, İbrâhîm milletinden olurlar.

Yâni Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği ilmî yol olan Hakk’ın 
yoluna tâbi olurlar.

Hakk yoluna tâbi olana sâlik denir.

Sâlik, Hakk yoluna sülûk eden demektir.

Yâni sâlik, hakikatler yoluna giren demektir.

Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği İlm-i Tevhîd derslerin-
den fenâ makamları kısaca şöyledir.

Zikrullah: 

Sâlik, Zikrullah dersinde, Zâkir ve zikir hakikatine erer.

Zâkir olan Allah’tır, Allah her varlıktan her an zikredendir.

Zikir, varlıktaki hiç bitmeyen ilâhî rezonans, ilâhî tınıdır. 

Zâkir ve zikir birbirinden ayrı değildir.



| 114 |

Zikir, varoluşun ilk ve her an devam eden ilâhî teren-
nümüdür.

Cümle varlık zikirle var olur, zikirle sarılıdır, zikirle ko-
runur, zikirle sürüp gider.

Hicr Sûresi 9: “İnnâ nahnu nezzelnez zikre ve innâ lehu 
le hâfizûn.”

Meâli 1: “Muhakkak ki bütün her şey zikrimizle açığa 
çıkar ve muhakkak ki her şey zikrimizle muhafaza edilir.

Meâli 2: “Şüphesiz Biz her yerden zikrimizi sunarız ve 
her şeyi onunla koruruz.”

Zikir, Zâkir hissine eren talebeye Tevhîd-i Efâl tebliğ edilir. 

Tevhîd-i Efâl: 

Tevhîd-i Efâl, efâlin birliği demektir.

Bir işe fiil, birçok işe ise efâl denir.

Tevhîd-i Efâl bütün işlerin bir iş olduğunu bilmektir.

Sâlik bu derste, kendinde ve her varlıkta her an işleye-
nin Allah olduğunu idrak eder. 

Varlığın varoluşundaki işleyiş ve varlığın sürüp gitme-
sindeki işleyiş Allah’ın işleyişidir. 

Hiçbir kimse fiilinin hâlîkı değildir, yâni hiç kimse kendi 
varlığını var edemez ve kendi vücûdundaki işleyişin fâili 
olamaz. 

Hâlik ve fâili muhtar Hakk teâla hazretleridir.

Hiç kimse kâlbini attıramaz, nefes alıp verişini yapa-
maz, kanını dolaştıramaz, hücrelerinin işleyişini yapamaz.

Kişinin bedeninde her an devam eden faaliyetin, yâni iş-
leyişin sahibi Allah’tır.

Sâlik, bu derste kendine nisbet ettiği işleyişin Allah’a ait 
olduğunu anlar ve “ben işlerim” gafletinden kurtulur.



| 115 |

Sâlik bu derste, fiil, efâl, mefûl, amel inceliğini tefekkür 
ederek, bu dersi anlamaya çalışır.

Sâlik her varlıktaki işleyişi düşünmelidir.

Bu işleyişin nasıl olduğunu tefekkür etmelidir.

Fiil, fâil hakikatini inceden inceye varlıkta görerek an-
lamaya çalışmalıdır.

Fiil, fâil, mefûl, amel inceliği çok önemlidir.

Yûnus Sûresi 36:”İnnallâhe alîmun bimâ yefalûn.” 

İnne Allah alîm : Muhakkak, Allah, ilmiyle var eden, ilmin sahibi,
Bima yefâlun : Şeyler, nesneler, her varlık, fâil olan, efâl, 

yapan, 

Meâli: “Muhakkak ki Allah ilmin sahibidir, her varlıkta 
fâil olandır.”

Fiil, fâil konusu, bir ilmî tefekkür üzere öğrenilecektir.

Fiil, fâil, amel konusu Tevhîd derslerinin temelidir. 

Bunu anlayan talebe, bedende olan işleyişin Allah’a ait 
olduğunu, o işleyişi alet ederek yapılan eylemlere “amel” 
dendiğini idrak eder.

Bunu anlayamayan talebe, kötülükleri de Allah’tan bilir.

İnanç topluluklarında; “ben atmadım Allah attı, ben yap-
madım Allah yaptı, o öldürmedi Allah öldürdü, şer de Al-
lah’tandır” diye anlatılan bilgiler, fiil, fâil, âmel konusunu 
idrak edememekten kaynaklanır.

İnanç toplulukları, Kur’ân’da bazı âyetleri örnek gösterirler.

Enfâl Sûresi 17: “Fe lem taktulûhum ve lâkinnallâhe ka-
telehum ve mâ rameyte iz rameyte ve lâkinnallâhe ramâ 
ve li yubliyel mu’minîne minhu belâen hasenâ innallâhe 
semîun alîm.”



| 116 |

Bazı Meâller: “Onları siz öldürmediniz fakat Allah öl-
dürdü. Attığın zaman da sen atmamıştın, fakat Allah atmıştı. 
Allah bunu, inananları güzel bir imtihana tabi tutmak için 
yapmıştı. Doğrusu O işitir ve bilir.”

Tevhîd-i Kur’ân Meâli: Sen bir güçle bir şey yaptığında o 
güç senin değildir, fakat o güç Allah’ındır. Gücü kendine nis-
pet edip, gücün Allah’a ait olduğunu anlayamayanlar kendi-
lerine yazık ettiler, işte o hâlde olanlara siz yazık etmediniz. 
Mü’minler başlarına gelen sıkıntıları dikkatlice düşünürler, 
ondan güzel bir ders çıkarırlar. Muhakkak ki Allah işittiren-
dir, ilmin sahibidir.” 

Şimdi âyeti kelime kelime inceleyelim.

Fe lem : İşte, böylece, değil, 
Taktûlu hum : Siz, bedenin nitelikleri, cisim, yazık 

etme, zarar, onlar,
Ve lâkin Allah : Lâkin, fakat, ama, Allah 
Katel hum : Bedenin nitelikleri, cisim, yazık 

etmek, zarar, onlar, 
Ve mâ rımeyte : Değil, atmak, bırakmak, bir güçle bir 

şey yapma, sen, 
İz rımeyte : Atmak, bırakmak, bir güçle bir şey 

yapma, sen, 
Ve lâkinne Allah rama : Fakat, Allah, atmak, yapmak, bir 

güçle yapma,
Ve li yubliye : İmtihan için, dikkatlice düşünme, 

bela, sıkıntı, 
El mu’minîne : Mü’minler, emin olanlar, 
Min hu : Ondan, bunu, bu durum, 
Belâen : İmtihan, sınama, tasa, sıkıntı, başa 

gelen sıkıntı, 
Hasenen : Güzel, güzellik, güzelce, güzel bir şey, 



| 117 |

İnne Allah semîun alîm : Muhakkak, Allah, işitme, ilmin 
sahibi, 

Âyeti incelediğimizde bu açıklamada anlıyoruz ki, in-
san bir şey yaptığı zaman, vücûdunda olan bir güçle yapar, 
o güç Allah’a aittir.

İnsan, bedenindeki gücü kullanarak yâni onu alet ede-
rek bir şey yapar.

Kişinin eliyle bir şey yapması, bir şey atması, o güç iledir.

İşte bedendeki kudret sahibi Allah’tır, beden her an o 
kudret ile işlemektedir.

Fiil ile yapılan eylem arasındaki bağ, fiil fâile aittir, ey-
lem kişinin tercihiyle kişiye aittir.

Kişinin bedenindeki işleyişin fâili Allah’tır, fiil fâilden 
ayrı değildir, beden fâilin fiiliyle işlemektedir, bedendeki 
fâil bedenin Zâtıdır. 

Kişinin yaptıklarına, eylemlerine amel denilir. 

Kişi iyi bir şey de yapsa, kötü bir şey de yapsa, bede-
ninde Allah’ın fiili olmadan yapamaz, kişi yapacağı eylemi, 
fiili alet ederek yapar.

Kişinin ne yapıp yapmayacağı, onun tercihlerine, karar-
larına bırakılmıştır.

İyi bir eğitimden geçen, edep ve ilim üzere yetiştirilen 
kişinin tercihleri, kararları, hayr üzere olacaktır.

Ama iyi bir eğitimden geçmeyen, bâtıl ve zararlı bilgilerle 
yetiştirilen kişinin tercihleri, şer üzere olacaktır.

Böyle kişiler kötülüğü de Allah’tan bilecektir.

Oysa Kur’ân’da “Allah kötülük veren değildir” diye bildirilir.

Nisâ Sûresi 40: “İnnallâhe lâ yazlimu miskâle zerreh.”

Meâli: “Şüphesiz Allah zerre kadar kötülük vermez.”



| 118 |

Talebe bu derste bedenindeki işleyişi ve o işleyişle yapı-
lan amellerini çok iyi tefekkür etmelidir.

Kişi, kendi tercihlerinden, kararlarından ve bunların so-
nucunda yapmış olduğu amellerinden sorumludur. 

Enbiyâ Sûresi 23: “Lâ yuselu ammâ yefalu ve hum yuselûn.”

Meâli: “Allah fiilinden sorumlu değildir. Ama insanlar 
amellerinden sorumludurlar.”

Kendindeki ve her varlıktaki fiil, fâil hakikatini anlayan 
kişi salih amel üzere olur.

Bunu anlayamayan kişi ise zalim amel üzere olur.

Kur’ân’da birçok âyette salih amelden ve zalim amel-
den bahsedilir.

Talebe bu derste, daha önce iyi ve kötü diye adlandırdığı 
kişilerin, bedenlerinde olan işleyişi yapanın Allah olduğunu 
anlayacak ve eski bakışı değişecektir.

İyi ve kötü denilen şey, kişilerin amellerine, hâllerine 
nispet edilir.

Kişilerinin bedenine iyi ya da kötü bedenli denilemez. 

Bedenler Allah’ın tecelli tezâhürüdür.

Bu makamda sâlik, iyi, kötü diye eski bakışına takıl-
madan yalnızca kendindeki ve her varlıktaki işleyişi anla-
maya çalışacak.

İyi ya da kötü hâller kişinin Hakk’ı idrak edip etmeme-
siyle ilgilidir. Bunu dersleri ilerledikçe anlayacak. 

Tevhîd-i efâl’ in râbıtası; “Lâ fâile illAllah”tır. 

Yâni “Allah’tan başka işleyen yoktur.”

Gerek enfûsümüzde, gerek afâkımızda tüm varlıktan her 
an işleyen Allah’tır.

Bütün varlıktan her an işleyen Allah’tır. 



| 119 |

Allah’ın işleyişi ile bu varlık var olur. 

Hiçbir varlığın kendi işleyişi yoktur ve kendini var et-
memiştir. 

Özetle, bizim kendimize nispet ettiğimiz fiilimiz fâni, 
Hakk’ın fiili bâkidir.

Bizim fiilimiz zaten fâni idi ve elân da öyledir ve yoktur.

Biz bilmezlikle Hakk’ın fiilini bizim zannederdik.

Şimdi bütün fiillerin Hakk’ın olduğunu anladık.

Bizim kendi varlığımızdaki işleyişte, iktidarımız ve ih-
tiyarımız yoktur.

Kâlb sahibi olan kişi hayr üzere olur. 

Kendi hevâsı üzere olan kişi şer üzere olur. 

Allah kişinin beynine bir şeyi yapıp yapmama tercih-
leri koymuştur.

Kararları seçme boyutu koymuştur.

Kişi iyi bir şeyi de tercih eder ve yapar, ya da kötü bir 
şeyi de tercih eder yapar ya da vazgeçer.

İşte insan beynine tercihler, seçimler, vazgeçme duygu-
ları konulmuştur.

İnsan bunu görmezden gelmemelidir.

Zilzal Sûresi 7:

ةٍ خَيْرًا يرََهُ فمََن يعَْمَلْ مِثْقاَلَ ذَرَّ
Fe men yamel miskâle zerretin hayren yereh 

Fe men yamel : Artık kim, ne yaptıysa, amel,
Miskâle zerretin : Ağırlık, zerre, zerrece,
Hayren : İyi, iyilik, bir hayır,
Yerâ hu : Onu görür,



| 120 |

Meâli: “Artık kim, zerre kadar iyilik yaparsa onun kar-
şılığını görür.”

Zilzal Sûresi 8:

ا يرََهُ ةٍ شَرًّ وَمَن يعَْمَلْ مِثْقاَلَ ذَرَّ
Ve men yamel miskâle zerretin şerren yereh

Ve men yamel : Kim, ne, yaptıysa, amel,
Miskâle zerretin : Ağırlık, zerre, zerre kadar,
Şerren : Şer, kötülük, 
Yerâ hu : Onu görür,

Meâli: “Ve kim, zerre kadar kötülük yaparsa onun kar-
şılığını görür.”

İşte bu âyette de belirtildiği gibi, insan şerri de seçebi-
lir, hayrı da seçebilir.

Bu âyette de belirtildiği gibi amel hakikati iyi anlaşıl-
malıdır.

Kişi, zerre kadar hayır yapsa karşılığını alır.

Zerre kadar şer yapsa karşılığını alır.

İnsanın, neyi yapıp yapmayacağı ona bırakılmıştır.

Tercihler insanın beyninde insana sunulmuştur.

İnsan hayrı da tercih edebilir, şerri de tercih edebilir.

Hayrın mecrası kâlbtir. 

Şerrin mecrası kişinin kendisidir, hevâ boyutudur, zan 
boyutudur, aileden gelen toplumdan gelen ayrımcılık içeren 
bilgisel kodlamalardır. 

Yâni hayr Allah’tan, şer kişinin kendindendir. 

“Hayrı Allah’tan şerri kendinizden bilin” âyeti buna işa-
ret eder. (Nisâ Sûresi 79)



| 121 |

Nisa Sûresi 79: “Mâ esâbeke min hasenetin fe minâllâh 
ve mâ esâbeke min seyyietin fe min nefsike.”

Meâli: “Size isabet eden hayr Allah’tandır ve size isabet 
eden kötülükler ise kendinizdendir.”

İnsan ne yaparsa yapsın kendi bedenindeki Allah’a ait 
fiil sayesinde yapar.

Fiil Allah’a aittir, amel kişiye aittir.
Zalim amel ve sâlih amel kişinin tercihlerine bağlıdır.
Tevhîd-i efâl dersini anlayan talebeye, Tevhîd-i Sıfat teb-

liğ edilir.
Tevhîd-i Sıfat: 
Tevhîd-i Sıfat demek, sıfatın birliği demektir.
Bu cümle âlemde görünen sistemin hepsi bir sıfattır. 
Bir Zâtın sıfatlarıdır.
O da kendi Zâtı ile kâim olan Allah’ü teâlanın sıfatlarıdır.
Enfüste ve afakta, sükûn ve harekette görünen sıfatlar 

Hakk’ın sıfatlarıdır.
Yâni kendimizdeki ve gördüğümüz her varlıktaki sabit 

olan sıfatlar, Hakk’ın sıfatlarıdır.
Cümle varlık Hakk’ın sıfatları ile donatılmıştır. 
Her varlıkta, her ne kadar Hakk’ın sıfatlarının mazharı 

tam değilse de mazharı nakısıdır, mazharı tam ancak insandır. 
Hakk’ın mâhlukata tâalluk eden sıfatları sekizdir.
Bunlar şunlardır: Hayat, İlim, İrade, Semi, Basar, Kud-

ret, Kelam ve Tekvin.
Bu sıfatlara “Sıfat-ı Subutiye” denilir.
Subutiye demek; Hakk’ın Zâtına sabittirler demektir. De-

ğişmeyen demektir. 
Hakk’ın Zâtı bâki olduğu gibi, sıfatları dahi Zâtı ile bâkidir.



| 122 |

Kıyamları Zâtullah ile kâimdir, kendilerine ait vücûd-
ları yoktur.

Hakk’a mahsus olan bu sıfatların cümlesi, insanda mevcut 
olup, tecelli etmiş ve bütün sıfatları ile âlemi ihâta etmiştir.

Zaten ucu bucağı olmayan bu âlem, işte bu sekiz sıfat-
tan ibarettir. 

Bu sıfatlar kalkmış olsa âlem yok olur. 

Demek oluyor ki bizim âlem dediğimiz Hakk’ın kendi sı-
fatlarından ibarettir.

Talebe bu derste her bir sıfatı ince ince tefekkür eder.

Kendine nisbet ettiği sıfatların, Allah’a ait olduğunu id-
rak eder.

Mürşid-i Kâmil’in sofrasında her bir sıfatın kendindeki 
ve varlıktaki karşılığını anlamanın sohbetine katılır ve te-
fekkürünü daha da güçlendirir.

Tevhîd-i Sıfat makamının râbıtası:

“Lâ mevsûfe illaAllah” yâni “Allah’tan başka mevsûf yok”

Mevsûf: Vasıflanan, sıfatlanan, sıfatların sahibi demektir. 

Yâni bu âlemdeki sıfatlar Allah’ın sıfatlarıdır. 

Hiç kimsenin kendine ait sıfatları yoktur.

Bizim sıfatlarımız var ise de, fâni ve topraktandır.

Hakk’ın sıfatları bâki ve nûrdandır.

Bir adam öldüğünde onu teneşire uzattıklarında onun, 
gözü, kulağı ve dili vardır, ama görmez, işitmez, söylemez. 

İşte bizim kul sıfatları denilen onlardır. 

Hakk’a nisbet edilen nûr sıfatlar ondan çekilince, onlar 
kuru bir alet gibi kalır, toprağa gider.



| 123 |

İşte sâlik, Tevhîd-i Sıfat makamında: “La mevsûfe illAl-
lah” şahitliğine erişecek ve Hakk’ın sıfatlarından başka bir 
şey görmeyecek.

Sâlik, derslerin keyfiyetini tam anlayabilmek için, kendi 
gibi İlm-i Tevhîd yolunda olan dostları ile konuşup sohbet 
etmeli ve idrak edemediği konuları sorup öğrenmeye çalış-
malıdır. 

Sohbet ortamı, bir konu ile ilgili daha farklı kapılar açıl-
masında faydalı olacaktır.

Kişinin hakikate rabıta olmasına yol açacaktır.

Sohbetlerde dostlar, Tevhîd derslerini iyi anlayabilmek 
için, birbirlerine yardımcı olurlar.

Sohbetlerde her soru, tefekkürlere kapılar açar, herkes 
nasibi kadar lütûflanır. 

Tevhîd-i Sıfat makamını idrak eden talebeye, Tevhîd-i 
Zât makamı tebliğ edilir.

Tevhîd-i Zât:

Tevhîd-i Zât; Zâtın birliği, tek Zât demektir.

Rabb makamıdır, Rububiyet makamıdır.

Rabb, Allah’ın vücûddaki karşılığıdır.

Enfüste ve afakta, sükûn ve harekette görünen vücûd 
Hakk’ındır. 

Hakk’ın vücûdundan gayrı vücûd yoktur. 

Fakat bu görünen sûretlere Hakk’ın vücûdu denmez. 

Sûret vücûdlarına beden denir, sûret bedenlerini tutan 
vücûda, “vücûd” denir.

Hakk’ın vücûdunda değişme yoktur. 

Bu gördüğümüz sûretlerde ise değişme ve kaybolma vardır. 

Bugün var görünen bedenler yarın yok olup gider. 



| 124 |

Fakat bu sûret vücûdlarını tutan vücûd Hakk’ındır. İşte 
vücûdu mutlak odur.

İşte bu âlem bir ağacın gölgesine benzer. 
Ağacın gölgesi inkâr olunmaz, yerde bir karaltı görünür, 

ama kendi vücûdu yoktur. O gölge ağacın vücûdu ile durur.
İşte bu âlemdeki varlıklar gözümüze görünüyor, ama 

kendi vücûdları yoktur. 
Hakk’ın Zâtının gölgesidir. Hakk’ın Zâtı ile dururlar.
İşte bu makamda her şey her an fânidir. Zâtı mutlak bâ-

kidir. 
Talebe, bu makamın zevk ve şuhudunda, Hakk’ın Zâtın-

dan gayrı bir şey görmez.
Bu makamın zevkinde, ne yer, ne gök, ne dağlar, ne de-

nizler, ne bilinen, ne bilinmeyen, hiçbir şey yoktur.
Çünkü kendi Zâtından başka bir şey yok ki O’na var den-

sin, O’nu bilsin.
Bu makamda cenabı Hakk kendi Zâtında kendi Zâtını 

kendi Zâtı ile şuhut eder.
Misal; bir gemi ile engin denize açılınca hiç kara görün-

mez, her taraf sudur ve denizden başka bir şey göremedi-
ğimiz gibi…

Talebe, Tevhîd-i Zât makamında, bu âlemi bir gölge mesa-
besinde görüp, Zâtullahtan başka bir şey olmadığını, her şe-
yin kendiyle beraber hiç olduğunu, gölge gibi görünen bu âle-
min hakikatleri bir vücûd olup, bir Zât olduğunu şuhut eder.

Sâlik şuhut edecek dediğimiz zaman, bu bile anlatmak 
için bir tâbirdir.

Yoksa bu makamda hiç kimsenin ve sâliğin varlığı yok 
ki şuhut etsin

Sâlikteki şuhut da, tefekkür de, idrak da Hakk’ındır.



| 125 |

Bu makamda akıl, tefekkür her şey teslim olur. 
Bunun için Hakk kendi Zâtını, kendi Zâtı ile şuhut eder.
Bu makam fenâfillâhın nihâyetidir.
Bu yerde sâlik, ölmezden evvel ölmenin sırrına erişir.
“Mutu kable ente mutu” “ölmezden evvel ölünüz” haki-

kati budur.
İşte sâlik kendi varlığının, Hakk’ın varlığı olduğunu, 

kendinin bir gölgeden ibaret olduğuna ârif olunca, yok oldu, 
öldü demektir.

Yâni kendi ihtiyari ile yokluğu kabul etti.
Bu makam İsâ’nın bedeninin çarmıha gerildiği boyuttur.
Çarmıh, dört mıh demektir.
Çar, Farscada dört demektir.
Mıh, mıhlanmak, tam teslim olmak, hareket edemez hâle 

gelmek demektir.
Dört makamda teslim olan talebe, bedeninden geçer, 

Hakk’a mıhlanır, yâni tam teslimiyetle bağlanır.
Dört makamda teslim olmak, Zâkir olan, Fâil olan, Mev-

suf, Mevcûd olan Hakk’ta fâni olmak demektir.
İşte talebe, Tevhîd-i Efâlde fiilini, Hakk’ın fiilinde…
Tevhîd-i Sıfatta, sıfatlarını Hakk’ın sıfatlarında… 
Tevhîd-i Zâtta, vücûdunu Hakk’ın vücûdunda fâni eder, 

yâni yok eder, zâten yok idi.
Fakat biz Hakk’ın fiilini, sıfatını, vücûdunu bizim zan-

nederdik.
Şimdi bunların Hakk’ın olduğunu anlayınca bizim var-

lığımız kalmadı.
Zevk ve şuhut itibariyle öldük demektir.
Tevhîd-i Zât makamının râbıtası: “Lâ mevcûde İllâ Hû” dur



| 126 |

Yâni: “O’ndan, Allah’tan gayrı mevcûd yoktur.”

Mevcûddan maksat; tüm bedenleri tutan ilâhî vücûd, 
ilâhî kudrettir. 

İşte Tevhîd-i Zât sâliği, ârifi, fânisi, her an bu şuhutta 
bulunacak. 

Bu makam teslimiyet makamıdır, secde makamıdır, 
İbrâhîm makamıdır.

Hazreti İsâ’nın çarmıha gerilme sırrı budur, yâni beden-
den geçme sırrı bu makamdır. 

Rahmân Sûresi 26-27: “Kullu men aleyhâ fân ve yebkâ 
vechu rabbike zûl celâli vel ikrâm.”

Meâli “Bütün sûretler gelir geçer. Sıfatlarının sahibi olan 
ve tüm varlığı Zâtıyla tutan Rabbinin yüzü bâki kalır.” 

Kasas suresi 88: “Kullu şey’in hâlikun illâ veche.”

Meâli: “Bütün her şey helâktır. Yalnız Allah’ın vechî zâtı 
vardır.”

Fenâ makamlarında fenâfillah boyutuna eren talebeye, 
Bekâ Ulvîyeti açılır.

Bekâ meratibleri Hazreti Muhammed tarafından düzen-
lenmiştir.

Târife sığmaz, kelimelerle anlatılamaz, 

Bekâ meratibleri; Makam-ı Cem, Hazretül Cem, Cemül 
Cem, Ehadiyet ve Âmâ olarak sunulmuştur.

Bedeninden geçen fenâfillah olan talebeye; Rûh boyutu, 
Nûr boyutu, Hû boyutu, Ehâdiyet ve Âmâ boyutları zevk et-
tirilir. 

Bu meratibler bedensiz Ulvî boyutlardır.

Târife gelmese de talebeye tebliğ-i zevk ettirilir.



| 127 |

Makam-ı Cem’de sâlik, Hakk zahir, Halk bâtın zevkine 
erer, üflenen rûh sırrına erer.

Bu meratib, sonsuz olan âlem Hakk’tan başka bir şey de-
ğildir zevkinin olduğu yerdir.

Bu meratibde sâlik, cümle âlemi beyaz bir bulut gibi ya 
da sonsuz bir deniz gibi zevk eder, tüm varlık o beyaz bu-
lutun içinde ya da denizin içinde kaybolmuştur, görünmez 
olmuştur.

Hazretül Cem’de sâlik, Halk zâhir Hakk bâtın zevkine 
erer, nûr alâ nûr sırrına erer.

Bu meratibde sâlik, her varlığı denizin damlaları gibi gö-
rür, bedensiz görür, bir nûr olarak görür.

Mutlak nûr Hakk’tır, damlalar boyutu nûr Halk’tır.

Halk, Hakk birbirinden ayrı değildir.

Bedenin hücrelerden ayrı olmadığı gibi, damlalar der-
yadan ayrı değildir.

Makam-ı Cem, mutlak nûrdur. Vahdet makamıdır.

Hazretül Cem, damlalar boyutu nûrdur. Kesret maka-
mıdır, bu makamdaki kesret damlalar boyutudur, her var-
lık tek olan nûrun damlalarıdır.

“Nûr alâ nûr” âyeti buna işare eder. (Nûr Sûresi 35)

Bu makamdaki damla nûrun adı “Muhammed” dir.

Bu âlem Muhammed boyutunun şahıs ve sûretidir.

Hakikat boyutu ise nûrdur.

Bu makamın zevkiyle Niyazi Mısri şu mısraları yazmıştır.

“Beşer denen bu Âlem ki senin sûretle şahsındır

Hakikatte hüviyette değilsin ya Resûlallah”

Her varlığın hüviyeti Hakk’tır yâni nûrdur.

Cemül Cem meratibi ise, iki cem’in cem’idir.



| 128 |

Bu makam “Hû” makamıdır.

Bu makamın zevki keyfiyeti şöyledir: “Huvel evvelu vel 
âhiru vez zâhiru vel bâtın.” 

Yâni: “Evveli Hakk, âhiri Hakk, zâhiri Hakk, bâtını Hakk.” 

Hazreti Muhammed’in “üç cumayı terk etmeyin” sözü, 
üç cem olan “Makam-ı Cem, Hazretül Cem, Cemül Cem” Ulvî 
makamlarıdır.

Hazreti Muhammed, üç cem’in zevki keyfiyetinden kop-
mayın demek istemiştir.

Üç cem makamının zevkiyle âleme bakan, Halk’ta Hakk’ın 
vechîni görür ve o şuurla yaşar.

İşte İnsan olmak, İslâm olmak, Müslüman olarak yaşa-
mak, bu şuura erişmekle mümkündür.

İlm-i Tevhîd dersleri özetle böyledir.

İlm-i Tevhîd ehilleri “Melâmî” meşreptirler.

Melâmîlik, toplumda anlatıldığı gibi değildir.

Bir cemaat, bir tarikat, bir mezhep değildir.

Melâmî kelimesini hep; kınamak, kınanmak, yermek, 
sövmek diye öğrettiler.

Oysa Arapçada kınamak kelimesi; ta’n etmek, zem et-
mek, levm etmek kelimesidir. 

Mezmun; kınanan, zem edilen demektir.

Ta’n etmek; kınamak, kötülemek, yermek, ayıplamak 
demektir.

Levm etmek; kınamak, başa kalkmak, azarlamak, payla-
mak, aşağılamak, kendi muhasebesini yapmak, eksiğini ara-
mak, hatasını aramak demektir. 

Melâmî ise; aramak, hakikatin arayışı, sorgulamak, ço-
cuk saflığında eşyanın hakikatini öğrenme isteği demektir.



| 129 |

Melâmî meşrep olmak, çocuk saflığında eşyanın haki-
katini aramaktır.

Kim, Dünyanın neresinde çocuk saflığında eşyanın ha-
kikatini arıyorsa, o melâmî meşreptir.

Kur’ân’da 7 yerde “Melâmî” kelimesi geçer.

Mü’minun Sûresi 6, Meâric Sûresi 30, Saffat Sûresi 142, 
Zâriyât Sûresi 40-54, 

İsrâ Sûresi 29-39. 

Melâmî meşrep olan, Fenâfillah ve Bekâbillah makam-
larını hatmülmeratib eylemiş, Hakk’ta Hakk olmuş olandır. 

Baktığı her yere “Semme vechullâh” zevki keyfiyetiyle 
nazar eder. 

Mü’min, Muhammed, Mahmud, Melâmî, hepsi iki mimle 
yazılır.

“Mü’min-  “ “Muhammed-  “ “Mahmud-  “ “ 
Melâmî-  “ 

İki mim’den murad, biri Makam-ı Cem’deki bâtında olan 
Halk’tır, diğeri Hazretül Cem’deki zâhirde olan Halk’tır.

Makamı Mahmud, iki cem’in cemî’dir.

Tüm makamların cem olduğu makamdır.

İlm-i Tevhîd’in makamları İlm-i ledüne kapılar açar.

İlm-i ledün ehli, İlm-i Tevhîd makamlarının sırlarına 
erişmiş olandır. 

Onlar rahmet makamına ermiş olanlardır. 

Enbiyâ Sûresi 107 ve Furkân Sûresi 56. âyetler onlara 
işaret eder. 

Enbiyâ Sûresi 107: “Ve mâ erselnâke illâ rahmeten lil 
âlemîn.” 



| 130 |

Meâli: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka bir şey 
için göndermedik.” 

Furkân Sûresi 56: “Ve mâ erselnâke illâ mubeşşiren ve 
nezîrâ.”

Meâli: “Seni, ümit vermek ve hakikatleri açıklayıp uyar-
maktan başka bir şey için göndermedik.” 

Onlar rahmet ehlidir, nezîr ehlidir, beşir ehlidir.

Rahmet üzere olmak, beşir üzere olmak, nezîr üzere ol-
mak onlara mahsustur.

Her insan böyle olmaya gayret etmelidir.

İnsan gözünü açmalı, varlığın özüne bakmalıdır.

Gördüğü varlığın içiyle dışıyla Hakk olduğunu bilmelidir.

Sûrete takılıp kalmamalıdır, sûretin özüne bakmalıdır.

Aslının geldiği yere erişmelidir.

Benliği bırakmalı, Allah’ın ulviyetine ermelidir.

Her varlığın Allah’ın rahmetiyle kuşatıldığını görmelidir.

Her varlığın rahîm boyutundan geldiğini, rahmân boyu-
tuyla kuşatıldığını görmelidir.

Aldığı nefesin, O’nun rahmeti olduğunu anlamalıdır.

İnsan her dâim;

Rahmet üzere olmalıdır.

Şefkatli olmalı, iyilik üzere olmalıdır.

Tevâzû içinde olmalı, tenezzül içinde olmalıdır.

Çevresine hep yardım için koşmalıdır.

Acısı, sıkıntısı, derdi olanı görmeli ona yardım etmelidir.

İnsanın kendi vücûdunda bir hücre, bir doku rahatsız 
olsa, diğer hücreler onu iyileştirmek için çırpınırlar.

Güneş, hava, su, toprak hep rahmet için akar.



| 131 |

İşte insan da çevresine hep rahmet için koşmalıdır.

Rahmetten başka bir şeyi aklına bile getirmemelidir.

Ne kadar acı çekse de rahmet üzere olmalıdır.

Rahmet üzere olmak, kişinin gönlündeki Allah sevgi-
sinden gelir.

Rahmet üzere olmak, gönüldeki şefkat hissinden gelir.

Rahmet üzere olmak, rahîm ve rahmân boyutlarını gör-
mekle mümkün olur.

Rahmet üzere olmak, bu âlemin rahîm’den yâni bir öz-
den geldiğini anlamak ve açığa çıkan her şeyin, o özün ken-
disiyle sarılı olduğunu anlamaktır. 

Açığa çıkan her şey rahmân boyutudur. 

İşte insan her dâim; 

Nezir üzere olmalıdır.

Her şeyden kendine bir uyarının geldiğini unutmamalıdır.

Ölümü asla unutmamalıdır.

Ölümün en büyük nezir olduğunu, yâni uyarı, hatırlatma 
olduğunu unutmamalıdır.

Bir gün gelecek ölüm başa gelecektir. 

Ölümü unutmadan yaşamalıdır.

Kimseyi aldatmamalı, kimseye zulüm etmemelidir.

Ölümden gerekli dersi almalı, dünyaya esir olmamalı, 
dünya hırsından kendini harap etmemelidir.

Her şeyde, bir dersin olduğunu bilmelidir.

Her olaydan, her varlıktan bir mesaj aktığını anlamalıdır. 

Birinden bir söz mü duydu, durup düşünmeli ve “Ben 
bundan nasıl bir ders alırım” demelidir.



| 132 |

Başına bir olay mı geldi, bir yalana bir iftiraya maruz mu 
kaldı “Bana buradan sunulan uyarı, mesaj nedir” demelidir.

Bir kayıp mı yaşadı, bir hayal kırıklığı mı yaşadı ”Bura-
dan bana ne uyarısı geliyor” demelidir.

Her şeyden hikmetler geldiğini bilmelidir.

Hemen karamsarlığa kapılmamalı, kapılsa bile çabuk 
dönmelidir.

Bilmelidir ki başına gelen her şey bir nezirdir, bir uya-
rıdır, bir mesajdır.

Sıkıntıların çözümü için, ilâhî bilgilere sarılmalıdır. 

İlâhi öğütleri unutmamalıdır.

Çevresini hep hakikatlere yönlendirmelidir. 

Birbirini uyarmak, hakikatleri hatırlatmak, hakikat yo-
lunu göstermek “Nezir” boyutudur.

Hakikatin yolu, kişinin kendi vücûdudur.

“Hûdâ” yâni yol gösterici, kişinin kendi vücûdundan her 
an hakikatleri gösterir, her nefeste kişiyi uyarır.

Kişi, her nefesin Allah’ın uyarısı olduğunu bilmelidir.

Birbirine kendi vücûduna dönmesini, oraya bakmasını 
tavsiye etmelidir.

Kur’ân’ın, âyetlerin, sûrelerin onun kendi vücûdunda ol-
duğunu hatırlatmalıdır. 

Çevresinde zulüm varsa, zulme karşı hakikatlerle mü-
cadele etmeli, uyarıcı olmalıdır.

Zulüm, hakikatlerin aydınlığına gelemeyen, kendi ben-
lik karanlığında kalan kişilerden açığa çıkar.

Hakikatlerle aydınlanan asla zalim olmayacaktır. 

İnsan, beşir üzere olmalı, sevindirici, müjdeleyici olmalıdır.

Muhabbet üzere olmalıdır.



| 133 |

Sevgi, aşk içinde olmalıdır.

Güler yüzlü olmalıdır.

Güler yüzlü olan kişi, Allah’ın cemâlîni yansıtır.

Kişi her zaman “Cemâlî İlâhî” üzere olmalıdır.

Allah her an, her varlıktan cemâliyle beşir ismini gösterir.

Her varlıktan kendini müjdeler.

İnsan bunu anlamalı ve birbirine ümit verici olmalıdır, 
gönülleri sevindirici olmalıdır.

İnsan karamsar olmamalıdır, ümitsiz olmamalıdır.

Karamsar olmak, ümitsiz olmak Allah’tan ümit kesmektir.

Rahmân ve rahîm boyutlarını taşıyan insan, bunu anla-
malı ve “Rahmet” üzere olmalıdır.

Rahmet; rahîm ve rahmân boyutlarının açılımı ile olan, 
ilâhî şefkattir.

Rahmet; varlığın ardında varlığın sahibini görür gibi ha-
reket etmektir.

Rahmet; ilâhî sevgiyi hissetmek, her yerde o sevgiyle 
hareket etmektir.

Beşir; kendi vücûdunda Hakk’a yol bulanların geldiği 
ilâhî muhabbetullahtır. 

Beşir; umut vermektir, sevindirmektir, sevgiyi hisset-
tirmektir.

Beşir; beşer olan bedeninin Hakk’tan gelen mesajlar 
kitâbı olduğunu bilmektir.

Nezir; uyarıdır, uyarmaktır, hatırlatmaktır, adamaktır, 
başa gelecek olanları önceden bildirmek ve yol göstermektir, 

Nezir; gönlünde ilâhî uyarıları hissetmektir, her varlı-
ğın, her olayın mesaj aktardığını bilmektir.

Nezir; hakikate ulaşanların, basiret sahibi olmalarıdır. 



| 134 |

O basiretle, çevresindeki kimseleri, hakikatlerle uyar-
ması, hakikatleri hatırlatmasıdır. 

Nezir; kişinin kendisini Hakk’a adamasıdır. 
Ölüm nezirdir, hastalık nezirdir, başına gelen şeyler ne-

zirdir.
Duyduğun her ses nezirdir, yağmur nezirdir, fırtına ne-

zirdir, kar, dolu, seller nezirdir.
Doğan Güneş nezirdir, batan Güneş nezirdir, gece nezir-

dir, yıldızlar, ay, gördüğün her varlık, her doğum, her ölüm 
nezirdir.

Yeter ki insan gönlünü açsın, her varlığın, her olayın, 
kendine akan bir nezir olduğunu anlasın.

Ölümün en büyük nezir olduğunu unutmadan yaşasın.
Ölmeden önce kendini Hakk’a adasın ve aslına teslim olsun
İbrâhîm milletinden olanlar, bunlara uyacaktır. 
İbrâhîm milletinden olanlar, insan makamına erecektir. 
İnsan olan, Müslümanlık makamına erecektir.
Müslüman; birinin çektiği acıda, onun yanında olan kişidir. 
Müslüman; birinin sıkıntısında, onun sıkıntısını çözen 

kişidir. 
Müslüman; birinin karamsarlığında, ona ümit veren kişidir.
Müslüman, Allah’ın rahmetini hissettirendir. 
Müslüman, Allah’ın şefkatini hissettirendir.
İşte İbrâhîm milletinde olmak kişiyi İslâm makamına 

eriştirecektir.
İbrâhîm milleti, Kureyş Kabilesidir. 
Kureyş Sûresi İbrâhîm’in ilkeleriyle hareket edenler için 

sunulmuştur.
Kureyş Sûresi:



| 135 |

1-

يلاَفِ قرَُيْشٍ لإِِ
Li îlâfi kureyş

Li îlâ�i : İçin, belli amaçta olmak, rahatlık, ülfet, birleştirmek,
Kureyş : Kureyş, toplamak, araştırmak, toplanmak, yakınlık, 

Hazreti İbrâhîm’in kabilesi, 

Meâli: “Hazreti İbrâhîm’in ilkeleri üzere hareket eden-
ler hakikatleri amaç edinmişlerdir.”

2-

يْفِ تاَء وَالصَّ إيِلاَفهِِمْ رِحْلةََ الشِّ
Îlâfihim rıhleteş şitâi ves sayf

İlâ�i-him : Ülfet, dostluk, eminlik, rahatlık, amacı 
hakikat olan, onlar,

Rıhlete : Seyahat, rahle, yolculuk, göçler, bir yerden 
bir yere gitmek, 

El şitâi ve el say�i : Kış ve yaz, her zaman, 

Meâli: “Onlar yaz ve kış hiç durmadan hakikatler için 
yolculuk ederler.” 

3-

فلَْيعَْبدُُوا رَبَّ هذََا الْبيَْتِ
Fel yabudû rabbe hâzel beyt

Fe li yabudû : Sonra, artık, öyle ki, için, kul, kulluk,
Rabbe : Rab, vücûdlandıran, 
Hâzâ el beyti : Bu, şu, o, ev, hane, mesken, oba, gönül evi, 

Meâli: “Öyle ki onlar gönüllerinde kendilerini vücûdlan-
dırana karşı daima bir kulluk içindedirler.” 



| 136 |

4-

نْ خَوْفٍ ن جُوعٍ وَآمَنهَمُ مِّ الَّذِي أطَْعَمَهمُ مِّ
Ellezî atamehum min cûın ve âmenehum min havf

Ellezi etame hum : Onlara sağlanan, yardım, besleme, 
yararlandı, yetiştirmek, 

Min cûın : Açlık, zayıf, bitkin, istekleri,
Ve âmene hum : İman, güven, eminlik, onlar, 
Min havf : Korkudan, korkularda olan, 

Meâli: “Onlar hakikatleri anlamada zayıflık içinde olan-
lara yardım ederler ve onlar korkular içinde olanlara gü-
ven verirler.” 

Kureyş, İbrâhîm milletinde olan kimselere denilir.
Onlar Tevhîd üzere olan kimselerdir.
Hanif olan kimselerdir.
Hanif olanlar, tüm âlemin tek Han’ı-Hükümdar’ı oldu-

ğuna inanan kimselerdir.
Onlar Tevhîd şuurunda olan kimselerdir.
Haniflik Kur’ân’da çok güzel izah edilmiştir. 
Beyyine Sûresi 5: “Ve mâ umirû illâ li ya’budûllâhe muh-

lisîne lehud dîne hunefâe ve yukîmûs salâte ve yu’tûz zekâte 
ve zâlike dînul kayyimeh.”



| 137 |

Ve mâ umirû : Şey, ne, değil, emr, iş, hüküm, hükme 
uymazlar, 

İlla li yabudû Allah : Ancak, Allah’a kul olmak tan başka,
Muhlisîne : Muhlis, hâlis, samimi, içten, tüm özüyle 

bağlı olan,
Lehu el dine : Ona, din, varoluş yasaları, 
Hunefâe : Hani�lik, Tevhîd üzere, birlik,
Ve yukîmû el salâte : Her an salât üzere olmak, Hakk’a 

bağlılık durumu, bağlılık, 
Ve yutû ez zekâte : Firasetle temizlenmek, kendinde olanı 

paylaşmak, 
Ve zâlike dine : İşte bu, işte onlar, din, varlığın yaratılış 

yasaları, 
El kayyimet : Diri, ayakta tutan, doğru, varlığı diri 

tutan sürüp giden, 

Meâli: “Onlar Allah’a kul olmaktan başka hükme uymaz-
lar. En içten davranışlar içindedirler. Dinin O’na ait oldu-
ğunu bilirler, Tevhîd şuurundadırlar. Her an Hakk’a bağlılık 
şuuru ile hareket ederler. Firâsetle temizlenirler, kendinde 
olanı paylaşırlar. İşte bu onların; varlığın yaratılış yasala-
rını, varlığı diri tutan sürüp gideni bilmelerinden dolayıdır.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, Hanif olanlar dinin Allah’a ait 
olduğunu bilirler, Allah’a kul olarak yaşarlar, Tevhîd üzere-
dirler, her an Allah’a bağlılık içinde olanlardır.

İbrâhîm milletinden olanlar, Kureyş kabilesindendir, Ha-
nif’dirler.

Hanefilik mezhebi denilen de budur.

Tüm Kâmil kimseler İbrâhîm milletindendir. 



| 138 |

HACCIN SIRLARI

“ “ Hac, hace, hoca aynı kökten gelen kelimelerdir.

Hac, “Hû” kelime kökünden gelir.

Hû, “O-Hakk” demektir.

Hac, Hakk’ı arayıştır.

Hac, hocaya gitmektir.

Hac, gitmektir, aramaktır, yönelmektir, buluşmaktır.

Ayasofya’nın asıl adı “Hagia Sophia” kelimesi de bura-
dan gelir.

Sophia, bilge kişilere denilir.

Sufi kelimesi de buradan gelir.

Sufi, saflaşmış, temizlenmiş, derinliğe erişmiş, bilgeliğe 
erişmiş demektir.

Hagia Sophia, bilgelere gitmek, bilgeleri bulmak, bilge-
lerden eğitim görmek demektir.

Hac, İbrâhîm’i bulmaktır.

Hac, İlm-i Tevhîd yoluna intisab etmektir.

Bir Mürşid-i Kâmil’le buluşup “kendini bilmek” yoluna 
intisab etmektir.

Hacca ancak gönlü uygun olanlar ereceklerdir.

Gönlünde samimi bir arayış olanlar, hac yolculuğuna 
başlayacaktır.

Arayıştaki gerçek niyet her zaman çok önemlidir.



| 139 |

Hakikati aramak için gelenler, hakikat yolunda kalırlar ve 
hakikat yolunda makamlar görerek Allah hakikatine ererler. 

Ama dünyalık sıkıntıları ya da kendi çıkarı için gelenler 
belirli bir süre sonra kendi dünyalarına dönerler.

Onun için burada her zaman sorulur; “kendin için mi gel-
din mânâ için mi geldin?”

Hakikati aramak için mi geldin?

Dünyalık derdin için mi geldin?

Ararken mi buldun?

Kaçarken mi buldun?

Hakikat yoluna kendi derdin, çıkarın için mi geldin?

Yoksa kendi varoluşunun hakikatini aramak için mi geldin?

Hakikat yoluna dünyalık derdin için mi geldin?

Yoksa hakikati aramak için mi geldin?

Dünyalık bir boşluğunu doldurmak için mi geldin?

Gönlün hakikati arıyor diye mi geldin?

Mânâ yoluna kendini rahatlatmak için mi geldin?

Yoksa Allah hakikatinin ne olduğunu anlamak için mi 
geldin?

Mânâ yolunda dünyalık sıkıntına merhem mi arıyorsun?

Yoksa yaratılış ile ilgili nice sorulara cevap mı arıyorsun?

Yolu neden aradın?

Yolda neyi aradın?

Kendi sıkıntın için yolu arasan, aklına merhem olur.

Hakikati anlamak için arasan, gönlüne merhem olur.

Her ikisi de güzeldir.

Lakin kendin için aradığında, biraz da olsa merhem bul-
duğunda, geri dönüveriyorsun.



| 140 |

Ama hakikati aramak için geldiğinde, geri dönmüyor-
sun, hakikati yüklendikçe yükleniyorsun.

Makamlarda nice sırlara eriyorsun.

Tuttuğun Mürşid-i Kâmil’in elini bırakmıyorsun.

Mürşid-i Kâmil de seni Hakk’ın eline tutturuyor.

Âyette şöyle bildiriliyor. 

İnsan dünyalık sıkıntısından kaçmak için, Rabbine yönelir.

Sıkıntısı hafiflediğinde, tekrar kendi çıkarsal dünya-
sına döner.

Zümer Sûresi 8: “Ve izâ messel insâne durun deâ rab-
behu munîben ileyhi, summe izâ havvelehu nimeten minhu 
nesiye mâ kâne yed’û ileyhi min kablu.”

Meâli: “İnsan, dünyalık bir meselede, sıkıntıda, rahatla-
mak için Rabbine dua eder, O’na yönelir, sonra sıkıntısı ha-
fiflediğinde, Rabbini unutur, hakikat yolunu terk eder, eski 
haline döner.”

Evet, ne kadar çarpıcı bir âyet.

Hepimiz kendimize soralım.

Hakikat yoluna hangi duyguyla geliyoruz.

Gerçekten hakikati mi arıyoruz?

Yoksa dünyalık sıkıntıların, hevâların boşluğunu doldur-
mak için mi geliyoruz?

Arayışımız samimi mi?

Yoksa kendi eğlencemiz ile dünyalık boşluğu mu doldu-
ruyoruz? 

Âyette bildiriliyor ki dünyalık sıkıntınızda rahatlamak 
için gelirsiniz.

Biraz rahatladığınızda eski haline dönüverirsiniz.

Hepimiz bu âyeti düşünmeliyiz. 



| 141 |

Kâmil insanlar çok güzel söylemişler. 
Ararken mi buldun, kaçarken mi buldun?
Kâmil insan elbette gelenin yüzüne böyle sormaz.
Bu soru sadece sohbet ortamında anlatılır.
Ki gelenler gerçek niyetlerini muhasebe etsinler.
Kendimize sormalıyız, gerçekten gönlümün arayışı sa-

mimi mi? 
Hakikati arama duygusuyla mı hakikat yoluna geldim?
Yoksa dünyalık bir sıkıntıdan kaçarken mi bu yola geldim?
Yolu kendi sıkıntım için mi aradım?
Yoksa yolu, yolda hakikati bulmak için mi aradım?
Âyet diyor ki, çoğunuzun arayışı kendi sıkıntılarınız 

içindir…
Kendinizi rahatlatmak içindir…
Kendi egosal arayışlarınız içindir…
Kendi sıkıntılarınıza merhem olması içindir…
Dünyalık çıkarlarınız içindir…
Hakikat yolu kendi hevâlarımızı tatmin etmek için değildir.
Hakikat yolu gönül yoludur.
İşte hac, hakikat yoluna intisab etmektir.
Bir Mürşid-i Kâmil’e tâbi olmaktır.
Bu yolda Allah’a teslimiyet vardır.
Bu yolda kendimizden kurtulmak vardır.
Bu yolda tüm dünyalık meselelerimizden sıyrılmak vardır. 
Bu yola gönlünde aşk olanlar gelir.
Onların aşkları daha da artar ve davranışlarına yansır. 
Onlar hakikatin yolunu ne olursa olsun asla terk etmezler.
Çünkü onlar aradığı şeyi burada bulmuşlardır.



| 142 |

Onlar hiçbir kardeşini yargılamazlar.

Hiçbir kardeşinin eksiğini, hatasını aramazlar.

Onlar kimseyle alay etmezler.

Çünkü bu halleri onlar, hakikatin aşkıyla terk etmişlerdir.

Hac yoluna tâbi olan her zaman kendine sormalıdır.

Ararken mi buldum!

Kaçarken mi buldum!

Gönlümün ilâhi arayışı içinde mi aradım!

Yoksa dünyalık sıkıntılarım, hevâlarım için mi aradım! 

Hac, nice makamlara kapılar açan bir yolculuktur.

Hac, fenâfillah ve bekâbillah makamlarına erişme yol-
culuğudur. 

Haccın makamları şöyledir. 

1- İSTEK, NİYET, SAMİMİYET

İstek, gönülde Allah hakikatinin arayışının duygusudur.

Gönlüne bu duygu düşen kimse bir arayışa düşer.

İstek, bir şeye karşı meyletme duygusudur.

Niyet, o şeyle buluşma duygusudur.

Arama isteği, buluşma niyetine götürür.

Şöyle düşünelim, bedenimiz açlık sonucu gıdaya ihti-
yaç duyar.

Açlık duygusu istektir.

Yemeğe gitmek ise niyettir ve yemeğe oturulur.

İşte kişinin içine hakikati arama duygusu düşmüşse, bir 
istek düşmüştür.

Bu istek Allah’ı anlama, ona şahit olma duygusudur.

Niyet ise hakikati bulacağı kişiye yönelme duygusudur.



| 143 |

İşte hac, gönlüne istek düşen kişiye açılır.
Ve onun niyeti bir hocayla buluşmaya dönüşür. 
Gönlünde samimi bir istek olanlar mutlaka hakikate eri-

şecektir.
Fakat kendi çıkarı üzere istek içinde olanlar, hakikatten 

mahrum kalacaktır.
Tevbe Sûresi 38: “Yâ eyyuhâllezîne âmenû mâ lekum izâ 

kîle lekumunfirû fî sebîlillâhissâkaltum ilâl ard e radîtum 
bil hayâtid dunyâ minel âhirah fe mâ metâul hayâtid dunyâ 
fîl âhirati illâ kalîl.”

Yâ eyyuha ellezine âmenû : Ey iman edenler, inananlar, 
Mâ lekum : Ne oldu size, siz uymadınız, 
İzâ kîle lekum : Size denildiği zaman, söylendiğinde,
Lekum in�irû : Size, nefer, sefer, arayış, mücadele, 
Fî sebîl Allah : Allah yolunda, Allah’ın hakikatleri için, 
Essakal tum : Tercih, ağır basma, yavaş, durma, siz, 
İlâ el ard : Ancak, yeryüzünde, 
E raditum : Rıza, kabul, isteme, hoşuna gitme, 
Bi el hayât el dunyâ : Dünya hayatına, yaşam, 
Min el âhirati : Sonra, sonunda, ahiretten
Fe ma metâ : Artık, değil, meta, çıkar, mal, fayda, 
El hayâti ed dunyâ : Dünya hayatının, yaşam, 
Fî el âhirati : Sonunda, ahiret, 
İlla kalîlun : Ancak, daha az, az bir şey, 

Meâli: “Ey iman edenler! Size, Allah yolunda hakikatler 
için bir arayış içinde olun denildiğinde, size ne oldu ki so-
nunda yeryüzündeki dünya hayatının isteği sizde daha ağır 
bastı. Fakat sonunda dünya hayatının faydası ancak az bir 
şeyden başka bir şey değildir.” 

Burada da belirtildiği gibi, hakikatin ne olduğunu ara-
mak için, gönülde oluşan istek, samimiyetle birleşmelidir.



| 144 |

Dünya çıkarı içinde olmak, hakikatte kişiye yol adırmaz, 
niyet halisane olmaz.

Kişi her zaman arayışında samimi olmalıdır.

İsteği, niyetiyle örtüşmelidir.

Tâ-Hâ Sûresi 13: “Ve enahtertuke festemi li mâ yûhâ.”

Ve ene ahtertu-ke : Ben, seçmek, aramak, tercih, sen beni aradın, 
Fe istemi : Öyleyse dinle, kulak ver, işit, anla, 
Li mâ yûhâ : Vahyolunan şey, sunulan, işaretler, hız, 

Meâli: “Sen Beni bir arayışla aradın. Öyleyse tüm kâinat-
tan vahyolunan şeyi dinle.” 

Tüm kâmil insanlar samimi bir arayışla yaratılış haki-
katini aramışlardır.

Haccın ana gayesi bir hocaya yâni bir Mürşid-i Kâmil’e 
varıp, yaratılışı anlamaya çalışmaktır.

İşte burada niyeti samimi olanlar, mutlaka hakikate eri-
şecektir. 

Kişi öncelikle gönlünde samimiyeti taşımalıdır.

Kendine samimi olmayan kimse, başkasına samimi olamaz.

Başkasına samimi olmayan kimse, kendine samimi değildir.

Samimiyet nedir bilelim.

Vefâ nedir bilelim.

Sadakat nedir bilelim.

İlâhi aşk nedir hissedelim.

Birbirimize samimi olalım.

Birbirimize sadık olalım.

Hakikati arama yolunda samimi olalım.

Birbirimize vefâlı olalım.

Birbirimize içten davranalım.



| 145 |

Birbirimize huzur verelim.

Samimiyet, gönlünü Allah’a rabıta eden kimselerde te-
celli eder.

Samimiyet; vefâdır, ihlâstır, sadakattir, sarılmaktır, kop-
mamaktır.

Samimiyet; içten davranmaktır, kâlben davranmaktır. 

Samimiyet; Allah aşkıyla sarılmaktır, eş olmaktır, dost 
olmaktır.

Samimiyet; menfaat beklemeden koşmaktır, gönüllere 
şifa olmaktır.

Samimiyet; niyetin hâlisane olmasıdır, niyetin Allah rı-
zası için olmasıdır.

Samimiyet; için dışın bir olmasıdır, ten ile cân gibi ol-
maktır.

Samimiyet; her zaman Allah aşkına dayalı hareket et-
mektir.

Allah’a sadakatin ne olduğunu bilenler, samimiyet ma-
kamına ererler.

Allah’a sadık olan; vefalı olandır, samimi olandır. 

“Ulâikellezîne sadakû-Onlar sadıktırlar, samimidirler.” 
Bakara Sûresi 177

İşte onlar, tüm içtenlikleri ile Allah’a bağlanırlar.

Onlar Muhsin olanlardır.

Onlar ihlâs sahibi olanlardır.

Onlar vefâlı olanlardır. 

Onlar iyi kimselerdir.

“Min hayrin yuveffe-Vefâlı olan kimseler iyi kimseler-
dir.” Bakara Sûresi 272

Onların dostluğu hâlisanedir.



| 146 |

Onlar en içten davranırlar.

Samimiyetleri kâlbendir.

Çünkü onların kâlbi Allah aşkıyla kuşatılmıştır. 

“Ahlasnâ hum bi hâlisatin-Onlar ihlâslıdırlar, hâlistir-
ler.” Sad Sûresi 46

Allah’ın aşkına erişenin kâlbi, kâlbi selimdir, samimidir.

“Kâlbi selim-samimi, dürüst kâlb” Şuâra Sûresi 89

Samimiyet ve sadakat makamına erişmeyenler kendile-
rine samimi olamazlar.

Kendilerine samimi olmayanlar, sadık ve samimi olma-
yan kimseleri bulurlar.

Âyette ne güzel belirtilmiş.

“Ve lâ sadîkın hamîm-Sadakatleri, samimiyetleri yok-
tur.” (Şuâra Sûresi 101)

Samimi olalım.

Vefâlı olalım, sadık olalım, ihlâslı olalım.

İşte hakikat yolunda öncelikle samimiyet gereklidir.

İstek ve niyet her zaman samimiyetle birleşmelidir.

Kişi hakikat yolunda vefâlı olmalıdır.

Vefâlı kimse, samimiyet, sadakat içinde olandır. 

Niyeti samimi olanlar, hac yolculuğuna çıkacaklardır.

Hazreti İbrâhîm gibi samimi bir arayışın içinde olacak-
lardır.

Arayışında vefâlı olacaklardır.

Kur’ân’da Hazreti İbrâhîm için “o vefâlıydı” diye bildirilir.

İbrâhîm’in vefâlı olması ne demektir.

Necm Sûresi 37: “Ve İbrâhîm ellezî veffâ.”



| 147 |

Ve İbrâhîm : İbrâhîm, rahîmiyete bağlı, Öze bağlı, 
Ellezi veffâ : Ki o, kimse, vefâlı, dost, içten, samimi, 

Meâli: “Ve İbrâhîm vefâlı bir kimseydi.” 

İbrâhîm’in putları kırıp, Allah’ı arayışı Kur’ân’da örnek 
gösterilir. 

İbrâhîm hakikate erişip, mü’minlerden oldu.

Hazreti İbrâhîm, Tevhîd’in babası olarak bilinir. 

Hazreti İbrâhîm, tüm inançların ortak atasıdır. 

Yaşadığı topluma, bir olan Allah’ı anlatmaya çalışmış ve 
büyük mücadeleler vermiştir. 

Allah’ın ne olduğunu anlamak için büyük bir tefekkür 
içinde olmuş, yerlere göklere bakarak yaratılışı ve yaratanı 
anlamak istemiştir.

Kur’ân’da, İncil’de, Tevrat’ta en çok bahsi geçen biridir.

İşte hac yolculuğu başlaması için olan ilk adım, istek, ni-
yet, samimiyettir.

Sonra da kişinin kendini muhasebe edip, günahlarının ne 
olduğunu anlayıp bunlardan sıyrılmaya çalışmaktır.

Haccın ikinci adımı ihrama girmektir.

Yâni günahlarını anlamak onlardan soyunmaktır.

2- İHRAMA GİRMEK-GÜNAHLARDAN SOYUNMAK

İhrama girmek, temizlenmenin sembolüdür.

İhram, haram kelimesinden gelir.

İhram, hürmet kelimesi ile de bağlantılıdır.

İnsanın kendi vücûduna benim demesi haramdır.

Haram hem kutsal hem de yasak anlamına gelir.



| 148 |

İnsanın vücûdu Allah’ın kutsalıdır ve kişinin Allah’a ait 
olan o vücûda benim demesi yasaktır.

İnsanın vücûdu Allah’ın kutsal makamıdır.

İnsanın vücûdu aynı zamanda “mescid-i haram” diye 
de bilinir.

“Mescid-i Haram ” Mekke’de Kâbe’nin de içinde 
bulunduğu alana da denilir. 

Buradaki alana sembolik olarak mescid-i haram denilir. 

İnsan vücûduna “mescid-i haram” denilmesini hikmeti, 
Allah’ın kutsal mescidi olduğundan dolayıdır.

İnsan vücûdu Allah’ın sıfatlarının zâtına secde ettiği yerdir.

Allah’ın tüm sıfatları insandan tecelli eder ve tüm sıfat-
lar zâtına aittir, zâtına secde halindedir.

İhram sırrı, varlığından geçmenin sırrıdır.

İhram, kendini kendine mahrum etmek, kendini varlı-
ğından geçirip Hakk’a teslim etmenin sırrıdır.

Hacda dikişsiz beyaz elbiseye de ihram denilir.

Beyaz olmasından maksat, aklın ve gönlün tertemiz ol-
masıdır.

Dikişsiz olmasından maksat, kişinin kendine bir şey nis-
pet etmemesi, kişinin kendine ait işleyişinin olmamasını id-
rak etmesidir.

Kâbe’ye ihramlı girilir denilmesinden maksat; “kişi kendi 
günahlarını bilmeli ve günahlarından geçmek için hac yap-
malıdır” mesajıdır.

Kişi günahlarını terk etmeli ve günahsız olak teslimiyet 
içinde olmalıdır.

İşte haccın niyetten sonra ilk adımı ihramdır.

İhram, haramlardan yâni günahlardan uzak durmaktır.



| 149 |

Aklı ve gönlü kirleten her türlü günahtan uzak durmak 
ihramdır.

Haccın mânâsına kapı açabilmek için aklın ve gönlün ter-
temiz olması gerekir.

Bu temizlik için Kur’ân’da şunlar öğütlenir. 

Dilini tut, 

Kimsenin dedikodusunu yapma, arkasından çekiştirme, 

Kimseyi hor görme, kötüleme, alay etme, hiçbir varlığı 
küçük görme, 

Kimsenin özelini, gizli yönlerini, hatalarını araştırma, 
ayıbını arama,

Kimsenin inancına, ibadetine, kültürüne, cinsiyetine, mil-
letine, rengine, laf etme,

Kendini tanı, çevrene yardımcı ol,

(Hucurât Sûresi) 

Asla kibirlenme,

Asla övünme, büyüklenme, kendi inancını diğerlerin-
den büyük görme, 

Bilgin olmadığı şeyler hakkında asla konuşma,

Anne babana, yakınlarına, çevrene, herkese iyi davran,

İnsanlara suratını asma, böbürlenme,

Hep tevâzu içinde ol, edepli ol, öfkelenme,

Asla kimseyi aldatma, yalan söyleme,

(Lokmân Sûresi)

Asla kul hakkı yeme, asla çalıp çırpma,

Verdiğin sözü yerine getir,

Gösteriş peşinde olma, makam, şan şöhret peşinde olma,

Kan dökme, kimseye asla zulmetme,



| 150 |

Kötülük için yardımlaşma, iyilik üzere yardımlaş,
Sıkıntılar, kederler verme, 
Gereğinden fazla yeme, içme,
Bedenine zararlı olan şeyler içinde olma,
(Mâide Sûresi)
Kul hakkı yeme,
Kendi çıkarın için başkasına zarar verme,
Boş hayaller peşinde koşma,
Kulaktan dolma bilgilerle hareket etme, aslı olmayan 

şeylere itibar etme,
Varlığın dış yüzünde kalma,
İkilikte kalma,
Bıkkınlık, karamsarlık, ümitsizlik içinde olma,
Kendi zannında var ettiğin ilâha sığınma,
(Hicr Sûresi)
Kibirli olma,
Riyakâr olma,
Gösteriş içinde olma,
İkilik çıkarma,
Sakın kötülük yapma,
Hainlik yapma,
(Enfâl Sûresi)
İşte haccı hak edebilmek için bunlara uymamız gerekir.
Eğer kişi bunları yapabilirse hacca varmaya, İbrâhîm’i 

bulmaya erecektir. 
Kişi, ihramın sırrını günahından sıyrılmak olarak dü-

şünmelidir.
Kişi günahın ne olduğunu da iyi bilmelidir.



| 151 |

Günah, cenah kelimesinden gelir.

Cenah, heryeri saran kanat, kol demektir.

Cenah, her yön, kanat, cümle âlem anlamındadır. 

Cenah, her yeri saran Allah demektir.

Her yönün, her yerin sahibi Allah’tır.

Kişi bu şuurla yaşadığında günaha düşmeyecektir.

Her yerde Allah’a nazar edemeyen, Allah hakikatinden 
düşecektir.

Günah denilen kendi benliğine düşmektir.

Allah şuurundan düşmek günaha düşmektir.

Kendi benliğinden Allah’ın zâtına düşmek ise benlik gü-
nahından kurtulmaktır. 

Tohumun toprağa düşmesi gibi, kişi Allah’ın ulviyetine 
düşmelidir.

Günahkâr, gönül toprağı ile buluşmalıdır.

Tohumun toprak ile buluşması gibi…

İnsan günahlarından sıyrılmalı, irfaniyet yolunda filiz 
vermelidir.

Filizden meyveye akmalıdır.

İnsan, günahkârım deyip kendini boğmamalıdır.

Günah işledim diye, karamsar olmamalı, umutsuz ol-
mamalıdır.

Ne kadar günahkâr olursak olalım, Allah’tan ümid kes-
memeliyiz.

Günah, eğer bilirsek, mağfirete açılan bir kapıdır.

Günah, eğer bilirsek, Allah ile kucaklaşmaktır.

Günahsız insan olur mu? Olmaz elbette.

İnsan günah işlemeden yaşayabilir mi? Yaşayamaz elbette.



| 152 |

Allah’ın ulviyetinin yanında ben de varım günah değil 
midir?

Bir kişinin hakkına girmek günah değil midir?

Kibir içinde olmak günah değil midir?

Benlik senlik kavgası günah değil midir?

Günah, varlıkta Hakk’ı görememektir.

Günah, seni kendine döndürür.

Günah, sana pişmanlık duygusunu getirir.

Pişmanlık tövbe ettirir.

Tövbe, seni Tevvab ile buluşturur.

Tevvab sana af kapılarını açar.

Af kapılarının ardında, mağfiret deryası vardır.

Bak bu kapılar, hep günahkâra açılır, “ben günahkârım” 
diyene açılır.

Günah seni sana döndürür, gönlün ile buluşturur, nice 
lütuflar getirir.

Günah, pişmanlık getirir, gözyaşı getirir, o gözyaşı te-
mizlenmeyi getirir.

Günah kirlenmektir, kirlenmeyen hiç yıkanabilir mi?

İşte ihram bu kirlerden yıkanmaktır, tertemiz duygu-
lar giyinmektir.

Günah kişiye ah çektirir.

Ah, “Ahî” kelimesinden gelir. 

Ahî kardeş demektir. 

Günah kişiye, kardeşliği hatırlatır, tüm varlığın birbi-
riyle kardeş olduğunu hatırlatır.

Günah kişiye, kardeşinin hakkını, varlığın hakkını ye-
memeyi hatırlatır.



| 153 |

Günah işlemeseydin, ah çekmezdin.

Ah çekmeseydin, kardeşliği bilemezdin.

Ten boyutunda cân kardeşin var, cân boyutundan ge-
len bir “ah” var.

İşte günah, o ahdan gelen bir sesleniştir.

Günah seni, cân ile buluşturan bir ateştir.

Günah işleyen, halk içinde serkeştir.

O serkeşlikten vazgeçen, cân ile buluşan kardeştir.

Beşer olan şaşar, şaşan kimse günaha düşer.

Yaratılan varlığın içinde, tek günah işleyen insanoğludur.

İşte o insanoğlu da, Allah hakikatini idrak edecek tek 
canlıdır. 

Anla ki günah, seni insan makamına getirecek olan bir 
ateştir. 

Günah dediğin şeyden döndüğün an, kemâlâta giden 
yolla buluşursun.

Günah dediğin, haberdar olmaktır, kendinden, duygula-
rından haberdar olmaktır.

Günah dediğin, kendini sigaya çekmektir, “ben bunu niye 
yaptım ki” diyebilmektir. 

Günah dediğin, gönlünü keşfetmektir, aşk kapısının anah-
tarını bulmaktır.

Günah dediğin, varlığa dönebilmektir, varlık ile kucak-
laşabilmektir. 

Günah, insan olabilmenin yoludur.

Temizlenmenin yoludur, Hakk’a teslim olabilmenin yoludur. 

Günah, varlığından geçebilmenin, Hakk’a teslim olabil-
menin duygusudur.



| 154 |

Günah dediğin, hasta olan aklını, kirli olan gönlünü, göz-
yaşı ile temizlemenin yoludur.

Günah dediğin, düşmektir, Yûsuf gibi bir kuyuya düşmektir. 

O kuyuya düşmeden, o kuyuda yıkanmadan, kendi vü-
cûdunda olan Sultan ile buluşulabilir mi?

Günah dediğin, gülün dikenleridir.

O dikenler batmadan, elin kanamadan, canın yanmadan, 
hiç vücûda dönülebilir mi?

Hiç gül kokusu hissedilebilir mi?

Günah, düşmektir.

Tohumun toprağa düşmesi gibi…

Hiç tohum toprağa düşmeden filiz verebilir mi?

Hiç filiz çıkmadan, ağaç oluşabilir mi?

Günah düşmektir, tövbeye düşmektir, pişmanlığa düş-
mektir.

Hiç düşmeden, yanmadan, pişmeden, şekillenmek ola-
bilir mi?

Yemek bile, ateşe düşmeden, pişmeden, yanmadan lez-
zete dönmez.

Günah dediğin, düşmektir, yanmaktır, pişmektir, gözyaşı 
dökmek, temizlenmektir.

Düştüğün günahın kıymetini bil, eğer bilirsen o günah 
seni insan edecektir.

Günah, hata demektir, hatasız insan olur mu?

Hata yapmadan gerçek bulunur mu?

Hatasını anlayan kimseye açılır yollar.

Hatasını anlayan kimseye gelir lütuflar.

Günah pişmanlığa giden yoldur.



| 155 |

Pişmanlık, içindeki sevginin dalgalanmasıdır, sevginin 
kendini hissettirmesidir.

Pişman olan tövbe kapısına gelir, tövbe eden mağfiret 
bulur.

“Sen günahkârsın” diyenlere alınma, “ben günahkârım” de.

Günah eğilmek demektir, hiç eğilmeden doğrulmak ola-
bilir mi?

Günah kirlenmek demektir, hiç kirlenmeden yıkanmak 
olabilir mi?

Günah işledin, bak için yandı.

Günah işledin, bak vicdan azabı çektin

Günah işledin, bak ne pişmanlıklar yaşadın.

Bak günahın seni nasıl yıkamaya başladı, seni nasıl ken-
dine döndürdü, sana nasıl duygular hissettirdi. 

Günahkârım diye, yakma bitirme kendini.

Umutsuzluğa düşme, toplumdan uzaklaşma, kapatma 
kendini.

İşlediğin günah seni, nice duygularla yıkayacaktır, seni 
nice duygularla tanıştıracaktır.

Gel günahının kıymetini bil.

Günah eğilmektir.

Günah dönmektir.

Günah düşmektir.

Tohum gibi toprağa düşmektir.

Rahmet ile buluşmaktır.

Aff ile buluşmaktır.

Kendin ile barışmaktır.

Gel günahını anla, gel rahmete ulaş.



| 156 |

Günah kul olabilmenin derin duygusudur.

Kendine dönmenin, gönlün ile tanışmanın yoludur.

Günahsız insan olur mu? Elbette olmaz.

Günah, insan olabilmenin derin duygusudur.

Günah, pişmanlık kapısının anahtarıdır.

Günah, rahmet duygusuna olan sesleniştir.

Gel anla günahını, gel pişman ol ve tövbe et.

Gel, Allah sevgisiyle temizlen.

Günah eğilmektir.

Günah düşmektir.

Günah rahmete olan bir sesleniştir.

Gel “ben günahkârım de.”

Bil ki “ben günahkârım” diyenlere açılır kapılar.

Allah’tan ümidini kesme.

Bil ki Allah’tan ümidini kesmekten daha büyük günah 
yoktur.

Allah’ın rahmeti geniştir, senin günahın onun rahmet 
deryasında kaybolur gider.

Denize düşen bir damla kirin kaybolup gittiği gibi. 

Bakara Sûresi 222: “İnnallâhe yuhıbbut tevvâbîne ve yu-
hibbul mutetahhirîn.”

Meâli: “Muhakkak ki yaptıkları hataları anlayıp dönen-
ler, Allah sevgisine ulaşırlar ve kendilerini hakikatlerle te-
mizleyenler bir sevgi içinde olurlar.”

İşte ihram sırrı, tertemiz elbise giyme sırrı, temizlen-
meye günah kirinden kurtulmaya hazırlanma sırrıdır.

Kibir en büyük günahtır.

İhram, kibir günahından kurtulmaya adım atmaktır.



| 157 |

Kibir başkasını küçük görmek, kendini yüce görmek 
hastalığıdır. 

Kibir, her varlıkta “Ekber” olanı göremeyip, senlik ben-
lik kavgasına düşmektir. 

Kibir, kişinin kendini yüce görmekle düştüğü bir gaflettir. 

Kibir, varlık boyutunun birliğinden kopmak, kendini var-
lıktan ayrı görmek, kendini farklı görmek, kendini yüce gör-
mek hastalığıdır. 

Hasetlik, fesatlık, gurur, küçük görme, zalimlik, dedi-
kodu, kıskançlık, riya, inat, bilmişlik, kendini büyük görme, 
gibi tüm duyguların asıl kaynağı ”Kibir”dir.

İşte ihram bu duyguları terk etmeye söz vermenin ilk 
adımıdır.

Hakikati arayan insan mutlaka bulacaktır.

Temizlenen insan, hakk ettiği hakikate mutlaka kavuşacaktır.

Çocuk saflığında bir gönüle ulaşana, ilmin kapıları açı-
lacaktır.

Gönül kirliliğinden geçene, haccın sırları bir bir açılacaktır. 

Anneden doğan çocuk en saflığıyla tertemiz bir gönüle 
sahiptir.

O bebekte hiç ayrımcılık yoktur.

Gurur kibir yoktur.

Yalan nedir bilmez.

Dedikodu hiç bilmez.

İnanç ayrımı, millet ayrımı, renk ayrımı, cinsiyet ay-
rımı yoktur.

Onun gönlü tertemizdir.

En saf haliyle eşyayı anlamak için bakar.

İşte ihram, çocuk saflığına geri dönmenin ilk adımıdır.



| 158 |

3- 7 TAVÂF

Kâbe’nin etrafını 7 kez dönmek tavâf diye adlandırılır.

Tavâf, bir şeyi tanımak, ona ârif olmak için onun etra-
fında dolanmak, dönmek demektir. 

Hakikatte tavâf, insanın kendini tanıma yolculuğudur.

İnsanın kendi içsel dünyasında kendine ârif olması tavâftır. 

İnsan, Allah’ın sıfatlarla donatılmış şehridir.

Bu şehri tanımak makamlar üzeredir. 

Kâbe’nin etrafındaki 7 dönüş semboliktir.

Tavâf sırrı iyi düşünülmelidir.

Kâbe’nin etrafında neden 7 kez döneriz?

Neden 6 değil, neden 8 değil de 7 kez döneriz?

Bu 7 dönmeyi oluşturan Hazreti İbrâhîm, insanlığa na-
sıl bir mesaj sunmuştur?

Bu dönüşlere tavâf denilir.

Tavâf, Arapça “twf-tawâf” kelime kökünden gelir.

Tavâf; dönmek, geçmek, dolaşmak, makam makam iler-
lemek, tanımak için etrafında gezinmek anlamlarına gelir.

Burada dönmeyi beden olarak dönmek değil, bâtıldan 
hakikate dönmek, hakikatin etrafında dönmek anlamında 
düşünmeliyiz.

Bir dönmeyi tamamlayan, ikinci dönüşe geçer.

Dönüş demek ise; dönmek, dönüşmek, hâlden hâle geç-
mek, kendi zannından dönmek anlamında düşünülmelidir. 

İnsan bir şeyi anlayabilmek için, anlamak istediği şeyi 
her yönden incelemeli, etrafında dolaşmalıdır.

İşte tavâf, hakikate erebilmek için bir makamdan diğer 
bir makam ilerleyiş olarak görülmelidir. 



| 159 |

İşte tavâf; bir hakikate erişmek için olan arayışı işaret eder.

İşte tavâf; kendi varlığından geçip Allah’a dönmek de-
mektir.

Hacda ya da umrede Kâbe’nin etrafında 7 kez dönülür.

Hac; özel maksat, yönelmek, haceye gitmek yâni öğret-
mene gitmek, yâni Mürşid-i Kâmil’i bulmak demektir.

Umre ise, bulduğun Mürşid-i Kâmil’i eğitimin için sık sık 
ziyaret etmek demektir.

Hacdan maksat, Mürşid-i Kâmil’i bulmaktır.

7 dönüş, Mürşid-i Kâmil’den 7 makamın eğitimini gör-
mektir.

Nasıl ki Tıp Fakültesine gittiğimizde 6 yıl bir eğitim gö-
rür ve Tıp İlmine vâkıf oluruz.

İşte, Mürşid-i Kâmil’den de 7 makamın eğitimine tâbi 
olarak, Allah hakikatine vâkıf oluruz.

Allah hakikatine vâkıf olabilmek için, O’nun hakikatine 
vâkıf olan bir Mürşid-i Kâmil’e gidilir.

Hac Sûresi 27. âyette; “Yetu ke-sana gelsinler” bu haki-
kat ortaya konulur.

Hac Sûresi 27. âyeti incelediğimizde anlıyoruz ki hac-
dan maksat, Hazreti İbrâhîm’i bulmaktır, yâni devrin Mür-
şid-i Kâmil’ini bulmaktır.

Gönlüne, yaratılışı ve yaratanı anlama isteği düşenler, 
bir arayışa girerler.

Bu arayış kişiyi Mürşid-i Kâmil’e götürür.

İşte bu arayış, bu gidiş, bu buluşma Hace ile buluşmak-
tır, yâni Mürşid-i Kâmil’le buluşmaktır, yâni hacdır.

Umre de, bulduğu hocasını devamlı ziyaret etmektir.

Ziyaretten maksat, İlm-i Tevhîd eğitimi içindir.



| 160 |

Umre ya da hacda 7 kez Kâbe’nin etrafında dönmenin 
hikmetini araştırdığımızda, Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği 
“İlm-i Tevhîd” dersleri karşımıza çıkıyor.

Kâbe’den maksat Allah’ın zâtıdır.

Kâbe’nin etrafını 7 kez dönmek, Allah’ın zâtına olan tes-
limiyete işaret eder.

Kâbe’nin etrafını 7 kez dönmek Hazreti İbrâhîm tarafın-
dan oluşturulmuştur.

Buradaki ana gaye Allah’ın sıfatlarına ârif olma duru-
mudur.

Tevhîd derslerinden olan Tevhîd-i Sıfat derslerindeki 7 
sıfat, 7 dönüşün sırrıdır.

7 sıfat şudur:

“Hayat, İlim, İrâde, Semî, Basar, Kudret, Kelâm.”

Bu sıfatlara “Sıfat-ı Subutiye” denir.

Tüm âlem sıfatlarla donatılmıştır. 

Varlık sıfatlarla şekillenmiştir. 

Tüm sıfatlar Allah’ın zâtına rabıta halindedirler.

Hakk’ın Zâtı bâkidir.

Sıfatları da zâtıyla bâkidir. 

Tüm varlığı tutan ilâhi kudret Allah’ın zâtıdır.

Tüm sıfatlar, Zâtullah ile kâimdir, kendilerine ait vücûd-
ları yoktur.

İnsan Allah’ın sıfatlarının cem boyutudur.

İnsan Allah’ın câmisidir. 

İnsan Allah’ın sıfatlarının tecelli ettiği yerdir.

Sonsuz olan bu âlem de Hakk’ın sıfatlarıyla sarılıdır. 

Bu sıfatlar kalkmış olsa âlem yok olur. 



| 161 |

İşte Kâbê’nin etrafında 7 kez dönmenin hikmeti, bu 7 sı-
fatın hakikatine erişmenin sırrıdır.

7 dönüş semboliktir.
Her bir dönüş, her bir sıfatın karşılığıdır.
Kişi her bir dönüşte Allah’a ait olan 7 sıfatı düşünür, te-

fekkür eder.
Her dönüş, her bir sıfatın sırrına karşılık gelir.
Burada şunu çok iyi düşünmeliyiz.
Kâbe’nin etrafında dönmekle asla sıfatların hakikatine 

eremeyiz.
Burada yapılan sadece sembolik bir dönüştür.
Her sıfatın hakikati, ancak ve ancak ilmi bir tefekkürle 

anlaşılır.
Kişilerin 7 dönüşü, sadece “ben bu 7 dönüşü neden yap-

tım, bunun hikmeti nedir?” diye bir düşünceye kapı açmak 
içindir.

Çünkü insan görsel olarak bir şeyi gördüğünde, “bu ne-
den yapılıyor?” sorusu kendiliğinden gelir.

Şimdi, sembolik olarak her bir dönüşün hikmetini anla-
maya çalışalım.

7 dönüş 7 sıfata işaret eder.
Birinci dönüş, Sıfat-ı Subutiye’den “Hayy” sıfatına karşılıktır.
Hayy sıfatı, “her varlıkta diri olan Allah’tır” hakikatidir.
İnsandaki ve cümle mahlukâttaki dirilik Allah’a aittir.
Kişi hayy sıfatını kendine nispet etmekle gaflete düşer.
Benim hayatım, onun hayatı demekle gaflet içinde ya-

şamaya devam eder.
Hiçbir varlığın kendine mahsus hayatı yoktur.
Tüm bedenlerde hayy olan ve kayyum olan Allah’tır.



| 162 |

Âl-i İmrân Sûresi 2: “El Hayy, El kayyum” diri olan diri-
liğiyle sürüp giden O’dur.

Dört anasır olan, ateş, toprak, su, hava ve bunlardan te-
celli eden, bitkilerdeki, hayvanlardaki, insanlardaki hayat 
sıfatı Allah’a aittir.

İnsanda ve her varlıkta hayy olan, diri olan Allah’tır.

Kişi kendine “diri olan benim, benim hayatım” deme gaf-
letine düşmemeye gayret göstermelidir.

Kişi bir ağaca, bir kuşa, bir insana baksa, bedenlerde 
“hayy sıfatı Allah’a aittir” şuuruyla bakabilmelidir. 

İşte tavâftaki birinci dönüş, kişinin hayy sıfatını anlaması 
ve hayy olan Allah’a teslim olmasının hakikatine işaret eder.

Tavâftaki ikinci dönüş, Sıfat-ı Subutiye’den “İlim” sıfa-
tına karşılıktır.

Âlim olan Allah’tır. (Zuhruf Sûresi 84)

Zuhruf Sûresi 84: “Ve huvel hakîmul alîm.”

Meâli: “İlmiyle heryere hakîm olan O’dur.”

Âlim, ilmin sahibi demektir.

İlmin sahibi Allah’tır.

Varlıktaki ilmin tecellileri olan; “Matematik, Fizik, Kimya, 
Biyoloji” Allah’a ait olan ilmi gösterir. 

Kişinin kendine ait olan ilmi yoktur, kişi bir atomu, bir 
hücreyi bile halk edemez.

İkinci dönüş, Sıfat-ı Subutiye’den “İlim” makamına olan 
teslimiyete işaret eder.

Kişi bu makamda anlar ki, Allah’a ait olan ilmi, ama ken-
dine ama bir başkasına nispet etmekle büyük bir gaflete 
düşmüştür.

İkinci dönüş bu gafletten kurtuluşa işaret eder. 



| 163 |

Tavâftaki üçüncü dönüş, Sıfat-ı Subutiye’den “İrade” sı-
fatına karşılıktır.

İrade Allah’a aittir. (Yâ-Sîn Sûresi 82)
İrade varlığın varoluşundaki ve işleyişindeki ilâhi iste-

ğin adıdır.
Kişinin iradesi olamaz.
İradenin cüzü de külü de Allah’a aittir.
Cüz, parça demektir, kül bütün demektir.
Cüzü hücre olarak tanımlarsak, bütün beden demektir.
İster bir hücrenin ister bir bedenin yaratılışındaki ve iş-

leyişindeki ilâhi istek, Allah’ın iradesidir.
Kişinin iradesi olamaz, çünkü kişi bir zerrenin ya da bir 

varlığın yaratılışında tasarruf sahibi değildir. 
Kişinin, ona verilen beyinle; tercihleri, kararları, bir şeyi 

yapıp yapmama istekleri olur.
İşte Kâbe’nin etrafında üçüncü dönüş, irade makamının 

hakikatine erişmeye işaret eder. 
Tavâftaki dördüncü dönüş, Sıfat-ı Subutiye’den “Semi” 

sıfatına karşılıktır.
Semi, işitmek demektir.
Bize ve tüm varlığa işitmeyi veren Allah’tır. (Duhân Sû-

resi 6)
Duhân Sûresi 6: “İnnehu huves semîul alîm.”
Meâli: “Muhakkak ki O’dur işitmeyi veren, ilmin sahibi.”
Bizdeki ve tüm varlıktaki işitme Allah’a aittir.
Kişi, kendindeki semi sıfatının sahibi değildir.
Kişi işiten ya da işittiren değildir. 
İşte kişi, Kâbe’nin etrafındaki dördüncü dönüşte, semî ma-

kamının hakikatini düşünür ve semî makamına teslim olur.



| 164 |

Tavâftaki beşinci dönüş, Sıfat-ı Subutiye’den “Basar” sı-
fatına karşılıktır.

Basar; görmek, gördürmek, gören, gördüren demektir.
Bize ve tüm varlığa görmeyi veren Allah’tır. (Mülk Sû-

resi 19)
Mülk Sûresi 19: “İnnehu bi kulli şeyin basîr.”
Meâli: “Muhakkak ki bütün her şeydeki görme O’na aittir.”
Bir gözü şekillendiren ve o gözden görmeyi veren Allah’tır.
Her zerrenin kendine göre bir görme yapısı vardır.
Semi ve basar sıfatı, varlığın birbiriyle olan iletişimidir. 
Ve bu iletişimi organize eden Allah’tır.
Kişi, tavâftaki bu beşinci dönüşte, Allah’a ait olan basar 

sıfatını düşünür, hikmetine erişir. 
Tavâftaki altıncı dönüş, Sıfat-ı Subutiye’den “Kudret” sı-

fatına karşılıktır.
Kâdir olan, kudret sahibi olan Allah’tır.
Kudret; bizdeki ve tüm varlıktaki kuvvet Hakk’ındır.
Âl-i İmran Sûresi 29: “Ve Allah alâ kulli şeyin kadîr.” 
Meâli: “Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
Âl-i İmran Sûresi 165: “İnnallâhe alâ kulli şeyin kadîr.” 
Meâli: “Muhakkak ki Allah bütün her şeydeki kudrettir.” 
Mâide Sûresi 120: “Lillâhi mulkus semâvâti vel ardı ve 

mâ fîhin ve huve alâ kulli şeyin kadîr.”

Li Allah mulku : Allah, mülkü, sahip, hükümdar, 
idare eden, 

El semavat ve el ardı : Gökler, ulvî âlem, arz, yeryüzü, yer,
Ve mâ �î-hinne : Şey, değil, ne, içinde, onda, orada, 
Ve huve alâ kull şey kadir : O, bütün her şeydeki kudret,



| 165 |

Meâli: “Göklerde ve yerde ve onlardaki her şeyin sahibi 
Allah’tır ve O bütün her şeydeki kudrettir.” 

İşte Kâbe’nin etrafındaki 6.dönüşte kişi Allah’ın kudret 
sıfatına ârif olmanın eğitimine tâbi olur.

Sembolik olarak yapılan tavafta bu hakikat hatırlatılır. 

Hiçbir kimsenin ya da varlığın kendine ait olan bir kud-
reti yoktur.

Zerredeki kudret de evrende ki kudret de Allah’a aittir.

Kişi bu dönüşte kendini kudretli, güçlü görmenin gaf-
letinden döner ve “kâdir olan, kudret sahibi olan sensin Al-
lah’ım” şuuruna erişir.

Tavâftaki yedinci dönüş, Sıfat-ı Subutiye’den “Kelâm” sı-
fatına karşılıktır.

Cümle varlıktan kelâm eden Allah’tır. (En’âm Sûresi 115)

En’âm Sûresi 115: “Ve temmet kelimetu rabbike sıdkan 
ve adla lâ mubeddile li kelimâtih.”

Meâli: “Rabbinin kelimeleri tastamamdır ve dosdoğrudur 
ve adalet üzeredir ve O’nun kelimelerinde değişme yoktur.”

Varlıktaki kelâm akışı, Allah’ın kendine ait olan sırların 
bildirim boyutudur.

Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji tecellisi, Allah’ın kelâm 
hakikatidir.

İlim, Allah’ın kelâmının akışıdır.

Bilim, o kelâmın okunuşudur.

Allah, kelâmıyla hikmetlerini sunar.

Her varlığın özünde kelâm vardır, o kelâm o varlığa ait 
olan nice hikmetleri sunar.

İşte kelâm sahibi Allah’tır, kişinin kelâmı olmaz, kişi Al-
lah’ın kelâmını anlamakla, o kelâmı sözlere dökmeye çalışır.



| 166 |

Vahiy, Allah’ın kelâmıdır.
Vahiy, haydan gelen kelâmlardır. 
Bir kuşun ötüşü de kelâmdır, bir hücrenin içindeki ha-

kikatlerin sunumu da kelâmdır.
İşte kişi yedinci dönüşte, kelâm makamının hakikatini 

düşünür ve kelâm sahibinin Allah olduğunu anlar.
İşte Kâbe’nin etrafında olan 7 dönüş sembolik dönüştür.
Hakikati ise 7 sıfata işaret eder.
Bu 7 sıfat kısaca şöyledir:
Hayat: Bizdeki ve cümle varlıktaki dirilik Hakk’ındır.
İlim: Bizdeki ve cümle varlığın bedenindeki satır-satır 

yazılı olan ilim, Hakk’ındır.
İrade: Zerredeki ve bütündeki varoluşun isteği Hakk’ındır.
Semi: Bizdeki ve tüm varlıktaki işitmek Hakk’ındır.
Basar: Bizdeki ve tüm varlıktaki görmek Hakk’ındır.
Kudret: Bizdeki ve tüm varlıktaki kuvvet Hakk’ındır.
Kelâm: Bizdeki ve tüm varlıktaki kelam Hakk’ındır.
İşte kişi 7 tafâvın hakikatini düşünmelidir.
7’ler sırrını düşünmelidir. 
Karşısına çıkan 7’ler sunumunu iyi tefekkür etmelidir.
Nedir 7’nin hikmeti...
7’ler sırrı nedir...
Kâbe neden 7 kez tavaf edilir...
Fatiha neden 7 âyettir...
7 makam nedir...
7 sıfat nedir...
7 uyurlar sırrı nedir...
7 mühür sırrı nedir...



| 167 |

Yûsuf Sûresinde geçen...

7’ler sırrı nedir...

7 besili inek sırrı nedir...

7 zayıf inek sırrı nedir...

7 kuru başak sırrı nedir...

7 yeşil başak sırrı nedir...

7 yıl bereket nedir…

7 yıl kıtlık nedir…

Hazreti İbrâhîm’in düzenlediği...

Kâbeyi 7 kez dönmenin sırrı nedir

Safâ ve Merve arası 7 kez gidip gelme sırrı nedir...

Şeytana 7 taş atma sırrı nedir...

7 başlı şamdanın sırrı nedir...

7 lamba nedir...

Zikirdeki 7 nota nedir...

Gökkuşağının 7 renk olmasının sırrı nedir...

Tüm bu 7’ler sırrı...

Allah’ın 7 sıfatının karşılığıdır.

Varlığı oluşturan 7 temel sıfat vardır.

Tüm varlık bu 7 sıfatla sarılıdır.

Bunlar; Hayat- İlim- İrade...

Semi- Basar- Kudret- Kelâm’dır...

Bu sıfatlara “Sıfat-ı Subutiye” denir.

Subutiye demek; sabit olan, değişmeyen, Zâtına sabit de-
mektir. 

Tüm âlem bu 7 sıfatla sarılıdır.

Tüm sıfatlar Allah’ın zâtına bağlıdırlar.



| 168 |

Hakk’ın Zâtı bâki olduğu gibi...
Sıfatları dahi Zâtı ile bâkidir.
Varlıktan bu 7 sıfat yansır.
Varlık bu 7 sıfatla oluşur ve işler.
Kâmil insanlar varlıkta tespit ettikleri...
Bu 7 sıfatı insanlığa sunmuşlardır.
Ve buna göre semboller oluşturmuşlardır.
İşte tüm 7’ler sırrı buradan gelir.
Kâbe’de 7 kez dönme olayını...
Hazreti İbrâhîm düzenlemiştir.
Her bir dönüş Allah’ın bir sıfatına karşılık gelir.
7 dönüş 7 sıfata karşılık gelir.
İlk dönüşte kişi...
“Allah’ım hayy olan sensin hayat senin” diye tefekkür eder.
Kendine nispet ettiği “hayat benim” zannından, gafle-

tinden kurtulur...
İkinci dönüşte...
İlim sahibi sensin, Âlim olan sensin diye döner...
Kendine nispet ettiği “ilmim var” zannından, gafletin-

den, şirkinden kurtulur.
Bu böyle 7 kez devam eder.
Kişi, her dönüşte Allah’a ait olan sıfata teslim olur.
Bu 7 dönüşte...
Allah’a ait olan her bir sıfatı... 
Kendine nispet etme şirkinden kurtulur. 
Ve Allah’a ait olan...
Her bir sıfata varlıkta şahit olur.
Kabe’yi 7 kez tavaf etmek…



| 169 |

Her dönüşte bir kapı açmaktır...

Allah’ın 7 sıfatına şahit olmaktır…

O 7 sıfata teslim olmaktır.

Bedensel değildir dönüşler...

Her bir dönüş kâlbidir.

İdrâkidir, şuhûdidir… 

Varlıktaki sıfatlara şahit olmaktır. 

Her dönüşte bir kapı açmaktır.

Bir sıfatın hikmetine ermektir. 

İlk 2 dönüş...

Hayat, ilim sırrına vâkıf olmaktır.

3’üncü dönüş “İrâde” sırrına ermektir.

İnsan bu dönüşte “İrâde” hakikatine kapı açar.

İrâdenin Allah’a ait olduğunu anlar.

İrâde, varlığın yaratılışındaki istektir, amaçtır, muraddır.

Zerreden küreye her varlığın...

Yaratılışındaki istek Allah’ın iradesidir.

İnsan zerre bir atomu yaratamaz.

Bir hücreyi yaratamaz.

İşte yaratmadaki istek Allah’ın iradesidir.

Her bir varlık O’nun irâdesiyle halk olmuştur. 

Zerreyi de bütünü de halk eden Allah’tır.

Cüzi irâde, külli irâde iyi anlaşılmalıdır.

Cüzi irâde de...

Külli irâde de Allah’a aittir.

Cüz; parça, bölüm, kısım demektir.

Cüz, bütünü oluşturan parçalara denilir. 



| 170 |

Kül; bütün, tamamı demektir.

Külü de cüzü de halk eden Allah’tır.

İnsanın bir hücresi cüz ise...

Bedenin bütünü küldür.

Bir varlık cüz ise...

Bütün âlem küldür.

İşte bir hücrenin yaratılışındaki irâde de...

Bedenin yaratılışındaki irâde de Allah’a aittir.

İnsan kendine irade nispet edemez.

Çünkü insan halk edici değildir.

Allah’ın küllü iradesi var...

Benim cüzi iradem var sözü doğru değildir.

Çünkü insan zerre bir şey halk edemez.

Halk edişte irade sahibi olamaz.

İnsanın tercihleri, kararları olur...

Bir şeyi yapıp yapmama duygu ve düşünceleri olur. 

İnsanın beynine ikili tercihler konulmuştur.

Bir eylemi yapar ya da yapmaz.

Bir sözü söyler ya da söylemez…

Bir yere gider ya da gitmez…

Birine zarar verir ya da vazgeçer…

Öfkesini kusar ya da yutar...

Allah insana, tercih etme, vazgeçme, bir şeyi yapıp yap-
mama hakları vermiştir.

İşte insan neyi tercih ettiğine dikkat etmelidir.

İnsan her zaman hayrı-iyiliği tercih etmelidir.

Zerre kadar hayır yapan karşılığını alır. (Zilzâl Sûresi 7)



| 171 |

Zerre kadar şer yapan karşılığını alır. (Zilzâl Sûresi 8)

İşte Kâbe’nin etrafındaki 3’üncü dönüş...

İrâde hakikatine kapı açmaktır.

“Allah’ım irâde seninmiş.”

“Benim irâdem var sanırdım affet beni” demektir.

Kişi 4’üncü 5’inci dönüşte...

Semî, Basar hakikatine kapı açar...

Kâbe’nin 4’üncü dönüşü “Semî”

5’inci dönüşü “Basar” sıfatı içindir.

“Allah’ım semî sensin, basar sensin!”

“Sen işittirensin, sen gördürensin.”

Görmenin ve işitmenin ne olduğu iyi bilinmelidir.

İnsan “ben görürüm, ben işitirim” der.

Oysa ondan gören, ondan işiteni bilmelidir.

Göz görmenin, kulak işitmenin boyutudur. 

Semî, sesin sırrıdır.

Basar, ışığın sırrıdır.

Ses, zikrin sırrıdır.

Işık, nûrun sırrıdır.

İnsan, ışık olmadan göremez.

Ses olmadan duyamaz.

Her varlıktan zikreden-seslenen Allah’tır.

Her varlıktan gören-nûrunu yansıtan Allah’tır.

Her varlık kendi fıtratına göre işitir, görür.

Allah her varlıktan semî ve basar sıfatını tecelli ettirir.

Gözümüzden gördüren Allah’tır.

Kulağımızdan işittiren Allah’tır.



| 172 |

Kâbe’nin etrafındaki 4 ve 5’inci dönüşte bu hatırlanır.

“Ben görürüm, ben işitirim” nispeti terk edilir. 

Çevremizdeki her varlıkta...

Görme ve işitme tecellisi vardır.

İnsanın çevresindeki her varlık...

İnsanı görür ve işitir.

Her varlık birbirini kaydeder.

Ve bir sonrasına aktarır.

İşte işitme ve görme Allah’a aittir.

Gözlerden gören, kulaklardan işiten O’dur.

O zâtıyla sıfatlarını görür.

Zâtıyla sıfatlarını işitir.

İşte Kâbe’nin 4 ve 5’inci dönüşünde.

Kişi bu hakikatleri hatırlar.

Nisâ Sûresi 134: “Ve kânallâhu semîan basîrâ.”

Meâli: “Allah işittirendir, gördürendir.”

6 ve 7’inci dönüş...

Kudret ve Kelam sıfatı içindir.

Kâbe’deki 7 dönüş sırrı...

“Sıfat-ı Subutiye” hakikatine teslimiyettir.

“Hayat- İlim- İrade- Semi- Basar- Kudret- Kelâm”

Allah’ın zâtına bağlı sıfatlardır.

Kâbe’nin etrafındaki 5 ve 6. dönüş...

Kudret ve Kelam sıfatı içindir.

Kudret sıfatı, her bir varlıktaki güce karşılık gelir.

Her varlıkta kuvvet-kudret sahibi Allah’tır.

Âl-i İmran Sûresi 29: “Allah alâ kulli şeyin kadîr.” 



| 173 |

Meâli: “Allah bütün her şeydeki kudrettir.”

Kâbe’deki bu dönüşte kişi...

Allah’ın kudretine teslim olur.

Kişi artık bundan sonra nereye bakarsa baksın...

Her varlıkta Allah’ın kudreti karşısında secde eder.

Hiçbir varlığın kendine ait gücü-kuvveti yoktur.

Varlıktaki güç-kuvvet sahibi Allah’tır.

6.tavafta kişi bu hakikate teslim olur.

Ve artık bu nazarla her varlığa bakar.

Allah’ın kudretine olan teslimiyet...

Varlığa saygı ile davranmanın kapısını açar.

Varlığa bağımsız olarak bakılmaz.

Sahibi Allah’tır diye nazar edilir.

Kâbe’nin 7. dönüş sırrı “Kelâm sıfatı” içindir.

Kişi bu dönüşte bu hakikat için tavaf eder.

Kelâmullah, Allah’ın kelâmı demektir.

Allah her zerreden kendi hakikatini seslenir.

Kelâm her varlıktan Allah’ın seslenişidir.

Bu sesleniş “Vahy” sırrıdır.

Her varlıktan akan kelâm, kelâm sıfatıdır.

Her varlık kendine ait hakikati seslenir.

Göz, göze ait olan kelâmı sunar.

Kulak kulağa ait kelamı sunar.

Her bir hücreden Allah kelâmını sunar.

Bu kelâm O’nun seslenişidir.

Bu sesleniş Allah’ın kelâmıdır.

Allah’ın kelâmı tüm sıfatların birliğinden gelir.



| 174 |

İnsan Allah’ın kitâbıdır.

Allah o kitâbtan her an kelâm eder.

Kehf Sûresi 27: “Min kitâbi rabbi ke.”

Meâli: “Sen Rabbinin kitâbısın.” 

Kehf Sûresi 27: “Vetlu mâ ûhıye ileyke.”

Meâli: “Sana her an oradan seslenmekteyiz.” 

Kehf Sûresi 27: “Li kelimâtihî ve len tecide.”

Meâli: “O’nun kelâmında bir değişme olmaz.”

İşte Kâbe’nin 7 dönüş sırrı.

7 sıfata karşılık gelir.

Kişi bu tavafta Allah’ın sıfatlarının eğitimine tâbi olur.

Ve bu sıfatlara teslim olur.

Allah’tan gayrı “mevsûf” olmadığına şahit olur. 

Tüm sıfatların O’na bağlı olduğunu görür.

Ve böylelikle Allah’ın zatına teslim olur.

Kendine ait vücûdu olmadığına şahit olur.

Allah’ın ulviyetinde “fenâfillah” hakikatine teslim olur.

“Allah’ım! Senden gayrı bir yok” teslimiyetinde olur.

İşte Kâbe’nin etrafında yapılan 7 tavâf, 7 makama, 7 sı-
fata karşılık gelir.

Sâfa ve Merve hakikati ise şöyledir.

4- SAFÂ VE MERVE 

Hacılar, Kâbe’nin yanında olan Safâ ve Merve tepesine 
7 kez gidip gelirler.

Bu 7 gelip gidiş sırrıda Tevhîd de 7 makama işaret eder.

Bakara Sûresi 158: “İnnes safâ vel mervete min şeâirillâh.”



| 175 |

Meâli 1: “Muhakak ki safâ ve merve Allah’a götüren işa-
retlerdir.”

Meâli 2: “Muhakkak ki Allah’ın işaretlerine ulaşan kimse 
saflık ve cömertlik içindedir.”

İnne el safâ : Muhakkak, sa�lık, berraklık, temiz olma, 
ihtiyaç, 

Ve el mervete : Taş, kuvars, güzel koku, sahra, cömertlik, 
huzura erişmek, 

Hazreti Hacer oğlu İsmâîl için, Safâ ve Merve tepelerine 
koşarak su aramıştır denilir.

Ama Hacer bu gidip gelişte su bulamamıştır.

Su, İsmâîl’in tepindiği yerden çıkmıştır.

Peki, Hacer, boşuna mı 7 kez gidip gelmiştir?

Safâ ve Merve arasındaki bu geliş gidişe “Sa’y” denilir.

Sa’y’a, Safâ tepesinden başlanır, 4 kez Merve tepesine 
gidiş ve 3 kez de Safâ tepesine dönüş olarak 7 defa gidiş ve 
geliş yapılır. 

Bu 4 gidiş fenâ makamlarına işaret eder.

3 geliş bekâ mertebelerine işaret eder.

Sa’y, hızlı yürümek ve koşmak anlamına gelir.

Kâbe’nin doğu tarafında yer alan Safâ ve Merve tepeleri 
arasında yapılan gidiş ve geliş 7’ye tamamlanır. 

Sa’y, ihrama girmeden yapılmaz.

Safâ ve Merve arasını gidip gelmek için, hem abdestli 
hem ihramlı olmak gerekir.

Hikâyeye göre, Hacer İsmâîl’i kabenin yanına bırakır, 
oğlu için su arar.

Kervanlar geliyorsa diye onlardan su istemek için, Safâ 
ve Merve tepelerine koşar.



| 176 |

Ama su bulamaz.

Hacer boşunamı gidip gelmiştir.

Su, İsmâîl’in tepindiği yerden çıkar.

İsmâîl ayağını yere vurur, oradan su çıkar.

Burada yatan sırlar nedir.

Sudan maksat ilimdir.

İsmâîl’den maksat Hakk yolunda talebedir.

Hakk yolunda hakikate erişmek için ilim gerekir.

İlimle tefekkür gerekir.

Hacer, öğretmendir.

7 kez gidip gelmesi, 7 makama işaret eder.

Talebe öğretmeni sayesinde, 7 makamda ilimle Allah’a 
şahit olur.

Talebe bir tefekkür içinde, samimi bir gayret içinde, ken-
dinde ve varlıkta Allah’a şahit olur.

İnsanın bedeni Allah’ın kutsal evidir.

Talebe Allah’ı öncelikle kendi vücûd kâbesinde bulmalıdır.

İnsan kendi vücûduna benim diyemez, bu kişiye haramdır. 

Safâ; saflaşmak, temizlenmek, arınmak, varlığından geç-
mek demektir.

Merve; cömertlik, huzura erişmek demektir.

Kendi varlığından geçen, yâni tertemiz bir gönülle Al-
lah’a teslimiyet içinde olana, Allah cömertlik yapar, nice sır-
larını o kuluna bahşeder. 

Hacer, oğlu İsmâîl’e 7 makam üzere hakikatleri sundu.

İsmâîl ilmi takip ederek, Allah’ın işaretlerine ulaştı.

İsmâîl’in tepindiği yerden suyun çıkması, öğrencinin 
gayretine işarettir. 



| 177 |

Talebe tefekür ederek, hakikatlere erişir.

İşte İsmâîl’in tepindiği yerden su çıkması buna işaret eder.

Onun için Safâ ve Merve arasına adım adım gidilir.

Adımdan maksat “kadem”dir.

Kadem; ayak, yürümek, makam makam ilerlemek demektir.

İşte Safâ ve Merve, Fenâ ve Bekâ makamlarıdır.

Fenâ ve Bekâ makamları 7 dersten oluşur.

İnsan fenâ makamlarında; saflaşır, temizlenir, arınır, var-
lığından geçerek Allah’a teslimiyet içinde olur.

İşte bu 4 kez Safâ tepesine gidişin sırrıdır.

Bekâ makamlarında ise Allah’ın cömertliğine kavuşur.

Rûhun, nûrun, Hû’nun ulvîyetine erişir.

İşte bu 3 kez Merve tepesine dönüşün sırrıdır.

5- ARAFAT

Arafat kelime olarak ârif kelimesi ile bağlantılıdır.

Ârif; bilen, anlayan, tanıyan, şahit olan, güzel kokuya eri-
şen anlamlarına gelir. 

Allah’a ârif olmak, kendini bilmekten geçer. 

Hacda Arafat vakfesi yapılmadan hac ibadeti tamam-
lanmaz. 

Arafat’ta vakfe zamanı, arefe günü (9 Zilhicce) güneşin 
zevalinden sonra başlar, ertesi gün şafak vaktine kadar de-
vam eder.

Vakfeye durmak, hacca vâkıf olmaya işaret eder.

Bir konuya vâkıf olmak, o konuyu bilmek, anlamak, de-
ğerine ulaşmak demektir.



| 178 |

Arafatta bir gece kalmak, hac konusuna vakıf olup olun-
madığının muhasebesini yapmak içindir.

Hazreti Muhammed’in şu sözü iyi idrak edilmelidir. 

“Hac Arafat’tır” (İbn Mâce, “Menâsik”, 57; Ebû Dâvûd, 
“Menâsik”, 68; Tirmizî, “Tefsîr”, 3) sözü iyi anlaşılmalıdır.

Hazreti Muhammed, “hac sırrı âriflik makamına ermek-
tir” demek istemiştir.

İşte haccın hakikati âriflik makamına ermektir.

Kendini bilme makamına ererek, Allah’a ârif olmaktır.

Âriflik-Arafat nedir?

İnsanın kendine ârif olması ne demektir?

Mârifet makamı nedir?

Hazreti Muhammed’in; “Men arefe nefsehû fekad arefe 
Rabbehû-kendine ârif olan kimse Rabbine ârif olur” sözü iyi 
anlaşılmalıdır.

Nefsini bilen kendini bilir denmesinin hikmeti, kişinin 
vücûduna ârif olmasına işaret edilir. 

Yâni vücûdunun yaratılışına ve yaratıcısına ârif olmaktır.

Nefsini bilen kendini bilir, kendini bilen, kendi vücûdu-
nun sahibi olan Rabb’i bilir, Rabb’ini bilen cümle varlığı tu-
tanı bilir ve böylece mârifet sahibi olur.

Mârifet; ârif olmak, ârifliğe erişmek demektir.

Varlıktaki varoluşa ait olan nitelikleri anlamak, idrak et-
mek mârifet makamıdır.

Yâni, varlığın hakikatine ulaşmak, varlıktaki işleyişi, 
varlıktaki nitelikleri, varlığı tutan ûlvî gücü anlamak, mâ-
rifet makamıdır.

İşte ârafat, varlığın hakikatine ârif olma makamıdır.



| 179 |

Ârif odur ki kendi bedeninde Allah’ın tecellilerine şa-
hit olmuştur.

Kendi bedeninin sahibine teslim olmuştur.

Ârif, zikir sırrına, varlıktaki işleyiş sırrına, varlıktaki 
sıfatların sırrına, varlığı tutan Zât sırrına şâhit olmuştur. 

Ârif anlamıştır ki; varlıktan her an işleyen, varlıktan her 
an sıfatlarıyla tecelli eden, her varlığı zâtı ile tutan Allah’tır.

Ârif kimse; kendindeki fiili varlıktaki fiile mirât edinir. 

Sıfatları sıfata, zâtı zâta mirât edinir. 

Nazar ettiği cümle varlıkta, varlığın sahibine teslim olur.

İbrâhîm makamı olan “Ârafat” sırrı, âriflik makamıdır, 
mârifet makamıdır. 

İşte hacda makam makam Allah’a şahit olarak ârifliğe 
erişilir.

Ârafat dağından maksat, âriflik makamıdır.

Âriflik kendini bilmektir.

Yukarıda belittiğimiz gibi, hacca gitmekten maksat ho-
caya-Mürşid-i Kâmil’e gitmektir.

Hocaya gitmekten maksat kendine ârif olmanın yâni 
kendi asliyetini bilmenin sırrına ermektir.

Biz neyiz, nasıl var olduk?

Nereden geldik, nereye gitmekteyiz?

Tüm Kâmil insanlar neden hep “Kendini bil” öğüdünü 
vermişlerdir?

Kendini bilme yolu nasıl bir yoldur?

Kendini bilme eğitimi nasıl bir eğitimdir?

İşte hacdan maksat bu eğitimdir.

Hazreti İbrâhîm’in yaptığı Kâbe, kendini bilme okuludur.



| 180 |

Hazreti İdris’in öğretisi de buradan gelir.

Tüm kendini bilme okulları Kâbe’den sonra mı yapılmıştır?

Kişinin vücûdu tüm ilâhî sırları barındıran bir deryadır.

Kişinin vücûdu aradığı tüm sorularının cevabının ol-
duğu yerdir. 

Hazreti Muhammed’e biri gelip soruyor:

“Ya-Ey Muhammed! Allah nedir, ben onu nasıl bilirim.”

Hazreti Muhammed de diyor ki: “Men arafe nefsehu- 
kendini bil.”

Evet, her şey kendini bilmekle başlıyor.

Ben kimim, nasıl var oldum, nereden geldim, nereye gi-
diyorum gibi soruların cevabını arayan kişi, sonunda ken-
dine döner ve kendini tanımak için bir yola girer.

Hazreti İdris döneminde başladığı sanılan” kendini bil” 
öğretisi yüzyıllara nasıl yayıldı.

Hazreti İdris, aynı zamanda “Hermes” diye de bilinir.

Hazreti İdris’in yâni Hermes’in öğretisi “Kendini bil” öğ-
retisidir.

Bu öğreti, Antik Mısır’da Theb ve Memphis mâbedlerinde 
“Kendini bil” diye yazılmıştır.

O dönemlerde görüyoruz ki birçok mâbedin girişinde 
“Kendini bil” yazısı vardır.

İşte bu öğreti Ârafat-âriflik dağının sırrıdır.

Ârafat tepesine çıkmak semboliktir.

Bunun aslı âriflik makamına erişmektir. 

Tüm kâmil insanların insanlığa öğretisi “kendini bil, ârif 
ol” öğretisidir.

Bu öğreti, bir samimiyet içinde kendini bilmek isteyen 
kimselere özel olarak sunulur.



| 181 |

İşte hac yolculuğundan maksat budur. 

Kendini bil öğretisi samimi bir arayışta olanlara sunulur.

Ve hakikat yolunda talebe seyr-i sülûk ederek Allah ha-
kikatine erişir. 

“Kendini bil” öğretisi kadim bir öğretidir.

Bunun için eski çağlarda okullar yapılmıştır.

İşte Kâbe, kuvvetle muhtemel bu okulların ilkidir.

Eski Mısır’da M.Ö. 1400 yıllarında yapılan, Luksor mâbe-
dinin duvarında“Beden Tanrının evidir” diye bir yazı ol-
duğu bildirilir.

M.Ö. 800 lü yıllarda yapıldığı sanılan, Delphi mâbedi 
diye bilinen, Apollon mâbedinin giriş kapısının üzerinde”-
Kendini bil” yazılıdır. 

Eski Yunanca «Gnothı Seauton», Latincesi “Nosce Te Ip-
sum” olan ifadenin anlamı “Kendini Bil” demektir.

Tüm resûl ve nebîler, insanlığa kendini bilmeyi tavsiye 
etmişlerdir.

M.Ö. 6, 5. ve 4. yüzyıllarda yaşayan, Thales, Sokrates, 
Platon, Aristo, gibi kâmil insanlar hep kendini bilmeyi iş-
lemişlerdir.

Yâni o dönem ve öncesinde öğretilen en önemli öğreti 
“Kendini bil” öğretisiydi.

Çünkü kendini bilen, Tanrı nedir sorusunun cevabına 
da ulaşacaktır.

Yine M.Ö. Brahmanizm, Zerdüştlük, Hinduizm, Budizm 
gibi inançlarda görülen öğreti “Bireyin kendi özünü bilmesi” 
yâni “Kendini bil” öğretisi idi.

Hazreti İdris, devrin müderrisi-öğretmeni idi.



| 182 |

İdris, ders, medrese, medâris, müderris, tedris, tedrisat, 
aynı kökten gelen kelimelerdir. 

İdris; ders veren, ders alan, terzi, ölçüp biçen, incele-
yen, demektir.

Ders; öğrenmek için alınan eğitimdir. 

Medrese; ders verilen yere denilir. 

Medâris; Medreseler, okullar, ders verilen ayrı ayrı yer-
ler demektir.

Müderris; ders veren, öğretmen, profesör demektir.

Tedris; ders vermek, öğretmek, okutmak, öğretim de-
mektir.

Tedrisât; ders vermeler, ardı ardınca öğretimler demektir.

Yunancada “Hermes” kelimesi, Eski Mısır dilinde “HRM” 
diye yazılmaktaydı. Hrm, Hirâm, Hirâ aynı kelimedir. 

Hira; arayan, hakikate yönelen, meraka düşen demektir.

Hiram; nûrlanmış, aydınlanmış, bilgeliğe ulaşmış, anla-
mına gelir.

Hiram-Hirâ; yâni Hazreti Muhammed’in Hirâ’ya çekil-
mesi, yâni nûrlanması, nûra ulaşması yâni aydınlığa ulaş-
ması da aynı anlamlar taşır. 

Hirâ dağının diğer adı nûr dağıdır. 

İşte Hazreti İdris’den beri gelen “Hermetik öğreti” ken-
dini bilme öğretisidir.

Yâni İlm-i Tevhîd öğretisidir.

Kişi bu öğretide, kendinin ve tüm âlemin sırlarını öğren-
mek için kendi enfûsî âlemine seyr-i sülûk eder.

Hazreti İdris’in soyundan gelen, Hazreti İbrâhîm ve Haz-
reti İsmâîl, tarafından yapılan Kâbe’nin duvarında”Kendini 
bil” yazısı var mıydı?



| 183 |

Tanrı nedir, varoluş nedir, var eden kimdir, ben kimim 
sorularının cevaplarını arayanlar Kâbe’ye Hazreti İbrâhîm’e 
geliyorlardı.

Hazreti İbrâhîm, Kâbe’yi “Kendini bilme” okulu olarak 
kurmuştu.

Hazreti İdris’den beri gelen öğretileri bir okul bünye-
sinde, kendini bilmek isteyenlere bir düzen içinde sunmak 
için, Kâbe yapılmıştı. 

Burası daha önceden yapılan bir okulun, temellerinin 
üzerine tekrar dikilmiş de olabilir. 

Kâbe’nin duvarında “Kendini bil” yazısı kuvvetle muh-
temel vardı.

Çünkü Kâbe’ye gitmekteki maksat, İbrâhîm’den alınan 
eğitimle kendine ârif olmaktı.

Kur’ân’da geçen “Millete İbrâhîm” âyeti bunu işaret eder.

Millete İbrâhîm, İbrâhîm’in oluşturduğu düzen anla-
mına gelir. 

Hazreti İbrâhîm’in, Kâbe’yi, kendini bilme okulu olarak 
yaptırdığı ve ona gelenlerin de onun oluşturduğu düzene 
göre derslere tâbî tutulduğu muhakkaktır. 

O gün Kâbe’ye gidenler, Hazreti İbrâhîm’i devrin Mürşid-i 
Kâmil-i bilip, ondan hakikat bilgilerini almaya gidiyorlardı.

Peki, bugün hacca gitmedeki maksadımız nedir acaba?
Evet, Kâbe’nin; devrin kendini bilme okulu olduğuna ve 

Hazreti İbrâhîm’in de devrin öğretmeni olduğuna, Hac Sû-
resi 27. âyet en güzel cevabı veriyor.

Kâbe’ye yâni Hazreti İbrâhîm’e gelenler, varoluş haki-
katlerini anlamak için geliyorlardı.

O günün müderrisi yâni öğretmeni, yâni Mürşid-i Kâ-
mil’i Hazreti İbrâhîm’di.



| 184 |

Hac Sûresi 27: “Yetû-ke- sana gelsinler” âyeti bunu işa-
ret ediyor. 

Hac Sûresi:

26- İbrâhîm’e, Bizi kendi vücûd evinde bulacağını belirt-
tik. Bana hiçbir şeyi ortak koşma, hakikatlerin arayışında 
olanlar için, tüm varlığı tutanı ve tüm varlıktaki nitelikleri 
ve tüm varlığıyla teslim olmayı anlamak isteyenler için, gö-
nül evimi temiz tut, diye bildirdik. 

27- Allah’ı tanımak için arayışta olan insanlara ilan et. 
Toplumda ileri gelenler ya da bir zayıflık içinde olanların 
hepsi, bir tasa içinde inceden inceye araştıranların hepsi 
sana gelsinler.

28- Onlara fayda getirecek olan hakikatleri bilsinler ve 
Allah’ın tüm varlıktaki işaretlerini anlasınlar. Onlara veri-
len nimetlerin yüceliğini belli güzellikler içinde tanısınlar. 
Mahlûkatı tanımada akılsızlık etmesinler. Böylece o haki-
katlerden faydalansınlar ve ilimden yoksun kişileri de fay-
dalandırsınlar. 

29- Sonra da cehaletin kirliliğinden geçerek temizlen-
meyi tamamlasınlar ve onlar hakikatlere uyacaklarına dair 
verdikleri sözlerini tutsunlar ve Allah’ın evi olan gönül ev-
lerini tertemiz tutmak için gayret göstersinler. 

Zâriyât Sûresi:

20- Hakikatleri kesin olarak anlamak isteyenler için yer-
yüzünde deliller vardır. 

21- Kendi iç âleminizde deliller vardır. Hâlâ bakıp ta gör-
mez misiniz? 

Kur’ân’ı incelediğimizde görüyoruz ki “Oku” âyeti, kişi-
nin kendini okuması, kendini bilme hakikatine işaret ediyor.

Kişinin bedeni, tüm ilâhî sırları barındıran canlı bir kitaptır.



| 185 |

Her varlık, ilâhî sırları barındıran canlı bir kitaptır.

Kişi, kâinatın sırlarına ulaşmak istiyorsa, kendi vücû-
dunu iyi okumalıdır.

Kendini anlamak isteyen kişi; kesinlikle dünyaya esir ol-
maktan kurtulmalı ve inanç adına öğrendiği tüm bildikle-
rini bırakmalıdır. 

Kendini anlamak isteyen kişi; dedikodu, fitne, fesat, gurur, 
kibir, aldatma, kavga, öfke, hiddet, nefret, kin gibi kendine 
ve çevresine zarar veren tüm bu duygulardan kurtulmalıdır.

Kendini bilmek için, Hazreti Âdem’den beri gelen, Haz-
reti İdris’le öğreti halinde düzenlenen, Hazreti İbrâhîm’le 
okul düzeniyle şekillenen, Hazreti Muhammed’le tekâmülü 
tamamlanan “Kendini bil” öğretisi kişinin kendindeki ve 
varlıktaki “Vahy” deryasına sülûk etmesiyle vücûd bulur. 

Allah bize şah damarımızdan yakınsa, O bizdedir.

Bizim de O’nu bilememiz için, kendimizi bilmemiz ge-
rekmektedir.

Kişi bilmelidir ki, kendi enfûsî boyutu tüm soruların ce-
vaplarının olduğu yerdir.

Resûl, Nebî dediğimiz gönül erleri, kendilerinin ve varlı-
ğın enfûsî sistemi olan mânâ âleminden vahiyle beslendiler. 

Kendini bil öğretisi; kişinin aradığı hakikatlerin ken-
dinde olduğunun bildirilmesidir. 

Yunus Emre:

“İlim ilim bilmektir

İlim kendin bilmektir

Sen kendini bilmezsen

Ya nice okumaktır.”



| 186 |

Hace-Hoca Bektaşi Veli:

“Dervişlik hırkada taçta değildir,

Hararet nardadır, saçta değil,

Her ne arar isen kendinde ara,

Kudüs’te, Mekke’de hacda değildir.” 

Kur’ân “Oku” ile başlar.

Yâni “Kendini oku.” 

Yâni “Kendini bil.”

“Vücûd Hakk’ın evidir, edep eyle hâlini

Gönlün ise Kâbe’dir, temiz eyle gönlünü.”

Kamil insanlar hep bildirmişler.

Kendini bilen Rabbini yâni kendi vücûdunun sahibini 
bilecektir.

Tüm varlığın sahibini bilecektir. 

Allah hakikatini anlamanın yolu, kişinin kendini bilme-
sinden geçmektedir.

Kur’ân’ın öğüdü cân kulağıyla duyulmalıdır.

Kur’ân’ın ilk âyeti olan “Oku-Kendini bil” âyetine uyalım, 
kendimizi bilmek için aşkla, samimiyetle, zerre kadar bek-
lenti içine girmeden kendimizi okumaya başlayalım.

Kendi vücûd sistemimizi inceleyim.



| 187 |

Kendi vücûd sistemimizde olan Matematiksel, Fiziksel, 
Kimyasal, Biyolojik işleyişi araştıralım.

Vücûdumuzun geldiği boyutu düşünelim.
Kendini bilen, varlığın varoluşunu da anlar ve varlığın bir-

biriyle bağını da anlar ve tüm varlığı tutan kudreti de anlar.
Ve tüm varlığın birbiriyle kardeş olduğunu da anlar.
İnsan olmak kendini bilmekte gizlidir.
Bilelim ki tüm soruların cevabı kendi vücûd sistemi-

mizde vardır.
Gel kardeşim.
Kendimize dönelim kendi vücûdumuzun varoluşunu dü-

şünelim.
Oku- Araştır-Anla âyetini cân kulağıyla duyalım.
İşte hacda hacılar ârafata çıkarak, kendine ârif olma ha-

kikatini duyururlar.
Ârafat kelimesi Kur’ân’da geçer.
Bakara Sûresi 198: “Fe izâ efadtum min arafât fezkurûl-

lâhe.”

Fe izâ efadtum : Artık, e�idet, ulaştığın zaman, gelmek, 
toplanmak, elde etmek, kâlb makamı, 

Min arafât : Âri�lik, bilmek, tanımak, anlamak, 
hakikatlere erişmek, 

Fe uzkurû Allah : Artık, o zaman, zikredin, anın, anlayın, 
anlatın, Allah 

Meâli 1: “Âriflik makamına gelindiği zaman Allah’ı anın.” 
Meâli 2: “Âriflik makamına erenler, Allah’ın zikrindedirler.”
Meâli 3: “Âriflik makamına erişenler, Allah’ın zikriyle 

haraket ederler.”
İşte hacda Arafat tepesine çıkan kimse, Hakk’a ârif olma 

makamına erişmiş kimsedir.

Dâim Allah’ın zikriyle yaşayan kimsedir.



| 188 |

6- ŞEYTAN TAŞLAMAK

Hacda şeytan taşlama olayı da iyi anlaşılmalıdır.

Sembolik olarak yapılan şeytan taşlama, kişinin kendin-
deki şeytani duygu ve düşüncelerden arınmasıdır.

Şeytan diye ayrı bir varlık yoktur.

Şeytan insanın zalimleşmiş boyutudur.

İnsan, yaptığı kötülükleri; adı olan kendi olmayan şey-
tanın üstüne atarak, zalimliğine kılıf uydurur.

Şeytan denilen şey, zalim kişinin kendisidir.

Onun için şeytan dediğimizde bilelim ki, kötülükler içinde 
olan zalim kişi anlaşılmalıdır.

Onun için şeytan diye bahsettiğimiz, kötülükler, zalim-
likler içinde olan kişidir.

Yâni şeytanlaşmak, zalimleşmek demektir.

Zalimleşen kişi şeytandır.

Ayrı bir şeytan aramanın anlamı yoktur.

Kim ki çevresine acımasızca zulmediyor, işte o şeytan-
laşmış kişidir.

Kim ki çevresine kötülük yapıyor, o şeytandır.

Şeytan, “şa-ta-na” kelimesinden gelir.

Uzaklaşan yâni Hakk’tan uzak olan demektir.

Hakk’tan uzak olan, kibir içine düşer ve şeytanlaşır.

Varlığın özünü, görmekten uzaklaşan “şa-ta-na” duru-
munu düşer.

“Şa-ta-na” durumuna düşen, varlığın dış boyutunda ka-
lır ve ondan menfaat elde etme derdine düşer. 

Yâni varlığın eşya boyutunda kalıp, hakikatine eremeyendir.

Şeytan, eşya aynı kökten gelen kelimelerdir. 



| 189 |

Eşyadan menfaat elde etme durumu, kişiyi özden koparır.

İşte o menfaat elde etme durumu kişiyi, kendi çıkarının 
derdine düşürür ve kişi zalimleşir.

Nisâ Sûresi 120: “şeytânu illâ gurûrâ-şeytan denen, an-
cak gurur, kibir içinde olandır.”

Evet, her kim; bir gurur, kibir içindeyse, işte o kişi şeytandır.

Gururlanma, kibirlenme, çıkar duyguları hep şeytanlı-
ğın doğduğu yerdir.

Şeytan, varlığın eşya boyutunda kalıp, varlığa zulmede-
rek kendine menfaat elde etme derdindedir.

Şeytanın cirit attığı yer, dini alandır.

Şeytan son planını asla önceden belli etmez.

Şeytan planını hep gizler.

Şeytan planını masumlar üzerinden gerçekleştirir.

Şeytan planını; inanç, ibadet alanı üzerinden gerçekleştirir.

Şeytanın dini kullanarak, hedefine ulaşır.

Dindar kılığına girerek, hedefine adım-adım yaklaşır.

Şeytanlaşmış kişi her zaman sinsidir.

Tek amacı vardır, o da kendi çıkarıdır.

Şeytan, masumları Allah diyerek aldatır.

Şeytan, masumları Allah diyerek, kitap diyerek, din di-
yerek, ibadet diyerek, farz sünnet diyerek aldatır.

Kendini Allah yolunda mücahit gibi gösterir.

Asıl amacı çok gizlidir, hiç belli etmez.

Gizli planını, ibadet alanında masumlara kendini Müslü-
man gibi, mehdi gibi, mesih gibi, evliya gibi göstererek ger-
çekleştirir.



| 190 |

Kâh namazda, kâh Kur’ân okumakta, kâh oruçta, kâh 
hacda görünür.

Hep Allah korkusundan bahseder. (Haşr Sûresi 16)

Haşr Sûresi 16: “Ke meseliş şeytân… innî ehâfullâhe rab-
bel âlemîn.” 

Meâli: “ben âlemlerin Rabbi olan Allah’tan korkarım.” 

Âyette gördüğümüz gibi, şeytan etrafına korkular salar. 

Korkuyla insanları Allah’ı anlamaktan uzaklaştırır.

Korkuyla beyinleri kilitler, düşünmez eyler.

Çünkü bilir ki korkan kişi, o korkudan dolayı itaatkâr 
olur, emirlere uyar, denileni yapar.

Her seferinde Allah korkusundan, günahlardan, vebal-
lerden bahseder.

Hemen kadere sığınır, her şey Allah’tan der.

Hayır da şer de Allah’tan der.

Kötülükler Allah’ın takdiri der.

Hakikatler anlaşılsın istemez.

Emirlerle yasaklarla hareket eder.

Asla ilimden irfandan şahit olmaktan bahsetmez.

İlim onun düşmanıdır.

Akıl onun düşmanıdır.

İnsanlar arasına ikilik, nifak, fesatlık sokar.

Amacı bellidir.

Amacı kendidir.

Amacı; otorite kurmaktır, makamdır, saltanattır, şöhret-
tir, insanları kendine köle etmektir.

Amacı; isimdir, şöhrettir, maldır, mülktür, paradır, lüks 
yaşamdır.



| 191 |

Asıl amacını hep gizler.

Asıl amacını yanındaki kimse bile bilemez.

Oyununu din üzerinden oynar.

Amacına ulaşmak için yavaş yavaş sinsice hareket eder.

Amacında, gençlerin masum Allah inancı çok önemlidir.

Onları yavaş yavaş kendine bağlar.

Onlara, yavaş yavaş inanç boyutunda ne kadar önemli 
iş yaptıklarını hissettirir.

Her kesimden insanları kendine bağlar.

Yolunu, amacını, kutsallık adı altında kurgular.

Cihat, mücahit, kâfirlik kavramını hep kullanır.

Şeytanlaşan kişi, hangi alanda olursa olsun, hep kendi 
çıkarını ön planda tutar.

Asla Tevhîd şuurundan hoşlanmaz.

Toplumun cemaat, tarikat, mezheplere bölünmesini is-
ter ve böler.

Bölünme olsun ki, onları küçük küçük kontrol etsin ister.

Bir topluluk kendini diğerlerinden yüce görsün ister.

Bir topluluk kendini yüce görsün ki, diğerleriyle husu-
met içinde olsun, kaos olsun ister.

Çünkü şeytan kaostan beslenir.

Amacı otorite kurmaktır.

Amacı firavun olmaktır.

Kasas Sûresi 4: “Doğrusu firavun yeryüzünde kendini 
yüce gördü ve halkını cemaatlere ayırdı.”

Her kişi içinde şeytanlık potansiyeli taşır, kişi kibre düş-
tükçe şeytanlaşır ve kendisi bunun farkına bile varmaz.



| 192 |

Ona sorsan, itikat üzeredir, yâni dini inançları hep ye-
rine getiren biridir.

Allah’a sadece inanır, Allah hakikatine ârif değildir.

Emir ve yasaklar, onun için din mecburiyetidir.

Emir ve yasaklar denen alanın hikmetini asla bilmez.

İnanç, iman inceliğini bilmez.

Hep dışarıda kâfir arar ve onların yok edilmesini ister.

Kâfir diye ilan ettiği kişiler, onun amacının önünde bir 
engeldir.

Minâ’da sembolik olarak 3 ayrı yerde şeytan taşlamak, ki-
şiyi şeytanlaştıran 3 ayrı zannın kişiden uzaklaştırılmasıdır. 

Bu 3 duygu nedir dersek:

1- Cemre-i Suğrâ: Küçük cemre, küçük şeytan. 

2- Cemre-i Vustâ: Orta cemre, orta şeytan.

3- Cemre-i Aka’be: Büyük cemre, büyük şeytan. 

Bu sembolik şeytanlar; kişinin kendine nispet ettiği, fiil 
benim, sıfat benim, vücûd benim zannıdır.

Kişinin içindeki büyük şeytan, içindeki gizli şirktir. 

Kişinin içindeki gizli şeytan, kendini seçilmiş, veli, ev-
liya, gavs, mesih görmesidir.

Bu zanlardan bu duygulardan kurtulamayan kimse: 

Kendini varlıktan koparır, benliğe düşer.

Kendini üstün görür, kibre düşer.

Hep benim olmalı der, zalimliğe düşer.

Zalimliğe düşen kişi, artık şeytanlaşmıştır ve hep baş-
kalarına zarar verir. 

Şeytanlaşan kişi; merhametten, rahmetten, şefkatten 
yoksun kişidir.



| 193 |

İşte şeytanlaşmanın temel noktası; kibirlenmek, ben ol-
gusuna düşmektir.

Şeytanlaşan kişi, hep varlığın dış yüzünde kalır, varlı-
ğın özünü göremez.

Şeytanlaşmak; Hakk’tan uzaklaşmaktır.

Savaş şeytandır.

Barış, huzur İslâmdır.

Şeytan; kötülüktür, zalimliktir.

Zalimlik, kötülük, şeytandır.

İşte dikkat edelim, her çocuk atalardan gelen kesbiyet 
kodlarında, şeytanlaşma durumunu taşır.

Şeytanlaşmanın oluşmasına etken olan şey; çocukken 
başlayan aile ve toplum eğitimi ve algılarıdır.

Ve bilhassa bunda ana etken, doğru olmayan din eğitimidir.

Şeytanlaşmaya engel olan tek şey;

Varlığı okumaktır.

Varlıktaki faaliyeti iyi anlamaktır.

Varoluşu ve var edeni idrak etmektir.

Varlığın geldiği aslı görmektir.

Varlığın birbiriyle olan bağını görebilmektir.

Kendi vücûdunun işleyişine ârif olmaktır, kendine ârif 
olmaktır.

Kendinin ve varlığın özünün aynı olduğunu anlayabil-
mektir. 

Kendini varlıktan bir varlık saymaktır.

Kendine şahit olmaktır.

Allah hakikatine ermektir.

Kulluk bilincine ulaşmaktır.



| 194 |

İnsan öncelikle dışarıda bir şeytan aramamalıdır.

“Ben bir şeytanlaşmış biri miyim?” diye kendini muha-
sebe etmelidir.

Zalim miyim, kötülük yapıyor muyum?

İnsanların arkasından dedikodu yapıp, onları kötülü-
yor muyum?

Para için, mal için, şöhret için, birilerinin hakkını yi-
yor muyum?

Gurur kibir içinde miyim?

Birilerine hor bakıyor muyum?

Kendi inancımı, milletimi, mesleğimi, cinsiyetimi, ailemi, 
büyük görüyor muyum?

Diğer inançlara, milletlere, mesleklere, cinsiyete, ailelere 
hor bakıyor muyum?

Ayrımcılık, ikilik içinde miyim?

Kendimi ayrıcalıklı görüyor muyum?

Kendi çıkarımın derdine düşüp, birilerine zalimlik ya-
pıyor muyum?

Diye kendini sorgulamalıdır. 

İşte hacdaki şeytan taşlama âdeti, kişinin kendindeki 
şeytani duygu ve düşünceleri taşlamasıdır, kendinden uzak-
laştırmasıdır. 

Hazreti Muhammed’in “şeytanımı Müslüman ettim” sö-
zünü iyi anlamalıyız.

Bizi şeytanlaştıran duygu ve düşünceleri ıslah etmeliyiz. 

Şeytanlaşmanın geldiği yer, iblislik duygusu ve düşün-
cesidir.

İblis nedir, şeytan nedir iyi bilinmelidir.

İblis neden secde etmez?



| 195 |

İblisten doğan şeytan nedir?

Şeytan taşlamak nedir?

Kur’ân’da 9 yerde iblis için “Âdem’e secde etmedi”diye geçer. 

Buradaki âyetlerde şeytan kelimesi geçmez. 

Halk arasında ise, şeytan secde etmedi denilir. 

Hâlbuki âyetlerde iblis der.

Bakara Sûresi 34: “Ve iz kulnâ lil melâiketiscudû li âdeme 
fe secedû illâ iblîs ebâ vestekbere ve kâne minel kâfirîn.”

Meâli: “Âdem’e; tüm varlıktaki gücü anla, tüm varlı-
ğınla bir teslimiyet içinde ol, diye bildirdik. Böylece o tüm 
varlığıyla teslim oldu. Ancak, varlığın dış yüzünde kalıp iç 
yüzünü göremeyen, tüm varlıktaki gücü anlayamayan ise, 
teslim olmaktan kaçınır ve bir kibirlilik içinde kalır ve ha-
kikatleri görmemezlikten gelenlerden olur.” 

Kur’ân’da kibir ile iblis birbirine bağlantılı sunulur.

Kur’ân’da; “iblis secde etmedi” diye bildirilir. 

Fakat bizlere hep şeytan secde etmedi diye öğretildi.

Kur’ân şeytan demez, iblis der.

İşte burada, iblis ve şeytan inceliğini anlarsak, sunulan 
âyetlerin hakikatini daha iyi anlarız.

İnsanı iblis yapan, onun düştüğü kibridir.

İnsanı iblisleştiren, kendini daha hayırlı sanmasıdır.

İblis hep şöyle söyledi:

“Ben ondan hayırlıyım.”

“Ben ondan üstünüm.”

“Ben ondan yüceyim.”

“Ene hayrun minhu-ben ondan hayırlıyım.” (Sâd Sûresi 76) 

İblis böyle duygularla şeytanlaştı.



| 196 |

İnsan böyle duygularla şeytanlaştı, zalimleşti.

Benim inancım, benim ibadetim, benim ibadethanem 
onlardan daha üstün, diyenler kendi gibi olmayanları dış-
ladı, hor gördü.

İnsan yaratılan diğer varlıklardan daha üstün, daha 
yüce olabilir mi?

Bir kişinin inancı diğerinden daha yüce olabilir mi?

Hepimiz aynı Allah’ın yarattığı kullar değil miyiz?

Yunus Emre’miz ne güzel söylemiş.

“Sen kendine ne sanırsan ayrığa da onu san.”

“Yetmiş iki millete Hakk nazarıyla bak.”

Hiç kimseye hor bakmamak gerekir. 

Kimseyi dışlamamak gerekir.

Kendini başkasından üstün görmemek gerekir. 

Senlik benlik kavgasına girmemek gerekir. 

Varlıkta Hakk’a nazar eden, hiçbir varlığı öteki görmez.

Kimseyi kâfir ilan etmez.

Kimsenin inancından dolayı yargılamaz.

Herkes kendi inancıyla Allah’a niyaz eder.

Birinin inancı diğerinden asla yüce değildir.

İblis, hor baktı, hâkir baktı, dışladı, kendini hayırlı gördü, 
kendini yüce gördü. 

Bizden bizden değil deme gafletine düştü.

İblis hep böyle zannetti, böyle düşündü, böyle söyledi.

İblisi iblis yapan şey “Ene hayrun minhu-Ben ondan ha-
yırlıyım” (Sâd Sûresi 76) demesi ve kendini üstün görmesiydi.

İblis “Ben ondan hayırlıyım” dedi.

“Halakte hu min tîn-O bir toprak” dedi.



| 197 |

Bu âyeti çok iyi tefekkür etmeliyiz.
Her kim, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan ya da 

bir insandan daha hayırlı görüyorsa, o kişi büyük bir kib-
rin içine düşmüştür.

Kendini diğer bir kimseden daha hayırlı görmek, daha 
değerli görmek, daha yüce görmek kibirdir. 

Kibir kişiyi şeytanlaştırır.
Kibir kişiyi Hakk şuurundan uzaklaştırır.
Varlığın toprak boyutunda kalan iblisleşir.
İblis olan Hakk şuurundan uzaklaşır ve şeytanlaşır.
Şeytanlaşan kişi zalimleşir, kendine ve çevresine zu-

lüm eder.
Kur’ân’da hem iblis hem şeytan kelimeleri vardır.
Toplumda iblis ve şeytan aynı olarak kabul edilir.
Şeytanın geldiği yer iblis boyutudur.
İblis, libas boyutunda kalan, özü göremeyen demektir.
Libas, dış elbise demektir.
Varlığın dış elbisesi topraktır.
Her kim toprak gördü, toprağın özünü göremedi, o iblis 

durumuna düştü.
İblis durumuna düşen varlığın eşya boyutunda kalır ve 

git gide şeytanlaşır.
İblis, libas, elbise, dış elbise, sûret, varlığın toprak ciheti 

aynı anlamlara gelir. 
İblis; dış elbisede, sûrette kalan, varlığın eşya boyutunda 

kalan demektir.
Yâni varlığa baktığında, varlığın dış yüzünde kalan, iç 

yüzündeki mânâya ulaşamayan demektir.
Yâni teni görüp, cânı göremeyen demektir. 



| 198 |

Her kim; sûret gördü, sîret göremedi o iblis oldu.

Her kim; toprak gördü, aslını göremedi o iblis oldu.

Her kim; kendini gördü, kendinde Hakk’ı göremedi, o ib-
lis oldu.

Her kim; karşısındaki kişiyi gördü, onda Hakk’ı göre-
medi, o iblis oldu.

Her kim, tende kaldı câna eremedi, o iblis oldu.

Tüm sûret vücûdlarını tutan Allah’tır. 

Eğer biz, sûretleri görür sûretleri tutan sîreti göremezsek, 
yâni toprağı görür, toprağın ardında olanı göremezsek, yâni 
teni görüp cânı göremezsek, iblislik hâli bizde açığa çıkar.

İşte iblis; varlığın dış elbisesinde yâni varlığın toprak 
boyutunda kalan demektir. 

Bizden istenen, sûretleri tutan gücü anlamak ve secde 
sırrına ermektir. 

Âdem denilen, üflenen rûh sırrıdır.

Kurân’da “Rûhumuzdan üfledik” der. 

İşte, cümle varlık o rûhdan oluşur, o rûhla devam eder 
gider.

Bizler suretleri yâni varlığın dış elbisesini görür içteki 
rûhu göremezsek, iblis oluruz, yâni dış elbisede, sûrette ka-
lan oluruz. 

Kur’ân’da, “Âdem’e secde edin” denilmesinin hikmeti; 
varlığın geldiği yer olan, rûh hakikatini anlayın ve melek-
leşin, yâni sûret varlığınızdan geçin ve secde sırrına ulaşın 
denmesidir.

Varlığın dış yüzünde yâni dış elbisede, yâni surette ka-
lan secde sırrına vakıf olamaz.



| 199 |

Burada bize, kim bu varlığın sûretini görür sîretini yâni 
içindeki rûhu göremezse onda iblis hali oluşur, der. 

İblis olan artık yavaş yavaş şeytanlaşır. 

İblisin oğlu şeytandır diyebiliriz.

İblislik hâli şeytanlığı doğurur.

Kur’ân’da belirtildiği gibi, Âdem’e secde etmeyen iblistir.

Âdem’den maksat, üflenen rûh boyutudur.

Kişi, varlığın sûretinde kalır, varlığın özünü yâni Hakk 
boyutunu göremezse, iblis durumuna düşer.

İblis, varlığın toprak boyutunda kaldı, üflenen rûh ha-
kikatine eremedi.

İblis, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan hayırlı 
gördü, kibirlendi ve iblis durumuna düştü.

Bakara Sûresi 34: “İllâ iblîs ebâ vestekbere ve kâne mi-
nel kâfirîn-kibirlenen iblistir ve onun kibri onu kâfir eder.”

Kişi yaratılan her bir varlığın Hakk ile bağını göremezse, 
çokluk boyutunda kalır, çokluğu tutan tekliği göremez.

İşte iblislik hâline düşen, toprak boyutunda kalır, topra-
ğın hakikatini göremez.

Yaratılan her varlık, Allah’ın kendi özünden süzülüp gel-
miştir.

Allah, her varlığı kendi zâtıyla kuşatır.

Varlık Allah’tan, Allah varlıktan ayrı değildir.

Allah her insana şah damarından yakındır. (Kâf Sûresi 16)

Birimize az yakın, diğerine çok yakın değildir.

Herkese aynı derecede yakındır, hatta yakından daha 
yakındır.

İnsan, bu şuurla bakmalı, varlığın toprak boyutunda kal-
mamalıdır.



| 200 |

Her kim, kendini yaratılan bir varlıktan hayırlı görü-
yorsa, büyük bir kibrin içine düşmüştür.

İblis “Ene hayrun minhu-ben ondan hayırlıyım” dedi.

Onun kendini hayırlı görmesi, onu kibre düşürdü, onun 
kibri onu şeytanlaştırdı.

Her kim kendini yaratılan herhangi bir varlıktan; ha-
yırlı, üstün, daha değerli görüyorsa, o iblistir, o şeytanlaşır.

Kibir, tenezzülü unutturur, tevazuyu unutturur.

Tenezzül, inzal kelimesinden gelir.

İnzal, inmek demektir.

Menzil de aynı kökten gelir.

Menzile inmek, tenezzüldür.

Menzil, inilen yer demektir.

Menzil, yeryüzüdür, varlık boyutudur.

Tenezzül; varlığın seviyesine inmek, kendini yaratılan 
varlıktan ayrı görmemek, kendini yüce görmemek demektir.

Tenezzül sahibi yaratılan her varlığa, Allah’ın kulu ola-
rak bakar ve kendini asla yaratılan herhangi bir varlıktan 
üstün görmez.

Tevazu, paralel, aynılık, eşitlik, demektir.

Yâni, kendini yaratılan diğer varlıkla aynı görmek de-
mektir.

Mütevâzi kişi, tenezzül sahibidir.

Tenezzül sahibi, baktığı her varlığa, kendisi gibi Allah 
tarafından yaratılan bir varlık olarak bakar.

Tenezzül sahibi, asla kendini yaratılan bir varlıktan daha 
hayırlı, daha değerli görmez.

Kur’ân’da belirtildiği gibi, yaratılan her varlık Allah’ın 
yarattığı bir topluluktur.



| 201 |

Tenezzül sahibi her varlığa Hakk nazarıyla bakar.
En’âm Sûresi 38: “Yeryüzünde hiçbir varlık olmasın ki ve 

gökyüzünde kanatları ile uçan bir kuş yoktur ki, sizin gibi 
bir topluluk olmasın.” 

Mü’minun Sûresi 52: “Muhakkak ki siz de o varlıktaki 
topluluklar gibi bir topluluksunuz.” 

İşte her insan, varlığın hakikatini görebilmeli ve varlığı 
Hakk’tan ayrı görmemelidir.

Her kim varlığın hakikatini göremezse, varlığın sûret 
boyutunda kalırsa, kendini varlıktan ayrı görür ve iblisleşir.

Bir karınca, bir böcek, bir kuş, bir çiçek, bir ağaç, bir taş, 
bir damla su, hepsi bizler gibi yaratılmış bir varlıktır ve asla 
bizden aşağı ya da üstün değildir.

İnsan olan kendini üstün görmez.
İnsan olan hiçbir varlığa hor bakmaz.
İnsan olan kendini daha değerli görerek kibre düşmez.
İnsan olan hiç kimseye zerre kadar zulüm etmez.
İnsan olan iyilik için, yardım için koşar.
İnsan olan karamsarlık ekmez, ümit eker.
İnsan olan korkutmaz, sevindirir.
Ama kendini daha hayırlı gören, yüce gören; korkutur, 

umutsuzluk verir, karamsarlık verir.
İnsan olan Halk’ta Hakk’a nazar edendir.
İnsan olan kesrette vahdeti görendir.
İnsan olan, tenezzül sahibidir, tevazu sahibidir.
İnsan olan şefkat ehlidir, aşk ehlidir, sevgi ehlidir.
Hepimiz, Allah’ın râhimiyet boyutundan süzülüp geldik.
Bizi var eden bizi asla bırakmadı, her an vücûdumuzda 

tecelli etmekte ve vücûdumuzun sahibidir.



| 202 |

Allah, her vücûdun zâtıdır, sahibidir, orada kendini gösterir.

İşte hacda şeytan taşlamak, kişinin kendisini iblisleşti-
ren, şeytanlaştıran her türlü duygu ve düşünceyi kendin-
den uzaklaştırmaktır. 

7- MÜZDELİFE VE MİNÂ

Hacda Arafat’tan sonra Müzdelife vakfesi yapılır. 

Ve minâ denilen yerde kendi varlığından geçerek, fenâ-
fillah makamına erilir. 

Arafat’dan sonra, Müzdelife’deki vâkfeye durmak, hangi 
hakikate işaret eder? 

Bakara Sûresi 198: “İndel meşaril harâm vezkurûhu 
kemâ hedâkum ve in kuntum min kablihî le mined dâllîn.”

İnde : Yanında, katında, ona ait, 
El meşari el harami : Duygu, açık yol, anlayış, işaret, şuur, 

kutsal olan, 
Ve uzkurû-hu : Zikredin, anın, anlayın, 
Kemâ heda kum : Gibi, şeklinde, doğru yola sevk 

eden, hidâyet, siz,
Ve in kuntum minkabli hi : Doğrusu, siz oldunuz, idiniz, 

önceden, 
Le min ed dâllîne : Elbette, doğrusu, cehalete sapmış, 

dalalette olanlardan,

Meâli: “Böylece o kutsal yolda hep o hakikatler üzere 
olun ve size yol gösterildiği gibi O’nu anın. Doğrusu sizler 
daha önce dalalet içindeydiniz.” 

Âyette, “Meşar-ı Haram’da yâni Müzdelife’de O’nu-Allah’ı 
anın” ne demektir?

Müzdelife, zelf kelime kökünden gelir.



| 203 |

Zelf; “yaklaşmak; yaklaştırmak, yakınlaşmak” anla-
mına gelir.

Müzdelife, Hazreti Âdem ile Havvâ’nın buluştuğu yer 
olarak bilinir.

Burası cem olma yeridir. 
Burada akşam ve yatsı namazları yatsı vakti girdikten 

sonra birlikte kılınır. 
Onun için burası Cem yeri, Cem makamı olarak da bilinir. 
Tabi bunların anlamları iyi düşünülmelidir.
Âdem’den maksat rûh makamıdır.
Havvâ’dan maksat fenâ makamlarıdır.
Âdem’den maksat kişinin rûh-can boyutudur.
Havvâ’dan maksat kişinin ten boyutudur, kişideki tecel-

liler boyutudur. 
İşte müzdelife Âdem ile Havvâ’yı bir bedende görme bo-

yutudur.
Teni cânı bir bilme boyutudur.
Mânâ boyutunda Âdem, kişinin rûh yönüdür, cân yönüdür.
Havvâ, kişinin ten yönüdür, hevalar-istekler yönüdür.
Önce Havvâ boyutunu inceleyelim:
Havvâ; hava, hevâ, hevâlar, hâviye, ehvâ, heyven, he-

veyânun, hüveyyen, hüviyet, ihvân, hayvan, aynı kökten ge-
len kelimelerdir.

Kişinin “Havvâ” boyutu, ten boyutudur, ten boyutuna ait 
olan istekler boyutudur.

Hevâlar; bedene ait olan istekler boyutudur. 
Bu istekler toprak beden ile alakalıdır.
Bu isteklerini yerine getirmek için, toprak boyutuna 

düşmek gerekir. 



| 204 |

Onun için Kâmil kimseler, “Hevâ” kelimesini “Düştü” diye 
yorumlamışlardır.

Âdem ile Havvâ; cinsiyet olarak kadın ya da erkek de-
mek değildir.

Havvâ’yı kadın, Âdem’i erkek olarak bilirsek, kendimiz-
deki Âdem boyutunu, Havvâ boyutunu anlayamayız.

Hevâlar boyutu olan Havvâ boyutu, bedenin her türlü 
istekler boyutudur.

Çünkü beden yaşamak için, istekler boyutuyla hareket eder.

Nefes alıp verme isteği, korunma isteği, beslenme is-
teği, üreme isteği, uyuma isteği, dinlenme isteği, sevmek 
sevilmek isteği, öğrenme isteği, gibi istekler boyutu “Hav-
vâ-Hevâ” boyutundan gelir.

Tüm duygu ve düşünceler boyutu “Havvâ-Hevâ” boyu-
tundan gelir.

İnsan iyi düşünmeli ve araştırmalıdır. 

Kadın denilen, yâni “Nisâ” denilen, bize öğretilen cinsi-
yet olarak bir kadın mıdır?

Yoksa bizim ten boyutumuz, ten boyutumuzun hevâlar 
boyutu mudur?

Bizim ten boyutumuz “Müennes” boyuttur.

Bizim rûh boyutumuz “Müzekker” boyuttur.

Müennes boyut, “Nisâ” boyutu demektir.

Müzekker boyut, “Zekr-Zikir-Zâkir: Rûh” boyutudur, yâni 
Nâs boyutudur. 

Müennes boyut yâni nisâ boyutu “Dişil” boyutudur.

Müzekker boyut yâni zekr boyutu “Er-Erl-Eril” boyutudur.

Er kişiden murad; Kâmil kişidir.

Kâmil kişiliğin cinsiyetle alakası yoktur.



| 205 |

Kâmil kişi, erkekten de olur, bayandan da.

Kâmil kişi, Allah hakikatine ermiş, Tevhîd şuuruna er-
miş kişidir.

İşte kişi, ister bayan olsun, ister bay olsun…

Yâni ister kadın olsun, ister erkek olsun…

Kişinin ten yönü “Havâ-Hevâ” boyutudur, yâni “Dişil” 
yönüdür.

Dişil denilen yön; bedenin her an işleyiş, üreme, değiş-
kenlik, doğurganlık boyutudur.

Bedendeki hücreler, her an yeni bir hücre doğurur, be-
den her an işleyiş içindedir.

Rûh yönü ise “Erl-Eril” yönüdür.

Hem ten yönünün hem rûh yönünün birlik boyutu ise 
“İnsan” yönüdür.

İnsan “Havvâ-Hevâ” yönünü iyi anlamalıdır.

Hevâlarını günaha dönüştürmemelidir.

Hevâlarının, yâni bedensel isteklerinin ölçüsünü çok ama 
çok iyi anlamalıdır.

Çünkü günahlar boyutu, “Havvâ-Hevâ” boyutu ile alakalıdır.

Onun için, inanç boyutunda olanların “kadın günahkârdır” 
diye söylediği şey, cinsiyet olarak kadın ile alakalı değildir.

Kişinin nisâ boyutu olan, tensel istekler yâni “Havâ-Hevâ” 
boyutuyla alakalıdır.

Bizdeki Âdem’i ve Havvâ’yı iyi tanımalıyız. 

“Âdem erkek midir, Havvâ kadın mıdır?” konusunu iyi 
düşünmeliyiz.

Âdem de Havvâ da kişinin kendisidir. 

Havvâ anamız denilen bizim ten boyutumuz, yâni top-
rak bedenimizdir.



| 206 |

Âdem baba denilen, bizim rûh boyutumuz, cân boyutumuzdur.

İşte bizler hepimiz, Âdem ile Havvâ’dan oluştuk.

Yâni ten ile cândan oluştuk.

Önemli olan İnsan makamına erebilmektir.

Önemli olan “Âdem denilen nedir?” bunu iyi bilmektir.

Âdem sırrının rûh boyutu olduğunu anlayabilmektir.

Rûh, Allah’ın nûrundan süzülüp gelir.

Allah kendi nûrundan, rûh boyutunu açığa çıkarır.

Rûhun üflenişiyle âlemi halk eyler.

Ve halk edilen her varlık, rûhun işleyişiyle hareket eder.

Rûhu bembeyaz bir bulut misali düşünelim.

Rûh Allah’a aittir.

Cümle varlık o rûhda gizlidir.

Cümle varlık tek rûhda birdir.

Her varlığın cüzi rûhu, o rûhdan süzülür gelir.

Her bir varlığın rûhunun kaderi orada yazılıdır.

Her bir varlık neye göre şekillenecek bellidir.

İşte “Kader Sırrı” orada gizlidir.

Gün gelip rûhdan her bir varlık süzülüp gelir.

Cümle varlığın kaderi nasıl yazılmış ise varlık ona göre 
şekil bulur.

Varlık nûr boyutunda görünmez bir âlemdedir. 

Allah kendi nûrundan halk eder.

Halk oluş bir kadere göre tecelli eder.

Her bir varlığın kaderi rûhda yazılıdır.

Zamanı gelince adım adım varlık şekillenir.

Her bir varlık, bir kaderin fıtratına göre şekillenir.



| 207 |

İşte “Fıtratın Kader Sırrı” budur.
Her varlık hem ten yönüyle hem can yönüyle Âdem ve 

Havvâ boyutunu taşır.
İnsanın, Âdem boyutunun yâni mânâ boyutunun yanında, 

beşeri boyutu da vardır.
Beşer boyutu Havvâ boyutudur.
Kur’ân’da Âdem’e ait diye bildirilen vasıflar, her insanın 

kendi vücûd boyutunda vardır.
Ayrıca Âdem; “Adam-Udme-Edim-Edeme-Ebu’l Beşer-Sa-

fiyullah-Halifetullah” isimleri ile anılmıştır. 
Adam; insanlık, düşünme, anlama, gözlemleme, tanım-

lamaya çalışan demektir.
Udme-Edim-Edeme; işleyiş, amel, faaliyet, yapan, oluş-

turan demektir.
Ebu’l beşer; toprak boyutu, suret giymiş, ten boyutu de-

mektir.
Yâni Âdem’in Havvâ boyutu beşer boyutudur.
Safiyullah; rûh boyutu, öz boyutu, kaynak boyutu, râ-

him boyutu demektir.
Âdem sırrı rûh boyutunun sırrıdır.
Tüm varlık bir rûhdan süzülüp gelmiştir.
Hicr Sûresi 29: “Nefahtu fîhi min rûhî.”
Meâli: “Cümle varlığa rûhumdan üfledim.”
İşte Müzdelife, ten ile cânı cem etme makamıdır.
Bu makam aynel yakîn makamıdır.
Ten aynısıyla cândır, cân aynısıyla tende tecelli eder.
Hacda minâ’da ise şeytan taşlama yeridir.
Kişinin şeytan taşlaması, kendi şeytanını Müslüman edip, 

Allah’ta fâni olma sırrıdır.



| 208 |

Minâ, kişinin kendini varlığından geçip fenâfillah maka-
mına erişme yeridir.

Fenâfillah, Allah’ın ulviyetinin yanında, kendi beden 
kimliğinin sahibinin, Allah olduğunu idrak etme makamıdır.

Minâ, “Men” kelime kökünden gelir.

Men, kişinin kimliğidir.

“Men” eski Türkçe’de “Ben” demektir.

Kişideki “Ben” Allah’ın Ene’sidir.

Kişideki ben, Allah’ın kendi zâtıdır.

Kişi, şeytanlaşarak Allah’ın kimliğini örter, benlik içine 
düşer.

Kişi, kendi varlığının, Allah’ın varlığı olduğuna, kendinin 
bir gölgeden ibaret olduğuna ârif olunca, Minâ’nın sırrına erer. 

Kişi, Minâ’da kimlik bulur.

O kimlik Allah’ın kimliğidir.

Kişi o makamda kendi kimliğinden geçer, Allah’ın kim-
liği ile kimliklenir ve ben egosundan düşer.

Ve her dâim O’nun kimliği ile yaşar.

8- KURBAN SIRRI

Kurban sırrı bir tek hacdadır.

Hac döneminin son gününde genelde koyun kesilerek, 
kurban diye adlandırılır.

Haccın sonunda hayvan kurban edilir.

Bu yapılan sembolik uygulama çok iyi anlaşılmalıdır.

Kurban hakikati iyi anlaşılmalıdır.

Hacda bir hayvanı değil, kişinin kendini Allah’a kurban 
etmenin sırrı düşünülmelidir. 



| 209 |

Hakikat cihetiyle kurban nedir çok iyi düşünmeliyiz.

Allah’a hayvan kurban etmek, kurban hakikati midir?

Allah, insandan hayvanın kanının akıtılmasını, etinin 
yenilmesini mi istemiştir?

Kur’ân cihetiyle kurban nedir?

Kurban hayvan kesmek midir?

Kurban kan akıtmak mıdır?

Kurban senede bir kez, Allah’a yapılan bir ibadet midir?

Allah bizlere; koyun, keçi, öküz gibi hayvanları kesme-
mizi mi, onların kanlarını akıtmamızı mı emrediyor?

Çok tanrılı inanç dönemlerinden gelen bu adetlerin Al-
lah’a isnat edilmesi doğru mudur?

Eski Yunan’da, tanrı Zeus’a kurban keserlerdi. 

Aztekler, Mayalar ve İnkalar, inandıkları tanrılar için in-
sanı kurban ederlerdi.

Eski Romalılarda büyük felaketlerde hemen kurban ke-
silirdi. 

Ve özellikle insan ve hayvanların ilk yavruları kurban 
edilirdi.

Hititlerde de kurban âdetini görüyoruz, Boğazköy metin-
lerinde ilk doğanların ya da ürünlerden ilk çıkanların kur-
ban olarak sunulduğunu görüyoruz, çünkü tanrıların ilkler 
sunulduğunda hoşnut olacağı inanılırdı.

İlk dönem Musevilerde kurban âdetini görüyoruz.

Daha sonra ise kaldırıldığını görüyoruz.

İlk dönem Hristiyanlarda da kurban âdetini görüyoruz. 

Sonra Pavlus, Hazreti İsâ’nın çarmıha gerilmekle büyük 
kurban olduğunu söyleyip onların da kurban âdetini kaldır-
dığını görüyoruz.



| 210 |

Eski Hindistan’da Brahman diye oluşan kâhin sınıfı, ölen 
insanların ruhlarının kurtuluşa ulaşmaları için kurban kes-
tirirlerdi. 

İnandıkları tanrılara keçi, inek, insan kurban ederlerdi.
Eski Mısır’da tanrılara kurban olarak, bakire kız çocuk-

ları ve erkek çocuk kurban edilirdi. 
Çocukların kurban edilmesinden maksat, masumiyet 

inancıydı, temiz olanın kurban edilmesi inancıydı.
Sümerler kurbana çok önem verirlerdi. 
Hatta tapınaklarında bir tören halinde yaparlardı.
Sümerlerde kan akıtılması çok önemliydi. 
Akıtılan kanın tanrılara yakınlık olduğuna inanılırdı. 
Eğer akan kan düz olarak akarsa kurban kabul edilmiş 

sayılırdı. 
Eğer kan eğri akarsa kurban kabul edilmemiş sayılırdı.
Müslümanlıkta ise bu adet Hazreti İbrâhîm’in bir şeri-

atı olduğuna inanılır ve aileden çocuklara devam eder gider.
Müslümanlıkta ilk devrelerde kurban kesme âdeti yal-

nız hac döneminde ve yalnızca Mekke’de yapılırdı.
Fakat daha sonra her yere yayıldı. 
Mezheplere göre farz değildir.
Kimine göre vaciptir kimine göre sünnettir.
İncelediğimizde anlıyoruz ki, kurban her toplumda gö-

rülüyor.
Elbette insanlar, inandıkları tanrı ya da tanrılara çeşitli 

şekilde ibadetler ediyorlar.
Kurban’da bir ibadet olarak görülmüştür.
Peki, Kur’ân’i mânâda kurban ne anlama geliyor.
Kur’ân’da kurban nasıl açıklanıyor.



| 211 |

Kurban, “Kurb” kelime kökünden gelir. 

Akraba kelimesi de buradan gelir.

Kur’ân’da; kurb, karîb, akrebu, kurban gibi kelimeler de-
falarca geçer. 

Kurb; yakınlık anlamındadır

Mukarreb; yakınlaşmış anlamındadır. 

Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”

Meâli: “Biz ona şahdamarından daha yakınız.” 

Bakara Sûresi 214: ”E lâ inne nasr Allâhi karîb.”

Meâli: ”Yakınlığı anlamak isteyenlere Allah her zaman 
yardım eden değil midir?”

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki kurban “ya-
kınlık” anlamındadır.

Peki, hayvan kesmekle Allah’a yakın olabilir miyiz?

Yakınlıktan maksat nedir?

Kul, Allah birbirinden ayrı mıdır?

Yoksa insan bir zan içinde kendini Allah’tan ayrı mı gör-
mektedir?

Birçok kâmil insan bu yakınlığı şiirlerinde dile getirmişler.

Fuzuli:

“Yılda bir kurban keserler halk-ı âlem îyd için

Dem be dem sâat be sâat ben senin kurbanınam”

Yâni” Halk senede bir kez ibadet için hayvan keserler

ben ise her an Allah’a kurban olarak yaşarım” demiştir.

 



| 212 |

Yunus Emre:

“İsmâîl’im, Hak yoluna canımı kurban eylerim, 
Çünkü bu can kurban sana, ben koç kurbanı neylerim” 

demiştir. 

Kâmil insanlar ne güzel belirtmişler.
Hakikatte kurban kişinin ben egosundan kurtulması, 

canının sahibinin Allah olduğunu anlaması ve ona kendini 
kurban etmesidir.

Kurban’ın hakikat ciheti, kişinin Allah’a yakınlık sırrıdır.
Bu sır mesafesizliktir.
Kişi zanneder ki, kendisi ayrı Allah ayrıdır.
Oysa canlı kitap olan kendi vücûdunu ve varlığın vücû-

dunu ilmî olarak incelediğinde kişi anlar ki Allah ile ara-
sında bir mesafe yoktur.

Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki kurban, 
hayvan kesmek anlamında değil, kendi hayvani varlığın-
dan geçmek, Allah’a yakınlık sırrına ermek anlamında ol-
duğunu görüyoruz.

İnsan “Kurb-Kurban” sırrına ermelidir. 
Kendi vücûdunun sahibini bilerek, Allah’a kurban olmalıdır.
Yâni Allah’a her şeyiyle teslim edenlerden olmalıdır. 
Ben egosundan kurtulup, O’na teslim olanlardan olmalıdır.
Hep toplumda, hayvan kesmeyi, kurban diye bildik.
Kendi varlığımızdan geçmeyi unuttuk.
Hayvan kesmeyi kurban sandık.
Kurban’dan içeri kurban’ın ne olduğunu anlayamadık.



| 213 |

“Karrebâ kurbânen” âyetinin sırrına eremedik.

Hayvan kesmekle Allah’a yakın oluruz sandık.

Allah’a yakınlık olan kurbiyyet sırrını unuttuk.

Yüzbinlerce hayvanı kestik.

Kendi hayvaniyetimizi kesemedik.

Kendi varlığımızdan geçemedik. 

Kurban vardı, kurbandan içeru, anlayamadık.

Kurban vardı, kurbiyyete kapı açan, o kapıyı bulamadık.

Asıl kurban bizdik, kendimizi Hakk’a kurban edemedik.

Asıl varlığından geçecek olan bizdik, varlığımızdan ge-
çemedik.

Kendimizi vücûdumuzun sahibine kurban edemedik, 
teslim edemedik.

Allah’ı kendimizden uzakta, gökte bir yerde sandık.

O, her an bizde imiş, bilemedik, fark edemedik.

Kur’ân’da “kurb” kelimesini kurban kesmek diye çevirdik.

Kâf Sûresinde geçen “kurb” kelimesinin mânâsına ere-
medik.

Kur’ân’da birçok farklı kelimeyi hep kurban kesmek diye 
çevirdik.

Farklı anlamları da olabileceğini hiç düşünmedik.

“Hedye” kelimesini kurban kesmek diye çevirdik.

Vücûdumuzun, Allah’ın bize hediyesi olduğunu anlaya-
madık.

Vücûdları tutanın, Allah olduğunu göremedik.

Vücûdların, Allah’a açılan bir kapı olduğunu anlayamadık.

Vücûdlardan, Allah’ın “Hûdâ” ismiyle yol gösterdiğini 
bilemedik.



| 214 |

Vücûdumuzu sahibine verip, O’na hediye edemedik.

“El hedye - ” kelimesini de kurban kesmek diye çe-
virdik. Bakara Sûresi 196

“Bi kurbânin” kelimesini de “bir kurban kesmek” diye 
çevirdik.

“Kurb” kelimesinin yakınlık olduğunu düşünemedik.

Bu yakınlığın ne olduğunu çözemedik.

Kul ile Allah yakınlığının şuuruna eremedik.

“Bi kurbânin- ” bir kurban kesmek diye çevirdik. 
(Âl-i İmrân Sûresi 183)

“Nusuk” kelimesini de kurban kesmek diye çevirdik.

Tüm günahlardan arınıp, Allah’a teslim olmanın “nu-
suk-nâsik” olduğunu öğrenemedik. 

Varlığından geçip, benliğinden eriyip, kulluk elbisesi giy-
menin “nusuk-nesike” olduğunu bilemedik.

Beden varlığından geçip, tüm benlik kirlerinden arınan, 
kulluk makamına eren kişiye, “nâsik” dendiğini hiç duymadık.

“Nusuk” kelimesinin “düzen, intizam, donanım, sistem, 
tertip” olduğunu, tüm âlemin Allah’ın sistemi olduğunu ve 
o sisteme nasıl teslim olacağımızı öğrenemedik.

“Nusuk-  “kurban kesmek. (En’âm Sûresi 162)

“Budn” kelimesini de kurban kesmek diye çevirdik.

“Budn” kelimesinin “gövde, vücûd, beden” anlamına da 
geldiğini öğrenemedik.

Vücûdların, Allah’a teslim edilmesi gerektiğini bilemedik.

Vücûdları tutan Zâtın Allah olduğunu bilemedik.

Vücûdlara benim demekle, ne kadar büyük bir gaflete 
düştüğümüzü fark edemedik.

“El budne- ” kurban kesmek. (Hac Sûresi 36) 



| 215 |

“Kalâid” kelimesini de kurban kesmek diye çevirdik.

“Kalâid” kelimesinin; varlıktaki işaretler, varlıktaki şe-
killer, süsler, varlığın değerleri olduğunu bilemedik.

Ve tüm bu değerlerin, Allah’a ait olduğunu anlayamadık.

Bizdeki tüm sıfatların, Allah’a ait olduğunun sırrına ere-
medik, sıfatları sahibine teslim edemedik.

“El kalâid- ” kurban kesmek. (Mâide Sûresi 2)

“Karrebâ kurbânen” kelimesini de “birer kurban kes-
mek” diye çevirdik. 

“Karrebâ kurbânen” kelimesinin, “yakınlığın içindeki ya-
kınlık” olduğunu çözemedik.

“Kurban var kurbandan içeru” sırrına eremedik.

“Karrebâ kurbânen- “  “ kurban kesmek, yakın 
olmak için kurbanlar. (Mâide Sûresi 27)

Ki buradaki her iki kelime de aynı kökten geliyor, bunu 
anlayamadık. 

Fakat, kelimenin birini yakınlık, birini kurban olarak çe-
virdik, neden böyle diye kendimize sormadık.

“Keffaret” kelimesini de kurban kesmek diye çevirdik.

“Keffaret” kelimesinin, “kefaret, arınma, temizlenme, gi-
dermek, yok etmek” olduğunu bilemedik.

Kendimize varlık isnat etmenin günahından arınmanın, 
nasıl olduğunu anlayamadık.

Fenâfillah yâni Allah’ta yok olmanın sırrına eremedik.

Keffaret’in; benlikten, günahlardan arınmak olduğunu, 
Allah’ın ilmiyle temizlenmek olduğunu hiç düşünmedik.

Bedenimizin keffaretini veremedik.

“ Keffaret- ” Keffaret kurbanı. (Mâide Sûresi 95)

“Venhar” kelimesini de kurban kesmek diye öğrendik.



| 216 |

“Venhar” kelimesinin “enhar” kelimesinden geldiğini bi-
lemedik.

“Enhar” kelimesini, bir nehrin akıp gidişi olarak öğre-
nemedik.

Gönüllere Allah’ın ilminin aktarılmasının ne olduğunu 
bilemedik.

Bu âlemin, bir nehir gibi Allah’tan geldiğini, Allah’a akıp 
gittiğini, göremedik. 

Vücûdumuzda olan ilâhî bir akışın sırrını çözemedik.

“Venhar- ” Ve el nhr- kurban kesmek diye çevirdik. 
(Kevser Sûresi 2)

Oysa gönüllere akan Allah’ın lütufları olduğunu bilemedik.

Hazreti Muhammed’in gönlünden, nice gönüllere Allah’ın 
ilmine ait bilgilerin aktığına şahit olamadık.

“Zibhın” kelimesini de kurban kesmek diye çevirdik.

“Mezheb-Mezbaha” kelimesi de oradan geliyordu, an-
lamı neydi bilemedik.

“Zibhın” kelimesinin, Hakk’ın yolunda kendinden geçmek, 
varlığından geçmek, olduğunu idrak edemedik. 

Özünü görmek, içini görmek, aslına ulaşmak, olduğunu 
anlayamadık.

“Zibhın- ” (Saffat Sûresi 107)

“En’âm” kelimesini de kurban kesmek olarak çevirdik.

“En’âm” kelimesinin; nimetler, varlıklar, mahlukât, ha-
reketli olan her şey olduğunu düşünmedik.

Hac Sûresi 34 âyetteki “behimet en’am” kelimesini de 
kurban kesmek diye çevirdik.

Bu âyetleri neden hep kurban kesmek diye çevirdik? Dü-
şünmedik.



| 217 |

Her bir kelimenin farklı anlamları da var mıydı? Anla-
yamadık.

Kurban’ı hayvan kesmek sandık.
Kurbiyyet sırrına eremedik.
Oysa Kur’ân’da birçok yerde geçen “Kurb” kelimesini ya-

kınlık olarak çevirdik.
Lakin yakınlık nedir, idrak edemedik.
Bu kelimelerinin hepsinin Hazreti Muhammed öncesi 

kullanılan kelimeler olduğunu bilemedik.
Aynısıyla Kur’ân’a neden yansıdığını çözemedik.
Kurban’ın kurbiyyet olduğunu, yakınlık olduğunu çözemedik.
Hazreti Muhammed öncesi hacca gelenler, “Zemzem ku-

yusu yanında Allah adına hayvan keserler, buna kurban der-
lerdi ve kestikleri hayvanın kanını Kâbe´ye sürerler ve “Al-
lah’ım kurbanımızı kabul et” diye dua ederlerdi.

Hac Sûresi 37: “Kurbanlıklarınızın kanları ve etleri Al-
lah á ulaşmaz” âyeti bu olaylar üzere inzal oldu diye inanılır.

Evet, çok düşünelim, nedir kurban? 
Nedir kurbiyyet?
Nedir “mukarrebin” çok düşünelim?
Hayvan kesmek, kurban kesmek midir?
Kurban, hayvan kesmek midir?
Hayvan kesmekle mi Allah’a yakın olunur?
Yoksa kendi varlığını, Hakk’a teslim etmekle mi yakın 

olunur? 
İnsan, bunları çok iyi düşünmelidir.
Allah’a olan yakınlık hakikatini anlamak bir ilim üzeredir. 
Kur’ân âyetiyle sabittir ki Allah bize şah damarımızdan 

daha yakındır.



| 218 |

İşte bu yakınlığı anlamak “Kurb-Kurban” kelimesiyle an-
latılmak istenmiştir.

Kur’ân; İlmel Yakîn, Aynel Yakîn, Hakkel Yakîn âyetle-
riyle, Allah’a olan yakınlığı anlamamızı bize tavsiye etmiştir.

Ki Allah ile kul arasında mesafe yoktur.

Damla ile deryanın arasında mesafe olmadığı gibi…

İnsan, Allah ayrı kendi ayrı zanneder ve araya zan ile 
mesafe koyar.

İşte bu mesafeyi kaldırmak kurbiyyet sırrıdır.

İnsan hayvan kesmeye kurban dememelidir.

Kurban sırrına, kurbiyyet sırrına, mukarrebin sırrına 
ermelidir.

Hayvan kesmek isteyen hayvanını kesebilir, çoluk çocu-
ğuyla bayram edebilir.

Ama bilinmelidir ki hayvan kesmekle, Allah’a yakın olun-
maz.

Ve bilinmelidir ki hakikatte bayram, Allah’a ermektir, 
O’nunla bir olduğunu bilmektir.

İşte hacda hayvan kesme âdeti kurban hakikati değildir. 

Kurban hakikati fenâfillah olmaktır.

Kendini Allah’a kurban etmektir.

Kendi varlığından geçip “kurbiyyet” sırrına ermektir.

“Kurban var kurbandan içeru” sırrına ermektir.

Hacda arefe günü sonrası koyun kesilerek, kurban diye 
adlandırılır. 

Âriflik makamına ermeden, Allah’a kurban olunur mu?

Her yerde Allah’a şahit olmadan, âriflik olur mu?

Ârif olmayan Allah’a teslim olabilir mi?



| 219 |

Allah’ı tanımayan, arefe günü sırrına erebilir mi?

Allah’a ârif olmanın sırrı, kendi varlığının Allah’ın ulvi-
yeti olduğunu anlamaktır.

İşte hakikatte kurban, Allah’ın ulviyetinde yokluğunu 
bilmektir. 

9- HACI-HACE-HOCA

Hacdan dönenlere hacı denilir.

Hacı’dan maksat hace’dir.

Hace’den maksat, hocadır.

Hoca’dan maksat Mürşid-i Kâmil’dir.

Hacı-Hace- Hoca birbirine bağlı kelimelerdir.

Hace-Hoca kelimesinin Türkçe karşılığı öğretmendir.

Hacda hakikate erişme yolunda eğitimini bitiren, Allah’a 
kurban olan kimse, hacılık makamına ermiştir.

Yâni hacelik, öğretmenlik makamına erişmiştir.

Bilen mutlaka bildirecektir.

Anlayan mutlaka anlamak isteyenlere yardımcı olacaktır.

Hace yâni öğretmen her zaman öğrenme yolunu göster-
mek için çırpınacaktır.

Ve asla kendine bir şey beklemeyecektir.

Yâni şahsi bir çıkar içinde olmayacaktır.

Öğretmen her zaman topluma rahmeti hissettirir.

Toplumu ilim ve edebe yönlendirir.

Öğretmenler anne baba gibidir.

Yol göstermek için çırpınır…

İlim üzere olmamızı sağlar…

Düşünmeyi, anlamayı öğütler…



| 220 |

Hasta olduğumuzda ilgilenir…
Düşsek kaldırır…
Kirlensek temizler…
Nasıl davranmamızı öğütler… 
Moral verir, güç verir…
Çok çalışmamızı öğütler…
Hedefe, amaca yönlendirir.
Öğrenci, öğrenmek isteyendir.
Öğretmen; öğrenmek isteyene nasıl öğrenebileceğini 

öğretendir.
Çünkü öğretmen nasıl öğrenilecek onu öğrenmiştir, ilim-

den eğitim görmeyi biliyordur. 
Haceler-Öğretmenler; öğrenmeyi, düşünmeyi, araştır-

mayı, analitik analiz yapmayı, ilimden fenden ayrılmamayı 
öğretirler ve kendileri de buna uyarlar.

Öğretmen de son nefesine kadar ilim kapısında bir öğ-
rencidir.

Fizik öğretmeni bizi fizik ilmiyle, kimya öğretmeni bizi 
kimya ilmiyle tanıştırır.

Ve diğer alanlarda da bu böyledir.
Ve bizlere öğrenme inceliklerini öğretir.
Beşeri alan ve mânevi alan öğreticileri vardır.
Beşeri alanda olan öğretmenler, bir meslek öğrenmeleri 

için öğrenci yetiştirirler ve bunun karşılığı olarak ücret alırlar.
Bu ücretle karınlarını doyururlar ve ailelerini geçindirirler. 
Mânevi alanda ise öğretmenler bizi, “varoluş nedir ve 

var eden kimdir” tefekkürüyle tanıştırırlar, onlar asla bir 
karşılık almazlar.

Öğretmen Türkçe bir kelimedir ve “Öğ” kelimesinden gelir.



| 221 |

“Ög” kelimesi “akıl, zihin” anlamına geldiği söylenir.

Öğretmen, aklını zihnini kullanan ve aklını zihnini kul-
lanmayı öğreten kişi demektir.

Öğüt kelimesi de buradan gelir.

Akıl vermek, yol göstermek demektir.

Öğ, anne olarak da kullanılır.

Öğe, bilgin kişi anlamında kullanılır.

Öğrenmek için öncelikle kişi hazır olmalıdır.

Aklen ve gönül itibariyle hazır olmayan kişiye ilim teb-
liğ edilmez.

İlmin bilgileri ancak ve ancak hazır olan kişilere sunulur.

Emaneti ehline vermekten murad, öğretmenlik, mürşit-
lik vazifesidir.

Hace yâni Hoca’nın, bizdeki karşılığı, “İlm-i Tevhîd yo-
lunda öğretmen” demektir.

Hace kelimesinin kökeni Farsça dense de, İbrânice’ye 
kadar uzanır. 

Hac, Hacı, Hacer, Hicr, Hicret, Hoca, aynı kökten gelen 
kelimelerdir.

Hac; kendi aslına olan yolculuk demektir.

Hacı; kendi hakikatini arayan kişi demektir.

Hacer; kendi edindiği putları yontan, kıran kişi demektir.

Hicr; taşları yontan, taşlaşmış duyguları, bilgileri, tüm 
kötülük veren düşünceleri yontmak, kırmak, eritmek, var-
lığından geçmek demektir. 

Hicret; ten şehrinden cân şehrine makam-makam yol-
culuk yapmak demektir.

Hoca; kendi hakikatini arayan kişilere yardım eden, bilgi 
veren kişi demektir. 



| 222 |

Hoca’nın bizim dilimizdeki karşılığı “öğretmen”dir.

Beşeri alanda ve manevi alanda öğretmenler vardır.

Bazen de hem beşeri alanda hem de manevi alanda gay-
ret gösteren öğretmenler vardır.

Mânevi alanda olan öğretmenlere, “Mürşid-i Kâmil” deriz.

Bu kişiler kesinlikle bir ücret, karşılık almazlar, zerre 
kadar makam, mevki beklentileri yoktur, zerre kadar kar-
şılık beklemezler, beklentileri yoktur.

Onların tek amacı vardır, Allah’ın hakikatlerini anlamak 
ve gücü yettiğince anlamak isteyenlere anlatmaktır.

Onlar bir tevazû, edep içinde hakikat yolundadırlar.

Onlar öncelikle öğrencidirler.

Kâinat mektebinde son nefeslerine kadar öğrencidirler. 

Onlar Hazreti İbrâhîm’in silsilesinden gelen talebeler-
dir, Kureyş silsilesidir. 

Onlar son nefeslerine kadar talebe’dirler. 

Allah’ın sonsuz ilminden beslenirler. 

Kendi aslını anlamak isteyenlere bilgi verirler. 

Bu bilgiler ilme dayalı bilgilerdir.

Bu bilgileri yüklenen talebe, o bilgilerle kendi vücûd 
kitâbını okumaya başlar ve Allah hakikatini kavrama yo-
luna girer.

Bakara Sûresi 124: “Ve izibtelâ ibrâhîme rabbuhu bi ke-
limâtin fe etemmehun kâle innî câiluke lin nâsi imâmâ kâle 
ve min zurriyyetî kâle lâ yenâlu ahdiz zâlimîn.”

Ve iz ibtelâ İbrâhîm : Olduğunda, sıkıntı, boğulma, imtihan, 
gayret, İbrâhîm, 

Rabbu hu bi kelimâtin : Rabbi, o, kelimeler ile, tecellileri, 



| 223 |

Fe etemme hunne : Böylece, sonra, tamamladı, anladı, 
onları,

Kâle inni câilu-ke : Dedi, bildirdi, ben, yapmak, kılmak, 
sunmak, sen,

Li en nâsi : İnsanlar için, insanlara, 
İmâmen : İmam, öğretmen, önder, rehber, 
Kâle ve min zurriyyetî : Dedi ve benim zürriyetimden, 

soyumdan, neslim,
Kâle lâ yânelu : Dedi, yok, ulaşamaz, anlayamaz, nâil 

olamaz,
Ahdi : Söz, sözler, hakikatler, devir, zaman, 
El zâlimîn : Zalimlik, kötülük yapan, zalimler, 

Meâli: “İbrâhîm, Rabbinin tecellilerini anlamak için gay-
ret göstermişti. Sonra da onları anlamayı tamamladı. Sen in-
sanlara hakikatlerimi anlatmak için öğretmenlik yap, diye 
bildirildi. Benim neslimden gelenler de öyle olsunlar, dedi. 
Zalimler hakikatlere ulaşamazlar, diye bildirildi.” 

Burada geçen imam kelimesi de önderlik yapan, öğret-
menlik yapan anlamındadır.

Hazreti İbrâhîm yaşadığı dönemin imamıydı.

Hakikati anlamak isteyenlere önderlik yapardı, öğret-
menlik yapardı.

Hazreti İbrâhîm, devrin Mürşid-i Kâmil’i idi.

Mürşid-i Kâmil o gönül erleri, irşât, hidâyet, şefâat yo-
lunu gösterirlerdi.

İrşat, şefâat, hidâyet ancak Allah’a mahsustur. 

Onlar sadece tebliğ ederler, yâni bilgi verirlerdi. 

Onlar son nefeslerine kadar önce öğrenci, sonra öğret-
mendirler. 



| 224 |

Hakikat yolunda öğrenci de öğretmen de, Hakk’ın ilmine 
tâliptirler, Hakk kapısında dilencidirler. 

Kureyş Sûresinde bu hakikat açıklanmıştır.
“Hazreti İbrâhîm’in ilkeleri üzere hareket edenler haki-

katleri amaç edinmişlerdir. Onlar, yaz ve kış hiç durmadan 
hakikatler için yolculuk ederler. Öyle ki onlar, gönüllerinde 
kendilerini vücûdlandırana karşı daima bir kulluk içindedir-
ler. Onlar hakikatleri anlamada zayıflık içinde olanlara yar-
dım ederler ve onlar korkular içinde olanlara güven verirler.” 

Mânevi alanda kitap; canlı kitap olan kişinin vücûd kitâbı 
ve varlık kitâbıdır.

Beşeri alanda ise mesleki kitaplar vardır. 
Bu kitaplar yardımcı kitaplardır.

Kişilerin yazdığı kitaplar yardımcı kaynaklardır, canlı 
kitap olan varlık kitâbı ise ana kaynaktır. 

Kişilerin yazdığı kitaplar elbette önemlidir, ama ana kay-
nak olan ilimden öğrenmediğimiz müddetçe, eminlik vas-
fına nâil olamayız.

Bizlere öğretmenlik yapan annemizin babamızın, çevre-
mizdeki kişilerin, okullarda öğretmenlerimizin bizlerin üze-
rindeki emeği hiç unutulmamalıdır.

Hele ilkokul öğretmenlerimiz hiç unutulmaz, isimlerini 
bile unutmayız.

Çünkü bizlere en masum zamanımızda kucak açtılar.
İnsanlar, karınlarını doyurmak için meslek öğrenirler ve 

ayrıca ilgili olanlar, mânevi alan olan varoluş ve var eden ile 
ilgili öğrenmeye adım atarlar.

Manevi alan dediğimiz, varlığın geldiği ve oluştuğu bo-
yuttur. 

Yâni tecelliler, rûh, nûr boyutudur. 



| 225 |

Mürşit diye gittiğimiz öğretici, yâni öğretmen Allah ha-
kikatine şahit olmuş kişidir.

Mü’minlik makamına erişmiş kişidir.

Yâni Allah’tan ve onun makamlarından emin olmuş kişidir.

Öğrenciyi de ilk saniyede kendine döndürür, aradığı tüm 
soruların cevabının onun kendi vücûdunda olduğunu bildirir.

Öğrenci edep ehli olduğunda ona ilim kapısı açılır, ilâhî 
lütuflarla tanışır.

Zalimlikte olan kişinin hakikatle arasındaki perde kendi 
yaptıklarıdır.

Zalimlik içinde olduğu müddetçe o kişi Hakk kapısında 
öğrenci olamaz.

Dini bilgiler alan kişi, aldığı bilgilerle Allah hakikatinin 
idrakine varamıyorsa, bilgilerin boyutlarını önce kendinde 
sonra âlemde bulamıyorsa, o bilgiler ya bâtıl bilgilerdir, ya 
da o kişi yüklendiği öğretilerin anlamını bilmiyordur.

Ya da o kişi gönlünü dünyaya bağlamış esaret halinde-
dir, zalimlik içindedir.

İşte Kur’ân böyle durumda olmayı eşek ile misal gösterir. 

Cuma Sûresi 5: “Meselullezîne hummilût tevrâte summe 
lem yahmilûhâ ke meselil hımâri yahmilu esfârâ bise mese-
lul kavmillezîne kezzebû bi âyâtillâh vallâhu lâ yehdîl kav-
mez zâlimîn.”

Mesel ellezine : Örnektir, misal, durum, hal, o 
kimseler, 

Hummilu : Taşıdıkları, yüklendi, aldı, 
El tevrat : Yasa, ittifak, hüküm, anlaşma, öğreti, 

eğitim, bilgi, 
Summe lem yahmilû-hâ : Fakat, taşıdığı şeyi bilmeyen, anlamını 

bilmeyen,



| 226 |

Ke meseli : Gibi, mesele, örnek, durum, hâl,
El himâri : Eşek, hayvani hal, 
Yahmilu : Hamal, taşıyan, taşıdığı yük, 
Esfâren : Sefer, götürme, bir yerden bir yere 

gitmek,
Bise mesele : Ne kötü mesele, misal, hal, 
El kavmi ellezine : O kimseler, onlar, 
Kezzebu : Yalanmak, yalanlarda kalmak, 
Bi âyâti Allah : Âyet, delil, işaret, Allah 
Ve Allah la yehdî : Allah, yok, hidâyet, kılavuz, önder, yol 

gösteren, 
El kavme ez zâlimîn : Kavim, zalim kimseler, haksız 

adaletsiz kişiler,

Meâli: “Öğretileri yüklenen, fakat yüklendiği şeyin an-
lamını bilmeyen kimsenin durumu, ne taşıdığını bilmeyen 
eşeğin durumu gibidir. Allah’ın âyetlerine karşı yalanlarda 
kalan kimselere ne kötü bir misaldir. Zalim kimseler Allah’a 
yol bulamazlar” 

İşte âyette belirtildiği gibi, zalim kimselere hakikatin 
bilgileri verildiğinde onlar zalimliklerini bırakmadığı müd-
detçe, hakikati anlayamazlar.

Onlar sadece bilgi taşıyıcıdırlar.
Onlar taşıdıkları bilgileri birilerine anlatırlar, belkide 

anlattığı kişiler hakikate yol bulurlar.
Burada eşeğe hakaret yoktur, eşeğin sırtına kitap yük-

lesek, eşek o kitapları bir yerden bir yere götürse, kitapla-
rın içeriğinin farkında değildir.

Ki onun vazifesi yükü taşımaktır.
Kişinin vazifesi ise taşıdığı yükün anlamına ermektir.
Kişi taşıdığı öğretilerin anlamına ulaşmamışsa, işte o 

eşek misali ile anlatılmıştır.



| 227 |

Aldığımız bilgiler bizi kaynağına götürmelidir.

Eğer aldığımız bilgilerle kaynağına ulaşamıyorsak, ya o 
bilgiler bâtıl bilgilerdir, ya da bizim gönlümüz kirlidir.

Alâk Sûresi bizlere neyi öğrenmemizi ve nereden öğren-
memizi çok güzel açıklar.

1- Seni vücûdlandıranın delilleriyle, yaratılışı araştır anla. 

2- Bir bağ ile bir özdendir insanın yaratılışı.

3- Yaratılışı araştır anla. Seni vücûdlandıran tüm sıfat-
ların da kaynağıdır. 

4- Ki O kalemle öğretendir.

5- Bilmediği şeyi insana öğretendir.

Öğrenmekten maksat; kişinin kendi vücûd kitâbını oku-
ması, düşünmesi, anlamasıdır.

Vücûd nasıl yaratıldı, nasıl çalışır, nitelikleri nedir, ne-
reye gitmektedir hep düşünmelidir.

Âl-i İmrân Sûresi 166: “Mü’minler her an öğrenme, öğ-
retme içindedirler.”

Öğretmen olan kişi, ancak ve ancak mü’minlik maka-
mına ermiş kişidir.

Neml Sûresi 16: “Bize Tevhîd ilminin lisanı öğretildi ve 
bütün her şeyden seslenenin, işleyenin kim olduğu bildirildi.”

Rahmân Sûresi 4: “İnsana ilmiyle hakikatleri öğretendir.” 

İnsana cümle varlıktan hakikatleri sunan ve öğreten 
Allah’tır.

Allah bize nasıl öğretir? Bunu çok iyi düşünmeliyiz ve 
anlamalıyız.

Bu öğreticilikte ilim cihetini düşünmeliyiz.



| 228 |

Bakara Sûresi 282: “Allah’ın tüm varlıktan size her an 
öğrettiğini unutmayın ve bütün her şeydeki ilmin sahibi-
nin Allah olduğunu bilin.”

Mâide Sûresi 4: “Siz bir şey bilmiyor iken, size öğretil-
diği gibi, sizin de bilmeyenlere öğretmeniz helaldir. Allah 
size bilmediğiniz şeyleri öğretti. Bundan sonra bir ilim ile 
beslendiğiniz o hakikatlere sahip çıkın ve her varlıkta olan 
Allah’ın işaretlerini anlayın.”

Öğrenen kişi, öğrenmek isteyen kişiye yardım etmelidir, 
onun için koşmalıdır.

Kehf Sûresi 66: “Mûsâ ona dedi ki: Sana öğretilen şeyler-
den bana da öğretmen, benim de kemalât bulmam için sana 
tâbi olabilir miyim?”

Mûsâ, Hızır ile buluştuğunda böyle demişti.
Hakikat yolunda iki öğretmen boyutu vardır.
Birincisi, İbrâhîm makamında öğrenim görmek.
Diğeri, Muhammed boyutunda keyfiyet bulmak.
İbrâhîm makamı, fenâ makamları boyutudur.
Yâni dünya, vücûd boyutudur, yâni bedendeki tecelli-

ler boyutudur. 
Muhammed boyutu bekâ boyutudur.
İşte fenâ ve bekâ makamlarının eğitimini tamamlayan-

lar, Kâmil insan olurlar.
Hacıdan gelenlere hacı denilmesinin maksadı da budur.
İşte ‘Hacı-Hace’ olanlar, çevresindeki hakikati anlamak 

isteyenlere imamlık-öğretmenlik-hocalık yaparlar. 



| 229 |

10- MEKKE HAKİKATİ

Mekke hakikati de iyi bilinmelidir.

Kâbe Mekke’dedir.

Mekke kâbe sırrına açılan kapıdır.

Kâbe fenâ makamlarının sırrıdır.

Kendi vücûdunda Allah’a şahit olma makamıdır.

Kelime olarak Mekkeli müşrikler kelimesi vardır.

Ama Medineli müşrikler kelimesi yoktur.

Bunun hikmeti çok iyi düşünülmelidir.

Mekke boyutu, kişinin müşriklikten kurtulma boyutudur.

Medine medeniyeti, kemâlatı temsil eder.

Kamil insan müşriklikten kurtulmuş insandır.

Mekke’de yapılan hac kişinin hakikat yolunda kendi var-
lığından kurtulma eğitimidir.

Mekke, fenâ makamlarının eğitiminin yoludur.

Bu eğitimde kişi, kendi asliyetini bilir.

Mekke putların yıkıldığı, şeytanın taşlandığı yerdir.

Kişi kendindeki putları bulmalı ve onları bir bir kırmalıdır.

Kişi kendindeki şeytanı bulmalı ve onu teslim almalıdır.

Mekke ikilikten geçme Allah’ın birliğine erme makamıdır.

Mekke’de kişi hem ben var hem Allah var gafletinden 
kurtulur, Allah’tan gayrı bir şeyin olmadığına şahit olur. 

Mekke boyutu sûretten sirete olan yolculuktur.

Kişi bu makamda kendi vücûdunda olan işleyişe şahit olur. 

Ve bu işleyişi yapanın Allah olduğunu anlar.

Kişi kendine nisbet ettiği, işleyişin, sıfatların, vücûdun 
sahibinin Allah olduğunu anladığında, Allah’a karşı düştüğü 
günahtan arınır, temizlenir.



| 230 |

Mekke arınma, temizlenme, günahlardan sıyrılma ma-
kamıdır.

Mekke makamı şirkten kurtulma makamıdır.

Lokman Sûresinde şirk günahından kurtul uyarısı vardır.

Lokman Sûresi 13: “Lâ tuşrik-şirk koşma.”

“Lâ tuşrik billâh inneş şirke le zulmun azîm.”

Meâli: “Allah’a ortak koşma, muhakkak ki şirk büyük 
zulümdür.”

Şirk günahı, Allah’ın ulviyetinin yanında kendine ben-
lik isnat etmektir.

İnsan kendini halk eden değildir.

Anne rahmine nasıl düştün?

Hücre hücre, doku doku, organ organ nasıl bedenlendin?

Bedenin nasıl var oldu?

Bedenin nasıl şekillendi?

Gözlerin, kulakların, burnun, dilin, dişlerin, ellerin, ayak-
ların, nice organların, hücrelerin nasıl şekillendi?

Bedeninde her an olan işleyişi yapan sen misin?

Bedenindeki kudretin sahibi sen misin?

Bedenindeki sıfatların sahibi sen misin?

Tüm bunları düşün, var eden misin, var edilen misin?

Allah’a ait olan vücûduna benim deme.

Allah’a ait olan sıfatları kendine nispet etme.

Bedenini sen var etmedin.

Bedenini sen şekillendirmedin.

Bir gün gelecek öleceksin.

Bedenin yaşlanıp gidecek.



| 231 |

Ellerinin ayaklarının gücü azalacak, gençlik yıllarındaki 
o gücün olmayacak.

Gözlerin eskisi gibi göremeyecek, kulakların eskisi gibi 
duyamayacak.

Var etmediğin, işleyişini senin yapmadığın, sıfatların 
sahibi olmadığın bir bedene benim demen ne kadar büyük 
bir gaflettir.

Gel bu gafletten kurtul.

Gel, sana ait olmayan bir bedene, benim deme gafletine 
düşme.

Düşme ki şirk koşma, yâni ortak koşma.

Ortak koşmak günahından sıyrıl.

Ortak koşmak şeytanlaşmaktır.

İnsan, kendi içindeki şeytanlaşmış duyguları taşlamalıdır.

Allah’a ortak koşmanın ne olduğunu çok iyi anlamalıdır. 

Şeytanlaşmak, şirk koşmaktır.

Şeytanlaşmak ben de varım demektir, zalimleşmektir. 

Şirk koşmak, hem ben varım hem Allah var demektir.

İkilikte kalmaktır, benlik içinde olmaktır.

Allah’a ait olanı kendine ya da bir başkasına nispet etmektir. 

Allah’ın ulviyetinin yanında “ben de varım” deme gafletidir.

Allah’a ait olan sıfatları kendine nispet etmektir. 

Kendini hayat sahibi sanmaktır.

Kendini ilim sahibi, kudret sahibi sanmaktır.

Şirk koşma günahından sıyrılmak, Mekke makamında 
İlm-i Tevhîd eğitimi görmekle mümkündür.

Kişi Allah’a inanır, Allah’ı kendi dışında bir yerlerde zan-
neder, Allah var ben de varım gafletiyle yaşar.



| 232 |

Allah’ın kendine şah damarından yakın olduğunu bilmez, 
kendini Allah’tan ayrı görür ve ikilik içinde yaşar.

Ve böylece müşrik durumuna düşer. 

Müşrik, Allah’ı reddeden demek değildir.

Müşrik, Allah’a inanır, onun varlıktaki tecellilerine inanır.

Müşrik ibadetlerini yapar, namazını kılar, orucunu tutar.

Ama müşrik Allah’a ortak koşar.

Allah’ın ulviyetinin yanında kendine varlık nispet eder, 
“Allah var bende de varım” zannıyla yaşar ve müşrik duru-
muna düşer.

Kur’ân’da, müşriklerin Allah’a inandıkları birçok yerde 
belirtilir. 

Zümer Sûresi 38: “Ve le in seeltehum men halakas sema-
vati vel arda le yekulu Allah.”

Meali: “Eğer onlara; gökleri ve yeri kim yarattı? diye sor-
san, elbette Allah derler.”

Zuhruf Sûresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas semâvâti 
vel arda le yekûlunne halakahunnel azîzul Allah.”

Meali: “Doğrusu onlara; gökleri ve yerleri kim yarattı? 
diye sorduğunda, elbette varlığın yüce sahibi, ilmin sahibi 
olan onları yarattı, derler.” 

Ankebût Sûresi 63: Ve le in seeltehum men nezzele mines 
semâi mâen fe ahyâ bihil arda min badi mevtihâ le yekûlun-
nallâh kulil hamdu lillâh bel ekseruhum lâ yakılûn

Meâli: “Eğer onlara; gökten yağmuru indiren, böylece 
topraktan hayat veren, sonra da oradan nutfeler çıkaran 
kimdir, diye sorsan, elbette Allah derler.” 

Kur’ân incelendiği zaman görülecektir ki, müşriklerin 
de Allah inancı vardır.



| 233 |

Yine Kur’ân incelendiği zaman görülecektir ki, müşrik-
lik kişinin kendine yaptığı bir zulümdür.

Müşriklik durumuna düşen kişi, benlik içinde kalır, ken-
dine varlık nispet eder, kendi bedenin sahibi olan Allah’a tes-
limiyet içinde olamaz. 

Müşriklik kişiyi:

Allah’a teslimiyetten uzaklaştırır, kibir içine düşürür. 

Kesrette bırakır, vahdete eriştirmez.

Varlığın suret boyutunda bırakır, siretine erdirmez.

“Sen sensin, ben benim” gafletinde yaşatır.

Her varlığı tutan kudreti görmekten uzaklaştırır.

Kesret boyutunda kalır, kesreti tutan ilâhi kudreti gör-
mekten uzaklaştırır.

Bir ağaçta yüzlerce, binlerce yaprak vardır, ama tüm yap-
raklar dallar bir gövdeye bağlıdır.

İşte yüzlerce, binlerce varlık olsa da hepsi Allah’a bağlıdır.

Varlığı ayrı ayrı görmek, onları tutan ilâhi kudreti göre-
memek kişiyi müşriklik durumuna düşürür.

Müşriklik durumuna düşen kişi:

Allah hakikatine erememiştir.

Mü’minlik makamına gelememiştir.

Kendine şah damarından yakın olan Allah’a şahit ola-
mamıştır. 

Varlığı ayrı, Allah’ı ayrı zanneder.

Kendini ayrı, Allah’ı ayrı zanneder.

Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet eder.

Kendini mal mülk sahibi görür, mülkün sahibinin Allah 
olduğunu göremez.



| 234 |

Kendini hayat sahibi görür, kendinde hay olan diri olan 
Allah’ı göremez.

Kendini güçlü görür, kendindeki ve tüm hücrelerindeki 
gücün sahibinin Allah olduğunu göremez.

Kendini irade sahibi görür, varlığı var etmede ve şekil-
lendirmede irade sahibinin Allah olduğunu göremez.

İşte Mekke boyutu müşriklikten kurtulma, fenâfillah 
makamına erme boyutudur.

Mekke’de buluna üç şeytan taşlama yeri müşriklikten 
kurtulma boyutuna işaret eder.

İnsanı zalimleştiren duygular, cin, iblis, şeytan boyut-
larıdır. 

Cin, iblis, şeytan, kişinin içinde taşıdığı, kendini Hakk’tan 
uzaklaştıran, kibirleştiren, zulme götüren duygular ve dü-
şünceler boyutlarıdır.

Cin, iblis, şeytan diye ayrı bir varlık yoktur.

Cin hâli kişinin kendi aslına yabancı olması, Allah’ı bi-
lememesidir. 

Cin halinde kalan kişi; varlığın geldiği özü bilmiyordur, 
kendinin ve gördüğü varlığın özünü bilmiyordur.

Cin halinde kalan kişi, kendindeki ve varlıktaki canın 
farkında değildir.

Yâni Allah şuurundan uzaktır.

İblis boyutunda kalan kişi de;

Varlığın toprak boyutunda kalan kişidir.

Varlığın sûretinde kalıp, sîretini göremeyen kişidir.

Yâni teni görüp canı göremeyen demektir. 

Üflenen rûh şuurundan uzak olan kişidir.



| 235 |

İşte, varlığın eşya boyutunda kalıp, kendi şahsi menfa-
atleri için zulüm üreten kişi şeytani hallere esir olan kişi-
dir ve o kişi şeytanlık boyutunda kalır.

İşte bilmeliyiz ki cinlik de, iblislik de, şeytanlık da kişi-
nin kendindedir.

İşte Mekke boyutu kişinin bu hallerden arınma boyutudur.

Kişi kendini zalimleştiren bu üç duyguyu terbiye etmelidir. 

Kişi bu hallerini temizlerse, kendini bilme yolunda olur, 
Allah nedir sorusunun cevabını bulur. 

Ve Allah’a teslimiyet içinde olur. 

Mekke ve Medine makamları, fenâfillah ve bekâbillah 
sırrıdır. 

Fenâfillah sırrı, Allah’ta fâni olmaktır, yâni Allah’ın ulvi-
yetinin yanında kendine benlik isnat etmeyi terk etmektir.

Kişi kendindeki işleyişin sahibini idrâk ettiğinde, nisbet-
lerini bir bir terk eder.

Kişi vücûdundaki işleyişin sahibi değildir.

Çünkü kişi, vücûdunda olan atomdan hücreye, hücreden 
dokuya, dokudan organlara ve tüm bedene kadar olan işle-
yişi yapan değildir. 

Bu işleyişi yapan fâil’dir.

Fâil’in vücûdun işleyişi boyutundaki durumu fiil’dir.

Fâil’in fiil boyutundaki adı fiil’dir.

Fiilin fâil boyutundaki adı fâil’dir.

İşte bu kâinat bir fâil’in fiil’idir.

Fâil kendi aslîyetini fiil’iyle ispat eder. 

Fiil, fâil’in kendini, fiil’iyle ispat etmesidir.

Fiil’i yapan kimdir, fâil’dir.



| 236 |

Ortada bir fiil varsa, bu fâil’in kendini açığa çıkarması-
dır, kendini fiil’iyle ispat etmesidir. 

Kişi, kendi vücûdunda fâil olanın, mevsuf olanın, mev-
cud olanın Allah olduğunu idrâk ettiği an ve ona teslim ol-
duğu an, mağfiret kapıları açılmıştır.

Kişinin vücûdunu her an zâtıyla tutan, her an sıfatlarıyla 
onu kuşatan, her an vücûdunda işleyen Allah’tır.

Yunus Emre, bu zevki çok güzel dile getirmiştir.

“Severim ben seni candan içeri

Yolum vardır bu erkândan içeri” 

“Beni bende demen bende değilim

Bir ben vardır bende benden içeri”

“Nereye bakar isem dopdolusun 

Seni nere koyam benden içeri”

İşte kişi müşriklik nedir iyi bilmelidir.

İnsan kendini bilmeli, varoluşunu düşünmelidir.

Varoluşunu düşünerek, var ediciye şahit olmalıdır.

Kendi bedeninde; fâil olanı yâni işleyeni, mevsûf olan 
yâni sıfatların sahibini, mevcûd olan yâni bedenini tutan 
Zâtı anlamalı ve ona teslimiyet içinde olmalıdır.

İşte Mekke makamı şirkten halas olma makamıdır. 

Kişinin, kendinde Allah’a şahit olması, Allah’a teslim ol-
ması, kendi nisbetlerini terk etmesi mağfiret kapılarını aça-
caktır, böylece kişi şirkten kurtulacaktır.

Kendine nisbet ettiklerini terk etmek ise şudur:

Allah’ın fiilinde, kendine nisbet ettiği işleyişi terk etmek, 
kendi vücûdunda ve her varlığın vücûdunda her an fiiliyle 
fâil olanın Allah olduğunu idrâk etmek.



| 237 |

Allah’ın sıfatlarında, kendine nisbet ettiği sıfatları terk 
etmek, kendi vücûdunda ve her varlığın vücûdunda her an 
sıfatlarıyla mevsûf olanın Allah olduğunu idrâk etmek.

Kendine nisbet ettiği vücûdunun Allah’a ait olduğunu an-
lamak, kendi vücûdunu ve her varlığın vücûdunu zâtıyla tu-
tanın Allah olduğunu idrâk etmek.

Kişi Mekke makamında düştüğü şirk günahını anlar ve 
tövbe içinde olur ve ıslah olur.

Ve böylece Allah’ın mağfiretine erişir.

Mâide Sûresi 39: “Fe men tâbe min badi zulmihî ve as-
laha fe innallâhe yetûbu aleyh innallâhe gafûrun rahîm.”

Meâli: “Artık kim, yaptığı hatalardan ve yaptığı zulüm-
lerden pişmanlık duyar dönerse ve ıslah olursa, muhakkak 
ki Allah tövbeleri kabul edendir. Muhakkak ki Allah mağfi-
ret edendir, varlığı özünden var edendir.” 

11- MEDİNE HAKİKATİ

Medine makamı, medeniyet makamıdır, merhametle dav-
ranma makamıdır. 

Merhamet, Allah’ın nûrundan gelen bir duygudur.

Aşkın ışığıyla sarılı olma durumudur.

İnsanı insan yapan duygu medeniyet duygusudur.

Her varlığa şefkatle davrandıran duygu, merhametin ge-
tirdiği medeniyet duygusudur.

Medeniyet, Medine kelime kökünde gelir.

Medine, şehirleşmek demektir.

Şehirleşmek, birlik üzere, cem üzere bir arada bulun-
mak demektir.

Şehirleşmek, halk olmaktır, birlik üzere toplanmaktır.



| 238 |

Şehir, şehr kelime kökünden gelir.

Şehr; ay, ışıldamak, ortaya çıkış, görünmek, kendini belli 
etmek, açığı çıkıp görünür olmak demektir.

Her an ortaya çıkan, görünür olan, gelen giden, nûrunu 
yansıtan Allah’tır.

Kâmil insan, varlığa baktığında, ortaya çıkışın Allah ile 
bağlantısını gören insandır.

Yâni Kâmil insan, Halk’ta kendini gösterenin Hakk oldu-
ğunu bilerek nazar eder.

İşte bu medeniyet duygusunu getirir.

Medine makamı, “varlıktan nûrunu yansıtan Allah’tır” 
duygusuna eriştirir. 

İşte bu duygu medeniyet duygusudur.

Medeniyet duygusu, gönülleri sarıp sarmalayan duygudur.

Herkese yardım için koşturan duygudur.

Merhamet duygusudur.

Samimi eyleyen, içten davrandıran duygudur.

Senlik benlikten kurtaran duygudur.

Medeniyet, Halk’da Hakk’a nazar etme duygusudur.

Allah’ın insana, “sen insansın merhametli ol” diye ver-
diği duygudur.

Allah’ın rahîmiyetinden rahmâniyetine akan duygudur.

Gönül sevgiyle, aşkla donandığında insan medenileşir. 

Sevginin ışığında yürüyemeye başlar.

Sever, sevdirir.

Gönüllere rahmet olur.

Gönül âleminin semâsında yürür. 

Her yere merhametle akar. 



| 239 |

Çevresine samimi davranır.
İçten, gönülden aşkla davranır.
Dürüst olur, erdemli olur.
Çevresine huzur verir.
İhtiyacı olanın umudu olur.
Karamsarlıkları, kaygıları bitiren olur.
Sevindiren olur, yüzleri güldüren olur. 
Çevresine örnek olur. 
Gönül diliyle baş dili bir olur.
Gönül gözüyle, baş gözü bir görür.
Hakk’tan gayrı görmez.
Çünkü gayrı bir şey yoktur. 
Davranışları, aşk içinde merhamet içinde olur.
Dilinden bal damlar.
Hâlinden şefkat akar.
Hâlinden merhametin o yüce duygusu yansır. 
Yapıcıdır, yıkıcı değildir.
Korkutmaz, sevgiyi aşılar.
Âlemlere rahmet yansıtır.
Kur’ân’da ne güzel bildirilmiş.
Enbiya Sûresi 107: “Ve mâ erselnâke illâ rahmeten lil 

âlemîn.”
Meâli: “Seni herkese rahmet içinde davran diye açığa çı-

kartdık.”
İşte Medine, merhamet üzere olmanın makamıdır.
Güvenilen olmanın, inanılan olmanın makamıdır. 
Umut olmanın, huzur olmanın makamıdır.
Medine makamına eren kimse, merhametten hiç ayrılmaz.



| 240 |

Medeniyet, medeni olmaktır.
Medeni olmak, kâmil insanın yaşam bicimidir.
Hazreti Muhammed’in makamı Medine makamıdır.
Medine’nin adını Hazreti Muhammed koymuştur.
Oranın adı “Yesrib” iken, Hazreti Muhammed medeniyeti 

hissettirmek için oranın adını “Medine” diye değiştirmiştir.
Medine, İnsan-ı Kâmil makamıdır.
Medine makamına erenler, insanı kâmil makamına er-

mişlerdir.
Allah hakikatine layıkıyla erenlerden olmuşlardır.
Allah’ın zâtında fâni olanlardan olmuşlardır.
Allah’ın rûhunda bâki olanlardan olmuşlardır.
Allah’ın nûrunu giyinenlerden olmuşlardır.
Tüm resûl nebîlerin makamlarını görenlerden olmuşlardır.
Muhammedî mertebeye erenlerden olmuşlardır.
Hakk deryasına karışanlardan olmuşlardır.
Nice mânâya erenlerden olmuşlardır.
Hakk’ın vahyinden duyanlardan olmuşlardır.
Halkta Hakk’ı seyredenlerden olmuşlardır.
Hakk’ın nûrunu yansıtanlardan olmuşlardır.
Kulluk şuuruyla yaşayanlardan olmuşlardır.
Sevgi makamına, aşk makamına erenlerden olmuşlardır.
Sevgi makamında dirilenlerden olmuşlardır.
Aşk makamında ölümsüzlerden olmuşlardır.
Sözleri, bakışları, hâlleri, davranışları medeniyet içindedir. 
Sabırları, tevekkülleri, teslimiyetleri tastamamdır.
İhlâslıdırlar, samimidirler.
Samimiyetleri Allah içindir. 



| 241 |

Yaptıkları her şey Hakk üzeredir.

Sözlerinde, davranışlarında Hakk’ı hatırlatırlar.

Her an Hakk’a nazar içindedirler. 

Her varlıkta Hakk’a nazar ederler.

Tenezzül, tevâzu içinde yaşarlar.

Yüzleri güldürenlerden olurlar.

Karamsarlıkları, kaygıları söndürenlerden olurlar.

Umut verenlerden, sevindirenlerden olurlar.

Çaresizlere çare olanlardan olurlar.

Sorunları çözenlerden olurlar.

Sevdirenlerden olurlar.

Korkuları yok edenlerden olurlar.

Fitneliği, fesatlığı bitirenlerden olurlar.

Öfke, nefret ateşini söndürenlerden olurlar.

İşte onlar İnsan-ı Kâmil’lerdir.

İşte onlar Medine makamına erenlerdir.

İşte onlar Medeni olanlardır.

İlim ile yol gösterirler.

İlmi keşifler yaparlar.

İnsanlığın gelişimi için koşarlar.

İnsanlık huzur içinde olsun diye gayret gösterirler.

Hakk’a hakikate yönlendirirler.

Çalışmayı, keşfetmeyi hissettirirler.

Şahit olmanın yolunu gösterirler.

Gönüllerde nice sırlara kapı açanlar.

Gönül gözüyle baktırmayı öğretirler.

Gönüllere huzur verirler.



| 242 |

Edebe, adalete sevk ederler.
Şefkati, merhameti hissettirirler.
İyiliğe, yardıma, hizmet etmeye koşarak örnek olurlar.
Gönüllerinde, ihtiyacı olana koşma duygusu taşırlar.
Beden diliyle nice güzellikleri hissettirirler.
Barışı sağlama yolunda çırpınırlar. 
Tevhîd şuuruna eriştirirler.
İşte Medine makamı, İnsan-ı Kâmil makamıdır. 
İnsanı Kâmil olan kişi:
İnsan makamına gelmiş olan kişidir.
Baktığı her yerde varlığın ardında varlığın sahibini gö-

rendir. 
Varoluşun ve var edenin hakikatine ulaşmış kişidir.
Allah hakikatine ulaşmış kişidir.
Rahîm ve Rahmân boyutlarına ulaşmış kişidir.
İlmel Yakîn, Aynel Yakîn, Hakkâl Yakîn boyutlarına ulaş-

mış kişidir.
Asla kendilerini makam sahibi görmezler, tüm makam-

ların sahibinin Allah olduğunu bilirler.
Cümle varlığa bir gözle bakar.
Birden çıkan birleri seyreder.
Her bir, birin üzerinde yüklü olan işaretleri bilir.
Akışın nereden geldiğini nereye gittiğini sezer.
İyiliğe köprüler kurar, kötülüğün köprülerini yıkar.
Medine makamı merhametin makamıdır. 
Merhamet cennet meleklerinin sunduğu duygudur. 
Medine makamına eren kimse, Güneş gibi ısıtır.
Su gibi besleyicidir.



| 243 |

Hava gibi nefes olur.

Ateş gibi olgunlaştırır.

Allah’ın rahîm, rahmân esmalarının tecellisidir Medine.

Her davranışı, her varlığa rahmet içinde olanların ma-
kamıdır Medine.

İhtiyacı olana koşandır.

“Benim de yanımda birileri var” duygusunu hissettirendir. 

Medine makamına ermek ilim ve edeb yolunda olmaktır.

Her varlığa umut olmaktır.

Çevresine umut olmak ne güzel bir duygudur.

Sıkıntısı olana koşmak ne güzel bir duygudur.

Baba gibi koşmak, ana gibi koşmak Kâmil kimselere 
mahsustur.

Babamız, annemız bizim için koştu, çırpındı.

Bir karşılık mı bekledi, elbette hayır.

İhtiyacı olana hiçbir karşılık beklemeden koşmak ne gü-
zel bir duygudur.

Kâmil kimse, kimsenin eksiğini aramaz.

İnsanların iyi yönlerine bakar.

İnsana kendi eksiğini bulmasını ve onu tamir etmesini 
öğütler.

İnsanları uyarırken onları utandırmaz.

Öyle güzel konuşur ki onu dinleyen, kendini düzeltme 
gücünü hisseder.

İşte medeniyet duygusuna erişen kimse;

Kimseyi kırmaz.

Kimseye bağırıp, çağırmaz.

Kimseye hor bakmaz.



| 244 |

Kimseyi cahil görmez.
Kendini cahil bilir.
Güvenilir, inanılır, emin olunandır.
Yüzünden tebessüm eksik olmaz.
Dilinden sevgi sözcükleri eksik olmaz.
Herkese, her varlığa tevâzu içinde davranır. 
Her an Allah’a tevekkül içinde yaşar.
Her şeyin iç yüzüne bakar.
Şefkat duygusuyla, rahmet duygusuyla yaşar.
Dürüst, erdemlidir.
Enbiya Sûresi 86 Meâli: “Onlar merhamet makamımıza 

dâhil oldular, muhakkak ki onlar iyi kimselerden oldular.”
İşte Mekke makamı, kendi varlığından geçme, fenâfillah 

makamına ermektir.
Kendi varlığından geçen kişi bekâya erecektir, Medine 

makamına erecektir. 
Medine bekâbillah makamına ermektir.
Allah’ın nûruyla nurlanmaktır.
Allah’ın nûruyla nûrlanan, artık kirlenmez, gaflete düşse 

de hemen o gafletten sıyrılır.
Allah’ın nûruyla nûrlanan gönül, medeniyete erişmiştir, 

insan olmuştur, İslâm olmuştur, kulluk mertebesine ermiştir.
Nasıl ki bir vücûdda hücreler her an o vücûda bağlıdır, o 

vücûddan hiç ayrılmaz yâni her an o vücûda secde hâlindedir.
İşte kulluk mertebesine ulaşan kişi de, aynı vücûdun 

hücreleri gibi, her an Allah’a bağlı olduğunu bilir ve o şu-
urda yaşar.

O şuurda yaşayan kişinin gönlü, halkta Hakk’a nazar 
ederek yaşar. 



| 245 |

Halk’da Hakk’a nazar ederek yaşayan kimse medeni 
kimsedir.

Onun gönlü Allah sevgisiyle kuşatılmıştır. 
O kimse her an Allah sevgisini hisseder ve hissettirir.
Medine makamı, samimiyet makamıdır.
İhlâs makamıdır.
İhlâs, her varlıkta Hakk’ın olduğunu bilerek yaşamaktır.
Bu şuurdan kopmadan yaşamaktır.
İhlâslı insan, medeni insandır.
Medeni insan, her zaman çevresine tevâzu ve tenezzül 

içinde davranır.
Medeni insan, içi dışı bir olan insandır. 
Medeniyet, karşısındaki kişinin vücûdunda Allah’ın ol-

duğunu bilerek hareket etmektir.
Medeniyet, Tevhîd şuuruyla hareket etmektir.
Medeniyet, zâtıyla bir olan, sıfatlarıyla tek olan Allah’a 

bağlılık içinde yaşamaktır.
Her varlığın sahibinin Allah olduğunu bilerek hareket 

etmektir.
Medeniyet, vefâlı davranmaktır, samimi davranmaktır.
İnsan Allah’a samimi olursa, çevresine de samimi olur.
Medeniyet, gönlünü her an Allah’a rabıta ederek yaşa-

maktır. 
Medeniyet, toplumda kâmilleşmenin tecelli etmesidir.



| 246 |

ŞEFKATLİ OLAN YÜKLENİR

İlm-i Tevhîd gönlü hazır olanlara tebliğ edilir.
İbrâhîme gitmek, hacca gitmektir.
Hacca gitmek hoca olan İbrâhîm’e gitmektir.
İbrâhîm’e gidenler hakikati arayanlardır.
Hakikat ilmini yüklenecek olanlar ise gönlü hazır olan-

lardır.
Gönlü hazır olanlar, şefkatli olanlardır.
Allah’ın emaneti olan İlm-i Tevhîd dersleri şefkatli olana 

sunulacaktır.
Şefkatli olan onu yüklenecektir. “Eşfakne minhâ ve ha-

melehal insân.”
Ahzâb Sûresi 72. âyette bu çok güzel bir şekilde açıklanır. 
Emaneti kim yüklenir, kim yüklenmekten kaçınır?
Ahzab Sûresi 69-70-71-72. âyetlerindeki açıklamayı in-

celeyelim.
Teklif edilen emanet, göklere, yere, dağlara mı teklif edildi?
Yoksa burada bir benzetme mi var?
Allah’ın emaneti nedir?
Emanetin teklifi nedir?
Emaneti kim yüklenir, kim yüklenmiş gibi görünür, kim 

yüklenmekten kaçınır?
Ahzâb Sûresi 69. âyetten 72. âyete kadar Hazreti Mûsâ’nın 

kıssasından bir bölüm sunulur.



| 247 |

69-

أهَُ  ياَ أيَُّهاَ الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تكَُونوُا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فبَرََّ
ا قاَلوُا وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَجِيهاً اللَّهُ مِمَّ

Yâ eyyuhellezîne âmenû lâ tekûnû kellezîne âzev mûsâ 
fe berreehullâhu mimmâ kâlû ve kâne indallâhi vecîhâ

Ya eyyuhâ ellezine amenu : Ey iman edenler,
Lâ tekunu ke ellezine : Siz olmayın, o kimseler, 
Azev Mûsâ : Eziyet, iftira, sıkıntılar, Mûsâ, 
Fe berree hu : Sonra, beri kıldı, kurtuldu, o
Allah min mâ kâlu : Allah, şeylerden, onların dediği 

şeyler,
Ve kâne inde Allah : Oldu, Allah’a, ona ait, 
Vecîhe : Yüz, yönünü, gerçeği, hakikati, 

Meâli: “Ey iman edenler! Siz o kimseler gibi olmayın. Mûsâ 
da eziyetlere uğramıştı. Onların dediği şeylerden Allah’a sı-
ğınarak kurtuldu ve yüzünü Allah’a döndürdü.” 

70- 

ياَ أيَُّهاَ الَّذِينَ آمَنوُا اتَّقوُا اللَّهَ وَقوُلوُا قوَْلاً سَدِيدًا
Yâ eyyuhellezîne âmenûttekullâhe ve kûlû kavlen sedîdâ 

Yâ eyyuhâ ellezine 
âmenû

: Ey iman edenler, 

İtteku Allah : Takva, fenalardan sakının, Allah’a 
ortak koşmayın,

Ve kulu kavlen sedîdâ : Söyleyin, söz, her zaman doğru olan,

Meâli: “Ey iman edenler! Fenalardan sakının, Allah’a or-
tak koşmayın ve her zaman doğru sözlülerden olun.” 



| 248 |

71-

يصُْلحِْ لكَُمْ أعَْمَالكَُمْ وَيغَْفرِْ لكَُمْ ذُنوُبكَُمْ وَمَن يطُِعْ اللَّهَ 
وَرَسُولهَُ فقَدَْ فاَزَ فوَْزًا عَظِيمًا

Yuslıh lekum amâlekum ve yagfir lekum zunûbekum ve 
men yutıillâhe ve resûlehu fe kad fâze fevzen azîmâ 

Yuslıh lekum amelekum : Islah, düzeltme, iyileşme, uygun, siz, 
amelleriniz, 

Ve yag�ir lekum : Mağ�iret bağışlanma, temizlenme, 
sizi, 

Zunube kum : Günah, kötü haller, fenalar, siz, 
Ve men yutıi Allah : Kim, Allah’a itaat ederse, uyarsa,
Ve resûl hu : Resûl, hakikati gösteren, o, 
Fe kad fâze fevzen azîm : Böylece olur, kurtulma, kurtuluş, 

büyük, yüce,

Meâli: “Siz; fenalarınızdan kurtulun, mağfirete ulaşın ve 
siz amellerinizde ıslah edici olun. Kim Allah’a itaat eder ve 
resûlünü anlarsa, böylece o yüce kurtuluş ile kurtulmuş olur.” 

72-

مَاوَاتِ وَالأْرَْضِ  إنَِّا عَرَضْناَ الأْمََانةََ عَلىَ السَّ
وَالْجِباَلِ فأَبَيَْنَ أنَ يحَْمِلْنهَاَ وَأشَْفقَْنَ مِنْهاَ وَحَمَلهَاَ 

نسَانُ إنَِّهُ كَانَ ظَلوُمًا جَهوُلاً الإِْ
İnnâ aradnel emânete alâ el semâvâti vel ardı vel cibâli 

fe ebeyne en yahmilnehâ ve eşfakne minhâ ve hamelehal 
insân innehu kâne zalûmen cehûlâ

İnna aradne : Muhakkak biz, sunduk, teklif ettik, 
El emanet : Emanet, hakikat bilgisi, İlm-i Tevhîd, 



| 249 |

Alâ el semâvât : Yüce olan, yücelik halinde olan, gök, 
ulviyet, ulvî âlem, 

Ve el ard : Yerdekiler, yeryüzünde büyüklük 
taslayanlar, 

Ve el cibâli : Dağlar, büyüklük halinde olanlar, 
kibirlilik, 

Fe ebeyne : Böylece, çekindiler, istemediler, 
sakındılar, 

En yahmilne hâ : Yüklendi, taşıdı, o,
Ve eşfekne min hâ : Şe�katli, alçakgönüllü, koruyucu, o hâl, 

olan,
Ve hamele-ha el insan : Onu yüklendi, taşıdı, aldı, insan, 
İnne hu kâne : Muhakkak, doğrusu, o, oldu, 
Zall : Meyletmek, yönelmek, gitmek, 

eğilmek, 
Mâ cehûle : Cahilliği bitti, cahillerden olmadı, 

Meâli: “Biz emaneti; kendini ulvi âlemin yüceliği içinde 
olduğunu sananlara, yeryüzünde hâkimlik taslayanlara, ken-
dini büyük görenlere teklif ettik. Fakat onlar onu yüklenmek-
ten çekindiler. ‘Şefkatli olan insan ise onu yüklendi’ doğrusu 
o hakikatlere meyletti, cahillerden olmadı.” 

Âyetleri incelediğimiz zaman anlıyoruz ki hakikat il-
mini ancak ve ancak, gönlü hazır olanlar, içinde şefkat olan-
lar yüklenecektir.

‘Şefkatli olan insan ise onu yüklendi’ bilgisi iyi düşü-
nülmelidir.

Şefkatli olanlar…

Sevgi dolu olanlar…

Samimi olanlar

Saygı dolu olanlar…

Sadık olanlar…



| 250 |

Dürüst olanlar…

Mütevâzi olanlar…

Sevecen olanlar…

Kucaklayıcı olanlar…

Yardımsever olanlar, hakikatin bilgilerini yükleneceklerdir.

İnsan öncelikle kendine şefkatli olmalıdır.

Sonra çevresine şefkatli olmalıdır.

Doğaya, hayvanlara şefkatli olmalıdır.

Ahzâb Sûresi 72: “Eşfekne-Şefkatli ol.”

“Şefkat, rahmet duygusunun kuşatıcılığıdır.”

Şefkatli olmak;

Merhametli olmaktır.

Koruyucu olmaktır.

Sevgi, saygı içinde olmaktır.

Gönül yolunda sadık olmaktır.

Kimsenin canını yakmamaktır.

Kimseyi üzmemektir.

Kimseye gözyaşı döktürmemektir.

Asla incitmemektir.

Şefkatli olmak; 

Gaddar olmamaktır.

Kırıcı olmamaktır.

Umut vermektir.

Gönüllere şifa olmaktır, moral olmaktır.

Nazik olmaktır.

Alçakgönüllü olmaktır.

Şefkat ehli merhametlidir.



| 251 |

Şefkat ehli dürüsttür.

Şefkat ehli koruyucudur.

Şefkat ehli duygu yüklüdür.

Şefkat ehli samimidir.

Şefkat ehli ihlâslıdır.

Şefkat ehli tevekkül sahibidir. 

Şefkat, gönüllere dokunmaktır.

Şefkat, huzur vermektir, mutlu etmektir.

Şefkat, dertlinin derdine derman olmaktır.

Şefkat; kuşatma, koruma, sarmalama, hissetme, her an 
bir olma duygusudur. 

Şefkat, annenin bebeğine sarıldığı gibi, rahmet duygu-
larının bedenleri kuşatmasıdır. 

Kelime “Şef” kelimesinden gelir.

Tüm âlemin Şef’i, Hâkimi, Lideri, Sultanı Allah’tır.

Allah her bir varlığı, tecellileri ile sarmalar, korur. 

Allah her bir varlığı, ehâdiyet esmasıyla ihâta eder, yâni 
birliğiyle kuşatır.

İşte şefkat, merhametin kuşatma duygusudur.

Gönüllerin bir olma duygusudur.

Şefkat ehli, birlik şuuruyla hareket eder.

Onun için karşısındaki kişinin her şeyini hisseder ve ko-
ruma duygusu çok yüksektir.

Şefkat ehli, çevresine hep iyilik için koşar.

Kimsenin sıkıntısı olmasın ister.

Kimsenin kâlbinin kırılmasını istemez. 

Derdi olanların derdini koşmak için çırpınır.

Şefkat ehli; 



| 252 |

Gönüller okşayandır.

Sevgi dolu, saygı dolu davranandır. 

Varlığa şefkatli davranandır.

Her an merhamet içinde olandır. 

Çevresine huzur verendir.

Yüzünden tebessümü eksik etmeyendir.

İşte hakikat ilmi gönlünde şafkat duygusu olanlara su-
nulacaktır.

Emaneti onlar yüklenecektir.

Ahzâb Sûresi 72. âyet müellifler tarafından şöyle meal 
edilir.

Ahzâb Sûresi 72 Diyanet Meâli: “Şüphesiz biz emaneti 
göklere, yere ve dağlara teklif ettik de onlar onu yüklenmek 
istemediler, ondan çekindiler. Onu insan yüklendi. Çünkü o 
çok zalimdir, çok cahildir.”

Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “Biz emaneti, kendini ulvi âlemin 
yüceliği içinde olduğunu sananlara ve yeryüzünde hâkim-
lik taslayanlara ve kendini büyük görenlere teklif ettik, fa-
kat onlar onu yüklenmekten çekindiler. Şefkatli olan insan 
ise onu yüklendi, doğrusu o hakikatlere meyletti, cahiller-
den olmadı.” 

Bu âyeti incelediğimizde, emanet sanki dağlara, göklere, 
yere teklif edilmiş gibi meal edilir. 

Oysa, Hazreti Mûsâ’nın kıssasının bir bölümü olan bu bö-
lümde, firavunun sarayında Mûsâ; firavuna, firavunun pey-
gamberi diye bilinen kişiye ve firavunun din adamlarına, Al-
lah’ın hakikatlerini sunar.

Yâni “İlmî Tevhîd” bilgilerini sunar.

Ahzâb Sûresinin 72. âyetinde bu hakikat anlatılmıştır.



| 253 |

Diğer meâllerde genelde; “göklere, yerlere, dağlara ema-
net sunuldu” diye meâl edilir.

Biz de sanırız ki Allah’ın emaneti, göklere, yere, dağ-
lara sunuldu.

Oysa âyette “âlâ el semâvâti ve el ardı ve el cibâli” âyeti 
“âlâ” diye başlar ve bağlayıcılığı ile devam eder.

Yâni: “âlâ el semâvât, âlâ el ard, âlâ el cibâl.”

Âlâ kelimesi; yükseklik, büyüklük, yücelik, şeref, şan, pe-
kiyi, üzerinde, nimet, ihsan gibi anlamlara gelir.

Burada gökler, yer, dağlar ile benzetme yapılmıştır.

O günün dilinde insanların halleri ve tavırları bazı var-
lıklarla örnek gösterilerek anlatılırdı.

Âlâ el semâvât âyeti ile kendini göklerin tanrısı ile bağ-
lantı halinde olduğunun iddiası içinde olanlara “Göklerin yü-
celiği içinde olanlar, Semâ’dan haber alanlar, Ulvî âlemin yü-
celiğinde olanlar” diye adlandırılmıştır.

Ve burada firavunun peygamberi diye bilinen kişi olan 
“Haman”dan bahsedilmiştir.

Âlâ el ard âyeti ile kendini, yeryüzünün sahibi, yeryüzü-
nün hükümdarı, yeryüzünde yücelik verilen gibi vasıflarda 
gören kişi ya da kişiler anlatılmıştır.

Yâni burada “Firavun” anlatılmıştır.

Âlâ el cibâl âyeti ile kendini, büyük gören, ileri gelen gö-
ren, kendini yüce gören, kendini meşhur sayan kişiler anla-
tılmıştır.

Cibal-Cebel; dağ, yüksek tepe, bir kavmin ileri geleni, 
meşhur kişi, bir toplumda büyük kişi, gibi anlamlara gelir.

Yâni burada firavunun din adamları denilen kesim “El 
Mele” kelimesi ile anlatılmıştır.



| 254 |

Bu âyette anlatılan hakikat, Hazreti Mûsâ’nın, firavu-
nun sarayında hakikatleri orada bulunan üç zümreye teb-
liğ etmesidir. 

İşte bu 3 zümre:

1- Firavunun kendisi, (âlâ el ard âyeti ile)

2- Haman yâni firavunun veziri ve kendini peygamber 
gören firavunun peygamberi, (âlâ el semâvât âyeti ile)

3- El mele, yâni firavunun ileri gelen din adamları (âlâ 
el cibâl âyeti ile)

İşte Hazreti Mûsâ, firavunun sarayında bu üç zümreye 
hakikatleri tebliğ etti. 

Kasas Sûresi 38 ve 39 âyette de bu üç zümreden bahsedilir. 

Kasas Sûresi 38: “Ve kâle fir’avnu yâ eyyuhel meleu mâ 
alimtu lekum min ilâhin gayrî fe evkıd lî yâ hâmânu alet tîni 
fecal lî sarhan leallî attaliu ilâ ilâhi mûsâ ve innî le ezun-
nuhu minel kâzibîn.”

Meâli: “Firavun dedi ki: Ey ileri gelenler! Sizin için başka 
bir ilah bilmiyorum. Yâ hâmân! Artık nemli toprağı kurut-
mak için ateş yak. Sonra da bana yüksek bir kule yap, uma-
rım ki Musa’nın ilahına ulaşırım ve ben zannederim ki o 
bir yalancı.” 

Kasas Sûresi 39: “Vestekbere huve ve cunûduhu fîl ardı 
bi gayril hakkı ve zannû ennehum ileynâ lâ yurceûn.”

Meâli: “O ve onun taraftarları, yeryüzünde hakikatlerin 
dışına çıkarak kibirlendiler ve onlar zanlarda kalarak asli-
yetleri olan Bizi anlayamadılar.” 

Burada da görüldüğü gibi firavun ve onun taraftarları olan 
haman ve din adamaları denilen kesime hakikatler sunuldu.

Fakat onlar kibrinden dolayı, kendilerini yüce gördükle-
rinden dolayı kabul etmediler.



| 255 |

Bu üç zümre kendi bilmişliklerinin kibrinde olan kişilerdi.
Atalarının inancından gelen kişiler, o inanca ait olan bil-

gileri doğru kabul eder ve farklı bir bilgi sunulduğunda onu 
kabul etmez, reddeder hatta bilgiyi sunanı kâfir ilan eder.

Peki, emaneti kim yüklenir, yâni kim kabul eder?
Âyette belirtilmiştir” eşfakne minhâ ve hamelehal insân” 

emaneti ancak şefkatli olan kimse yüklenir. 
Kur’ân’ın bazı yerlerinde hakikatleri kimin yükleneceği 

ve kime tebliğ edilmesi gerektiği anlatılır.
Allah’ın emaneti olan “İlmî Tevhîd”; ancak ve ancak te-

vazulu olan, şefkatli olan, saygılı olan, kibri olmayan, koru-
yuculuğu olan kimselere tebliğ edilir. 

Yâni gönül cihetiyle hazır olan kişilere ancak hakikat-
ler tebliğ edilir.

Anne babasının kültüründen gelen inanç boyutunda ka-
lan kişiler, o inanca ait bilgilerin dışında bilgileri kolay ko-
lay kabul etmezler.

Bir çocuk doğduğunda anne babasını bir inanç sistemi 
üzere bulur ve o inanca ait bilgilerle ve ibadetlerle yetişir. 

İsevi bir çocuk, İsevi bir anne babadan doğduğu için ve 
o kültürde yetiştiği için İsevi olur.

Musevi bir çocuk da, Musevi bir anne babadan doğduğu 
için ve o kültürde yetiştiği için o da Musevi olur.

Müslüman bir çocuk da, Müslüman bir anne babadan 
doğduğu için ve o kültürde yetiştiği için o da Müslüman olur.

Ayrıca her çocuk kendi dini inançlarının içinde de ayrı 
ayrı cemaat inancında da yetiştiği için o cemaate ait olan 
inanç üzere yetişir.

Alevi, Bektaşi, Sunni, gibi.
Yine ayrıca kendi içinde de ayrı ayrı tarikatlara göre yetişir.



| 256 |

Sunni bir toplulukta ve diğerlerinde onlarca ayrı ayrı 
tarikat vardır.

Her bir tarikatın kendine göre ayrı ayrı ibadetleri, inanç-
ları vardır.

İşte atalarının inancından gelen kişiler, kendi yetiştik-
leri inanç sistemine göre hareket ederler. 

Ve kolay kolay hiç kimse, kendi atalarından gelen inanç 
sisteminin dışına çıkmak istemez ve bunu da dinden çık-
mak gibi görür.

İşte bu âyette emanet kimlere teklif edilmeli açıkla-
ması vardır.

Emanet ancak ve ancak hakikati, varoluşu ve var edeni 
anlamak isteyen, sorgulayan, araştıran, düşünen içinde şef-
kat duygusu olan kimselere teklif edilir.

Onlarda samimiyet, tevazuu, saygı, sevgi, şefkat halleri 
varsa, onlara “İlmî Tevhîd” e ait bilgiler onlara özel olarak 
sunulur.

İşte Hazreti Musa, firavunun sarayında Allah’ın emaneti 
olan “İlmî Tevhîd”e ait bilgileri sundu.

Ancak onu orada bulunan üç zümre kabul etmedi.

Âyette belirtildiği gibi emaneti, ancak ve ancak “eşfakne 
minhâ ve hamelehal insân” yâni şefkatli olan kimse yüklenir.

Hakikati aramak ve anlamaya çalışmak bir gönül halidir.

Gönlünde samimiyet olan, aşk olan, tevâzû olan, şefkatli 
olan muhakkak ki hakikatlerle tanışacaktır.

Gönül hazırlanmadan hakikatler o gönüle sunulmaz.

Velevki bilgi verilse bile, bilgiden mânâya kapı açılamaz.

Onun hakikatin arayışında gönlü temiz olması gerekir.

Kibir içinde olan bir gönüle emanet teslim edilmez. 



| 257 |

Dedikodu, çekiştirme, küçük görme, alay etme, gurur, in-
sanların ardında konuşup onları kerih görme, dünya menfa-
ati, şan şöhret peşinde koşmak, birilerinin hakkına girmek, 
kalb kırmak gibi olan hallerle gönlü kirletmemek gerekir.

Kişide bu hallerden biri bile olsa hakikatin bilgileri o ki-
şiye maya tutmaz. 

Gönlü tertemiz olanlara, hakikat tebliğ edilecektir.

Gönlü tertemiz olanlar, Allah’ın hakikatlerine temas 
edecektir.

Bu âyette bu durum çok güzel işaret edilir.

Vâkıa Sûresi 79: “Lâ yemessuhû illel mutahherûn.”

Meâli: “Ancak tertemiz olanlardan başkası ona temas 
edemez, onu anlayamaz.”

Dikkatlice incelediğimizde, gönlü kirli olan kişi, ilâhî me-
sajları alamaz, okuyamaz, anlayamaz hakikati belirtiliyor.

Çünkü gönül Allah’ın evidir.

O evi temiz tutmak gerekir.

Gönül temiz olursa, hakikatler o gönüle tebliğ edilir.

Tebliğ edilen gönülde hakikat filizlendiğinde, ağızdan çı-
kan kelimeler de tertemiz olacaktır.

Şu âyette bu çok güzel izah edilir. 

İbrâhîm Sûresi 24: “E lem tere keyfe daraballâhu me-
selen kelimeten tayyibeten ke şeceretin tayyibetin asluhâ 
sâbitun ve feruhâ fis semâ.”

Meâli: “Görmez misin? Allah, temizlenmiş olanların kul-
landığı kelimeleri, misal olarak nasıl vurgular. Güzel söz-
ler; köküyle sapasağlam duran ve gökyüzüne dallarını uza-
tan ağaçlar gibidir.” 



| 258 |

Burada da görüldüğü gibi gönlü temizlenmiş, hakikat-
lere erişmiş bir kimsenin toplumda ifade ettiği sözler gü-
zeldir, ilmîdir, olumludur, rahmânidir.

Ama gönülleri kirli olanların ağzından çıkan kelimeler, her 
zaman olumsuzdur, kibir taşır, ilmî değildir, rahmet içermez.

Şu âyette de bu izah edilir. 
İbrâhîm Sûresi 26: “Ve meselu kelimetin habîsetin ke şe-

ceretin habîsetinictusset min fevkıl ardı mâ lehâ min karâr.”
Meâli: “Kötü niyetli olanların kullandığı kelimelerle du-

rumları da; yeryüzünde kökünden sökülüp gitmiş, bir den-
gede duramayan hastalıklı ağaçlar gibidir.” 

Gönlü kirli olanın, kibirli halleri vardır. 
Gönlü kirli olan kişi her dâim;
Kendi çıkarı için hareket eder. 
Fesatlık içindedir.
Dedikodu, çekiştirme içindedir.
Dünya malına tamah içindedir.
Para, mal-mülk, şan-şöhret düşkünlüğü içindedir.
İsyan, moral bozukluğu, stres içindedir.
Kimini hor görme, kimini yüce görme gibi hallerin sıkın-

tıları içinde yaşar durur.
İşte tüm bunlar temizlenmelidir.
Emanet bu duyguları taşıyan kimselere teklif edilemez.
Emanet ancak edeb içinde gelen, gönlü temiz olan kim-

seler nasip olacaktır.



| 259 |

SON DEĞERLENDİRME

Bu kitabımızda ‘Haccın Sırları’nı kaleme almaya çalıştık.

Hacdan maksat nedir anlamaya çalıştık.

İbrâhîm hakikatini açıklamaya çalıştık.

Kâbe nedir, Kâbe’ye gitmekten maksat nedir bunları an-
lamaya gayret gösterdik.

İnsanın gönlünün Kâbe olması ne demektir düşünmeye 
çalıştık. 

Kâbe’ye gitmekten maksadın, Allah’ı bulmak olduğunu 
anlamaya gayret gösterdik.

İnsan olma yolunda, nasıl yol alınacağını belirtmeye ça-
lıştık.

Her insan, insan olmanın hakikatine erişmelidir.

Yaşamın hakikatini anlamaya çalışmalıdır.

İlâhi sevginin ne olduğunu bilmelidir.

Sevgi makamına erişmeli her an sevgiyle davranmalıdır.

Gönlündeki sevgi makamına erişen, hiçbir varlıktan sev-
gisini eksik etmez.

Doğayı sever.

Hayvanları sever.

İnsanları sever.

Yaşamı sever.

Doğanın bir parçası olduğunu asla unutmaz.



| 260 |

Doğadaki her şeye muhtaç olduğunu bilir.

Doğa insana suyunu veriyor.

Doğa insana nefesini veriyor.

Doğa insana topraktan yiyeceğini veriyor.

Doğadaki her bir varlık Hakk’ın kendini gösteriyor.

İşte bundan dolayı insan, sevgiyle yaklaşmalıdır.

Gönülleri okşamalıdır.

Gönüllere umut olmalıdır.

Gönüllere çare olmalıdır.

İhtiyacı olan beklentisiz koşmalıdır.

Sevgiyle, saygıyla Hakk için koşmalıdır.

İçinden öfkeyi atmalıdır.

İçinden karamsarlığı atmalıdır.

Doğada hiç bir varlıkta karamsarlık yoktur.

Doğada hiç bir varlıkta öfke yoktur.

İnsan gönül ehli olmalıdır.

Gönlünü Kâbe yapmalıdır. 

O zaman gönülden sevgi pınarı akacak.

İyilik yapmaktan vazgeçmemelidir.

Sevindirmekten vazgeçmemelidir.

Çaresize çare olmalıdır.

Hastalara şifa olmalıdır.

Sevginin duygusunu hissettirmelidir.

Sevginin umudunu hissettirmelidir.

Sevgi rûhun esintisidir.

Sevgi Allah’ın tebessümüdür.

Sevgi rûhun kokusudur.



| 261 |

Sevgi nefesin sırrıdır.

Allah sevdi yarattı.

Sevgisiyle kuşattı. 

Gözün sevgiyle gördü.

Kulağın sevgiyle işitti.

Kâlbin sevgiyle attı.

Kanın sevgiyle dolaştı.

Hücrelerin sevgiyle çalıştı.

Bedenin sevgiyle hareket etti.

Sen de sevmekten vazgeçme.

Sevgini yay çevrene.

Yüzünden tebessümü eksik etme.

Çevrene selamı esirgeme.

Biz kendimizi Halk etmedik.

Biz bedenimizi şekillendirmedik. 

Bizi Halk eden sevgiyle Halk etti.

Her varlığı sevgiyle şekillendirdi.

Her an Tevekkül içinde yaşayalım.

Her an Teslimiyet içinde yaşayalım.

İman makamına erişelim.

Allah’tan emin olalım.

Sevgi Allah’a aittir.

Allah’ın sevgisine erişelim.

O sevgiyi hissedelim.

O sevgiyle sevelim.

Gönlümüzden sevgiyi eksik etmeyelim.

Sevelim, sevilelim.



| 262 |

İlâhî huzura erişelim.
Çevremize huzur verelim.
İnsanı kâmil Kâbe’dir.
Allah’a açılan kapıdır.
İşte hepimiz;
İnsanı kâmil olma yolunda olalım.
Allah hakikatine layıkıyla erenlerden olalım.
Allah’ın zâtında fâni olanlardan olalım.
Allah’ın rûhunda bâki olanlardan olalım.
Allah’ın nûrunu giyinenlerden olalım.
Tüm resûl nebîlerin makamlarını görenlerden, anlayan-

lardan olalım.
Muhammedî mertebeye erenlerden, o şuurla yaşayan-

lardan olalım.
Hakk deryasına karışanlardan olalım.
Nice mânâya erenlerden olalım.
Hakk’ın vahyinden duyanlardan olalım.
Halkta Hakk’ı seyredenlerden olalım.
Tüm varlığa Hakk nazarıyla bakalım.
Hakk’ın nûrunu yansıtalım.
Sevgi makamına, aşk makamına erenlerden olalım.
Sevgi makamında dirilenlerden olalım.
Aşk makamında ölümsüzlerden olalım.
Sözümüz, bakışımız, hâlimiz, davranışımız hakça olsun.
Sabrımız, tevekkülümüz, teslimiyetimiz tastamam olsun.
İhlâsımız, samimiyetimiz, en içten olsun. 
Tüm gönlümüzle hakikati hissedelim, hissettirelim.
Güvenilen, emin olunanlardan olalım.



| 263 |

Yaptığımız her şey Hakk için, hakça olsun.

Her sözümüz, her davranışımız Hakk’ı hatırlatsın.

Her bakışımız, her seyrimiz Hakk’a olsun, hakça olsun.

Her hâlimiz tenezzül, tevâzû içinde olsun.

Çevremize gül kokusu saçanlardan olalım.

Yüzleri güldürenlerden olalım.

Karamsarlıkları, kaygıları söndürenlerden olalım.

Umut verenlerden, sevindirenlerden olalım.

Çaresizlere çare olanlardan olalım.

Sorunları çözenlerden olalım.

Hakk’ın gücünü sevgi içinde hissettirenlerden olalım.

Gönülleri Hakk’a rabıta ettirenlerden olalım.

Korkuları yok edenlerden olalım.

Fitneliği, fesatlığı bitirenlerden olalım.

Öfke, nefret ateşini söndürenlerden olalım.

İlim ile yol gösterenlerden olalım.

Hakk’a hakikate yönlendirenlerden olalım.

Çalışmayı, keşfetmeyi hissettirenlerden olalım.

Şahit olmanın yolunu gösterenlerden olalım.

Gönüllerde nice sırlara kapı açanlardan olalım.

Gönül gözüyle baktıranlardan olalım.

Gönüllere huzur verenlerden olalım.

Edebe, adalete sevk edenlerden olalım.

Şefkati, merhameti hissettirenlerden olalım.

İyiliği, yardımı, hizmet etmeyi, kendimiz yaparak gös-
terenlerden olalım.

Beden diliyle nice güzellikleri hissettirenlerden olalım.



| 264 |

Barışı sağlayanlardan olalım.
Tevhîd şuuruna eriştirenlerden olalım.
İnsanı Kâmil olanlardan olalım.
Halk’a Hakk için koşalım.
Her dâim hakikati hatırlatmak için gayret gösterelim.
Gece gündüz halkın huzuru için koşalım.
İbrâhîm’in yolu olan Kureyş Halkından olalım.
Hakk yolunun hizmetkârları olalım.
Halk’ta Hakk’a nazar ederek davranalım. 
Çaresizlere umut olalım.
Sıkıntısı olanlara çare olalım.
Çaresizlerin etrafında tavâf edelim, dertlerine derman 

olalım.
Allah bizleri birbirimizi tanıyalım yardım edelim diye 

halk etti, bunu unutmadan yaşayalım.
Hucurât Sûresi 13: “Yâ eyyuhen nâsu innâ halaknâkum 

min zekerin ve unsâ ve cealnâkum şuûben ve kabâile li teâ-
refû inne ekremekum.”

Meâli: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir kadından 
yarattık ve halklar halinde, kabileler halinde çoğalttık, bir-
birinizi tanımanız ve yardım etmeniz için.”

Âyette belirtildiği gibi birbirimizi anlamaya tanımaya 
çalışalım, birbirimize iyilik üzere yardım edelim.

Sevgiyle huzurla kalın.
Gönlünüzdeki ilâhi aşkla kalın.
Haccın hakikatine erenlerden olun.
Kendi vücûd evinizde Allah’a şahit olanlardan olun.

İsmail Dinçer


