HACCIN
SIRLARI
“YETG_KE”

Ismail Dincer






ICINDEKILER

GIRIS 5
HAC IBADETININ TARIHi 11
HAZRETI IBRAHIM 29
YETO-KE SANA GELSINLER 44
KABENIN MANASI 65
KABE VE GONUL 77
KABE MURSID-i KAMILDIR 85
MILLET-i iBRAHIM 94
HACCIN SIRLARI 138

- Istek, Niyet, Samimiyet

- Thrama Girmek-Giinahlardan Soyunmak

- 7 Tavaf

- Safd ve Merve

- Arafat

- Seytan Taslama

- Miizdelife ve Mina

- Kurban Sirr1

- Haci-Hace-Hoca

- Mekke Hakikati

- Medine Hakikati
SEFKATLI OLAN YUKLENIR 246
SON DEGERLENDIRME 259

3






GIRIS

Akil bilgiyi tasir.

Gonil Allah1 tasr.

Goniil Kabe'dir.

Kabe Allah'in evidir.

Gonil yolculugu Kabe yolculugudur.

Kabe’ye olan mana yolculugu, Allah hakikatine, Allah’ta
fani olmaya eristirir.

Hac, bu hakikate erismek i¢in Ibrahim’i bulmaktur.

Hac, Ibrahim’in elinden tutup makamlar gérmektir.

Ve nice sorulara cevap bulmaktir.

Allah denilen nedir?

Allah var midir yok mudur?

Eger var ise varlig1 nasildir?

Eger yok ise Allah kelimesi nereden ¢ikmistir?

Allah nasil bilinir?

Allah hakikatine nasil erisilir?

“Yetii-ke-sana gelsinler” sirr1 nedir?

Allah’t bilen kamil insan nasil bulunur?

Ona gitmekteki ana gaye ne olmalidir.

Hac nedir?

Haccin hakikati nedir?

Hacdan maksat nedir?



Hacca gitmekteki ana gaye nedir?
Insan hangi duyguyla hacca gider?
Hac neyin arayisidir?

Hacca gitmek Kabe'ye gitmek midir?
Kabe Allah'in evi midir?

Allah o evin icinde midir?

Beytullah ne demektir?

Allah bize sah damarimizdan daha yakinsa, (Kaf Stiresi
16) Allah’in evi insan olabilir mi?

Insan, Allah hakikatine nasil erebilir?
Insan, kendi halk olusunu nasil anlayabilir?
Kabe'ye gitmekten maksat nedir?

Kabe'yi kim yapmistir?

Ne maksatla yapilmistir?

Haccin Kur’ani hakikati nedir?

Diinyanin her yerinde inang gruplari kendi haclarini yap-
mak i¢cin kutsallik atfettikleri yerlere giderler.

Inang gruplar1 yaptiklar: hacda, kendi inanglarina gére
gittikleri yerde bazi uygulamalar yaparlar.

Buradaki gidisteki temel anlam nedir, iyi anlagilmalidir.
Bir yere gitmedeki asil amag ne olmalidir?

Hacdan maksat nedir?

Sadece adete uymak midir?

Yoksa manasina ermek midir?

Miislimanlar Kabe’ye hacca giderler.

Orada onlara sdylenen seyleri uygularlar.

Mekke’'de ve Medine'de hac ibadetlerini yerine getirirler.



Once tiim elbiselerini ¢ikarirlar, sonra dikissiz genis be-
yaz elbise giyerler.

Buna ihrama girmek denilir.

Peki, hakikatte ihram nedir?

Tavaf nedir?

Vakfe’'ye durmak nedir?

Kabe nedir?

Kabe'yi 7 kez donmek nedir?
Safa-Merve nedir?

Safa-Merve arasini 7 kez kosmak nedir?
Arafat nedir?

Arafat ile ariflik arasinda bir bag var midir?
Ibrahim makami nedir?

Hicri ismail makami nedir?

Zemzem nedir?

Arafat’tan Miizdelife'ye inmek nedir?
Mina nedir?

Mind'da taslanan 3 seytan nedir?
Gergekten orada seytanlar varmidir?

Neden Arafat’ta, 6glen ve ikindi namazlari birlestirile-
rek sadece farzi kilinir?

Neden Miizdelife’de aksam ve yatsi namazlari birlestiri-
lerek sadece farzi kilinir?

Tim bunlar1 yapmaktaki ana gaye nedir?
Haci olmak nedir?
Bunlar1 yapmakla haci olunabilir mi?

Umre yapmak nedir?



Umre’nin hakikati nedir?

Evet, bu kitabimizda kimsenin ibadetine hor bakmadan,
sadece hakikati anlamak icin gayret gdsterecegiz.

Insanlarin Allah’a yonelisleri onlar ile Allah arasinda bir
sevgi bagidir.

Her insan kendi inancini 6zgiirce yasayabilmelidir.
Bir inang baska bir inanca hor bakmamalidir.
Allah’a yonelisin samimiyetine bakilmalidir.

Her insan anne babasindan 6grendigi inanca gore ha-
reket eder.

Asla kimsenin inancina yanlis demeye hakkimiz yoktur.

Yeter ki inancin igcinde 6teleme, hor gérme, kendini yiice
gorme, zalimlik olmasin.

Insan her zaman kendi yaratihisini diisiinmelidir.
Bu diisiince i¢inde olan kamil insanlari bulmalidir.

Bir kamile gitmekten maksat, onu ziyaret etmekten mak-
sat, varolusun ve var edenin hakikatini aramak olmalidir.

Bu kitabimizda hac ile ilgili arastirmalar yapacagiz.
Kur’an o6lciisiiyle hacci anlamaya ¢alisacagiz.

Hacca ni¢in gidilir bunu arastiracagiz.

Hacda yapilan uygulamalarin hakikatini arastiracagiz.
Hacda neden seytan taglanir?

Seytan taslanan yerde midir?

Yoksa seytan bizim kendimizde midir?

Hacdan donenlere neden haci denilir?

Hep bunlar1 anlamaya ¢alisacagiz.

Hatamiz eksigimiz elbette olacaktir.

8]



Samimiyetimizden sliphe edilmesin.
Hatamiz, eksigimiz i¢in simdiden affola.
Tek gayemiz hac hakikatini anlamaya ¢alismaktir.

Bu kitabimiz, haccin hakikatini arayan, hac yolculugu
eden kimselere bir rehber olsun gayesiyle kaleme alinmistir.

Ismail Dinger

Aralik 2025

9






HAC IBADETININ TARIHI

Hac ibadeti dlinyanin her yerinde gortiliir.

Her inang¢ kendi atalarindan 6grendigi sekilde hac iba-
detini yerine getirir.

Hacca gitmekteki bir maksat, daha 6nce orada yasayan
kamil bir insanin rhaniyetini hissetmek i¢indir.

Diger bir maksat orada yasayan bir kdmil insandan tev-
hid egitimi gérmektir.

Hac, Allah hakikatini aramanin yolculugudur.

Hac, kendini bilme yolculugudur.

Hac, bir yerdeki bir eve gitme degil, orada olan bir Ka-
mile gitmenin niyetidir.

Hac ibadetinin tarihi insanlik tarihi kadar eskidir.

Her inang kendi bilgelerinin yasadigi yerleri ziyarete gider.

Miisliimanlarin hac ibadeti Mekke'deki Kabe'ye gitmektir.

Allah’in emri, islam’in sart1 diyerek Mekke'deki Kabe’ye
hac niyeti ile gidilir.

Bu ibadet Hazreti Muhammed 6ncesinde de vardir.

Bu ibadet Hazreti Ibrahim’e kadar dayanur.

Hac tiim topluluklarda ve kiiltiirlerde goriiliir.

Miisliimanlar, Mekke’'deki Kabe'yi...

Hristiyanlar hac amaciyla Kudiis, Efes ve Roma’y1...

Yahudiler, hac amaciyla Beyt-i Mukaddesi ziyaret ederler.

11



Beyt-i Mukaddes denilen yer, Kudiis'te Siilleyman mabe-
dinin bulundugu yer olarak bilinir.

Budistler, Tibet'de Lhasa sehrindeki Potala sarayini, kut-
sal dag Kailas ya da kutsal saydiklar1 yerleri ziyaret ederler.

Miislimanlarin Kabe etrafinda dondiikleri gibi yiirii-

yus yaparlar.

Hindularin hac yeri, Kuala Lumpur’daki Batu Caves ta-

pinaginidir.

Hindistan’da bir¢ok inancin kendilerine gore hac yer-
leri vardir.

Inang gruplarinda kutsal olarak kabul edilen yerler, eski
tarihlerden beri hac niyetiyle ziyaret edilir.

Bunlar; Delfi Mabedi, Zeus Mabedi, Amon Mabed, Ganj
Nehri, Gaya, Sion Dag1, Benares, Kusanagara, Sarnath, Ajanta,

Sanchi ve bir¢ok yerdir.

Iste gordiigiimiiz gibi, hemen hemen her toplumun, kut-
sal olarak kabul ettigi yerler, hac merkezleri olmustur.

Bu durum ilk ¢aglardan beri yapilan dini yonelimlerdir.

Hac niyetiyle ziyaret edilen yerlerde, genelde orada daha
once bilge kisilerin yasadigini gériiyoruz.

Miisliimanlar, Mekke’deki Hazreti Ibrahim’in yapmis ol-
dugu evi ibadet niyetiyle ziyaret ederler ve buna hac derler.

Hikayede Hazreti Ibrahim, esi Hacer ve oglu Ismail’i Kibe
civarina birakti diye anlatilir.

Daha sonra Ismail ve ibrahim orada kiigiik bir ev yaptilar.

Ve onlarin evi oldugunun bilinmesi icin, evin bir kose-
sine bugiin Hacer-iil Esved diye bilinen tas1 yerlestirdiler.

Bu tas Hazreti Ibrahim’in evini gésteren bir isarettir.

|12



Ki bu adet o giiniin toplumunda evlerin bilinmesi i¢in

yapilan bir adettir.
Bugitinkii kapt numaralar1 gibi...

Bugiin oraya gidenler, Hacer-iil Esved’i haccin baslangici

ve bitisi olarak kullanirlar.

Hazreti IbrAhim devrin kamil insaniydh.

Resll ve nebi hakikatini insanliga agiklayandi.

Bilge kisiligiyle Allah hakikatini gece giindiiz ilgili olan-
lara anlatirdi.

Hakikati arayanlara yol gosterirdi.

Hazreti ibrahim, Kabe dedigimiz yerde oraya gelen in-
sanlara kendilerini bilme, Allah hakikatinin ne oldugu ko-

nusunda ilm1 dersler verirdi.
Gergekte Kabenin insanin kendisi oldugunu bildirirdi.
Kur’an bize, Kabenin insanin kendi viicidu oldugunu
bildirir.
Kaf Stresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”
Meali: “Ve Biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”
Kabe'ye “Beytullah” da derler, yani Allah’in evi.
Peki, boyle denilmesinden maksat nedir?
Allah o evin i¢cinde midir?
Allah ayetle bize nerede oldugunu bildiriyor.
“Ve biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”
Demek ki Allah, her varligin 6ziinde, varligi kusatandir.

Insan, Allah’1 géklerde bir yerde degil, kendi viicidunda

aramalidir.

insan viiciidu 4lemin camisidir.

13/



O viicidda, varlikta olan her sey, zerre miktarda da olsa
vardir.

Iste insan Kabe'dir
Climle varligin kiblesidir.

Onun i¢in bu hakikati anlayanlar hep benzeri s6zler soy-
lediler.

Beyazit Bistami: “Allah, Kabe yapildigindan beri oraya
bir kez bile girmedi, ama benim viicidumdan bir an bile
olsa ayrilmad1.”

Beyazit’e Hocasi: “Kabe benim, beni tavaf et.”

Mevlana: “Kabe’den murat goniildiir.”

Yunus Emre: “Bin kere de varsan hacca hepsinden iyice
bir goniil’e girmektir.”

Hac, Hazreti Muhammed'den 6nce de yapilan bir ibadetti.

Hacca gelenler ayni zamanda Kabe'nin etrafinda alis ve-
ris yaparlardi.

O donemde de hac organizasyonunu yoneten kisiler, sir-
ketler vardi.

Hazreti Muhammed zamaninda bunu bir dénem yone-
ten kimse, Ebu Siifyan ve Umeyye idi.

Ebu Siifyan; “din ile ticareti bir arada bulundurmak ne
glizel” der.

Bu zihniyet hdla devam eder.

Hazreti Muhammed, haccin hakikatini anlatti diye, Mek-

ke’de istenmemis olabilir mi?

Onu, hac hakikatini ve diger hakikatleri anlatt1 diye 6l-
diirmeye kalkismis olabilirler mi?

Tlm bunlar1 arastirmak, ince ince diistinmek gerekir.

14



Ciinki biliyoruz ki, Mekkeli miisrikler, Allah’in varl-
g1na, birligine inanirlar ve tiim ibadetlerini en dikkatli bir
sekilde yaparlardi.

Tabi burada miisriklik nedir diye de diisiinmek, aras-
tirmak gerekir.

Miisrik, serik kosmak, ortak kosmak demektir.
Allah’a ortak kosmak demektir.
Kibir ve sirk en biiytik glinahtir.

Lokman Stresi 13: “Ve iz kale lukmanu libnihi ve huve yai-
zuhu ya buneyye 1a tusrik billah innes sirke le zulmun azim.”

Meali: “Lokman ogluna 6gtit verip, soyle demisti: Ey og-
lum, Allah’in yaninda kendine varlik isnat edip sirk kosma.
Dogrusu sirk kosmak elbette kendine yaptigin biiyiik bir
zulimdiir.”

Mekkeli miisrikler de Allah’a inanirlar ve ibadetlerini
yaparlardi.

Onlar da hacca gelirler, Kabe'yi tavaf ederlerdi.
Kabe'nin etrafinda ibadetlerini yaparlardu.

Hazreti ibrahim’den beri gelen hac ibadetlerini, KAbe'nin
etrafinda yaparlardi.

Tiim ibadetlerini yaparken neden onlara miisrik denildi?
Hakikatte miisriklik ne demektir, sirk ne demektir?
ibadetlerini yapanlar miisrik olabilir mi?

Nasil miisrik durumuna diiseriz?

Kur’an’t inceledigimizde anliyoruz ki Hazreti Muham-
med doneminde Mekkeli miisrikler dedigimiz kimseler de
Allah’a inaniyorlar ve inanglarina siki siki baglilar ve asla
Allah’t inkar etmiyorlardi.

15



Zuhruf Stresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas semavati
vel arda le yeklilunne halakahunnel azizul alim.”

Meali: “Dogrusu onlara, gokleri ve yerleri kim yaratti
diye sordugunda, elbette varligin ylice sahibi, ilmin sahibi
olan onlari yaratti, derler.”

Zimer Shresi 3: “Vellezinettehazi min dinih{ evliya ma
nabuduhum illa li yukarribiina ilallahi zulfa.”

Meali: “Ondan bagska evliya edinenler, biz onlara kulluk
etmiyoruz, ancak Allah’a yaklastirsinlar diye onlara yakin
oluyoruz, derler.”

Yinus Stresi 18: “Ve yekiline haulai sufeduna indallah.”

Meali: “Derler ki: Bunlar Allah’in katinda bize sefaatci
olacaklar.”

Ankebiit Stresi 63: “Ve le in seeltehum men nezzele mi-
nes semai maen fe ahya bihil arda min badi mevtiha le yek-
lunnallah kulil hamdu lillah bel ekseruhum la yakil{in.”

Meali: “Eger onlara; gokten yagmuru indiren, bdylece
topraktan hayat veren, sonra da oradan nutfeler ¢ikaran
kimdir, diye sorsan, elbette Allah derler.”

Nisa Siiresi 153: “En tunezzile aleyhim kitaben mines
semai.”

Meali: “Senden Ulvi Alem’den bir kitap getirmeni isterler.”

En’am Siresi 148: “Seyekilullezine esreki lev saallahu
ma esrekna ve 1a 4bauna ve 14 harremna min sey.”

Meali: “Ortak kosan kimseler derler ki: Eger Allah iste-
seydi, biz ve atalarimiz ortak kosanlardan olmazdik ve ha-
ram seyler yemezdik.”

Furkan Siresi 7: “Ve kalti mali hazer resili yekulit tadme
ve yemsi fil esvak lev 13 unzile ileyhi melekun.”

|16



Meali: “Dediler ki: Bu nasil bir Res(ill? Yemek yiyor, ¢ar-
silarda dolasiyor. Ona bir melek indirilseydi ya.”

Furkan Siresi 8: “Ev tek{inu lehu cennetun yekulu minha.”
Meali: “Ya da devamli oradan beslenecegi cenneti.”

Kur’an’1 dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki, Hazreti
Muhammed 6ncesi o giiniin toplumunda, Allah inanc1 ve iba-
detler, bugiinkii islam toplumundaki ile hemen hemen ayni
olarak vardi.

Kur’an'i inceledigimizde Mekkeli miisriklerin;

Allah’a; Zuhruf Stresi 9, Ankebit Stresi 63

Kitaba; Nisa Stresi 153

Meleklere; Furkan Siresi 7

Resillere; Furkan Siresi 7

Ahirete; Furkan Siresi 8

Kadere; En’am Stresi 148, inandiklarini goriiyoruz.
Mekkeli miisriklerin siirlerinde Allah inancina rastliyoruz.
Imaninin sartlar1 dedigimiz sartlara da rasthyoruz.

Hazreti Muhammed’in Allah’tan ve niteliklerinden bah-
setmesini hicbiri yadirgamadi.

Clinkii kendilerinin bildigi seyleri soyliiyordu Hazreti
Muhammed.

Bu bilgilere ibn-i Habib’in “El-Muhabber” kitabindan ya-
pilan terciimelerde rasthyoruz.

H. Mehmet Soysald1 “Kur’an ve Siinnet Isiginda Ibadet
Tarihi”

Tiirkiye Diyanet Vakf1 Yayinlari, Ankara, 1997
“Clinkii namaz MekKkelilerin bildigi bir seydi” (Ebu Muslim).

Ebu Cehil de, Ebuzer Gifari de cahiliye doneminde na-
maz kilmaktaydilar.

17|



Hazreti Muhammed’in ¢agrisi neydi ki birini can diis-
mani digerini can dostu yapt1? (Ebu Miislim)

Sadece namaz degil hac, orug, abdest, gusiil, cenaze na-
mazi, cuma toplantisi (yevmul arube, arablarin giinii) kirkta
bir zekat, kisas, el kesme, sopa vurma, bir Allah’a inanma,
Adem’i, Nuh’u, Hud'u, ibrahim’i, ismail’i, Hacer’i saygiyla anma,
oértiinme, sakal, ciibbe, sarik vs. bugiin islam’da ne kadar ri-
tiiel (nusuk), ahkam, sekil, semal ve itikat varsa hepsine sa-
hipti cahiliye Araplari.

Anliyoruz ki bugtinkii iman ve ibadet mevzular1 hemen
hemen aynisiyla Mekkeli misriklerde vardir.

Hatta Kabe'nin etrafinin tavaf ederken bugiinkii gibi
“Telbiye” ederlerdi.

Telbiye soyledir.

Lebbeyk Allahtimme lebbeyk...

Lebbeyk...

La serike leke...

Lebbeyk...

Inne’l-hamde...

Ve'n-ni‘mete...

Leke ve’l-miulk...

La serike le...

Geldim Allah’im geldim, sana boyun egdim...
Geldim, sana uydum, sana boyun egdim...
Senin esin ve ortagin yoktur...

Geldim, sana boyun egdim...

Varliktaki tiim sifatlar senindir...

Tlm nimetler senindir...

Tim milk senindir...

|18



Senin esin ve ortagin yoktur...(Ebu Davud, Et'ime, 54.)
Gorildigii gibi o giin de bugiinkii gibi hac ibadeti yapilird.

Peki, Mekkeli miisrikler neden Hazreti Muhammed’e
karsi ciktilar.

Soylemler ayniydi ama anlayislar ayni degildi.

Zuhruf Shresi 9: “Onlara gokleri ve yerleri kim yaratti
diye sorsan, aziz olan alim olan Allah yaratti derler.”

Evet, ne kadar ilging degil mi?
Yalnizca “Allah yaratt1” demiyorlar.
Allah’r anarken Allah’a ait olan sifatlarla onu yticeltiyorlar.

Semavat yani gokler kelimesi gectiginde oraya layik olan
“Aziz” kelimesini kullaniyorlar.

Ard-Arz yani yeryiizii kelimesi gectiginde oraya layik
olan “Alim” kelimesini kullaniyorlar.

Clinkii yeryiizii tiim ilmin sergilendigi yerdir.

Evet, Mekkeli miisrikler belliki bizlerden ¢ok daha iyi Al-
lah inancina sahiptiler.

Allah1 anarken Allah’a ait olan sifatlarla Allah’1 aniyorlardi.
Ama yine de onlara miisrik denildi.

Peki, neden denildi?

Kur’an’a gore misriklik nedir?

Miisrik; “Se-ri-ke, sirk” kelime kokiinden gelmektedir.
Serike ortak olmak demektir.

“Senin de var benim de var” anlamindadir.

“Sirket” de bu kokten gelir.

Yani ortaklik.

Misrik; ortak kosan anlaminda kullanilir.

19|



Yani Allah’a ait olan niteliklerin, Allah’in yarattig1 kula
da isnat edilmesidir.

Allah’in yarattig1 kula ultihiyet isnat edilmesidir.

Misriklik, Allah’a ait olan yiiceligi, nitelikleri ama ken-
dine ama baska birine isnat etmektir.

Kisi hem Allah’a inanir hem de Allah ile arasina yiicelik
isnat ettigi birilerini ya da kendini koyar.

Allah ile arasina koydugu yiicelik verdiklerine “Evli-
ya-Veli” der.

Evliya diye edindigi, kutsallik verdigi bir kimseyi, sefaat
araci olarak koyar.

Bu ¢ok giizel bir sekilde Kur’an’da tarif edilmistir.
Zumer Shresi 3: “Vellezinettehazi min dinih{ evliya ma

nabuduhum illa li yukarribina ilallahi zulfa.”

Ve ellezine ittehaz(i : Onlar, edindiler, sarildilar,

Min dini evliya : Ondan baska, dostlar, evliya,

Ma nabuduhum : Degil, sey, ne, biz, onlara kulluk etmiyoruz,
{114 yukarribun : Ancak, yakinlik, akraba,

i1a Allah zulfa : Allah, makam, yakinlk, yaklasma, ziiliif,

Meali: “Ondan baska evliya edinenler, biz onlara kulluk
etmiyoruz, ancak Allah’a yaklastirsinlar diye onlara yakin
oluyoruz, derler.”

Oysa Kur’an; “Allah’tan baska veli- evliya edinmeyin” der.
En’am Siresi 51: “Min d@nih{ veliyyun ve 1a seffun.”
Meili: “O’'ndan baska dost ve sefaat eden yoktur.”

Casiye Stresi 10: “Ve 1a yugnl anhum ma kesebi seyen
ve 1a mattehaz(i min danillahi evliya.”

Meali: “Allah’t birakip, evliya diye sarildiklarindan da
onlara bir fayda yoktur.”

120 |



Iste, Allah’a ait olan sifatlar1 kendine nisbet etmek miis-
rikliktir.

Hazreti Muhammed; “koélelik yoktur, hepimiz Allah’in
kuluyuz, hepimiz esitiz, siyahin beyaza, beyazin siyaha is-
tiinligl yoktur” dediginde Mekkeli miisriklerin ileri gelen-
leri ona itiraz ettiler.

Ve dediler ki: “Biz Bilal ile bir miyiz? Allah onu koéle ola-
rak yaratmis ama bizleri kendine ait olan ‘Melik’ isminin
mazhari olarak yaratmis. Bak bizler Mekke’nin yoneticile-
riyiz, ama Bilal kéle.”

Hazreti Muhammed; “Allah onu kole olarak yaratmadi,
onu siz kole haline getirdiniz” dedi.

Kendini, yaratilan herhangi bir varliktan tistiin gérmek
de miisrikliktir.

Kendini ya da birini “alim” gérmek de miisrikliktir.

Cinku “alim” Allah’in sifatlarindan biridir, ilmin sahibi
demektir.

Ctimle varlikta satir satir yazili olan ilmin sahibi ve oraya
o ilmi yazan Allah’tir.

Varlik, Allah’in ilmiyle var olmustur.

Bir tohumun ic¢inde, satir satir yazil olan, filiz, dal, ¢i-
cek, yaprak, meyve yazilimini yapan Allah'tir.

Iste kisinin Allah’a ait olan ilmi, kendine ya da birine nis-
pet etmesi de miisrikliktir.

Hakikat yolunda hakikati anlamaya ¢alisan kisilere arif,
rical, talebe, kdmil denilir.

Allah’a ait olan nitelikleri ama kendine ama birine nis-
pet etmek miisrikliktir.

“Allah’im sen alimsin, iste bu kulun da alim” demek Al-
lah’a ortak kosmaktir.

|21



Allah’a ortak ¢ikarmaktir, iste bu miisrikliktir.
Ornekler verirsek:

Allah’a ait niteliklerden bazilart:

Hayat; hay olan, diri olan Allah’tir.

{lim; ilmin sahibi Allah’tir, varligin 6ziinde olan ilim Al-
lah’a aittir.

irade; varligin varolusundaki ve isleyisindeki istek Al-
lah’a aittir.

Baki: yok olmayan, sonsuz olan.

Hadi; yol gosteren, hidayet veren.

Hakim; tiim varliga, her seye hakim olan.

Kadir; kudretli, gliglii.

Malik-iil Miilk; miilkiin sahibi olan Allah’tir, kisi ema-
neteidir.

Bu miilkiin sahibi kim dememeliyiz, bu miilkiin emanet-
¢isi kim demeliyiz.

Resid; irsad eden, Allah’tan gayrisi irsad edemez, kul
vesile olur.

Samed; hi¢bir seye muhtac¢ olmayan, eger bir kisiye zen-
gin, hicbir seye muhtac degildir dersek bu da miisrikliktir.
Clinki her kisi, havaya, suya, yemege vs muhtactir.
Ama Allah hi¢bir seye muhtag degildir.

Bu ornekleri ¢ogaltabiliriz.

Evet, Hazreti Muhammed:
Allah'in indinde herkes esittir...
Kadin erkek esittir...

Kadin da sizin gibi bir insandir...

Kole dedikleriniz de sizin gibi bir insandir...

22 |



Birinizin digerine bir iistiinligii yoktur, dediginde ve
buna benzer muhtesem tespitleri ortaya koydugunda, Mek-
kenin miisrikleri bunu kabul etmediler.

Clinkii onlar kendilerinin ylice yaratildigina, sec¢ilmis
olduklarina, hidayet bulduklarina, sefaat ehli olduklarina
inaniyorlardi.

Miisrikler, “Hig, efendi ile kdle bir olabilir mi?” diyorlard..

Ve bunun i¢in Hazreti Muhammed’le bu konularda ve bil-
hassa kader konusunda ayriliyorlardi.

Iste anlhiyoruz ki Allah’a ait olan sifatlary, yiicelikleri ama
kendimize ama birine isnat etmenin ad1 miisrikliktir.

Iste Kabe’'nin etrafinda miisrikler dedigimiz kimseler Al-
lah’a inaniyorlar, ibadetlerini yapiyorlardi.

Kabe'ye geliyor, tavaf ediyorlardi.

Hazreti Muhammed, genglik yillar1 ve olgunluk dénem-
lerinde Mekkeli misriklerin yaptig1 gibi hac, tavaf, umre,
vakfe ve kurban kesme gibi adetleri yapip yapmadig1 ko-
nusu tartismalidir.

Bazi kesimler hi¢ yapmamistir der.
Bazi kesimler ise bir defa yaptigini bildirir.

Hazreti Muhammed her sene hacca gelenlere islam’in-Tev-
hid'in hakikatini anlattig1 kaynaklarda vardir. (Ibn Sa‘d, Ta-
bakat, 1/184-185)

Burada diisiinmemiz gerekir.

Mekkeli miisrikler de kendilerini Miisliiman gortyorlardi.

Peki, Hazreti Muhammed’in gelenlere anlattig1 haki-
kat neydi?

Hazreti Ibrahim’in diizenledigi hacca ait hakikatler ola-
bilir mi?

23]



Hazreti ibrahim’in diizenledigi yol olan, Ilm-i Tevhid ha-
kikati olabilir mi?

Elbette bunlardi...

Bunlar, unutulan hakikatlerdi...

Hazreti Muhammed; “Ben, atam Ibrahim’in duasiyim-da-
vetine uyanim.” (Ibni Hisdm, Sire: 1/175; Taberi, Tarih: 2/128)

Buradan anliyoruz ki Hazreti Muhammed o giiniin top-
lumunu atas1 ibrahim’in unutulan yolu olan Tevhid inancina
davet ediyordu.

0 dénemden bu déneme hac ibadetleri devam etmektedir.

Onemli olan bu ibadetler neden yapilmaktadir bunu bil-
mektir.

0 donemde de Kabe'ye gitmenin kurallar1 vard..
Bugiin de bu kurallar devam etmektedir.

Hacca gitmenin belirli kurallar: vardir.

Bu kurallar neden konulmustur iyi bilinmelidir.
Islam diinyasinda haccin kurallar1 séyle tanimlanir:
1- Misliiman olmak.

3- Akil balig olmak.

4- Hiir olmak.

5- Hacca gotiriip getirecek ve evindekilere yetecek ka-
dar parasi olmak.

6- Cevresinde ac, hasta, ¢aresiz olan kimselerin derdini
¢ozmek, “bu durum oturdugu evin dogusunda, batisinda,
kuzeyinde, glineyinde yedi komsuyu gozetlemek” diye de
tanimlanir.

7- Cocuklarinin bekar, hasta, issiz olmamasi.

7- Hacca gidemeyecek kadar bir hastalik icinde olmamak.

8- Zengin olmak.



Zengin olan dmriinde bir kez gitmeli diye bildirilir.
Hacca gitmenin sartlarina sunlar da ilave edilir.
Bor¢lu olmamak ve helal kazang sahibi olmak.

Temiz bir parayla gitmek, yani kazancinda zerre kadar
haram olmamasi.

Kiislerle barigsmak.
Kul hakki varsa helallesmek.
Komsu haklarini gézetmek.

Kimseye yiik olmamak, geldiginde de kimseye ytk ol-
mamak.

Hac boyunca ve geldikten sonra, kotii sozler, kotl niyet
ve davranislardan uzak durmak, kimsenin kalbini kirma-
mak, kimsenin hakkina girmemek.

Ama bugiin hac ve umre diyerek defalarca gitmek bir
Ozenti haline getirilmistir.

Yiiz binlerce kisinin defalarca giderek doktiigii paralar
ile her y1l lilkemizde binlerce insana is, saglik, egitim icin
destek olusturulabilir.

Hastaneler, okullar, yapilabilir.
Fakir dedigimiz insanlara is sahalari acilabilir.

Boylece is sahasi acilan insanlarin, gelecek ile ilgili kay-
gilar1 kalmaz.

Allah bildirir; “Sizin Allah indinde en hayirliniz birbiri-
nize yardimci olandir.” Hucurat Shresi.

Caresiz, umutsuz olana ziyaret, onun derdine ¢are ol-
mak, Mekke'ye gitmekten daha evladir.

Caresizin etrafinda tavaf etmek, Kabe'nin etrafinda tavaf
etmekten daha evladir.

Hacca gitmenin hikmeti ¢ok iyi bilinmelidir.

125



Orada yapilan ibadetlerin anlami ¢ok iyi diistintilmelidir.
Haccda yapilan ibadetlerin gergekte anlami nedir, ¢ok
iyi diistinmek gereklidir.

Evet, Kibe insanin kendi viic(id alemidir.

Kendi viic(id dleminde Allah’t tanimak haccin manasidir.
Kabe'yi Hazreti Ibrahim bir gaye iizere yapt.

Oraya gelenlere varolusu ve var edeni anlatti.

Yani Kabe, Hazreti Ibrahim'in Allah’1 anlattig1 bir merkezdi.

Oraya gidenler, devrin kamil insani olan Hazreti ibrahim’i
ziyaret etmek icin giderler, ondan hakikati 6grenmeye ¢a-
lisirlardi.

Bu durum Hac Stresi 27. ayette; “yet{i-ke-sana gelsin-
ler” diye belirtilir.

Iste o giiniin kAmil insan1 Hazreti ibrahim’di.

Insanlar ona Allah hakikatini anlamak i¢in giderlerdi ve
onunla gece giindiiz sohbet ederlerdi.

Yani o giiniin Kabe’si Hazreti ibrahim’in mektebiydi.

Peki ya simdi?

Insan Kabe'nin hakikatine erismelidir.

Kendi viiclid kdbesine donmeli ve viiciid mektebinde,
Hazreti Muhammed'in 6gretmenliginde Allah hakikatini bil-
meye ¢alismalidir.

Peki, Hac nedir?

Kur’an cevap veriyor.

Kaf Shresi 16: “Ve biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”

Maide Stresi 97: “Allah; insanlarin tiim varligi tutani bil-
meleri i¢in, kutsal olan o viiclidlarina yonelmeyi gerekli kild1.

Iste bu sizin hakikatleri bilmeniz icindir. Kutsal olan o i¢ ale-
minize doniin ve size armagan olarak verilen viicidunuzu

|26



sahibine teslim edin ve hep O’'na teslimiyet icinde olun. Gok-
lerde ne varsa ve yerde ne varsa ilmiyle var eden Allah’tir
ve biitiin her seydeki ilmin sahibi Allah’tir.”

Hac Siaresi 27: “Allah’t tanimak i¢in arayista olan insan-
lara ilan et. Toplumda ileri gelenler ya da bir zayiflik icinde
olanlarin hepsi, bir tasa i¢cinde inceden inceye arastiranla-
rin hepsi sana gelsinler.”

Hakikate ehil olmayan Mekke'ye hac niyetiyle gidebilir.
Ama hakikat ehline her yer kabedir.
Hakikat ehline hac niyetiyle Kabe’ye gitmek uygun degildir.

Yunus Emre:

“Yunus Emre der hoca
Gerekse bin var hacca
Hepisinden iyice
Bir géniile girmektir”

“Gontil mii yeg, Kdbe mi yeg
Ayit bana akli eren
Goniil yegdiiriir
Zira kim goniildediir dost duragi”

Mevlana:

“Kabe’den murat gonitldiir.”

“Kamil insan i¢in, (gonliindeki) Kabe'nin kapisi daima
aciktir.”

“Hac, bir evi yani Kabe'yi ziyaret etmektir, evin sahibini
ziyaret etmeKk ise erliktir.”



‘Mekke’'deki Kabe Azer oglu Halil'in yaptig1 bir binadir.
Gergek Kabe olan insan kalbi ise Allah’in binasi ve nazar-
gahidir.”

Kamil insanlar, hep Kabe’nin hakikatini hatirlatmaya
calismislardir.

Incelendiginde goriilecektir ki diinyanin her yerinde hac
ibadeti vardir.

Sunu dikkatlice diisiinmeliyiz!
Hac ibadeti bir adete mi donmistiir?

Yoksa bir mana tizere mi yapilmaktadir?

28 |



HAZRETI IBRAHIM

Kabe denilince akla hemen Hazreti Ibrahim gelmelidir.

Kabe'yi yapan Hazreti Ibrahim olarak bilinir.

Kabe’'nin yapilma maksadi bilindiginde, ibrahim’in ni-
yeti anlasilacaktir.

Hacca gitmekteki maksat kabe’ye gitmektir.

Kabe'ye gitmekteki maksat devrin ibrahim’ini bulmaktir.

Kabe'ye gitmekteki maksat, Ibrahim’in kabilesine da-
hil olmaktir.

Kabile kelimesi de kabe kelimesinden gelir.

Kabul etmek kelimesi de kabe kelimesinden gelir.

Kabe'ye varan hakikat yoluna girmeyi kabul eden kimsedir.

Kabe ve ibrahim, hakikatin yolu ve Miirsid-i KAmil bo-
yutudur.

Hazreti ibrahim, devrin Miirsid-i KAmilidir.

Hazreti Muhammed'in, Hazreti Ibrahim hakkinda, “Atam
Ibrahim” diye anmasi bu hakikati ortaya koymak i¢indir.

Hazreti Muhammed’in bu konu ile ilgili sozleri soyledir.

Bir adam Hazreti Muhammed’e geldi soyle soyledi: “Ey
yeryliziiniin en hayirlisi.”

Hazreti Muhammed ona su karsilig1 verdi: “Bu soyledi-
gin Atam Ibrahim aleyhisselamdir.” Enes Bin Malik. (M6138
Miislim, Fedail, 150)

|29



Hazreti Muhammed: Hakk yolunda benim dostum
Atam, Hakk’1 dost edinen ibrahim’dir. (T2995 Tirmizi, Tef-
siru’l-Kur’an, 3)

Hakikat yolculugu olan Mirag¢’da biitiin resiil ve nebi-
ler bana gosterildi... Ibrahim’i de o yolculukta gérdiim. Gér-
diiklerim arasinda ona en ¢ok benzeyen (kendisini kastede-
rek) bu arkadasinizdir...” Cabir...(M423 Miislim, Iman, 271)

Goriildiigii gibi Hazreti ibrahim ilm-i Tevhid yolunun
atasidir.

Hazreti Ibrahim, Tevhid’in babasi olarak bilinir.

Tek Allah inancini topluma anlatmaya gayret gostermistir.

Tim inanclarda ortak ata olarak adlandirilir.

Peki, Hazreti ibrahim kimdir?

Kur’an’da 70 defa ibrahim kelimesi gecer.

ibrahim kelimesi, rahim kelimesinden gelir.

Eb-rahim, her varligin geldigi asliyet anlamindadir.

Tim varlik Allah’in rahimiyet boyutundan gelir.

Rahimiyetden a¢iga ¢ikan her varlik, rahmaniyet boyu-
tudur.

Iste Hazreti IbrAhim bu hakikatleri insanliga sunmaya
gayret gostermistir.

Hazreti ibrahim Islam hakikatini topluma anlatmaya
calismistir.

Hatta Hazreti Muhammed onunla ilgili “Miisliimanhg1
ortaya koyan ilk insanlardan biridir” diye bildirir.

Bu konu Kur’an’da Al-i imran Siiresi 67. ayette agiklanir.

Al-i imran Stresi 67: “Ma kane ibrahimu yahidiyyen ve
14 nasraniyyen ve lakin kdne hanifen muslima ve ma kane
minel musrikin.”

|30



M3 kane Ibrahim : Olmadi, degildi, Ibrahim,

Ya hadiliyyen : Yalniz biz yol gosteririz diyen,

Ve 1a nasraniyyen : Yok, yardimci olan,

Ve lakin kane hanif  : Lakin, oldu, hanif, tevhit iizere, varligin
birligine inanan,

Muslimen : Islam, teslim olan, baris huzur iizere
olan,

Ve ma kine : Olmadi, etmedi,

Min el musrikine : Ortak kosan, Allah’in niteliklerini

kendine isnat eden,

Meali: “Ibrahim; yalniz biz yol gosteririz diyenlerden
de, bizden baska yardimci olacak yoktur diyenlerden de ol-
madi. Fakat o; Tevhid tizere ve Islam iizere oldu, tiim varli-
giyla teslim olup, baris ve huzur iizereydi ve o, Allah'in ni-
teliklerini kendine isnat eden olmad1.”

Burada da goriildiigii gibi Hazreti ibrahim, Tevhid ve Is-
lam hakikatini ortaya koyan biriydi.

Hazreti ibrahim’in M.0. 2200-2000’1i yillarda yasadi-
gina inanilir.

Asil ad1 “Avram-Avrahaman” oldugu ile ilgili bilgilerde
vardir.

Bir rivayete gore de Babil Krali, Hamurabi oldugu id-
dia edilir.

Ama su bir gercek ki her seyin geldigi, Allah’in rahim
boyutunu anlattigindan dolayi, Eb’rahim-ibrahim adiyla
anilmistir.

Aslinda tiim restl ve nebilerin gercek adlar1 baskadir.

Ama her biri Allah’a ait olan bir boyutu anlattigindan
dolay1, o boyutun adiyla adlandirilmislardir.

Mesela Zekeriya, Allah'in zakir-zikir boyutunu ortaya
koyan kimsedir.

31



Yahya, Allah’in hayy boyutunu anlatmisgtir.
Muhammed, Allah’in hamd boyutunu ortaya koymustur.

Iste Hazreti ibrahim de her seyin kaynagi olan rahim
boyutunu ortaya koyan biridir.

Hazreti Ibrahim, sorgulamanin, hakikati aramanin sem-
boludiir.

0, yerlere goklere bakarak;

“Ben kimim, ben nasil var oldum?”
“Beni kim var etti?”

“Bu dlem nasil var oldu?”

“Bu alemi var eden kim?”

“Benim Rabbim kim yani beni bedenlendiren kim? so-
rularini sorarak, “hakikati arayanlarin babas1” olarak ani-
lir olmustur.

Yasadig1 donemde yaptig1 micadele ile tek Allah haki-
katini ortaya koymustur.

Bundan dolay1 “Tevhid’in Babasi1” olarak anilir.

Her seyin sahibi olan tek olan Allah’in birligini insan-
liga aciklamistir.

Tiim varlig1 saran tek kudreti insanliga sunan kimsedir.

Varligin varolusunu ve varligi var edeni anlamak iste-
yenlere bir rehberdir.

“Allah nedir?” hakikatini anlamak isteyenlere, sorup
arastiranlara en giizel 6rnektir.

Kainat okulunun talebesi, ilm-i Tehvid yolunun 6gret-
meni, tim inang¢larin babasidir.

Firat nehri yakinlarinda Babil sehrinde yasadig bildirilir.
O glinlin kavmi olan Keldani kavminde yasadigi aktarilir.

Babasi Taruh ya da Azer’dir.

132/



Bir bilgiye gére de annesi ibrahim’e hamileyken, babasi
Taruh vefat etmistir.

Anne hamileyken Taruh’un kardesi Azer ile evlenmistir.
Hazreti Ibrahim, bir olan Allah’1 insanliga anlatmistr.
Bunun i¢in ona “Tevhid’in Babas1” denilmistir.
Tevhid'in babasi ne demektir?

Nahl Stiresi 120: “Inne ibrahime kine ummeten kaniten
lillahi hanifa ve lem yeku minel musrikin.”

Meali: “Muhakkak ki ibrahim; hakikatler yolunda olan bi-
riydi. Tevhid iizereydi, daima Allah i¢in hareket ederdi ve asla

Allah’in varliginin yaninda kendine varlik isnat eden olmadi.”
Hazreti IbrAhim “hem ben var hem Allah” demedi.
Hepimizi kusatan bir olan Allah’1 anlatti.

Insan ayr1 Allah ayr1 demedi.

Birligi insanliga sundu.

Ve insanlara “bir olan Allah’t anlayin” dedi.

Ve olusturdugu yol “Tevhid’in-Birligin Yolu” idi.

Kur’an’da neden “Atan ibrahim’in yolu iizere ol” diye bil-
dirilir.

Nahl Stiresi 123: “Enittebi millete ibrahime.”

Meali: “Tabi ol, ibrahim’in yoluna, onun diizenledigi il-
kelere.”

Burada gegen “Millet-i Ibrahim” ayeti miiellifler tarafin-
dan Ibrahim’in dini diye ¢evrilir.

Oysa Kur’an'da ayrica din kelimesi de vardir.

“Millet” kelimesi, “din” kelimesi ayn1 mana midir?

ibrahim’in dini olur mu?

|33



Din Allah’a aitse, ibrahim’in dini diye ¢evirmek dogru
mudur?

Millet; imla, diizenlenen ilkeler, belge, diizenleyip yazdi-
rilan, soyleyip yazdirmak, ezbere yazmak anlamlarina gelir.

“Imlal” masdariyla, yani “imla” manas ile iliskili bir isimdir.

Ayni zamanda, ayni inang, duygu, amagcta birlesen top-
luluklara da denir.

Asil kokeni “Imla” kelimesinden gelir.

Hazreti ibrahim, “Allah nedir? Varolus nedir? Bir kisi Al-
lah’1 nasil bilebilir” gibi sorularin cevaplarini bulmak igin,
diizenledigi ilkelerle bizlere yol gosterdi.

Nasil ki bir ilim belli bir egitim asamasindan gegildik-
ten sonra biliniyorsa...

Din, Allah, kendini tanimak, varolusu anlamak da Haz-
reti Ibrahim’in diizenledigi ilkelerle bilinebilir.

Onun i¢in Kur’an'da 7 yerde “Millete ibrahim” kelimesi
gecer.

Tim mealciler, millet kelimesini “Din” diye cevirmisler,
Ibrahim’in dini olarak meal etmislerdir.

Boyle yapilan meal hi¢ hakkani degildir.

Clinkii din Allah’a aittir.

ibrahim’in dini olmaz.

Iste “Millete ibrahim” ayeti “Ibrahim’in yolu, olustur-
dugu ilkeler” demektir.

Hazreti Muhammed bunun igin “Atam ibrahim” demistir.

Ibrahim, hakikatlerin anlasilmasi icin makamlar olus-
turmustur.

Bunlar Fenid makamlaridir.

131/



Fena makamlari; “Zakir, Fail, Mevsuf, Mevciid” makam-
larindan olusur.

Bakara Stiresi 125: “Vettehiz(i min makami Ibrahim.”

Ayetlerde de belirtildigi gibi, Hazreti ibrahim ilm-i Tev-
hid’in babasidir.

[lm-i Tevhid yolunda makamlar edinmistir.

Bakara Stiresi 130: “Ve men yergabu an Millet-i Ibrahime
illa men sefihe nefseh ve lekadistafeynahufid dunya ve in-
nehu filahireti le mines salihin.”

Meali: “Kim Ibrahim’in diizenledigi ilkelerden yiiz ¢evi-
rir, onun Hakk"1 aradigi gibi aramazsa, o kendini anlayama-
yan, diisiinmeyen kimselerden olur. Dogrusu ona, yasami
boyunca hakk ile batili fark edecegi suuru verdik ve dog-
rusu o, suurlu hareket ederse, sonunda elbette Salih kim-
selerden olur.”

Hazreti Ibrahim makamlar olusturmus, Allah’in birli-
ginin anlasilmasi i¢cin bu makamlari insanlifa sunmustur.

Bakara Shresi 124. ayette Ibrahim i¢in “Li el nasi ima-
ma-insanlar i¢in 6nder-6gretmen-imam” diye bildirilmistir.

Kur’an, ibrahim’in aradigi gibi arayin, onun baktigi gibi
bakin diye bildirmistir.

Onu kendinize 6rnek alin diye bildirmistir.

“Nuri ibrahim” (En’am Siresi 75)

En’am Siresi 75: “Ve kezalike nuri ibrahime melekites
semavati vel ardi ve li yekiine minel mikinin.”

Ve kezilike nuri ibrahim : Boylece, nur, aydinlik, bakti,
gosterme, [brahim,

Melekiite : Giiglii, kuvveler, melekdt,

El semavati ve el ard : Semalar, gokler ve yerlerin,

135



Ve li yekiine min el mukinin : Olmasi icin, katiyet, kesinlik,
yakinlik, emin olmak,

Meili: “Iste boylece ibrahim; goklerdeki ve yerdeki gii-
ciin sahibini anlamak, nlirumuzu anlamak ve hakikatlerden
emin olmak i¢in bakti gézlemledi.”

Iste her insan varliga, varlik nasil var oldu merakiyla
bakmali ve bu varligi kim var etti diye sorgulamalidir.

Kur’an’da onlarca yerde sorup aramak ile ilgili ayetler
vardir.

“Ves sailine” (Bakara Stresi 177)
“Iz4 seele ke-sen sorup aradigin zaman” Bakara Siiresi 186

“Yeseelune ke- Sana sorarlar” Bakara Siresi 189-215-
217-219-220-222-273

Insan, anlamak icin bakmalidir.

Tanimak icin bakmamalidir.

Sahit olmak icin bakmalidir.

Hikmetsel bakmalidir.

Coziimsel bakmalidir.

Analiz etmek i¢cin bakmalhdir.

Tefekkiir etmek icin bakmalidir.

Mesaji1 yakalamak i¢in bakmaldir.

Sahit olmadigimiz bir Allah inanci, iman degildir.

Her ezanda 4 defa, giinde 20 defa sdylenen “Eshedii” ke-
limesi, “Sahit olun” mesajidur.

Sahit olmak, tanimak, hakikatleri gérebilmek, iman bo-
yutuna kap1 agar.

Sahit olmak icin bakmali, incelemeli, tanimaya ¢alismalidir.

Inang, sahit olmadigimiz bir Allah’a inanmaktur.

136



Iman, sahitlik boyutu olan bir Allah inancidir.
Hazreti Ibrahim, gériinen varhgin hakikatini aradi.
Yerlere goklere bakti.

“Bu goriinenler nedir, varlik nasil oldu, varligi kim ya-
ratti, beni kim yaratt1?” diye sorguladi.

Bakmak, gozlemlemek, sorgulamak, hakikati aramanin
semboludiir.

Yerlere goklere bakarak “Bu dlem nasil var oldu, bu alemi
var eden kimdir, benim Rabbim sen misin?” sorularini so-
rarak, “Hakikati arayanlarin babas1” olarak anilir olmustur.

En’am Stresi 75-79

75- Iste boylece Ibrahim; goklerdeki ve yerdeki giiciin sa-
hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin
olmak icin bakti, gozlemledi.

76- Sonra da, gece bir bilememezlik icindeyken bir yildiz
gordii ve dedi ki: Rabbim bu mudur? Fakat o gelip gectigi za-
man, gelip gecenlerde sevgiye ulasamam, dedi.

77- Sonra da, ortaya ¢ikan Ay’1 gordiiglinde dedi ki: Rab-
bim bu mudur? Fakat o da gelip gectigi zaman, eger ben Rab-
bimin hidayetini anlayamazsam, elbette daldlette kalan kim-
selerden olurum, dedi.

78- Sonra da, ortaya ¢ikan gilinesi gordigilinde dedi ki:
Bu daha biiyiik olan midir Rabbim? Fakat o da gelip gectigi
zaman dedi ki: Ey kavmim! Ben sizin ortak kostugunuz sey-
lerden uzagim.

79- Ben yliziimi Tevhid iizere, gokleri ve yeri var eden
o giice ¢evirdim ve ben O’'nun varliginin yaninda kendime
varlik isnat eden degilim.

Ibrahimi bakmak, anlamak i¢in bakmaktir.

37|



Hepimiz ¢ocuk iken annemize babamiza “Ben nasil ol-
dum, bu goriinen dlem nasil oldu?” diye sorular sorduk.

Ailemiz “Allah yaratt1” dedi.
“Anne Allah nerede, ben onu gorebilir miyim?” diye sorduk.

Cogu anne baba ¢ocuguna “Allah goériinmez, goklerde”
dedi ve ¢ocugun saf sorgulamasinin, anlamak istemesinin
onune gegti.

Iste, ibrahim1 bakmak; anlamak, tanimak, sahit olmak
icin bakmaktir.

Sunu c¢ok iyi distinmeliyiz; “Saf, masum ¢ocuklara nasil
bir din anlayis1 6gretiyoruz?”

Goriinen varhigin, yaratilisini ve yaraticisini anlamak
icin mi?

Yoksa, emirler, yasaklar, ibadetler, cennet, cehennem diye-
rek, dinin hakikatini hi¢ 6gretemedigimiz bir din anlayis1 mi1?

Allah korkusu, cehennem korkusu ile biiyiiyen bir ¢o-

cuk, saf, temiz diisiinebilir mi, anlamak, sahit olmak igin
bakabilir mi?

Cogumuz, korkularla, emirlerle, yasaklarla buiyttiildik.

Hic¢ sahit olmadigimiz bir Allah inanci ile biiyttildik.

Bizlere 6gretilen din anlayisiyla, bizim gibi inanmiyor
diye karsimizdakini yargiladik, kafir saydik, cehennemlik
saydik, onlara saldirdik, zuliim ettik.

Cogumuz eksik aramak icin yetistirildik.

Cogumuz yargilamak icin yetistirildik.

Cogumuz karsimizdaki insanin da bizim gibi, bir yaratici
tarafindan yaratildigini anlamak i¢in bakmadik.

Ibrahimi bakmak nedir?

Ibrahim gibi gézlemlemek nedir?

138



Ibrahim gibi yaraticisini tanimak icin bakip gézlemek
nedir, 6grenmedik.

Benim Rabbim kim, yani beni viicidlandiran, benim vii-

ciidumda her an isleyen kim, diye diistindiiriilmedik.
“Ibrahimi bakmak nedir?” bilelim.

Varligin nasil var oldugunu anlamak i¢in varliga baka-
rak diisiinelim.

Yerlere goklere bakalim.

Bakalim, gozlemleyelim, isleyisi anlamak i¢in tefekkiir
edelim.

Nasil var olduk, nasil viicidlandik, diistinelim.

Nereden geldik, nereye gidiyoruz, diisiinelim.

Kimseyi yargilamayalim.

insanlarin inanglarini, ibadetlerini onlara birakalim,
inanglar1 kiiciik gérmeyelim.

Kimsenin din anlayisini kerih gérmeyelim.

Bakara Stiresi 256: “La ikrahe fid dini.”

Meali 1: “Kimsenin din anlayisini kerih gérmeyin.”

Meali 2: “Dini yolda asla hor bakmak yoktur.”

Ayette ne giizel bildirilmis.

Hakikat yolunda kimseyi, hi¢bir varlig1 hor gérmek yoktur.

Kimsenin inancini, ibadetini, milletini, kiiltiiriini asa-

gilamak yoktur.

Insan en temiz bir akil ve goniille hakikati anlamak i¢in
gayret gostermelidir.

Akletmeli, sahit olmaldir.

Illimden ve edebten ayrilmadan varlia bakmali, varli-
g1n nasil var oldugunu anlamaya ¢alismalidir.

139/



[brahimi bakmak makamina erilmelidir.

Varligin, varolusun, var edenin hakikatini anlamak igin
[brahim gibi bakmanin ne oldugunu bilmelidir.

Gozlemlemeli, incelemeli hakikate erismelidir.
Hazreti Ibrahim bunun i¢in insanlhiga érnek olmustur.

Hazreti Muhammed kendini soyle anlatir: “Ben, atam
ibrahim’in duasi, kardesim isa’nin miijdesi ve annem Ami-
ne’nin riilyasiyim. Annem riiyasinda icinden ¢ikan bir niirun
Sam diyar1 saraylarini aydinlattigini soylemisti. Restllerin
anneleri hep boyle riiyalar goriirler.” (Ahmed bin Hanbel,
Miisned, 4/127-128)

Kur’an’da Hazreti Ibrahim’in duasi séyle geger.

Ibrahim Sdresi 40: “Rabbicalni mukimas salati ve min
zurriyyeti rabbena ve tekabbel dua.”

Meali: “Rabbim! Beni hep Sana baglilik tizere eyle. Rab-
bimiz! Neslimden gelenler de 6yle olsun ve dualarimizi ka-
bul eyle.”

Iste Hazreti Muhammed'in “Atam Ibrahim’in yolu” demesi-
nin ana hikmeti, Hazreti ibrahim’den gelen ilm-irfan yoludur.

Bu yol Allah'in layikiyla anlasilmasi yoludur.

Onun i¢cin Hazreti Ibrahim hakikat yolunun atasi ola-
rak bilinir.

Ibrahim insanligin babasi-eba’s1 olmustur
Suara Siresi:
69- ibrahim’in haberini de naklet onlara.

70- O babasina ve kavmine demisti ki: Siz neye kulluk
ediyorsunuz?

71- Dediler ki: Biz putlara kulluk ederiz, béylece hep on-
lara bagh kaliriz.

10|



72- Dedi ki: Yoneldiginiz zaman sizi isitirler mi?
73- Size bir yardimi veya bir koruyuculugu var mi?

74- Dediler ki: Hayir, biz atalarimizi boyle yapiyorlar
bulduk.

75- Dedi ki: Oyleyse bakip da gormez misiniz? Neye kul-
luk ediyorsunuz?

76- Sizin ve atalarinizin, dnceden beri neye taptiginizi
diistinmez misiniz?

En’am Sresi:

74- ibrahim, babasi Azer’e: Putlardan ilahlar mi edini-

yorsun? Ben, seni ve kavmini apacik bir dalalet icinde go-
riilyorum, demisti.

75- Iste boylece Ibrahim; géklerdeki ve yerdeki giiciin sa-
hibini anlamak, nurumuzu anlamak ve hakikatlerden emin

olmak i¢in bakt1 gézlemledi.
Tevbe Shresi:

114- ibrahim babasinin magfiret bulmasi i¢in kostu, ol-
madi. Babasi ancak kendi zamaninin adetlerinde kaldi. Boy-
lece Allah i¢in anlattiklarina karsi onun diismanlig1 ortaya
cikinca, ondan uzak durdu. Muhakkak ki Ibrahim; duygu
yukli, saglam iman sahibi, iyi huylu, zarif olan biriydi.

[lm-i Tevhid yolunun babasi, atas1 Hazreti ibrahim’dir.

Hazreti ibrahim, atalarinin inang 6gretisini kabul etme-
mis, yerlere goklere bakarak, varlig1 inceleyerek yaratilisi
anlamaya ¢alisarak Allah hakikatine erismistir.

Ve bunu insanlara agiklamistir.
[lm-i Tevhid yolunun atasi, babas1 Hazreti ibrahim’dir.

Gonul evinin, mana aleminin babas1 Hazreti Muhammed'dir.

11



Resil nebi dedigimiz nice hakikat yolunun erenleri, Hakk
yo{unda nice boyutlarin agilmasina vesile olup insanhga
“<l, Eba”lik yapmuslardir.

Iste Kur’an, Baba, u‘ , Eba” hakikatini ince ince bizlere
agmigstir.

Kur’an hakikatine gore Baba:

Kisinin kendi aslin1 6grenmesi igin...

Allah hakikatini 6grenmesi icin...

[lm-i irfan yolunda olunmasi icin...

Topluma en giizel hizmet edilmesini 6grenmesi icin, gay-
ret gosterendir.

Hepimizin ash,"‘?’i, Eba” boyutu Allah'tir.

Hakk yolunda yetimlere babalik yapan Kamil kimseler
“Eba-Baba”dir.

Kur’an’da Nih'a oglu icin; “Ey Nh! O senin ailenden de-
gildir” diye sunulan ayet bizlere “Baba-Eba” hakikatini cok

glizel sunuyor.

Her bir cocugun diinyaya gelmesine vesilen olan ve bizi
yetistiren anne de baba da, “Baba-Eba” boyutudur.

Bizlerin kendi aslimizi bilmemize, ilim irfan bulmamiza
vesilen olan Kamil kisi de “Baba-Eba” boyutunda olan kisidir.

Aslimiz, kaynagimiz olan Allah’'in Rabb esmasi da “Ba-
ba-Eba” boyutudur.

Allah, Rabb esmasiyla kulunun miirebbiyesidir.

Iste, Allah hakikatini insanlifa sunanlar insanhga ba-
balik yapmislardir.

Bunun i¢in Allah’'in birligini insanliga sunan Hazreti
Ibrahim, inanglarin atasi olarak kabul edilmistir.

|42



Hazreti Muhammed de bir tevazii icinde “Atam Ibrahim”
demistir.

Hazreti Muhammed'’in Hazreti Ibrahim’den beri gelen
kabilesi “Kureys Kabilesi"dir.

Kur'an'da Kureys Stresi, Hazreti Ibrahim’in yolunu belirtir.

Hazreti Muhammed, atas1 Hazreti Ibrahim’in Tevhid inan-
cin1 insanliga duyurmak icin miicadele etmistir.

Hazreti Muhammed, ilm-i Lediin, ilm-i Tevhid hakika-
tini insanlhiga duyurmustur.

Hazreti Ibrahim’den beri akip gelen tek Allah inancini
sunmustur.

Hazreti ibrahim’in yolunun ad1 Kureys yoludur.

Onun i¢cin Hazreti Muhammed “Atam ibrahim’in yolu”
demistir.

Allah hakikatine erebilmek i¢in, Hazreti Ibrahim’in dii-
zenledigi yol lizere olmak gerekir.

Ibrahim yolu iizere giden bir KAmil insan1 bulmak gerekir.

Onun icin Kur’an'da “Yet(i-ke-Sana gelsinler” diye bildirilir.

43



YETU-KE, SANA GELSINLER

Hakikati bilmek i¢in Kamil bir insana gitmek gerekir.

Kamil insanin gosterdigi yol lizere Hakk’a yol bulmak
gerekir.

Hac Siresi 27. yette “Yet(i-ke-Sana gelsinler ” mesaji
vardir.

Sana gelsinlerden maksat; hakikati bilmek isteyenlerin,
hakikati bilen bir kamil insana gitmesidir.

Bilmek isteyen bilene gider.
Bir yola girmek isteyen o yolu bilen birini bulur.

Nasil ki doktor olmak i¢in, Tip Fakiiltesinde akademik
hocalara gitmek gerekiyorsa, Allah hakikatine ermek icinde
Hakk yolunun kamil insanlarina gitmek gerekir.

Hac Stresi 27:
K ey Vs, a4zl G i o
Ve ezzin fin nasi bil hacci yet{ike ricalen ve ala kulli da-

mirin yetine min kulli feccin amik

Ve ezin fiel nds : Yetki, ilan et, miisaade et, insanlara,
Bi el hac : Ozel maksat, mutlak yonelmek, Allah’t
tanimak i¢in arayis, bilgeye gitmek,

Yet(-ke : Gelsin, sana gelsinler, sana uysunlar,

144



Ricalen : lleri gelenler, kisiler, makam sahibi, yaya,
devlet adami,

Ve ala kulli : Uzerinde, hepsi, biitiin,

Damir yetine : Zayiflik icinde olan, niyet, deve, gelirler,
Min kulli : Hepsi,

Fecin amik : Tasaly, dag yolu, olgun olmayan, derin,

incelikle arastiran,

Meali: “Allah’t tanimak i¢in arayista olan insanlara ilan
et. Toplumda ileri gelenler ya da bir zayiflik icinde olanla-
rin hepsi, bir tasa icinde inceden inceye arastiranlarin hepsi
sana gelsinler.”

Burada belirtildigi gibi, Hazreti Ibrahim, yasadig1 do-
nemde hakikatleri teblig eden biri idi.

Hazreti Ibrahim dénemin Miirsid-i KAmil'i idi.

Burada gecen “yetu-ke”; sana gelsinler, sana uysunlar,
senin gosterdigin yola tabi olsunlar anlamindadir.

Buradaki senden maksat;

[lm-i Tevhid yolunun kamili bir kimsedir...

[lm-i Tevhid yolunun égretmenidir...

Allah hakikatini bilen bir kimsedir...

Kabe’'nin manasina yol gosteren kimsedir...

Miirsid-i Kamil olan bir kimsedir.

Iste “yet(i-ke” den maksat bir kamile gidilmesidir.

Hakikati 6grenmek icin, hakikati bilen bir kimseye gi-
dilmelidir.

Hakikati bilen kimse, Hakk yolunun kamili olan kimsedir.

Kamil kimse kimdir?

Kamil kimse, varlikta esyanin hakikatine sahit olmus,
climle alemi ihata edenin Allah oldugunu anlamis kimsedir.

45|



Kamil kimseler Allah hakikatine erismislerdir ve her an
Allah’a teslimiyet icinde olmuslardir.

Onlar kendilerini asla makam sahibi gérmezler.

Tiim makamlarin sahibinin Allah oldugunu bilirler.
Onlar zerre kadar kendilerini ylice gérmezler.

Her yeri ekberiyetiyle kusatanin Allah oldugunu bilirler.
Onlar asla hi¢bir varliga hakir bakmazlar.

Onlar her zerrede hayy ve kdim olanin Allah oldugunu
gorirler.

Climle varliga bir gozle bakarlar.

Tevhid suuruna erismis olan kimselerdir.

Allah birdir, climle varlik O'nun birliginden siiziiltip gel-
mistir.

Onlar birden gelen birleri seyrederler.

Her bir varlikta bir olan Allah’a nazar ederler.

Tim varligin esmalarla kusatildigini bilirler.

Evvelden ahire olan akisin nereden geldigini nereye git-
tigini sezerler.

Ciftcinin tohumdan ne ¢ikacagini, ne zaman ¢ikacagini
ve nasil sekillenip, nasil meyve verecegini bildigi gibi, Kamil
kisiler de varligin akisini ve olaylari gortirler.

[lim tizere, irfan iizere hareket ederler.

Asla stliret gormezler, nirun akisinin seyrindedirler.
Isaretleri okuyabilirler.

Sevgi kopriileri kurarlar.

Zultim kopriilerini yikarlar.

Yaratilisin boyutlarina ulasirlar, okumay1 oradan yaparlar.

Her bir boyutun agiga ¢iktig1 ana kaynaga ererler.

|46



Her bir boyuttan akan akisi seyrederler.

Varligin sirlarini goriirler, akisini goriirler, nihayetini
goriirler.

Uflenen rithun ne oldugunun keyfiyetindedirler.
Halk’a Hakk nazariyla bakarlar.
Deryanin ve dalgalarin seyrindedirler.

Hakk deryadir, Halk deryanin dalgasidir, bu suurdan
hi¢ ayrilmazlar.

Tevhid suuruyla hareket ederler.

Evvelden dhire akisi seyrederler.

Evvelden dhire olan akisin ne olacagini bilirler.
Ahirden evvele doniisii seyrederler.

Ahirden evvele yeni olusumlarin ne olacagini bilirler.
Batindan zahire olan akisi ve ne ¢ikacagini bilirler.
Zahirden batina doniisii ve yeni olusan yazilimi goriirler.
Tohumdan tohuma olan akisi seyrederler.

Yeni bir tohum olustugunda, 6nceki tohumda olan yazi-
lima yeni yazilimlar eklendigini goriirler.

Kaderin vehbiyet cihetini de kesbiyet cihetini de bilirler.

Nerede nasil miidahale edilecegini de bilirler ve ona goére
hareket ederler.

Insanlarin, yasamiyla, halleriyle, davranislariyla merha-
met icinde olmalari i¢cin gayret gosterirler.

Kisilerin, yasam boyutunda nerede takilip kaldigini go-
rirler, neye esir oldugunu goriirler.

Kisilerin engellerini kaldirma giiciine, yetkisine sahiptirler.
Is1g1n yolculugunda yolculuk ederler.

Isiktan agiga cikanlarla yolculuk ederler.

AT



Onlar goniil ehlidirler.
Onlar mana yolunun erleridirler.

Onlarin yanina gittiginizde derin bir maneviyat hisset-

tirirler.
Onlarla oturdugunuzda gonliiniizde diinya kaygisi kalmaz.

Onlarla oturdugunuzda, varolusu ve var edeni diisiin-
meye sevk ederler.

Gontllere ilahi ask ekerler.

Sizi asla karamsarliga stirtiklemezler.

Korkutmazlar, umit verirler.

Ayr1 bir huzur verirler, moral verirler, sizi gii¢lii hissettirirler.
Giiler yuizlidiirler, hizmet ehlidirler.

Cevresine hizmet ederler.

Onlarin sevindirici 6zelligi vardir.

Merhamet duygulari ¢ok gelismistir.

Her varliga merhamet tizere davranirlar.

Tim sozleri, eylemleri, tiim diisiinceleri sadece merha-
met Uizeredir.

“Biz seni alemlere ancak rahmet iizere génderdik” aye-
tine mazhar olmuslardir.

Rizayi1 ilahiyi bilirler ve o riza lizere hareket ederler.
Ni¢in yaratildiklarini bilirler.

Sefkat doludurlar.

Tevazu ve tenezziil icindedirler.

Goniilleri ask doludur.

Cevresinde olanlara saygi ve sevgi icinde davranirlar.

Koruyucu ozellikleri vardir.

48]



Dedikodu bilmezler, zerre kadar zarar verme ozellik-
leri yoktur.

Giybetlik, hasetlik, fesatlik bilmezler.

Baskalar1 hakkinda konusmazlar, varligin olusunun 6zel-
liklerini konusurlar.

Kimseyi lizmezler, kandirmazlar, kimseyi kullanmazlar.
Kimseye sesini ylikseltmezler.

Onlar1 kotiileseler de, onlar kimseyi kotiillemez.

Sovene dilsizdirler, dovene elsizdirler.

Cikar icin, makam icin, sohret icin kosmazlar.

Hizmet i¢in, birliktelik i¢in, huzur icin kosarlar.
Ilimden fenden ayrilmazlar, caliskandirlar, tiretkendirler.

Arif olmayi tavsiye ederler, yani ilim iizere hareket et-
meyi tavsiye ederler.

Kotiliikten uzak durmaysi, kotiiliige engel olmay1 tavsiye
ederler ve bunun metodunu ogretirler.

Asla asli olmayan bilgilerle; oyalanmazlar, oyalamazlar.
Inan¢ ayrimi yapmazlar.

insanlarin inanclarina, ibadetlerine, ibadethanelerine
bakmazlar, sadece bedenlerin tecelli boyutuna bakarlar.

Insanlarin sikintilarinda yol gésterirler ve bu yol mer-
hamet lizeredir.

Gayretlidirler, caliskandirlar, iiretkendirler.
Cinsiyet lizere bakmazlar, tinsiyet iizere bakarlar.
Kibirleri asla yoktur.

Riya bilmezler.

Diinyanin neresinde bir kisi sikinti ¢ekse, o sikintiy1 his-
sederler ve onun icin kosarlar.

49|



Insanlarin sirlarimi dinlerler ve onlara yol gésterirler.
Gontllere kodlamalar yaparlar.

Asla kendi sahsi ¢ikarlari i¢cin yasamazlar, hep baskala-
rina hizmet i¢in kosarlar.

Gelecegi sekillendirirler.

Hakka Stresi 23: “Yakinlig1 anlayip kamil olmustur.”

Enbiya Stresi 107: “Seni dlemlere rahmet olmaktan baska
bir sey icin gondermedik.”

Al-i Imran Stiresi 80: “Ve siz varligin isleyisini anlamay1
terk etmeyin, varliktaki giicli anlayin, hakikatlere simsiki sa-
rilin ve hakikatleri bildirin ve kdmil kimseler olun.”

Nahl Stresi 43: “Kamil insanlar, bizi bildirmekten baska
bir sey icin a¢iga ¢ikmad1.”

Nir Saresi 37: “Hakikatlerin bilgilerini alip vermede ka-
mil kisilerin dikkatleri dagilmaz ve onlar Allah’in zikrin-
den ayrilmazlar ve her an Hakk’a baghlik suuruyla hareket
ederler ve temizlenme icinde olup kendindekini paylasirlar.
Kalblerinin donmesinden her vakit ¢ekinirler ve onlar basi-
ret sahipleridir.”

Onlar hakikati arayanlara yol gosterirler.

Onlar1 kendilerine dondiirtirler.

Onlarin kendi viicid sehirlerinde seyr-i siillik yaptirirlar.

Clinkii onlar da zamaninda ilm-i Tevhid yolunda seyr-i
stllik yapmis Kisilerdir.

Onlar da, bir Miirsid-i Kamilin kapisinda seyr-i siilik
gormiis kimselerdir.

Bir Miirsid-i Kamile tabi olmus kisi, ondan aldig1 ilm-i
Tevhid dersleri ile makam makam seyr-i siilik ederek Al-
lah’a sahit olur.



Kendi viicid varliginda ve varligin viiciid varliginda nice
hakikatlere erisir.

Seyr-i siiliik yolculugunda, varligin tecellilerinde Allah'in
isleyisine, sifatlarina, zatina sahit olur.

Seyr-i siillik; kisinin kendi viiciiduna dénmesi, orada yol-
culuk etmesi, kendi viicidunu var edenin isaretlerini orada
gormesi, anlamasi ve seyretmesi demektir.

Yani kisinin kendi enfiisi alemine adim atmasi ve kendi
viiclid sehrinde nice hakikate erismesidir.

Kendi viiciidunda, varolusun ve var edenin nice hakikat-
lerine adim adim sahit olmasidir.

Seyyare; yolculuk yapan, dolasan, gezen, anlamak ic¢in
bakan demektir.

Seyr, sair, seyyar, seyreden, ayni kokten gelen kelimelerdir.

Siiltik, salik, meslek, silk, ayni kokten gelen kelimelerdir.

Siildk; gidilen yol demektir.

Salik de; yola giren, yolda giden, yolcu demektir.

Burada yol denilen, kisinin kendi viicGdudur.

Salik de, kendi viicid sehrinde yolculuk eden demektir.

Salik; bir yola giren, yolda olan, yolda giden demektir.

Yani, yol da yolcu da kisinin kendisidir.

Seyr-i siilik; kisinin kendi viicidunun enfiistinda yol-
culuk etmesi ve kendi viicidunda sahit oldugu hakikatleri
seyretmesi demektir.

Kisi kendinde gordiigii hakikatleri ciimle varlikta da goriir.

Kisi kendi enflistina dondiigiinde, kendinin ve varligin
varolusunun hikmetlerini anlamaya baslar.

Salik, Miirsid-i KAmilinden aldig1 [lm-i Tevhid bilgileri
ile makam makam ilm1 ve idraki bir yolculugun icinde olur.

51



Bu yolculuk saligi, 6nce Allah’ta fani olma makami olan
fenafillah makamina eristirir.

Sonra da bekabillah makami olan Allah’ta beka buldurur.

Fenifillah ve bekabillah yolculugu, saligi Kamil insan
makamina erdirir.

Salik, fenafilllah makamina giden yolda, 6nce zikrullah
makamina erer.

Sonra fiillullah, sifatullah, Zatullah makamlarina erer.
Zikrullah, Allah’in zikri demektir.

Allah her varlikta her an bir zikir halindedir.

Zikir, varliktaki ilahi titresim, frekans, tinidir.

Varlik her daim bir zikir halindedir.

Varlikta zakir olan Allah’tir.

Zikrullah, rihun melodisidir.

Zikrullah, enflistan afaka olan yiiriiyiisiin musikisidir.

Zikrullah, bir atomu da evreni de hareket ettiren ildhi
timidir.

Zikrullah, varolusun ilk titresimi, ilk frekansidir.

Zikrullah, Allah’in kendini zikretmesi, kendini zahire ¢1-
karmasidir.

Zikrullah, kainatin musikisidir, giiftekar1 ve bestekari
Allah’tir.

Insandaki zikrin en giizel ispati, kisinin nefes alip ver-
mesidir, kalbin atmasidir, tiim hiicrelerindeki titresimdir.

Varligin aciga cikisindaki ilk adim zikrullahtir.
Hicr Shresi 9: “Inna nahnu nezzelnez zikre ve inni lehu
le hafiziin.”

Inna nahnu nezzelna : Muhakkak biz, indirdik, sunduk,

152



El zikr : Zikr, ilahi ses, titresim, rezonans,
anmak,

Ve inna lehu le hafiz{in : Biz, onuy, elbette, koruyan, muhafaza
eden,

Meali: “Muhakkak ki biitiin her sey zikrimizle aciga ¢1-
kar ve muhakkak ki her sey zikrimizle muhafaza edilir.”

Ayette de belirtildigi gibi her sey zikrullahla agi1ga ¢ikar
ve her seyde her an zikrullah tecelli eder.

Soyle diisiinelim!

Tohumdan agacin agiga cikisindaki ilk adim tohumun
icindeki titresimdir.

Tohumun icinde bir titresim basladiginda tohumdan bir
filiz ag18a ¢ikar.

Ve agacin agiga cikisi boylece baslamis olur.

Zikrullah, fiilullaha dontsiir.

Fiilullah, varliktaki Allah’in isleyisidir.

Fiil de zikir ile olur, fiilde zikir devam eder.

Varlikta fail olan Allah’tir.

Her varligin bedeninde bir isleyis olmaktadir.

Her varlikta her an olmakta olan fiil, Fail’in fiil’idir.

Hicbir varlik kendi bedeninde olan fiili yani isleyisi ya-
pan degildir.

Her varlik bir fiil'dir, cimle varhik Fail'in fiil’idir.

Bu makamda salik anlarki kendi viicidunda ve varlikta
olmakta olan isleyisi yapan Fail'dir, Fail olan da Allah’tir.

Ve anlar ki, tiim varlikta, tiim kainatta olan bir isleyisi
bir giic yapmakta ve o gii¢ ciimle kainati tutmaktadir.

Salik, sifatullah makaminda, her varlikta sifatlarin sa-
hibinin Allah oldugunu anlar.

53]



Salik, zatullah makaminda ise, tiim bedenleri tutan zatin
Allah olduguna sahit olur.

Ve zatullah makaminda kendi beden varligindan geger,
fenafillah makamina erer.

Yani salik Allah’in zatinda fani olur.

Ben demekten vazgecer, tiim bedenleri tutanin Allah ol-
dugunu anlar.

Salik, seyr-i stilik yolunda kendini var edeni anlar ve
damla misali deryasina karisir.

Iste seyr-i siillik; siretten sirete olan yolculuktur.

Ve siretten slirete dalgalanan alemi seyretmektir.

Iste Hazreti Yinus menkibesinde anlatilan, Yinus’un ba-
lik tarafindan yutulmasi; kisinin kendi enfiistina donmesidir
ve Kisinin kendi enfiistinda yolculuk etmesidir.

Yinus Stresi 10: “Davahum fitha subhanekellahumme ve
tehiyyetuhum fiha selam ve ahiru daviahum enil hamdulil-

1ahi rabbil alemin.”

Meali: “Onlar orada; Allah'im sen noksan sifatlardan mii-
nezzehsin suuru ile hareket ederler ve onlar Hakk zevkiyle
Halki seyrederler, orada selamete kavusmuslardir ve sonra
da tiim sifatlarin sahibi olan, tiim varlig: viicidlandiran Al-
lah’tir suuru ile hareket ederler.”

ibrahim Stresi 23: “Tehiyyetuhum fiha selam.”

Meali: “Onlar Hakk zevki ile Halki seyrederler.”

Hicr Siresi 16: “Ve le kad cealna fis semai buriicen ve
zeyyennaha lin nazirin.”

Meali: “Andolsun Ulvi Alem’de yiiksek makamlar olus-
turduk ve seyredenler icin onu sifatlarla donattik.”

Isra Stresi 79: “Ve minel leyli fe tehecced bihi nafileten
leke asa en yebaseke rabbuke makamen mahmiida.”

154/



Meali: “Sen varligindan gecerek Halk’ta Hakk’i seyret.
Umulur ki sen, Rabbinden a¢iga ¢ikan tiim varligin nitelik-
lerinin kaynagina erersin.”

Ve saligin seyr-i siiliik yolculugu beka meratiplerinde
devam eder.

Beka meratipleri; Rhullah, Ntrullah, H@i, Ehadiyet ve
Ama boyutlaridir.

Saligin seyr-i suliik yolculugu, onun tenden cana olan
miracidir.

Hazreti YOsuf’'un Kenan diyarindan Misir’a olan yolcu-
lugu, tenden cana olan yolculugudur.

Salik makam ve meratipler gecerek Allah’in nice sirla-
rina erer.

Ve boylece salik Allah’a sahit olur.

Ve salik bu sahitlik sonucu kendinde ve varlikta Allah’in
nice hakikatlerini seyreder.

Seyr makami; varlikta Allah’a sahit olmaktir.

Seyr makami; varlikta Allah'in nice sifatlarini gérmektir.

Seyr makami; Allah'in zatinda kendi varligindan gecmektir.

Seyr makami; Halk’ta Hakk’i seyretmektir.

Iste seyr-i siilik yolculugu saligi, KAmil insan maka-
mina erdirir.

Kamil kisi, insan makamina gelmis olan kisidir, Islam
olmus kisidir.

Baktig1 her yerde varligin ardinda varligin sahibini go-
rendir.

Varolusun ve var edenin hakikatine ulasmis kisidir.

Allah hakikatine ulasmis kisidir.

Rahim ve Rahman boyutlarina ulasmis kisidir.

‘ =4

556



O’nun kamilligi onu, Tevhid suuruna eristirmistir.
Kamil Kisi, her an Halk’ta Hakk’1 seyir halindedir.

Kamil kisi, makam ve meratipler gecerek Allah'in nice
sirlarina ermis kisidir.

Kamil kisi, kendinde ve varlikta Allah’in nice hakikat-
lerini seyreder.

Ilmel Yakin, Aynel Yakin, Hakkal Yakin boyutlarina ulas-
mis Kisidir.
Simdi bu makamlari kisaca inceleyelim.

Varolusu ve Var edeni anlamanin ve bir teslimiyet icinde
olmanin ilm1 ve edebi yolu, hissiyat1 bu makamlardan gecer.

Goriinen bu alem nasil var olmustur ve nereden var ol-
mustur ve isleyisi nasildir?

[Im el Yakin-ilmel Yakin:

Tekasiir Shresi 5-6: “Kella lev talemiine ilmel yakin, le
terevunnel cahim.”

Meali: “Eger hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz, el-
bette cehaletin o benlik hallerini anlayip tanirsiniz.”

Ayn el Yakin- Aynel Yakin

Tekastr Stresi 7: “Summe le terevunneha aynel yakin.”
Meali: “Ardindan O’nu aynel yakin goriip anlayacaksiniz.”
Hakk el Yakin- Hakkal Yakin.

Vakia Stresi 95: “Inne haza le huve hakkul yakin.”
Meali: “Muhakkak ki kesin olan o gerc¢ek elbette budur.”

Simdi, ilmel Yakin, Aynel Yakin, Hakkal Yakin konula-
rini kisaca inceleyelim.

{lmel Yakin:

Tiim kainat kitab1 Allah'in ilminin yazili oldugu sayfalardir.

156



Hakikatler kainat kitabinda satir satir yazihdir.
Her varlik ilmin sonsuz sayfalaridir.

Varolusu ve Var edeni anlamak, ancak ve ancak varlik
kitabindaki ilmi okumakla, anlamakla mimkindiir.

ilim, Allah’in alim sifatinin tecellileridir ve tiim varlik
bu ilimle ac¢iga ¢ikar, varlik sayfalarinda hep o ilim yazihidir.

Kisinin Hakk"1 kesin delilleriyle bilmesi, kainattaki Ma-
tematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutlarini ve bunlarin var-
liktaki isleyisini idrak etmesiyle miimkiindiir.

Varlik nasil var olmustur ve nasil islemektedir?
Varligin varolusundaki muhtesem sistem nedir?
Varligin isleyisindeki muhtesem sistem nasildir?

Bu sorularin cevaplari; varligi saran ilmin boyutlari
olan Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutlarinda gizlidir.

Varliktaki ilmi boyutlar, bunlardir.

Iste Ilmel Yakin; kainatta her an olmakta olan tecellileri
idrak etme boyutudur.

Varligin beseri sistemi olan, Matematik, Fizik, Kimya,
Biyolojik isleyisi okumak, anlamak ilmel Yakin boyutudur.

Varliktaki Fiziksel isleyis, Fizikten ¢ikan Kimyasal isle-
yis, Kimyadan ¢ikan Biyolojik isleyis, Biyolojiden ¢ikan be-
denleri ve bunlarin hepsini saran Matematik, varligin varo-
lusundaki ve isleyisindeki ilmi boyutlardir.

Iste bunlara yakin olmak ilmel Yakin boyuttur.

Her varliktaki isleyisin ilmi boyutu, o varligin varolu-
sunu bizlere gosterir.

Misal; gdziin varolusu ve goziin gérmesi ilmi bir isle-
yis iledir.



[lmel Yakin boyutuna yonelebilmek, bir Miirsid-i Ka-
mil'den ilm-i Tevhid dersleri almakla baslar.

[lm-i Tevhid dersleri, talebeyi varligin 6ziine yénlendirir.

Talebeye verilen ilme dayali bilgiler, talebenin tefekkiir
yolunu agar.

Ve talebenin hakikati anlama yolculugu baslar.
Aynel Yakin:

Ayn kelimesi; bakis, goz, zat, benzer, seyretmek, tipkisi,
kendisi, aynisi demek gibi bir¢ok anlamlara gelir.

Kisi, her varlikta Hakk’a ait olan ayniliklar1 miisahede
ettiginde yani ilmfi olarak sahit oldugunda yani delillere ula-
sarak tespit ettiginde bu makami anlar.

Varlik farkli farkli gériinse de her varligi tutan aynilik
boyutu vardir.

Yani soyle ornek verirsek; elektrik, lambada da firinda
da buzdolabinda da aynidir.

Buzun da karin da dolunun da bulutun da 6zii sudur.
Iste her varlikta olan riih ayniyla Hakk’a aittir.

Rih’tan agiga ¢ikan fiil ve sifatlar tim varlikta ayniyla
Hakk’a aittir.

Tim bedenleri tutan Zat, ayniyle Hakk'tir.

Hangi varliga bakarsak bakalim, her varlikta aynilik de-
receleri vardir.

Her varligin igindeki isleyis, sifatlar birbirinin aynisidir.

Mesela, her varlikta Hayy sifaty, ilim sifati, kudret sifati
aynisiyla tecelli eder.

Her varlik Allah’in irade sifatinin tecellisidir.
irade sifat1 varlikta her an tecelli eder.

Tlm varlig: tutan tek Zat, Hakk’in Zatidir.

58 |



Hallact Mansur bu zevkle “Enel Hakk” dedi.
Ayniyle bu kainat “Zat1 Mutlak” olan1 gosterir.

Ayn makaminda talebe rih sirrina vakif olur, bilir ki ken-
dindeki ve varlhiktaki rih ayniyla Hakk'tir.

Rihtan akip gelen sifatlar ve sifatlarin birlesimiyle olu-
san bedenlerin 6zl ayni tecellilerden olusur.

Her bedende hayy sifati tecelli eder.

Her bedende ilim sifat1 tecelli eder.

Her bedende kudret sifati tecelli eder.

Tlm sifatlar her varlikta aynisiyla kendini gosterir.
Tlm cihazlar ¢alistiran elektrik gibi...

Hakkal Yakin:

Hakkal Yakin niir boyutudur.

Yani damlanin deryadan, deryanin damladan ayri ol-

madig1 boyuttur.
Muhammed makamidir.
Halk makamidir.
“Allah ile Muhammedi gérdiim bir viicGd” bu sirra isarettir.
Talebe, Hakk Halk sirrina vakif olur.
Iste bu kainat halkiyet sirridir ve Hakk ile kaimdir.

Hakkal yakin, Halk ve Hakk birbirinden ayr1 degildir
hakikatidir.

Halkiyette Hakk vardir.

Iste kesin olan ger¢ek Halk Hakk yakinhgidir, ayniligidir.
Yani damlalar deryanin kendisidir.

Damlada Hakk, deryada Hakk ayniyle Hakk’tir.

Bir goz Doktoru diisiinelim.

159



Doktorun gozii anlamak i¢in, gozii hiicre hiicre incele-
mesi, [lmel Yakin boyutudur.

Tim gozlerin gorme 6zellikleri bakimindan ayniyla bir-
birine benzemesi, Aynel Yakin boyutudur.

Gozii oraya koyan kimdir, o gozden goérme tecellisi kime
aittir?” hakikatine ulasmasi, Hakkal Yakin boyutudur.

Iste kisinin, nefs yani bedenin islevini ilmen incelemesi,
bedenindeki isleyise ve sifatlara ve bedenini tutan kudrete,
ilmi olarak sahit olunmasi, ilmel Yakin boyutudur.

Tim bedenlerin geldigi ve tiim bedenleri ayakta tutan
rih boyutu “Aynel Yakin” boyutudur.

Allah ayetinde, tiim varligi kendi rithundan tifleyerek
halk ettigini bildirir.

Al

Goriinen bu alemi anlamanin yolu “Ilmel Yakin” makamidir.

Varligin birbiriyle aynilik derecesinde yakinligi ve ayni
kaynaktan gelisini hissetmenin makami da “Aynel Yakin”
hissidir.

A

Tiim varlig1 tutan Hakk boyutu da “Hakkal Yakin” zevkidir.

Iste ilmel Yakin; tecelliler boyutu olup, bu boyut, varli-
g1n varolusunun ve isleyisinin boyutudur.

Varligin varolusu ve isleyisi fiziksel, kimyasal, biyolojik
isleyisle miimkiindiir.

Iste bunlar1 anlamak “ilmel Yakin” boyutudur.

Aynel Yakin ise; rih boyutudur.

Tim varligin geldigi kaynak rith boyutu olup, tiim var-
liktaki rith ayniyla Hakk’in rhudur.

Onun i¢in ayette; “Nefahtu fthi min rthi-rihumdan af-
ledim” der.

Iste tiim varlikta olan can ayniyla ayni cAndir.

60|



“Hakkal Yakin” boyutu ise; nlir boyutudur.
R{h boyutunun geldigi alem; niir boyutudur.

Nir Siresi 35; “Allah nlrus semavati vel ard-Allah yer-
lerin ve goklerin nlrudur.”

“nirun ald nir-nlr Gzere nirdur” ayeti bu hakikati isa-
ret eder.

Her varhktaki niir Hakk’tir.
Ciumle varhktaki nir Hakk'tir.

Her varliktaki ndr ile cimle varliktaki nir tek nirdur
ve Hakk'tir.

Her varliktaki damla nira Muhammed boyutu denir.
Climle varlig1 tutan tek niira Allah denir.

“Kendi nirumdan seni, senin nlirundan alemi yarattim”
hakikati bu boyutu isaret eder.

Her varliktaki nlir, Muhammed nérudur, Muhammed
makamidir.

“Allah ile Muhammed’i gordiim bir viicid” sirr1 buna
isarettir.

Yani damla deryadan, derya damladan ayr1 degildir.
Ayniyle Hakk'tir.

Kim ki bu makamin zevkine ulasirsa o kisi Muhammed{
suur iizere yasar.

“Kendi nirumdan seni, senin niirundan alemi yarattim”
hakikati bu boyutu isaret eder.

Soyle diisiinelim:
Deniz damlaya sesleniyor; seni kendimden var ettim,
senden de tim varligi suladim, varligi var ettim.

Iste bu makamin zevki ile bakan, bu hakikati daha iyi anlar.

61|



Her varhktaki niir, Muhammed nirudur, Muhammed
makamidir.

Iste, Ilmel Yakin, Aynel Yakin, Hakkal Yakin, Allah ha-
kikatini anlamak i¢in makam makam yapilan bir goniil yol-

culugudur.

Tim kamil kimseler, makam makam bu yolculugu yap-
mislardir.

Kamillige giden yol budur.

Iste hakikati bilmek icin kAmil kimseye gidilmelidir.

Nasil ki doktor olmak icin Tip Fakiiltesine, avukat, ha-
kim, savci olmak icin Hukuk Fakiiltesine gitmek gerekiyorsa,
hakikate erebilmek i¢in de kamil kimseye gitmek gerekir.

Iste Ayette gecen “Yet(i-ke” kamil kimseye gidilmesi ona
hakikat yolunda uyulmasidir.

Bir konuyu bilmek i¢in, o konuya vakif olan kimseye git-
mek gerekir.

Kamil kimse, kisiyi kendine dondiirerek, kendi i¢sel yol-
culugunun baslamasina vesile olur.

Kur’an'da “Allah’t anlamak i¢in vesileler arayin” diye bil-
dirilir.

Maide Saresi 35: “Ya eyyuhallezine amentittekiillahe veb-
tegii ileyhil vesilete ve cahid f1 sebilihi leallekum tuflihiin.”

Ya eyyuha ellezine amenti : Ey iman edenler, inananlar,

ittekd Allah : Takva, fenalardan sakinma Allah’a
ortak kosmamalk,

Ve ibtegli ileyhi : Isteyin, arayin, uyun, tabi olun, ona,

El vesilet : Vesile, vasita, sebeb, yol, yardimci
olan, kamil kisi,

Ve cahida : Miicadele, gayret gostermek,

|62



F1 sebili hi : Onun yolunda hakikatler icin gayret
gostermek,

Lealle kum tuflihun : Umulur Ki, siz, felah bulma,
kurtulus, basarili olmak,

Meili: Ey iman edenler! Fenalardan sakinin, Allah’a or-
tak kosmayin ve O’nu anlamak i¢in vesileler arayin ve O'nun
yolunda hakikatleri anlamak ve anlatmak i¢in gayret goste-
rin. Umulur Ki siz basarili olursunuz.

Iste ayette de belirtildigi gibi, kAmil kisi vesile olan kisidir.
Kamil kisi, kendine gelen kisiyi birinci saniyede Hakk’a
yonlendirir.

Talebelik makamina gelen talebeyi, ilk saniyede talebe-
nin viiciduna dondirtr.

Tlm aradig1 sorularin cevabinin kendinde oldugunu be-
lirtir.

Yolun da yolcunun da kendisinin oldugunu belirtir.

El etek optiirmez.

Tevhid suurundan ayrilmaz.

Sozleri ve yasantisi birbirini tutar.

Alninin teriyle ¢alisir, karnini 6yle doyurur.

Kimini bliylik gorip, kimini kiigliik gérmez.

insanlari, inang¢larina, ibadetlerine gore kiiltiirlerine
gore ayirmaz.

Kizmaz, kimseyi kotiilemez.

Insanlar1 Allah ile seytan ile korkutmaz.

Kendilerini gercek mursid, baskalarini sahte ilan etmez.

Kendilerini evliya, veli, gavs, mehdi, mesfh, secilmis ilan
etmez.

Dedikodu, fitnelik, fesatlik bilmez.

163/



Sabirhidirlar, her seyin hikmetini arar.

Kendilerine hidayet verilmis, baskalarini hidayetsiz ilan
etmez.

Kimseye avam, cahil demez.
Clinkii her varlikta Allah’a nazar eder.
Zenginlik, makam, saltanat derdine diismez.

Tekasiir stiresinde belirtildigi gibi, cogalma derdine, bu
kadar miiridim var, halifem var derdine diismez.

Insanlar: seriatli-seriatsiz diye ayirmaz.
Onlar bilirler ki bu dlem Allah’in seriatidir, ulvi nizamidir.

Iste “Yet(i-ke"den maksat, Hakk’1 bilmeye vesile olan ka-
mil kimseye gitmektir.



KABENIN MANASI

Kabe’'nin manasi nedir?

Kabe Allah'in evi midir?

Hakikatte Kabe nedir?

Kabe denildiginde insanlarin aklina hemen Mekke’'deki
yapi gelir.

Bu yapinin yapilma maksadi nedir?

Bu yapiy1 gercekten Hazreti ibrahim mi yapmistir?

Bu yap1 neyi temsil eder?

Kabe'nin tasidigl anlam nedir?

Kabe hakikati iyi bilinmelidir.

Hazreti Ibrahim’in Mekke’deki yaptig1 eve toplumda
Kabe denilir.

O kabe, “Beytullah” diye anilmis, “Allah’in evi” diye ad-
landirilmistir.

Hazreti Muhammed zamaninda Kabe'nin i¢i putlarla dol-
durulmus idi.

Kéabe o giiniin misriklerinin elinde idi.
Kabe'nin ici tastan, tahtadan yapilan putlarla dolu idi.

Hazreti Muhammed, Kabe'yi ilk yapilis gayesine eristirmek
istemis ve Kabe'nin icindeki putlari temizlemek istemistir.

Fakat Hazreti Muhammed’i Kabe'yi yikacak diye Kabe'ye
yaklastirmamislardir.

Hatta agir bir sekilde saldirmislardir.

165



Bu konu ¢agri filminde islenir.

Hazreti Muhammed ve arkadaslari Kabe'nin icindeki put-
lar1 temizlemek icin Kabe’ye dogru hareket ettiklerinde, agir
saldirilara maruz kalmislar ve taslanmislardir.

Oraya gelen Hazreti Hamza onlar1 kurtarmistir.

O donem Kabe, miisriklerin para kazanma yeri haline
gelmistir.

Kabe, o donem hac organizasyonlarindan biiytiik para-
lar kazanilma yeridir.

Bu konu da ¢agri filminin basinda islenir.

Ebu Siifyan, ibni Umeyye’ye séyle der: “Ibadet ile kazanci
bir araya denk getirince keyfine diyecek yoktur.”

Iste Kabe gercek yapilis amacindan saptirilmis, bir tica-
ret yeri haline getirilmistir.
Kabe'ye “Beytullah-Allah’in evi” denilmis ve insanlari

Allah’in evi diye buraya ¢ekmislerdir.

Misriklerin buradaki gayesi, Kdbe sayesinde para ka-

zanmaktir.

Hazreti Muhammed, Kabe'nin eski statiisiine kavustu-
rulmasi i¢in biliytik miicadele verilmistir.

Para kazanglar1 yok olacak diye korkan miisrikler, Haz-
reti Muhammed’in bu miicadelesine karsi cikmislardir.

Onu susturmak icin her tiirlii zalimligi yapmislardir.
Kabe'nin ilk statiisii, kendini bilme okuludur.

Varligin varolusunu ve varlig1 var edeni anlama okuludur.
Bu okulu Hazreti Muhammed'’in atasi yapmistir.
Kabe'yi yapan Hazreti Ibrahim’dir.

Oglu Hazreti Ismail ona yardim etmistir.

(ep)
(>}



Kabe’'nin yapilmasindaki ana gaye, insanlarin Hazreti
ibrahim’e gelmesi, Allah hakikatini 6grenmesidir.

Kabe o donemin okuludur.

Doénemin kendini bilme okuludur.

Hazreti Ibrahim o okulun 6gretmenidir, rehberidir, miir-
sididir.

Bakara Stiresi 127: “Ve iz yerfeu ibrahimul kavaide mi-

nel beyti ve ismail rabbena tekabbel minna inneke entes
semiul alim.”

Meali 1: “ibrahim, ismail ile birlikte o evi kurdular ve
‘Rabbimiz bizim gayretlerimizi kabul et, muhakkak ki sen
ilmin sahibisin, isittirensin’ dediler.”

Meali 2: “Ibrahim, gonliinii hakikatlerin esaslarina gore
yiiceltti ve ismail: ‘Rabbimiz! Senin yolunda gayretlerimizi
kabul et, muhakkak ki sen isittirensin, ilmiyle var eden-
sin’ dedi.”

Kur’an’1 inceledigimiz zaman anhyoruz ki Hazreti Ibrahim

ve Hazreti ismail Kabe’yi yapandir.

Kabe’'nin yapilma sebebi, yine Kur’an’da Hac Stresi 27.
ayette aciklanir.

“Yetlike-Sana gelsinler.”
Buradaki “Sana” denilen Hazreti ibrahim'dir.
0 okulun o dénemdeki 6gretmeni Hazreti ibrahim'dir.

Hazreti ibrahim, Allah’in evinin ne oldugunu insanliga
acikliyordu.

Kabe'nin hakikatini insanliga agikliyordu.

Allah insani kendinden var etti, kendini ona gizledi, ama
insan Allah’t kendinde aramadu.

167



Lakin insan, tastan duvardan yapilan eve “burasi Allah’in
evi” dedi, onu orada aradi, oraya kostu, kendine kosmadi.

insan, sadece inandi, aslini hi¢ sormad.

insan, sadece yoneldi, yoneldigi ne, bilmedi.

Insan, birileri kosup gitti diye kosup gitti, gittigi yerde
kosup gittigi ile bulusmadi.

Insan, yasadig1 toplumu ne yaptiysa onu yapti, neye inan-
diysa ona inandi.

Insan, hi¢ sahit olmadan inandi.

Insan, “Allah nedir, ben neyim?” diye sormadi, aramadj,
sahit olmadi.

Insan masumiyetinden dolay1 sadece inands, birilerinin
Allah ile baslayan s6zlerine egildi ve inand.

Insan Kabe'yi, Mekke'deki Hazreti Ibrahim’in tastan, tah-
tadan yaptig1 ev sand1.

Oraya “Beytullah” yani “Allah’in evi” dedi.

Oysa Allah’'in kendi beden evinde oldugunu hi¢ anlamadi.

Peki, neydi Kébe?

Mekke'deki Kabe Allah'in evi miydi?

“Beytullah” Allah’'in evi demek ise, Kabe Allah’'in evi mi?

Yani Allah o evin icinde mi?

Tastan duvardan yapilan ev, Allah'in evi olabilir mi?

Allah insan1 inga etti, insan tastan ev insa etti.

Allah1 kendinde degil orada aradi.

Oysa Allah “Beni kendinizde arayin” diye bildiriyordu.

Kaf Stresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”

Meali: “Biz ona sah damarindan daha yakiniz.”

Kabe'ye “Beytullah” dediler, yani “Allah’in evi”

68



Camilere de “Allah’in evi” dediler.

Peki, Allah o evlerin icinde miydi?

Peki, boyle denilmesinden maksat nedir?
Allah o evin i¢cinde midir?

Elbette degildir, oralar sembolik yapilardir.
Allah her varligin 6ziindedir.

Insanin kendi viicidundadir.

Hem denilir ki; islam’in en 6nemli ibadetlerinden biri ha-
ctir, Hicretin 9. yilinda farz kihnmistir.

Hem de denilir ki; hac Hazreti ibrahim’den beri gelen
bir ibadettir.

Hatta derler Ki; misriklerin en 6nemli ibadeti de hactir.
Peki, nedir bunun hakikati?

Arastirdigimizda anhiyoruz ki; Hac Hazreti Muham-
med’'den dnce de vardL

Cagri filminin ilk baslangicinda bu konu islenir.
Tarihi bilgilerde rasthyoruz ki;

Hazreti Muhammed amcasi Hazreti Hamza'ya: “Amca
orasi Allah’in evi degil” der.
Elini Hazreti Hamza'nin kalbine koyarak: “Amca Allah

arayacaksan onu kendi viiclid evinde ara” der.

Hazreti Hamza: “Yegenim sen ne diyorsun eger boyle
soylersen, sana zulmederler, seni buradan kovarlar, seni 6l-
diirmeye kalkarlar, toplum yiizyillardan beri oraya Allah’in
evi der, sakin bunu her yerde sdyleme” der.

Hazreti Hamza ¢ollerde yalniz kaldiginda bu konuyu
¢ok diisiiniir.

Yegeninin soyledikleri kulaklarinda, kalbinde ¢inlar durur.

69 |



Hazreti Muhammed ve arkadaslarini Kabe’nin kenarinda
sikistirdiklarinda, Hazreti Hamza gelir.

Amr bin Hisam: “Senin Muhammed'in yalancinin biri” der.

Hazreti Hamza: “Konusturmadiniz ki, dinlemediniz ki,
hangisi gercek hangisi yalan konusmadan bilinemez ki” der.

A

Amr Bin Hisam: “Muhammed yalanci sahtekar” deyince...
Hazreti Hamza yay1 ile Amr Bin Hisam’a vurur.

Ve Hazreti Hamza, yegeni olan Hazreti Muhammed’e do-
ner ve o tarihi sozi soyler: “Geceleri ¢olde tek basima kaldi-
gimda anladim, Allah o kadar bliytktiir ki dort duvar ara-
sina sigmaz.”

Evet, Hazreti Hamza ¢6lde yalniz kaldiginda, yegeninin
soylediklerini ¢cok disiliniir ve Kabe’'nin hakikatini anlar.

Kabe; Insanin viiciduydu.

Kabe; Ciimle Kiinatti.

Kabe; Goniildi.

Kabe; Muhammed’di, ibrahim’di, Miirsid-i KAmil'di.

Kabe; ilmin kaynagl, rithun kaynagi, ciimle varhgin kay-
nagi olan, rahim sirr1 olan nir boyutuydu.

Kabe; “H{” idi, yani her yerden kendini gosteren “0” idi.

Kabe; kendini bilme okulu idi.

Onun i¢in bu hakikati anlayanlar hep benzer sdzler soy-
lediler.

Beyazit Bistami: “Kabe kuruldugundan beri Allah oraya
bir kez bile gitmedi, ama benim viicidumdan bir an bile olsa
ayrilmadi” der.

Beyazit’e Hocasi: “Kabe benim, beni tavaf et” der.
Mevlana: “Kabe’den murad gontldiir” der.

Yunus Emre:

701



“Bin kere de varsan hacca
Hepsinden iyice bir goniile girmektir” der.

Haci Bektasi Veli:

<239
=

“Hararet nardadir sacda degildir,
Keramet bastadir tacda degildir,

Ne arar isen kendinde ara,

Kudiis'te Mekke’'de hacda degildir” der.

é//:?’e
=V
Hac, Hazreti Muhammed zamaninda ve dncesinde de ya-

pilan bir ibadetti.

Ebu Stfyan; “din ile ticareti bir arada bulundurmak ne
glizel” der.

Ve bu zihniyet hala devam eder.

Her y1l yiiz binlerce kisinin milyar dolar dokerek gittigi
Mekke, mana boyutuyla yapilan hacmiydi?

Varilan yer Kabe'miydi?
Hac neydi?
Umre neydi?

Oysa bilselerdi ki umre haccin i¢cinde hacdan daha de-
rin bir farzdir.

Oysa bilselerdi ki umre, kisinin kendi viiciidundaki ha-
kikat boyutlarini ziyaret etmektir, orada hakikatlere sahit
olmaktir.

Kabe’den murad Allah’a sahit olma sirridir.
O’nu kendinde bulma sirridir.

Tiim dlemin Kabe oldugunu bilmektir.

71|



Hazreti Ibrahim’in gayretiyle Kabe olusturulmustur.

Hazreti Ibrahim orada, bir¢ok hakikate kapilar agan isa-
retler olusturmustur.

[hram nedir?

Tavaf nedir?

Vakfe'ye durmak nedir, biliyor muyuz acaba?
Kabe nedir?

Kabe'yi 7 kez donmek nedir?

Safa, Merve nedir?

Safa ve Merve arasini 7 kez kosmak nedir?
Arafattan Miizdelifeye inmek nedir?

Mina nedir, Mind'da taslanan 3 seytan nedir?
O seytanlar1 kendimizde bulduk mu acaba?
Arafat sirr1 nedir?

Neden Arafat’ta, 68len ikindi namazlari birlestirilerek
sadece farzi kilinir?

Neden Miizdelife’de aksam yatsi namazlari birlestirile-
rek sadece farzi kilinir?

Bunlarin manalari ne olabilir?

Gecmis yillarda o giiniin Diyanet isleri Baskanina sor-
muslardi: “Neden Kabe'yi 7 kez doniiyoruz?”

Baskan “Bilmiyoruz boyle diizenlemisler” demisti.
Diyanet Isleri Baskani bunu bilmiyorsa, halk ne bilsin.

Bugiinkii hac denilerek yapilan ibadet, sadece sekilden,
taklitten, 6zentiden ibaret olabilir mi?

Isteyen insan elbette oraya gidebilir.
Ama insan bilmelidir ki Kabe, 6ncelikle kendi viictidudur.

Allah’in evi viiclid boyutudur.

72|



Insan, bin kez oraya gitse, kendi viiciduna dénmedigi
middetce “Hac” etmis sayilmaz.

Kabe’ye varmis sayillmaz.

Kendi viiciidundaki hakikat boyutlarini ziyaret etmeden
“Umre” yapmis sayllmaz.

Evet, Kabe insanin kendi viicid sehridir.

0 viicQd sehrinde ve her varligin 6zlinde Allah’a sahit
olma sirridir.

Hac; hacca gitmek yani hocaya gitmek yani devrin bilge
kisisine gitmek demektir.

Hac; kisinin kendi aslini arama, kendine dénme, haki-
kate yonelmek demektir.

Kelime anlamina goére; mutlak olana yonelmek, kutsal
olani aramak, bilgeye gitmek gibi anlamlara gelir.

Mutlak olan Allah'tir.

Kutsal olan O’dur.

O’nun kutsal evi, insanin kendi viicidudur.
Insan viicidu Kabe'dir.

Insanin kendi viiciduna yénelmesi hacdir.

Kabe; kible, kabul, yonelmek, gitmek, bulusmak, istemek
gibi anlamlara gelir.

Kabe’yi Hazreti [brahim yapti, orasi devrin okulu ve Haz-
reti Ibrahim de devrin Miirsid-i Kamil'i idi.

Ona gidenler varolus hakikatini arayanlar, var edeni
arayanlardi.

Yani Allah hakikatini arayanlar o giin Hazreti Ibrahim’e
kostular.

ibrahim ona gelenlere yardim etti, onlar1 barindirdj, su,
yiyecek sundu, ihtiyaci olanlara yardim etti.

73|



Ve hakikati arayanlara, goniilleri nisbetince bilgiler sundu.

Kabe denilen yer o giiniin bir okuluydu, kendini bilme
sohbetlerinin yapildigi bir yerdi.

Kabe, Hazreti ibrahim’in Allah’1 anlattig1 bir merkezdi.

Kendini bilme okuluydu.

Ilm1 ve edebi egitimlerin goériildiigii yerdi.

O donemden sonra bir¢ok yerde kendini bilme okullari
aciliyordu.

Okullarin girisine “Nosce te ipsum!” “Kendini bil” yazi-
liyordu.

Amac kendini bilmektir, kendini tanimaktir.
Kendini okumaktir.

Hazreti Muhammed bunun icin Kabe'nin i¢ini temizle-
mek istemistir.

Orada olan putlari temizlemek istemistir.

Kabe kendini bilme, kendini tanima okuludur.

Onun i¢in Kur’an’da “yettike-sana gelsinler” denilmistir.

Bir Miirsid-i Kdmil’e varmak gerekir.

Ona gitmek gerekir.

Kendini tanimak icin kendini bileni bulmak gerekir.

Kendini bilen, kendini bilmek isteyene yol gosterecektir.

Iste Kabe’nin yapilma gayesi, kendi hakikatini arayan-
lara yardimci olmaktir.

Giiniimiizde birgok Kisi, orada yiiksek enerji var diye top-
lumu yonlendiriyorlar.

Onlara sormak gerekir.
Her varlikta ve her yerde bir enerji yok mu?

Allah’in ilah{ enerjisi her yeri ihata etmiyor mu?

e



Madem orada bu kadar biiyiik bir enerji var, oraya gi-
dip gelenlerin, hangi halleri, hangi davranislari, hangi bi-
lisleri degisiyor?

Yani oraya gidip gelenler, birden Salih kimse mi oluyor?

Cevresine birden faydali m1 oluyor?

Artik zerre kadar zuliim etmiyor mu?

Ayrimcilik icinde olmuyor mu?

Dedikodu ve ¢ekistirmeden uzak mi duruyor?

Diinya malina esir olmaktan mi kurtuluyor?

Kisligiind, kavgasini, 6fkesini mi bitiriyor?

Birilerinin hakkini yemekten vaz mi geciyor?

Orada madem bu kadar yiiksek enerji var, ytizyillardir
orada yasayan topluluklar neden diizelmiyor?

Neden gece giindiiz birbirlerini éldiiriiyor?

Neden hala kadin insan yerine koyulmuyor, segcme se-
cilme haklar1 yok, ehliyet alma haklar1 yok, araba siirme
haklar1 yok, niifus kagitlari bile yok?

Iste, sekilde kaldigimiz miiddetce, manaya ulasamadigi-
miz miiddetce rahmeti ilahi nedir bilemeyiz.

Kendi viic(id evimize hac, umre yapamazsak, hac ve umre
hakikatine ulasamayi1z.

Iste, KAbe’den murad; kisinin kendi viiciduna dénmesi,
kendinde Hakk’a sahit olmasidir.

Kabe'ye gitmekten maksat, Bilge kisiye gitmektir.
Iste insan 6ncelikle kendi viicidunu Kabe bilmelidir.
0 Kabe'yi putlarla doldurmamalidir.

Orada olan, kendini Allah’tan uzaklastiran tiim putlari
kirmalidir.



Iste o zaman, Hazreti Muhammed’in Kabe’nin iginde olan
putlari kirma miicadelesini anlayacaktir.

Kendi viiclid evini Kabe bilen, kendi viiclid evine Umre
yapan, yani icsel yolculuk yapan kimse, halk olusun haki-
katine erisecektir.

Kendi viiciid evinde Allah’a sahit olacaktir.



KABE VE GONUL

Gonil Kabe'dir.

Kabe gontldiir.

Goniil, Halk’ta 1s1ldayan Hakk’in nlirudur.

O nir askin kandilidir.

O kandil Kabe'nin sirridir.

O sir Kabe'ye erdiren ilahi asktir.

Asigin yolculugu hactr.

Haccin yolculugu Allah’a vuslattir.

Yerlere goklere sigmayan Allah, as181n gonliine sigmistir.
Goniil yolculugu ask yolculugudur.

Hac, ask yolculugudur.

Ask, Allah'in ulviyetinde varligindan gegmektir.
Ask, Allah’ta beka bulmaktir.

Ask, gonlii olusturan ilahi isiktir.

Kabe, ilahi 15181n yansidig yerdir.

Kamil insanlar gonlii hep kabe olarak gérmiislerdir.
Mevlana; “Kabe’den murat goniildiir.”

Mevlana; “Sen varini-yogunu, malini-miilkiinii ver de bir
gontl yap! Yap da o goniil; mezarda, o kapkara gecede sana
151k versin!”

Yunus Emre: “Bin kere de varsan hacca hepsinden iyice
bir goniile girmektir.”

7]



Kabe yolculugu goniil yolculugudur.
Kabe yolculugu miractir.

Mirag, kendi benliginden ¢ikip Allah’ta fani olmak, O’'nda
beka bulmaktir.

Tenden ciana mirag eyleyen, kendine sahdamarindan ya-
kin olan Allah’a urfi¢ eyleyecektir. (Kaf Siiresi 16)

Viicidun Zatina yonelecek, kendinden O’na yol bulacaktir.
Insanin viicidunun Zat1 Allah’tir.
Kabe yolculugu O Zata sahitlik yolculugudur.

Allah’a mirag eyleyen, ilmel yakin, aynel yakin, hakkal
yakin makamlarina erecektir.

Mirag goklere yapilan bir yolculuk degildir.

Kisinin kendi sema-i dlemine yapilan yolculuktur.

Mearic Stresi 3: “minAllah zil mearic.”

Meali: “ViicGdun zat1 olan Allah mirag et.”

Mirag, kendi viicidunda Allah’a sahit olma yolculugudur.

Mirag, ilm-i Lediin yolculugudur.

Mirag, ilahi ask yolculugudur.

Mirag; Adem’den Muhammed’e nice resl ve nebiyi ken-
dinde bulma yolculugudur.

Iste Kabe yolculugu kisinin mirag yolculugudur.

Kisi mira¢ sonrasi goniil makamina erecektir.

Ve o makamda onun gonlii de Kabe olacaktir.

Goniil ehlinin gonlii artik Halk’a Kabe olmustur.
Kabe'ye gitmekten maksat Kamil bir insana gitmektir.
Kamil insan gonliinde her an Allah’ tasir.

0 kimse, Allah’1 unutmadan yasar.

Gontl ehli, esyada esyanin sahibini goriir.

78



Nereye bakarsa baksin, bedenlerde Hakk’in zatina na-
zar eder.

O kimse “semme vechullah” makamina erismis kimsedir.
Gonil ehlinin gonli, Allah’in nlruyla ntrlanmistir.

Bir glin Hazreti Muhammed’e “Allah birinin goénliinii na-
sil agar?” diye sorulur.

Bunun lizerine Hazreti Muhammed; “Allah o kimsenin gén-
liine bir nur atar da, bunun iizerine onun gonli genisler” der.

Bu cevap karsisinda Hazreti Muhammed'’e tekrar; “Bunu
bilmeyi kolaylastiran bir alamet var midir?” diye sorulunca...

Hazreti Muhammed sdyle der: “Ebedilik yurduna yo6-
nelmek, aldanis yurdundan uzaklasmak ve 6liim gelmeden
once Olime hazir olmak.” (Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed
es-Semerkandi)

Iste goniil ehli, diinya menfaatine baglanmaz.
Oliim gelmeden Allah’ta fini olmus olandir.

Her daim Allah’a yonelmis kisidir.

Gonil ehli, yasantisiyla kendini belli eder.

Goniil ehli, goniil rahminden dogar.

Gonill rahminden dogan, Muhammedi suura erer.
Goniil ehli, Muhammedi suurla yasayan kimsedir.

Iste maksat gonliinii Allah ev yapmak, o evde her an Al-
lah’a sadakat icinde olmaktir.

Kur’an'da goniil ehillerinin durumlari ¢ok gtizel tarif edilir.

Bakara Siiresi 177: “Leysel birre en tuvellli vuclihekum
kibelel masriki vel magribi ve lakinnel birre men amene bil-
1ahi vel yevmil ahir1 vel melaiketi vel kitabi ven nebiyyin ve
atel male ala hubbihi zevil kurba vel yetama vel mesakine
vebnes sebili ves sailine ve fir rikab ve ekdmes salate ve atez

79



zekat vel mifiine bi ahdihim iza dhed ves sabirine fil besai
ved darrai ve hinel bes ulidikellezine sadakii ve ulaike hu-
mul muttekiin.”

Meali: Yiizlerinizi doguya ve batiya dondiiriip yonelme-
niz dogruluk degildir. Fakat dogruluk; Allah ile birlikte ol-
dugunuza ve sonunuza ve her varliktaki Hakk’in giiciine ve
her varligin Hakk’in bir kitabi olduguna ve Nebilere inanan
kimse olmaktir. Hakk’in sevgisiyle yakinlarina ve atalarinin
inancindan kopmus bir arayista olanlara ve caresizlere ve
Hakk yolunda olanlara ve sorup arayanlara ve cehalet kole-
liginden kurtulmak isteyenlere, miilkiin sahibine ait bilgi-
leri paylasmak, yardim etmektir. Her an Hakk’a baglilik su-
uru ile hareket etmek ve temizlenme i¢inde olup kendinde
olani paylasmaktir. S6z verdiginde soéziinii hakkiyla yerine
getirmektir. Hastaliklarda ve sikintilarda sabirli olmaktir
ve her zaman giizel davranislar icinde olmaktir. iste onlar
goniil ehli olanlardir. Iste onlar, fenalardan sakinan Allah’a
ortak kosmayanlardir.

Iste ayette belirtildigi gibi goniil ehli, her an Allah’a sa-
dakat, tevekkiil, teslimiyet icinde olandir.

Gonliinii Allah’a ev yapanlar Kdbe makamina ermislerdir.

Rahim boyutundan dogup, rahmana akanlar rahmet ma-
kamina erismis olanlardir.

Gonill rahminden doganlar, dlemlere rahmet olurlar.

Goniil rahminden doganlar, cevresine rahmetle, sefkatle,
sevgiyle davranirlar.

Enbiya Siiresi 107: “Ve ma erselnake illa rahmeten lil
alemin.”

Meali: “Seni alemlere rahmet olmaktan baska bir sey
icin gondermedik.”

Iste goniil ehli cevresine merhamet sacar.

180



Gondil ilahi agkin, birligin tecelli ettigi duygular boyutudur.

Gonil, tim bedenin, bedendeki tiim hiicrelerin, Allah’a
rabita oldugu boyuttur.

Goniil, akil ve kalb boyutlarinin agilmasiyla agilir.

Akil ve kalb sahibi olan Kkisi, goniil boyutuna gecer.

Gonil, kalb ehli olan kisilerde agilir.

Goniil, mi’'min olanlarin miiserreflendigi bir boyuttur.

Kalb ehli olan, Allah hakikatine ermis kisidir.

Allah’tan emin olmus, her an O’na teslimiyet ve tevek-
kil icinde olan kisidir.

Kalb ehli olan kisinin yasantisi, géniil boyutudur.

Hazreti Muhammed'in giizel s6zii, mii'minlik makamina
eren kisinin kalb sahibi, kalb sahibi olan kisinin gontil ehli
olduguna isaret eder.

Allah bildirir: “Ma vesiani semai ve la ard ve lakin ve-
sian kalbi abdi el mumin.”

Meali: “Ben yere goge sigmadim, mi'min kulumun kal-
bine s1igdim.”

Iste o kalb, o goniil Kabe'dir.

Allah o Kabe’den kendini gosterir.

Allah hakikatine ermis olan kisi, mii'minlik makamina
gelmis kisidir.

Mii'min “Emn” kelimesinden gelir.

Emin olmak kelimesi de buradan gelir.

Emniyet, emanet, iman, amin kelimelerinin kaynagi da

“Emn” dir.

Varligin varolusundan ve varligi var edenden emin olan
kisi, mi’'min Kisidir.

|81



Mi’'min, kendine ve varliga baktiginda, varligin ardinda
varlig1 tutan, varliktaki niteliklerin sahibinin orada tiim isa-
retleriyle kendini gosterdiginden emin olan kisidir.

Ve bu suura ulasip bu suurda yasayan kimseye “Mi’min-E-
min” kimse denir.

Mii'min, kalb sahibidir, goniil ehlidir.

Mi’'min; Hadid Stresi 3: “Huvel evvelu vel ahiru vez za-
hiru vel batin-Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’'dur.”
hakikatine erismis kisidir.

O nereye donerse donstin, Hakk’in ceméline nazar eder.

Mi’'min olanin kalbi her an Allah i¢in atar, her an ilah{
askla atar.

Mii'min olan kalb makamina ermistir, gontl ehli olmustur.

Goniil ehli, Halk’ta Hakk’a nazar ederek yasar.

Goniile giden yol, akil boyutundan geger.

Akil, ¢oziime eristirir.

Kalb, birlestirir, baglar.

Gonil, yasama doker, uygular.

Ask bunlarin hepsinin kapisini agan ilahi 1s1ktir.

Goniil ehlinin kalbi, yani idraki, anlayisi, duygulari, dii-
stinceleri hep Hakk tizeredir.

Hakk’la bakar, Hakk’a bakar, Hakk’sal bakar.

Goniil ehline gore her yer Allah'in evidir.

Her yerden Allah her an tecelli eder.

Goniil ehli, toprak boyutunda kalmaz, topragin 6ziine
bakar.

Goniil ehlinin, inang, ibadet, din, millet, cinsiyet ayrim-
cilig1 asla olmaz.

O nereye bakarsa baksin, Muhammedi suurla bakar.

82|



Gontiil ehli kisiler, sevgi dolu, sayg1 dolu, tevazi icindedirler.
Goniil ehli kisiler, ilahi sevgiye erismislerdir.

Bakara Siiresi 165: “Vellezine amenii eseddu hubben lillah.”
Meali: “Iman eden kimseler Allah sevgisiyle giiclenmislerdir.”
Gontil ehli olanlar Allah sevgisinin giicliyle giliclenmislerdir.
Onlar yasantilarinda her an sevgiyle davranma icindedirler.

Onlar yasantilarinda, davranislariyla, sozleriyle, ikili ilig-
kileriyle hakk ve adalet i¢cindedirler.

Onlar ¢oziimsel ve birlik lizere davranirlar.

Yani onlar akli ve kalbi davranirlar.

Onlarin akly, kalblerine...

Kalbleri, goniillerine rabita olmustur.

Iste goniil, akil ve kalbl boyutun sonucunda tecelli eder.

Iste goniil; ilahi agkin, samimiyetin, ihlasin, Allah’a olan
teslimiyetin, tevekkiiliin, Tevhid suurunun bulustugu duy-
gular boyutudur.

Goniil ehli dedigimiz o kisiler, her an Halk’ta Hakk’a na-
zar ederek yasarlar.

Onlar her an Allah sevgisiyle yasarlar.

Onlar her an ilahi askin duygusuyla yasarlar.
Allah’in ilk tecellisi agktir.

Ask Allah’in kabesidir.

Iste o Kabe goniildiir.

Goniil askin tecelli ettigi yerdir.

Ask her seyi kusatan ilahi nirdur.

Ask nlir boyutunda can bulur.

Can askla beden bulur.

Beden askla yasam bulur.

183



Beden giin gelir fani olur.

Ama ask her an bakidir.

Ask yerlere goklere sigmaz.

Ask ehlinin gonliine sigar.

Ask ehlinin gonli, illa agk, illa ask diye atar.
Kabe’'de olan her seslenis askin seslenisidir.

Ask makami goniil makamidir.

Gonil Kabe’sine erisenler, nr-u ask ile boyanirlar.
Nur-u ask ile boyananlarin génlii Kabe'dir.

Ehl-i goniil, askin nliruyla niirlananlardir.

Ask bedeni esir alan, gotiirtlip cana secde ettiren bir nirdur.
Iste o secde goniil makamina agilan kapidir.

O kapidan girenler goniil makamina ererler.

Goniilleri Kabe olanlar ask erleridir.

184



KABE MURSID-I KAMILDIR

Kabe'ye gitmekten maksat bir Miirsid-i Kamil'e gitmektir.

Kabe'ye yonelmenin adi kibledir.

Miirsid-i Kamil’e yonelen, ondan aldig1 egitimle Allah’a
yonelecektir.

Bunun i¢in Miirsid-i Kdmil'e gitmek, Kabe’ye gitmek diye
adlandirilmistir.

Miirsid; irsad yolunu gosteren, irsada vesilen olan demektir.

Kamil; olgun, konusuna bilgili olan, Allah hakikatinin
bilgisine ulasmis insan demektir.

Miirsid-i KAmil; Allah hakikatinin bilgisini teblig eden, lIm-i
Tevhid yoluna eristiren, irsad olmaya vesile olan demektir.
Miirsid-i Kamil, Allah hakikatine erismis kimsedir.

0 da bir Miirsid-i KAmil'in yaninda, “Ilm-i Tevhid” ma-
kamlarinda terbiye gérmiis biridir.

Miirsid-i Kamile tabi olmus kisi, makam makam yarati-
lis hakikatine erisir.

Varligin kendinde olan tecellilerle Allah hakikatine erisir.

Kendinde ve varlikta Allah’in isleyisine, sifatlarina, zatina
sahit olur.

Kisi kendi viiciduna bakmali ve onun nasil yaratildigini
tefekkiir etmelidir.

Kabe'ye olan yolculuk, Kisinin kendine olan yolculuktur.

85|



Kisi kendine olan yolculukta, Allah’a yolculuk eder ve Al-
lah'in ne oldugunu anlar.

Kisinin viiclidu sirat-1 miistakim’dir.

Bu sirat yolculugu Allah hakikatin kap1 acar.

Kisinin bedeni yoldur.

Kisinin “akl-1 kalbi” yolculudur.

Kisi hakikate, ona bahsedilen akli isletmekle erisecektir.

Onun icin Kur’an’da bir¢cok yerde “akletmez misiniz”
diye bildirilir.

Akletmek kisiyi sahitlige iletir.

Sahit olmak, anlamak, idrak etmek, ¢oziimlemek icin
akil sarttir.

Aklin beseri boyutu ve kalbi boyutu vardir.

Onun i¢in Kur’an'da “kultibun yakiltine” akledecek kal-
bten bahseder.

Kisi, kendinin ve varligin varolusun hakikatlerine eris-
mesi akli- kalb sarttir.

Hacc Siiresi 46: “E fe lem yesirt fil ardi fe tekiine lehum
kulibun yakiline biha ev azanunyesmeiine biha fe inneha la
tamal ebsaru ve 1akin tamal kulibulleti fis sudir.”

Meali: “Yeryiiziinde gezip dolasmazlar mi? Boylece on-
larin akil edecek kalbleri yok mu, ya da isitecek kulaklari.
Fakat onlarin gérmelerinde korliik olmaz ve lakin goniille-
rindeki idraklerdedir korlik.”

Kalbi akil tefekkiirle, kendi aslin1 anlama yolunda idrak
yolculugu yapar.

Beseri akil beden ihtiyaglari ile ilgili calismalar yapar

Kalbi akil ritha, beseri akil tene baglh ¢alisir.

Kalbi akil, akli temizler, zeka ile tanistirir.

186



Zeka zekat ayni1 kokten gelen kelimelerdir,

Kendini temizleyen akil, esaretten kurtulan akil “Kad ef-
leha men tezekka” dyetine mazhar olmustur.

Iste onlar “Ulil Elbab” ehilleridir.

“Ulil Elbab” ehilleri Miirsid-i Kamil'lerdir.

Onlarin akillar1 géntl olmustur.

Onlarin gontilleri Kabe olmustur.

“Ulil Elbab” ehilleri, mukarrebin makamina erenlerdir.
Mukarrebin olanlar, Allah’a kurban olanlardir.
Kurbiyet sirrina erenlerdir.

[lliyyun makamina erenlerdir.

Iste onlar Miirsid-i KAmil'lerdir.

Onlar halka Kabe olanlardir.

Onlar ebrar ehlidir, mukarrebin olanlardir, illliyy{in ma-
kamiyla miiserreflenenlerdir.

Mutaffifin Sresinde bu makamlar ¢ok giizel tarif edilir.
Mutaffifin Siresi:

18-
Grile Al DY) QS ) S8
Kelld inne kitabel ebrari lefi 1lliyyin

Kelld inne kitdbe  : Hayir, bilakis, siiphesiz, kitap, yazili olan,

El ebran : Diiriist olan, 6zii s6zl dogru olan iyi olan,
faydali olan,

Le fiy illiyine : Yiitksek makam, yiiksek mertebe, illiyytin
makami,

Meali: “Siiphesiz 6z s6zii dogru olanlar, her varliktaki ya-
zil1 olan hakikatleri anlamada yiiksek makamlar icindedirler.”

87/



19-
8 9.&: 4 fﬂ\’JSi (V)
Ve ma edrake ma illiyytn

Ve ma edra ke :Idrak ettin mi, anladin m1?

Ma illiyGine : Yiiksek makam, yiice mertebe, ulvi mertebe

Meali: “Idrak ettin mi, nedir yiice makam?”

20-

4 wo G ®ya
a5 e S
Kitdbun merkim
Kitabun : Kitab, yazili olan, goniillerde yazili olan,
Merkiim  : Etiketli, rakaml, yazilmis, sayilmis,

Meali: “Ylice makamlarda olanlarin gontllerine yazil-
mis o hakikatleri.”

21-
LR O
O 5l 83
Yesheduhul mukarrebiin

Yeshedu hu : Taniklik, gérme, sahitlik, bilen, ona,

El mukarrebline  :Yakin, yakinlik, Allah’a olan yakinlhigi
anlamis olan,

Meali: “Mukarrebin olanlar-Allah’a olan o yakinligi an-
layanlar, her yerde O’na sahit olmuslardir.”

22-

and A IO )

88



Innel ebrare le fi naim

inne el ebrare : Muhakkak, 6zii sozii dogru olan, diiriist, iyi,
adil, sadik olan,

Le fiy naimin : Nimetler, tecellileri bilmenin huzuru, mutlu,
nese, zevk icinde,

Meali: “Muhakkak ki 6zii s6zli dogru olanlar, elbette tiim
tecellilerin Hakk’tan oldugunu bilmenin huzuru icindedirler.”

23-
Osohn i) e
Alel eraiki yenzurin

Ala el eraaiki : Yiice makamlarda,

Yanzuriine : Bakmak, gormek, anlamak,

Meali: “Ulastiklar1 yiice makamlarin hakikatleri ile ba-
karlar.”

24-

IR 28 « 2, o0g
ﬁﬁ’}d\ LYo a@ﬁj ‘_é u:yu
Tarifu f1 vuctthihim nadraten naim

Tarifu : Ariflik, tanim, anlatim, bilirsin, tanirsin,
belirti, vardir,

Fi vuciihi-him : Onlarin yiizlerinde,

Nadrate : Ozlii, dolgun, 1511 1511, tatli, sevinci, nuru,
151ltisi,

En nalmi : Nimetler, huzurlu, mutluy, nese, zevk icinde,
tat alan,

Meali: “Onlarin yiliziinde hakikatleri anlamanin huzuru
vardir.”

189



25-
.{3& . @, 7 oo 8
pARe a0 (58

Yuskavne min rahikin mahtimin

Yuskavne : Sulanan, icen, sunulur, beslenen,

Min rahikin : Oz, nektar, safi, halis, sade, katisiksiz, damla,
bal 6z,

Mahtlimin : Korunmus, hatem, miihtirlii, baglanmus, sir,

kutsal, beka,

Meili: “Beka Aleminin 6ziinden beslenirler.”

26-

Hitamuhu miskin ve fi zalike fel yetenafesil mutenafisiin

HitAmu hu : Sonunda, sonug, onun sonu,

Miskun : Manevi alemin kokusu, misk, koku,

Ve fi zalike : Bunda, bunun tizerine,

Fe li yetenafesi : Yarisma, yaris, kosma, ayni amagta kosma,

kutsal amag,

El mutendfisiine : Yarismacilar, kosanlar, ilerleyenler,

Meali: “Hakikatleri anlamak icin gayret gosterip ilerle-

yenler, sonunda manevi dlemin kokusunu alirlar.”

27-
i (pe 4al jay

Ve mizacuhu min tesnim

Ve mizacu hu : Katki, yaradilis, varolus, karakter, tabiat, fitrat,
o, hakk,

90|



Min tesnim : Yuikseklik, yiiksek pinar, terfi etmek, makam
makam yiikselmek,

Meali: “Makam makam ytikselerek varligin varolusunun
hakikatine ulasirlar.”

28-
G e S e

Aynen yesrebu bihel mukarrablin

Aynen : asliyet, kendisi, aynisi, birlik, 6zdes, bakis,
seyir,

Yesrebu biha : hisseden, icmek, fayda, kendinden gegmek,
ondan

El mukarrabtin  : ondan, yakin olmak, Allah’a olan yakinlhgi
anlayan,

Meali: “Allah’a olan yakinlig1 anlarlar, hep O’nun hissi-
yatindadirlar, birlik tizeredirler.”

Iste Kamil insan, ayette de belirtildigi gibi, “ulastig1 yiice
makamlarin hakikatleri ile bakar.”

0 “Beka Aleminin 6ziinden beslenir.”

Iste onun gonlii KAbe olmustur.

0, Miirsid-i Kdmil makamina ermistir.

0, halka yol gosterendir.

0, secde makaminda yasar.

Asla kendini, yolunu ylice gostermez.

Allah’in ekberiyetini anlatmak icin gayret gosterir.

Tevazu ve tenezziil icinde yasar.

Ona gelenlere, Allah’t arif olabilmeleri i¢in adim adim
kapilar agar.

[lm-i Tevhid hakikatini bildirmek i¢cin gayret gosterir.

91|



Kendine verilen sorumlulugu, bir teslimiyet icinde ye-
rine getirir.

Yaptig teblig ile asla kendine davet etmez.

Kisiyi, birinci saniyede Hakk’a yonlendirir.

Ve talebedeki Rabbe davet eder.

Yasantisinda, halinde, dilinde asla fasiklik olmaz.

Asla birilerini 6viip birilerini yermez.

Sundugu her bilgi Allah’a ait bilgilerdir, Allah’in ilmine
dayali bilgilerdir.

Tevhid-i suurdan asla ayrilmaz.
Gelen talebeyi de Tevhid hakikatine yonlendirir.
Her sozi, Allah hakikatine aittir.

Asla kendini, Allah ile talebesi arasina koyacak kelime-
ler etmez.

Asla kendinin 6viillmesine izin vermez, bu duruma asla
izin vermez.

Kendini bilme yolunda olana, zamaninda kendine yar-
dim edildigi gibi, o da yardim eder.

Zerre kadar menfaat, makam, san, sohret pesinde olmaz.
Asla dini, kedi ¢ikarina, menfaatine alet etmez.
Kimseye zerre kadar ylk olmaz.

Alninin teriyle ¢alisir, rizkini 6yle kazanir.

Gonliinde her an Allah’'in “El Vekil” isminin manasini his-
sederek yasar.

Her nereye nazar ederse etsin “Semme Vechullah” na-
zar1 ile nazar eder.

Her an Allah’a dayanir.
Her an Allah’a giivenir.

Her seyi Allah’tan bekler.

|92



Allaht birakip bir kuluna sarilmaz.

Ona kotiiliik yapani Allah’a havale eder.

Onun hakkini yiyeni Allah’a havale eder.

Her an ¢evresinde olanlara yardim i¢in kosar.

Yiizlinden tebessiimii bir an bile eksik etmez.

Onu kétiileseler bile kimseyi kotiilemez.

Kimseye darilmaz.

Onlar her seyin hikmetini arar.

Kimseyi yargilamaz.

Kendini her zaman sigaya ceker.

Tim varhiga saygi icinde yasar.

Bilir ki tiim varlik Allah’a dayanmaktadir, Allah varliga
dayanmaktadir.

Tekastr Stresinde belirtildigi gibi; cogalma derdine, bu
kadar miiridim var, halifem var derdine diismez.

Kesreti tutan vahdet hakikatine yonlendirir.

Miirsid-i KAmil'in gayreti, gece giindiiz Allah’1 bildirmektir.

Nahl Stresi 43: “Kamil insanlar, bizi bildirmekten baska
bir sey i¢cin agiga ¢ikmad1.”

Nir Shresi 37: “Hakikatlerin bilgilerini alip vermede ka-
mil kisilerin dikkatleri dagilmaz ve onlar Allah’in zikrin-
den ayrilmazlar ve her an Hakk’a baghlik suuruyla hareket
ederler ve temizlenme i¢cinde olup kendindekini paylasirlar.

Kalblerinin dénmesinden her vakit ¢ekinirler ve onlar basi-
ret sahipleridir.”

Iste Miirsid-i KAmil Allah’'in kabesidir.
Ona gelenler, Allah’a yonelirler.
Allah hakikatine erisirler.

Tevekkiil ve teslimiyetin hakikatine ererler.

193]



MILLET-l IBRAHIM

Hacca gitmek Kur’an’da da belirtildigi gibi “yet@-ke” ha-
ceye-hocaya gitmektir.

Hocadan maksat Miirsid-i Kamil kisidir.

Miirsid-i Kamil'le bulusmak, Millet-i Ibrahim makamina
ermektir.

Hacca gitmekteki gaye “Millet-i Ibrahim”den olmaktir.

Millet-i Ibrahim, ibrahim’in milletinden olmak demektir.

Yani Ibrahim’in gosterdigi yolda giden olmaktur.

ibrahim’in talebesi olmak demektir.

Rahimiyete yol almak demektir.

Kabe Ibrahim’in yoludur, okuludur, egitim yeridir.

ibrahim’den maksat, Miirsid-i KAmil'dir.

Hazreti Ibrahim Tevhid’in babasi olarak bilinir.

Hazreti Ibrahim, ilm-i Tevhid derslerinin ilkelerini or-
taya koyan kimsedir.

Ibrahim milletinden olmak, Tevhid egitiminin yolunda
olmak demektir.

Kur’an'da 7 yerde “Millet-i ibrahim” kelimesi geger.
En’am Saresi 161: “Kul inneni hedani rabbi ila siratin

mustekim dinen kiyamen millete ibrahime hanifa ve ma

kane minel musrikin.”

94 |



Kul inne ni : De, anlat, elbette ben,

Heda ni rabbi : Yol gosteren, rehber, ben, Rabbim,

i1a siratin mustekim : Dosdogru hak yolu tizere,

Dinen : Din olarak, varolus yasalari,

Kiyamen : Diri olan, dosdogru, canlanmak,

Milleti : Imla, diizenlenen ilkeler, belge,
diizenleyip yazdirilan,

ibrahime : Ibrahim, 6ze uygun yasayan, rahim
lizere, aslina tabi olmak,

Hanif : Tevhid iizere, birlik lizere,

Ve ma kidne min el : Olmadi, olmaz, degilim, ortak kosmak,

miuisrikin

Meali: “De ki: Elbette ben: Rabbimin bana yol gosterdigi
sekilde dosdogru hakikatin yolunda, dosdogru din lizere,
Ibrahim’in diizenledigi ilkeler iizereyim, Tevhid idraki tize-
reyim ve ortak kosan degilim.”

Diyanet Meali: “De ki: Siiphesiz Rabbim beni dogru bir
yola, dosdogru bir dine, Hakk’a yonelen ibrahim’in dinine
iletti. O, Allah’a ortak kosanlardan degildi.”

Mealleri dikkatlice incelemeliyiz.

Kur’an'da gecen kelimeleri, gercek anlamlarina gore ¢e-
virmeye 6zen gostermeliyiz.

Genelde miiellifler, “Millet-i Ibrahim” ayetini “Ibrahim’in
dini” seklinde ¢eviriyorlar.

Oysa En’am Stresi 161. ayette hem “din” hem de “mil-
let” kelimesi vardir.

Millet-i Ibrahim; ibrahim'’in diizenledigi ilkeler, ibrahim'’in
diizenledigi ilim yolu, egitim anlamindadir.
Din, Allah’a aittir.

Kur’an'da bu ¢ok giizel izah edilir.

195



Kur’an inceledigimizde, bircok yerde, “din Allah’a ait-
tir” agiklamasiyla karsilasiriz.

Mi'min Saresi 14: “Lehu el din-Din O’'nundur.”

Mi’'min Saresi 65: “Lehu el din-Din O’nundur.”

Ziumer Stresi 11: “Lehu el din-Din O’'nundur.”

Nahl Siresi 52: “Ve lehu ed dini vasiben-Ve din daima

O’nundur.”
Din O’'nundur ifadesindeki “O” Allah’a isaret eder.
Kur’an1 inceledigimiz zaman anliyoruz ki “din Allah’a
aittir.”
Yani Ibrahim’e ait degildir.
Peki, din nedir?
Bunu da Kur’an en giizel bir anlamda bizlere sunuyor.

Kur’an inceledigimizde Y@isuf Stresi 76 ve Rum Siiresi
30. ayette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulasiyoruz.

Yisuf Siiresi 76: “Fe bedee bi eviyetihim kable viai ahthi,
summestahreceha min viai ahth kezalike kidna li Yasuf ma
kane li yehuze ehahu f1 dinil meliki illd en yesaAllah nerfeu
derecatin men nesa ve fevka kulli z1 ilmin alim.”

Fe bedee : Boylece, baslady, arama, ilk olarak,
bedi, uygunlukla,

Bi eviyeti him : Heybeleri, torbalari, onlar,

Kabl viai aht hi : Once, heybe, torba, kap,
kardesinin,

Summe estahrecehi : Sonra onu ¢ikardsi,

Min viai ahi-hi : Kardesinin heybesinden,

Kezalike kidna li YGsuf : Iste béylece, diizen, calisma, hile,

care, Yusuf icin,
Ma kane li yehuze : Olmadji, olmazdi, tutmasi,
alikoymasi,

96 |



Ehi hu : Kardesi,

F1 dini el meliki : Din, kural, kanun, yasa, Melik,
Hiikiimdar,

illa en yesau Allah : Ancak, baska, isteme, Allah,

Nerfeu derecatin : Yicelik, yiikselme, derece, makam,

Men nesau : Kim, kimse, isterse,

Ve fevka kulli : Ustiinde, her, hepsi,

71 alim : Sahip, zat, ilmin sahibi, bilgi sahibi,

Alimun : [lmin sahibi, ilmiyle var eden,

Meali: “Boylece kardesinin heybesinden once, onlarin
heybelerini aramaya basladi. Sonra onu kardesinin heybe-
sinden ¢ikardu. Iste béylece Hiikiimdar’in yasalari olmasa o
kardesini tutamazdi, bu durum Ydsuf i¢in ¢are oldu. O an-
cak Allaht anlamay1 isteyenlerdendi. Kim isterse O’nu an-
lamak makam makam yiikseltilir. Ve her bilgi sahibinin iis-
tiinde ilmin sahibi vardir.”

Burada gegen “dini el melik” kelimesini inceleyelim.
Ylsufkissasinda gecen olayda Hiikiimdarin kasesi kaybolur.

Kissada Ylsuf, Hiikiimdarin kaybolan kasesini, Yak{b'in
ogullarinin heybelerinde aratti.

Once kardeslerinin heybesini bir bir aratt.

Sonra Bilinyamin'in heybesinden Hiikiimdar’in kaybo-
lan kasesi bulundu.

Boylece Biinyamin alikonuldu.

Bu alikonulma, devleti yoneten Hiikiimdar’'in yasala-
riyla oldu.

Ciinki olusturulan yasada, biri hirsizlik yaptiginda, o
kisi artik o devletin mali olurdu.

Devlet onu istedigi sekilde kullanirdy, ister savasa gonde-
rir, ister hapse atar, ister asar, ister sarayda hizmetci yapar,

97|



ister birinin emrine verir, kKisacasi devlete hizmet ettirecek
sekilde o hirsizlik yapani kullanirdi.

Iste Yasuf, bu béliimde gecen “Dini el Melik” ayetiyle,
Bilinyamin'’i alikoydu.

“Iste béylece Hiikiimdar’in yasalar1 olmasa o kardesini
tutamazd1” ayetiyle bu durum izah ediliyor.

Buradan anliyoruz ki “Din” kelimesi; yasa, kanun anlamindadir.

Dini el Melik; Hiiklimdarin yasalari-kanunlari anlamindadir.

“Dini el Melik” kelimesini, ¢ogu miiellif “Hiikiimdar’in
dini” olarak ¢eviriyor.

Melik kelimesini, Hiikiimdar olarak ¢evriliyor.
Ama din kelimesi oldugu gibi birakiliyor.
Hiikiimdarin dini olarak ¢evirim yapiliyor.

Oysa din kelimesi de anlamina gore cevrilmelidir.

Burada gecen “Din” kelimesini, “Yasa-Kanun” olarak c¢e-
virmemiz, kelimenin anlamina daha uygun disiyor.

Ciinkii her devletin, kendine gore yasalar1 vardir ve o
devlet o yasalarla yonetilir.

Iste YGsuf da, kardesi Biinyamin’i, Misir'in yasalarina
gore alikoydu.

“Dini el Melik” ayetini ¢cok dikkatlice inceledigimizde,
“Hikiimdarin yasalar1” anlami karsimiza ¢ikiyor.

Buradan da anliyoruz ki din kelimesi Kur’an’a gore ya-
sadir, kanundur.

Peki, yasa-kanun ne demektir?
Neyin yasasi, neyin kanunu?
Kur’an anlamiyla din kelimesini incelemeye devam edelim.

Rum Stresi 30. ayette “dini hanifa fitrat Allah” kelimesi
vardir.

98]



Burada gegen kelimelerin agilimi soyledir:
Din; yasa, kanun.

Hanif; Han {lizere, birlik tizere, Tevhid lizere, Hin'in yolu

uzere demektir.

Fitrat; agiga ¢cikma, yaratilis, yaratmak, varolus, tiim kai-
natin a¢iga ¢ikmasi, tohumun kabugunun yarilip filizin ¢1-
kis1 anlamindadir.

Hazreti Ibrahim’e hanif denilmesinin maksadi, birlik
tizere, Tevhid yolu lizere olmasindan dolayidir.

Bu ayetten de anliyoruz ki din, Allah’in fitrat1 demektir.

Yani Allah’'in varlig1 yaratmasi.

Allah’in varlig1 bir 6zden yasalarla a¢iga ¢ikarmasi de-
mektir.

Simdi Rum Stresi 30. ayeti kelime kelime inceleyelim.

Rum Stresi 30: “Fe ekim vecheke lid dini hanifa fitratal-
lahilleti fataran nase aleyha 14 tebdile li halkillah zaliked di-
nul kayyimu ve lakinne ekseren nasi la yalem{in.”

Fe ekim veche ke : Artik, Oyleyse, o halde durmak, ikame,
yliziini, yoniind,

Li el dini : Dine, yaratilis yasalari, hiiktimleri,
incelikleri,

Hanifen : Tevhid tizere olan, diri olana, birlik izere
olan,

Fitrata : Fitrat, varligin agiga ¢ikmas, yaratilis,
yaratmak, varolus,

Allah : Allah, her varliktaki kudret,

Elleti fatara : Ki o, ondan, viicida gelis, ortaya cikis,
yarilip ¢ikmak, varolus,

El nas aleyha : Insanlar, onlarin iizerinde olan,

La tebdile : Yok, degisiklik, degistirmek,

99 |



Li halki Allah : Varolus, yaratilis, halkolus, Allah

Zalike el din : Iste bu, din, varligin yaratilis yasalari,

El kayyim : Degerli, tiim varlikta diri olan siirtip
giden, dosdogru,

Ve lakinne eksere : Lakin, fakat, ¢cogu,

El nas 1a yalem{in : Insanlar, bilemiyorlar, hakikatleri
bilmiyorlar,

Meali: “Bundan sonra yiizlini, Allah’'in varligi yaratma-
sina, varhgin yaratilis yasalarina, Tevhid iizere ¢evir. Insan-
larin viicida gelisi O'ndandir. Allah’in Halkiyetinde bir de-
gisiklik yoktur. Iste dosdogru din budur. Fakat insanlarin
¢ogu dinin hakikatini bilemiyorlar.”

Bu béliimii inceledigimizde anliyoruz ki din “li el dini ha-
nifen fitrata Allah, elleti fatara” Allah’'in fitratidir.

Yani varlig1 yaratma yasalaridir.
Yasamin olusma kanunlaridir.
Her bir varligin bedenlenme kanunlaridir.

Her bir varlik kendi yazilimindaki fitrata gore agiga ¢i-
kar, sekillenir ve bedenlenir.

Iste her bir varligin ayr1 ayri sekillenmesi bir yaratilis
yasasina goredir.

Varlik miikemmel bir sekilde “Matematik-Fizik-Kimya-Bi-
yoloji” yasalarina gore yaratilir.

Her atom, her hiicre, her doku, her organin bir olusma
yasasl vardir.

Iste buradan da anliyoruz ki din, Allah’in varlhig1 yarat-
madaki yasalaridir, kanunlaridir.

Kur’ant inceledigimiz zaman anliyoruz ki varolus yasa-
larina “Din” denilir.

1100 |



Varliktaki yaratilis, nitelikten nicelige, atomdan mole-
kiillere, zerreden kiirreye tiim varligin varolusundaki ya-
salara-kanunlara, Kur’an'da “Din” diye tanimlanir.

Iste varligi belli bir nizam icinde yasalariyla yaratan Al-
lah'tir.

Insan bir hiicre zar1 bile yaratamaz.

Bir atomu bile halk edemez.

Yaratici Allah'tir.

Yaratma yasalarini diizenleyen Allah’tir.

Bundan dolay1 Kur’an’da bir¢ok yerde “lehu ed dini” ke-
limesi gecer.

Yani din O’'nundur.

Yani din Allah’a aittir.

Onun i¢in Insan, benim dinim diyemez.

Cinki insan varhigin var olmasindaki yasalarini olus-
turan degildir.

Yasa Allah’a aittir.

Onun i¢in din Allah’a aittir.

Onun icin Kur’an’da bir¢ok yerde “Din O’nundur” diye
bildirilir.

Rum Stresi 30. dyette ¢ok carpici olarak; “zaliked dinul
kayyimu ve lakinne ekseren nasi 1a yalem{n-dinin gercegi
budur, 1akin insanlarin ¢cogu bilmiyor” diye bildirilir.

Evet dinin gercegi Kur'an'da cok giizel tarif edilir.

Din yasadir, kanundur.

Yaratilis kanunlaridir.

Ve bu kanunlar Allah'in kanunlaridir.

Bundan dolay1 “din Allah’a aittir-lehu ed dini.”

101/



Iste bundan dolayi insanin dini olmaz.
Insanin imani olur.

Varligin yaratilis hakikatine erisen kimse iman maka-

mina erigir.
Insan, dini anladiginda iman sahibi olur.
Allah’tan emin olur.
Din iyi anlasilmahdir.

Dinin Allah’a ait oldugunu anlayamayan kimse, dini ken-

dine nispet eder.
‘Senin dinin benim dinim’ kavgasina girer.
Bu durum, Rum Siiresi 32. ayette aciklanmistir.

Rum Siresi 32: “Minellezine ferraki dinehum ve kani

siyea kullu hizbin bima ledeyhim ferihin.”

Min ellezine ferraki : O kimselerden, firka, bolmek, ayrilik,
partilesmek,

Dine hum : Din, varligin yaratilis yasalari, onlar

Ve kan siyean : Tarikat mezhep cemaatlere ayrilmak,
firka firka olmak

Kullu hizbin : Biitiin hepsi, grup, firka, boliinmek,

Bima ledeyyim : Kendinde olan, her ziimre kendi
inanclariyla,

Ferihiine : Sevinme, simarma, azma, avunup
ovindua,

Meali: “Onlar dini bolen kimselerden oldular ve biitiin
hepsi tarikatlara, mezheplere, cemaatlere boliinduler. Her
ziimre kendi inanglariyla sevinip 6vindu.”

Iste dini, Kur’an’a gére anlayamayan Kkisi, atalardan ge-
len inangla, bir ayrimciligin icinde kalir ve boylece “Benim

dinim, onun dini” diyerek, dinin hakikatinden uzaklasir.

| 102



Anne babadan 6grendigi din inancini ytice goriir, baska din
inancinda kalanlar1 kafir gorerek, onlar1 cehennemlik sanir.

Dinin hakikatini anlayamayan kisi, din ayrimcilig1 icinde
hareket eder.

Islam dini, Hristiyanhk dini, Masevilik dini diye bir ay-
rimcilik icinde olur.

Ve kendini din savaslarinin i¢inde, kafirleri yok etme

inanci icinde bulur.

Ayrica, Rum Siresi 32. dyette belirtildigi gibi, kendi din
edindigi inancta bile, cemaatlere, tarikatlara, mezheplere bo-
linerek, kendi cemaatinde, tarikatinda, mezhebinde olma-
yanlara hos bakmaz “Bizden, bizden degil” anlayisiyla bakar.

Kur’ani oélciide, din inceligini anlayan, dinin Allah’a ait
oldugunu bilir ve din kavgasinin i¢ine girmez.

Senin dinin benim dinim kavgasina girmez.

Tim varhiga Hakk nazariyla bakar.

Tlm varlig1 yaratanin sekillendirenin Allah oldugunu bilir.

Iste din Allah’a aittir, ¢iinkii yaratic1 Allah’tir.

Allah varligi belirli bir yasayla yaratir.

Iste bundan dolay1 millet kelimesini, Ibrahim’in dini diye
cevirirsek, dini Ibrahim’e nispet etmis oluruz.

Ibrahim milleti ayeti, neden ibrahim’in dini diye gevriliyor?

Millet kelimesi, din kelimesi ayni anlamda m1?

Ibrahim’in dini olur mu?

Din Allah’a aitse, ibrahim’in dini diye ¢evirmek dogru
mudur?

Nahl Siiresi 123: “Summe evhayna ileyke enittebi millete
ibrahime hanifa ve ma kane minel musrikin.”

1103 |



Diyanet Meali: “Sonra da sana, “Hakk’a yonelen ibrahim'’in
dinine uy. O, Allah’a ortak kosanlardan degildi” diye vahyettik.”

Tevhid-i Kur’an Méali: “Sonra sana vahyettik: ibrahim’in
diizenledigi ilkelere tabi olmani, Tevhid iizere olmani ve or-
tak kosanlardan olmamani.”

Millet kelimesini din diye ¢evirmek Kur’an'in biitiinlii-
gline uymaz.

Millet; imla, diizenlenen ilkeler, belge, diizenleyip yazdi-
rilan, soyleyip yazdirmak, ezbere yazmak, diizenlemek an-
lamlarina gelir.

Millet; “imlal” masdariyla, yani, “imla” manasi ile ilis-
kili bir isimdir.

Ayni zamanda, ayni1 inang, ayni duygu, ayni amacta bir-
lesen topluluklara da denilir.

Kokeni “Imla” kelimesinden gelir.

Hazreti ibrahim, Allah nedir, varolus nedir, bir kisi Al-
lah’t nasil bilebilir, bu sorularin cevabini arayanlar i¢in dii-
zenledigi ilkelerle bizlere yol gosterdi.

Nasil ki bir ilim, belli bir egitim asamasindan gecildik-
ten sonra anlasilabiliyorsa...

Din, Allah, kendini tanimakla; varolusu anlamak da Haz-
reti ibrahimin diizenledigi ilkelerle bilinebilir.

Onun igin Ku'ran'da 7 yerde “Millet-i Ibrahim” kelimesi
gecer.

Al-i Imran Stresi 95: “Kul sadakallahu fettebiti millete

ibrahime hanifa ve ma kdne minel musrikin.”

Kul sadaka Allah : De, soyle, anlat, baglilik, ictenlik, dogru,
gercek, Allah

Fe ittebili : Artik, bundan bdyle, tabi olun, uyun, takip
edin,

104 |



Milleti : Imla, diizenlenen ilkeler, belge, diizenleyip

yazdirilan,
{brahime : Rahim tizere, ibrahim,
Hanifen : Tevhid tizere olan, birlik tizere olan,
Ve ma kane : Olmadj, degildi,
Min el musrikin : Ortak kosan, kendine varlik isnat eden,

Meali: “De ki: Gergek olan Allah’tir. Bundan boyle Ibrahim’in
diizenledigi ilkelere tabi olun, onun hakikati aradig: gibi ara-
yin, Tevhid tizere olun. ibrahim, Allah’'in varliginin yaninda
kendine varlik isnat eden degildi.”

Diyanet Isleri Meali: “De ki: “Allah, dogru séylemistir.
Oyle ise hakka yonelen ibrahim’in dinine uyun. O, Allah’a
ortak kosanlardan degildi.”

Edip Yiiksel Meali: “De ki: Allah dogruyu soyler; Ibrahim’in
tek tanrici dinine uyun. O puta tapanlardan olmad1.”

Elmalili Hamdi Yazir Meali: “De ki: Allah dogru soyle-
mistir. Oyle ise dosdogru, Allah’1 birleyici olarak Ibrahim’in
dinine uyun. O, miisriklerden degildi”.

Elmalili Meali (Orijinal): “De ki sadakallah, o halde hak
perest bir hanif olarak Ibrahim milletine tabi olun, o higbir
zaman miisriklerden olmadi.”

Mehmet Okuyan Meali: “De ki: Allah dogruyu sdylemis-
tir. [hanif] (Allah’ birleyen) olarak ibrahim’in milletine (di-
nine) uyun! O, miisriklerden degildi.”

Siileyman Ates Meali: “De ki: Allah dogru sodyledi, dyle
ise dosdogru, Allah’1 birleyici olarak ibrahim dinine uyun.
O, ortak kosanlardan degildi.”

Incelendiginde goriilecektir ki genelde miiellifler, millet
kelimesini “Din” diye ¢evirmislerdir.

Ibrahim’in dini demislerdir.

1105



Boyle yapilan meal hi¢ hakkani degildir.

Clinki din Allah’a aittir, ibrahim’in dini olmaz.

Bakara Stiresi 130: “Ve men yergabu an Millet-i Ibrahime
illa men sefihe nefseh.”

Meili: “Kim Ibrahim’in diizenledigi ilkelerden yiiz ¢evi-
rir, onun Hakk’r aradig1 gibi aramazsa, o kendini anlayama-
yan akilsiz kimselerden olur.”

Bakara Stresi 135: “Ve kala kiinG hiiden ev nasara tehtedi
kul bel millete ibrahime hanifa ve ma kane minel musrikin.”

Meali: “De ki: Hayir, sadece Ibrahim’in diizenledigi il-
keler uizere, Tevhid tizere oluruz. O Allah’a ait olan sifatlari
kendine nispet edenlerden olmad1.”

Kur’an’t inceledigimiz zaman anliyoruz ki “Millet-i [brahim”
kelimesini, “Ibrahim’in diizenledigi ilkeler” diye meal yap-
mak daha dogru olandir.

Nahl Siiresi 123: “Summe evhayna ileyke enittebi millete
ibrahime hanifa ve ma kdne minel musrikin.”

Summe evhayna ileyke : Sonra, vahyettik, bildirdik, sana,

En ittebi : Tabi olmak, uymak, takip etmek,

Milleti : Dilizeni yol, imla, diizenlenen
ilkeler, belge, diizenleyip
yazdirilan,

ibrahime : Rahimiyete uygun, Eb-rahim, 6ze
uygun yasayan, rahim iizere,

Hanif : Tevhid tizere, teklik tizere, Han'in
yolunda,

Ve ma kdne min el miisrikin : Olmadj, ortak kosanlardan,
kendine varlik isnat etmeyen,

Meili: “Sonra sana vahyettik: Ibrahim’in diizenledigi il-
kelere tabi olmani, Tevhid iizere olmani ve ortak kosanlar-
dan olmamant.”

106 |



Hazreti ibrahim, ilm-i Tevhid yolunun derslerini okul
haline getiren kimsedir.

Ilm-i Tevhid, birlige gotiiren ilim demektir.
Tevhid; tek olmak, bir olmak, biri bir bilmek, ehadiyete
erismek, birlik boyutuna ermek demektir.

Tevhid ilmi; damlanin deryadan ayr1 olmadigini, yani ki-
sinin Allah’tan ayr1 olmadigini idrak ettirir.

[lm-i Tevhid, Allah hakikatine eristiren ilimdir.

Gonliine, Allah’t bilme arayisi diisen kisiler, bir heyecan
icinde oraya buraya kosarlar.

Gonliine gelen; “ben kimim, nereden geldim, nereye gi-
diyorum, Allah nedir, Allah var midir?”

“Bu dlem nasil var oldu, bu esyanin hakikati nedir?”
“Oliim nedir, 6liim sonrasi nedir, yeniden dogus var midir?”

Sorularinin cevaplarini arayanlar ve bu arayista sa-
mimi olanlar, muhakkak ki kendi gibi arayista olanlarla ta-
nisacaklardir.

[lm-i Tevhid egitimi, bir Miirsid-i KAmil'den alinir.

O egitime tabi olanlar bir arayis icinde olanlardir.

[Im-i Tevhid dersleri almaya miisait olanlara dersler teb-
lig edilir.

Hakikati arayan kisi 6ncelikle aklini ve gonliinii temizlemelidir.

Hakikat yoluna, akli ve gonlii temiz olanlar dahil olacaktir.

Miisa, Hizir ile bulusmadan 6nce, Kutsal Tuva vadisinde
nalinlarini ve asasini terk etmisti.

Bu terk edis, diinya hirsindan kurtulmak, aklindaki da-
yandig1 batil bilgileri terk etmesiydi.

[lm-i Tevhid, belirli bir edebe erisenlere nasip olacaktur.

Edeb ile gelen Allah’in litGflarina erecektir.

1107



Allah hakikatine takva ile varilir.

Hakikatlerin yolu takva ile agilir.

Takva seni sana bildirir.

Nice littflar, nice sirlar muttaki olanlara sunulur.
Takva nedir ¢ok iyi anlamaliyiz.

Bilmeliyiz ki takva olmadan mana yolu agilmayacaktir.

Varolusu ve var edeni idrak etmek i¢in, takva sahibi ol-
mak gerekir.

Gonlii, takva ehli olmaya miinasib olan kisiye, ilm-i Tev-
hid yolu ac¢ilacaktir.

O Kkisi, bir YGnus Emre gibi, Taptuk Emre’nin kapisini
bulacaktir.

Taptuk ile bir egitime tabi olacaktir.

Hakk’a tabi olmak nedir, Hakk yolu nedir, yavas yavas
0grenmeye baslayacaktir.

Bir Kamil insana varmaktan maksat, aradig1 sorularin
cevabini bulabilmektir.

Kamil insan takva ehli olmamiza vesile olur.
Takva, Allah’a teslimiyetin ahlak sahibi olmanin yoludur.

Kamil insan, insan1 kendine déndirtr, yolun da yolcu-
nun da kisinin kendisi oldugunu 6gretir.

Her varlik bir yoldur, Hakk’a gotiiriir.
Bil ki bu yolda olmak i¢in takva sahibi olmak gerekir.
Her varlik bir kitabtir, icinde hakikatler vardir.

O kitabin sayfalarini aralamak i¢in, takva sahibi olmak
gerekir.

Varligin 6ziindeki manaya erebilmek icin, akil ve gontil
tertemiz olmaldir.

1108 |



Allah sirrina ermek i¢in, takva ehli olmak gerekir.
Peki, nedir takva?

Takva Allah korkusu mudur?

Takva bizlere anlatildigi gibi, Allah’tan korkmak degildir.
Korku kelimesi “havf”dir.

Kur’an’da havf kelimesiyle kullanilan Allah’tan korkun
diye bir ayet yoktur.

Tam tersi havf kelimesi seytan kelimesi ile yan yana kul-
lanilmistir.

“Seytanu yuhavvifu- korkutan seytandir” (Al-i imran
Stiresi 175)

Korkuyu veren seytandir. Seytani hallerde olan korkutur.

Takva sahiplerine “la havfun-korku yoktur.” (Zuhruf St-
resi 68)

Zuhruf Stresi 68: “Ya ibadi 1a havfun aleykumul yevme
ve 1a entum tahzen(n.”

Meali: “Ey kullugunu anlayanlar! Sizin i¢in hi¢bir zaman
korku yoktur ve mahzun olmak da yoktur.”

Ayette isaret edildigi gibi, kulluk mertebesine gelene
korku yoktur, mahzun olmak yoktur.

Korku, kulluk mertebesine gelmeyene, seytana kulluk
edenedir.

Onun icin Kur’an'da takva kelimesini Allah’tan korkun
diye ¢evirmek dogru degildir.

Evet, takva Allah’tan korkmak degildir.

Takva; fenalardan sakinmaktir, kotiliklerden sakin-
maktir, benlikten gururdan sakinmaktir, Allah’a ortak kos-

mamaktir, zerre kadar zarar vermekten sakinmaktir ve ah-
lak sahibi olmaktir.

109 |



Takva kelimesi, kotii seyden sakinmak manasina gelen
ittika kelimesinden alinmistir.

Ittika kelimesinin kékeni “vikaye- ¢s-(3- 5" kokiinden ge-
lir diye bilinir.

Vikaye; zarar verecek olan her seyden sakinmak, korun-
mak demektir.

Takvaya uyana “muttaki” denir.

“Takva-ittika-muttaki” ayni kokten gelen kelimelerdir.

Her varlik bir kitabtir.

Bu kitabin icinde yaratilis hakikatleri vardir.

Her varlik, Allah’in “Hida” esmasinin, yani yol gostere-
nin gosterdigi yoldur.

Bu yol kisiyi hakikatlere gotiirtir.

Yeter ki Kisi, takva lizere olsun, yani fenalardan sakin-
sin, Allah’a ortak kosmasin.

i§te takva; fenalardan sakinmak, Allah’a ortak kosma-
mak, iyi ahlak sahibi olmaktir.
Bakara Shresi 2: “Zalikel kitabu la reybe fthi huden lil

muttekin.”

Meali: “Iste bu kainat bir kitabtir. Onun i¢indeki haki-
katlerde stiphe yoktur. Fenalardan sakinip hakikatleri ara-
yanlar i¢in hakikatlere yol gostericidir.”

Takva sahiplerine, nice magfiretler vardir, nice ytice ha-
kikatlerin karsilig1 vardir.

Hucurat Stresi 3: “Li el takva lehum magfiret ve ecrun
azim.”

Meali: “Takva sahipleri i¢in, magfiret ve ytice karsilik-
lar vardir.”

Yeter ki biz, gonliimiizii ve aklimizi temizleyelim.

110 |



Anliyoruz ki takva:

Aklimizdaki batil bilgilerden sakinmak, temizlenmektir.
Kotiiliik iceren hislerden, diisiincelerden sakinmaktir.
Tlm fena hallerden sakinmaktir.

Fitnelikten, fesatliktan, giybetten, gururdan, kibirden
sakinmaktir.

Birileri hakkinda dedikodu yapip cekistirmekten sakinmaktir.
Zarar vermekten, yakip yikmaktan sakinmaktir.

Kot distinmekten, koti soylemekten sakinmaktir.
Yalan sOylemekten, iftira atmaktan sakinmaktir.

Insanlarin eksigini aramaktan, alay etmekten, kotiile-
mekten sakinmaktir.

Insanlari inanglarina gére yargilamamaktir, értiilii ortii-
sliz, namazli namazsiz diye ayirmaktan sakinmaktir.

Birilerini kiiciik gérmekten, kendini biiyiik gérmekten,
yaratilan bir varliga kerih bakmaktan sakinmaktir.

Insanlarin mallarina, irzlarina goz dikmekten sakinmaktir.

Calmaktan, ¢irpmaktan, kendine ait olmayani gasp et-
mekten, kul hakkina girmekten sakinmaktir.

Emanete ihanet etmekten sakinmaktir.
Kisacasi her tirlii zarar icinde olma hallerinden sakinmaktir.

Diinya perestlikten, esya perestlikten, makam, san, soh-
ret perestlikten sakinmaktir.

Allah’'in Glviyetinin yaninda ben de varim demekten sa-
kinmaktir.

Kendine varlik isnat etmekten sakinmaktir.
Allah’a ortak kogsmaktan sakinmaktir.

Iste takva, biitiin giinahlardan uzak durmaktir, sakinmaktir.

111



Takva ehli olana yani zuliim a¢iga ¢ikaracak olan her
bilgi, diisiince, eylemden uzak duranlara, hakikatler agilir.

Gonli, akh temiz olanlara, yani takva sahiplerine nice
lutGflar sunulur.

Onlar varligin varolus sirlarina kavusurlar.

A'raf Stiresi 96: “Ve ittekav le fetahna aleyhim berekatin
min el semai ve el ardi.”

Meali: “Takva ehli, yerlerin ve goklerin hakikatlerin-
den feyiz alirlar, her seyin ortaya c¢ikisinin Bize ait oldu-
gunu anlarlar.”

Evet, takva; Mlisa'nin nalinlari ¢ikarmasi, degnegini bi-
rakmasi sirridir.

Takva, gonliinii ve aklini temizleyenlerin ulastigi bir
makamdir.

Bu makama ulagsmadan sirlar kapisi acilmaz.

Allah hakikatine, ancak ve ancak muttaki olanlar erebilir.
Mana ilmine tertemiz olanlar erecektir.

Vakia Siiresi 79. dyette bu ¢ok giizel bir sekilde belirtilmistir.

Vakia Shresi 79: “La yemessuh illel mutahher@n-an-
cak tertemiz olanlardan baskasi ona temas edemez, onu
anlayamaz.”

insanin kendi aslini arama yolculugu, 6ncelikle aklini ve
gonliint temizlemekle bagslar.

[Im-i Tevhid yolculugu, gonlii hazir olanlara agilacaktir.

Gonla hazir olmak, samimi aramak, sefkatli olmak, sa-
birli olmak, ebeb icinde olmakla miimkundiir.

[lmi Tevhid derslerini gonliinde sefkat hissi olanlar yiik-
lenir.

Bu durum Kur’an’da agiklanir.

112



Ahzab Stresi 72: “Esfakne minha ve hamelehal insan.”
Meali: “Sefkatli olan insan onu yiiklenecektir.”

Kibirli olan, gaddar olan, bilmislik icinde olan, kendini
yuce goren kimse hakikatin bilgilerini yiiklenemez.

[lm-i Tevhid dersleri, bir Miirsid-i KAmil'den alinir.

[Im-i Tevhid dersleri; Hazreti ibrahim’in olusturdugu fena
makamlari ve Hazreti Muhammed’in olusturdugu Beka me-
ratiplerinden olusur

Hazreti Ibrahim, Kabe'yi olusturmus ve insanlar1 Ilm-i
Tevhid yoluna davet etmistir.

Hac Siresi 27. ayette “Yetu ke-sana gelsinler” ayetinde
bu hakikat aciklanir.

ibrahim, dénemin Miirsid-i KAmil'i idi.

Kendi aslin1 anlama heyecani icinde olanlar, Miirsid-i Ka-
mil’e gelirler, ona tabi olurlar.

Bir Miirside tabi olanlar, {brahim milletinden olurlar.

Yani Hazreti ibrahim’in diizenledigi ilmi yol olan Hakk’in
yoluna tabi olurlar.

Hakk yoluna tabi olana salik denir.

Salik, Hakk yoluna siiliik eden demektir.

Yani salik, hakikatler yoluna giren demektir.

Hazreti ibrahim’in diizenledigi IIm-i Tevhid derslerin-
den fena makamlari kisaca soyledir.

Zikrullah:

Salik, Zikrullah dersinde, Zakir ve zikir hakikatine erer.
Zakir olan Allah’tir, Allah her varliktan her an zikredendir.
Zikir, varliktaki hi¢ bitmeyen ilahi rezonans, ilahi tinidir.

Zakir ve zikir birbirinden ayr1 degildir.

113



Zikir, varolusun ilk ve her an devam eden ilahi teren-
niamudir.

Cimle varlik zikirle var olur, zikirle sarilidir, zikirle ko-
runur, zikirle stirtip gider.

Hicr Stiresi 9: “Inna nahnu nezzelnez zikre ve inna lehu
le hafiz(n.”

Meali 1: “Muhakkak ki biitiin her sey zikrimizle agiga
¢ikar ve muhakkak ki her sey zikrimizle muhafaza edilir.

Meali 2: “Siiphesiz Biz her yerden zikrimizi sunariz ve
her seyi onunla koruruz.”

Zikir, Zakir hissine eren talebeye Tevhid-i Efal teblig edilir.
Tevhid-i Efal:

Tevhid-i Efal, efalin birligi demektir.

Bir ise fiil, bir¢ok ise ise efal denir.

Tevhid-i Efal biitiin islerin bir is oldugunu bilmektir.

Salik bu derste, kendinde ve her varlikta her an isleye-
nin Allah oldugunu idrak eder.

Varligin varolusundaki isleyis ve varligin siiriip gitme-
sindeki isleyis Allah'in isleyisidir.

Higbir kimse fiilinin haliki degildir, yani hi¢ kimse kendi
varligini var edemez ve kendi viicidundaki isleyisin faili
olamaz.

Halik ve faili muhtar Hakk tedla hazretleridir.

Hi¢ kimse kalbini attiramaz, nefes alip verisini yapa-
maz, kanini dolastiramaz, hiicrelerinin isleyisini yapamaz.

Kisinin bedeninde her an devam eden faaliyetin, yani is-
leyisin sahibi Allah’tir.

Salik, bu derste kendine nisbet ettigi isleyisin Allah’a ait
oldugunu anlar ve “ben islerim” gafletinden kurtulur.

114 |



Salik bu derste, fiil, efal, mefil, amel inceligini tefekkiir
ederek, bu dersi anlamaya calisir.

Salik her varliktaki isleyisi diistinmelidir.
Bu isleyisin nasil oldugunu tefekkiir etmelidir.

Fiil, fail hakikatini inceden inceye varlikta gorerek an-
lamaya ¢alismalidir.

Fiil, fail, meftl, amel inceligi cok dnemlidir.
Ydinus Shresi 36:”Innalldhe alimun bima yefal(n.”
inne Allah alim  : Muhakkak, Allah, ilmiyle var eden, ilmin sahibi,

Bima yefalun : Seyler, nesneler, her varlik, fail olan, efal,
yapan,

Meali: “Muhakkak ki Allah ilmin sahibidir, her varlikta
fail olandir.”

Fiil, fail konusu, bir ilm1 tefekkiir tizere 6grenilecektir.

Fiil, fail, amel konusu Tevhid derslerinin temelidir.

Bunu anlayan talebe, bedende olan isleyisin Allah’a ait
oldugunu, o isleyisi alet ederek yapilan eylemlere “amel”
dendigini idrak eder.

Bunu anlayamayan talebe, kotiiliikleri de Allah’tan bilir.

Inang topluluklarinda; “ben atmadim Allah atti, ben yap-
madim Allah yapty, o 6ldiirmedi Allah 6ldiirdi, ser de Al-
lah’tandir” diye anlatilan bilgiler, fiil, fail, &mel konusunu
idrak edememekten kaynaklanir.

Inang topluluklari, Kur’An'da bazi ayetleri 6rnek gosterirler.

Enfal Stresi 17: “Fe lem taktulihum ve lakinnallahe ka-
telehum ve ma rameyte iz rameyte ve lakinnalldhe rama
ve li yubliyel mu’'minine minhu belaen hasena innallahe

semiun alim.”

115 |



Bazi Mealler: “Onlar siz 6ldiirmediniz fakat Allah 61-
dirdi. Attigin zaman da sen atmamistin, fakat Allah atmist.
Allah bunu, inananlar1 giizel bir imtihana tabi tutmak igin
yapmistl. Dogrusu O isitir ve bilir.”

Tevhid-i Kur’an Meali: Sen bir giicle bir sey yaptiginda o
gli¢ senin degildir, fakat o gli¢ Allah’indir. Giicii kendine nis-
pet edip, giiciin Allah’a ait oldugunu anlayamayanlar kendi-
lerine yazik ettiler, iste o halde olanlara siz yazik etmediniz.
Mii'minler baslarina gelen sikintilar1 dikkatlice diisiiniirler,
ondan gilizel bir ders ¢ikarirlar. Muhakkak ki Allah isittiren-
dir, ilmin sahibidir.”

Simdi ayeti kelime kelime inceleyelim.

Fe lem
Taktlu hum

Ve lakin Allah
Katel hum

Ve ma rimeyte

iz rimeyte

Ve lakinne Allah rama
Ve li yubliye

El mu’'minine

Min hu

Belaen

Hasenen

: Iste, boylece, degil,

: Siz, bedenin nitelikleri, cisim, yazik
etme, zarar, onlar,

: Lakin, fakat, ama, Allah

: Bedenin nitelikleri, cisim, yazik
etmek, zarar, onlar,

: Degil, atmak, birakmak, bir giicle bir
sey yapma, sen,

: Atmak, birakmak, bir giicle bir sey
yapma, sen,

: Fakat, Allah, atmak, yapmak, bir
giicle yapma,

: Imtihan icin, dikkatlice diisiinme,
bela, sikinti,

: Mii’'minler, emin olanlar,

: Ondan, bunu, bu durum,

: Imtihan, stnama, tasa, sikinti, basa
gelen sikinti,

: Guizel, giizellik, glizelce, glizel bir sey,

1116 |



inne Allah semiun alim  : Muhakkak, Allah, isitme, ilmin
sahibi,

Ayeti inceledigimizde bu agiklamada anliyoruz ki, in-
san bir sey yaptig1 zaman, viicidunda olan bir gii¢le yapar,
o gii¢ Allah’a aittir.

Insan, bedenindeki giicii kullanarak yani onu alet ede-
rek bir sey yapar.

Kisinin eliyle bir sey yapmasi, bir sey atmasi, o gii¢ iledir.

Iste bedendeki kudret sahibi Allah’tir, beden her an o
kudret ile islemektedir.

Fiil ile yapilan eylem arasindaki bag, fiil faile aittir, ey-
lem Kkisinin tercihiyle kisiye aittir.

Kisinin bedenindeki isleyisin faili Allah’tir, fiil failden
ayr1 degildir, beden failin fiiliyle islemektedir, bedendeki
fail bedenin Zatidir.

Kisinin yaptiklarina, eylemlerine amel denilir.

Kisi iyi bir sey de yapsa, kot bir sey de yapsa, bede-
ninde Allah’in fiili olmadan yapamaz, kisi yapacagi eylemi,
fiili alet ederek yapar.

Kisinin ne yapip yapmayacagi, onun tercihlerine, karar-
larina birakilmistir.

Iyi bir egitimden gegen, edep ve ilim {izere yetistirilen
kisinin tercihleri, kararlari, hayr tizere olacaktir.

Ama iyi bir egitimden ge¢cmeyen, batil ve zararh bilgilerle
yetistirilen Kisinin tercihleri, ser lizere olacaktir.

Boyle kisiler kotiiliigi de Allah’tan bilecektir.
Oysa Kur’an'da “Allah kottliik veren degildir” diye bildirilir.
Nisa Stresi 40: “Innallahe 12 yazlimu miskale zerreh.”

Meali: “Siiphesiz Allah zerre kadar kotiltik vermez.”

17]



Talebe bu derste bedenindeki isleyisi ve o isleyisle yapi-
lan amellerini ¢ok iyi tefekkiir etmelidir.

Kisi, kendi tercihlerinden, kararlarindan ve bunlarin so-
nucunda yapmis oldugu amellerinden sorumludur.

Enbiya Stiresi 23: “La yuselu amma yefalu ve hum yuselin.”

Meali: “Allah fiilinden sorumlu degildir. Ama insanlar
amellerinden sorumludurlar.”

Kendindeki ve her varliktaki fiil, fail hakikatini anlayan
kisi salih amel tizere olur.

Bunu anlayamayan Kisi ise zalim amel lizere olur.

Kur’an'da birgok ayette salih amelden ve zalim amel-
den bahsedilir.

Talebe bu derste, daha dnce iyi ve kotii diye adlandirdigi
Kisilerin, bedenlerinde olan isleyisi yapanin Allah oldugunu
anlayacak ve eski bakisi degisecektir.

Iyi ve kétil denilen sey, kisilerin amellerine, hallerine
nispet edilir.

Kisilerinin bedenine iyi ya da kotii bedenli denilemez.

Bedenler Allah'in tecelli tezahiirtidiir.

Bu makamda salik, iyi, kotli diye eski bakisina takil-
madan yalnizca kendindeki ve her varliktaki isleyisi anla-
maya calisacak.

Iyi ya da kétii haller kisinin Hakk’1 idrak edip etmeme-
siyle ilgilidir. Bunu dersleri ilerledik¢e anlayacak.

Tevhid-i efal’ in rabitasi; “La faile illAllah”tir.
Yani “Allah’tan baska isleyen yoktur.”

Gerek enfiisiimiizde, gerek afakimizda tiim varliktan her
an isleyen Allah'tir.

Biitlin varliktan her an isleyen Allah’tir.

118 |



Allah’in isleyisi ile bu varlik var olur.

Hicbir varligin kendi isleyisi yoktur ve kendini var et
memistir.

Ozetle, bizim kendimize nispet ettigimiz fiilimiz fani,
Hakk'in fiili bakidir.

Bizim fiilimiz zaten fani idi ve elan da dyledir ve yoktur.

Biz bilmezlikle Hakk’in fiilini bizim zannederdik.

Simdi biitiin fiillerin Hakk’in oldugunu anladik.

Bizim kendi varligimizdaki isleyiste, iktidarimiz ve ih-
tiyarimiz yoktur.

Kalb sahibi olan Kkisi hayr tizere olur.

Kendi hevasi lizere olan Kkisi ser lizere olur.

Allah kisinin beynine bir seyi yapip yapmama tercih-
leri koymustur.

Kararlar1 se¢gme boyutu koymustur.

Kisi iyi bir seyi de tercih eder ve yapar, ya da koti bir
seyi de tercih eder yapar ya da vazgeger.

Iste insan beynine tercihler, secimler, vazge¢cme duygu-
lar1 konulmustur.

Insan bunu gérmezden gelmemelidir.

Zilzal Stresi 7:
530 1508 853 JlEie JJang (yad

Fe men yamel miskale zerretin hayren yereh

Fe men yamel : Artik kim, ne yaptiysa, amel,
Miskale zerretin : Agirlik, zerre, zerrece,
Hayren : Iyi, iyilik, bir hayrr,

Yera hu : Onu gortr,

119 |



Meali: “Artik kim, zerre kadar iyilik yaparsa onun kar-
siligini gorir.”

Zilzal Siiresi 8:
3:);3 \).u 'é).ﬁ aulg d.i\a_;\ (g

Ve men yamel miskale zerretin serren yereh

Ve men yamel : Kim, ne, yaptiysa, amel,
Miskale zerretin : Agirlik, zerre, zerre kadar,
Serren : Ser, kotiilik,

Yera hu : Onu gortir,

Meali: “Ve kim, zerre kadar koétiiliik yaparsa onun kar-
siligini gorir.”

Iste bu ayette de belirtildigi gibi, insan serri de segebi-
lir, hayri da secebilir.

Bu ayette de belirtildigi gibi amel hakikati iyi anlasil-
malidir.

Kisi, zerre kadar hayir yapsa karsiligini alir.

Zerre kadar ser yapsa karsiligini alir.

Insanin, neyi yapip yapmayacagi ona birakilmistir.
Tercihler insanin beyninde insana sunulmustur.
Insan hayri da tercih edebilir, serri de tercih edebilir.
Hayrin mecrasi kalbtir.

Serrin mecrasi kisinin kendisidir, heva boyutudur, zan
boyutudur, aileden gelen toplumdan gelen ayrimcilik iceren
bilgisel kodlamalardir.

Yani hayr Allah’tan, ser kisinin kendindendir.

»n A

“Hayr1 Allah’tan serri kendinizden bilin” ayeti buna isa-
ret eder. (Nisa Siiresi 79)

120 |



Nisa Stresi 79: “Ma esabeke min hasenetin fe minalldh
ve ma esabeke min seyyietin fe min nefsike.”

Meali: “Size isabet eden hayr Allah’tandir ve size isabet
eden kétiiliikler ise kendinizdendir.”

Insan ne yaparsa yapsin kendi bedenindeki Allah’a ait
fiil sayesinde yapar.

Fiil Allah’a aittir, amel kisiye aittir.

Zalim amel ve salih amel kisinin tercihlerine baghdir.

Tevhid-i efal dersini anlayan talebeye, Tevhid-i Sifat teb-
lig edilir.

Tevhid-i Sifat:

Tevhid-i Sifat demek, sifatin birligi demektir.

Bu climle alemde goriinen sistemin hepsi bir sifattir.

Bir Zatin sifatlaridir.

0 da kendi Zat1 ile kaim olan Allah’ii tedlanin sifatlaridir.

Enfiiste ve afakta, siikin ve harekette gorilinen sifatlar
HakKk’in sifatlaridir.

Yani kendimizdeki ve gordiiglimiiz her varliktaki sabit
olan sifatlar, Hakk’in sifatlaridir.

Climle varlik Hakk’in sifatlari ile donatilmistir.

Her varlikta, her ne kadar Hakk’in sifatlarinin mazhari
tam degilse de mazhari nakisidir, mazhari tam ancak insandir.

Hakk’in mahlukata taalluk eden sifatlari sekizdir.

Bunlar sunlardir: Hayat, ilim, irade, Semi, Basar, Kud-
ret, Kelam ve Tekvin.

Bu sifatlara “Sifat-1 Subutiye” denilir.

Subutiye demek; Hakk’in Zatina sabittirler demektir. De-
gismeyen demektir.

Hakk’in Zat1 baki oldugu gibi, sifatlar1 dahi Zatu ile bakidir.

1121 |



Kiyamlar1 Zatullah ile kdimdir, kendilerine ait viic(d-

lar1 yoktur.

Hakk’a mahsus olan bu sifatlarin ciimlesi, insanda mevcut

olup, tecelli etmis ve biitilin sifatlari ile dlemi ihata etmistir.

Zaten ucu bucagl olmayan bu alem, iste bu sekiz sifat-

tan ibarettir.
Bu sifatlar kalkmis olsa alem yok olur.

Demek oluyor ki bizim alem dedigimiz Hakk’in kendi s1-

fatlarindan ibarettir.
Talebe bu derste her bir sifat1 ince ince tefekkiir eder.

Kendine nisbet ettigi sifatlarin, Allah’a ait oldugunu id-

rak eder.

Miirsid-i Kamil'in sofrasinda her bir sifatin kendindeki
ve varliktaki karsiligini anlamanin sohbetine katilir ve te-

fekkiiriinii daha da gii¢lendirir.
Tevhid-i Sifat makaminin rabitasi:
“La mevsife illaAllah” yani “Allah’tan baska mevsif yok”
Mevsif: Vasiflanan, sifatlanan, sifatlarin sahibi demektir.
Yani bu alemdeki sifatlar Allah’'in sifatlaridir.
Hi¢ kimsenin kendine ait sifatlar1 yoktur.
Bizim sifatlarimiz var ise de, fani ve topraktandir.
Hakk’in sifatlar1 baki ve nirdandir.

Bir adam o6ldiiglinde onu tenesire uzattiklarinda onun,

gozi, kulagi ve dili vardir, ama gérmez, isitmez, soylemez.
Iste bizim kul sifatlar1 denilen onlardr.

Hakk’a nisbet edilen niir sifatlar ondan ¢ekilince, onlar

kuru bir alet gibi kalir, topraga gider.

1122 |



iste salik, Tevhid-i Sifat makaminda: “La mevsife illAl-
lah” sahitligine erisecek ve Hakk'in sifatlarindan baska bir
sey gormeyecek.

Salik, derslerin keyfiyetini tam anlayabilmek i¢in, kendi
gibi Ilm-i Tevhid yolunda olan dostlar ile konusup sohbet
etmeli ve idrak edemedigi konulari sorup 6grenmeye calis-
malidir.

Sohbet ortamai, bir konu ile ilgili daha farkl kapilar agil-
masinda faydal olacaktir.

Kisinin hakikate rabita olmasina yol agacaktir.

Sohbetlerde dostlar, Tevhid derslerini iyi anlayabilmek
icin, birbirlerine yardimci olurlar.

Sohbetlerde her soru, tefekkiirlere kapilar agar, herkes
nasibi kadar liitGflanir.

Tevhid-i Sifat makamini idrak eden talebeye, Tevhid-i
Zat makami teblig edilir.

Tevhid-i Zat:

Tevhid-i Zat; Zatin birligi, tek Zat demektir.
Rabb makamidir, Rububiyet makamidir.
Rabb, Allah'in viiciddaki karsihigidir.

Enfliste ve afakta, siikin ve harekette goriinen viiciid
HakKk’indir.

Hakk’in viiciidundan gayri viicid yoktur.

Fakat bu goriinen stiretlere Hakk’in viiciidu denmez.

Stiret viicidlarina beden denir, stiret bedenlerini tutan
vicida, “viicid” denir.

Hakk’in viicidunda degisme yoktur.

Bu gordiiglimiiz stretlerde ise degisme ve kaybolma vardir.

Bugiin var goriinen bedenler yarin yok olup gider.

123]



Fakat bu siiret viictidlarini tutan viictid Hakk’indur. iste
viictidu mutlak odur.

Iste bu alem bir agacin golgesine benzer.

Agacin golgesi inkar olunmaz, yerde bir karalt1 goriintir,
ama kendi viicldu yoktur. O gdlge agacin viicidu ile durur.

Iste bu alemdeki varliklar gdziimiize gériiniiyor, ama
kendi viictidlar: yoktur.

Hakk’in Zatinin golgesidir. Hakk'in Zat1 ile dururlar.

Iste bu makamda her sey her an fanidir. Zati mutlak ba-
kidir.

Talebe, bu makamin zevk ve suhudunda, Hakk’in Zatin-
dan gayr1 bir sey gérmez.

Bu makamin zevkinde, ne yer, ne gok, ne daglar, ne de-
nizler, ne bilinen, ne bilinmeyen, hi¢bir sey yoktur.

Clinkii kendi Zatindan bagska bir sey yok ki O'na var den-
sin, O'nu bilsin.

Bu makamda cenabi Hakk kendi Zatinda kendi Zatini
kendi Zat1 ile suhut eder.

Misal; bir gemi ile engin denize agilinca hi¢ kara goriin-
mez, her taraf sudur ve denizden baska bir sey goremedi-
gimiz gibi...

Talebe, Tevhid-i Zat makaminda, bu alemi bir golge mesa-
besinde goriip, Zatullahtan bagska bir sey olmadigini, her se-
yin kendiyle beraber hi¢ oldugunu, gélge gibi gériinen bu ale-
min hakikatleri bir viiclid olup, bir Zat oldugunu suhut eder.

Salik suhut edecek dedigimiz zaman, bu bile anlatmak
icin bir tabirdir.

Yoksa bu makamda hi¢ kimsenin ve saligin varlig1 yok

ki suhut etsin
Salikteki suhut da, tefekkiir de, idrak da Hakk’indir.

1124 |



Bu makamda akil, tefekkiir her sey teslim olur.

Bunun i¢in Hakk kendi Zatini, kendi Zat1 ile suhut eder.
Bu makam fenafillahin nihayetidir.

Bu yerde salik, 6lmezden evvel 6lmenin sirrina erisir.

PINTE

“Mutu kable ente mutu” “6lmezden evvel dliniz” haki-
kati budur.

Iste salik kendi varhiginin, Hakk’in varlig1 oldugunu,
kendinin bir gélgeden ibaret olduguna arif olunca, yok oldu,
6ldi demektir.

Yani kendi ihtiyari ile yoklugu kabul etti.

Bu makam isd’nin bedeninin ¢carmiha gerildigi boyuttur.
Carmih, dort mih demektir.

Car, Farscada dort demektir.

Mih, mihlanmak, tam teslim olmak, hareket edemez héle
gelmek demektir.

Dort makamda teslim olan talebe, bedeninden geger,
Hakk’a mihlanir, yani tam teslimiyetle baglanir.

Dort makamda teslim olmak, Zakir olan, Fail olan, Mev-
suf, Mevcid olan Hakk’ta fini olmak demektir.

Iste talebe, Tevhid-i Efalde fiilini, Hakk’in fiilinde...
Tevhid-i Sifatta, sifatlarint Hakk’in sifatlarinda...

Tevhid-i Zatta, viicidunu Hakk’in viicidunda fani eder,
yani yok eder, zaten yok idi.

Fakat biz Hakk’in fiilini, sifatini, viicidunu bizim zan-
nederdik.

Simdi bunlarin Hakk’in oldugunu anlayinca bizim var-
ligimiz kalmada.

Zevk ve suhut itibariyle 6ldiik demektir.

AN

Tevhid-i Zat makaminin rabitasi: “LA mevcide 1114 H” dur

195



Yani: “O’'ndan, Allah’tan gayr1 mevc(d yoktur.”

Mevciiddan maksat; tiim bedenleri tutan ildh1 viicid,
ilah1 kudrettir.

iste Tevhid-i Zat saligi, arifi, fanisi, her an bu suhutta
bulunacak.

Bu makam teslimiyet makamidir, secde makamidir,

ibrahim makamidir.

Hazreti isd’nin carmiha gerilme sirr1 budur, yani beden-
den gecme sirr1 bu makamdir.

Rahman Siresi 26-27: “Kullu men aleyha fan ve yebka

vechu rabbike zil celali vel ikram.”

Meali “Biitiin stretler gelir gecer. Sifatlarinin sahibi olan
ve tiim varlig1 Zatiyla tutan Rabbinin yiizi baki kalir.”

Kasas suresi 88: “Kullu sey’in halikun illa veche.”

Meali: “Biitiin her sey helaktir. Yalniz Allah’in vechi zat1
vardir.”

Fend makamlarinda fenafillah boyutuna eren talebeye,
Beka Ulviyeti agilir.

Beka meratibleri Hazreti Muhammed tarafindan diizen-

lenmisgtir.
Tarife sigmaz, kelimelerle anlatilamaz,

Beka meratibleri; Makam-1 Cem, Hazretiil Cem, Cemiil
Cem, Ehadiyet ve Ama olarak sunulmustur.

Bedeninden gecen fenafillah olan talebeye; Rith boyutu,
Nar boyutu, Hi boyutu, Ehadiyet ve Ama boyutlari zevk et-
tirilir.

Bu meratibler bedensiz Ulvi boyutlardir.

Tarife gelmese de talebeye teblig-i zevk ettirilir.

[126 |



Makam-1 Cem’de salik, Hakk zahir, Halk batin zevkine
erer, Uflenen rih sirrina erer.

Bu meratib, sonsuz olan dlem Hakk’tan baska bir sey de-
gildir zevkinin oldugu yerdir.

Bu meratibde salik, ciimle dlemi beyaz bir bulut gibi ya
da sonsuz bir deniz gibi zevk eder, tiim varlik o beyaz bu-
lutun icinde ya da denizin i¢cinde kaybolmustur, gériinmez
olmustur.

Hazretiil Cem’de salik, Halk zahir Hakk batin zevkine

erer, ndr ala nir sirrina erer.

Bu meratibde salik, her varligi denizin damlalari gibi go-
rir, bedensiz goriir, bir niir olarak gortir.

Mutlak nir Hakk’tir, damlalar boyutu nir Halk’tir.
Halk, Hakk birbirinden ayr1 degildir.

Bedenin hiicrelerden ayri olmadig: gibi, damlalar der-
yadan ayr1 degildir.

Makam-1 Cem, mutlak nilirdur. Vahdet makamidir.

Hazretiil Cem, damlalar boyutu nirdur. Kesret maka-
midir, bu makamdaki kesret damlalar boyutudur, her var-
lik tek olan nlirun damlalaridir.

“Nar ala nGir” ayeti buna isare eder. (Nir Stresi 35)

Bu makamdaki damla nlirun ad1 “Muhammed” dir.

Bu alem Muhammed boyutunun sahis ve stretidir.
Hakikat boyutu ise niirdur.

Bu makamin zevkiyle Niyazi Misri su misralari yazmistir.
“Beser denen bu Alem ki senin sfiretle sahsindir
Hakikatte hiiviyette degilsin ya Restlallah”

Her varligin hiiviyeti Hakk’tir yani niirdur.

Cemiil Cem meratibi ise, iki cem’in cem’idir.

1127



Bu makam “H{” makamidir.

Bu makamin zevki keyfiyeti soyledir: “Huvel evvelu vel
ahiru vez zahiru vel batin.”

Yani: “Evveli Hakk, ahiri Hakk, zahiri Hakk, batin1 Hakk.”

Hazreti Muhammed’in “li¢ cumay1 terk etmeyin” s6zii,
lic cem olan “Makam-1 Cem, Hazretiil Cem, Cemiil Cem” Ulvi
makamlaridir.

Hazreti Muhammed, ii¢ cem’in zevki keyfiyetinden kop-
may1in demek istemistir.

Ug¢ cem makaminin zevkiyle dleme bakan, Halk’ta Hakk'in
vechini goriir ve o suurla yasar.

Iste Insan olmak, Islam olmak, Miisliiman olarak yasa-
mak, bu suura erismekle miimkiindiir.

[lm-i Tevhid dersleri 6zetle bdyledir.

[lm-i Tevhid ehilleri “Melami” mesreptirler.
Melamilik, toplumda anlatildig: gibi degildir.
Bir cemaat, bir tarikat, bir mezhep degildir.

Melami kelimesini hep; kinamak, kinanmak, yermek,
sovmek diye ogrettiler.

Oysa Arapcada kinamak kelimesi; ta'n etmek, zem et-
mek, levim etmek kelimesidir.

Mezmun; kinanan, zem edilen demektir.

Ta'n etmek; kinamak, kotiilemek, yermek, ayiplamak
demektir.

Levm etmek; kinamak, basa kalkmak, azarlamak, payla-
mak, asagilamak, kendi muhasebesini yapmak, eksigini ara-
mak, hatasin1 aramak demektir.

Melami ise; aramak, hakikatin arayisi, sorgulamak, ¢o-
cuk safliginda esyanin hakikatini 6grenme istegi demektir.

|128 |



Melami mesrep olmak, ¢ocuk safliginda esyanin haki-
katini aramaktir.

Kim, Dlinyanin neresinde ¢ocuk safliginda esyanin ha-
kikatini ariyorsa, o melami mesreptir.

Kur’an'da 7 yerde “Melami” kelimesi geger.

Mi’'minun Siresi 6, Mearic Stresi 30, Saffat Stresi 142,
Zariyat Stresi 40-54,

[sra Stresi 29-39.

Melami mesrep olan, Fenafillah ve Bekabillah makam-
larini hatmiilmeratib eylemis, Hakk’ta Hakk olmus olandir.

Baktig1 her yere “Semme vechullah” zevki keyfiyetiyle
nazar eder.

Mi’'min, Muhammed, Mahmud, Melami, hepsi iki mimle
yazilir.

2

“Mi'min-(< 5% “ “Muhammed-223% “ “Mahmud- 2 gaa% “
2
Melami-g sla

ki mim’den murad, biri Makam-1 Cem’deki batinda olan
Halk’tir, digeri Hazretiil Cem’deki zahirde olan Halk’tir.

Makami Mahmud, iki cem’in cem?i’dir.
Tim makamlarin cem oldugu makamdir.
[lm-i Tevhid’in makamlar1 ilm-i lediine kapilar agar.

[Im-i lediin ehli, ilm-i Tevhid makamlarinin sirlarina
erismis olandir.

Onlar rahmet makamina ermis olanlardir.

Enbiya Stresi 107 ve Furkan Stresi 56. dyetler onlara
isaret eder.

Enbiya Siiresi 107: “Ve ma erselndke illa rahmeten lil

alemin.”

[129 |



Meali: “Seni alemlere rahmet olmaktan baska bir sey
icin gondermedik.”

Furkan Shresi 56: “Ve ma erselnake illa mubessiren ve
nezird.”

Meali: “Seni, imit vermek ve hakikatleri a¢iklayip uyar-
maktan baska bir sey i¢cin géndermedik.”

Onlar rahmet ehlidir, nezir ehlidir, besir ehlidir.

Rahmet lizere olmak, besir iizere olmak, nezir iizere ol-
mak onlara mahsustur.

Her insan boyle olmaya gayret etmelidir.

Insan géziinii agmali, varligin 6ziine bakmahdr.
Gordiigl varhigin iciyle disiyla Hakk oldugunu bilmelidir.
Strete takilip kalmamalidir, stiretin 6ziine bakmalidir.
Aslinin geldigi yere erismelidir.

Benligi birakmali, Allah'in ulviyetine ermelidir.

Her varligin Allah’in rahmetiyle kusatildigini gérmelidir.

Her varligin rahim boyutundan geldigini, rahman boyu-
tuyla kusatildigini gérmelidir.

Aldig1 nefesin, O'nun rahmeti oldugunu anlamahdir.
insan her daim;

Rahmet lizere olmalidir.

Sefkatli olmaly, iyilik tizere olmaldir.

Tevazi icinde olmaly, tenezziil icinde olmalidir.
Cevresine hep yardim icin kogsmaldir.

Acisy, sikintisi, derdi olani gérmeli ona yardim etmelidir.

Insanin kendi viiclidunda bir hiicre, bir doku rahatsiz
olsa, diger hiicreler onu iyilestirmek i¢in ¢irpinirlar.

Giines, hava, su, toprak hep rahmet icin akar.

[180]



Iste insan da cevresine hep rahmet icin kosmalidir.
Rahmetten baska bir seyi aklina bile getirmemelidir.
Ne kadar aci ¢ekse de rahmet iizere olmalidir.

Rahmet lizere olmak, kisinin gonliindeki Allah sevgi-

sinden gelir.
Rahmet lizere olmak, gontildeki sefkat hissinden gelir.

Rahmet tizere olmak, rahim ve rahman boyutlarini gor-
mekle miimkiin olur.

Rahmet iizere olmak, bu dlemin rahim’den yéani bir 6z-
den geldigini anlamak ve a¢iga cikan her seyin, o 6ziin ken-
disiyle sarili oldugunu anlamaktir.

Ac1ga ¢ikan her sey rahman boyutudur.

Iste insan her daim;

Nezir lizere olmalidir.

Her seyden kendine bir uyarinin geldigini unutmamalidir.
Oliimii asla unutmamahdir.

Oliimiin en biiyiik nezir oldugunu, yani uyari, hatirlatma
oldugunu unutmamalidir.

Bir giin gelecek 6liim basa gelecektir.
Oliimii unutmadan yasamalidir.
Kimseyi aldatmamali, kimseye zuliim etmemelidir.

Oliimden gerekli dersi almali, diinyaya esir olmamali,

diinya hirsindan kendini harap etmemelidir.
Her seyde, bir dersin oldugunu bilmelidir.
Her olaydan, her varliktan bir mesaj aktigini anlamalidir.

Birinden bir s6z mii duydu, durup disiinmeli ve “Ben
bundan nasil bir ders alirim” demelidir.

1131



Basina bir olay mi geldi, bir yalana bir iftiraya maruz mu
kald1 “Bana buradan sunulan uyari, mesaj nedir” demelidir.

Bir kayip mi1 yasadi, bir hayal kiriklig1 m1 yasadi "Bura-
dan bana ne uyarisi geliyor” demelidir.

Her seyden hikmetler geldigini bilmelidir.

Hemen karamsarliga kapilmamali, kapilsa bile ¢abuk
donmelidir.

Bilmelidir ki basina gelen her sey bir nezirdir, bir uya-
ridir, bir mesajdir.

Sikintilarin ¢6ziimii icin, ilahi bilgilere sarilmalidir.

11ahi 6giitleri unutmamalidir.

Cevresini hep hakikatlere yonlendirmelidir.

Birbirini uyarmak, hakikatleri hatirlatmak, hakikat yo-
lunu gostermek “Nezir” boyutudur.

Hakikatin yolu, kisinin kendi viicdudur.

“HGda” yani yol gosterici, kisinin kendi viichidundan her
an hakikatleri gosterir, her nefeste kisiyi uyarir.

Kisi, her nefesin Allah’in uyarisi oldugunu bilmelidir.

Birbirine kendi viiciiduna dénmesini, oraya bakmasini
tavsiye etmelidir.

Kur’an'in, ayetlerin, stirelerin onun kendi viictidunda ol-
dugunu hatirlatmahdir.

Cevresinde zuliim varsa, zulme karsi hakikatlerle mii-
cadele etmeli, uyarici olmalhdir.

Zuliim, hakikatlerin aydinligina gelemeyen, kendi ben-
lik karanliginda kalan kisilerden a¢iga cikar.

Hakikatlerle aydinlanan asla zalim olmayacaktir.
Insan, besir iizere olmaly, sevindirici, miijdeleyici olmaldir.

Muhabbet tizere olmalidir.

132



Sevgi, ask icinde olmalidir.

Giiler ytizli olmalidir.

Giiler yiizli olan kisi, Allah’in cemalini yansitir.

Kisi her zaman “Cemali 11ahi” iizere olmalidir.

Allah her an, her varliktan cemaliyle besir ismini gdsterir.
Her varliktan kendini miijdeler.

insan bunu anlamali ve birbirine iimit verici olmalidir,
goniilleri sevindirici olmalhdir.

Insan karamsar olmamalidir, iimitsiz olmamalidir.
Karamsar olmak, timitsiz olmak Allah’tan timit kesmektir.

Rahman ve rahim boyutlarini tasiyan insan, bunu anla-
mali ve “Rahmet” lizere olmalidir.

Rahmet; rahim ve rahman boyutlarinin a¢ilimi ile olan,
ilahi sefkattir.
Rahmet; varligin ardinda varligin sahibini goriir gibi ha-

reket etmektir.

Rahmet; ilahi sevgiyi hissetmek, her yerde o sevgiyle
hareket etmektir.

Besir; kendi viiciidunda Hakk’a yol bulanlarin geldigi
ilahi muhabbetullahtir.

Besir; umut vermektir, sevindirmektir, sevgiyi hisset-
tirmektir.

Besir; beser olan bedeninin Hakk’tan gelen mesajlar
kitabi1 oldugunu bilmektir.

Nezir; uyaridir, uyarmaktir, hatirlatmaktir, adamaktir,
basa gelecek olanlari 6nceden bildirmek ve yol gostermektir,

Nezir; gonliinde ilahi uyarilar1 hissetmektir, her varli-
g1n, her olayin mesaj aktardigini bilmektir.

Nezir; hakikate ulasanlarin, basiret sahibi olmalaridir.

[133|



O basiretle, cevresindeki kimseleri, hakikatlerle uyar-
masi, hakikatleri hatirlatmasidir.

Nezir; kisinin kendisini Hakk’a adamasidir.

Oliim nezirdir, hastalik nezirdir, basina gelen seyler ne-
zirdir.

Duydugun her ses nezirdir, yagmur nezirdir, firtina ne-
zirdir, kar, dolu, seller nezirdir.

Dogan Giines nezirdir, batan Giines nezirdir, gece nezir-
dir, yildizlar, ay, gordugin her varlik, her dogum, her 6liim
nezirdir.

Yeter ki insan gonliinli a¢sin, her varligin, her olayin,
kendine akan bir nezir oldugunu anlasin.

Oliimiin en biiyiik nezir oldugunu unutmadan yasasin.
Olmeden 6nce kendini Hakk’a adasin ve aslina teslim olsun
[brahim milletinden olanlar, bunlara uyacaktir.
ibrahim milletinden olanlar, insan makamina erecektir.
Insan olan, Miislimanlik makamina erecektir.
Miisliiman; birinin ¢ektigi acida, onun yaninda olan kisidir.
Miisliiman; birinin sikintisinda, onun sikintisini ¢ézen
kisidir.
Miisliiman; birinin karamsarliginda, ona timit veren kisidir.
Misliiman, Allah’in rahmetini hissettirendir.
Misliiman, Allah'in sefkatini hissettirendir.

Iste Ibrahim milletinde olmak kisiyi Islam makamina
eristirecektir.

[brahim milleti, Kureys Kabilesidir.

Kureys Stresi Ibrahim’in ilkeleriyle hareket edenler i¢in
sunulmustur.

Kureys Stresi:

1134 |



s
£

Li 1lafi kureys

Liflafi  :lcin, belli amagcta olmak, rahatlik, iilfet, birlestirmek,

Kureys :Kureys, toplamak, arastirmak, toplanmak, yakinlik,
Hazreti Ibrahim’in kabilesi,

Meali: “Hazreti Ibrahim’in ilkeleri iizere hareket eden-
ler hakikatleri amac¢ edinmislerdir.”

2-
calally (GG A1 ) 2g850)

flafihim rihletes sitai ves sayf

[14fi-him : Ulfet, dostluk, eminlik, rahatlik, amaci
hakikat olan, onlar,

Rihlete : Seyahat, rahle, yolculuk, go¢ler, bir yerden
bir yere gitmek,

El sitai ve el sayfi : Kis ve yaz, her zaman,

Meali: “Onlar yaz ve kis hi¢ durmadan hakikatler i¢in
yolculuk ederler.”

3-
ol 138 O | sagla

Fel yabudii rabbe hazel beyt

Fe li yabuda : Sonra, artik, oyle Ki, icin, kul, kulluk,
Rabbe : Rab, viicidlandiran,
Haza el beyti : Bu, su, o, ev, hane, mesken, oba, goniil evi,

Meili: “Oyle ki onlar géniillerinde kendilerini viiciidlan-
dirana karsi daima bir kulluk icindedirler.”

135 |



4-
I A peial s £ g Gh pgandal (g3l

Ellezi atamehum min c{itn ve Amenehum min havf

Ellezi etame hum : Onlara saglanan, yardim, besleme,
yararlandi, yetistirmek,

Min clin : Aclik, zayif, bitkin, istekleri,
Ve Amene hum : Iman, giiven, eminlik, onlar,
Min havf : Korkudan, korkularda olan,

Meali: “Onlar hakikatleri anlamada zayiflik iginde olan-
lara yardim ederler ve onlar korkular i¢cinde olanlara gii-
ven verirler.”

Kureys, ibrahim milletinde olan kimselere denilir.
Onlar Tevhid iizere olan kimselerdir.
Hanif olan kimselerdir.

Hanif olanlar, tiim alemin tek Han'i-Hikiimdar’ oldu-
guna inanan kimselerdir.

Onlar Tevhid suurunda olan kimselerdir.

Haniflik Kur’an’da ¢ok giizel izah edilmistir.

Beyyine Shresi 5: “Ve ma umir illa li ya’budiillahe muh-
lisine lehud dine hunefae ve yukimis salate ve yu’t(iz zekate
ve zalike dinul kayyimeh.”

|136 |



Ve ma umir

illa li yabud Allah

Mubhlisine

Lehu el dine
Hunefie

Ve yukim1 el salate
Ve yutii ez zekate
Ve zalike dine

El kayyimet

: Sey, ne, degil, emr, is, hiikiim, hiitkme
uymazlar,

: Ancak, Allah’a kul olmak tan baska,

: Mubhlis, halis, samimi, i¢ten, tim 6ziiyle
bagli olan,

: Ona, din, varolus yasalari,

: Haniflik, Tevhid tizere, birlik,

: Her an salat lizere olmak, Hakk’a
baglilik durumu, baghlik,

: Firasetle temizlenmek, kendinde olani
paylasmak,

: Iste bu, iste onlar, din, varhgin yaratilis
yasalari,

: Diri, ayakta tutan, dogru, varlig: diri
tutan striip giden,

Meali: “Onlar Allah’a kul olmaktan baska hiikme uymaz-

lar. En icten davranislar i¢cindedirler. Dinin O’na ait oldu-

gunu bilirler, Tevhid suurundadirlar. Her an Hakk’a baglilik

suuru ile hareket ederler. Firasetle temizlenirler, kendinde

olani paylasirlar. Iste bu onlarin; varligin yaratilis yasala-

rini, varligi diri tutan siiriip gideni bilmelerinden dolayidir.”

Iste ayette belirtildigi gibi, Hanif olanlar dinin Allah’a ait

oldugunu bilirler, Allah’a kul olarak yasarlar, Tevhid {izere-

dirler, her an Allah’a baglhilik icinde olanlardir.

ibrahim milletinden olanlar, Kureys kabilesindendir, Ha-

nif’dirler.

Hanefilik mezhebi denilen de budur.

Tiim Kamil kimseler ibrahim milletindendir.

1137



HACCIN SIRLARI

CA Hac, hace, hoca ayn1 kokten gelen kelimelerdir.
Hac, “HG” kelime kokiinden gelir.

H{, “O-Hakk” demektir.

Hac, Hakk’1 arayistir.

Hac, hocaya gitmektir.

Hac, gitmektir, aramaktir, yonelmektir, bulusmaktir.

Ayasofya’nin asil ad1 “Hagia Sophia” kelimesi de bura-
dan gelir.

Sophia, bilge kisilere denilir.
Sufi kelimesi de buradan gelir.

Sufi, saflasmis, temizlenmis, derinlige erismis, bilgelige
erismis demektir.

Hagia Sophia, bilgelere gitmek, bilgeleri bulmak, bilge-
lerden egitim gormek demektir.

Hac, ibrahim’i bulmaktur.

Hac, ilm-i Tevhid yoluna intisab etmektir.

Bir Miirsid-i Kamil'le bulusup “kendini bilmek” yoluna
intisab etmektir.

Hacca ancak gonlii uygun olanlar ereceklerdir.

Gonliinde samimi bir arayis olanlar, hac yolculuguna
baslayacaktir.

Arayistaki gercek niyet her zaman ¢ok 6nemlidir.

1138 |



Hakikati aramak icin gelenler, hakikat yolunda kalirlar ve
hakikat yolunda makamlar gérerek Allah hakikatine ererler.

Ama dinyalik sikintilari ya da kendi ¢ikari icin gelenler
belirli bir siire sonra kendi diinyalarina donerler.

Onun icin burada her zaman sorulur; “kendin i¢cin mi gel-
din mana icin mi geldin?”

Hakikati aramak i¢in mi geldin?

Diinyalik derdin i¢in mi geldin?

Ararken mi buldun?

Kacarken mi buldun?

Hakikat yoluna kendi derdin, ¢ikarin i¢in mi geldin?

Yoksa kendi varolusunun hakikatini aramak i¢in mi geldin?

Hakikat yoluna diinyalik derdin i¢in mi geldin?

Yoksa hakikati aramak i¢in mi geldin?

Diinyalik bir boslugunu doldurmak i¢in mi geldin?

Gonliin hakikati ariyor diye mi geldin?

Mana yoluna kendini rahatlatmak i¢in mi geldin?

Yoksa Allah hakikatinin ne oldugunu anlamak i¢in mi
geldin?

Mana yolunda diinyalik sikintina merhem mi ariyorsun?

Yoksa yaratilis ile ilgili nice sorulara cevap miariyorsun?

Yolu neden aradin?

Yolda neyi aradin?

Kendi sikintin i¢in yolu arasan, aklina merhem olur.

Hakikati anlamak i¢cin arasan, gonliine merhem olur.

Her ikisi de giizeldir.

Lakin kendin i¢in aradiginda, biraz da olsa merhem bul-
dugunda, geri doniiveriyorsun.

| 139 |



Ama hakikati aramak i¢in geldiginde, geri donmiiyor-
sun, hakikati ytliklendikge ytlikleniyorsun.

Makamlarda nice sirlara eriyorsun.

Tuttugun Miirsid-i Kamil'in elini birakmiyorsun.
Miirsid-i Kdmil de seni Hakk’in eline tutturuyor.
Ayette soyle bildiriliyor.

Insan diinyalik sikintisindan kagmak i¢in, Rabbine yénelir.

Sikintis1 hafiflediginde, tekrar kendi ¢ikarsal diinya-
sina doner.

Zimer Siresi 8: “Ve iza messel insane durun dea rab-
behu muniben ileyhi, summe iza havvelehu nimeten minhu
nesiye ma kane yed'li ileyhi min kablu.”

Meali: “Insan, diinyalik bir meselede, sikintida, rahatla-
mak icin Rabbine dua eder, O’'na yonelir, sonra sikintisi ha-
fiflediginde, Rabbini unutur, hakikat yolunu terk eder, eski
haline doner.”

Evet, ne kadar ¢arpici bir ayet.

Hepimiz kendimize soralim.

Hakikat yoluna hangi duyguyla geliyoruz.
Gergekten hakikati mi ariyoruz?

Yoksa diinyalik sikintilarin, hevalarin boglugunu doldur-
mak icin mi geliyoruz?
Arayisimiz samimi mi?

Yoksa kendi eglencemiz ile diinyalik boslugu mu doldu-
ruyoruz?

Ayette bildiriliyor ki diinyalik sikintinizda rahatlamak
icin gelirsiniz.

Biraz rahatladiginizda eski haline doniiverirsiniz.

Hepimiz bu ayeti diisiinmeliyiz.

1140



Kamil insanlar ¢ok giizel sdylemisler.

Ararken mi buldun, kacarken mi buldun?

Kamil insan elbette gelenin yiiziine boyle sormaz.

Bu soru sadece sohbet ortaminda anlatilir.

Ki gelenler gercek niyetlerini muhasebe etsinler.

Kendimize sormaliyiz, gercekten gonliimiin arayisi sa-
mimi mi?

Hakikati arama duygusuyla m1 hakikat yoluna geldim?

Yoksa diinyalik bir sikintidan kagarken mi bu yola geldim?

Yolu kendi sikintim i¢in mi aradim?

Yoksa yolu, yolda hakikati bulmak i¢in mi aradim?

Ayet diyor ki, cogunuzun arayis1 kendi sikintilariniz
icindir...

Kendinizi rahatlatmak i¢indir...

Kendi egosal arayislariniz icindir...

Kendi sikintilariniza merhem olmasi i¢indir...

Diinyalik ¢ikarlariniz icindir...

Hakikat yolu kendi hevalarimizi tatmin etmek icin degildir.

Hakikat yolu goniil yoludur.

Iste hac, hakikat yoluna intisab etmektir.

Bir Miirsid-i Kamil'e tabi olmaktir.

Bu yolda Allah’a teslimiyet vardir.

Bu yolda kendimizden kurtulmak vardir.

Bu yolda tiim dilinyalik meselelerimizden siyrilmak vardir.

Bu yola gonliinde ask olanlar gelir.

Onlarin asklar1 daha da artar ve davranislarina yansir.

Onlar hakikatin yolunu ne olursa olsun asla terk etmezler.

Clinki onlar aradigi seyi burada bulmuslardir.

1141 |



Onlar hic¢bir kardesini yargilamazlar.

Higbir kardesinin eksigini, hatasini aramazlar.

Onlar kimseyle alay etmezler.

Clnki bu halleri onlar, hakikatin askiyla terk etmislerdir.
Hac yoluna tabi olan her zaman kendine sormalidir.
Ararken mi buldum!

Kacarken mi buldum!

Gonliimiin ilahi arayisi icinde mi aradim!

Yoksa diinyalik sikintilarim, hevalarim i¢in mi aradim!
Hac, nice makamlara kapilar agan bir yolculuktur.

Hac, fenafillah ve bekabillah makamlarina erisme yol-
culugudur.

Haccin makamlari soyledir.

1- ISTEK, NIYET, SAMIMIYET

Istek, goniilde Allah hakikatinin arayisinin duygusudur.

Gonliine bu duygu diisen kimse bir arayisa diiser.

Istek, bir seye kars1 meyletme duygusudur.

Niyet, o seyle bulusma duygusudur.

Arama istegi, bulusma niyetine gotiiriir.

Soyle diisiinelim, bedenimiz aclik sonucu gidaya ihti-
ya¢ duyar.

Achik duygusu istektir.

Yemege gitmek ise niyettir ve yemege oturulur.

Iste kisinin icine hakikati arama duygusu diismiisse, bir
istek diismiistur.

Bu istek Allah’t anlama, ona sahit olma duygusudur.

Niyet ise hakikati bulacagi kisiye yonelme duygusudur.

142



Iste hac, gonliine istek diisen kisiye acilir.
Ve onun niyeti bir hocayla bulusmaya doniistir.

Gonliinde samimi bir istek olanlar mutlaka hakikate eri-
secektir.

Fakat kendi ¢ikari lizere istek icinde olanlar, hakikatten
mahrum kalacaktir.

Tevbe Siiresi 38: “Ya eyyuhallezine amend ma lekum iza
kile lekumunfir( fi sebilillahissakaltum ilal ard e raditum
bil hayatid dunya minel dhirah fe ma metaul hayatid dunya
fil ahirati illa kalil.”

Ya eyyuha ellezine ament : Ey iman edenler, inananlar,

Ma lekum : Ne oldu size, siz uymadiniz,

iza kile lekum : Size denildigi zaman, séylendiginde,
Lekum infirt : Size, nefer, sefer, arayis, miicadele,

Fi sebil Allah : Allah yolunda, Allah’in hakikatleri icin,
Essakal tum : Tercih, agir basma, yavas, durma, siz,
lael ard : Ancak, yeryiiziinde,

E raditum : Riza, kabul, isteme, hosuna gitme,

Bi el hayat el dunya : Dlinya hayatina, yasam,

Min el dhirati : Sonra, sonunda, ahiretten

Fe ma meta : Artik, degil, meta, ¢ikar, mal, fayda,
El hayati ed dunya : Diinya hayatinin, yasam,

Fi el dhirati : Sonunda, ahiret,

illa kalilun : Ancak, daha az, az bir sey,

Meali: “Ey iman edenler! Size, Allah yolunda hakikatler
icin bir arayis icinde olun denildiginde, size ne oldu ki so-
nunda yerylziindeki diinya hayatinin istegi sizde daha agir
basti. Fakat sonunda diinya hayatinin faydasi ancak az bir
seyden baska bir sey degildir.”

Burada da belirtildigi gibi, hakikatin ne oldugunu ara-
mak icin, géniilde olusan istek, samimiyetle birlesmelidir.

143



Diinya ¢ikar1 icinde olmak, hakikatte kisiye yol adirmaz,
niyet halisane olmaz.

Kisi her zaman arayisinda samimi olmalidir.
Istegi, niyetiyle 6rtiismelidir.

Ta-Ha Stresi 13: “Ve enahtertuke festemi li ma y(iha.”

Ve ene ahtertu-ke  : Ben, segmek, aramak, tercih, sen beni aradin,
Fe istemi : Oyleyse dinle, kulak ver, isit, anla,
Li ma yGha : Vahyolunan sey, sunulan, isaretler, hiz,

Meali: “Sen Beni bir arayisla aradin. Oyleyse tiim kainat-
tan vahyolunan seyi dinle.”

Tim kamil insanlar samimi bir arayisla yaratilis haki-
katini aramislardir.

Haccin ana gayesi bir hocaya yani bir Miirsid-i Kamil’e
varip, yaratilisi anlamaya calismaktir.

Iste burada niyeti samimi olanlar, mutlaka hakikate eri-
secektir.

Kisi 6ncelikle gonliinde samimiyeti tasimalidir.
Kendine samimi olmayan kimse, bagkasina samimi olamaz.
Baskasina samimi olmayan kimse, kendine samimi degildir.
Samimiyet nedir bilelim.

Vefa nedir bilelim.

Sadakat nedir bilelim.

[1ahi ask nedir hissedelim.

Birbirimize samimi olalim.

Birbirimize sadik olalim.

Hakikati arama yolunda samimi olalim.

Birbirimize vefali olalim.

Birbirimize icten davranalim.

144 |



Birbirimize huzur verelim.

Samimiyet, gonliini Allah’a rabita eden kimselerde te-
celli eder.

Samimiyet; vefadir, ihlastir, sadakattir, sarilmaktir, kop-
mamaktir.

Samimiyet; icten davranmaktir, kdlben davranmaktir.

Samimiyet; Allah askiyla sarilmaktir, es olmaktir, dost
olmaktir.

Samimiyet; menfaat beklemeden kosmaktir, goniillere
sifa olmaktir.

Samimiyet; niyetin halisane olmasidir, niyetin Allah ri1-
zasl icin olmasidir.

Samimiyet; icin disin bir olmasidir, ten ile can gibi ol-
maktir.

Samimiyet; her zaman Allah askina dayali hareket et-
mektir.

Allah’a sadakatin ne oldugunu bilenler, samimiyet ma-
kamina ererler.

Allah’a sadik olan; vefali olandir, samimi olandir.

“Ulaikellezine sadakii-Onlar sadiktirlar, samimidirler.”
Bakara Siresi 177

Iste onlar, tiim ictenlikleri ile Allah’a baglanirlar.
Onlar Muhsin olanlardir.

Onlar ihlas sahibi olanlardir.

Onlar vefali olanlardir.

Onlar iyi kimselerdir.

“Min hayrin yuveffe-Vefali olan kimseler iyi kimseler-
dir.” Bakara Siresi 272

Onlarin dostlugu halisanedir.

145



Onlar en icten davranirlar.
Samimiyetleri kalbendir.
Clinkii onlarin kalbi Allah askiyla kusatilmistir.

“Ahlasna hum bi halisatin-Onlar ihlashdirlar, halistir-
ler.” Sad Sfiresi 46

Allah’in agkina erisenin kalbi, kalbi selimdir, samimidir.
“Kalbi selim-samimi, diiriist kalb” Suara Stresi 89

Samimiyet ve sadakat makamina erismeyenler kendile-
rine samimi olamazlar.

Kendilerine samimi olmayanlar, sadik ve samimi olma-
yan kimseleri bulurlar.

Ayette ne giizel belirtilmis.

“Ve 1a sadikin hamim-Sadakatleri, samimiyetleri yok-
tur.” (Suara Siresi 101)

Samimi olalim.

Vefali olalim, sadik olalim, ihlasli olalim.

Iste hakikat yolunda éncelikle samimiyet gereklidir.

Istek ve niyet her zaman samimiyetle birlesmelidir.

Kisi hakikat yolunda vefali olmalidir.

Vefali kimse, samimiyet, sadakat iginde olandir.

Niyeti samimi olanlar, hac yolculuguna ¢ikacaklardir.

Hazreti ibrahim gibi samimi bir arayisin icinde olacak-
lardir.

Arayisinda vefali olacaklardir.

Kur’an'da Hazreti ibrahim icin “o vefaliydi1” diye bildirilir.

Ibrahim’in vefali olmasi ne demektir.

Necm Stresi 37: “Ve ibrahim ellezi veffi.”

148



Ve ibrahim : Ibrahim, rahimiyete bagli, Oze bagls,
Ellezi veffa : Ki o, kimse, vefaly, dost, icten, samimi,
Meali: “Ve Ibrahim vefal bir kimseydi.”

ibrahim’in putlar: kirip, Allah’t arayis1 Kur’an'da érnek
gosterilir.

Ibrahim hakikate erisip, mii'minlerden oldu.
Hazreti Ibrahim, Tevhid’in babasi olarak bilinir.
Hazreti ibrahim, tiim inanglarin ortak atasidir.

Yasadig1 topluma, bir olan Allah’t anlatmaya ¢alismis ve
biiyiik miicadeleler vermistir.

Allah’in ne oldugunu anlamak i¢in biiytlik bir tefekkiir
icinde olmus, yerlere goklere bakarak yaratilisi ve yaratani
anlamak istemistir.

Kur’an'da, incil'de, Tevrat’ta en ¢ok bahsi gecen biridir.

Iste hac yolculugu baslamas i¢in olan ilk adim, istek, ni-
yet, samimiyettir.

Sonra da kisinin kendini muhasebe edip, giinahlarinin ne
oldugunu anlayip bunlardan siyrilmaya ¢alismaktir.

Haccin ikinci adimi ihrama girmektir.

Yani giinahlarini anlamak onlardan soyunmaktir.

2- IHRAMA GIRMEK-GUNAHLARDAN SOYUNMAK
ihrama girmek, temizlenmenin semboliidiir.

Thram, haram kelimesinden gelir.

Ihram, hiirmet kelimesi ile de baglantihdir.

Insanin kendi viiciiduna benim demesi haramdir.

Haram hem kutsal hem de yasak anlamina gelir.

1147



Insanin viicidu Allah’'in kutsalidir ve kisinin Allah’a ait
olan o viiclida benim demesi yasaktir.

Insanin viicidu Allah’'in kutsal makamdir.

Insanin viiciidu ayn1 zamanda “mescid-i haram” diye
de bilinir.

“Mescid-i Haram e")iji M Mekke'de Kabe'nin de iginde
bulundugu alana da denilir.

Buradaki alana sembolik olarak mescid-i haram denilir.

insan viiciiduna “mescid-i haram” denilmesini hikmeti,
Allah’in kutsal mescidi oldugundan dolayidir.

Insan viictidu Allah’in sifatlarinin zatina secde ettigi yerdir.

Allah’'in tiim sifatlari insandan tecelli eder ve tiim sifat-
lar zatina aittir, zatina secde halindedir.

fhram sirr1, varhgindan ge¢menin sirridir.

ihram, kendini kendine mahrum etmek, kendini varli-
gindan gecirip Hakk’a teslim etmenin sirridir.

Hacda dikissiz beyaz elbiseye de ihram denilir.

Beyaz olmasindan maksat, aklin ve gonliin tertemiz ol-
masidir.

Dikissiz olmasindan maksat, kisinin kendine bir sey nis-
pet etmemesi, kisinin kendine ait isleyisinin olmamasini id-
rak etmesidir.

Kabe'ye ihraml girilir denilmesinden maksat; “kisi kendi
glinahlarini bilmeli ve giinahlarindan ge¢mek i¢cin hac yap-
malidir” mesajidir.

Kisi glinahlarini terk etmeli ve glinahsiz olak teslimiyet
icinde olmalidir.

Iste haccin niyetten sonra ilk adimi ihramdir.

fhram, haramlardan yani giinahlardan uzak durmaktir.

1148



Akl ve gonlii kirleten her tiirli giinahtan uzak durmak
ihramdir.

Haccin manasina kapi agabilmek i¢in aklin ve gonliin ter-
temiz olmasi gerekir.

Bu temizlik icin Kur’an'da sunlar 6giitlenir.

Dilini tut,

Kimsenin dedikodusunu yapma, arkasindan ¢ekistirme,

Kimseyi hor gorme, kotiileme, alay etme, hi¢bir varligi
kiiclik gérme,

Kimsenin 6zelini, gizli yonlerini, hatalarini arastirma,
ayibini arama,

Kimsenin inancina, ibadetine, kiiltiiriline, cinsiyetine, mil-
letine, rengine, laf etme,

Kendini tani, ¢evrene yardimci ol,

(Hucurat Saresi)

Asla kibirlenme,

Asla 6viinme, biiyiiklenme, kendi inancini digerlerin-
den biiyiik gérme,

Bilgin olmadig1 seyler hakkinda asla konusma,

Anne babana, yakinlarina, cevrene, herkese iyi davran,

Insanlara suratin1 asma, bobiirlenme,

Hep tevazu i¢inde ol, edepli ol, 6fkelenme,

Asla kimseyi aldatma, yalan sdyleme,

(Lokman Stresi)

Asla kul hakki yeme, asla ¢alip ¢irpma,

Verdigin sozii yerine getir,

Gosteris pesinde olma, makam, san sohret pesinde olma,

Kan d6kme, kimseye asla zulmetme,

1149 |



Kotilik icin yardimlasma, iyilik izere yardimlas,
Sikintilar, kederler verme,

Gereginden fazla yeme, igme,

Bedenine zararli olan seyler icinde olma,

(Maide Stresi)

Kul hakki yeme,

Kendi c¢ikarin icin baskasina zarar verme,

Bos hayaller pesinde kosma,

Kulaktan dolma bilgilerle hareket etme, asli olmayan
seylere itibar etme,

Varligin dis ytiziinde kalma,

ikilikte kalma,

Bikkinlik, karamsarlik, timitsizlik icinde olma,
Kendi zanninda var ettigin ilaha siginma,
(Hicr Siresi)

Kibirli olma,

Riyakar olma,

Gosteris icinde olma,

ikilik ¢cikarma,

Sakin kotiiliik yapma,

Hainlik yapma,

(Enfal Stresi)

Iste hacci hak edebilmek i¢in bunlara uymamiz gerekir.

Eger kisi bunlar1 yapabilirse hacca varmaya, ibrahim’i
bulmaya erecektir.

Kisi, ihramin sirrin1 giinahindan siyrilmak olarak dii-
stinmelidir.

Kisi giinahin ne oldugunu da iyi bilmelidir.

1150 |



Giinah, cenah kelimesinden gelir.

Cenah, heryeri saran kanat, kol demektir.

Cenah, her yon, kanat, climle alem anlamindadir.
Cenah, her yeri saran Allah demektir.

Her yoniin, her yerin sahibi Allah’tir.

Kisi bu suurla yasadiginda giinaha diismeyecektir.

Her yerde Allah’a nazar edemeyen, Allah hakikatinden
diisecektir.

Giinah denilen kendi benligine diismektir.
Allah suurundan diismek giinaha diismektir.

Kendi benliginden Allah’in zatina diismek ise benlik gii-
nahindan kurtulmaktir.

Tohumun topraga diismesi gibi, kisi Allah’in ulviyetine
diismelidir.

Giinahkar, goniil topragi ile bulusmalidir.
Tohumun toprak ile bulusmasi gibi...

Insan giinahlarindan siyrilmaly, irfaniyet yolunda filiz
vermelidir.

Filizden meyveye akmalidir.
Insan, giinahkarim deyip kendini bogmamalidir.

Glnah isledim diye, karamsar olmamali, umutsuz ol-
mamalidir.

Ne kadar giinahkar olursak olalim, Allah’tan imid kes-
memeliyiz.

Giinah, eger bilirsek, magfirete acilan bir kapidir.
Giinah, eger bilirsek, Allah ile kucaklagsmaktir.
Gunahsiz insan olur mu? Olmaz elbette.

Insan giinah islemeden yagayabilir mi? Yasayamaz elbette.

1151 |



Allah’in ulviyetinin yaninda ben de varim giinah degil
midir?

Bir kisinin hakkina girmek giinah degil midir?

Kibir icinde olmak giinah degil midir?

Benlik senlik kavgasi glinah degil midir?

Giinah, varlikta Hakk’t gorememektir.

Giinah, seni kendine dondtirtr.

Giinah, sana pismanlik duygusunu getirir.

Pismanlik tovbe ettirir.

Toévbe, seni Tevvab ile bulusturur.

Tevvab sana af kapilarini agar.

Af kapilarinin ardinda, magfiret deryasi vardir.

Bak bu kapilar, hep giinahkara ag¢ilir, “ben glinahkarim”
diyene agilir.

Giinah seni sana dondirir, gonliin ile bulusturur, nice
lituflar getirir.

Gilinah, pismanlik getirir, gbzyas1 getirir, o gdzyasi te-
mizlenmeyi getirir.

Giinah kirlenmektir, kirlenmeyen hi¢ yikanabilir mi?

Iste ihram bu kirlerden yikanmaktir, tertemiz duygu-
lar giyinmektir.

Giinah kisiye ah ¢ektirir.

Ah, “Ah1” kelimesinden gelir.

Ahi kardes demektir.

Glinah kisiye, kardesligi hatirlatir, tiim varligin birbi-
riyle kardes oldugunu hatirlatir.

Giinah kisiye, kardesinin hakkini, varligin hakkini ye-
memeyi hatirlatir.

152



Giinah islemeseydin, ah ¢ekmezdin.
Ah ¢ekmeseydin, kardesligi bilemezdin.

Ten boyutunda can kardesin var, can boyutundan ge-
len bir “ah” var.

Iste giinah, o ahdan gelen bir seslenistir.

Giinah seni, can ile bulusturan bir atestir.

Giinah isleyen, halk i¢cinde serkestir.

0 serkeslikten vazgecen, can ile bulusan kardestir.
Beser olan sasar, sasan kimse glinaha diiser.

Yaratilan varligin icinde, tek giinah isleyen insanogludur.

Iste o insanoglu da, Allah hakikatini idrak edecek tek
canhdir.

Anla ki glinah, seni insan makamina getirecek olan bir
atestir.

Gilinah dedigin seyden dondiigiin an, kemalata giden
yolla bulusursun.

Giinah dedigin, haberdar olmaktir, kendinden, duygula-
rindan haberdar olmaktir.

Giinah dedigin, kendini sigaya cekmektir, “ben bunu niye
yaptim ki” diyebilmektir.

Giinah dedigin, gonliinii kesfetmektir, ask kapisinin anah-
tarini bulmaktir.

Giinah dedigin, varliga donebilmektir, varlik ile kucak-
lasabilmektir.

Giinah, insan olabilmenin yoludur.
Temizlenmenin yoludur, Hakk’a teslim olabilmenin yoludur.

Giinah, varligindan gegebilmenin, Hakk’a teslim olabil-
menin duygusudur.



Giinah dedigin, hasta olan akliny, kirli olan génliind, goz-
yasl ile temizlemenin yoludur.

Glinah dedigin, diismektir, Yasuf gibi bir kuyuya diismektir.

O kuyuya diismeden, o kuyuda yikanmadan, kendi vii-
ctidunda olan Sultan ile bulusulabilir mi?

Giinah dedigin, giiliin dikenleridir.

O dikenler batmadan, elin kanamadan, canin yanmadan,
hi¢ viicida doniilebilir mi?

Hig¢ giil kokusu hissedilebilir mi?

Giinah, diismektir.

Tohumun topraga diismesi gibi...

Hi¢ tohum topraga diismeden filiz verebilir mi?

Hig filiz ¢ikmadan, agag olusabilir mi?

Glinah diismektir, tovbeye dliismektir, pismanliga diis-
mektir.

Hic diismeden, yanmadan, pismeden, sekillenmek ola-
bilir mi?

Yemek bile, atese diismeden, pismeden, yanmadan lez-
zete donmez.

Giinah dedigin, diismektir, yanmaktir, pismektir, gozyasi
dokmek, temizlenmektir.

Diistiigiin glinahin kiymetini bil, eger bilirsen o giinah
seni insan edecektir.

Gunah, hata demektir, hatasiz insan olur mu?

Hata yapmadan gercek bulunur mu?

Hatasini anlayan kimseye agilir yollar.

Hatasini anlayan kimseye gelir lituflar.

Giinah pismanliga giden yoldur.

|154 |



Pismanlik, icindeki sevginin dalgalanmasidir, sevginin
kendini hissettirmesidir.

Pisman olan tévbe kapisina gelir, tovbe eden magfiret
bulur.

“Sen glinahkarsi” diyenlere alinma, “ben giinahkarim” de.

Giinah egilmek demektir, hi¢ egilmeden dogrulmak ola-
bilir mi?

Giinah kirlenmek demektir, hi¢ kirlenmeden yikanmak
olabilir mi?

Giinah isledin, bak icin yand.

Giinah isledin, bak vicdan azabi ¢ektin

Giinah isledin, bak ne pismanliklar yasadin.

Bak gilinahin seni nasil yikamaya basladi, seni nasil ken-
dine dondiirdii, sana nasil duygular hissettirdi.

Giinahkarim diye, yakma bitirme kendini.

Umutsuzluga diisme, toplumdan uzaklasma, kapatma
kendini.

Isledigin giinah seni, nice duygularla yikayacaktir, seni
nice duygularla tanistiracaktir.

Gel glinahinin kiymetini bil.
Giinah egilmektir.

Giinah donmektir.

Giinah diismektir.

Tohum gibi topraga dliismektir.
Rahmet ile bulusmaktir.

Aff ile bulusmaktir.

Kendin ile barismaktir.

Gel giinahini anla, gel rahmete ulas.

165



Giinah kul olabilmenin derin duygusudur.
Kendine donmenin, gonliin ile tanismanin yoludur.
Giinahsiz insan olur mu? Elbette olmaz.

Giinah, insan olabilmenin derin duygusudur.
Giinah, pismanlik kapisinin anahtaridir.

Giinah, rahmet duygusuna olan seslenistir.

Gel anla glinahini, gel pisman ol ve tovbe et.
Gel, Allah sevgisiyle temizlen.

Giinah egilmektir.

Giinah diismektir.

Gilinah rahmete olan bir seslenistir.

Gel “ben giinahkarim de.”

Bil ki “ben glinahkarim” diyenlere agilir kapilar.
Allah’tan iimidini kesme.

Bil ki Allah’tan timidini kesmekten daha biiyiik giinah
yoktur.

Allah'in rahmeti genistir, senin giinahin onun rahmet
deryasinda kaybolur gider.

Denize diisen bir damla kirin kaybolup gittigi gibi.
Bakara Stresi 222: “Innallahe yuhibbut tevvabine ve yu-
hibbul mutetahhirin.”

Meali: “Muhakkak ki yaptiklari hatalar1 anlayip dénen-
ler, Allah sevgisine ulasirlar ve kendilerini hakikatlerle te-
mizleyenler bir sevgi icinde olurlar.”

Iste ihram sirri, tertemiz elbise giyme sirri, temizlen-
meye glinah kirinden kurtulmaya hazirlanma sirridir.

Kibir en buiyiik giinahtir.

Thram, kibir giinahindan kurtulmaya adim atmaktir.

| 156 |



Kibir baskasini kii¢iik géormek, kendini ytice gormek
hastaligidir.

Kibir, her varlikta “Ekber” olan1 géremeyip, senlik ben-
lik kavgasina diismektir.

Kibir, kisinin kendini yiice gérmekle diistigii bir gaflettir.
Kibir, varlik boyutunun birliginden kopmak, kendini var-

liktan ayr1 gérmek, kendini farkli gormek, kendini yiice gor-
mek hastaligidir.

Hasetlik, fesatlik, gurur, kiictik gorme, zalimlik, dedi-
kodu, kiskanclik, riya, inat, bilmislik, kendini biiyiik gérme,
gibi tim duygularin asil kaynag1 "Kibir”dir.

Iste ihram bu duygulari terk etmeye s6z vermenin ilk
adimidir.

Hakikati arayan insan mutlaka bulacaktir.
Temizlenen insan, hakk ettigi hakikate mutlaka kavusacaktir.

Cocuk safliginda bir goniile ulasana, ilmin kapilar1 a¢i-
lacaktir.

Goniil kirliliginden gecene, haccin sirlari bir bir agilacaktir.

Anneden dogan cocuk en safligiyla tertemiz bir goniile
sahiptir.

0 bebekte hi¢ ayrimcilik yoktur.
Gurur Kkibir yoktur.

Yalan nedir bilmez.

Dedikodu hig¢ bilmez.

Inan¢ ayrimi, millet ayrimi, renk ayrimi, cinsiyet ay-
rimi yoktur.

Onun gonli tertemizdir.
En saf haliyle esyay1 anlamak i¢cin bakar.

Iste ihram, cocuk safligina geri déSnmenin ilk adimidir.

1157



3- 7 TAVAF
Kabe'nin etrafin1 7 kez donmek tavaf diye adlandirilir.

Tavaf, bir seyi tanimak, ona arif olmak i¢cin onun etra-
finda dolanmak, donmek demektir.

Hakikatte tavaf, insanin kendini tanima yolculugudur.
Insanin kendi i¢sel diinyasinda kendine arif olmasi tavaftir.
insan, Allah’in sifatlarla donatilmis sehridir.

Bu sehri tanimak makamlar lizeredir.

Kabe'nin etrafindaki 7 doniis semboliktir.

Tavaf sirr1 iyi diistintilmelidir.

Kabe'nin etrafinda neden 7 kez doéneriz?

Neden 6 degil, neden 8 degil de 7 kez doneriz?

Bu 7 dénmeyi olusturan Hazreti ibrahim, insanliga na-
s1l bir mesaj sunmustur?

Bu doniislere tavaf denilir.
Tavaf, Arapca “twf-tawaf” kelime kokiinden gelir.

Tavaf; donmek, gegcmek, dolasmak, makam makam iler-
lemek, tanimak icin etrafinda gezinmek anlamlarina gelir.

Burada donmeyi beden olarak donmek degil, batildan
hakikate donmek, hakikatin etrafinda donmek anlaminda
diisiinmeliyiz.

Bir dénmeyi tamamlayan, ikinci doniise geger.

Doniis demek ise; donmek, doniismek, hilden hale ge¢-
mek, kendi zannindan donmek anlaminda diisiintilmelidir.

Insan bir seyi anlayabilmek i¢in, anlamak istedigi seyi
her yonden incelemeli, etrafinda dolagsmalidir.

Iste tavaf, hakikate erebilmek i¢in bir makamdan diger
bir makam ilerleyis olarak goriilmelidir.

1158



Iste tavaf; bir hakikate erismek icin olan arayis1 isaret eder.

Iste tavaf; kendi varhigindan gecip Allah’a dénmek de-
mektir.

Hacda ya da umrede Kabe'nin etrafinda 7 kez doniiliir.

Hac; 6zel maksat, yonelmek, haceye gitmek yani 6gret-
mene gitmek, yani Miirsid-i Kamil'i bulmak demektir.

Umre ise, buldugun Miirsid-i Kamil'i egitimin i¢in sik sik
ziyaret etmek demektir.

Hacdan maksat, Miirsid-i Kamil’i bulmaktir.

7 doniis, Mirsid-i Kdmil'den 7 makamin egitimini gor-
mektir.

Nasil ki Tip Fakiiltesine gittigimizde 6 y1l bir egitim go-
riir ve Tip [lmine vakif oluruz.

Iste, Miirsid-i KAmil'den de 7 makamin egitimine tabi
olarak, Allah hakikatine vakif oluruz.

Allah hakikatine vakif olabilmek i¢in, O’'nun hakikatine
vakif olan bir Mirsid-i Kadmil'e gidilir.

Hac Shresi 27. dyette; “Yetu ke-sana gelsinler” bu haki-
kat ortaya konulur.

Hac Stresi 27. ayeti inceledigimizde anliyoruz ki hac-
dan maksat, Hazreti Ibrahim’i bulmaktir, yani devrin Miir-
sid-i Kamil'ini bulmaktir.

Gonllne, yaratilis1 ve yaratani anlama istegi diisenler,
bir arayisa girerler.

Bu arayis kisiyi Miirsid-i Kamil'e gotiriir.

Iste bu aray1s, bu gidis, bu bulusma Hace ile bulusmak-
tir, yani Miirsid-i Kdmil'le bulusmaktir, yani hacdir.

Umre de, buldugu hocasin1 devamh ziyaret etmektir.

Ziyaretten maksat, [lm-i Tevhid egitimi icindir.

1159 |



Umre ya da hacda 7 kez Kabe’'nin etrafinda donmenin
hikmetini aragtirdigimizda, Hazreti ibrahim’in diizenledigi
“Ilm-i Tevhid” dersleri karsimiza ¢ikiyor.

Kabe’den maksat Allah’in zatidir.

Kabe'nin etrafini 7 kez donmek, Allah’in zatina olan tes-
limiyete isaret eder.

Kabe’nin etrafini 7 kez désnmek Hazreti Ibrahim tarafin-
dan olusturulmustur.

Buradaki ana gaye Allah'in sifatlarina arif olma duru-
mudur.

Tevhid derslerinden olan Tevhid-i Sifat derslerindeki 7
sifat, 7 dontisiin sirridir.

7 sifat sudur:

“Hayat, Ilim, IrAde, Semi, Basar, Kudret, Kelam.”
Bu sifatlara “Sifat-1 Subutiye” denir.

Tim alem sifatlarla donatilmistir.

Varlik sifatlarla sekillenmistir.

Tlm sifatlar Allah'in zatina rabita halindedirler.
Hakk’in Zat1 bakidir.

Sifatlari da zatiyla bakidir.

Tlm varlig: tutan ilahi kudret Allah’'in zatidir.

Tum sifatlar, Zatullah ile kdimdir, kendilerine ait viicd-
lar1 yoktur.

Insan Allah’in sifatlarinin cem boyutudur.

Insan Allah’in camisidir.

Insan Allah’in sifatlarinin tecelli ettigi yerdir.
Sonsuz olan bu dlem de Hakk’in sifatlariyla sarilidir.

Bu sifatlar kalkmis olsa dlem yok olur.

160 |



iste Kabé’nin etrafinda 7 kez donmenin hikmeti, bu 7 si-
fatin hakikatine erismenin sirridir.

7 doniis semboliktir.
Her bir doniis, her bir sifatin karsiligidir.

Kisi her bir dontiste Allah’a ait olan 7 sifat1 distiniir, te-
fekkiir eder.

Her doniis, her bir sifatin sirrina karsilik gelir.

Burada sunu ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Kabe'nin etrafinda donmekle asla sifatlarin hakikatine
eremeyiz.

Burada yapilan sadece sembolik bir dontistiir.

Her sifatin hakikati, ancak ve ancak ilmi bir tefekkiirle
anlasilir.

Kisilerin 7 doniisii, sadece “ben bu 7 doniisii neden yap-
tim, bunun hikmeti nedir?” diye bir diisiinceye kap1 agmak
icindir.

Clinkii insan gorsel olarak bir seyi gordiigiinde, “bu ne-
den yapiliyor?” sorusu kendiliginden gelir.

Simdi, sembolik olarak her bir doniisiin hikmetini anla-
maya calisalim.

7 doniis 7 sifata isaret eder.

Birinci doniis, Sifat-1 Subutiye’den “Hayy” sifatina karsiliktur.
Hayy sifaty, “her varlikta diri olan Allah’tir” hakikatidir.
Insandaki ve ciimle mahlukattaki dirilik Allah’a aittir.
Kisi hayy sifatini kendine nispet etmekle gaflete diiser.

Benim hayatim, onun hayati1 demekle gaflet icinde ya-
samaya devam eder.

Hicbir varligin kendine mahsus hayati yoktur.

Tim bedenlerde hayy olan ve kayyum olan Allah’tir.

1161 |



Al-i imran Stresi 2: “El Hayy, El kayyum” diri olan diri-
ligiyle striip giden O’dur.

Dort anasir olan, ates, toprak, su, hava ve bunlardan te-
celli eden, bitkilerdeki, hayvanlardaki, insanlardaki hayat
sifat1 Allah’a aittir.

Insanda ve her varlikta hayy olan, diri olan Allah’tir.

Kisi kendine “diri olan benim, benim hayatim” deme gaf-
letine diismemeye gayret gostermelidir.

Kisi bir agaca, bir kusa, bir insana baksa, bedenlerde
“hayy sifat1 Allah’a aittir” suuruyla bakabilmelidir.

Iste tavaftaki birinci doniis, kisinin hayy sifatini anlamasi
ve hayy olan Allah’a teslim olmasinin hakikatine isaret eder.

Tavaftaki ikinci déniis, Sifat-1 Subutiye’den “Ilim” sifa-
tina karsiliktir.

Alim olan Allah’tir. (Zuhruf Siiresi 84)
Zuhruf Stresi 84: “Ve huvel hakimul alim.”
Meili: “Ilmiyle heryere hakim olan O’dur.”
Alim, ilmin sahibi demektir.

[Imin sahibi Allah’tir.

Varliktaki ilmin tecellileri olan; “Matematik, Fizik, Kimya,
Biyoloji” Allah’a ait olan ilmi gosterir.

Kisinin kendine ait olan ilmi yoktur, Kisi bir atomu, bir
hiicreyi bile halk edemez.

Ikinci déniis, Sifat-1 Subutiye’den “Ilim” makamina olan
teslimiyete isaret eder.

Kisi bu makamda anlar ki, Allah’a ait olan ilmi, ama ken-
dine ama bir baskasina nispet etmekle biiyiik bir gaflete
diismustiir.

Ikinci doniis bu gafletten kurtulusa isaret eder.

|162 |



Tavaftaki ticiincii déniis, Sifat-1 Subutiye’den “Irade” si-
fatina karsiliktir.

Irade Allah’a aittir. (Ya-Sin Siresi 82)

.....

gin adidir.
Kisinin iradesi olamaz.
Iradenin ciizii de kiilii de Allah’a aittir.
Ciiz, parca demektir, kil biitiin demektir.
Clzu hiicre olarak tanimlarsak, biitiin beden demektir.

Ister bir hiicrenin ister bir bedenin yaratilisindaki ve is-

.....

Kisinin iradesi olamaz, ¢iinkii kisi bir zerrenin ya da bir
varligin yaratilisinda tasarruf sahibi degildir.

Kisinin, ona verilen beyinle; tercihleri, kararlar, bir seyi
yaplp yapmama istekleri olur.

Iste Kabe'nin etrafinda iigiincii déniis, irade makaminin
hakikatine erismeye isaret eder.

Tavaftaki dordiincii donts, Sifat-1 Subutiye’den “Semi”
sifatina karsiliktir.

Semi, isitmek demektir.

Bize ve tlim varliga isitmeyi veren Allah’tir. (Duhan S@-
resi 6)

Duhén Siresi 6: “innehu huves semiul alim.”

Meali: “Muhakkak ki O’dur isitmeyi veren, ilmin sahibi.”

Bizdeki ve tiim varliktaki isitme Allah’a aittir.

Kisi, kendindeki semi sifatinin sahibi degildir.

Kisi isiten ya da isittiren degildir.

Iste kisi, KAbe’'nin etrafindaki dérdiincii déniiste, semi ma-
kaminin hakikatini diistiniir ve semi makamina teslim olur.

1163 |



Tavaftaki besinci donts, Sifat-1 Subutiye’den “Basar” si-
fatina karsiliktir.

Basar; gormek, gordiirmek, goren, gordiiren demektir.

Bize ve tiim varliga gérmeyi veren Allah’tir. (Miilk SG-
resi 19)

Miilk Stiresi 19: “Innehu bi kulli seyin basir.”

Meali: “Muhakkak ki biittin her seydeki gorme O’na aittir.”
Bir gozii sekillendiren ve o gozden gormeyi veren Allah’tir.
Her zerrenin kendine gore bir gérme yapisi vardir.
Semi ve basar sifati, varligin birbiriyle olan iletisimidir.
Ve bu iletisimi organize eden Allah'tir.

Kisi, tavaftaki bu besinci dontiste, Allah’a ait olan basar
sifatini diistiniir, hikmetine erisir.

Tavaftaki altinc1 doniis, Sifat-1 Subutiye’den “Kudret” si-
fatina karsiliktir.

KAadir olan, kudret sahibi olan Allah’tir.

Kudret; bizdeki ve tiim varliktaki kuvvet Hakk’indir.
Al-i Imran Stiresi 29: “Ve Allah ala kulli seyin kadir.”
Meali: “Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Al-i imran Stresi 165: “Innallahe ala kulli seyin kadir.”
Meali: “Muhakkak ki Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Maide Siresi 120: “Lillahi mulkus semavati vel ardi ve
ma fthin ve huve ala kulli seyin kadir.”

Li Allah mulku : Allah, miilkd, sahip, hiikiimdar,
idare eden,

El semavat ve el ardi : Gokler, ulvi alem, arz, yeryiizi, yer,

Ve mai fi-hinne : Sey, degil, ne, icinde, onda, orada,

Ve huve ala kull sey kadir : O, biitiin her seydeki kudret,

1164 |



Meali: “Goklerde ve yerde ve onlardaki her seyin sahibi
Allah’tir ve O biitiin her seydeki kudrettir.”

Iste KAbe’'nin etrafindaki 6.déniiste kisi Allah'in kudret
sifatina arif olmanin egitimine tabi olur.

Sembolik olarak yapilan tavafta bu hakikat hatirlatilir.

Hicbir kimsenin ya da varligin kendine ait olan bir kud-
reti yoktur.

Zerredeki kudret de evrende ki kudret de Allah’a aittir.

Kisi bu doniiste kendini kudretli, gii¢clii gérmenin gaf-
letinden doner ve “kadir olan, kudret sahibi olan sensin Al-
lah'im” suuruna erisir.

Tavaftaki yedinci doniis, Sifat-1 Subutiye’den “Kelam” si-
fatina karsiliktir.

Climle varliktan kelam eden Allah’tir. (En’am Stresi 115)

En’am Stresi 115: “Ve temmet kelimetu rabbike sidkan
ve adla 14 mubeddile li keliméatih.”

Meali: “Rabbinin kelimeleri tastamamdir ve dosdogrudur
ve adalet lizeredir ve O'nun kelimelerinde degisme yoktur.”

Varliktaki kelam akisi, Allah’in kendine ait olan sirlarin
bildirim boyutudur.

Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji tecellisi, Allah’in kelam
hakikatidir.

[lim, Allah’in keldaminin akigidur.
Bilim, o kelamin okunusudur.
Allah, kelamiyla hikmetlerini sunar.

Her varligin 6ziinde keldm vardir, o kelam o varliga ait
olan nice hikmetleri sunar.

Iste kelam sahibi Allah’tir, kisinin kelami olmaz, kisi Al-
lah’in kelamini anlamakla, o kelami sozlere dokmeye calisir.

165



Vahiy, Allah'in kelamidir.
Vahiy, haydan gelen kelamlardir.

Bir kusun 6tiisti de kelamdir, bir hiicrenin icindeki ha-
kikatlerin sunumu da kelamdir.

Iste kisi yedinci doniiste, kelam makaminin hakikatini
disinir ve kelam sahibinin Allah oldugunu anlar.

Iste KAbe'nin etrafinda olan 7 déniis sembolik déniistiir.
Hakikati ise 7 sifata isaret eder.

Bu 7 sifat kisaca soyledir:

Hayat: Bizdeki ve ciimle varliktaki dirilik Hakk’'indir.

Ilim: Bizdeki ve ciimle varhgin bedenindeki satir-satir
yazili olan ilim, Hakk’indir.

Irade: Zerredeki ve biitiindeki varolusun istegi Hakk'indur.
Semi: Bizdeki ve tiim varliktaki isitmek Hakk’indir.
Basar: Bizdeki ve tiim varliktaki gormek Hakk’indir.
Kudret: Bizdeki ve tiim varliktaki kuvvet Hakk'indir.
Kelam: Bizdeki ve tiim varliktaki kelam Hakk’indir.
Iste kisi 7 tafavin hakikatini diisiinmelidir.

7’ler sirrini diisinmelidir.

Karsisina ¢ikan 7’ler sunumunu iyi tefekkiir etmelidir.
Nedir 7’nin hikmeti...

7’ler sirr1 nedir...

Kabe neden 7 kez tavaf edilir...

Fatiha neden 7 ayettir...

7 makam nedir...

7 sifat nedir...

7 uyurlar sirr1 nedir...

7 muhir sirr1 nedir...



Yisuf Siiresinde gecen...

7’ler sirr1 nedir...

7 besili inek sirr1 nedir...

7 zayif inek sirr1 nedir...

7 kuru basak sirri nedir...

7 yesil basak sirr1 nedir...

7 yil bereket nedir...

7 yil kithik nedir...

Hazreti ibrahim’in diizenledigi...
Kabeyi 7 kez donmenin sirr1 nedir
Safa ve Merve arasi 7 kez gidip gelme sirr1 nedir...
Seytana 7 tas atma sirr1 nedir...

7 basli samdanin sirri nedir...

7 lamba nedir...

Zikirdeki 7 nota nedir...
Gokkusaginin 7 renk olmasinin sirri nedir...
Tim bu 7’ler sirri...

Allah’in 7 sifatinin karsihigidir.
Varligi olusturan 7 temel sifat vardir.
Tlm varlik bu 7 sifatla sarilidir.
Bunlar; Hayat- ilim- irade...

Semi- Basar- Kudret- Kelam'dir...

Bu sifatlara “Sifat-1 Subutiye” denir.

Subutiye demek; sabit olan, degismeyen, Zatina sabit de-
mektir.

Tim alem bu 7 sifatla sarilidir.

Tlm sifatlar Allah'in zatina baghdirlar.

1167



Hakk’in Zat1 baki oldugu gibi...

Sifatlar1 dahi Zat1 ile bakidir.

Varliktan bu 7 sifat yansir.

Varlik bu 7 sifatla olusur ve isler.

Kamil insanlar varlikta tespit ettikleri...

Bu 7 sifati insanliga sunmuslardir.

Ve buna gore semboller olusturmuslardir.

Iste tiim 7’ler sirr1 buradan gelir.

Kabe'de 7 kez donme olayini...

Hazreti Ibrahim diizenlemistir.

Her bir doniis Allah’in bir sifatina karsilik gelir.
7 dontis 7 sifata karsilik gelir.

i1k déniiste Kisi...

“Allah’im hayy olan sensin hayat senin” diye tefekkiir eder.

Kendine nispet ettigi “hayat benim” zannindan, gafle-
tinden kurtulur...

Ikinci déniiste...

ilim sahibi sensin, Alim olan sensin diye doner...

T

Kendine nispet ettigi “ilmim var” zannindan, gafletin-
den, sirkinden kurtulur.

Bu boyle 7 kez devam eder.

Kisi, her dontiste Allah’a ait olan sifata teslim olur.
Bu 7 doniiste...

Allah’a ait olan her bir sifatu...

Kendine nispet etme sirkinden kurtulur.

Ve Allah’a ait olan...

Her bir sifata varlikta sahit olur.

Kabe'yi 7 kez tavaf etmek...

1168



Her dontiste bir kap1 agmaktir...

Allah’in 7 sifatina sahit olmaktir...

O 7 sifata teslim olmaktir.

Bedensel degildir doniisler...

Her bir doniis kalbidir.

Idrakidir, suhdidir...

Varliktaki sifatlara sahit olmaktir.

Her dontiste bir kap1 agmaktir.

Bir sifatin hikmetine ermektir.

i1k 2 déniis...

Hayat, ilim sirrina vakif olmaktir.

3’lincii doniis “irade” sirrina ermektir.

Insan bu déniiste “irade” hakikatine kapi agar.
Iradenin Allah’a ait oldugunu anlar.

Irade, varhigin yaratilisindaki istektir, amagtir, muraddir.
Zerreden kiireye her varhigin...
Yaratilisindaki istek Allah’in iradesidir.

Insan zerre bir atomu yaratamaz.

Bir hiicreyi yaratamaz.

Iste yaratmadaki istek Allah’in iradesidir.
Her bir varlik O'nun iradesiyle halk olmustur.
Zerreyi de biitiini de halk eden Allah’tir.
Clizi irdde, kiilli irade iyi anlasilmaldair.

Clzi irade de...

Kiilli irdde de Allah’a aittir.

Cliz; parga, b6liim, kisim demektir.

Cliz, biitlinl olusturan parcalara denilir.

[169 |



Kil; biitiin, tamami demektir.

Kiilii de ciizii de halk eden Allah'tir.

Insanin bir hiicresi ciiz ise...

Bedenin biittini kiildiir.

Bir varlik ciiz ise...

Biitiin alem kiildur.

Iste bir hiicrenin yaratilisindaki irade de...
Bedenin yaratilisindaki irade de Allah’a aittir.
Insan kendine irade nispet edemez.

Clinki insan halk edici degildir.

Allah’in kiilli iradesi var...

Benim ciizi iradem var sozii dogru degildir.
Clnki insan zerre bir sey halk edemez.
Halk ediste irade sahibi olamaz.

Insanin tercihleri, kararlari olur...

Bir seyi yapip yapmama duygu ve diisiinceleri olur.
Insanin beynine ikili tercihler konulmustur.
Bir eylemi yapar ya da yapmaz.

Bir s6zli soyler ya da sdylemez...

Bir yere gider ya da gitmez...

Birine zarar verir ya da vazgecger...

Ofkesini kusar ya da yutar...

Allah insana, tercih etme, vazgecme, bir seyi yapip yap-
mama haklar1 vermistir.

Iste insan neyi tercih ettigine dikkat etmelidir.
Insan her zaman hayri-iyiligi tercih etmelidir.

Zerre kadar hayir yapan karsiligini alir. (Zilzal Siresi 7)

1170



Zerre kadar ser yapan karsiligini alir. (Zilzal Stresi 8)
Iste Kabe’'nin etrafindaki 3’iincii déniis...

irade hakikatine kap1 agmaktir.

“Allah’im irade seninmis.”

“Benim iradem var sanirdim affet beni” demektir.
Kisi 4'lincii 5’'inci doniiste...

Semi, Basar hakikatine kapi agar...

Kabe’'nin 4’lincii doniisii “Sem1”

5’inci dontist “Basar” sifati i¢indir.

“Allah’im semi sensin, basar sensin!”

“Sen isittirensin, sen goérdiirensin.”

Gormenin ve isitmenin ne oldugu iyi bilinmelidir.
Insan “ben goriiriim, ben isitirim” der.

Oysa ondan goren, ondan isiteni bilmelidir.

GOz gormenin, kulak isitmenin boyutudur.

Semi, sesin sirridir.

Basar, 15181n sirridir.

Ses, zikrin sirridir.

[sik, nrun sirridir.

Insan, 151k olmadan géremez.

Ses olmadan duyamaz.

Her varliktan zikreden-seslenen Allah’tir.

Her varliktan goren-nlirunu yansitan Allah'tir.
Her varlik kendi fitratina gore isitir, goriir.

Allah her varliktan semi ve basar sifatini tecelli ettirir.
Gozlimiizden gordiiren Allahtir.

Kulagimizdan isittiren Allah’tir.

171



Kabe'nin etrafindaki 4 ve 5’inci doniiste bu hatirlanir.
“Ben goriiriim, ben isitirim” nispeti terk edilir.
Cevremizdeki her varlikta...

Gorme ve isitme tecellisi vardir.

Insanin ¢evresindeki her varlik...

Insan1 gériir ve isitir.

Her varlik birbirini kaydeder.

Ve bir sonrasina aktarir.

Iste isitme ve gorme Allah’a aittir.

Gozlerden goren, kulaklardan isiten O’dur.

0 zatiyla sifatlarini gorir.

Zatwyla sifatlarini isitir.

Iste Kabe’'nin 4 ve 5'inci déniisiinde.

Kisi bu hakikatleri hatirlar.

Nisa Stresi 134: “Ve kdnalldhu semian basira.”
Meali: “Allah isittirendir, gérdiirendir.”

6 ve 7’inci donds...

Kudret ve Kelam sifati i¢indir.

Kabe'deki 7 doniis sirri...

“Sifat-1 Subutiye” hakikatine teslimiyettir.
“Hayat- {lim- irade- Semi- Basar- Kudret- Kelam”
Allah’in zatina bagh sifatlardir.

Kabe'nin etrafindaki 5 ve 6. doniis...

Kudret ve Kelam sifati i¢indir.

Kudret sifati, her bir varliktaki giice karsilik gelir.
Her varlikta kuvvet-kudret sahibi Allah’tir.

Al-i Imran Stiresi 29: “Allah ala kulli seyin kadir.”

172



Meali: “Allah biitiin her seydeki kudrettir.”
Kabe’'deki bu doniiste kisi...

Allah’in kudretine teslim olur.

Kisi artik bundan sonra nereye bakarsa baksin...
Her varlikta Allah’in kudreti karsisinda secde eder.
Hig¢bir varligin kendine ait giicii-kuvveti yoktur.
Varliktaki glic-kuvvet sahibi Allah’tir.

6.tavafta kisi bu hakikate teslim olur.

Ve artik bu nazarla her varliga bakar.

Allah’in kudretine olan teslimiyet...

Varliga saygi ile davranmanin kapisini agar.
Varliga bagimsiz olarak bakilmaz.

Sahibi Allah’tir diye nazar edilir.

Kabe'nin 7. doniis sirr1 “Kelam sifat1” i¢indir.
Kisi bu doniiste bu hakikat icin tavaf eder.
Kelamullah, Allah’in kelAmi demektir.

Allah her zerreden kendi hakikatini seslenir.
Kelam her varliktan Allah’'in seslenisidir.

Bu seslenis “Vahy” sirridir.

Her varliktan akan kelam, kelam sifatidir.

Her varlik kendine ait hakikati seslenir.

Goz, goze ait olan kelami sunar.

Kulak kulaga ait kelami sunar.

Her bir hiicreden Allah keldmini sunar.

Bu kelam O’nun seslenisidir.

Bu seslenis Allah’in kelamidir.

Allah’in kelam1 tiim sifatlarin birliginden gelir.

173 |



Insan Allah’in kitabidur.

Allah o kitabtan her an kelam eder.

Kehf Stresi 27: “Min kitabi rabbi ke.”

Meali: “Sen Rabbinin kitabisin.”

Kehf Shresi 27: “Vetlu ma Ghiye ileyke.”

Meali: “Sana her an oradan seslenmekteyiz.”

Kehf Siresi 27: “Li kelimatihi ve len tecide.”

Meali: “O’nun kelaminda bir degisme olmaz.”

Iste Kabe'nin 7 doniis sirr1.

7 sifata karsilik gelir.

Kisi bu tavafta Allah'in sifatlarinin egitimine tabi olur.
Ve bu sifatlara teslim olur.

Allah’tan gayr1 “mevstf” olmadigina sahit olur.

Tim sifatlarin O’na bagh oldugunu gortir.

Ve boylelikle Allah’in zatina teslim olur.

Kendine ait viiciidu olmadigina sahit olur.

Allah'in ulviyetinde “fenafillah” hakikatine teslim olur.
“Allah’im! Senden gayr1 bir yok” teslimiyetinde olur.

Iste Kabe'nin etrafinda yapilan 7 tavaf, 7 makama, 7 si-
fata karsilik gelir.

Safa ve Merve hakikati ise soyledir.

4- SAFA VE MERVE

Hacilar, Kabe’nin yaninda olan Safa ve Merve tepesine
7 kez gidip gelirler.

Bu 7 gelip gidis sirrida Tevhid de 7 makama isaret eder.

Bakara Siiresi 158: “Innes safa vel mervete min seairillah.”

174 |



Meali 1: “Muhakak ki safa ve merve Allah’a gotiiren isa-
retlerdir.”

Meali 2: “Muhakkak ki Allah’in isaretlerine ulasan kimse
saflik ve comertlik icindedir.”

inne el safa : Muhakkak, saflik, berraklik, temiz olma,
ihtiyac,
Ve el mervete : Tas, kuvars, giizel koku, sahra, comertlik,

huzura erismek,
Hazreti Hacer oglu Ismail i¢in, Safa ve Merve tepelerine
kosarak su aramistir denilir.
Ama Hacer bu gidip geliste su bulamamaistir.
Su, Ismail'in tepindigi yerden ¢ikmistir.
Peki, Hacer, bosuna m1 7 kez gidip gelmistir?
Safa ve Merve arasindaki bu gelis gidise “Sa’y” denilir.

Sa’y’a, Safa tepesinden baslanir, 4 kez Merve tepesine
gidis ve 3 kez de Safa tepesine dontis olarak 7 defa gidis ve

gelis yapilir.

Bu 4 gidis fenda makamlarina isaret eder.
3 gelis beka mertebelerine isaret eder.
Sa’y, hizli yliriimek ve kosmak anlamina gelir.

Kabe'nin dogu tarafinda yer alan Safa ve Merve tepeleri
arasinda yapilan gidis ve gelis 7’ye tamamlanir.

Sa’y, ihrama girmeden yapilmaz.

Safa ve Merve arasini gidip gelmek icin, hem abdestli
hem ihramli olmak gerekir.

Hikayeye gore, Hacer Ismail'i kabenin yanina birakir,
oglu icin su arar.

Kervanlar geliyorsa diye onlardan su istemek icin, Safa
ve Merve tepelerine kosar.

175 |



Ama su bulamaz.

Hacer bosunami gidip gelmistir.

Su, Ismail'in tepindigi yerden ¢ikar.

Ismail ayagini yere vurur, oradan su ¢ikar.
Burada yatan sirlar nedir.

Sudan maksat ilimdir.

Ismail'den maksat Hakk yolunda talebedir.
Hakk yolunda hakikate erismek i¢in ilim gerekir.
Ilimle tefekkiir gerekir.

Hacer, 6gretmendir.

7 kez gidip gelmesi, 7 makama isaret eder.

Talebe 6gretmeni sayesinde, 7 makamda ilimle Allah’a
sahit olur.

Talebe bir tefekkiir icinde, samimi bir gayret icinde, ken-
dinde ve varlikta Allah’a sahit olur.

Insanin bedeni Allah’in kutsal evidir.
Talebe Allah’1 6ncelikle kendi viictid kdbesinde bulmahdir.
Insan kendi viicliduna benim diyemez, bu kisiye haramdur.

Safa; saflasmak, temizlenmek, arinmak, varhigindan gec-
mek demektir.

Merve; comertlik, huzura erismek demektir.

Kendi varligindan gecen, yani tertemiz bir goniille Al-
lah’a teslimiyet icinde olana, Allah comertlik yapar, nice sir-
larini o kuluna bahseder.

Hacer, oglu Isméail'e 7 makam iizere hakikatleri sundu.

Ismail ilmi takip ederek, Allah’in isaretlerine ulastu.

Ismail'in tepindigi yerden suyun ¢ikmasi, égrencinin
gayretine igarettir.

1176 |



Talebe tefekiir ederek, hakikatlere erisir.

Iste ismail'in tepindigi yerden su ¢ikmasi buna isaret eder.
Onun i¢in Safa ve Merve arasina adim adim gidilir.
Adimdan maksat “kadem”dir.

Kadem; ayak, yiiriimek, makam makam ilerlemek demektir.
igte Safa ve Merve, Fena ve Beka makamlaridir.

Fena ve Bekd makamlar1 7 dersten olusur.

Insan fena makamlarinda; saflasir, temizlenir, arinir, var-
ligindan gecerek Allah’a teslimiyet icinde olur.

Iste bu 4 kez Safa tepesine gidisin sirridir.
Beka makamlarinda ise Allah'in comertligine kavusur.
Réhun, niirun, Hi'nun ulviyetine erisir.

Iste bu 3 kez Merve tepesine doniisiin sirridur.

5- ARAFAT
Arafat kelime olarak arif kelimesi ile baglantilidir.

Arif; bilen, anlayan, taniyan, sahit olan, giizel kokuya eri-
sen anlamlarina gelir.

Allah’a arif olmak, kendini bilmekten gecer.

Hacda Arafat vakfesi yapilmadan hac ibadeti tamam-
lanmaz.

Arafat’ta vakfe zamani, arefe giinii (9 Zilhicce) glinesin
zevalinden sonra baslar, ertesi giin safak vaktine kadar de-

vam eder.
Vakfeye durmak, hacca vakif olmaya isaret eder.

Bir konuya vakif olmak, o konuyu bilmek, anlamak, de-
gerine ulasmak demektir.

177 |



Arafatta bir gece kalmak, hac konusuna vakif olup olun-
madiginin muhasebesini yapmak i¢indir.

Hazreti Muhammed’in su s6zi iyi idrak edilmelidir.

“Hac Arafat’tir” (ibn Mace, “Menasik”, 57; Ebli David,
“Menasik”, 68; Tirmizi, “Tefsir”, 3) sozi iyi anlagilmalidir.

Hazreti Muhammed, “hac sirr1 ariflik makamina ermek-
tir” demek istemistir.

Iste haccin hakikati ariflik makamina ermektir.
Kendini bilme makamina ererek, Allah’a arif olmaktir.
Ariflik-Arafat nedir?

Insanin kendine arif olmasi ne demektir?

Marifet makami nedir?

Hazreti Muhammed’in; “Men arefe nefsehi fekad arefe
Rabbehi-kendine arif olan kimse Rabbine arif olur” s6zi iyi
anlasilmahdir.

Nefsini bilen kendini bilir denmesinin hikmeti, kisinin
viiclduna arif olmasina isaret edilir.

Yani viicidunun yaratilisina ve yaraticisina arif olmaktir.

Nefsini bilen kendini bilir, kendini bilen, kendi viiciidu-
nun sahibi olan Rabb'i bilir, Rabb’ini bilen ciimle varlig: tu-
tani bilir ve boylece marifet sahibi olur.

Marifet; arif olmak, ariflige erismek demektir.

Varliktaki varolusa ait olan nitelikleri anlamak, idrak et
mek marifet makamidir.

Yani, varligin hakikatine ulasmak, varliktaki isleyisi,
varliktaki nitelikleri, varlig1 tutan @lvi giicii anlamak, ma-
rifet makamidir.

Iste arafat, varhigin hakikatine arif olma makamidir.

178 |



Arif odur ki kendi bedeninde Allah’in tecellilerine sa-
hit olmustur.

Kendi bedeninin sahibine teslim olmustur.

Arif, zikir sirrina, varliktaki isleyis sirrina, varliktaki
sifatlarin sirrina, varligl tutan Zat sirrina sahit olmustur.

Arif anlamistir ki; varliktan her an isleyen, varliktan her
an sifatlariyla tecelli eden, her varligi zati ile tutan Allah'tir.

Arif kimse; kendindeki fiili varliktaki fiile mirat edinir.
Sifatlari sifata, zati zata mirat edinir.
Nazar ettigi ciimle varlikta, varligin sahibine teslim olur.

ibrahim makami olan “Arafat” sirri, ariflik makamidir,
marifet makamidir.

Iste hacda makam makam Allah’a sahit olarak ariflige
erisilir.

Arafat dagindan maksat, ariflik makamidir.

Ariflik kendini bilmektir.

Yukarida belittigimiz gibi, hacca gitmekten maksat ho-
caya-Miirsid-i Kamil'e gitmektir.

Hocaya gitmekten maksat kendine arif olmanin yani
kendi asliyetini bilmenin sirrina ermektir.

Biz neyiz, nasil var olduk?

Nereden geldik, nereye gitmekteyiz?

Tim Kamil insanlar neden hep “Kendini bil” 6gtdini
vermislerdir?

Kendini bilme yolu nasil bir yoldur?
Kendini bilme egitimi nasil bir egitimdir?
Iste hacdan maksat bu egitimdir.

Hazreti Ibrahim’in yaptig1 Kabe, kendini bilme okuludur.

179 |



Hazreti Idris’in 6gretisi de buradan gelir.

Tim kendini bilme okullar1 Kabe’den sonra mi1 yapilmistir?

Kisinin viiclidu tiim ilahi sirlar1 barindiran bir deryadir.

Kisinin viiciidu aradigi tiim sorularinin cevabinin ol-
dugu yerdir.

Hazreti Muhammed’e biri gelip soruyor:

“Ya-Ey Muhammed! Allah nedir, ben onu nasil bilirim.”

Hazreti Muhammed de diyor ki: “Men arafe nefsehu-
kendini bil.”

Evet, her sey kendini bilmekle basliyor.

Ben kimim, nasil var oldum, nereden geldim, nereye gi-
diyorum gibi sorularin cevabini arayan Kkisi, sonunda ken-
dine doner ve kendini tanimak i¢in bir yola girer.

Hazreti Idris déneminde basladig1 sanilan” kendini bil”
0gretisi ylzyillara nasil yayildi.

Hazreti Idris, ayn1 zamanda “Hermes” diye de bilinir.

Hazreti Idris’in yaAni Hermes'in 6gretisi “Kendini bil” 6g-
retisidir.

Bu 6greti, Antik Misir’da Theb ve Memphis mabedlerinde
“Kendini bil” diye yazilmistir.

O donemlerde goriiyoruz ki birgok mabedin girisinde
“Kendini bil” yazis1 vardir.

iste bu 6greti Arafat-ariflik daginin sirridir.

Arafat tepesine ¢ikmak semboliktir.

Bunun asli ariflik makamina erismektir.

Tiim kamil insanlarin insanhga 6gretisi “kendini bil, arif
ol” 6gretisidir.

Bu 6greti, bir samimiyet icinde kendini bilmek isteyen
kimselere 6zel olarak sunulur.

180 |



Iste hac yolculugundan maksat budur.

Kendini bil 6gretisi samimi bir arayista olanlara sunulur.

Ve hakikat yolunda talebe seyr-i siiliik ederek Allah ha-
kikatine erisir.

“Kendini bil” 6gretisi kadim bir 6gretidir.

Bunun i¢in eski caglarda okullar yapilmistir.

Iste Kabe, kuvvetle muhtemel bu okullarin ilkidir.

Eski Misir'da M.0. 1400 yillarinda yapilan, Luksor mabe-
dinin duvarinda“Beden Tanrinin evidir” diye bir yazi ol-
dugu bildirilir.

M.0. 800 lii yillarda yapildig: sanilan, Delphi mabedi
diye bilinen, Apollon mabedinin giris kapisinin iizerinde”-
Kendini bil” yazilidir.

Eski Yunanca «Gnothi Seauton», Latincesi “Nosce Te Ip-

sum” olan ifadenin anlami “Kendini Bil” demektir.

Tlm resil ve nebiler, insanliga kendini bilmeyi tavsiye
etmislerdir.

M.O. 6, 5. ve 4. yiizyillarda yasayan, Thales, Sokrates,
Platon, Aristo, gibi kdmil insanlar hep kendini bilmeyi is-
lemislerdir.

Yani o donem ve Oncesinde 6gretilen en 6nemli dgreti
“Kendini bil” 6gretisiydi.

Ciinku kendini bilen, Tanri nedir sorusunun cevabina
da ulasacaktir.

Yine M.0O. Brahmanizm, Zerdistlik, Hinduizm, Budizm
gibi inanclarda goriilen 6greti “Bireyin kendi 6ziinii bilmesi”
yani “Kendini bil” 6gretisi idi.

Hazreti Idris, devrin miiderrisi-6gretmeni idi.

1181 |



idris, ders, medrese, medaris, miiderris, tedris, tedrisat,
ayn1 kokten gelen kelimelerdir.

Idris; ders veren, ders alan, terzi, dlciip bicen, incele-
yen, demektir.

Ders; 6grenmek icin alinan egitimdir.
Medrese; ders verilen yere denilir.

Medaris; Medreseler, okullar, ders verilen ayri1 ayri1 yer-
ler demektir.

Miiderris; ders veren, 6gretmen, profesér demektir.

Tedris; ders vermek, 6gretmek, okutmak, 6gretim de-
mektir.

Tedrisat; ders vermeler, ardi ardinca 6gretimler demektir.

Yunancada “Hermes” kelimesi, Eski Misir dilinde “HRM”
diye yazilmaktaydi. Hrm, Hiram, Hira ayni kelimedir.

Hira; arayan, hakikate yonelen, meraka diisen demektir.

Hiram; nlrlanmis, aydinlanmis, bilgelige ulasmis, anla-
mina gelir.

Hiram-Hir4; yani Hazreti Muhammed’in Hird’ya ¢ekil-
mesi, yani nQrlanmasi, niira ulagsmasi yani aydinliga ulas-
masi da ayn1 anlamlar tasir.

Hira daginin diger ad1 niir dagidir.

Iste Hazreti idris’den beri gelen “Hermetik égreti” ken-
dini bilme 6gretisidir.

Yani ilm-i Tevhid 6gretisidir.

Kisi bu 6gretide, kendinin ve tiim alemin sirlarini 6gren-
mek i¢in kendi enflist dlemine seyr-i stiliik eder.

Hazreti Idris’in soyundan gelen, Hazreti ibrahim ve Haz-
reti Ismail, tarafindan yapilan Kabe'nin duvarinda”Kendini
bil” yazis1 var miydi?

1182



Tanr1 nedir, varolus nedir, var eden kimdir, ben kimim
sorularinin cevaplarini arayanlar Kabe’ye Hazreti ibrahim’e
geliyorlardi.

Hazreti ibrahim, Kabe'yi “Kendini bilme” okulu olarak
kurmustu.

Hazreti Idris’den beri gelen égretileri bir okul biinye-
sinde, kendini bilmek isteyenlere bir diizen icinde sunmak
icin, Kabe yapilmisti.

Burasi daha 6nceden yapilan bir okulun, temellerinin
tizerine tekrar dikilmis de olabilir.

Kabe'nin duvarinda “Kendini bil” yazis1 kuvvetle muh-
temel vardi.

Ciinkii KAbe'ye gitmekteki maksat, ibrahim’den alinan
egitimle kendine arif olmaktu.

Kur’an’da gecen “Millete Ibrahim” ayeti bunu isaret eder.

Millete ibrahim, ibrahim’in olusturdugu diizen anla-
mina gelir.

Hazreti Ibrahim’in, Kabe'yi, kendini bilme okulu olarak
yaptirdig1 ve ona gelenlerin de onun olusturdugu diizene
gore derslere tabi tutuldugu muhakkaktir.

0 giin Kabe’ye gidenler, Hazreti ibrahim’i devrin Miirsid-i
Kamil-i bilip, ondan hakikat bilgilerini almaya gidiyorlardi.

Peki, bugiin hacca gitmedeki maksadimiz nedir acaba?

Evet, Kabe'nin; devrin kendini bilme okulu olduguna ve
Hazreti ibrahim’in de devrin 6gretmeni olduguna, Hac Si-
resi 27. dyet en glizel cevabi veriyor.

Kabe'ye yani Hazreti Ibrahim’e gelenler, varolus haki-
katlerini anlamak i¢in geliyorlardi.

O giiniin miiderrisi yani 6gretmeni, yani Miirsid-i Ka-
mil’i Hazreti Ibrahim’di.

1183 |



Hac Shresi 27: “Yet{i-ke- sana gelsinler” ayeti bunu isa-
ret ediyor.

Hac Siresi:

26- Ibrahim’e, Bizi kendi viiclid evinde bulacagini belirt-
tik. Bana hicbir seyi ortak kosma, hakikatlerin arayisinda
olanlar i¢in, tiim varlig1 tutani ve tiim varliktaki nitelikleri
ve tiim varligiyla teslim olmay1 anlamak isteyenler i¢in, go-
niil evimi temiz tut, diye bildirdik.

27- Allah’t tanimak icin arayista olan insanlara ilan et.
Toplumda ileri gelenler ya da bir zayiflik i¢cinde olanlarin
hepsi, bir tasa icinde inceden inceye arastiranlarin hepsi
sana gelsinler.

28- Onlara fayda getirecek olan hakikatleri bilsinler ve
Allah’in tiim varliktaki isaretlerini anlasinlar. Onlara veri-
len nimetlerin yticeligini belli glizellikler icinde tanisinlar.
Mahltkat1 tanimada akilsizlik etmesinler. Béylece o haki-
katlerden faydalansinlar ve ilimden yoksun kisileri de fay-
dalandirsinlar.

29- Sonra da cehaletin kirliliginden gecerek temizlen-
meyi tamamlasinlar ve onlar hakikatlere uyacaklarina dair
verdikleri sozlerini tutsunlar ve Allah’in evi olan goniil ev-
lerini tertemiz tutmak i¢in gayret gostersinler.

Zariyat Saresi:

20- Hakikatleri kesin olarak anlamak isteyenler icin yer-
yuzlinde deliller vardir.

21- Kendi i¢ aleminizde deliller vardir. Hala bakip ta gor-
mez misiniz?

Kur’an’t inceledigimizde goriiyoruz ki “Oku” ayeti, kisi-
nin kendini okumasi, kendini bilme hakikatine isaret ediyor.

Kisinin bedeni, tiim ildhi sirlar1 barindiran canl bir kitaptir.

184 |



Her varlik, ilahi sirlar1 barindiran canli bir kitaptir.

Kisi, kainatin sirlarina ulasmak istiyorsa, kendi viic(-
dunu iyi okumahdir.

Kendini anlamak isteyen Kisi; kesinlikle diinyaya esir ol-
maktan kurtulmali ve inan¢ adina 6grendigi tiim bildikle-
rini birakmaldir.

Kendini anlamak isteyen kisi; dedikodu, fitne, fesat, gurur,
kibir, aldatma, kavga, 6fke, hiddet, nefret, kin gibi kendine
ve cevresine zarar veren tiim bu duygulardan kurtulmalidir.

Kendini bilmek i¢in, Hazreti Adem’den beri gelen, Haz-
reti Idris’le 6greti halinde diizenlenen, Hazreti ibrahim’le
okul diizeniyle sekillenen, Hazreti Muhammed’le tekamiili
tamamlanan “Kendini bil” 6gretisi kisinin kendindeki ve
varliktaki “Vahy” deryasina siiltik etmesiyle viiciid bulur.

Allah bize sah damarimizdan yakinsa, O bizdedir.
Bizim de O'nu bilememiz i¢in, kendimizi bilmemiz ge-
rekmektedir.

Kisi bilmelidir ki, kendi enfisi boyutu tiim sorularin ce-
vaplarinin oldugu yerdir.

Resil, Nebi dedigimiz gontil erleri, kendilerinin ve varli-
g1n enfiisi sistemi olan mana aleminden vahiyle beslendiler.

Kendini bil 6gretisi; kisinin aradig1 hakikatlerin ken-
dinde oldugunun bildirilmesidir.

Yunus Emre:

“Ilim ilim bilmektir
Ilim kendin bilmektir

Sen kendini bilmezsen

Ya nice okumaktir.”

185



Hace-Hoca Bektasi Veli:

“Dervislik hirkada tagta degildir,
Hararet nardadir, sagta degil,
Her ne arar isen kendinde ara,

Kudiis’te, Mekke'de hacda degildir.”

Kur’an “Oku” ile baglar.
Yani “Kendini oku.”

Yani “Kendini bil.”

25
=V

“Viicdd Hakk'in evidir, edep eyle hdlini

Génliin ise Kabe'dir, temiz eyle génliinii.”

7 £
—<

Kamil insanlar hep bildirmisler.

Kendini bilen Rabbini yani kendi viiciidunun sahibini

bilecektir.

Tim varligin sahibini bilecektir.

Allah hakikatini anlamanin yolu, kisinin kendini bilme-

sinden gecmektedir.

Kur’an’in 6gidi can kulagiyla duyulmahdir.

Kur’an'in ilk ayeti olan “Oku-Kendini bil” dyetine uyalim,

kendimizi bilmek i¢in askla, samimiyetle, zerre kadar bek-

lenti icine girmeden kendimizi okumaya baslayalim.

Kendi viicid sistemimizi inceleyim.

186



Kendi viic(d sistemimizde olan Matematiksel, Fiziksel,
Kimyasal, Biyolojik isleyisi arastiralim.
Viicidumuzun geldigi boyutu distinelim.

Kendini bilen, varligin varolusunu da anlar ve varligin bir-
biriyle bagini da anlar ve tiim varlig1 tutan kudreti de anlar.
Ve tiim varligin birbiriyle kardes oldugunu da anlar.

Insan olmak kendini bilmekte gizlidir.

Bilelim ki tim sorularin cevabi1 kendi vicid sistemi-
mizde vardir.

Gel kardesim.

Kendimize donelim kendi viichidumuzun varolusunu dii-
stinelim.

Oku- Arastir-Anla ayetini can kulagiyla duyalim.

Iste hacda hacilar arafata ¢ikarak, kendine arif olma ha-
kikatini duyururlar.

Arafat kelimesi Kur’an'da geger.
Bakara Stresi 198: “Fe izd efadtum min arafat fezkurl-
lahe.”

Fe iza efadtum : Artik, efidet, ulastigin zaman, gelmek,
toplanmak, elde etmek, kalb makami,
Min arafat : Ariflik, bilmek, tanimak, anlamak,

hakikatlere erismek,
Fe uzkur@ Allah  : Artik, o zaman, zikredin, anin, anlayin,
anlatin, Allah

Meali 1: “Ariflik makamina gelindigi zaman Allah’1 anin.”
Meali 2: “Ariflik makamina erenler, Allah’in zikrindedirler.”

Meali 3: “Ariflik makamina erisenler, Allah’in zikriyle
haraket ederler.”

Iste hacda Arafat tepesine ¢ikan kimse, Hakk’a arif olma
makamina erismis kimsedir.

Daim Allah'in zikriyle yasayan kimsedir.

1187 |



6- SEYTAN TASLAMAK
Hacda seytan taslama olay1 da iyi anlasiimalhidir.

Sembolik olarak yapilan seytan taslama, kisinin kendin-
deki seytani duygu ve diisliincelerden arinmasidir.

Seytan diye ayr1 bir varlik yoktur.
Seytan insanin zalimlesmis boyutudur.

Insan, yaptig1 kotiiliikleri; ad1 olan kendi olmayan sey-
tanin tstlne atarak, zalimligine kilif uydurur.

Seytan denilen sey, zalim kisinin kendisidir.
Onun icin seytan dedigimizde bilelim ki, kotiiliikler icinde
olan zalim kisi anlasilmalidir.

Onun icin seytan diye bahsettigimiz, kotiiliikler, zalim-
likler icinde olan kisidir.

Yani seytanlasmak, zalimlesmek demektir.

Zalimlesen kisi seytandir.

Ayr1 bir seytan aramanin anlami yoktur.

Kim ki ¢evresine acimasizca zulmediyor, iste o seytan-
lasmis kisidir.

Kim ki ¢evresine kotiiliik yapiyor, o seytandir.

Seytan, “sa-ta-na” kelimesinden gelir.

Uzaklasan yani Hakk’tan uzak olan demektir.

Hakk’tan uzak olan, kibir i¢ine diiser ve seytanlasir.

Varligin 6ziindi, gérmekten uzaklasan “sa-ta-na” duru-
munu diiser.

“Sa-ta-na” durumuna diisen, varligin dis boyutunda ka-
lir ve ondan menfaat elde etme derdine diiser.

Yani varligin esya boyutunda kalip, hakikatine eremeyendir.

Seytan, esya ayn1 kokten gelen kelimelerdir.

1188



Esyadan menfaat elde etme durumu, kisiyi 6zden koparir.

Iste o menfaat elde etme durumu kisiyi, kendi ¢ikarinin

derdine dustrir ve kisi zalimlesir.

Nisa Stresi 120: “seytanu illa gurlra-seytan denen, an-
cak gurur, kibir icinde olandir.”

Evet, her kim; bir gurur, kibir icindeyse, iste o kisi seytandir.

Gururlanma, kibirlenme, ¢ikar duygular1 hep seytanli-
gin dogdugu yerdir.

Seytan, varligin esya boyutunda kalip, varlifa zulmede-
rek kendine menfaat elde etme derdindedir.

Seytanin cirit attig1 yer, dini alandir.

Seytan son planini asla 6nceden belli etmez.

Seytan planini hep gizler.

Seytan planini masumlar iizerinden gerceklestirir.

Seytan planini; inang, ibadet alani iizerinden gerceklestirir.

Seytanin dini kullanarak, hedefine ulasir.

Dindar kiligina girerek, hedefine adim-adim yaklasir.

Seytanlasmis kisi her zaman sinsidir.

Tek amaci vardir, o da kendi ¢ikaridir.

Seytan, masumlari Allah diyerek aldatir.

Seytan, masumlari Allah diyerek, kitap diyerek, din di-
yerek, ibadet diyerek, farz siinnet diyerek aldatir.

Kendini Allah yolunda miicahit gibi gosterir.
Asil amaci ¢ok gizlidir, hig belli etmez.

Gizli planini, ibadet alaninda masumlara kendini Miislii-
man gibi, mehdi gibi, mesih gibi, evliya gibi gostererek ger-
ceklestirir.

189



Kah namazda, kdh Kur’an okumakta, kah oructa, kdh

hacda goriiniir.
Hep Allah korkusundan bahseder. (Hasr Siiresi 16)

Hasr Stiresi 16: “Ke meselis seytan... inni ehafullahe rab-
bel dlemin.”

Meali: “ben dlemlerin Rabbi olan Allah’tan korkarim.”
Ayette gordiigiimiiz gibi, seytan etrafina korkular salar.
Korkuyla insanlar1 Allah’1 anlamaktan uzaklastirir.
Korkuyla beyinleri kilitler, diistinmez eyler.

Ciink bilir ki korkan kisi, o korkudan dolay1 itaatkar
olur, emirlere uyar, denileni yapar.

Her seferinde Allah korkusundan, giinahlardan, vebal-
lerden bahseder.

Hemen kadere siginir, her sey Allah’tan der.
Hayir da ser de Allah’tan der.

Kotiiliikler Allah’in takdiri der.

Hakikatler anlasilsin istemez.

Emirlerle yasaklarla hareket eder.

Asla ilimden irfandan sahit olmaktan bahsetmez.
[lim onun diismanidir.

Akil onun diismanidir.

[nsanlar arasina ikilik, nifak, fesatlik sokar.
Amaci bellidir.

Amaci kendidir.

Amaci; otorite kurmaktir, makamdir, saltanattir, séhret-
tir, insanlar1 kendine kole etmektir.

Amaci; isimdir, sohrettir, maldir, miilktir, paradir, liks
yasamdir.

| 190



Asil amacini hep gizler.

Asil amacini yanindaki kimse bile bilemez.

Oyununu din lizerinden oynar.

Amacina ulasmak icin yavas yavas sinsice hareket eder.
Amacinda, genglerin masum Allah inanci ¢ok dnemlidir.
Onlar1 yavas yavas kendine baglar.

Onlara, yavas yavas inan¢ boyutunda ne kadar 6nemli
is yaptiklarini hissettirir.

Her kesimden insanlar1 kendine baglar.
Yolunu, amacini, kutsallik adi1 altinda kurgular.
Cihat, micahit, kafirlik kavramini hep kullanir.

Seytanlasan kisi, hangi alanda olursa olsun, hep kendi
¢ikarini 6n planda tutar.

Asla Tevhid suurundan hoslanmaz.

Toplumun cemaat, tarikat, mezheplere boliinmesini is-

ter ve boler.
Boliinme olsun ki, onlar1 kii¢iik kiiciik kontrol etsin ister.
Bir topluluk kendini digerlerinden ytiice gorsiin ister.

Bir topluluk kendini yiice gorsiin ki, digerleriyle husu-
met icinde olsun, kaos olsun ister.

Clinkii seytan kaostan beslenir.
Amaci otorite kurmaktir.
Amaci firavun olmaktir.

Kasas Siresi 4: “Dogrusu firavun yerytiziinde kendini
yuce gordii ve halkini cemaatlere ayirdi.”

Her Kisi icinde seytanlik potansiyeli tasir, Kisi kKibre diis-
tiikce seytanlasir ve kendisi bunun farkina bile varmaz.

1191 |



Ona sorsan, itikat lizeredir, yani dini inanclar1 hep ye-
rine getiren biridir.

Allah’a sadece inanir, Allah hakikatine arif degildir.

Emir ve yasaklar, onun i¢in din mecburiyetidir.

Emir ve yasaklar denen alanin hikmetini asla bilmez.

Inang, iman inceligini bilmez.

Hep disarida kafir arar ve onlarin yok edilmesini ister.

Kafir diye ilan ettigi kisiler, onun amacinin dniinde bir
engeldir.

Mina’da sembolik olarak 3 ayr1 yerde seytan taslamak, ki-
siyi seytanlastiran 3 ayri zannin kisiden uzaklastirilmasidir.

Bu 3 duygu nedir dersek:

1- Cemre-i Sugra: Kii¢lik cemre, kii¢iik seytan.
2- Cemre-i Vusta: Orta cemre, orta seytan.

3- Cemre-i Aka’be: Bliylk cemre, biiyiik seytan.

Bu sembolik seytanlar; kisinin kendine nispet ettigi, fiil
benim, sifat benim, viicid benim zannidir.

Kisinin icindeki biiyiik seytan, icindeki gizli sirktir.

Kisinin icindeki gizli seytan, kendini se¢ilmis, veli, ev-
liya, gavs, mesih gérmesidir.

Bu zanlardan bu duygulardan kurtulamayan kimse:

Kendini varliktan koparir, benlige diiser.

Kendini tistiin goriir, kibre diiser.

Hep benim olmali der, zalimlige diiser.

Zalimlige disen kisi, artik seytanlasmistir ve hep bas-
kalarina zarar verir.

Seytanlasan kisi; merhametten, rahmetten, sefkatten
yoksun kisidir.

[192 |



Iste seytanlasmanin temel noktasi; kibirlenmek, ben ol-
gusuna diismektir.

Seytanlasan kisi, hep varligin dis ylziinde kalir, varli-
g1n 6zlni goremez.

Seytanlasmak; Hakk’tan uzaklagsmaktir.
Savas seytandir.

Baris, huzur Islamdir.

Seytan; kotiiliiktir, zalimliktir.
Zalimlik, kotiilik, seytandir.

Iste dikkat edelim, her cocuk atalardan gelen kesbiyet
kodlarinda, seytanlasma durumunu tasir.

Seytanlasmanin olusmasina etken olan sey; cocukken
baslayan aile ve toplum egitimi ve algilaridir.

Ve bilhassa bunda ana etken, dogru olmayan din egitimidir.
Seytanlasmaya engel olan tek sey;

Varlig1 okumaktir.

Varliktaki faaliyeti iyi anlamaktir.

Varolusu ve var edeni idrak etmektir.

Varligin geldigi asli gérmektir.

Varligin birbiriyle olan bagini gorebilmektir.

Kendi viicidunun isleyisine arif olmaktir, kendine arif
olmaktir.

Kendinin ve varligin 6ziiniin ayni1 oldugunu anlayabil-
mektir.

Kendini varliktan bir varlik saymaktir.
Kendine sahit olmaktir.
Allah hakikatine ermektir.

Kulluk bilincine ulasmaktir.

| 193 |



Insan 6ncelikle disarida bir seytan aramamalidir.

“Ben bir seytanlasmis biri miyim?” diye kendini muha-
sebe etmelidir.

Zalim miyim, kotilik yapiyor muyum?

Insanlarin arkasindan dedikodu yapip, onlar1 kétiilii-
yor muyum?

Para i¢in, mal i¢in, sohret icin, birilerinin hakkini yi-
yor muyum?

Gurur kibir icinde miyim?

Birilerine hor bakiyor muyum?

Kendi inancimi, milletimi, meslegimi, cinsiyetimi, ailemi,
biiyiik gériiyor muyum?

Diger inanclara, milletlere, mesleklere, cinsiyete, ailelere
hor bakiyor muyum?

Ayrimcilik, ikilik icinde miyim?

Kendimi ayricalikli gériiyor muyum?

Kendi ¢ikarimin derdine diisiip, birilerine zalimlik ya-
plyor muyum?

Diye kendini sorgulamaldir.

Iste hacdaki seytan taslama adeti, kisinin kendindeki
seytani duygu ve diisiinceleri taslamasidir, kendinden uzak-
lastirmasidir.

Hazreti Muhammed’in “seytanimi Miisliiman ettim” so6-
zini iyi anlamaliyiz.

Bizi seytanlastiran duygu ve diislinceleri 1slah etmeliyiz.

Seytanlasmanin geldigi yer, iblislik duygusu ve disiin-
cesidir.

Iblis nedir, seytan nedir iyi bilinmelidir.

iblis neden secde etmez?

1194 |



iblisten dogan seytan nedir?

Seytan taslamak nedir?

Kur’an'da 9 yerde iblis i¢cin “Adem’e secde etmedi’diye geger.
Buradaki ayetlerde seytan kelimesi gecmez.

Halk arasinda ise, seytan secde etmedi denilir.

Halbuki ayetlerde iblis der.

Bakara Siiresi 34: “Ve iz kulna lil melaiketiscudii li Ademe
fe seced illa iblis eba vestekbere ve kane minel kafirin.”

Meali: “Adem’e; tiim varliktaki glicii anla, tiim varl-
ginla bir teslimiyet icinde ol, diye bildirdik. Boylece o tiim
varligiyla teslim oldu. Ancak, varligin dis yiiziinde kalip i¢
yiuzlnl géremeyen, tiim varliktaki giicli anlayamayan ise,
teslim olmaktan kaginir ve bir kibirlilik icinde kalir ve ha-
kikatleri gormemezlikten gelenlerden olur.”

Kur’an’da kibir ile iblis birbirine baglantili sunulur.
Kur’an'da; “iblis secde etmedi” diye bildirilir.

Fakat bizlere hep seytan secde etmedi diye 6gretildi.
Kur’an seytan demez, iblis der.

Iste burada, iblis ve seytan inceligini anlarsak, sunulan
dyetlerin hakikatini daha iyi anlariz.

Insani iblis yapan, onun diistiigi kibridir.

Insani iblislestiren, kendini daha hayirli sanmasidir.
Iblis hep soyle soyledi:

“Ben ondan hayirliyim.”

“Ben ondan tstiiniim.”

“Ben ondan yiiceyim.”

“Ene hayrun minhu-ben ondan hayirhyim.” (Sad Stresi 76)

Iblis béyle duygularla seytanlasti.

1195 |



Insan béyle duygularla seytanlasti, zalimlesti.

Benim inancim, benim ibadetim, benim ibadethanem
onlardan daha tstiin, diyenler kendi gibi olmayanlar1 dis-
lady, hor gordii.

Insan yaratilan diger varliklardan daha iistiin, daha
ylice olabilir mi?

Bir kisinin inanci digerinden daha ytice olabilir mi?

Hepimiz ayni1 Allah'in yarattigi kullar degil miyiz?

Yunus Emre’miz ne giizel sdylemis.

“Sen kendine ne sanirsan ayriga da onu san.”

“Yetmis iki millete Hakk nazariyla bak.”

Hi¢ kimseye hor bakmamak gerekir.

Kimseyi dislamamak gerekir.

Kendini bagkasindan iistiin gormemek gerekir.

Senlik benlik kavgasina girmemek gerekir.

Varlikta Hakk’a nazar eden, hicbir varlig1 6teki gormez.

Kimseyi kafir ilan etmez.

Kimsenin inancindan dolay1 yargilamaz.

Herkes kendi inanciyla Allah’a niyaz eder.

Birinin inanci digerinden asla ylice degildir.

Iblis, hor bakti, hakir bakti, disladi, kendini hayirli gordii,
kendini ylice gordii.

Bizden bizden degil deme gafletine distii.

iblis hep béyle zannetti, béyle diisiindii, boyle séyledi.

Iblisi iblis yapan sey “Ene hayrun minhu-Ben ondan ha-
yirliyim” (Sad Stresi 76) demesi ve kendini iistiin gormesiydi.

iblis “Ben ondan hayirhyim” dedi.
“Halakte hu min tin-O bir toprak” dedi.

| 196 |



Bu ayeti ¢ok iyi tefekkiir etmeliyiz.

Her kim, kendini yaratilan herhangi bir varliktan ya da
bir insandan daha hayirli gériiyorsa, o Kkisi biiytik bir kib-
rin i¢cine diismustiir.

Kendini diger bir kimseden daha hayirh gérmek, daha
degerli gormek, daha ytice gérmek kibirdir.

Kibir kisiyi seytanlastirir.

Kibir kisiyi Hakk suurundan uzaklastirir.

Varligin toprak boyutunda kalan iblislesir.

iblis olan Hakk suurundan uzaklasir ve seytanlasir.

Seytanlasan kisi zalimlesir, kendine ve ¢evresine zu-
lim eder.

Kur’an’da hem iblis hem seytan kelimeleri vardir.
Toplumda iblis ve seytan ayni olarak kabul edilir.
Seytanin geldigi yer iblis boyutudur.

Iblis, libas boyutunda kalan, 6zii géremeyen demektir.
Libas, dis elbise demektir.

Varligin dis elbisesi topraktir.

Her kim toprak gordii, topragin 6ziinii goremedi, o iblis
durumuna diisti.

iblis durumuna diisen varhigin esya boyutunda kalir ve
git gide seytanlasir.

Iblis, libas, elbise, dis elbise, sliret, varhgin toprak ciheti
ayni anlamlara gelir.

iblis; dis elbisede, stirette kalan, varligin esya boyutunda
kalan demektir.

Yani varliga baktiginda, varligin dis yiizlinde kalan, i¢
yuzlindeki mandya ulasamayan demektir.

Yani teni goriip, cani1 géremeyen demektir.

197 |



Her kim; stiret gordi, siret goremedi o iblis oldu.
Her kim; toprak gordii, aslini1 goremedi o iblis oldu.

Her kim; kendini gérdi, kendinde Hakk’r géremedi, o ib-
lis oldu.

Her kim; karsisindaki kisiyi gordii, onda Hakk’1 gére-
medi, o iblis oldu.

Her kim, tende kald1 cAna eremedi, o iblis oldu.

Tiim stret viictdlarini tutan Allah’tir.

Eger biz, sliretleri goriir stiretleri tutan sireti goremezsek,
yani topragi goriir, topragin ardinda olani géremezsek, yani
teni gorlip cani goremezsek, iblislik hali bizde agiga ¢ikar.

Iste iblis; varligin dis elbisesinde yani varhgin toprak
boyutunda kalan demektir.

Bizden istenen, siiretleri tutan giicii anlamak ve secde
sirrina ermektir.

Adem denilen, iiflenen rith sirridir.
Kuran'da “Rihumuzdan tifledik” der.

i§te, climle varlik o rithdan olusur, o riihla devam eder
gider.

Bizler suretleri yani varligin dis elbisesini goriir icteki
rihu géremezsek, iblis oluruz, yani dis elbisede, stirette ka-
lan oluruz.

Kur'an'da, “Adem’e secde edin” denilmesinin hikmeti;
varligin geldigi yer olan, rih hakikatini anlayin ve melek-
lesin, yani sliret varliginizdan ge¢in ve secde sirrina ulasin

denmesidir.

Varligin dis yiiziinde yani dis elbisede, yani surette ka-
lan secde sirrina vakif olamaz.

198



Burada bize, kim bu varligin siretini goriir siretini yani
icindeki rithu géremezse onda iblis hali olusur, der.

iblis olan artik yavas yavas seytanlasir.

iblisin oglu seytandir diyebiliriz.

iblislik hali seytanhg1 dogurur.

Kur’an'da belirtildigi gibi, Adem’e secde etmeyen iblistir.
Adem’den maksat, iiflenen rith boyutudur.

Kisi, varligin stiretinde kalir, varligin 6ziini yani Hakk
boyutunu géremezse, iblis durumuna diiser.

Iblis, varhgin toprak boyutunda kaldi, iiflenen rih ha-
kikatine eremedi.

Iblis, kendini yaratilan herhangi bir varliktan hayirl
gordi, kibirlendi ve iblis durumuna diistii.

Bakara Siiresi 34: “I114 iblis eba vestekbere ve kiane mi-
nel kafirin-kibirlenen iblistir ve onun Kibri onu kéfir eder.”

Kisi yaratilan her bir varligin Hakk ile bagini géremezse,
¢okluk boyutunda kalir, ¢oklugu tutan tekligi géremez.

Iste iblislik haline diisen, toprak boyutunda kalir, topra-
g1n hakikatini géremez.

Yaratilan her varlik, Allah’in kendi 6zlinden siiziliip gel-
mistir.

Allah, her varligi kendi zatiyla kusatir.

Varlik Allah’tan, Allah varliktan ayri degildir.

Allah her insana sah damarindan yakindir. (Kaf Stresi 16)

Birimize az yakin, digerine ¢ok yakin degildir.

Herkese ayni derecede yakindir, hatta yakindan daha
yakindir.

Insan, bu suurla bakmal, varligin toprak boyutunda kal-
mamalidir.

| 199 |



Her kim, kendini yaratilan bir varliktan hayirli gori-
yorsa, biiyilik bir kibrin i¢ine diismiistir.
iblis “Ene hayrun minhu-ben ondan hayirliyim” dedi.

Onun kendini hayirli gérmesi, onu kibre diisiirdii, onun
kibri onu seytanlastirdi.

Her kim kendini yaratilan herhangi bir varliktan; ha-
yirly, tistiin, daha degerli goriiyorsa, o iblistir, o seytanlasir.

Kibir, tenezziilii unutturur, tevazuyu unutturur.
Tenezziil, inzal kelimesinden gelir.

Inzal, inmek demektir.

Menzil de ayn1 kokten gelir.

Menzile inmek, tenezziildiir.

Menzil, inilen yer demektir.

Menzil, yeryiiziidir, varlik boyutudur.

Tenezzul; varligin seviyesine inmek, kendini yaratilan
varliktan ayr1 gormemek, kendini yiice gormemek demektir.

Tenezziil sahibi yaratilan her varliga, Allah’in kulu ola-
rak bakar ve kendini asla yaratilan herhangi bir varliktan
ustin gormez.

Tevazu, paralel, aynilik, esitlik, demektir.

Yani, kendini yaratilan diger varlikla ayni gérmek de-
mektir.

Mitevazi Kisi, tenezzil sahibidir.

Tenezzul sahibi, baktig1 her varliga, kendisi gibi Allah
tarafindan yaratilan bir varlik olarak bakar.

Tenezziil sahibi, asla kendini yaratilan bir varliktan daha
hayirli, daha degerli gérmez.

Kur’an'da belirtildigi gibi, yaratilan her varlik Allah’'in
yarattigi bir topluluktur.

1200



Tenezziil sahibi her varliga Hakk nazariyla bakar.

En’am Stresi 38: “Yerytiziinde hicbir varlik olmasin ki ve
gokyliziinde kanatlari ile ugan bir kus yoktur ki, sizin gibi
bir topluluk olmasin.”

Mi'minun Siresi 52: “Muhakkak ki siz de o varliktaki
topluluklar gibi bir topluluksunuz.”

Iste her insan, varligin hakikatini gérebilmeli ve varlig
Hakk’tan ayri gérmemelidir.

Her kim varligin hakikatini géremezse, varligin siiret
boyutunda kalirsa, kendini varliktan ayri goriir ve iblislesir.

Bir karinca, bir bocek, bir kus, bir c¢icek, bir agac, bir tas,
bir damla su, hepsi bizler gibi yaratilmis bir varliktir ve asla
bizden asagi ya da tistlin degildir.

Insan olan kendini iistiin gérmez.

Insan olan higbir varliga hor bakmaz.

Insan olan kendini daha degerli gorerek kibre diismez.

Insan olan hi¢ kimseye zerre kadar zuliim etmez.

Insan olan iyilik i¢in, yardim i¢in kosar.

insan olan karamsarlik ekmez, (imit eker.

Insan olan korkutmaz, sevindirir.

Ama kendini daha hayirli goren, ytice goren; korkutur,
umutsuzluk verir, karamsarlik verir.

Insan olan Halk’ta Hakk’a nazar edendir.

Insan olan kesrette vahdeti gérendir.

insan olan, tenezziil sahibidir, tevazu sahibidir.

Insan olan sefkat ehlidir, ask ehlidir, sevgi ehlidir.
Hepimiz, Allah’in rahimiyet boyutundan siiziiliip geldik.

Bizi var eden bizi asla birakmadi, her an viicidumuzda
tecelli etmekte ve viicidumuzun sahibidir.

201 |



Allah, her viiciidun zatidir, sahibidir, orada kendini gosterir.

Iste hacda seytan taslamak, kisinin kendisini iblislesti-
ren, seytanlastiran her tiirli duygu ve diistinceyi kendin-

den uzaklastirmaktir.

7- MUZDELIFE VE MINA
Hacda Arafat’tan sonra Miizdelife vakfesi yapilir.

Ve mina denilen yerde kendi varligindan gecgerek, fena-

fillah makamaina erilir.

Arafat’dan sonra, Miizdelife’deki vakfeye durmak, hangi
hakikate isaret eder?

Bakara Siresi 198: “Iindel mesaril haram vezkuriihu

kema hedakum ve in kuntum min kablihi le mined dallin.”

inde : Yaninda, katinda, ona ait,

El mesari el harami : Duygu, acik yol, anlayis, isaret, suur,
kutsal olan,

Ve uzkuri-hu : Zikredin, anin, anlayin,

Kema heda kum : Gibi, seklinde, dogru yola sevk

eden, hidayet, siz,
Ve in kuntum minkabli hi : Dogrusu, siz oldunuz, idiniz,
onceden,

Le min ed dalline : Elbette, dogrusu, cehalete sapmis,
dalalette olanlardan,

Meali: “Boylece o kutsal yolda hep o hakikatler lizere
olun ve size yol gosterildigi gibi O’'nu anin. Dogrusu sizler

daha once dalalet i¢cindeydiniz.”

Ayette, “Mesar-1 Haram’da yani Miizdelife’de O’nu-Allah’1
anin” ne demektir?

Miizdelife, zelf kelime kokiinden gelir.

| 202



Zelf; “yaklasmak; yaklastirmak, yakinlasmak” anla-
mina gelir.

Miizdelife, Hazreti Adem ile Havva’nin bulustugu yer
olarak bilinir.

Burasi cem olma yeridir.

Burada aksam ve yats1 namazlari yatsi vakti girdikten
sonra birlikte kilinir.

Onun i¢in burasi Cem yeri, Cem makami olarak da bilinir.
Tabi bunlarin anlamlari iyi diistintilmelidir.

Adem’den maksat rith makamdir.

Havva'dan maksat fend makamlaridir.

Adem’den maksat kisinin rith-can boyutudur.

Havva’dan maksat kisinin ten boyutudur, kisideki tecel-
liler boyutudur.

iste miizdelife Adem ile Havva'y1 bir bedende gérme bo-
yutudur.

Teni cani bir bilme boyutudur.

Mana boyutunda Adem, kisinin riih yoniidiir, can yoniidiir.
Havva, kisinin ten yoniidiir, hevalar-istekler yonidiir.
Once Havva boyutunu inceleyelim:

Havva; hava, heva, hevalar, haviye, ehva, heyven, he-
veyanun, hiiveyyen, hiiviyet, ihvan, hayvan, ayni kokten ge-
len kelimelerdir.

Kisinin “Havva” boyutu, ten boyutudur, ten boyutuna ait
olan istekler boyutudur.

Hevalar; bedene ait olan istekler boyutudur.
Bu istekler toprak beden ile alakalidir.

Bu isteklerini yerine getirmek i¢in, toprak boyutuna
diismek gerekir.

| 208 |



Onun i¢in Kamil kimseler, “Heva” kelimesini “Dilistli” diye
yorumlamislardir.

Adem ile Havva; cinsiyet olarak kadin ya da erkek de-
mek degildir.

Havva'y1 kadin, Adem'’i erkek olarak bilirsek, kendimiz-
deki Adem boyutunu, Havva boyutunu anlayamayiz.

Hevalar boyutu olan Havva boyutu, bedenin her tirli
istekler boyutudur.

Clinkii beden yasamak i¢in, istekler boyutuyla hareket eder.

Nefes alip verme istegi, korunma istegi, beslenme is-
tegi, iireme istegi, uyuma istegi, dinlenme istegi, sevmek
sevilmek istegi, 68renme istegi, gibi istekler boyutu “Hav-
va-Heva” boyutundan gelir.

Tim duygu ve diisiinceler boyutu “Havva-Heva” boyu-
tundan gelir.

Insan iyi diisiinmeli ve arastirmalidir.

Kadin denilen, yani “Nisa” denilen, bize 6gretilen cinsi-
yet olarak bir kadin midir?

Yoksa bizim ten boyutumuz, ten boyutumuzun hevalar
boyutu mudur?

Bizim ten boyutumuz “Miiennes” boyuttur.
Bizim rih boyutumuz “Miizekker” boyuttur.
Miiennes boyut, “Nisd” boyutu demektir.

Miizekker boyut, “Zekr-Zikir-Zakir: Rth” boyutudur, yani
Nas boyutudur.

Miiennes boyut yani nisd boyutu “Disil” boyutudur.
Miizekker boyut yani zekr boyutu “Er-Erl-Eril” boyutudur.
Er kisiden murad; Kamil kisidir.

Kamil kisiligin cinsiyetle alakasi yoktur.

204 |



Kamil kisi, erkekten de olur, bayandan da.

Kamil kisi, Allah hakikatine ermis, Tevhid suuruna er-
mis Kisidir.

Iste kisi, ister bayan olsun, ister bay olsun...

Yani ister kadin olsun, ister erkek olsun...

Kisinin ten yoni “Hava-Heva” boyutudur, yani “Disil”
yonidir.

Disil denilen y6n; bedenin her an isleyis, ireme, degis-
kenlik, dogurganlik boyutudur.

Bedendeki hiicreler, her an yeni bir hiicre dogurur, be-
den her an isleyis icindedir.

Rh yoni ise “Erl-Eril” yontiidiir.

Hem ten yoniiniin hem rth yoniiniin birlik boyutu ise
“Insan” yonudiir.

Insan “Havva-Heva” yéniinii iyi anlamalidir.

Hevalarini giinaha dontistiirmemelidir.

Hevalarinin, yani bedensel isteklerinin dl¢lisiinii cok ama
cok iyi anlamalidir.

Ciinkii giinahlar boyutu, “Havva-Heva” boyutu ile alakalidir.

Onun i¢in, inan¢ boyutunda olanlarin “kadin ginahkardir”
diye soyledigi sey, cinsiyet olarak kadin ile alakali degildir.

Kisinin nisa boyutu olan, tensel istekler yani “Hava-Heva”
boyutuyla alakalidir.

Bizdeki Adem’i ve Havva'y1 iyi tanimaliyiz.

“Adem erkek midir, Havva kadin midir?” konusunu iyi
diisiinmeliyiz.

Adem de Havva da kisinin kendisidir.

Havva anamiz denilen bizim ten boyutumuz, yani top-
rak bedenimizdir.

| 205 |



Adem baba denilen, bizim rith boyutumuz, cAn boyutumuzdur.
iste bizler hepimiz, Adem ile Havva’dan olustuk.

Yani ten ile candan olustuk.

Onemli olan insan makamina erebilmektir.

Onemli olan “Adem denilen nedir?” bunu iyi bilmektir.
Adem sirrinin rth boyutu oldugunu anlayabilmektir.
Rih, Allah’'in nlirundan stiziiltip gelir.

Allah kendi niirundan, rith boyutunu a¢iga ¢ikarir.
Rhun iiflenisiyle alemi halk eyler.

Ve halk edilen her varlik, riihun isleyisiyle hareket eder.
Rihu bembeyaz bir bulut misali diistinelim.

Rih Allah’a aittir.

Climle varlik o rithda gizlidir.

Climle varlik tek rithda birdir.

Her varligin ciizi rtithu, o rithdan siiziiliir gelir.

Her bir varligin rithunun kaderi orada yazilidir.

Her bir varlik neye gore sekillenecek bellidir.

Iste “Kader Sirr1” orada gizlidir.

Giin gelip rhdan her bir varlik stiziiliip gelir.

Climle varligin kaderi nasil yazilmis ise varlik ona gore
sekil bulur.

Varlik nlir boyutunda goériinmez bir alemdedir.
Allah kendi nlirundan halk eder.

Halk olus bir kadere gore tecelli eder.

Her bir varligin kaderi rithda yazilidir.

Zamani gelince adim adim varlik sekillenir.

Her bir varlik, bir kaderin fitratina gore sekillenir.

206 |



Iste “Fitratin Kader Sirr1” budur.

Her varlik hem ten yoniiyle hem can yoniiyle Adem ve
Havva boyutunu tasir.

insanin, Adem boyutunun yani mana boyutunun yaninda,
beseri boyutu da vardir.

Beser boyutu Havva boyutudur.

Kur’an'da Adem’e ait diye bildirilen vasiflar, her insanin
kendi viicid boyutunda vardir.

Ayrica Adem; “Adam-Udme-Edim-Edeme-Ebu’l Beser-Sa-
fiyullah-Halifetullah” isimleri ile anilmistir.

Adam; insanlik, diislinme, anlama, gozlemleme, tanim-
lamaya ¢alisan demektir.

Udme-Edim-Edeme; isleyis, amel, faaliyet, yapan, olus-
turan demektir.

Ebu’l beser; toprak boyutu, suret giymis, ten boyutu de-
mektir.

Yani Adem’in Havva boyutu beser boyutudur.

Safiyullah; rh boyutu, 6z boyutu, kaynak boyutu, ra-
him boyutu demektir.

Adem sirr1 rith boyutunun sirridir.

Tlm varlik bir rithdan stiziiliip gelmistir.

Hicr Stiresi 29: “Nefahtu fthi min rihi.”

Meali: “Climle varliga rithumdan iifledim.”

Iste Miizdelife, ten ile cAn1 cem etme makamidir.

Bu makam aynel yakin makamidir.

Ten aynisiyla candir, can aynisiyla tende tecelli eder.
Hacda mina’da ise seytan taslama yeridir.

Kisinin seytan taslamasi, kendi seytanini Miisliiman edip,
Allah’ta fani olma sirridir.

1207



Ming, kisinin kendini varligindan gecip fenafillah maka-
mina erisme yeridir.

Fenafillah, Allah’in ulviyetinin yaninda, kendi beden
kimliginin sahibinin, Allah oldugunu idrak etme makamudir.

Mina, “Men” kelime kokiinden gelir.
Men, kisinin kimligidir.

“Men” eski Tiirk¢e’de “Ben” demektir.
Kisideki “Ben” Allah’in Ene’sidir.
Kisideki ben, Allah'in kendi zatidir.

Kisi, seytanlasarak Allah’in kimligini orter, benlik i¢ine
diiser.

Kisi, kendi varliginin, Allah’'in varlig1 olduguna, kendinin
bir goélgeden ibaret olduguna arif olunca, Mina'nin sirrina erer.

Kisi, Mina'da kimlik bulur.

0 kimlik Allah’in kimligidir.

Kisi o makamda kendi kimliginden gecer, Allah’in kim-
ligi ile kimliklenir ve ben egosundan diiser.

Ve her daim O’nun kimligi ile yasar.

8- KURBAN SIRRI
Kurban sirr1 bir tek hacdadir.

Hac déneminin son giintinde genelde koyun kesilerek,
kurban diye adlandirilir.

Haccin sonunda hayvan kurban edilir.
Bu yapilan sembolik uygulama ¢ok iyi anlasilmalidir.
Kurban hakikati iyi anlasiimalidir.

Hacda bir hayvani degil, kisinin kendini Allah’a kurban
etmenin sirr1 diisiiniilmelidir.

| 208 |



Hakikat cihetiyle kurban nedir ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Allah’a hayvan kurban etmek, kurban hakikati midir?

Allah, insandan hayvanin kaninin akitilmasini, etinin
yenilmesini mi istemistir?

Kur’an cihetiyle kurban nedir?

Kurban hayvan kesmek midir?

Kurban kan akitmak midir?

Kurban senede bir kez, Allah’a yapilan bir ibadet midir?

Allah bizlere; koyun, kegi, okiiz gibi hayvanlar1 kesme-
mizi mi, onlarin kanlarini akitmamizi mi emrediyor?

Cok tanrili inan¢ dénemlerinden gelen bu adetlerin Al-
lah’a isnat edilmesi dogru mudur?

Eski Yunan'da, tanri Zeus’a kurban keserlerdi.

Aztekler, Mayalar ve Inkalar, inandiklar tanrilar i¢in in-
san1 kurban ederlerdi.

Eski Romalilarda biiytik felaketlerde hemen kurban ke-
silirdi.

Ve ozellikle insan ve hayvanlarin ilk yavrular: kurban
edilirdi.

Hititlerde de kurban adetini gériiyoruz, Bogazkdy metin-
lerinde ilk doganlarin ya da tirtinlerden ilk ¢ikanlarin kur-
ban olarak sunuldugunu goériiyoruz, ¢linkii tanrilarin ilkler
sunuldugunda hosnut olacagi inanilirdi.

i1k dénem Musevilerde kurban adetini gériiyoruz.
Daha sonra ise kaldirildigini gériiyoruz.
i1k donem Hristiyanlarda da kurban adetini gériiyoruz.

Sonra Pavlus, Hazreti Isd’nin carmiha gerilmekle biiyiik
kurban oldugunu séyleyip onlarin da kurban adetini kaldir-
digini goriyoruz.

209 |



Eski Hindistan'da Brahman diye olusan kahin sinifi, 6len
insanlarin ruhlarinin kurtulusa ulasmalari i¢in kurban kes-
tirirlerdi.

inandiklari tanrilara keci, inek, insan kurban ederlerdi.

Eski Misir’da tanrilara kurban olarak, bakire kiz cocuk-
lar1 ve erkek ¢ocuk kurban edilirdi.

Cocuklarin kurban edilmesinden maksat, masumiyet
inanciydi, temiz olanin kurban edilmesi inanciydi.

Siimerler kurbana ¢ok 6nem verirlerdi.

Hatta tapinaklarinda bir téren halinde yaparlardi.
Siimerlerde kan akitilmasi ¢ok 6nemliydi.

Akitilan kanin tanrilara yakinlik olduguna inanihird.

Eger akan kan diiz olarak akarsa kurban kabul edilmis
sayilirdi.

Eger kan egri akarsa kurban kabul edilmemis sayilirdi.

Miisliimanlikta ise bu adet Hazreti ibrahim’in bir seri-
at1 olduguna inanilir ve aileden ¢ocuklara devam eder gider.

Miisliimanlikta ilk devrelerde kurban kesme adeti yal-
niz hac déneminde ve yalnizca Mekke’de yapilirdi.

Fakat daha sonra her yere yayildi.
Mezheplere gore farz degildir.
Kimine gore vaciptir kimine gore stinnettir.

Inceledigimizde anliyoruz ki, kurban her toplumda go-
riliyor.

Elbette insanlar, inandiklari tanri ya da tanrilara cesitli
sekilde ibadetler ediyorlar.

Kurban'da bir ibadet olarak gorilmistiir.
Peki, Kur’an’i manada kurban ne anlama geliyor.

Kur’an’da kurban nasil agiklaniyor.

| 210



Kurban, “Kurb” kelime kokiinden gelir.
Akraba kelimesi de buradan gelir.

Kur’an'da; kurb, karib, akrebu, kurban gibi kelimeler de-
falarca gecer.

Kurb; yakinlik anlamindadir

Mukarreb; yakinlasmis anlamindadir.

Kaf Stresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”
Meili: “Biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”

Bakara Stiresi 214: "E 14 inne nasr Allahi karib.”

Meali: "Yakinlig1 anlamak isteyenlere Allah her zaman
yardim eden degil midir?”

Kur’an'i inceledigimiz zaman anliyoruz ki kurban “ya-
kinlik” anlamindadir.

Peki, hayvan kesmekle Allah’a yakin olabilir miyiz?
Yakinliktan maksat nedir?
Kul, Allah birbirinden ayri midir?

Yoksa insan bir zan i¢inde kendini Allah’tan ayr1 m1 gor-
mektedir?

Bir¢ok kamil insan bu yakinhigi siirlerinde dile getirmisler.

Fuzuli:

“Yilda bir kurban keserler halk-1 dlem 1yd icin

Dem be dem saat be saat ben senin kurbaninam”

Yani” Halk senede bir kez ibadet i¢in hayvan keserler

ben ise her an Allah’a kurban olarak yasarim” demistir.

211 |



Yunus Emre:

% )
=V

“Ismail'im, Hak yoluna canimi kurban eylerim,

Clinkii bu can kurban sana, ben ko¢ kurbani neylerim”
demistir.

Kamil insanlar ne giizel belirtmisler.

Hakikatte kurban kisinin ben egosundan kurtulmas;,
caninin sahibinin Allah oldugunu anlamasi ve ona kendini
kurban etmesidir.

Kurban'in hakikat ciheti, kisinin Allah’a yakinlk sirridir.
Bu sir mesafesizliktir.
Kisi zanneder ki, kendisi ayr1 Allah ayridir.

Oysa canli kitap olan kendi viicidunu ve varligin viicli-
dunu ilmi olarak incelediginde kisi anlar ki Allah ile ara-
sinda bir mesafe yoktur.

Kur’an’1 dikkatlice inceledigimizde anhiyoruz ki kurban,
hayvan kesmek anlaminda degil, kendi hayvani varligin-
dan ge¢mek, Allah’a yakinlik sirrina ermek anlaminda ol-
dugunu goriiyoruz.

Insan “Kurb-Kurban” sirrina ermelidir.

Kendi viiciidunun sahibini bilerek, Allah’a kurban olmalidir.

Yani Allah’a her seyiyle teslim edenlerden olmalidir.

Ben egosundan kurtulup, O'na teslim olanlardan olmalidir.

Hep toplumda, hayvan kesmeyi, kurban diye bildik.

Kendi varligimizdan ge¢meyi unuttuk.

Hayvan kesmeyi kurban sandik.

Kurban'dan i¢eri kurban'in ne oldugunu anlayamadik.

1212 |



“Karreba kurbanen” ayetinin sirrina eremedik.

Hayvan kesmekle Allah’a yakin oluruz sandik.

Allah’a yakinlik olan kurbiyyet sirrini unuttuk.
Yiizbinlerce hayvani kestik.

Kendi hayvaniyetimizi kesemedik.

Kendi varligimizdan gecemedik.

Kurban vardi, kurbandan igeru, anlayamadik.

Kurban vardi, kurbiyyete kapi agan, o kapiy1 bulamadik.
Asil kurban bizdik, kendimizi Hakk’a kurban edemedik.

Asil varligindan gegecek olan bizdik, varligimizdan ge-
cemedik.

Kendimizi viicidumuzun sahibine kurban edemedik,
teslim edemedik.

Allah1 kendimizden uzakta, gokte bir yerde sandik.
0, her an bizde imis, bilemedik, fark edemedik.
Kur’an'da “kurb” kelimesini kurban kesmek diye cevirdik.

Kaf Stresinde gecen “kurb” kelimesinin manasina ere-
medik.

Kur’an'da birgok farkl kelimeyi hep kurban kesmek diye
cevirdik.

Farkli anlamlar1 da olabilecegini hi¢ diisiinmedik.
“Hedye” kelimesini kurban kesmek diye cevirdik.

Viichdumuzun, Allah'in bize hediyesi oldugunu anlaya-
madik.

Viictidlar: tutanin, Allah oldugunu géremedik.

ViicGdlarin, Allah’a agilan bir kap1 oldugunu anlayamadik.

an

ViicGidlardan, Allahin “H(ida” ismiyle yol gosterdigini
bilemedik.

213



Viicidumuzu sahibine verip, O’'na hediye edemedik.

“El hedye - §3%j"’ kelimesini de kurban kesmek diye ce-
virdik. Bakara Siresi 196

“Bi kurbanin” kelimesini de “bir kurban kesmek” diye
cevirdik.

“Kurb” kelimesinin yakinlik oldugunu diisiinemedik.

Bu yakinligin ne oldugunu ¢6zemedik.

Kul ile Allah yakinliginin suuruna eremedik.

“Bi kurbanin- g‘é}g” bir kurban kesmek diye cevirdik.
(Al-i Imran Stresi 183)

“Nusuk” kelimesini de kurban kesmek diye ¢evirdik.

Tim giinahlardan arinip, Allah’a teslim olmanin “nu-
suk-nasik” oldugunu 6grenemedik.

Varligindan gegip, benliginden eriyip, kulluk elbisesi giy-
menin “nusuk-nesike” oldugunu bilemedik.

Beden varligindan gecip, tiim benlik Kirlerinden arinan,
kulluk makamina eren kisiye, “ndsik” dendigini hi¢ duymadik.

“Nusuk” kelimesinin “diizen, intizam, donanim, sistem,
tertip” oldugunu, tiim alemin Allah’in sistemi oldugunu ve
o sisteme nasil teslim olacagimizi 6grenemedik.

“Nusuk- ﬂi»: “kurban kesmek. (En’am Siresi 162)

“Budn” kelimesini de kurban kesmek diye ¢evirdik.

“Budn” kelimesinin “gévde, viicid, beden” anlamina da
geldigini 6grenemedik.

Viichdlarin, Allah’a teslim edilmesi gerektigini bilemedik.

Viicidlar: tutan Zatin Allah oldugunu bilemedik.

Viiclidlara benim demekle, ne kadar biiyiik bir gaflete
distiigimiizii fark edemedik.

“El budne- &ﬁ"' kurban kesmek. (Hac Stresi 36)

214 |



“Kalaid” kelimesini de kurban kesmek diye cevirdik.

“Kalaid” kelimesinin; varliktaki isaretler, varliktaki se-
Killer, stisler, varligin degerleri oldugunu bilemedik.

Ve tiim bu degerlerin, Allah’a ait oldugunu anlayamadik.

Bizdeki tiim sifatlarin, Allah’a ait oldugunun sirrina ere-
medik, sifatlari sahibine teslim edemedik.

“El kalaid- 39333"' kurban kesmek. (Maide Stresi 2)

“Karreba kurbanen” kelimesini de “birer kurban kes-
mek” diye ¢evirdik.

“Karreba kurbanen” kelimesinin, “yakinligin i¢indeki ya-
kinlik” oldugunu ¢6zemedik.

“Kurban var kurbandan igeru” sirrina eremedik.

“Karreba kurbanen- “ \-’\-Ug \-')5 “ kurban kesmek, yakin
olmak icin kurbanlar. (Maide Stresi 27)

Ki buradaki her iki kelime de ayni kokten geliyor, bunu
anlayamadik.

Fakat, kelimenin birini yakinlik, birini kurban olarak ce-
virdik, neden boyle diye kendimize sormadik.

“Keffaret” kelimesini de kurban kesmek diye ¢evirdik.

“Keffaret” kelimesinin, “kefaret, arinma, temizlenme, gi-
dermek, yok etmek” oldugunu bilemedik.

Kendimize varlik isnat etmenin giinahindan arinmanin,
nasil oldugunu anlayamadik.

Fenéfillah yani Allah’ta yok olmanin sirrina eremedik.

Keffaret’in; benlikten, giinahlardan arinmak oldugunu,
Allah’in ilmiyle temizlenmek oldugunu hi¢ diistinmedik.

Bedenimizin keffaretini veremedik.
“ Keffaret- i')\ﬁ" Keffaret kurbani. (Maide Siiresi 95)

“Venhar” kelimesini de kurban kesmek diye 6grendik.

9215



“Venhar” kelimesinin “enhar” kelimesinden geldigini bi-
lemedik.

“Enhar” kelimesini, bir nehrin akip gidisi olarak 6gre-
nemedik.

Gonillere Allah’'in ilminin aktarilmasinin ne oldugunu
bilemedik.

Bu alemin, bir nehir gibi Allah’tan geldigini, Allah’a akip
gittigini, gébremedik.
Viicidumuzda olan ilah{ bir akisin sirrini ¢ézemedik.

“Venhar- >3 Ve el nhr- kurban kesmek diye cevirdik.
(Kevser Stresi 2)

Oysa gontillere akan Allah'in liituflari oldugunu bilemedik.

Hazreti Muhammed’in génliinden, nice goniillere Allah’in
ilmine ait bilgilerin aktigina sahit olamadik.

“Zibhin” kelimesini de kurban kesmek diye cevirdik.

“Mezheb-Mezbaha” kelimesi de oradan geliyordu, an-
lami1 neydi bilemedik.

“Zibhin” kelimesinin, Hakk’in yolunda kendinden ge¢mek,
varligindan ge¢mek, oldugunu idrak edemedik.

Oziinii gérmek, icini gérmek, aslina ulasmak, oldugunu
anlayamadik.

“Zibhin- z23" (Saffat Stresi 107)
“En’am” kelimesini de kurban kesmek olarak cevirdik.

“En’am” kelimesinin; nimetler, varliklar, mahlukat, ha-
reketli olan her sey oldugunu diistinmedik.

Hac Stresi 34 ayetteki “behimet en'am” kelimesini de
kurban kesmek diye cevirdik.

Bu ayetleri neden hep kurban kesmek diye cevirdik? Dii-
stinmedik.

1216 |



Her bir kelimenin farkli anlamlari da var miydi? Anla-
yamadik.

Kurban’t hayvan kesmek sandik.

Kurbiyyet sirrina eremedik.

Oysa Kur’an’da bir¢ok yerde gecen “Kurb” kelimesini ya-
kinlik olarak ¢evirdik.

Lakin yakinlik nedir, idrak edemedik.

Bu kelimelerinin hepsinin Hazreti Muhammed 06ncesi
kullanilan kelimeler oldugunu bilemedik.

Aynisiyla Kur’an’a neden yansidigini ¢6zemedik.
Kurban'in kurbiyyet oldugunu, yakinlik oldugunu ¢6zemedik.

Hazreti Muhammed 6ncesi hacca gelenler, “Zemzem ku-
yusu yaninda Allah adina hayvan keserler, buna kurban der-
lerdi ve kestikleri hayvanin kanini Kabe'ye stirerler ve “Al-
lah'im kurbanimizi kabul et” diye dua ederlerdi.

Hac Stresi 37: “Kurbanliklarinizin kanlari ve etleri Al-

» A

lah’a ulasmaz” ayeti bu olaylar lizere inzal oldu diye inanilir.
Evet, cok diislinelim, nedir kurban?
Nedir kurbiyyet?
Nedir “mukarrebin” ¢ok diisiinelim?
Hayvan kesmek, kurban kesmek midir?
Kurban, hayvan kesmek midir?
Hayvan kesmekle mi Allah’a yakin olunur?

Yoksa kendi varligini, Hakk’a teslim etmekle mi yakin
olunur?

Insan, bunlari ¢ok iyi diisiinmelidir.
Allah’a olan yakinlik hakikatini anlamak bir ilim tizeredir.

Kur’an ayetiyle sabittir ki Allah bize sah damarimizdan
daha yakindir.



Iste bu yakinlig1 anlamak “Kurb-Kurban” kelimesiyle an-
latilmak istenmistir.

Kur’an; {Imel Yakin, Aynel Yakin, Hakkel Yakin ayetle-
riyle, Allah’a olan yakinlig1 anlamamizi bize tavsiye etmistir.

Ki Allah ile kul arasinda mesafe yoktur.
Damla ile deryanin arasinda mesafe olmadig gibi...

Insan, Allah ayr1 kendi ayr1 zanneder ve araya zan ile
mesafe koyar.

Iste bu mesafeyi kaldirmak kurbiyyet sirridir.
insan hayvan kesmeye kurban dememelidir.

Kurban sirrina, kurbiyyet sirrina, mukarrebin sirrina
ermelidir.

Hayvan kesmek isteyen hayvanini kesebilir, ¢coluk cocu-
guyla bayram edebilir.

Ama bilinmelidir ki hayvan kesmekle, Allah’a yakin olun-
maz.

Ve bilinmelidir ki hakikatte bayram, Allah’a ermektir,
O’nunla bir oldugunu bilmektir.

Iste hacda hayvan kesme adeti kurban hakikati degildir.
Kurban hakikati fenafillah olmaktir.

Kendini Allah’a kurban etmektir.

Kendi varligindan gec¢ip “kurbiyyet” sirrina ermektir.
“Kurban var kurbandan iceru” sirrina ermektir.

Hacda arefe giinii sonrasi koyun kesilerek, kurban diye
adlandirilir.

Ariflik makamina ermeden, Allah’a kurban olunur mu?
Her yerde Allah’a sahit olmadan, ariflik olur mu?

Arif olmayan Allah’a teslim olabilir mi?

|218 |



Allaht tanimayan, arefe glinii sirrina erebilir mi?

Allah’a arif olmanin sirri, kendi varliginin Allah’in ulvi-
yeti oldugunu anlamaktir.

Iste hakikatte kurban, Allah’in ulviyetinde yoklugunu
bilmektir.

9- HACI-HACE-HOCA
Hacdan donenlere haci denilir.
Hacr'dan maksat hace'dir.
Hace'den maksat, hocadir.
Hoca'dan maksat Miirsid-i Kamil'dir.
Haci-Hace- Hoca birbirine bagl kelimelerdir.
Hace-Hoca kelimesinin Tiirkce karsilig1 6gretmendir.

Hacda hakikate erisme yolunda egitimini bitiren, Allah’a
kurban olan kimse, hacilik makamina ermistir.

Yani hacelik, 6gretmenlik makamina erismistir.
Bilen mutlaka bildirecektir.
Anlayan mutlaka anlamak isteyenlere yardimci olacaktir.

Hace yani 6gretmen her zaman dgrenme yolunu goster-
mek i¢in ¢cirpinacaktir.

Ve asla kendine bir sey beklemeyecektir.

Yani sahsi bir ¢ikar icinde olmayacaktir.
Ogretmen her zaman topluma rahmeti hissettirir.
Toplumu ilim ve edebe yonlendirir.

Ogretmenler anne baba gibidir.

Yol gostermek icin ¢irpinir...

ilim tizere olmamizi saglar...

Diislinmeyi, anlamay1 6giitler...

[219 |



Hasta oldugumuzda ilgilenir...
Diissek kaldirir...

Kirlensek temizler...

Nasil davranmamizi 6giitler...
Moral verir, gli¢ verir...

Cok calismamizi 6giitler...
Hedefe, amaca yonlendirir.
Ogrenci, 6grenmek isteyendir.

Ogretmen; 6grenmek isteyene nasil 6grenebilecegini
ogretendir.

Clinkii 6gretmen nasil 6grenilecek onu 6grenmistir, ilim-
den egitim gérmeyi biliyordur.

Haceler-Ogretmenler; 6grenmeyi, diisiinmeyi, arastir-
may1, analitik analiz yapmayi, ilimden fenden ayrilmamay1
ogretirler ve kendileri de buna uyarlar.

Ogretmen de son nefesine kadar ilim kapisinda bir 6g-
rencidir.

Fizik 6gretmeni bizi fizik ilmiyle, kimya 6gretmeni bizi
kimya ilmiyle tanistirir.

Ve diger alanlarda da bu boyledir.

Ve bizlere 6grenme inceliklerini 6gretir.

Beseri alan ve manevi alan 6greticileri vardir.

Beseri alanda olan 6gretmenler, bir meslek 6grenmeleri
icin 68renci yetistirirler ve bunun karsilig1 olarak ticret alirlar.

Bu ticretle karinlarini doyururlar ve ailelerini ge¢indirirler.
Manevi alanda ise 6gretmenler bizi, “varolus nedir ve

var eden kimdir” tefekkiiriiyle tanistirirlar, onlar asla bir
karsilik almazlar.

=

Ogretmen Tiirkge bir kelimedir ve “Og” kelimesinden gelir.

| 220



“Og” kelimesi “akil, zihin” anlamina geldigi séylenir.

(")gretmen, aklini zihnini kullanan ve aklini zihnini kul-
lanmay1 6greten kisi demektir.

Ogiit kelimesi de buradan gelir.

Akil vermek, yol gdostermek demektir.

Og, anne olarak da kullanilir.

Oge, bilgin kisi anlaminda kullanilir.
Ogrenmek icin 6ncelikle kisi hazir olmaldr.

Aklen ve goniil itibariyle hazir olmayan kisiye ilim teb-
lig edilmez.

[Imin bilgileri ancak ve ancak hazir olan kisilere sunulur.

Emaneti ehline vermekten murad, 6gretmenlik, miirsit-
lik vazifesidir.

Hace yani Hoca'nin, bizdeki karsihigi, “ilm-i Tevhid yo-
lunda 6gretmen” demektir.

Hace kelimesinin kékeni Farsca dense de, ibranice’ye
kadar uzanir.

Hac, Haci, Hacer, Hicr, Hicret, Hoca, ayni kokten gelen
kelimelerdir.

Hac; kendi aslina olan yolculuk demektir.

Haci; kendi hakikatini arayan kisi demektir.

Hacer; kendi edindigi putlar1 yontan, kiran kisi demektir.

Hicr; taslari yontan, taslasmis duygulari, bilgileri, tiim
kotuliik veren diistinceleri yontmak, kirmak, eritmek, var-
ligindan gegmek demektir.

Hicret; ten sehrinden can sehrine makam-makam yol-
culuk yapmak demektir.

Hoca; kendi hakikatini arayan kisilere yardim eden, bilgi
veren Kisi demektir.

1221 |



Hoca'nin bizim dilimizdeki karsilig1 “6gretmen”dir.
Beseri alanda ve manevi alanda 6gretmenler vardir.

Bazen de hem beseri alanda hem de manevi alanda gay-
ret gosteren 0gretmenler vardir.

Manevi alanda olan 6gretmenlere, “Mirsid-i Kdmil” deriz.

Bu kisiler kesinlikle bir ticret, karsilik almazlar, zerre
kadar makam, mevki beklentileri yoktur, zerre kadar kar-
silik beklemezler, beklentileri yoktur.

Onlarin tek amaci vardir, Allah’'in hakikatlerini anlamak
ve giicll yettigince anlamak isteyenlere anlatmaktir.

Onlar bir tevaz(i, edep icinde hakikat yolundadirlar.
Onlar 6ncelikle 6grencidirler.
Kainat mektebinde son nefeslerine kadar 6grencidirler.

Onlar Hazreti Ibrahim’in silsilesinden gelen talebeler-
dir, Kureys silsilesidir.

Onlar son nefeslerine kadar talebe’dirler.
Allah’in sonsuz ilminden beslenirler.

Kendi aslini anlamak isteyenlere bilgi verirler.
Bu bilgiler ilme dayali bilgilerdir.

Bu bilgileri yiiklenen talebe, o bilgilerle kendi viicid
kitabin1 okumaya baslar ve Allah hakikatini kavrama yo-
luna girer.

Bakara Stresi 124: “Ve izibteld ibrahime rabbuhu bi ke-
limatin fe etemmehun kale inni cailuke lin nasi imama kale
ve min zurriyyeti kale 1a yenalu ahdiz zalimin.”

Ve iz ibtela ibrahim : Oldugunda, sikinti, bogulma, imtihan,
gayret, Ibrahim,

Rabbu hu bi kelimatin : Rabbi, o, kelimeler ile, tecellileri,

| 222



Fe etemme hunne : Boylece, sonra, tamamladi, anladi,

onlari,

Kale inni cailu-ke : Dedj, bildirdi, ben, yapmak, kilmak,
sunmalk, sen,

Li en nasi : Insanlar icin, insanlara,

Imamen : Imam, 6gretmen, 6nder, rehber,

Kale ve min zurriyyetl  : Dedi ve benim ziirriyetimden,
soyumdan, neslim,

Kale l1a yanelu : Dedi, yok, ulasamaz, anlayamaz, nail
olamaz,

Ahdi : SO0z, sozler, hakikatler, devir, zaman,

El zalimin : Zalimlik, kotiiliik yapan, zalimler,

Meali: “Ibrahim, Rabbinin tecellilerini anlamak i¢in gay-
ret gdstermisti. Sonra da onlar1 anlamay1 tamamladi. Sen in-
sanlara hakikatlerimi anlatmak i¢in 6gretmenlik yap, diye
bildirildi. Benim neslimden gelenler de dyle olsunlar, dedi.

Zalimler hakikatlere ulasamazlar, diye bildirildi.”

Burada gecen imam kelimesi de 6nderlik yapan, 6gret-

menlik yapan anlamindadir.
Hazreti IbrAhim yasadigi donemin imamiydh.

Hakikati anlamak isteyenlere 6nderlik yapardi, 6gret-

menlik yapardi.

Hazreti ibrahim, devrin Miirsid-i Kamil'i idi.

Miirsid-i Kamil o goniil erleri, irsat, hidayet, sefaat yo-
lunu gosterirlerdi.

Irsat, sefaat, hidayet ancak Allah’a mahsustur.

Onlar sadece teblig ederler, yani bilgi verirlerdi.

Onlar son nefeslerine kadar 6nce 6grenci, sonra 6gret-

mendirler.

| 223



Hakikat yolunda 6grenci de 6gretmen de, Hakk’in ilmine
taliptirler, Hakk kapisinda dilencidirler.

Kureys Stiresinde bu hakikat aciklanmistir.

“Hazreti Ibrahim'’in ilkeleri iizere hareket edenler haki-
katleri amag¢ edinmislerdir. Onlar, yaz ve kis hi¢c durmadan
hakikatler icin yolculuk ederler. Oyle ki onlar, goniillerinde
kendilerini viiciidlandirana kars1 daima bir kulluk icindedir-
ler. Onlar hakikatleri anlamada zayiflik icinde olanlara yar-
dim ederler ve onlar korkular icinde olanlara giiven verirler.”

Manevi alanda Kitap; canli kitap olan kisinin viictid kitabi
ve varlik kitabidir.

Beseri alanda ise mesleki kitaplar vardir.

Bu kitaplar yardimci kitaplardir.

Kisilerin yazdig kitaplar yardimci kaynaklardir, canh
kitap olan varlik kitabi ise ana kaynaktir.

Kisilerin yazdig1 kitaplar elbette 6nemlidir, ama ana kay-
nak olan ilimden 6grenmedigimiz miiddet¢e, eminlik vas-
fina nail olamayi1z.

Bizlere 6gretmenlik yapan annemizin babamizin, ¢cevre-
mizdeki kisilerin, okullarda 6gretmenlerimizin bizlerin iize-
rindeki emegi hi¢ unutulmamahdir.

Hele ilkokul 6gretmenlerimiz hi¢ unutulmaz, isimlerini
bile unutmayiz.

Clinkii bizlere en masum zamanimizda kucak actilar.

Insanlar, karinlarini doyurmak i¢in meslek égrenirler ve
ayrica ilgili olanlar, manevi alan olan varolus ve var eden ile
ilgili 6grenmeye adim atarlar.

Manevi alan dedigimiz, varligin geldigi ve olustugu bo-
yuttur.

Yani tecelliler, riih, nlr boyutudur.

1224 |



Miirsit diye gittigimiz 6gretici, yani 6gretmen Allah ha-
kikatine sahit olmus kisidir.

Mi'minlik makamina erismis kisidir.

Yani Allah’tan ve onun makamlarindan emin olmus kisidir.

Ogrenciyi de ilk saniyede kendine dondiiriir, aradigi tiim
sorularin cevabinin onun kendi viicidunda oldugunu bildirir.

Ogrenci edep ehli oldugunda ona ilim kapisi agilir, ilahi
lituflarla tanisir.

Zalimlikte olan kisinin hakikatle arasindaki perde kendi
yaptiklaridir.

Zalimlik icinde oldugu miiddetge o kisi Hakk kapisinda
0grenci olamaz.

Dini bilgiler alan kisi, aldig bilgilerle Allah hakikatinin
idrakine varamiyorsa, bilgilerin boyutlarini 6nce kendinde
sonra dlemde bulamiyorsa, o bilgiler ya batil bilgilerdir, ya

Ya da o kisi gonliinii diinyaya baglamis esaret halinde-
dir, zalimlik i¢indedir.

Iste Kur’an béyle durumda olmayi esek ile misal gosterir.

Cuma Siresi 5: “Meselullezine hummilit tevrate summe
lem yahmiliha ke meselil himari yahmilu esfara bise mese-

lul kavmillezine kezzebi bi ayatillah vallahu 1a yehdil kav-
mez zalimin.”

Mesel ellezine : Ornektir, misal, durum, hal, o
kimseler,

Hummilu : Tagidiklary, ytiklendi, aldi,

El tevrat : Yasa, ittifak, hiikkiim, anlasma, 6greti,

egitim, bilgi,
Summe lem yahmili-ha : Fakat, tasidig1 seyi bilmeyen, anlamini
bilmeyen,

| 225 |



Ke meseli : Gibi, mesele, 6rnek, durum, hal,

El himari : Esek, hayvani hal,

Yahmilu : Hamal, tasiyan, tasidig yik,

Esfaren : Sefer, gotiirme, bir yerden bir yere
gitmek,

Bise mesele : Ne kotii mesele, misal, hal,

El kavmi ellezine : O kimseler, onlar,

Kezzebu : Yalanmak, yalanlarda kalmak,

Bi ayati Allah : Ayet, delil, isaret, Allah

Ve Allah la yehdi : Allah, yok, hidayet, kilavuz, 6nder, yol
gosteren,

El kavme ez zalimin : Kavim, zalim kimseler, haksiz

adaletsiz kisiler,

Meali: “Ogretileri yiiklenen, fakat yiiklendigi seyin an-
lamini bilmeyen kimsenin durumu, ne tasidigini bilmeyen
esegin durumu gibidir. Allah’in dyetlerine karsi yalanlarda
kalan kimselere ne kotii bir misaldir. Zalim kimseler Allah’a
yol bulamazlar”

Iste Ayette belirtildigi gibi, zalim kimselere hakikatin
bilgileri verildiginde onlar zalimliklerini birakmadig1 miid-
detce, hakikati anlayamazlar.

Onlar sadece bilgi tasiyicidirlar.

Onlar tasidiklari bilgileri birilerine anlatirlar, belkide
anlattig1 kisiler hakikate yol bulurlar.

Burada esege hakaret yoktur, esegin sirtina kitap yiik-
lesek, esek o kitaplari bir yerden bir yere gotiirse, kitapla-
rin iceriginin farkinda degildir.

Ki onun vazifesi yiikii tasimaktir.

Kisinin vazifesi ise tasidig1 ylikiin anlamina ermektir.

Kisi tasidig1 6gretilerin anlamina ulasmamissa, iste o
esek misali ile anlatilmistir.

1226 |



Aldigimiz bilgiler bizi kaynagina gotiirmelidir.

Eger aldigimiz bilgilerle kaynagina ulasamiyorsak, ya o
bilgiler batil bilgilerdir, ya da bizim génliimiiz kirlidir.

Alak Stresi bizlere neyi 6grenmemizi ve nereden 6gren-
memizi ¢ok glizel agiklar.

1- Seni viicGidlandiranin delilleriyle, yaratilisi arastir anla.

2- Bir bag ile bir 6zdendir insanin yaratilisi.

3- Yaratilis1 arastir anla. Seni viicidlandiran tiim sifat-

larin da kaynagidir.

4- Ki O kalemle 6gretendir.

5- Bilmedigi seyi insana 6gretendir.

Ogrenmekten maksat; kisinin kendi viictid kitabin1 oku-
masi, disiinmesi, anlamasidir.

Viiclid nasil yaratildi, nasil calisir, nitelikleri nedir, ne-

reye gitmektedir hep diistinmelidir.

Al-i imran Stresi 166: “Mi’'minler her an 6grenme, 63-

retme icindedirler.”

Ogretmen olan kisi, ancak ve ancak mii’'minlik maka-

mina ermis kisidir.

Neml Siresi 16: “Bize Tevhid ilminin lisan1 6gretildi ve

biitiin her seyden seslenenin, isleyenin kim oldugu bildirildi.”
Rahman Siiresi 4: “insana ilmiyle hakikatleri 6gretendir.”

Insana ciimle varliktan hakikatleri sunan ve égreten
Allah'tir.

Allah bize nasil 6gretir? Bunu ¢ok iyi diisiinmeliyiz ve

anlamaliyiz.

Bu 6greticilikte ilim cihetini diistinmeliyiz.

297 |



Bakara Slresi 282: “Allah’in tiim varliktan size her an
0grettigini unutmayin ve biitiin her seydeki ilmin sahibi-
nin Allah oldugunu bilin.”

Maide Siresi 4: “Siz bir sey bilmiyor iken, size 6gretil-
digi gibi, sizin de bilmeyenlere 6gretmeniz helaldir. Allah
size bilmediginiz seyleri 6gretti. Bundan sonra bir ilim ile
beslendiginiz o hakikatlere sahip ¢ikin ve her varlikta olan
Allah’in isaretlerini anlayin.”

Ogrenen kisi, 6grenmek isteyen kisiye yardim etmelidir,
onun i¢in kosmalidir.

Kehf Siresi 66: “M{isa ona dedi ki: Sana 6gretilen seyler-
den bana da 6gretmen, benim de kemalat bulmam i¢in sana
tabi olabilir miyim?”

Misa, Hizir ile bulustugunda boyle demisti.

Hakikat yolunda iki 68retmen boyutu vardir.

Birincisi, Ibrahim makaminda 6grenim gérmek.

Digeri, Muhammed boyutunda keyfiyet bulmak.

Ibrahim makami, fenA makamlar: boyutudur.

Yani diinya, viiciid boyutudur, yani bedendeki tecelli-
ler boyutudur.

Muhammed boyutu beka boyutudur.

Iste fena ve bekd makamlarinin egitimini tamamlayan-
lar, Kdmil insan olurlar.

Hacidan gelenlere haci denilmesinin maksadi da budur.

Iste ‘Hac1-Hace’ olanlar, cevresindeki hakikati anlamak
isteyenlere imamlik-6gretmenlik-hocalik yaparlar.

[228]



10- MEKKE HAKIKATI
Mekke hakikati de iyi bilinmelidir.
Kabe Mekke'dedir.
Mekke kabe sirrina agilan kapidir.
Kabe fena makamlarinin sirridir.
Kendi viiciidunda Allah’a sahit olma makamidir.
Kelime olarak Mekkeli miisrikler kelimesi vardir.
Ama Medineli miisrikler kelimesi yoktur.
Bunun hikmeti ¢ok iyi diistiniilmelidir.
Mekke boyutu, kisinin miisriklikten kurtulma boyutudur.
Medine medeniyeti, kemalati temsil eder.
Kamil insan miisriklikten kurtulmus insandir.

Mekke’de yapilan hac kisinin hakikat yolunda kendi var-
ligindan kurtulma egitimidir.

Mekke, fend makamlarinin egitiminin yoludur.

Bu egitimde Kkisi, kendi asliyetini bilir.

Mekke putlarin yikildigi, seytanin taslandigl yerdir.
Kisi kendindeki putlar1 bulmali ve onlar1 bir bir kirmalhdir.
Kisi kendindeki seytani bulmali ve onu teslim almahdir.
Mekke ikilikten gecme Allah'in birligine erme makamidir.

Mekke’'de kisi hem ben var hem Allah var gafletinden
kurtulur, Allah’tan gayri bir seyin olmadigina sahit olur.

Mekke boyutu siiretten sirete olan yolculuktur.
Kisi bu makamda kendi viicidunda olan isleyise sahit olur.
Ve bu isleyisi yapanin Allah oldugunu anlar.

Kisi kendine nisbet ettigi, isleyisin, sifatlarin, viiciidun
sahibinin Allah oldugunu anladiginda, Allah’a kars1 diistiigii
glinahtan arinir, temizlenir.

1229 |



Mekke arinma, temizlenme, giinahlardan siyrilma ma-
kamidir.

Mekke makami sirkten kurtulma makamidir.

Lokman Stresinde sirk giinahindan kurtul uyarisi vardir.
Lokman Stresi 13: “La tusrik-sirk kosma.”

“La tusrik billah innes sirke le zulmun azim.”

Meali: “Allah’a ortak kosma, muhakkak ki sirk biiyiik

zulimdur.”

Sirk gilinahi, Allah’'in ulviyetinin yaninda kendine ben-
lik isnat etmektir.

Insan kendini halk eden degildir.

Anne rahmine nasil diistiin?

Hiicre hiicre, doku doku, organ organ nasil bedenlendin?
Bedenin nasil var oldu?

Bedenin nasil sekillendi?

Gozlerin, kulaklarin, burnun, dilin, dislerin, ellerin, ayak-
larin, nice organlarin, hiicrelerin nasil sekillendi?

Bedeninde her an olan isleyisi yapan sen misin?
Bedenindeki kudretin sahibi sen misin?

Bedenindeki sifatlarin sahibi sen misin?

Tim bunlar1 diisiin, var eden misin, var edilen misin?
Allah’a ait olan viiciduna benim deme.

Allah’a ait olan sifatlar1 kendine nispet etme.
Bedenini sen var etmedin.

Bedenini sen sekillendirmedin.

Bir giin gelecek dleceksin.

Bedenin yaslanip gidecek.

1230 |



Ellerinin ayaklarinin giicii azalacak, genglik yillarindaki
o giiclin olmayacak.

Gozlerin eskisi gibi goremeyecek, kulaklarin eskisi gibi
duyamayacak.

Var etmedigin, isleyisini senin yapmadigin, sifatlarin
sahibi olmadigin bir bedene benim demen ne kadar biiytik
bir gaflettir.

Gel bu gafletten kurtul.

Gel, sana ait olmayan bir bedene, benim deme gafletine
diisme.

Diisme ki sirk kosma, yani ortak kosma.

Ortak kosmak giinahindan siyril.

Ortak kosmak seytanlasmaktir.

Insan, kendi i¢cindeki seytanlasmis duygulari taslamalidur.

Allah’a ortak kosmanin ne oldugunu ¢ok iyi anlamalidir.

Seytanlasmak, sirk kosmaktir.

Seytanlasmak ben de varim demektir, zalimlesmektir.

Sirk kosmak, hem ben varim hem Allah var demektir.

Ikilikte kalmaktir, benlik icinde olmaktir.

Allah’a ait olani kendine ya da bir bagkasina nispet etmektir.

Allah’in ulviyetinin yaninda “ben de varim” deme gafletidir.

Allah’a ait olan sifatlar1 kendine nispet etmektir.

Kendini hayat sahibi sanmaktir.

Kendini ilim sahibi, kudret sahibi sanmaktir.

Sirk kosma giinahindan siyrilmak, Mekke makaminda
[Im-i Tevhid egitimi gérmekle miimkiindiir.

Kisi Allah’a inanir, Allah’1 kendi disinda bir yerlerde zan-
neder, Allah var ben de varim gafletiyle yasar.

231



Allah’in kendine sah damarindan yakin oldugunu bilmez,
kendini Allah’tan ayri gortir ve ikilik icinde yasar.

Ve boylece miisrik durumuna diiser.

Miisrik, Allah’1 reddeden demek degildir.

Miisrik, Allah’a inanir, onun varliktaki tecellilerine inanir.

Miisrik ibadetlerini yapar, namazini kilar, orucunu tutar.

Ama miisrik Allah’a ortak kosar.

Allah’in ulviyetinin yaninda kendine varlik nispet eder,
“Allah var bende de varim” zanniyla yasar ve miisrik duru-
muna diser.

Kur’an’da, miisriklerin Allah’a inandiklar1 bir¢ok yerde
belirtilir.

Ziumer Siresi 38: “Ve le in seeltehum men halakas sema-
vati vel arda le yekulu Allah.”

Meali: “Eger onlara; gokleri ve yeri kim yaratti1? diye sor-
san, elbette Allah derler.”

Zuhruf Stresi 9: “Ve le in seeltehum men halakas semavati
vel arda le yekiillunne halakahunnel azizul Allah.”

Meali: “Dogrusu onlara; gokleri ve yerleri kim yaratti1?
diye sordugunda, elbette varligin ylice sahibi, ilmin sahibi
olan onlari yaratti, derler.”

Ankebiit Stiresi 63: Ve le in seeltehum men nezzele mines
semai maen fe ahya bihil arda min badi mevtiha le yekilun-
nallah kulil hamdu lilldh bel ekseruhum la yakiltin

Meali: “Eger onlara; gokten yagmuru indiren, boylece
topraktan hayat veren, sonra da oradan nutfeler ¢ikaran
kimdir, diye sorsan, elbette Allah derler.”

Kur’an incelendigi zaman goriilecektir ki, miisriklerin
de Allah inanci vardir.

| 232



Yine Kur’an incelendigi zaman goriilecektir ki, miisrik-
lik kisinin kendine yaptig1 bir zulimddr.

Miisriklik durumuna diisen kisi, benlik icinde kalir, ken-
dine varlik nispet eder, kendi bedenin sahibi olan Allah’a tes-
limiyet icinde olamaz.

Miisriklik kisiyi:

Allah’a teslimiyetten uzaklastirir, kibir i¢ine distrtr.
Kesrette birakir, vahdete eristirmez.

Varligin suret boyutunda birakir, siretine erdirmez.
“Sen sensin, ben benim” gafletinde yasatir.

Her varligi tutan kudreti gérmekten uzaklastirir.

Kesret boyutunda kalir, kesreti tutan ilahi kudreti gor-
mekten uzaklastirir.

Bir agagta yiizlerce, binlerce yaprak vardir, ama tiim yap-
raklar dallar bir gévdeye baghdir.

Iste yiizlerce, binlerce varlik olsa da hepsi Allah’a baghdur.

Varlig1 ayr1 ayri gérmek, onlari tutan ilahi kudreti gore-
memek kisiyi miisriklik durumuna distirtr.

Miisriklik durumuna diisen Kisi:
Allah hakikatine erememistir.
Mi'minlik makamina gelememistir.

Kendine sah damarindan yakin olan Allah’a sahit ola-
mamistir.

Varligi ayri, Allah’t ayr1 zanneder.
Kendini ayri, Allah’1 ayr1 zanneder.
Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet eder.

Kendini mal miilk sahibi goriir, miilkiin sahibinin Allah
oldugunu goremez.



Kendini hayat sahibi goriir, kendinde hay olan diri olan
Allah’1 géremez.

Kendini gtgclii goriir, kendindeki ve tiim hiicrelerindeki
gliciin sahibinin Allah oldugunu géremez.

Kendini irade sahibi goriir, varlig1 var etmede ve sekil-
lendirmede irade sahibinin Allah oldugunu géremez.

Iste Mekke boyutu miisriklikten kurtulma, fenafillah

makamina erme boyutudur.

Mekke’de buluna ii¢ seytan taslama yeri miisriklikten
kurtulma boyutuna isaret eder.

Insan1 zalimlestiren duygular, cin, iblis, seytan boyut-
laridir.

Cin, iblis, seytan, kisinin icinde tasidig1, kendini Hakk’tan
uzaklastiran, kibirlestiren, zulme gotiiren duygular ve dii-
stinceler boyutlaridir.

Cin, iblis, seytan diye ayri bir varlik yoktur.

Cin hali kisinin kendi aslina yabanci olmasi, Allah’ bi-
lememesidir.

Cin halinde kalan kisi; varligin geldigi 6z bilmiyordur,
kendinin ve gordigi varligin 6ziinl bilmiyordur.

Cin halinde kalan Kkisi, kendindeki ve varliktaki canin
farkinda degildir.

Yani Allah suurundan uzaktir.

Iblis boyutunda kalan kisi de;

Varligin toprak boyutunda kalan kisidir.

Varligin stretinde kalip, siretini géremeyen Kkisidir.
Yani teni goriip cani géremeyen demektir.

Uflenen riih suurundan uzak olan kisidir.

1234 |



Iste, varligin esya boyutunda kalip, kendi sahsi menfa-
atleri i¢in zuliim iireten Kkisi seytani hallere esir olan Kisi-
dir ve o kisi seytanlik boyutunda kalir.

Iste bilmeliyiz ki cinlik de, iblislik de, seytanlik da kisi-
nin kendindedir.

Iste Mekke boyutu kisinin bu hallerden arinma boyutudur.
Kisi kendini zalimlestiren bu ti¢ duyguyu terbiye etmelidir.

Kisi bu hallerini temizlerse, kendini bilme yolunda olur,
Allah nedir sorusunun cevabini bulur.

Ve Allah’a teslimiyet icinde olur.

Mekke ve Medine makamlari, fenafillah ve bekabillah
sirridir.

Fenéfillah sirri, Allah’ta fani olmaktir, yani Allah'in ulvi-
yetinin yaninda kendine benlik isnat etmeyi terk etmektir.

Kisi kendindeki isleyisin sahibini idrak ettiginde, nisbet-
lerini bir bir terk eder.

Kisi viicidundaki isleyisin sahibi degildir.

Clinkii kisi, viicGdunda olan atomdan hiicreye, hiicreden
dokuya, dokudan organlara ve tiim bedene kadar olan isle-
yisi yapan degildir.

Bu isleyisi yapan fail'dir.

Fail'in viicldun isleyisi boyutundaki durumu fiil'dir.

Fail'in fiil boyutundaki adi fiil'dir.

Fiilin fail boyutundaki adi fail'dir.

Iste bu kainat bir fail'in fiil'idir.

Fail kendi asliyetini fiil'iyle ispat eder.

Fiil, fail'in kendini, fiil'iyle ispat etmesidir.

Fiil'i yapan kimdir, fail'dir.

| 235



Ortada bir fiil varsa, bu fail'in kendini agiga ¢ikarmasi-
dir, kendini fiil'iyle ispat etmesidir.

Kisi, kendi viiciidunda fail olanin, mevsuf olanin, mev-
cud olanin Allah oldugunu idrak ettigi an ve ona teslim ol-
dugu an, magfiret kapilar1 acilmigtir.

Kisinin viicGdunu her an zatiyla tutan, her an sifatlariyla
onu kusatan, her an viicidunda isleyen Allah’tir.

Yunus Emre, bu zevki ¢ok giizel dile getirmistir.
“Severim ben seni candan igeri

Yolum vardir bu erkandan iceri”

“Beni bende demen bende degilim

Bir ben vardir bende benden iceri”

“Nereye bakar isem dopdolusun

Seni nere koyam benden iceri”

Iste kisi miisriklik nedir iyi bilmelidir.

Insan kendini bilmeli, varolusunu diisiinmelidir.
Varolusunu diistinerek, var ediciye sahit olmaldir.

Kendi bedeninde; fail olan1 yani isleyeni, mevsif olan
yani sifatlarin sahibini, mevcld olan yani bedenini tutan
Zat1 anlamali ve ona teslimiyet icinde olmalhdir.

Iste Mekke makami sirkten halas olma makamidr.

Kisinin, kendinde Allah’a sahit olmasi, Allah’a teslim ol-
masi, kendi nisbetlerini terk etmesi magfiret kapilarini aga-
caktir, boylece Kkisi sirkten kurtulacaktir.

Kendine nisbet ettiklerini terk etmek ise sudur:

Allah’in fiilinde, kendine nisbet ettigi isleyisi terk etmek,
kendi viicidunda ve her varligin viicidunda her an fiiliyle
fail olanin Allah oldugunu idrak etmek.

1236 |



Allah'in sifatlarinda, kendine nisbet ettigi sifatlar1 terk
etmek, kendi viicidunda ve her varligin viicidunda her an
sifatlariyla mevsif olanin Allah oldugunu idrak etmek.

Kendine nisbet ettigi viicGdunun Allah’a ait oldugunu an-
lamak, kendi viicidunu ve her varligin viicidunu zatiyla tu-
tanin Allah oldugunu idrak etmek.

Kisi Mekke makaminda diistiigii sirk giinahini anlar ve
tovbe icinde olur ve 1slah olur.

Ve boylece Allah'in magfiretine erisir.

Maide Siresi 39: “Fe men tabe min badi zulmihi ve as-
laha fe innallahe yetf{ibu aleyh innallahe gaftirun rahim.”

Meali: “Artik kim, yaptig1 hatalardan ve yaptig1 zuliim-
lerden pismanlik duyar donerse ve 1slah olursa, muhakkak
ki Allah tovbeleri kabul edendir. Muhakkak ki Allah magfi-
ret edendir, varlig1 6zlinden var edendir.”

11- MEDINE HAKIKATI

Medine makami, medeniyet makamidir, merhametle dav-
ranma makamidir.

Merhamet, Allah’in nlirundan gelen bir duygudur.
Askin 15181yla sarili olma durumudur.
Insani insan yapan duygu medeniyet duygusudur.

Her varliga sefkatle davrandiran duygu, merhametin ge-
tirdigi medeniyet duygusudur.

Medeniyet, Medine kelime kokiinde gelir.
Medine, sehirlesmek demektir.

Sehirlesmek, birlik iizere, cem tlizere bir arada bulun-
mak demektir.

Sehirlesmek, halk olmaktir, birlik tizere toplanmaktir.

[237|



Sehir, sehr kelime kokiinden gelir.

Sehr; ay, 1s1ldamak, ortaya ¢ikis, gériinmek, kendini belli
etmek, acig1 cikip goriiniir olmak demektir.

Her an ortaya ¢ikan, goriiniir olan, gelen giden, nlirunu
yansitan Allah’tir.

Kamil insan, varliga baktiginda, ortaya ¢ikisin Allah ile
baglantisini goren insandir.

Yani Kamil insan, Halk’ta kendini gosterenin Hakk oldu-
gunu bilerek nazar eder.

Iste bu medeniyet duygusunu getirir.

Medine makami, “varliktan nrunu yansitan Allah’tir”
duygusuna eristirir.

Iste bu duygu medeniyet duygusudur.

Medeniyet duygusu, goniilleri sarip sarmalayan duygudur.

Herkese yardim i¢in kosturan duygudur.

Merhamet duygusudur.

Samimi eyleyen, i¢cten davrandiran duygudur.

Senlik benlikten kurtaran duygudur.

Medeniyet, Halk’da Hakk’a nazar etme duygusudur.

Allah’in insana, “sen insansin merhametli ol” diye ver-
digi duygudur.

Allah’in rahimiyetinden rahmaniyetine akan duygudur.

Gontl sevgiyle, askla donandiginda insan medenilesir.

Sevginin 15181nda yuriiyemeye baglar.

Sever, sevdirir.

Gontllere rahmet olur.

Goniil aleminin semasinda yurir.

Her yere merhametle akar.

| 238



Cevresine samimi davranir.

Icten, goniilden askla davranir.

Dirist olur, erdemli olur.

Cevresine huzur verir.

Ihtiyaci olanin umudu olur.

Karamsarliklari, kaygilari bitiren olur.

Sevindiren olur, yiizleri giildiiren olur.

Cevresine ornek olur.

Goniil diliyle bas dili bir olur.

Gonil goziiyle, bas gozil bir goriir.

Hakk’tan gayri gérmez.

Clnki gayri bir sey yoktur.

Davranislari, ask icinde merhamet icinde olur.

Dilinden bal damlar.

Halinden sefkat akar.

Halinden merhametin o yiice duygusu yansir.

Yapicidir, yikicr degildir.

Korkutmaz, sevgiyi asilar.

Alemlere rahmet yansitir.

Kur’an’da ne giizel bildirilmis.

Enbiya Stiresi 107: “Ve ma erselnake illa rahmeten lil
alemin.”

Meali: “Seni herkese rahmet icinde davran diye a¢iga ¢1-
kartdik.”

Iste Medine, merhamet iizere olmanin makamidir.
Guvenilen olmanin, inanilan olmanin makamidir.
Umut olmanin, huzur olmanin makamidir.

Medine makamina eren kimse, merhametten hi¢ ayrilmaz.

1239 |



Medeniyet, medeni olmaktir.

Medeni olmak, kamil insanin yasam bicimidir.
Hazreti Muhammed’in makami Medine makamidir.
Medine’'nin adin1 Hazreti Muhammed koymustur.

Oranin ad1 “Yesrib” iken, Hazreti Muhammed medeniyeti
hissettirmek icin oranin adini “Medine” diye degistirmistir.

Medine, insan-1 KAmil makamidir.

Medine makamina erenler, insani kAmil makamina er-
mislerdir.

Allah hakikatine layikiyla erenlerden olmuslardir.
Allah’in zatinda fani olanlardan olmuslardir.

Allah’in rGhunda baki olanlardan olmusglardir.

Allah’in nlirunu giyinenlerden olmuslardir.

Tlim restl nebilerin makamlarini gérenlerden olmuslardir.
Muhammedi mertebeye erenlerden olmuslardir.

Hakk deryasina karisanlardan olmuslardir.

Nice manaya erenlerden olmuslardir.

Hakk’in vahyinden duyanlardan olmuslardir.

Halkta Hakk’i seyredenlerden olmuslardir.

Hakk’in nirunu yansitanlardan olmuslardir.

Kulluk suuruyla yasayanlardan olmuslardir.

Sevgi makamina, ask makamina erenlerden olmuslardir.
Sevgi makaminda dirilenlerden olmuslardir.

Ask makaminda 6liimsiizlerden olmuslardir.

Sozleri, bakislary, halleri, davranislar1 medeniyet icindedir.
Sabirlari, tevekkiilleri, teslimiyetleri tastamamdir.
fhlashdirlar, samimidirler.

Samimiyetleri Allah i¢indir.

1240



Yaptiklari her sey Hakk tizeredir.

Sozlerinde, davranislarinda Hakk’r hatirlatirlar.
Her an Hakk’a nazar icindedirler.

Her varlikta Hakk’a nazar ederler.

Tenezziil, tevazu icinde yasarlar.

Yiizleri gildiirenlerden olurlar.
Karamsarliklari, kaygilari sondiirenlerden olurlar.
Umut verenlerden, sevindirenlerden olurlar.
Caresizlere care olanlardan olurlar.

Sorunlari ¢6zenlerden olurlar.

Sevdirenlerden olurlar.

Korkulari yok edenlerden olurlar.

Fitneligi, fesatlig1 bitirenlerden olurlar.

Ofke, nefret atesini séndiirenlerden olurlar.
Iste onlar Insan-1 KAmil'lerdir.

Iste onlar Medine makamina erenlerdir.

Iste onlar Medeni olanlardr.

[lim ile yol gosterirler.

IImi kesifler yaparlar.

Insanhgin gelisimi i¢in kosarlar.

Insanlik huzur icinde olsun diye gayret gosterirler.
Hakk’a hakikate yonlendirirler.

Calismayi, kesfetmeyi hissettirirler.

Sahit olmanin yolunu gosterirler.

Goniillerde nice sirlara kapi aganlar.

Gontl goziiyle baktirmay1 6gretirler.

Gonillere huzur verirler.

1241 |



Edebe, adalete sevk ederler.

Sefkati, merhameti hissettirirler.

Iyilige, yardima, hizmet etmeye kosarak érnek olurlar.
Goniillerinde, ihtiyaci olana kosma duygusu tasirlar.
Beden diliyle nice giizellikleri hissettirirler.

Barisi saglama yolunda ¢irpinirlar.

Tevhid suuruna eristirirler.

Iste Medine makami, Insan-1 KAmil makamidr.

Insan1 Kamil olan Kkisi:

Insan makamina gelmis olan kisidir.

Baktig81 her yerde varligin ardinda varligin sahibini go-
rendir.

Varolusun ve var edenin hakikatine ulasmis kisidir.

Allah hakikatine ulasmis kisidir.

Rahim ve Rahman boyutlarina ulasmis Kisidir.

Ilmel Yakin, Aynel Yakin, Hakkal Yakin boyutlarina ulas-
mis kisidir.

Asla kendilerini makam sahibi gormezler, tiim makam-
larin sahibinin Allah oldugunu bilirler.

Climle varliga bir gozle bakar.

Birden ¢ikan birleri seyreder.

Her bir, birin tizerinde ytikli olan isaretleri bilir.

Akisin nereden geldigini nereye gittigini sezer.

lyilige kopriiler kurar, kétiiliigiin képriilerini yikar.

Medine makami merhametin makamidir.

Merhamet cennet meleklerinin sundugu duygudur.

Medine makamina eren kimse, Glines gibi 1sitir.

Su gibi besleyicidir.

1242 |



Hava gibi nefes olur.
Ates gibi olgunlastirir.
Allah’in rahim, rahméan esmalarinin tecellisidir Medine.

Her davranisi, her varliga rahmet i¢cinde olanlarin ma-
kamidir Medine.

Ihtiyaci olana kosandur.

“Benim de yanimda birileri var” duygusunu hissettirendir.
Medine makamina ermek ilim ve edeb yolunda olmaktir.
Her varliga umut olmaktir.

Cevresine umut olmak ne gtizel bir duygudur.

Sikintis1 olana kosmak ne giizel bir duygudur.

Baba gibi kosmak, ana gibi kosmak Kamil kimselere
mahsustur.

Babamiz, annemiz bizim i¢in kostu, ¢irpindi.
Bir karsilik m1 bekledi, elbette hayir.

Ihtiyaci olana higbir karsilik beklemeden kosmak ne gii-
zel bir duygudur.

Kamil kimse, kimsenin eksigini aramaz.

Insanlarin iyi yénlerine bakar.

Insana kendi eksigini bulmasini ve onu tamir etmesini
ogiitler.

Insanlar: uyarirken onlar1 utandirmaz.

Oyle giizel konusur ki onu dinleyen, kendini diizeltme
glciinii hisseder.

Iste medeniyet duygusuna erisen kimse;
Kimseyi kirmaz.
Kimseye bagirip, cagirmaz.

Kimseye hor bakmaz.

1243 |



Kimseyi cahil gormez.

Kendini cahil bilir.

Guvenilir, inanilir, emin olunandir.

Yiizlinden tebesstim eksik olmaz.

Dilinden sevgi sozciikleri eksik olmaz.
Herkese, her varliga tevazu igcinde davranir.
Her an Allah’a tevekkiil icinde yasar.

Her seyin i¢ yliziine bakar.

Sefkat duygusuyla, rahmet duygusuyla yasar.
Dirist, erdemlidir.

Enbiya Stresi 86 Meali: “Onlar merhamet makamimiza
dahil oldular, muhakkak ki onlar iyi kimselerden oldular.”

Iste Mekke makami, kendi varhgindan ge¢me, fenéafillah
makamina ermektir.

Kendi varligindan gegen kisi bekadya erecektir, Medine
makamina erecektir.

Medine bekabillah makamina ermektir.
Allah'in nliruyla nurlanmaktir.

Allah'in nliruyla ntirlanan, artik kirlenmez, gaflete diisse
de hemen o gafletten siyrilir.

Allah’in nlruyla nlrlanan goéniil, medeniyete erismistir,
insan olmustur, Islam olmustur, kulluk mertebesine ermistir.
Nasil Ki bir viicidda hiicreler her an o viictida baghdir, o
viicddan hi¢ ayrilmaz yani her an o viiclida secde halindedir.

Iste kulluk mertebesine ulasan kisi de, ayn1 viicidun
hiicreleri gibi, her an Allah’a bagli oldugunu bilir ve o su-
urda yasar.

O suurda yasayan kisinin gonlii, halkta Hakk’a nazar
ederek yasar.

1244 |



Halk’da Hakk’a nazar ederek yasayan kimse medeni
kimsedir.

Onun gonli Allah sevgisiyle kusatilmistir.

O kimse her an Allah sevgisini hisseder ve hissettirir.
Medine makami, samimiyet makamidir.

fhlas makamudir.

[hlas, her varlikta Hakk’in oldugunu bilerek yagsamaktir.
Bu suurdan kopmadan yasamaktir.

ihlash insan, medeni insandir.

Medeni insan, her zaman ¢evresine tevazu ve tenezziil
icinde davranir.

Medeni insan, i¢i dis1 bir olan insandir.

Medeniyet, karsisindaki kisinin viicGidunda Allah’in ol-
dugunu bilerek hareket etmektir.

Medeniyet, Tevhid suuruyla hareket etmektir.

Medeniyet, zatiyla bir olan, sifatlariyla tek olan Allah’a
baglilik icinde yasamaktir.

Her varligin sahibinin Allah oldugunu bilerek hareket
etmektir.

Medeniyet, vefali davranmaktir, samimi davranmaktir.
Insan Allah’a samimi olursa, ¢evresine de samimi olur.

Medeniyet, gonliint her an Allah’a rabita ederek yasa-
maktir.

Medeniyet, toplumda kdmillesmenin tecelli etmesidir.

1945 |



SEFKATLI OLAN YUKLENIR

[Im-i Tevhid gonlii hazir olanlara teblig edilir.
ibrahime gitmek, hacca gitmektir.

Hacca gitmek hoca olan Ibrahim’e gitmektir.
Ibrahim’e gidenler hakikati arayanlardir.

Hakikat ilmini yiiklenecek olanlar ise gonlii hazir olan-
lardir.

Gonli hazir olanlar, sefkatli olanlardir.

Allah’in emaneti olan ilm-i Tevhid dersleri sefkatli olana
sunulacaktir.

Sefkatli olan onu yiiklenecektir. “Esfakne minha ve ha-
melehal insan.”

Ahzab Siresi 72. yette bu ¢ok giizel bir sekilde agiklanir.
Emaneti kim yiiklenir, kim ytliklenmekten kaginir?

Ahzab Siresi 69-70-71-72. ayetlerindeki aciklamay1 in-
celeyelim.

Teklif edilen emanet, goklere, yere, daglara mi teklif edildi?

Yoksa burada bir benzetme mi var?

Allah’in emaneti nedir?

Emanetin teklifi nedir?

Emaneti kim ytiklenir, kim yiiklenmis gibi gériiniir, kim
yiklenmekten kac¢inir?

Ahzab Slresi 69. ayetten 72. dyete kadar Hazreti Misa'nin
kissasindan bir bolim sunulur.

1246 |



69-
A esn 153 Gl &8 Y 1 aall T
Gean s alll Jie (851 516 L 41

Ya eyyuhellezine ament 1a tek@ini kellezine azev miisa
fe berreehullahu mimma kala ve kane indallahi vectha

Ya eyyuha ellezine amenu  : Ey iman edenler,

La tekunu ke ellezine : Siz olmayin, o kimseler,

Azev Miisa : Eziyet, iftira, sikintilar, Mis3,

Fe berree hu : Sonra, beri kildi, kurtuldu, o

Allah min m4 kalu : Allah, seylerden, onlarin dedigi
seyler,

Ve kdne inde Allah : Oldu, Allah’a, ona ait,

Vecthe : Yiiz, yoniini, gercegi, hakikati,

Meali: “Ey iman edenler! Siz o kimseler gibi olmayin. Miisa
da eziyetlere ugramisti. Onlarin dedigi seylerden Allah’a s1-
ginarak kurtuldu ve ylziini Allah’a dondiirda.”

70-
s 58 1 5158 ATl 15880 150 6l G g

Ya eyyuhellezine amentttekullahe ve kil kavlen sedida

Ya eyyuha ellezine : Ey iman edenler,
amenul
itteku Allah : Takva, fenalardan sakinin, Allah’a

ortak kosmayin,

Ve kulu kavlen sedida : Soyleyin, s6z, her zaman dogru olan,

Meali: “Ey iman edenler! Fenalardan sakinin, Allah’a or-
tak kosmayin ve her zaman dogru so6zliilerden olun.”

1247



71-
Al adad s 2K 585 240 ek e f 281 Al

Yuslih lekum amalekum ve yagfir lekum zuntibekum ve
men yutiillahe ve restilehu fe kad faze fevzen azima

Yuslhih lekum amelekum  :Islah, diizeltme, iyilesme, uygun, siz,
amelleriniz,

Ve yagfir lekum : Magfiret bagislanma, temizlenme,
sizi,

Zunube kum : Glinah, kot haller, fenalar, siz,

Ve men yutii Allah : Kim, Allah’a itaat ederse, uyarsa,

Ve resil hu : Resil, hakikati gosteren, o,

Fe kad faze fevzen azim : Boylece olur, kurtulma, kurtulus,
buyik, ytice,

Meali: “Siz; fenalarinizdan kurtulun, magfirete ulasin ve
siz amellerinizde 1slah edici olun. Kim Allah’a itaat eder ve
resiliinii anlarsa, boylece o yiice kurtulus ile kurtulmus olur.”

72-
N gl e 6Y G e )

elany Lia Gaadily Lilaas of Gle JUaly
25 oy 1. e 2% PN
¥sea sl A Gay)
inni aradnel emanete ali el semavati vel ardi vel cibali

fe ebeyne en yahmilneha ve esfakne minha ve hamelehal
insan innehu kane zaltimen cehiila

inna aradne : Muhakkak biz, sunduk, teklif ettik,
El emanet : Emanet, hakikat bilgisi, {lm-i Tevhid,

1248



Ala el semavat : Yiice olan, yiicelik halinde olan, gok,
ulviyet, ulvi alem,

Ve el ard : Yerdekiler, yeryuiziinde biiytikliikk
taslayanlar,

Ve el cibali : Daglar, biiytiikliik halinde olanlar,
kibirlilik,

Fe ebeyne : Boylece, cekindiler, istemediler,
sakindilar,

En yahmilne ha : Yuiklendi, tasidy, o,

Ve esfekne min ha : Sefkatli, algakgoniillii, koruyucu, o hal,
olan,

Ve hamele-ha el insan : Onu yiiklendi, tasidy, aldy, insan,

inne hu kine : Muhakkak, dogrusu, o, oldu,

Zall : Meyletmek, yonelmek, gitmek,
egilmek,

Ma cehiile : Cahilligi bitti, cahillerden olmadi,

Meali: “Biz emaneti; kendini ulvi alemin yticeligi icinde
oldugunu sananlara, yerytiziinde hakimlik taslayanlara, ken-
dini biiytik gorenlere teklif ettik. Fakat onlar onu ytiklenmek-
ten ¢ekindiler. ‘Sefkatli olan insan ise onu yiiklendi’ dogrusu
o hakikatlere meyletti, cahillerden olmad1.”

Ayetleri inceledigimiz zaman anhyoruz ki hakikat il-
mini ancak ve ancak, gonlii hazir olanlar, icinde sefkat olan-
lar ytiklenecektir.

‘Sefkatli olan insan ise onu yiiklendi’ bilgisi iyi disi-
nilmelidir.

Sefkatli olanlar...

Sevgi dolu olanlar...

Samimi olanlar

Sayg1 dolu olanlar...

Sadik olanlar...

[249 |



Diirist olanlar...

Miitevazi olanlar...

Sevecen olanlar...

Kucaklayici olanlar...

Yardimsever olanlar, hakikatin bilgilerini yiikleneceklerdir.
Insan 6ncelikle kendine sefkatli olmalidir.
Sonra gevresine sefkatli olmalidir.
Dogaya, hayvanlara sefkatli olmalidir.
Ahzab Slresi 72: “Esfekne-Sefkatli ol.”
“Sefkat, rahmet duygusunun kusaticihigidir.”
Sefkatli olmak;

Merhametli olmaktir.

Koruyucu olmaktir.

Sevgi, saygi icinde olmaktir.

Goniil yolunda sadik olmaktir.

Kimsenin canin1 yakmamaktir.

Kimseyi tizmemektir.

Kimseye gozyasi doktiirmemektir.

Asla incitmemektir.

Sefkatli olmak;

Gaddar olmamaktir.

Kiric1 olmamaktir.

Umut vermektir.

Goniillere sifa olmaktir, moral olmaktir.
Nazik olmaktir.

Alcakgonilli olmaktir.

Sefkat ehli merhametlidir.

| 250 |



Sefkat ehli diirtsttiir.

Sefkat ehli koruyucudur.

Sefkat ehli duygu ytiklidiir.

Sefkat ehli samimidir.

Sefkat ehli ihlashdir.

Sefkat ehli tevekkiil sahibidir.

Sefkat, goniillere dokunmaktir.

Sefkat, huzur vermektir, mutlu etmektir.
Sefkat, dertlinin derdine derman olmaktir.

Sefkat; kusatma, koruma, sarmalama, hissetme, her an
bir olma duygusudur.

Sefkat, annenin bebegine sarildig1 gibi, rahmet duygu-
larinin bedenleri kusatmasidir.

Kelime “Sef” kelimesinden gelir.

Tim alemin Sef’i, Hakimi, Lideri, Sultan1 Allah'tir.

Allah her bir varligy, tecellileri ile sarmalar, korur.

Allah her bir varligi, ehadiyet esmasiyla ihata eder, yani
birligiyle kusatir.

Iste sefkat, merhametin kusatma duygusudur.

Gontllerin bir olma duygusudur.

Sefkat ehli, birlik suuruyla hareket eder.

Onun icin karsisindaki kisinin her seyini hisseder ve ko-
ruma duygusu ¢ok yiiksektir.

Sefkat ehli, ¢evresine hep iyilik i¢in kosar.
Kimsenin sikintisi olmasin ister.

Kimsenin kalbinin kirilmasini istemez.
Derdi olanlarin derdini kosmak i¢in ¢irpinir.
Sefkat ehli;

251 |



Goniiller oksayandir.

Sevgi doluy, sayg1 dolu davranandir.
Varliga sefkatli davranandir.

Her an merhamet i¢cinde olandir.
Cevresine huzur verendir.

Yiiziinden tebessiimii eksik etmeyendir.

Iste hakikat ilmi gonliinde safkat duygusu olanlara su-
nulacaktir.

Emaneti onlar yiiklenecektir.

Ahzab Stresi 72. ayet miellifler tarafindan soyle meal
edilir.

Ahzab Siresi 72 Diyanet Meali: “Siiphesiz biz emaneti
goklere, yere ve daglara teklif ettik de onlar onu yliklenmek
istemediler, ondan ¢ekindiler. Onu insan yiiklendi. Ciinkii o
¢ok zalimdir, ¢ok cahildir.”

Tevhid-i Kur’an Meéli: “Biz emaneti, kendini ulvi 4lemin
yuceligi icinde oldugunu sananlara ve yeryiiziinde hakim-
lik taslayanlara ve kendini biiylik gorenlere teklif ettik, fa-
kat onlar onu yiiklenmekten ¢ekindiler. Sefkatli olan insan
ise onu ytiklendi, dogrusu o hakikatlere meyletti, cahiller-
den olmad1.”

Bu ayeti inceledigimizde, emanet sanki daglara, goklere,
yere teklif edilmis gibi meal edilir.

Oysa, Hazreti Misa'nin kissasinin bir boliimi olan bu bo-
limde, firavunun sarayinda M{s3; firavuna, firavunun pey-
gamberi diye bilinen kisiye ve firavunun din adamlarina, Al-
lah'in hakikatlerini sunar.

Yani “Ilmi Tevhid” bilgilerini sunar.

Ahzab Siresinin 72. ayetinde bu hakikat anlatilmistir.

| 252 |



Diger meallerde genelde; “goklere, yerlere, daglara ema-
net sunuldu” diye meal edilir.

Biz de saniriz ki Allah'in emaneti, goklere, yere, dag-
lara sunuldu.

Oysa ayette “ala el semavati ve el ardi ve el cibali” ayeti

“ala” diye baslar ve baglayiciligi ile devam eder.

Yani: “ala el semavat, 4la el ard, ala el cibal.”

Ala kelimesi; yiikseklik, biiyiikliik, yiicelik, seref, san, pe-
kiyi, lizerinde, nimet, ihsan gibi anlamlara gelir.

Burada gokler, yer, daglar ile benzetme yapilmistir.

O glinlin dilinde insanlarin halleri ve tavirlari bazi var-
liklarla 6rnek gosterilerek anlatilirdi.

Ala el semavat ayeti ile kendini goklerin tanrisi ile bag-
lant1 halinde oldugunun iddiasi i¢inde olanlara “Goéklerin yii-
celigi icinde olanlar, Sema’dan haber alanlar, Ulvi dlemin yii-
celiginde olanlar” diye adlandirilmistir.

Ve burada firavunun peygamberi diye bilinen kisi olan
“Haman”dan bahsedilmistir.

Ala el ard ayeti ile kendini, yeryiiziiniin sahibi, yeryiizii-
niin hiitkiimdarsi, yerytiziinde yficelik verilen gibi vasiflarda
goren kisi ya da kisiler anlatilmistir.

Yani burada “Firavun” anlatilmistir.

Ala el cibal ayeti ile kendini, biiyiik géren, ileri gelen go-
ren, kendini ylice goren, kendini meshur sayan kisiler anla-
tilmistir.

Cibal-Cebel; dag, yliksek tepe, bir kavmin ileri geleni,
meshur kisi, bir toplumda btytk kisi, gibi anlamlara gelir.

Yani burada firavunun din adamlari denilen kesim “El
Mele” kelimesi ile anlatilmistir.

| 253



Bu ayette anlatilan hakikat, Hazreti Misa'nin, firavu-
nun sarayinda hakikatleri orada bulunan ii¢ zlimreye teb-
lig etmesidir.

Iste bu 3 ziimre:

1- Firavunun kendisi, (dla el ard ayeti ile)

2- Haman yani firavunun veziri ve kendini peygamber
goren firavunun peygamberi, (ala el semavat ayeti ile)

3- El mele, yani firavunun ileri gelen din adamlar: (ala
el cibal ayeti ile)

Iste Hazreti Miis4, firavunun sarayinda bu ii¢ ziimreye
hakikatleri teblig etti.

Kasas Siiresi 38 ve 39 ayette de bu {li¢ zlimreden bahsedilir.

Kasas Stresi 38: “Ve kale fir'avnu ya eyyuhel meleu ma
alimtu lekum min ilahin gayri fe evkid 11 ya hamanu alet tini
fecal 11 sarhan lealli attaliu ila ilahi m{isa ve inni le ezun-
nuhu minel kazibin.”

Meali: “Firavun dedi ki: Ey ileri gelenler! Sizin icin baska
bir ilah bilmiyorum. Ya haman! Artik nemli topragi kurut-
mak icin ates yak. Sonra da bana ytiksek bir kule yap, uma-
rim ki Musa’nin ilahina ulasirim ve ben zannederim ki o
bir yalanc1.”

Kasas Siresi 39: “Vestekbere huve ve cuntiduhu fil ard1
bi gayril hakki ve zann{i ennehum ileyna 14 yurce@in.”

Meali: “O ve onun taraftarlari, yeryiiziinde hakikatlerin
disina ¢ikarak kibirlendiler ve onlar zanlarda kalarak asli-
yetleri olan Bizi anlayamadilar.”

Burada da goriildiigii gibi firavun ve onun taraftarlari olan

haman ve din adamalari denilen kesime hakikatler sunuldu.

Fakat onlar kibrinden dolayi, kendilerini ytice gordiikle-
rinden dolay1 kabul etmediler.

1954 |



Bu ii¢ ziimre kendi bilmisliklerinin kibrinde olan kisilerdi.

Atalarinin inancindan gelen kisiler, o inanca ait olan bil-
gileri dogru kabul eder ve farkli bir bilgi sunuldugunda onu
kabul etmez, reddeder hatta bilgiyi sunani kafir ilan eder.

Peki, emaneti kim yiiklenir, yani kim kabul eder?

Ayette belirtilmistir” esfakne minha ve hamelehal insan”
emaneti ancak sefkatli olan kimse yiiklenir.

Kur’an’in bazi yerlerinde hakikatleri kimin yiiklenecegi
ve kime teblig edilmesi gerektigi anlatilir.

Allah’in emaneti olan “Ilmi Tevhid”; ancak ve ancak te-
vazulu olan, sefkatli olan, saygili olan, kibri olmayan, koru-
yuculugu olan kimselere teblig edilir.

Yani gonil cihetiyle hazir olan kisilere ancak hakikat-
ler teblig edilir.

Anne babasinin kiltiiriinden gelen inan¢ boyutunda ka-
lan kisiler, o inanca ait bilgilerin disinda bilgileri kolay ko-
lay kabul etmezler.

Bir ¢ocuk dogdugunda anne babasini bir inang sistemi
tizere bulur ve o inanca ait bilgilerle ve ibadetlerle yetisir.

Isevi bir ¢ocuk, Isevi bir anne babadan dogdugu icin ve
o kiiltiirde yetistigi icin Isevi olur.

Musevi bir cocuk da, Musevi bir anne babadan dogdugu
icin ve o kiltiirde yetistigi icin o da Musevi olur.

Miisliiman bir ¢ocuk da, Misliiman bir anne babadan
dogdugu i¢in ve o kiiltiirde yetistigi icin o da Misliiman olur.

Ayrica her ¢ocuk kendi dini inan¢larinin iginde de ayr1
ayri cemaat inancinda da yetistigi icin o cemaate ait olan
inang lzere yetisir.

Alevi, Bektasi, Sunni, gibi.

Yine ayrica kendi icinde de ayr1 ayri tarikatlara gore yetisir.

19255



Sunni bir toplulukta ve digerlerinde onlarca ayri ayri
tarikat vardir.

Her bir tarikatin kendine gore ayr1 ayri1 ibadetleri, inang-
lar1 vardir.

Iste atalarinin inancindan gelen Kisiler, kendi yetistik-
leri inang sistemine gore hareket ederler.

Ve kolay kolay hic¢ kimse, kendi atalarindan gelen inang
sisteminin disina ¢ikmak istemez ve bunu da dinden ¢ik-
mak gibi gorir.

Iste bu ayette emanet kimlere teklif edilmeli agikla-

masi vardir.

Emanet ancak ve ancak hakikati, varolusu ve var edeni
anlamak isteyen, sorgulayan, arastiran, diislinen i¢inde sef-
kat duygusu olan kimselere teklif edilir.

Onlarda samimiyet, tevazuu, saygi, sevgi, sefkat halleri
varsa, onlara “Ilmi Tevhid” e ait bilgiler onlara 6zel olarak
sunulur.

Iste Hazreti Musa, firavunun sarayinda Allah’'in emaneti
olan “Ilmi Tevhid”e ait bilgileri sundu.

Ancak onu orada bulunan ¢ ziimre kabul etmedi.

Ayette belirtildigi gibi emaneti, ancak ve ancak “esfakne
minha ve hamelehal insan” yani sefkatli olan kimse yiiklenir.

Hakikati aramak ve anlamaya ¢alismak bir goniil halidir.

Gonliinde samimiyet olan, ask olan, tevazii olan, sefkatli
olan muhakkak ki hakikatlerle tanisacaktir.

Gonil hazirlanmadan hakikatler o goniile sunulmaz.
Velevki bilgi verilse bile, bilgiden manaya kapi agilamaz.
Onun hakikatin arayisinda gonli temiz olmasi gerekir.

Kibir i¢cinde olan bir goniile emanet teslim edilmez.

| 256 |



Dedikodu, ¢ekistirme, kii¢iik gérme, alay etme, gurur, in-
sanlarin ardinda konusup onlar1 kerih gérme, diinya menfa-
ati, san sohret pesinde kosmak, birilerinin hakkina girmek,
kalb kirmak gibi olan hallerle gonlu kirletmemek gerekir.

Kiside bu hallerden biri bile olsa hakikatin bilgileri o ki-

siye maya tutmaz.
Gonli tertemiz olanlara, hakikat teblig edilecektir.

Gonlu tertemiz olanlar, Allah’in hakikatlerine temas
edecektir.

Bu ayette bu durum ¢ok giizel isaret edilir.
Vakia Siresi 79: “La yemessuh illel mutahher(n.”

Meali: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona temas

edemez, onu anlayamaz.”
Dikkatlice inceledigimizde, gonlii kirli olan kisi, ilahl me-
sajlar1 alamaz, okuyamaz, anlayamaz hakikati belirtiliyor.
Clinkii goniil Allah'in evidir.
O evi temiz tutmak gerekir.
Goniil temiz olursa, hakikatler o goniile teblig edilir.

Teblig edilen goniilde hakikat filizlendiginde, agizdan ¢1-
kan kelimeler de tertemiz olacaktir.

Su ayette bu ¢ok giizel izah edilir.

Ibrahim Stresi 24: “E lem tere keyfe daraballahu me-
selen kelimeten tayyibeten ke seceretin tayyibetin asluha
sabitun ve feruha fis sema.”

Meali: “Gérmez misin? Allah, temizlenmis olanlarin kul-
landig1 kelimeleri, misal olarak nasil vurgular. Glizel soz-
ler; kokiiyle sapasaglam duran ve gokyiiziine dallarini uza-
tan agaclar gibidir.”

9257 |



Burada da gorildigi gibi gonlii temizlenmis, hakikat-
lere erismis bir kimsenin toplumda ifade ettigi sozler gii-
zeldir, ilmidir, olumludur, rahmanidir.

Ama goniilleri kirli olanlarin agzindan ¢ikan kelimeler, her
zaman olumsuzdur, kibir tasir, ilmi degildir, rahmet icermez.

Su ayette de bu izah edilir.

Ibrahim Stresi 26: “Ve meselu kelimetin habisetin ke se-
ceretin habisetinictusset min fevkil ardi ma leha min karar.”

Meali: “Koétii niyetli olanlarin kullandig: kelimelerle du-
rumlari da; yeryiiziinde kokiinden sékiliip gitmis, bir den-
gede duramayan hastalikli agaglar gibidir.”

Gonli kirli olanin, kibirli halleri vardir.

Gonli kirli olan kisi her daim;

Kendi cikari i¢in hareket eder.

Fesatlik icindedir.

Dedikodu, ¢ekistirme i¢indedir.

Diinya malina tamah i¢cindedir.

Para, mal-miilk, san-sohret diiskiinliigii icindedir.

Isyan, moral bozuklugu, stres icindedir.

Kimini hor gérme, kimini yiice gérme gibi hallerin sikin-
tilar1 icinde yasar durur.

Iste tiim bunlar temizlenmelidir.

Emanet bu duygulari tasiyan kimselere teklif edilemez.

Emanet ancak edeb icinde gelen, gonlii temiz olan kim-
seler nasip olacaktir.

| 258 |



SON DEGERLENDIRME

Bu kitabimizda ‘Haccin Sirlari’ni kaleme almaya ¢alistik.
Hacdan maksat nedir anlamaya ¢alistik.
ibrahim hakikatini agiklamaya ¢alistik.

Kabe nedir, Kabe'ye gitmekten maksat nedir bunlar1 an-
lamaya gayret gosterdik.

Insanin génliiniin Kabe olmasi ne demektir diisiinmeye
calistik.

Kabe'ye gitmekten maksadin, Allah1 bulmak oldugunu
anlamaya gayret gosterdik.

Insan olma yolunda, nasil yol alinacagini belirtmeye ¢a-
listik.

Her insan, insan olmanin hakikatine erismelidir.
Yasamin hakikatini anlamaya calismalidir.

I1ahi sevginin ne oldugunu bilmelidir.

Sevgi makamina erismeli her an sevgiyle davranmalidir.

Gonliindeki sevgi makamina erisen, hicbir varliktan sev-
gisini eksik etmez.

Dogay1 sever.
Hayvanlari sever.
Insanlari sever.
Yasami sever.

Doganin bir par¢asi oldugunu asla unutmaz.

1259 |



Dogadaki her seye muhtag¢ oldugunu bilir.
Doga insana suyunu veriyor.

Doga insana nefesini veriyor.

Doga insana topraktan yiyecegini veriyor.
Dogadaki her bir varlik Hakk’in kendini gdsteriyor.
Iste bundan dolay1 insan, sevgiyle yaklagsmalidir.
Goniilleri oksamalidir.

Gontllere umut olmahdir.

Goniillere ¢are olmalhdir.

Ihtiyaci olan beklentisiz kosmalidir.
Sevgiyle, saygiyla Hakk i¢in kosmalidir.
icinden 6fkeyi atmalidir.

icinden karamsarhig1 atmalidir.

Dogada hig bir varlikta karamsarlik yoktur.
Dogada hig bir varlikta 6fke yoktur.

Insan goéniil ehli olmahdir.

Gonliini Kabe yapmalidir.

O zaman goniilden sevgi pinar1 akacak.
Iyilik yapmaktan vazgecmemelidir.
Sevindirmekten vazge¢cmemelidir.

Caresize ¢are olmalidir.

Hastalara sifa olmalidir.

Sevginin duygusunu hissettirmelidir.
Sevginin umudunu hissettirmelidir.

Sevgi rithun esintisidir.

Sevgi Allah’'in tebesstimidiir.

Sevgi rithun kokusudur.

260 |



Sevgi nefesin sirridir.

Allah sevdi yaratti.

Sevgisiyle kusatti.

Gozln sevgiyle gordii.

Kulagin sevgiyle isitti.

Kalbin sevgiyle att1.

Kanin sevgiyle dolasti.

Hiicrelerin sevgiyle ¢alistl.
Bedenin sevgiyle hareket etti.

Sen de sevmekten vazgegme.
Sevgini yay cevrene.

Yiiziinden tebessiimii eksik etme.
Cevrene selami esirgeme.

Biz kendimizi Halk etmedik.

Biz bedenimizi sekillendirmedik.
Bizi Halk eden sevgiyle Halk etti.
Her varlig1 sevgiyle sekillendirdi.
Her an Tevekkiil icinde yasayalim.
Her an Teslimiyet icinde yasayalim.
Iman makamina eriselim.
Allah’tan emin olalim.

Sevgi Allah’a aittir.

Allah’in sevgisine eriselim.

O sevgiyi hissedelim.

O sevgiyle sevelim.

Gonliimiizden sevgiyi eksik etmeyelim.

Sevelim, sevilelim.

|261|



i1ahi huzura eriselim.

Cevremize huzur verelim.

Insan1 kamil Kabe'dir.

Allah’a agilan kapidir.

Iste hepimiz;

Insani1 kamil olma yolunda olalim.

Allah hakikatine layikiyla erenlerden olalim.
Allah’in zatinda fani olanlardan olalim.
Allah’in rthunda baki olanlardan olalim.
Allah’in nlirunu giyinenlerden olalim.

Tiim resil nebilerin makamlarini gérenlerden, anlayan-
lardan olalim.

Muhammedi mertebeye erenlerden, o suurla yasayan-
lardan olalim.

Hakk deryasina karisanlardan olalim.

Nice manaya erenlerden olalim.

Hakk’in vahyinden duyanlardan olalim.

Halkta Hakk’i seyredenlerden olalim.

Tim varliga Hakk nazariyla bakalim.

Hakk’in nirunu yansitalim.

Sevgi makamina, ask makamina erenlerden olalim.
Sevgi makaminda dirilenlerden olalim.

Ask makaminda dliimsiizlerden olalim.

Soziimiiz, bakisimiz, halimiz, davranisimiz hakca olsun.
Sabrimiz, tevekkiiliimiiz, teslimiyetimiz tastamam olsun.
ihlasimiz, samimiyetimiz, en icten olsun.

Tim gonliimizle hakikati hissedelim, hissettirelim.

Guivenilen, emin olunanlardan olalim.

1262 |



Yaptigimiz her sey Hakk icin, hakca olsun.

Her s6zlimiiz, her davranisimiz Hakk’t hatirlatsin.

Her bakisimiz, her seyrimiz Hakk’a olsun, hak¢a olsun.

Her halimiz tenezziil, tevazi icinde olsun.

Cevremize gil kokusu sacanlardan olalim.

Ytizleri guldiirenlerden olalim.

Karamsarliklari, kaygilari sondiirenlerden olalim.

Umut verenlerden, sevindirenlerden olalim.

Caresizlere ¢are olanlardan olalim.

Sorunlari ¢6zenlerden olalim.

Hakk’in giiciinii sevgi icinde hissettirenlerden olalim.

Gontlleri Hakk’a rabita ettirenlerden olalim.

Korkulari yok edenlerden olalim.

Fitneligi, fesatlig1 bitirenlerden olalim.

Ofke, nefret atesini séndiirenlerden olalim.

ilim ile yol gosterenlerden olalim.

Hakk’a hakikate yonlendirenlerden olalim.

Calismayi, kesfetmeyi hissettirenlerden olalim.

Sahit olmanin yolunu gosterenlerden olalim.

Goniillerde nice sirlara kapi aganlardan olalim.

Goniil goziiyle baktiranlardan olalim.

Gonillere huzur verenlerden olalim.

Edebe, adalete sevk edenlerden olalim.

Sefkati, merhameti hissettirenlerden olalim.

Iyiligi, yardimi, hizmet etmeyi, kendimiz yaparak gos-
terenlerden olalim.

Beden diliyle nice giizellikleri hissettirenlerden olalim.

1263 |



Barisi saglayanlardan olalim.

Tevhid suuruna eristirenlerden olalim.

Insan1 Kamil olanlardan olalim.

Halk’a Hakk icin kosalim.

Her daim hakikati hatirlatmak i¢in gayret gosterelim.
Gece glindiiz halkin huzuru i¢in kosalim.
Ibrahim’in yolu olan Kureys Halkindan olalim.
Hakk yolunun hizmetkarlar: olalim.

Halk’ta Hakk’a nazar ederek davranalim.
Caresizlere umut olalim.

Sikintisi olanlara ¢are olalim.

Caresizlerin etrafinda tavaf edelim, dertlerine derman
olalim.

Allah bizleri birbirimizi taniyalim yardim edelim diye
halk etti, bunu unutmadan yasayalim.

Hucurat Siiresi 13: “Ya eyyuhen nasu inna halaknakum
min zekerin ve unsa ve cealnakum suiiben ve kabaile li tea-
refli inne ekremekum.”

Meali: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir kadindan
yarattik ve halklar halinde, kabileler halinde ¢ogalttik, bir-
birinizi tanimaniz ve yardim etmeniz i¢in.”

Ayette belirtildigi gibi birbirimizi anlamaya tanimaya
calisalim, birbirimize iyilik iizere yardim edelim.

Sevgiyle huzurla kalin.

Gonliintizdeki ilahi askla kalin.

Haccin hakikatine erenlerden olun.

Kendi viic(id evinizde Allah’a sahit olanlardan olun.

Ismail Dinger

[264 |



