
KUR’ÂN’A GÖRE 
DİN-SÜNNET-ŞERÎÂT

İSMAİL DİNÇER 





| 3 |

İÇİNDEKİLER

GİRİŞ / 5

İNANÇ-İMAN İNCELİĞİ / 11

AKIL-KÂLB-GÖNÜL / 40

İLMEL YAKÎN- AYNEL YAKÎN- HAKKÂL YAKÎN / 59

DİN NEDİR / 71

SÜNNETULLAH / 88

ŞERÎÂT NEDİR / 104

ŞERÎÂT / 125

DİNİ ANLAYAN “İSLÂM-TESLİM” OLUR / 127

MANEVİ YOLDA ÜCRET / 143

LÂ İKRAHE FİD DÎN / 156

LEKÜM DÎNİ KÜM VELİYE DÎN / 167

KİTÂB-ÂYET-SÛRE-HADİS / 181

KUR’ÂN’DA DİN-SÜNNET-ŞERÎÂT ÂYETLERİ / 224

ÇOCUK SAFLIĞI / 256

SON DEĞERLENDİRME / 263





| 5 |

GİRİŞ

“Senin dinin-benim dinim” kavgasına girdik.
“Allah’ın dini” nedir bilemedik.
Dinli-dinsiz dedik.
Dinin aslı nedir düşünmedik.
Kur’ân’da “Lehu ed dîni-din Allah’a aittir” âyeti vardı, ne 

olduğunu anlayamadık.
Dini kendimize nispet ettik, “benim dinim üstün” dedik, 

kendimiz gibi inanmayanı başka dinden diyerek dışladık.
Dinde bölündük, fırkalara ayrıldık ve hep savaş içinde 

olduk.
Müslümanlık, Hristiyanlık, Musevilik diye ayrıldık.
İslâm’ın hakikati ne bilemedik.
Hazreti Muhammed’i, Hazreti İsâ’yı, Hazreti Mûsâ’yı lâ-

yıkıyla anlayamadık.
Hazreti İsâ da, Hazreti Mûsâ da, Hazreti Muhammed de 

insanlığa İslâm’ın hakikatini sundu, ama bunu bilemedik.
Sadece “senin dinin-benim dinim” kavgasına girdik.
“Benim dinim makbul, seninki bâtıl” dedik. 
Dinin hakikatini bilemedik.
Kendimiz gibi inanmayanı kâfir gördük, cehennemlik 

gördük.
İman hakikati ne, bilemedik.
İnanç ve iman inceliğini anlayamadık.



| 6 |

Peygamberin sünneti dedik.
Allah’ın sünneti ne, bilemedik.
Kur’ân’da “Sünnetullah” âyeti vardı, okumadık, göremedik.
Allah’ın sünneti ne, düşünmedik. 
Sünnetli-sünnetsiz kavgasına girdik, peygamberin sün-

netine uymuyor diye birilerini hor gördük, dışladık.
Oysa kendimiz Allah’ın sünnetinin ne olduğunu bilmi-

yorduk, düşünmüyorduk, araştırmıyorduk.
Varlıktaki Allah’ın sünnetini görmüyorduk, farkına va-

ramadık, bilemedik, anlayamadık.
Varlıktaki Allah’ın şerîâtını göremedik.
Şerîâtlı-şerîâtsız kavgasına girdik.
Allah’ın şerîâtı nedir, bilemedik.
İnsanları namazlı-namazsız, şerîâtlı-şerîâtsız diye ayırdık.
Namazın hakikati nedir, şerîâtın hakikati nedir, bilemedik.
Her inanç grubu, kendi inancına göre Allah’a yöneliyordu, 

normal göremedik.
İlle de benim namazım doğru iddiasında kaldık, başka 

inançta olanın Allah’a yönelişini namaz olarak kabul edemedik.
İnsanları şerîâtlı, şerîâtsız diye ayırdık.
Cümle âlemin şerîât ile donatıldığını anlayamadık.
Her varlıkta Hakk’ın işaretlerini göremedik.
O işaretlerin şerîât olduğunu anlayamadık.
Sadece kavgalar içinde kaldık.
Kendimiz gibi inanmayanı hor gördük, dışladık, kâfir 

dedik, dinsiz dedik, imansız dedik, birbirimize saldırdık.
Oysa Allah hepimizi, diniyle, sünnetiyle, şerîâtıyla ku-

şatmıştı, ilmî olarak göremedik, şâhit olamadık.
Hakikate erişmek için ilim gerekliydi.



| 7 |

İlmin ne olduğunu bilemedik.

Kitaplarda yazan bilgileri ilim zannettik.

Varlıktaki ilimle hiç tanışmadık.

Hakikatlere erişmek için şâhitlik gerekliydi.

Hakk’a, hakikatlere nasıl şâhit olunacak, nerede şâhit 
olunacak bilemedik. 

Hakikat, görünen varlığın kendisi idi.

Görünen varlığın hakikatine erişmek için bir tefekkür 
içinde olamadık.

Sadece kavga içinde olduk, bölücülük içinde olduk, hor 
bakma içinde olduk.

Oysa Kur’ân bölünmeyin, parçalanmayın diye uyarıyordu.

Biz ise bölündük, parçalandık, birbirimize saldırdık.

Birbirimizi yargılama içinde olduk.

Oysa resûl, nebi dediğimiz tüm kâmil insanlar “yargıla-
mayın” diye bildirdiler.

Can kulağıyla duymadık. 

Can kulağıyla duymayınca, hakikat ne, bilemedik.

Hakikat kendi vücûdumuz idi, varlığın kendisi idi.

Aklımız kavgayla meşgul olunca, kendi vücûdumuza ve 
varlığın kendine dönemedik.

Suretlerde kaldık, senlik-benlik kavgası içinde olduk.

Hakikat bizzat insanın kendisi idi, kendimize döneme-
dik, kendi asliyetimizi bilemedik.

“Hakikat” kelimesi ne, onu bile düşünmedik.

Öyle bir kavga içine düştük ki kendi yolumuzu hakikat 
yolu bildik.

Başkalarını bâtıl yolda, kâfirlik yolunda gördük.



| 8 |

Hakikat “Hakk” kelime kökünden geliyordu, can gözüyle 
bakmadık.

Can gözüyle bakmayınca göremedik, anlayamadık.

Her varlık Hakk idi, Hakk’ın kendisi idi, hakikatin ken-
disi idi, anlayamadık.

Varlığın geldiği kaynak Hakk idi, varlık Hakk’ın tezâ-
hürü idi, şâhit olamadık.

Hâlbuki varlığın varoluşunu okumak insanı hakikate 
eriştirecekti.

Matbaalarda basılan kitapları okuduk ama varlığı oku-
manın ne olduğunu öğrenemedik.

İnsanın kendine dönüp, bizzat kendi bedeninin halk olu-
şunu okuması, onu hakikate eriştirecekti, anlayamadık.

İnsanın aradığı hakikat bizzat kendi vücûdu idi, bilemedik.

İnsan, sözlerin lafzında kalmamalı idi, sözlerin mânâ-
sına erişmek için gayret göstermeli idi, böyle bir gayret 
içinde olmadık.

İnsan, ilimle şâhit olmadığı her şeye ihtiyatlı yaklaşmalı 
idi ama biz, hemen inandık ya da yargıladık.

Anlatılanlara hemen inanmamalı idi, anlatılanların ilmî 
ispatını aramalı idi, öyle yapmadık.

Ya hemen inandık ya da hemen yargıladık.

İman nedir, eminlik nedir, mü’min olmak nedir bilemedik.

Sadece inandık, anne babamız böyle inanıyor diye inandık.

İnanç boyutlarında sadece inanmak vardı.

İman, ispat, şâhitlik ne, bilemedik.

Çocukken, anne babamızdan ne bulduysak ona inandık, 
onu doğru bildik.



| 9 |

Çocuk anne babanın anlattığına, sadece anne baba sev-
gisinden dolayı inanır.

Her çocuk anne babanın inancı üzere yetişir.

Anne baba hangi inançta ise çocuk da o inanç üzere olur.

Dünyada inanç grupları arasında hep bir kavga vardır.

Senin dinin benim dinim kavgası yüzlerce yıldır sürer gelir.

Kendimiz gibi inanmayanı kâfir ilan ederiz.

Cehennemlik ilan ederiz.

Öldürülmeli deriz.

İnanç gruplarında bize sunulan kavramların aslının ne 
olduğunu araştırmadan inanırız.

Çünkü inanç boyutu böyledir.

Oysa iman başka bir şeydi, anlayamadık.

İman, eminlik, şâhitlikle mümkündü.

Şâhitlik ne, bunu bile düşünmedik.

Nasıl şâhit olunur, sormadık, araştırmadık.

Varlık cemâatine dönmedik.

Her bir varlığı Hakk’ın yolu olan bir târikat bilmedik, 
varlık yoluna dönmedik.

Her bir varlığın iç âlemi mezhep-zehab idi anlayamadık.

Cemâat, târikat, mezheplere bölündük, kavga içinde olduk.

Hakikatte cemâat ne, târikat ne, mezhep ne, bilemedik.

Sadece bölündük, kendimiz gibi inanmayana karşı içi-
mizde gizli bir yargı oluşturduk.

Bunu normal saydık.

Kendi yolumuzu hidayet yolu gördük, başka yolda olana 
hor baktık, dışladık.

Oysa Kur’ân ne güzel söylüyordu.



| 10 |

“Bölünmeyin, dışlamayın, hor bakmayın, gıybet etmeyin.” 
“Dedikodu yapmayın, çekiştirmeyin.” 
“Bir topluluk bir toplulukla alay etmesin.”
“Fitnelik, fesatlık yapmayın.”
“Kan dökmeyin, Allah kan dökmeyi haram kıldı.”
Kur’ân’ın bu muhteşem, edep dolu öğütlerini duymaz-

dan geldik.
Kendi inancımıza o kadar bağlanmıştık ki bizim inancı-

mızdan daha yüce yok diye bir duygu içinde olduk.
Sadece hor baktık, yargıladık, kâfir gördük.
Dinsiz dedik, imansız dedik, sünnetsiz dedik, şerîâtsız 

dedik, mezhepsiz dedik.
Bu kelimelerin hakikati ne hiç düşünmedik.
İşte bu kitabımızda bu hakikatleri araştıracağız.
Kur’ân’a göre “din nedir, sünnet nedir, şerîât nedir” ko-

nusunu araştıracağız, anlamaya çalışacağız. 
Kur’ân’a göre anladığımızı kaleme almaya çalışacağız. 
Âyetlerin taşıdığı anlamlara göre hakikati anlamaya gay-

ret göstereceğiz. 
Eksiğimiz elbet olacaktır, şimdiden affola.
Rabbimiz, gönlümüzü samimi, halisane kılsın.
Rabbimiz, araştırmalarımızı varlığın taşıdığı hakikat-

lere göre olmasını nasip etsin.

İsmail Dinçer
Eylül 2025



| 11 |

İNANÇ-İMAN İNCELİĞİ

İnanç nedir, iman nedir bu konuyu genelde düşünmedik.

Anne babamızdan bulduğumuz inancı iman zannettik.

İnanç ve imanın aynı şey olduğunu zannettik.

İnanç ve iman inceliğinin ne olduğunu önemsemedik.

Oysa inanç ve iman konusu iyi bilinmeliydi.

İnanç ayrı şeydi.

İman ayrı şeydi.

İnanç anne babadan gelir.

Çocuğun yetiştiği toplumdaki gruplardan gelir.

İman ise varlık kitâbından gelir.

İlim ve şâhitlik yoluyla gelir.

Delil ve ispatla oluşur.

Toplumlardaki inançlar genelde anne baba inancından gelir.

Anne baba Müslüman inancında ise çocuk da öyle olur.

Anne baba Hristiyan inancında ise çocuk da öyle olur.

Anne baba Musevi inancında ise çocuk da öyle olur.

Yetmedi:

Anne baba Sunnî ise çocuk da Sunnî olur.

Anne baba Alevi ise ya da Bektaşi ise ya da Câferi ise ço-
cuk da öyle olur.

Yetmedi:



| 12 |

Anne baba Hanefî, Malikî, Şafiî ya da Hanbelî ise çocuk 
da öyle olur.

Yetmedi: 

Anne babanın ibadeti, ibadethanesi, giysisi, kitâbı neyse 
çocuğunki de öyle olur.

Yetmedi:

Anne babanın, târikatı, cemâati neyse, çocuk da öyle olur.

Yâni anne baba ne ise, çocuk da öyle olur.

Anne babalar da anne babalarından ne gördülerse öyle 
inandılar, öyle ibadet ettiler. 

Onlar da “atalarının inancı” üzere oldular.

Ve hepimiz, kendi inancımızı diğerlerinden üstün gördük.

Çünkü öyle öğrettiler.

Ve kendi inancımızda olanları iman sahibi, diğerlerini 
kâfir gördük.

Çünkü öyle öğrettiler.

Ve kendi inancımızda olanları cennete gidecek, diğerle-
rini cehenneme gidecek diye kabul ettik.

Çünkü öyle öğrettiler. 

Yâni hepimiz kendi inancımızı üstün görerek büyütüldük. 

A’râf Sûresi 28. âyette “Ve izâ faalû fâhişeten” belirtil-
diği gibi bir “fâhşa” durumuna düştük.

Yâni kendimizi üstün gördük, benlik içine düştük, gurur 
içine düştük, haddi aştık, “ben benim” dedik, ille de benim 
inancım doğru, yüce dedik.

Hepimiz, zannımızda kendi var ettiğimiz Tanrı’ya inandık.

O Tanrıyla karşımızdaki kimseye hücum ettik.



| 13 |

Hevâmıza yâni kendi çıkarımıza göre bir Tanrı var et-
tik ve o Tanrıya inandık, o Tanrıyla bizim gibi inanmayana 
saldırdık.

Furkân Sûresi 43: “E raeyte menittehaze ilâhehu hevâh.” 
Meâli: “Hevâsını Tanrı edineni gördün mü?” 
Biz, bizi yaratanı tanımadık, ona hiç şâhit olmadık.
Anne babamızın anlattığı Tanrı’ya inandık.
O Tanrıya da çıkarımız için sığındık.
Aslında o Tanrıyla hiç tanışmadık, sadece inandık.
İnanç boyutu böyle idi, böyle inandık.
Hepimiz atalarımızın inanç yolu üzere olduk.
Kendi anne babamızdan bulduğumuz, onlardan duydu-

ğumuz inancı doğru bildik.
Başkalarının inancını eğri gördük ve onlara saldırdık. 
Bakara Sûresi 170: “Ve izâ kîle lehumuttebiû mâ enze-

lallâhu kâlû bel nettebiu mâ elfeynâ aleyhi âbâenâ e ve lev 
kâne âbâuhum lâ yakılûne şeyen ve lâ yehtedûn.”

Ve izâ kîle lehum : Olduğunda, söylemek, dendi, onlara,
İttebiû mâ enzele Allah : Tâbi olmak, uymak, sunulan, 

bildirilen, Allah
Kâlû bel nettebiu : Dediler ki, hayır, bilakis, tâbi olmak, 

uymak, 
Mâ elfeynâ : Şey, ne, değil, bulmak, biz, 
Aleyhi âbâe nâ : Onun üzerinde, atalarımız, 
E ve lev kâne : Eğer, şâyet, olsa bile, oldu, olsa da,
Âbâu hum : Ataları, babaları, onlar,
Lâ yakılûne şeyen : Yok, akıl, idrak, düşünce, bir şey,
Ve lâ yehtedûn : Yok, yol bulmak, hidâyete, 

Meâli: “Onlara Allah’ın sunduğu şeylere tâbi olun denildiği 
zaman, derler ki: Hayır, biz atalarımızı ne üzere bulduysak 



| 14 |

ona tâbi oluruz. Eğer ataları bir şeyi akıl etmiyorlar ve doğru 
yol üzere olmasalar da mı?” 

Kur’ân’da ne güzel bildiriliyor.

Atalarından bulduğun inancı düşün, aklını işlet.

Atalardan edindiğin inanç seni gurura, kibre düşürü-
yor mu?

Seni, başkalarını hor görmeye yöneltiyor mu?

Kendini ve inancını yüce, üstün gösteriyor mu?

Allah’a şâhitlik yoluna iletiyor mu?

Yoksa, korkulara, kaygılara mı sürüklüyor?

Evet, Allah’ın varlıktan âyetlerle sunduğu hakikatlere 
değil, anne babamızdan gelen inanç üzere hareket ettik.

Hakikatler varlık kitâbında satır satır yazılı idi, hiç oraya 
bakmadık.

Ne bulduk isek, onu doğru bildik.

Ne duyduk isek, onu doğru bildik.

Ne gördük isek, onu doğru sandık.

Mâide Sûresi 104: “Ve izâ kîle lehum teâlev ilâ mâ enze-
lallâhu ve iler resûlî kâlû hasbunâ mâ vecednâ aleyhi âbâenâ 
e ve lev kâne âbâuhum lâ ya’lemûne şeyen ve lâ yehtedûn.”

Meâli: “Onlara; Allah’ın size sunduğu hakikatlere ve 
resûlün anlattıklarına gelin, denildiği zaman: Atalarımızı 
ne üzere bulduysak onlar bize yeter, dediler. Ataları haki-
katlerden bir şey bilmiyor ve hakikatin yolunu bulanlardan 
olmasalar bile mi?” 

Evet, atalarımız ne sunduysa, onu doğru olarak kabul ettik.

Atalarımızı ne üzere bulduysak, onları doğru kabul ettik.

Düştüğümüz kibri hiç görmedik.

Ayrımcılığımızın öfkesine hiç bakmadık.



| 15 |

Allah hakkında şâhit olmadığımız şeyleri söyledik de 
söyledik.

Kendi edindiğimiz inancın kavgasında olduk, o inançla 
bizim gibi inanmayana saldırdık.

A’râf Sûresi 70: “Kâlû e citenâ li nabudallâhe vahdehu 
ve nezere mâ kâne yabudu âbâunâ fetinâ bi mâ teidunâ in 
kunte mines sâdıkîn.”

Kâlû e cite nâ : Dediler, geldin, bize, 

Li nabud Allah : İçin, kul olmamız, Allah

Vahde hu : Teklik, bir, o,

Ve nezere : Bırakalım, terk edelim,

Mâ kâne yabudu : Değil, ne, şey, oldu, kulluk, ibadet, 

Âbâu nâ : Atalarımız, anne babamız, 

Feti nâ : Haydi, bize getir, isbat et, sun, aç, 

Bimâ teidu nâ : Şeyler, söylediğin, vaat, biz,

İn kunte mines 
sâdıkîne

: Eğer, sen sadıklardan, doğru 
sözlülerden oldun,

Meâli: “Dediler ki: Sen bize, tek Allah’a kul olmamız ve 
atalarımızdan bulduğumuz ibadetleri bırakmamızı mı söy-
lemeye geldin? Eğer sen doğruyu söylüyorsan, öyleyse bize 
söylediğin şeyleri getir, ispat et.”

Atalarımızdan ibadet öğrendik ve öğrendiğimiz gibi yaptık.

İbadetin aslı nedir hiç düşünmedik.

İbadeti şekle bürüdük, mânâsı ne araştırmadık.

Nasıl bulduysak biz de ona uyduk.

Taklitte kaldık.

Tahkike ermedik.

Yâni yaptığımız ibadetin hakikatine eremedik.

Evet, “Allah bir” dedik ama hiç şâhit olmadık.



| 16 |

Çünkü anne babam, “Allah bir” diye öğretti, ben de öyle 
dedim.

Allah’a kul oluyoruz diye, kendi zannımıza, inancımıza, 
öfkemize, ayrımcılığımıza kul olduk.

Ama görmedik, düşünmedik, hakikatini araştırmadık. 

Hiç anlamadık, hiç fark etmedik.

Abd olmak, ibadette olmak, kul olmak, kullukta olmak 
nedir hiç düşünmedik.

Allah’a mı kul oluyoruz yoksa hevâmıza, çıkarlarımıza 
mı kul oluyoruz araştırmadık.

Kur’ân’ın defalarca işaret ettiği gibi, hep atalarımın inancı 
üzere hareket ettim. 

Yaptığımın, inandığımın hakikatine hiç ulaşmadım.

Allah’a kendimde ve varlıkta hiç şâhit olmadım.

O’nun sonsuz âyetlerini yâni sonsuz işaretlerini ken-
dimde ve varlıkta hiç görmedim, şâhit olmadım.

Annem babam nasıl inandıysa ben de öyle inandım.

Annem babam nasıl yaptıysa ben de öyle yaptım.

Ve dedim ki: 

Ben Müslüman’ım.

Ben Hristiyan’ım.

Ben Mûsevî’yim.

Ben Budist’im….vs….

Ve dedim ki:

Benim inancım doğru, onlarınki doğru değil.

Benim ibadetim doğru, onlarınki doğru değil.

Ben inanıyorum, onlar kâfir.

Benim gideceğim yer cennet, onlarınki cehennem.



| 17 |

Evet, atalarımdan böyle öğrendim.

Böyle dedim.

Böyle yaptım.

Ve hâlâ da demeye, yapmaya, yargılamaya, ille de be-
nimki doğru diye inanmaya devam ediyorum.

İşte Kur’ân’da da birçok yerde belirtildiği gibi, hepimiz 
anne babadan bulduğumuz inanca tâbi olduk, o inançtan ge-
len bilgileri doğru kabul ettik.

Kendi inancımızı üstün gördük, başka inançları dışladık.

Allah’ın hakikatleri varlığın özünde idi, oraya dönme-
dik, oradan okumadık.

Allah’ın hakikatleri varlık kitâbında satır satır yazılı idi 
oraya bakmadık, oraya bakmayı öğrenmedik.

Hakikat, anne babadan gelen bir inanca bağlı bilgilerde 
değildir. 

Her çocuk anne babadan öğrendiğini hakikat zanneder.

Allah’ın varlıktan sunduğu hakikatlere yönünü döndürmez.

Çünkü oraya dönmeyi, varlığın ilmî boyutuna bakmayı 
öğrenmemiştir.

İşte anne babadan gelen, kendimizi üstün gösterten 
inancı terk etmeliyiz. 

Terk etmeliyiz ki çocuk saflığına erişelim, Allah’ın bâkir 
yâni tertemiz hakikatlerine erişelim.

İşte iman da böyle oluşur.

Varlıktaki ilmi delillerle şâhitlikle iman oluşur.

Ama hep inanç boyutunda kaldık, şâhitlik alanına eri-
şemedik.

Canlı kitap olan varlık kitâbından okumayı öğrenemedik.



| 18 |

Anne babamızdan bulduğumuz inancı, hiç düşünmedik, 
aslı nedir diye hiç araştırmadık.

Varlığın varoluş hakikatine şâhit olmadık.

İnancımız bizi haktan hakikatten uzaklaştırdı, farkına 
bile varamadık.

Bir benlik içinde kaldık, haddimizi aştık, farkına bile va-
ramadık.

A’râf Sûresi 28: “Ve izâ faalû fâhişeten kâlû vecednâ 
aleyhâ âbâenâ vallâhu emerenâ bihâ kul innallâhe lâ yemuru 
bil fahşâ e tekûlûne alâllâhi mâ lâ talemûn.”

Meâli: “Bir benlik içinde haddi aşanlar derler ki: Biz ata-
larımızı da bu yolda bulduk ve bu bize Allah’ın hükümleri-
dir. De ki: Benlik içinde olmak, haddi aşmak, kesinlikle Al-
lah’ın hükümleri değildir. Sizler Allah hakkında bilmediğiniz 
şeyleri söylüyorsunuz.”

Burada geçen “fahişe” kelimesi çok çarpıcıdır.

Toplumda “fâhişe” denildiği zaman, insanların akılla-
rına hemen kadın gelir.

Kadına “fâhişelik” kavramı yapıştırılır.

Toplumda fâhişelik kavramı, kadınların erkeklerle para 
karşılığı ilişkiye girmesi diye bilinir.

Oysa çok derin bir anlamı vardır.

Kur’ân’da bu kavram toplumun kullandığı anlamda değildir.

Fahişe kavramı kadın ile ilgili değildir.

“Fâhişe” kadına takılan bir lakap değildir. 

Fâhişeden maksat kadın değildir.

Fâhişe; ahlâksız, hayâsız, erkeklerle para karşılığı iliş-
kiye giren kadın demek değildir.

“Fahiş” kelimesi de aynı kökten gelir.



| 19 |

Bir mal ederinden fazla satıldığı zaman, “Bunun fiyatı 
çok fahiş” denilir.

Kur’ân’da “fâhşa” kelimesi 30 âyette geçer.

Fâhşa kelimesi; haddi aşmak, kendini üstün görmek de-
mektir.

Haddini bilmek, haddini aşmak, hadsizlik yapmak an-
lamları da buradan gelir.

Haddi aşmak; ölçüyü kaçırmak, sınırı geçmek, kendine 
nispet çıkarmak, Allah’a ait olanı kendine nispet etmek de-
mektir.

Kur’ân’a göre fâhşa, fâhişe, fuhş kelimesi şu anlamlara 
gelir:

Haddini aşmak, benlik içinde olmak, kibre düşmek…

Gururlanmak, “Allah var ben de varım” demek…

“Ben benim, sen sensin” demek, bedenlerin sahibinin Al-
lah olduğunu unutmak…

Kendi çıkarı için zalimlik yapmak… 

Aşırı gitmek, ölçüyü kaçırmak, sınırı geçmek…

Fenâ hallerde kalmak, dünyaya bağlanmak, Allah’ı unut-
mak… 

Allah’ın ulvîyetinin yanında kendi yokluğunu bilememek, 
kendine vücûd nispet etmek…

Allah’a teslimiyet içinde olmamak, kendi egosuna tes-
lim olmak…

Kur’ân’a göre her kim; Allah’ın ulvîyetinin yanında ken-
dine benlik isnat ediyorsa, vücûdun sahibini kendi sanıyorsa, 
o kişi “fâhşa, fâhişe” durumuna düşmüş demektir. 

Bedenlerin ardında bedenlerin sahibini göremeyen, ben-
lik içine düşen fâhşa durumuna düşmüş demektir.



| 20 |

Her kim haddi aşıp, vücûdu ve vücûddaki sıfatları ken-
dine nispet ediyorsa, o kişi haddi aşmıştır, fâhişe durumuna 
düşmüştür.

Kur’ân’da, fahşa, fahişelik durumuna düştüğümüzde, 
bu düştüğümüz gafletten nasıl kurtulacağımız bildiriliyor. 

Ankebût Sûresi 45: “İnnes salâte tenhâ anil fahşâi vel 
munker.”

İnne el salâte : Muhakkak, salât, Hakk’a bağlılık, iletişim, 
Tenhâ : Engeller, mâni olur, nehy eder, uzaklaştırır,
An el fahşâi : Aşırılık, ego, ben benim demek, üstün görmek, 
Ve el munker : Tanımlanamayan, kötü hal, inkâr edilen, 

Meâli: “Muhakkak ki her an Hakk’a bağlılık şuuru ile ha-
reket etmek; haddi aşmışlığı, aşırılığı, kendine varlık isnat 
etmeyi, tüm fenaları engeller.”

Âyeti incelediğimiz zaman anlıyoruz ki, Allah’a şâhit olup, 
O’na her an teslimiyet içinde olmak, fâhşa durumuna düş-
meyi ve kötü haller içinde olmayı engeller.

İnsan kendi vücûdunun sahibini bilmeli “benim vücû-
dum” dememelidir.

Bedeni tutan Zât’a ârif olmalıdır.
Vücûd Allah’a aittir, insana emanet edilmiştir.
İnsan o emanete iyi bakmalıdır.
İnsan, kendi var etmediği, kendi şekillendirmediği, do-

ğumunu ve ölümünü kendi planlamadığı bir vücûdu, ken-
dine nispet etmemelidir.

İnsan, vücûddaki işleyişte ve sıfatlarda asla muktedir 
olan değildir. 

İnsan, kâlbinin çalışmasında, kanının dolaşımında, hüc-
relerinin faaliyetlerinde, sindirim, boşaltım sisteminin işle-
yişinde vb asla muktedir olan değildir.



| 21 |

Göz kapağının açılıp kapanması bile insanın elinde olan 
bir şey değildir. 

Vücûdda fâil olan, mevsuf olan, mevcûd olan ancak
Allah’tır. 

Vücûdun sahibi Allah’tır, Allah bunu vücûdda olan işle-
yişinde ve sıfatlarında her an gösterir.

İşte kişi, vücûduna benim deyip, haddi aşmamalıdır, yâni 
fâhişe durumuna düşmemelidir. 

Ahzâb Sûresi 30: “Min kunne bi fahişet-ben benim deyip 
kendini üstün gören.”

A’râf Sûresi 28: “Ve izâ faalû fâhişeten-bir benlik içinde 
haddi aşanlar.”

Nisâ Sûresi 22: “Kane fâhışeten-benlik içinde olan.”
İşte Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki, her kim 

Allah’ın ûlviyetinin yanında kendine benlik nispet ediyorsa, 
o kişi fâhşa, fahişe durumuna düşmüştür.

Yine bu düştüğümüz durumdan kurtulmanın yolu, An-
kebût Sûresi 45. âyette çok güzel bildirilmiştir.

Salât şuuruna erişmek, her an Allah’a bağlılık içinde ol-
mak, O’ndan asla ayrı olmadığını bilmektir.

Salât, namaz diye de çevrilir, namaz farsça bir kelimedir.
Kişi namazda Allah’a yönelir, onunla birlik içinde oldu-

ğunun şuuruna ulaşır.
Ve kişi her anını namazda imiş gibi geçirir, sosyal yaşan-

tıda, ikili ilişkilerde her an namazdaymış, yâni Allah’ın hu-
zurundaymış gibi hareket eder.

İşte bu durum kişiyi, fâhşa, fâhişelikten ve kötü hallere 
düşmekten korur.

Salât kelimesinin Türkçe karşılığı; bağlılık içinde olmak, 
birlik içinde olmak, her an iletişim içinde olmak demektir. 



| 22 |

İnsan, her an Allah’a bağlı olduğunu, O’nunla bir oldu-
ğunu asla unutmamalıdır.

İnsan, kendine, vücûduna dönmeli, o vücûdun nasıl oluş-
tuğunu, nasıl bir kaynaktan geldiğini düşünmelidir.

İnsan kendi vücûdunu var etmedi ve kendi vücûdunda 
her an olan işleyişin sahibi de değildir.

Kâf Sûresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verîd.”
Meâli: “Ve Biz ona şahdamarından daha yakınız.”
İşte insan, bu yakınlığı idrak edebilmesi için salât şuu-

runa erişmelidir.
Salât şuuruna erişen, hep o şuurla hareket eden, fâhşa, 

fahişelik durumuna düşmeyecektir, yâni haddi aşmayacak-
tır, Allah’ın ulviyetinin yanında kendine varlık isnat etme-
yecektir.

İşte Kur’ân’ı incelediğimiz zaman, fâhişe kavramının top-
lumda kullanıldığı gibi olmadığını görüyoruz.

Toplumda, fâhişe kavramını bayan kardeşlerimize yapış-
tırarak, en büyük fâhişeliği yaptık, fark edemedik. 

Kadını hep aşağıladık, fâhişe, orospu, kahpe, dedik.
Bu kelimelerin asli anlamlarını hep saptırdık ve kadın-

lara yapıştırdık.
Oysa fâhişe; haddi aşmışlık, benlik, gurur, kibir, içinde 

olmak, Allah’ın ulviyetinin yanında kendine varlık nispet et-
mek demekti, ama bizler kadın kardeşlerimize yapıştırdık.

Orospu, Farsça “ruspî” sözünden gelir. 
“Ak yüzlü” “parlak akıl” demektir. 
Diğer bir anlamı da; değişik planlar yapan, kurgulayan, 

hemen akıl eden, problem çözen, ikna eden, başka bir çare 
bulan gibi anlamlara gelir.

Ama bizler kadın kardeşlerimize yapıştırdık.



| 23 |

Kahpe kelimesi, Arapça, “ḳ ḥ b-kahba” kelime kökünden 
gelir.

Dönen, dönek, yolundan sapan, vazgeçen gibi anlamla-
rına gelir. 

Bu kavramı da kadın kardeşlerimize yapıştırdık.

Kavramları asli anlamlarına göre kullanmamak da haddi 
aşmaktır, yâni fâhişe durumuna düşmektir.

Lütfen dilimizden akan kavramların asli anlamlarını bi-
lerek kullanalım.

Lütfen Kur’ân’a saygı duyalım.

Lütfen Kur’ân’ı anlamak için okuyalım. 

İşte Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki inanç bo-
yutunda kalmak, kişiyi fâhşa durumuna düşürüyor.

İman boyutu ise fâhşadan kurtarıyor.

Kişi, kendine benlik isnat ederek, kendini büyük göre-
rek, fâhişe durumuna düştüğünü anlamalıdır.

Yâni haddi aştığını, benlik içine düştüğünü bilmelidir.

Hep, atalarımızdan gelen inançla yargıladık, bizim gibi 
inanmayanı, kâfir gördük, cehennemlik gördük.

Evet, Allah bir dedik ama hiç şâhit olmadık.

Çünkü anne babam, Allah bir diye öğretti, ben de öyle 
dedim.

Allah’a kul oluyoruz diye, kendi zannımıza, inancımıza, 
öfkemize, ayrımcılığımıza kul olduk.

Ama görmedik, düşünmedik, hakikatini araştırmadık. 

Hiç anlamadık, hiç fark etmedik.

Hûd Sûresi 109: “Fe lâ teku fî miryetin mimmâ yabudu 
hâulâ mâ yabudûne illâ kemâ yabudu âbâuhum min kabl.” 



| 24 |

Meâli: “Bundan sonra onların taptıkları şeyler hakkında 
içinde şüphe kalmasın. Onlar önceden atalarının taptığı gibi 
sadece öyle tapıyorlar.”

Annemden babamdan öğrendiğim gibi ibadet ettim.
Onları taklit ettim.
Yaptığım ibadet değilmiş, tapınmakmış.
Hiç anlamadım, hiç düşünmedim, hiç hakikatini araştır-

madım, hiç tahkik etmedim.
Kur’ân’ın defalarca işaret ettiği gibi, hep atalarımın inancı 

üzere hareket ettim. 
Yaptığımın, inandığımın hakikatine hiç ulaşmadım.
Allah’a kendimde ve varlıkta hiç şâhit olmadım.
Allah’a şâhitlik yolu nasıldır, onu bile öğrenemedim.
O’nun sonsuz ayetlerini yâni sonsuz işaretlerini kendimde 

ve varlıkta hiç görmedim, şâhit olmadım, şâhit olamadım.
Anne babadan bulduğum inancı doğru bildim.
O inanç yargılar içeriyordu, kendim gibi inanmayanı yar-

gıladım, hor gördüm.
İnancımı iman sandım.
İnanç iman inceliğini anlayamadım.
İnancımın zanlarına göre hareket ettim.
Aslı olmayan şeyleri din zannettim, iman zannettim.
Kur’ân bu konuda ne güzel uyarıyor.
En’âm Sûresi 116: 

وَإنِ تطُِعْ أكَْثرََ مَن فيِ الأرَْضِ يضُِلُّوكَ عَن سَبيِلِ اللهِّ 
إنِ يتََّبعُِونَ إلاَِّ الظَّنَّ وَإنِْ همُْ إلاَِّ يخَْرُصُونَ



| 25 |

Ve in tutı eksere men fîl ardı yudıllûke an sebîlillâh in 
yettebiûne illez zanne ve in hum illâ yahrusûn

Ve in tutı eksere : Eğer, kulak vermek, dinlemek, itaat, 
uyma, çoğuna,

Men �î el ardı : Kim, kimse, yeryüzünde, 
Yudıllû ke : Sapan, batıla sapmak, seni saptırırlar, 
An sebîl Allah : Allah’ın yolundan, hakikatlerinden, 
İn yettebiûne : Eğer, tâbi olmak, uyarlar, 
İllâ el zann : Ancak, zanda kalmak, çıkarına göre, 

sanmak, 
Ve in hum illâ yahrusûn : Eğer, olursa, onlar, ancak, yalanlarda 

kalan, yanlış, 

Meâli: “Eğer yeryüzündeki kimselerin çoğuna uyarsan, 
Allah’ın yolundan seni saptırırlar. Onlar ancak zanlarına, 
kendi çıkarlarına tâbi olurlar ve onlar yalanlarda kalanlardır.” 

Âyetteki çarpıcı uyarı ne kadar önemlidir.

Bu âyeti okuyan herkes kendi inancını, gittiği yolu mu-
hasebe etmelidir.

İnancım, gittiğim yol beni ne hale getiriyor?

İçimde gizli bir zalimlik, kibir mi oluşturuyor?

Yoksa merhamet, birlik, beraberlik mi getiriyor?

Gittiğim yoldaki tâbi olduğum inanç, hakikatleri yansı-
tıyor mu? 

Din diye bildiğim alandan gelen bilgiler, ilme dayalı bir-
liği getiren bilgiler mi?

Yoksa aslı olmayan, ayrımcılık getiren, gizli kibre düşü-
ren bilgiler mi?

Âyeti incelediğimiz zaman insan kendine sormadan ya-
pamıyor.

Dünyada inanç grupları hakikatlere ulaşamadı mı?



| 26 |

Allah diye bize öğretilenler hep yalanlardan mı ibaret?

Aslı olmayan, zanna dayalı şeyleri kabul etmekle hata 
mı yaptık?

İnanç nedir, iman nedir anlamadık mı?

Âyette sarsıcı, düşündürücü üç uyarı var.

İlk uyarıda deniliyor ki; yeryüzündeki insanların çoğuna 
uyarsan, Allah yolundan seni saptırırlar. 

İkinci uyarıda deniliyor ki; yeryüzündeki insanların çoğu 
zanlara tâbi olurlar.

Üçüncü uyarıda deniliyor ki; yeryüzündeki insanların 
çoğu Allah adına, din adına, ibadet adına anlatılan, akta-
rılan yalanlarda kalanlardır, kendi çıkarlarına göre hare-
ket edenlerdir.

İnsan bu okuduğunu düşündükçe ürperiyor. 

Allah, din, iman, resûl, nebî, ahiret, cennet, cehennem 
gibi öğrendiğimiz bilgileri asli anlamlarına göre anlıyor ve 
ifade edebiliyor muyuz?

Yoksa bunları değişmiş anlamlarına göre mi anlıyoruz?

Bize bu zamana kadar anlatılanlar ve kitaplardan oku-
duklarımız doğru değil mi, hepsi mi yalan?

Bizlere, zanlara göre anlatılanlar ve cehenneme düşme-
mek için, cennete girmek için çıkara dayalı yaptığımız iba-
detlerimiz doğru değil mi? 

Allah’a yönelmemizdeki ana gaye nedir?

Allah’a kendi şahsi egomuz için mi, kendi çıkarımız için 
mi iman ediyoruz?

Kendi çıkarımız için mi ibadet ediyoruz?

Yoksa bizler yaratılış amacımıza ulaşamadık mı?

İnsanlar, ibadetlerini nefsi çıkarları için mi yapıyorlar?



| 27 |

İnsanların inançlarında Allah’a şâhitlik yolu var mı yok mu?

Neden dünyada inanç yönünden birlik yok?

Neden her inanç, kendi inancını doğru, başkasının inan-
cını yanlış görüyor?

Neden her inanç, cenneti kendi yeri kabul ediyor, cehen-
nemi kendi gibi olmayana layık görüyor?

Neden tüm inançlar, Allah’ı kendi yanında görüyor, kendi 
inandığı Allah ile karşı tarafa saldırıyor, onları kâfir, cehen-
nemlik ilan ediyor? 

Neden kendi gibi inanmayan hor görülüyor, kâfir ilan 
ediliyor?

Neden inançlar, kendi aralarından hep bir kavga, tar-
tışma, bilmişlik içinde?

Kur’ân bizi neden uyarıyor?

İnsanların çoğu Allah’ın hakikatlerine değil de kendi kib-
rine, hevâsına mı uyuyor? 

Âyette öyle olduğu bildiriliyor; “İllez zanne ve in hum 
illâ yahrusûn.”

Ne kadar acı, değil mi?

Ne kadar çarpıcı, değil mi?

İnsanın beyni yanıyor, her şey alt üst oluyor.

Kibir nedir bildik mi?

Hevâ, zan nedir bildik mi?

Kibrin doğurduğu, şeytanlık nedir anladık mı?

Ayrı bir şeytan mı var?

Yoksa şeytan, bizim kibrimiz, zalimliğimiz mi?

Şeytan bizi Allah diyerek aldatıyor da biz anlamıyor ola-
bilir miyiz?



| 28 |

Fâtır Sûresi 5: “Fe lâ tegurrennekumul hayâtud dunyâ 
ve lâ yegurrennekum billâhil garûr.”

Meâli: “Bundan sonra dünya hayatı sizi aldatmasın ve 
aldatıcılar sizi Allah ile aldatmasın.”

Şeytan bizi ayrımcılıkla, bölücülükle aldatıyor da biz an-
lamıyor olabilir miyiz?

Yâni içimizdeki, kibir, ayrımcılık, bölücülük, zalimlik duy-
guları bizi şeytan mı yapıyor?

Şeytan diye ayrı bir varlık yoktur, şeytanlaşmış insan 
vardır. 

Şeytanlaşmış insanı nasıl tanırız?

Kur’ân, en güzel cevabı veriyor.

Âyette ne çarpıcı bildirilmiş; bölen, ayrımcılık yapan şey-
tandır, şeytan bölücü olan, ayrımcı olandır.

Mücâdele Sûresi 19: “İstahveze aleyhimuş şeytânu fe 
ensâhum zikrallâh ulâike hizbuş şeytân elâ inne hizbeşşey-
tâni humul hâsirûn.”

Meâli: “Şeytani halleri onların akıllarını esir aldı. Böy-
lece onlar Allah’ı anmaktan uzaklaştılar. İşte şeytani hal-
lerde kalan bölendir, bölen ancak şeytani hallerde kalandır. 
Onlar kaybedenlerdir.”

Âyette muhteşem bir şekilde şeytanın kim olduğu be-
lirtiliyor.

İşte firavunlaşmış her kişi, şeytanlaşmıştır.

Kim bölücülük içinde ise, ayrımcılık içinde ise o şeytandır.

Şeytan bölendir, bölücü olan şeytandır.

Kim, firavunun yaptığı gibi;

İnsanları fırkalara, gruplara bölüp, kendi yolunu üstün 
görüyorsa, başkalarına hor bakıyorsa...



| 29 |

İnsanları; dinlerine, inançlarına, ibadetlerine göre ayı-
rıyor, kendi inancını üstün görüyorsa…

İnsanları; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine göre ayı-
rıp, kendi milletini, kendi rengini üstün görüyorsa… 

İnsanları; bizden, bizden değil diye ayırıyorsa…

İnsanları köle olarak görüyorsa…

İnsanları; Alevi, Sünni, Bektaşi, Nakşi, Kâdiri, Nurcu vs 
diye ayırıyor ve yargılıyorsa…

İnsanları; Müslüman, Hristiyan, Musevi diye ayırıyorsa, 
kendi gibi olmayanı cehennemlik görüyorsa… 

İnsanları; kendi çıkarı için din ile inanç ile ibadet ile kan-
dırıyor, kendine saltanat oluşturuyorsa…

İnsanları; kendi çıkarı için, Allah diyerek, kitap diyerek, 
din diyerek aldatıp, onların malına mülküne çöküyorsa…

Erkeği kadından üstün görüyorsa, kadını insan yerine 
koymuyorsa…

Kasas Sûresi 4: “İnne firavne alâ fîl ardı ve ceale ehlehâ 
şiyean yestadıfu tâifeten minhum yuzebbihu ebnâehum ve 
yestahyî nisâehum innehu kâne minel mufsidîn.”

Meâli: “Doğrusu firavun yeryüzünde kendini yüce gördü 
ve halkını cemâatlere ayırdı. Onların taifelerini güçsüz bı-
raktı, onların oğullarını boğazladı ve kadınlarını sağ bıraktı. 
Elbette o fenalık içinde olanlardandı.”

İşte Kur’ân’ın muhteşem bir şekilde belirttiği gibi; ken-
dini yüce görmek, insanlara ayrımcılık içinde bakmak, fira-
vunluktur, şeytanlıktır.

İnanç grupları maalesef sadece inanma boyutunda kalıyor.

İman noktasında yönünü varlığa döndürmüyor ve varlı-
ğın halk oluşunu okumuyor.



| 30 |

Varlığın halk oluşunu okumak, varlığın ilmi değerlerine 
göre olur.

Ama maalesef bu öğretilmiyor.

Sadece inanç empoze ediliyor.

Gönüller iman hakikatine eremiyor.

İlimle imana erişme konusu bilinmiyor.

İman ilimsiz olmaz.

İlim şâhitliğe götürür.

Şâhitlik ise emin olmaya götürür.

Eminlik mü’minliğe, mü’minlik imana götürür.

İlim varoluşu anlama yoludur.

Varoluşu anlama yolu imana götürür.

İman ve ilim inceliğini çok iyi düşünmeliyiz.

Anlatılan bilgilerle hareket etmek mi, ilim üzere hare-
ket etmek mi, bunu çok iyi süzmeliyiz.

Elbette bilgi de önemlidir, lakin bilgi ilim ile bağ kur-
durmalıdır.

İnanç boyutunda kalan kişi, duyduklarına, okudukla-
rına inanan kişidir.

İman boyutuna erişen kişi ise, ilim ve şâhitlikle hare-
ket eden kişidir.

İnanç boyutunda ilim gerekmez, duydukları, okudukları, 
gördükleri yeterlidir.

İnanç kişiyi kibre götürebilir, benim inancım doğru id-
diasına götürebilir. 

İman ise, tevazu ve teslimiyete götürür.

İman ilimsiz olmaz.

İnançta ise ilim gerekmez, sadece inanmak yeterlidir.



| 31 |

İman sahibi olan kişi, ilim üzere hareket eden ve varlık-
taki işaretlere şâhit olarak, varoluşu anlayan, ilmi olarak 
gönlü mutmain olan kişidir.

İman ancak, ilmi bir şâhitlikle mümkündür.

İnanç ise, anne baba hangi inanç üzere ise o yolu takip 
etmektir. 

Ya da gittiği ve sevdiği bir topluluğun aktardığı bilgi-
lere inanmaktır.

İsrâ Sûresi 36: “Ve lâ takfu mâ leyse leke bihî ilm.”

Meâli: “Bir ilim ifade etmeyen şeylerin ardına düşmeyin.” 

İlim olmadan bir şeye inanmak, kişiyi şeytana esir eder.

İlim olmadan, şâhit olmadan bir şeyi anlatmak, duyduk-
larını aktarmaktır.

İlim olmadan, bir inanca dayalı tartışmalara girmek, şey-
tana hizmet etmektir.

Hacc Sûresi 3: “Ve minen nâsi men yucâdilu fîllâhi bi 
gayri ilmin ve yettebiu kulle şeytânin merîd.”

Ve min el nâs : İnsanlar, değerler, 
Men yucâdilu : Kim, kimse, mücadele, tartışma, 
Fî Allah bi gayrı ilmin : Allah için, hakkında, bir ilim 

olmaksızın, bilgi,
Ve yettebiu kulle : Tâbi olur, uyarlar, bütün, hepsi, 
Şeytân : Şeytani haller, kötülük halleri, haktan 

uzaklaşan,
Merîd : Haddi aşan, yoğun, taraftar, destek,

Meâli: “İnsanlardan, Allah hakkında bir ilim olmaksızın 
mücadele eden bazı kimseler vardır. O hâlde olanların hepsi 
şeytani hâllere tâbi olurlar.” 

Hacc Sûresi 8: “Ve minen nâsi men yucâdilu fîllâhi bi 
gayri ilmin ve lâ huden ve lâ kitâbin munîr.”



| 32 |

Ve min elnâsi : İnsanlar, 
Men yucâdilu : Kim, kimse, bazıları, mücadele, gayret, 
Fî Allâh bi gayrı ilmin : Allah için, hakkında, bir ilim olmaksızın,
Ve lâ huden : Yok, kılavuz, yol gösteren, rehber, 

hidayet, doğru yol,
Ve lâ kitâb : Yok, anlamadan, kitâb, kitâbı 

incelemeden, bilgi, 
Munîr : Aydınlatıcı, nûr, nûrlandıran, hakikati 

gösteren, 

Meâli: “İnsanlardan, Allah hakkında bir ilim olmadan ve 
doğru yolu bulmadan ve her varlığın aydınlatıcı bir kitap ol-
duğunu anlamadan mücadele eden bazı kimseler vardır.” 

Hacca Sûresi 9: “Sâniye ıtfihî li yudılle an sebîlillâh lehu 
fid dunyâ hızyun ve nuzîkuhu yevmel kıyâmeti azâbel harîk.”

Sâniye ıt�i hî : Kibirlenip ikiliğe düşer, uzaklaşır, 
Li yudılle : Sapan, saptıran, dalalet, kendi cehaletine 

saptıran, 
An sebîli Allah : Allah’ın yolundan
Lehu �î ed dunyâ : Ona, o halde olana, dünyada, yaşamlarında, 
Hızyun : Hezeyan, kaybetme, ayrılıkta kalma, ayıp, 

saçma sapan, 
Ve nuzîk hu : Tatma, hissiyat, o halde kalma, 
Yevme el kıyâmet : Ölünceye kadar, varlığı her an diri tutan, 

diriliş, 
Azâbe el harîk : Azap, yakıcı, ateş, sıkıntıya düşüren, 

Meâli: “Onlar Allah yolundan kendi cehaletlerine saptı-
rırlar, kibirlenip ikiliğe düşürürler. O hâlde olana yaşamla-
rında kaybetme vardır ve ölünceye kadar cehaletin o yakıcı 
sıkıntılı hâllerinde kalmak vardır.” 

Kur’ân incelendiği zaman görülecektir ki imanın yolu 
ilimdir. 



| 33 |

İlim de varlık kitâbının özündedir.
İlim; varlığın özünde olan, varlığın varoluşunun ve var-

lığa ait olan sonsuz inceliklerdir, yazılımdır, hakikatlerdir.
İlim üzere olmak, direkt varlık kitâbına, varoluşa yönel-

mekle mümkündür.
İnançta ise, her inanç grubunun kendi inançlarını yansıt-

mak için yazdığı kitaplara, sözlere yönelmek vardır.
Kitaplarla ya da sözlerle, aktarılan bilgilerde hatalar, 

kaymalar, şaşmalar olabilir.
Çünkü bilgi, kişinin inandığını anlatma boyutudur.
İnandığını anlatan insan, şâhit olmadan da bilgiler ak-

tarabilir.
İlimde ise hata, kayma yoktur. 
İlim yazılımı varlığın kendisidir.
Onu oraya yazan da Allah’tır.
Allah, âlim esmasıyla ilim sıfatını varlığa yazar.
Varoluşun yazılımlarından biri olan ilimle, varlık olu-

şur, şekillenir. 
Allah’ın varlıktaki ilim tecellisi; Matematik, Fizik, Kimya, 

Biyolojidir.
İman, ancak ve ancak ilimle mümkündür.
İlim ise, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ile bağ kurmaktır.
İlim kişiyi, varlığın varoluşuna, varlığın işleyişine, var-

lığın şekillenmesine, varlığın sürecine götürür.
İlim kişiyi, kendi vücûdunun işleyişini anlamaya götürür.
Kişi kendi vücûduna dönüp incelese, vücûdunun işleyi-

şinin bir ilim üzere olduğunu anlar.
Tüm Evren, bir ilim üzere işler ve hareket eder.
İlim kişiyi, şâhit olmaya götürür.



| 34 |

Şâhit olan kişi, emin olur, emin olan, iman sahibi olur.
Şâhit olmak, görmektir, anlamaktır, delillerle hareket 

etmektir.
Allah’a inanan kişi, annesi babası inandığı için inanmıştır.
Allah’a şâhit olan kişi ise, onun varlıktaki işaretlerini 

yâni âyetlerini görmüştür, incelemiştir, mutmain olmuştur.
Onun için Hazreti Ali; “görmediğim bir Rabbe inanmam” 

demiştir.
İnsan Allah’a Rabb boyutunda şâhit olacaktır.
Rabb boyutu insanın kendi beden boyutudur.

“Râb- ”; vücûdlandıran, var eden, dizayn eden, terbiye 
eden, şekillendiren, vücûdun sahibi, vücûdu işleten demektir.

Râb, rubûbiyet, erbaa, râbia, mürebbiye, râbıta, râbit, râb-
tiye, terbiye, ribâ, birbirine bağlı kelimelerdir.

Hepsi Rabb kelime kökünden gelir. 
Rabb “R-B” harfleriyle yazılır, “Rı” harfi varlığın açığa 

çıkışı, filizlenme, bedenlenme boyutudur.
“Be” harfi, her şeyin bir özden açığa çıkışına işaret eder. 
Râb esmâsı; Allah’ın her bedendeki, bedenin sahibi ve o 

bedendeki işleyişin esmâsıdır.
Allah’ın, bir vücûddaki karşılığı “Rabb” esmâsıdır.
Yâni bir vücûdun sahibine Rabb denir.
Tüm vücûdların sahibine Allah denir. 
Allah’ın, bir vücûddaki sahipliği “Rabb” esmâsıdır.
Tüm âlemlerin sahibi Allah’tır, Allah’ın bir vücûddaki 

sahipliği Rabb’dır. 
Onun için, bir evin sahibine de “Rabbü’l dâr” denir.
Bir malın, bir mülkün, bir sermayenin sahibine de “Rab-

bü’l mâl” denilir.



| 35 |

Rabbim kelimesi, efendim anlamında da kullanılmıştır.

İnsanın bedeninin efendisi Allah’tır, bedendeki Allah’ın 
efendi boyutu Rabb’dır.

Gönüllerin efendisi ise, Muhammed nûrudur.

Rabb, ribâ, râbıta kelimeleri aynı kelime kökünden gelir.

Rab: “ ”

Ribâ: “  “

Râbıta: “ ”

Ribâ kelimesi de Rabb kelimesinden gelir.

Rabb, ribâ inceliği çok önemlidir.

Ribâ, faiz diye çevrilemez.

Rabb kelimesi ile ribâ kelimesinin yazılımlarını inceler-
sek, “Rı,  Be  “ harfleri ile yazıldığını görüyoruz.

Ribâ kelimesinin sonunda hemzeli elif harfinin oldu-
ğunu görüyoruz. 

Ribâ kelimesinin geldiği kökeni incelediğimizde görü-
yoruz ki:

Ribâyı anlamamız için, Rabb kelimesinin anlamını doğru 
anlamalıyız. 

Rabb; 

Bedeni oluşturan, bedeni işleten, bedenin Zâtı…

Beden boyutundaki Allah’ın işleyişi…

Vücûdlandıran, şekillendiren, biçimlendiren…

Terbiye eden, yâni bedeni en ince bir biçimde şekillen-
diren, anlamlarına gelir.

Şöyle düşünelim, bir tohumda Rabb esması gizlidir.

Ne zaman tohumdan ağaç adım adım açığa çıkmaya baş-
lar, işte Rabb esması orada tecelli eder. 



| 36 |

Allah, Rabb esmasıyla, ağacı şekillendirir, terbiye eder, 
işletir, sıfatlandırır.

İşte, kişinin vücûdunu şekillendiren, yâni kişiyi vücûd-
landıran ve her an o vücûdda işleyişiyle kendini gösteren, 
vücûdu tutan, Allah’ın kişideki adı Rabb’dır.

Her vücûdu tutan Allah’ın vücûd boyutundaki karşılığı 
Rabb’dır. 

Tâ-Hâ Sûresinde, firavun ile Hazreti Mûsâ’nın konuşma 
konusu vardır.

Firavun, Mûsâ’ya Rabb ile ilgili soru sorar.

Tâ-Hâ Sûresi 49:

بُّكُمَا ياَ مُوسَى قاَلَ فمََن رَّ
Kâle fe men rabbikumâ yâ mûsâ

Kâle fe men rabbi kumâ : Dedi, sizin rabbiniz kimdir,
Yâ Mûsâ : Yâ Mûsâ,

Meâli: “Firavun dedi ki: Ya Mûsâ! Rabbim dediğin kim-
dir, nedir?” 

50-

قاَلَ رَبُّناَ الَّذِي أعَْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقهَُ ثمَُّ هدََى
Kâle rabbunellezî atâ kulle şey’in halkahu summe hedâ

Kâle rabbu nâ : Dedi, rabbimiz, bizi vücûdlandıran, 
Ellezi atâ : Ki o verdi, lütfetti, ihsan etti, 
Atâ kule şeyin halka hu : Bütün her şeyi, halk eden, var eden, 

yaratan,
Summe hedâ : Sonra, hakikatlere ulaştırandır, 

tecellileriyle yol gösteren,



| 37 |

Meâli: “Mûsâ dedi ki: Bizi vücûdlandırandır. Ki O’dur bü-
tün her şeyi tecellileriyle halk eden, sonra da tüm varlıktaki 
tecellileriyle yol gösteren.” 

51-

قاَلَ فمََا باَلُ الْقرُُونِ الأْوُلىَ
Kâle fe mâ bâlul kurûnil ûlâ

Kâle fe mâ bâlu : Dedi, öyleyse, durum, hakkında, ne halde, 
El kurûni el ûlâ : Nesil, önceki,

Meâli: “Firavun dedi ki: Öyleyse daha önceki nesillerin 
durumu ne olacak?” 

52-

قاَلَ عِلْمُهاَ عِندَ رَبِّي فيِ كِتاَبٍ لاَّ يضَِلُّ رَبِّي وَلاَ ينَسَى
Kâle ilmuhâ inde rabbî fî kitâb lâ yadıllu rabbî ve lâ yensâ

Kâle ilmu hâ : Dedi, ilim, o 
İnde rabbi : Rabbin katında, ona ait,
Fî kitâbin : Kitâbın içinde, varlık kitâbının içinde, 
Lâ yadıllu rabbî : Yok, yanlış, sapma, rabbi, vücûdlandıran, 
Ve lâ yensâ : İhmal yoktur, önemseme, unutmaz,

Meâli: “Mûsâ dedi ki: Bütün varoluştaki ilim Rabbime 
aittir. Varlık kitâbının içinde hakikatler vardır. Bizleri vü-
cûdlandıranda yanlış yoktur ve ihmal yoktur.”

Firavun, Mûsâ’ya sordu; “Rabbim dediğin nedir?”

Mûsâ; “seni de beni de, tüm varlığı da yaratan, şekillen-
diren, varlıkta her an tecelli eden, varlığı Zâtı ile kuşatan-
dır” dedi.

Firavun yine sordu; “daha önce yaşayanların durumu 
ne olacak.” 



| 38 |

Mûsâ açıkladı; her bedende tecelli eden Rabb, işleyişi, sı-
fatları, Zâtı ile kendini gösterir.

Her beden öldüğünde Rabbin tecellisi, sükûn boyutta 
devam eder.

Hareke boyutu, sükûna geçmiştir.
Yâni Mûsâ şunu izah etti:
Bir insan ölse de Rabb ölmez, doğuşlar, tecelliler devam 

eder gider.
Ki bir insan öldüğünde onun kemikleri bin yıl geçse de, 

işlemeye devam eder.
Kemiklerin yaşı tespit edildiğinde, kaç bin yıl önce ya-

şanmış belli olur.
Rabb hakikati bedenlerdeki hayy boyutudur.
Âyette belirtildiği gibi, Rabb; varlık boyutundaki her var-

lığın vücûdlarında olan Allah’ın işleyişi, tecellileri boyutudur.
Allah’ın varlığı vücûdlandırma boyutu “Rabb” boyutu-

dur, “Rabb” esmâsıdır.
Kâinatı var edeni, yöneteni Allah olarak değerlendirirsek, 

bir varlığı yaratan, onu yöneten ise Allah’ın Rabb boyutudur.
Yâni bir varlıktaki Allah’ın esması Rabb’dır.
Tüm varlıktaki bütünsel esma Allah’tır.
Allah’ın bizleri vücûdlandırması, vücûdlarımızı bir şe-

kil içinde terbiye ederek, açığa çıkarması, Allah’ın Rabb es-
mâsıdır.

“Rabbim Allah’tır” denilmesi, vücûdumun sahibi Allah’tır 
anlamındadır. 

Yâni kişi “Rabbim!” dediği zaman, kendindeki Allah’a 
seslenmiş olur.

Bu sesleniş tüm vücûdların sahibi olan Allah’a olan bir 
sesleniştir.



| 39 |

İşte Allah’a şâhitlik kişinin kendi bedeninin halk oluşunu 
ilmi olarak anladığında mümkün olacaktır.

Kendini bilmekten maksat, kendi halk oluşunu bilmek-
tir, kendindeki Rabbe şâhit olmaktır.

Kendi halk oluşunu bilen kişi, bilecektir ki kendisi ken-
dini halk etmemiştir.

Kendini halk eden Hakk’ın kendisidir.
İşte iman şâhitlikle oluşacaktır.
Onun için ezanı düzenleyen Hazreti Muhammed, her 

ezanda 4 defa şâhitlik kelimesini o seslenişe koymuştur.
Ezanla günde 20 defa insanlığa, şâhit olmanın hassasi-

yeti duyurulur.
Şâhitlik ancak ve ancak ilimle, akletmekle, tefekkür et-

mekle mümkün olacaktır.
Onun için Kur’ân onlarca âyette “ilimden ayrılmayın, 

ilimsiz hareket etmeyin” der.
“İlim ifade etmeyen bir şeyin ardına sakın düşmeyin” der.
İlim, varlığın varoluş sıfatlarından biridir.
İlim, Allah’ın sıfatlarından biridir.
İlimsiz yol kişiyi ikiliğe düşürür, bilmişliğe sürükler, 

kibre düşürür.
İlme dayalı eğitim, yol göstericidir, rahmettir.
İşte iman ve inanç konusu çok iyi düşünülmelidir.
İnancımızın anne babadan geldiğini iyi analiz etmeliyiz.
İmanın ise, şâhitlikle, ilimle olduğu iyi anlaşılmalıdır.
İnanç anne babanın aktardığı bilgilerle oluşur.
İman ise ilmi delillerle oluşur.
İmana giden yolda akıl-kâlb-gönül boyutu açılmalıdır. 
Şimdi bu konuyu inceleyelim.



| 40 |

AKIL-KÂLB-GÖNÜL

Dinin hakikatini anlayabilmemiz için aklın önemi bilin-
melidir.

Varlığın yaratılışını anlayabilmek için aklı işletmek gerekir.
Bize bahşedilen akıl, varoluş hakikatini anlamak için 

bir lütuftur. 
Aklı yok sayan kimse, hurafelere kapılır gider.
Aklı yok sayan kimse, kendi benliğinde kalır, Allah ha-

kikatine şâhit olamaz.
Aklı yok saydığımız an, bir gaflet içinde kayarız.
Yûnus Sûresi 100. âyette bu durum çok güzel açıklanmıştır.
Yûnus Sûresi 100 : “Yecalur ricse alellezîne lâ yakılûn.”
Meâli: “Aklını işletmeyen kimseler, gaflet içinde pislikler, 

hurafeler, kirlilikler, kötülükler açığa çıkarır.” 
Varlığın hakikatini anlayabilmemiz için her zaman ak-

lımızı çalıştırmalıyız.
Aklımızı çalıştırmak; düşünmek, tefekkür etmek, analiz 

etmek, derinlemesine bakmakla mümkündür.
Akıl şâhitliğe götürür.
Çözmeyi yapan akıl boyutudur.
Birleştirmeyi yapan kâlb boyutudur.
Yaşama geçiren gönül boyutudur.
Akıl ve kâlb Kur’ân’da birlikte değerlendirilir.
Hacc Sûresi 46: “Kulûbun yakılûne-akleden kâlb.”



| 41 |

Akıl, insana hakikati anlaması için, eşyanın özelliklerini 
çözebilmesi için, varlığın birbiriyle olan bağını görebilmesi 
için, bahşedilen ilâhî bir anahtardır. 

Akıl; bağlamak, tutmak, korumak, men etmek, çözmek, 
buluşturmak gibi anlamlara gelir.

Akıl, analiz eden bir yapıdır.

Akıl her zaman anlamak için gayret eder.

Genelde akıl için, “insana neyin iyi, neyin kötü, neyin 
doğru, neyin yanlış olduğunu gösteren bir yetidir” dense 
de, bunun kâlb makamı olduğunu söylemek daha doğrudur. 

Akıl vardır, insana kötülüğü de düşündürür.

Akıl vardır, insana iyiliği de düşündürür.

Akıl vardır, insanı yanlışa sürükler.

Akıl vardır, insanı doğruya sürükler.

Kâlb sahibi olan insan ise, iyilik ve doğruluk üzere ha-
reket eder.

Çünkü kâlb sahibi insan, Kâmil insandır.

Akıl vardır, kişinin hevâsına esir olmuştur, insanı hevâ-
sına göre hareket ettirir.

Akıl vardır, kişinin kâlbine bağlı çalışır, insanı ilme göre 
hareket ettirir.

Tûr Sûresi 32: “Em temurûhum ahlâmuhum bi hâzâ em 
hum kavmun tâgûn.” 

Em temûru hum : Yoksa, işleyiş, emir, hüküm, hareket, 
Ahlâmu hum : Akılları, düşünceleri, hevâları, onlar,
Bi hâzâ em hum : Bu, işte onlar, yoksa, mı, öylemi, 
Kavmun tâgûn : Tagun kavmi, azmış, sapmış, putperest,

Meâli: “Yoksa onların akılları kendi hevâlarına göre mi ha-
reket ediyor? İşte onlar, kendi var ettikleri putlara tapıyorlar.” 



| 42 |

Akıl ilme dayalı hareket ederse, varlığın niteliklerini çö-
zer, yaratılışın hikmetine erer.

İşte o zaman akıl, saf düşünceye ulaşır.
Akıl duyuma dayalı, nakle dayalı, hemen inanmaya da-

yalı kodlanmışsa, saf düşünmeye ulaşamaz.
Akıl bağımsız bir şekilde yetiştirilmişse, duyduğuna he-

men inanmaz, onu araştırır, aslına ulaşmaya çalışır.
Ama akıl, bağımlı bir şekilde yetiştirilmişse, inanç kod-

laması ile yetiştirilmişse, düşünmeden, araştırmadan inanır.
Aklın kendine has özelliği, anne baba tarafından koru-

nur ya da esir edilir.
Aklın yaratılmasında ana gaye; düşünmek, çözmek, kav-

ramak, kaynağına ulaşmak, akışın nereye olduğunu göre-
bilmektir. 

Fakat anne ve baba, sorgulayan bir çocuğa; “Sorma din-
den çıkarsın, çarpılırsın, sadece inan, sana ne deniyorsa 
onu yap, emirlere yasaklara uy” diyerek aklın çalışmasına 
engel oluyorsa, akıl yaratılışın ana gayesinden uzaklaşır ve 
esir bir hale düşer.

Aklımızın esir olup olmadığını anlayabilmemiz gerekir. 
Esir olmuş bir aklı esaretten kurtaran bir kişi, yaratılı-

şın sırlarını bir bir çözmeye başlar.
Akıl neye esir olmuş olabilir?
Dünya menfaatine mi?
Mal mülk, şan şöhret, makam sevdasına mı?
Yalan, dedikodu, hasetlik, fesatlık, kin, nefret gibi duy-

gulara mı?
Din adına anlatılan, aslı olmayan şeylere mi? 
Karamsarlık, umutsuzluk, gelecek korkusu, işsizlik gibi 

duygulara mı?



| 43 |

Allah korkusu, cehennem korkusu, cin, iblis, şeytan kor-
kusuna mı?

Kibir, gurur, hor bakmak, kendini yüce görmek, yolunu 
yüce görmek, seçilmişlik, üstünlük gibi duygulara mı?

Evet, akıl neye esir olmuş olabilir?

Bunu çok iyi anlamalıyız.

Anlamalıyız derken bile, anlama aklın başka bir kanadıdır.

Akıl yüzlerce kanatlı bir kuştur.

Kişiyi ya dünyaya hevâlarına uçurur ya da hakikatleri 
çözmeye uçurur.

Aklı esir eden şeylerden kurtulan bir kişi, saf bağımsız 
düşünebilir; varoluşu ve var edeni anlayabilir.

Akıl, iman için şarttır. 

Akıl olmadan iman olmaz.

İnsan olarak yaratılmanın sırrı akıldır. 

İnsan doğduğunda, yâni bebek iken, saf bir aklı vardır.

O akılda asla yargılama alanı yoktur.

Çocuk en saf bir şekilde eşyanın hakikatini anlamak 
için bakar.

Çocukta, yargılama yoktur, kötülüğe meyletme yoktur.

Çocuğun aklı, şâhitliğe doğru akar.

İşte tam bu akışta aile devreye girer.

Ya çocuğun aklının akışına engel olur ve aklı bazı bilgi-
lere, duygulara esir eder.

Ya da aklın akışına yardımcı olur ve çocuk eminlik yo-
lunda, yâni iman yolunda ilerler.

Çocuğun beynine, her türlü ayrımcılık, üstünlük, kötü-
lüklere kapı açacak olan bilgiler aile tarafından ekilir. 



| 44 |

Şâhit olmak, anlamak, idrâk etmek, çözümlemek için 
akıl şarttır. 

Aklın beşeri boyutu ve kâlbî boyutu vardır. 
Onun için Kur’ân’da “kulûbun yakılûne” akledecek kâl-

bten bahseder.
Hacc Sûresi 46: “E fe lem yesîrû fîl ardı fe tekûne lehum 

kulûbun yakılûne bihâ ev âzânunyesmeûne bihâ fe innehâ lâ 
tamal ebsâru ve lâkin tamal kulûbulletî fîs sudûr.”

Meâli: “Yeryüzünde gezip dolaşmazlar mı? Böylece on-
ların akıl edecek kâlbleri yok mu, ya da işitecek kulakları. 
Fakat onların görmelerinde körlük olmaz ve lâkin gönülle-
rindeki idrâklerdedir körlük.” 

Kâlbîi akıl tefekkürle, kendi aslını anlama yolunda id-
râk yolculuğu yapar, beşeri akıl beden ihtiyaçları ile ilgili 
çalışmalar yapar

Kâlbî akıl rûha, beşeri akıl tene bağlı çalışır.
Kâlbî akıl, aklı temizler, zekâ ile tanıştırır.
Zekâ zekât aynı kökten gelen kelimelerdir.
Kendini temizleyen akıl, esaretten kurtulan akıl; “Kad 

efleha men tezekkâ” temizlenmiştir, kurtulmuştur.
“Ulil elbâbi”: “Hakk üzere aklını işletenler”
Kâlbî akıl, hakk ile batılı çözer.
İlâhi akıl “Lübb”tür. Kamil akıl hep hakikatler için çalı-

şır, hep öze bakar.
Lübb aynı zamanda “Öz” demektir.
İnsanın özünü oluşturduğu için, ilâhî akla da “Lübb” 

denmiştir.
İlâhi akıl, yâni târife gelmeyen Allah’ın aklı “Lübb”dür.
Allah cümle varlığı, kendi özünden çözerek şekillendir-

miş, beden elbisesi giydirmiştir.



| 45 |

İlâhi akıl, Allah’ın aklı desek doğru olabilir.

Hicr akıl; çözen, süzen, öze ulaşan, batılı haktan ayıran, 
taşlaşmış kayıtları eriten akıl demektir.

Hicr; tam akıl sahibi, engel olan, taş, bırakan, ayıran de-
mektir.

Fecr Suresi 5: “Hel fî zâlike kasemun lizî hicr.” 

Meâli: “İşte bunların içinde, hakk ile batılı ayıran tam 
akıl sahipleri için, sağlam deliller vardır. “

Necm Sûresi 15: “Mâ kezebel fuâd mâ reâ.” 

Meâli: “Gördüğü şeyi kâlbi yalanlamadı.” 

Kur’an’ı incelediğimizde, akletmek, kâlbin bir işlevi gibi 
sunulur. 

Akıl görmek için, anlamak için, şâhit olmak için yara-
tılmıştır.

Yeter ki, çocuğun aklı ailesi tarafından baskılanmasın.

Tarihte akılcılar ve nakilciler her zaman tartışmışlardır.

Bu kâinat bizim bakıp gözlemlememiz, okumamız, akıl 
edip düşünmemiz için apaçık bir kitaptır. 

Bir de insanların yazdığı kitaplar vardır.

Allah’ın satır satır yazılı kitâbı olan varlık kitâbında 
hata yoktur.

Lakin kulların yazdığı kitaplarda hatalar çoktur.

Bir kişi, insanların yazdığı kitaplardan “işte bunlar ha-
kikatlerdir” diye aktarıyorsa bu nakilciliktir.

Zaten “Ehli kitap” denilen kimseler, kitaplardaki bilgi-
lere göre tartışan, iddialarda kalan kimselerdir.

Nakilcilik, insanların yazdığı ya da anlattığı şeyleri ha-
kikat diye bilip nakletmektir. 



| 46 |

Akılcılık ise hem kâinat kitâbını düşünmek hem de in-
sanların yazdığı kitapları okuyup analiz edebilmektir. 

Ama asıl düşünülmesi gereken varlık kitâbıdır, çünkü 
oradaki hakikatler, tüm saflığıyla tertemizdir.

İnsanların yazdığı kitaplarda her zaman hatalar olabilir.
İnsanların yazdığı ya da anlattığı boyut, nakiller boyutu, 

bilgiler boyutudur.

Ama varlığın Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutu 
ilimsel boyuttur, orada hata yoktur.

Akılcılık bize bahşedilen aklı çalıştırmak, ince ince dü-
şünmektir.

Göz, gözlemlemek içindir.
Kulak, duymak içindir.

Akıl, gözlemleneni ve duyduğunu düşünmek araştır-
mak içindir.

Hucurât Sûresi 4. âyet, Lokman Sûresi 21. âyet, Bakara Sû-
resi 170. âyet gibi birçok âyette nakilcilerin halleri açıklanır.

Hucurât Sûresi 4: “İnnellezîne yunâdûneke min verâil 
hucurâti ekserûhum lâ yakılûn.”

Meâli: “Muhakkak ki sana karşı kendi bildikleriyle inat 
edip karşılık veren o kimseler; kendi geçmiş bildiklerinde, 
kendi egolarındadırlar. Onların çoğu akledip düşünmezler.”

Lokman Sûresi 21: “Ve minen nâsi men yucâdilu fîllâhi 
bi gayri ilmin ve lâ huden ve lâ kitâbin munîr ve izâ kîle le-
humuttebiû mâ enzelallâhu kâlû bel nettebiu mâ vecednâ 
aleyhi âbâenâ, e ve lev kâneş şeytânu yedûhum ilâ azâbis saîr.”

Meâli: “İnsanlardan Allah hakkında bir bilgisi olmadan 
ve yol gösterici olmadan ve nûr saçan o varlık kitâbını anla-
madan tartışıp duran kimseler vardır. Onlara: Allah’ın sun-
duğu şeylere uyun denildiği zaman, derler ki: Atalarımızdan 



| 47 |

bulduğumuz inançlara tâbi oluruz. Ya onlar şeytani hâllere 
uymuş, ötekileştirmenin cehaletinin sıkıntılarında kalmış 
olsalar bile mi?”

Bakara Sûresi 170: “Ve izâ kîle lehumuttebiû mâ enze-
lallâhu kâlû bel nettebiu mâ elfeynâ aleyhi âbâenâ e ve lev 
kâne âbâuhum lâ yakılûne şeyen ve la yehtedûn.”

Meâli: “Onlara Allah’ın sunduğu şeylere tâbi olun denil-
diği zaman, derler ki: Hayır, biz atalarımızı ne üzere bulduy-
sak ona tâbi oluruz. Eğer ataları bir şeyi akıl etmiyorlar ve 
doğru yol üzere olmasalar da mı?” 

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman, aktarılan bilgilerde kalan 
kimseler, akıl etmeyen kimseler olarak açıklanmıştır.

Akıl etmeyen kimseler; kitaplardan okudukları, atala-
rından duydukları şeyleri araştırmadan inanırlar ve kendi 
bildiklerinde inat ederler. 

Çünkü onlar ilk defa duydukları şeyi, “Okuduğumuz ki-
taplarda yoktur, ben böyle bir şey duymadım” deyip hemen 
itiraz ederler.

Maalesef ki gençliğimiz nakilci bir zihniyetle yetişmeye 
zorlanıyor.

Bir kişi, kendi düşüncesini sunsa, akıl edip düşündüğü 
bir tespiti ortaya koysa, hemen karşısına: 

- Bu dediğin hangi kitapta yazıyor?

- Biz böyle bir şey duymadık. 

- Dinden çıkıyorsun, kâfir oluyorsun. 

- Kaynağın nedir? diyerek engeller konuluyor, korku-
lar salınıyor. 

Akıllar zincire vurulur, esir edilirse; düşünme, araştırma, 
sorgulamaya yasak konulursa, aklın nasıl bir cevher olduğu 
asla anlaşılamaz. 



| 48 |

Kur’ân, onlarca yerde “akledin, düşünün, tefekkür edin, 
araştırın” derken, akletmenin, düşünmenin, tefekkür et-
menin, yasaklandığı bir toplumda, yeni keşifler ortaya ko-
nulabilir mi?

Bir çocuk 1-2 yaşına geldiğinde, gördüğü eşyaya tüm 
saflığıyla bakar, “bu nedir anne, bu nedir baba” diye sor-
maya başlar.

Duyduğu sözleri anne babasına sorar.
İşte bu sorgulama karşısında çocuk, kocaman bir nakil-

cilik dünyası ile karşılaşır.
Televizyonlarda çıkan ister ilâhiyatçı ister bazı târikat-

ların ileri gelen kişilerinin konuştukları şeyler genelde geç-
mişten nakledilen bilgilerdir. 

Kur’ân bizlere nakillerde kalmamayı tavsiye eder.
Kur’ân bizlere verilen aklın kullanılmasını öğütler. 
Oturduğumuz topluluklarda, dinlediğimiz ve konuştu-

ğumuz şeyler, hep insanların yazdığı kitaplardan, söylem-
lerden gelen aktarımlardır.

İnsan, dinlediği bilgilerin ilmi karşılığı olup olmadığını 
analiz etmelidir.

İşte akıl, ilme dayalı, kâlbî olarak düşünmelidir.
Yâni anlamak için, şâhit olmak için, mânâya ulaşmak 

için düşünmelidir.
Anlamak, şâhit olmak ancak ve ancak ilmi takip etmekle 

mümkündür.
Varlık canlı bir kitaptır.
Varlığın özü ilimdir.
O ilmi okumak için aklını işletmek gerekir, kâlb ehli ol-

mak gerekir.
Tâ-Hâ Sûresi 114:



| 49 |

فتَعََالىَ اللَّهُ الْمَلكُِ الْحَقُّ وَلاَ تعَْجَلْ باِلْقرُْآنِ مِن قبَْلِ أنَ 
بِّ زِدْنيِ عِلْمًا يقُْضَى إلِيَْكَ وَحْيهُُ وَقلُ رَّ

“Fe teâlallâhul melikul hak ve lâ tacel bil kurâni min kabli 
en yukdâ ileyke vahyuhu ve kul rabbi zidnî ilm.”

Fe teâla Allah : Böylece, gerçek, Allah yücedir,
El Melik : Melik, tüm mülkün sahibi, idare eden, 
El hakk : Hakk olan, gerçek olan, her varlıkta var 

olan, 
Ve lâ tacel : Acele etme, hızlı gitme, 
Bi el kurân : Okunan şeyler, kuran için, kâinat kitâbı, 
Min kabli en yukdâ : Daha önce, kada, yerine gelme, anlama, 

takdirini, tamam, 
İleyke vahyu-hu : Sana, vahyi, bildirdiğimiz, her varlıktan 

sunduğumuz,
Ve kul rabbi : De, söyle, Rabbim, 
Zıdnî ilm : İlmimi arttır,

Meâli: “Gerçek olan Allah’tır, tüm kâinatı idare edendir, 
her varlıkta varolandır. Kâinat kitâbını anlamak için acele 
etme, sana her varlıktan bildirdiğimiz hakikatleri anlamaya 
gayret göster ve Rabbim benim ilmimi arttır, de.” 

Âyette belirtildiği gibi “Rabbim ilmi anlayışımı arttır” 
diye dua etmek, Hazreti Muhammed’in de bildirdiği gibi du-
aların en güzelidir. 

Akıl ilimle buluşmalıdır.

İlim insanı kâlb sahibi yapacaktır.

Kâlb boyutu nedir?

Vücûdda olan bir et parçası mı?

Yoksa Hakk’a kapı açan ilâhî ışık mı?

Kur’ân’î manada kâlb nedir?



| 50 |

Kâlb boyutu, kâmil olmanın sırrı mıdır? 

Kişiyi Cebrâil ile buluşturan rehber midir?

Hakk’la buluşturan bir gemi midir?

Nedir hakikatte kâlb?

Kur’ân niçin kâlb boyutuna işaret eder?

Ve onlarca âyette kâlb üzerine vurgu yapar?

Kâlb vardır kâlb’den içeri.

Kâlb vardır kâlb’den üzeri.

Kâlbin nice boyutları vardır.

Kirlenmiş olan, hakikatlere kapalı kâlb vardır.

Temizlenmiş olan, hakikatlere açılan kâlb vardır.

Kâlb sahipleri; idrâk sahipleridir, ilmi delillerle düşü-
nenlerin, varlıktaki delillerle yaratılış hakikatine ulaşanla-
rın boyutudur.

Kur’ân’da “kâlb”e ait sunulan kelimeler nasıl anlamlar 
içerir? Bunlar çok iyi anlaşılmalıdır.

Kur’ân’da kâlb kelimesi ile bedendeki kâlb organının 
ortak noktaları, kâmil insanlar tarafından tanımlanmıştır. 

Bedende kan dolaşımını sağlayan organın adına da kâlb 
denilmiştir.

Kâlbimiz, akciğerimize bağlıdır, göğüs kemiğinin hemen 
altında yer alır.

Bedendeki kâlbin görevi, damarlardan gelen oksijeni dü-
şük kanı akciğerlere iletip, oradan oksijeni yüksek kanı alıp 
bedene geri pompalamaktır.

Kâlb, kanı temizler, oksijen yönünden zenginleştirir.

Bedendeki kâlb akciğere bağlı olup, her an atmakta ve 
kan dolaşımını sağlamaktadır.



| 51 |

Kâlb, anne rahminde bebeğin oluşumunda harekete ge-
çen ilk organdır. 

Anne rahmînde bebeğin kâlbi, yavaş yavaş ilk oluşan or-
gan olup, altıncı haftadan itibaren atmaya başlar. 

Diğer organlar, daha sonra yavaş yavaş kâlb etrafında 
oluşup şekillenmeye başlar. 

Kâlb; kâlbde olan kasların kasılmasıyla, kâlbin atması 
ve kanı pompalaması görevini yapar.

Kâlbin kasları elektrik akımları sayesinde kasılır.

Kâlb, elektriği kendi üretir ve ürettiği elektrik ile kasları 
çalıştırır ve kanın pompalanması vazifesini yapar. 

Kâlb organına, elektromekanik bir organ diyebiliriz.

Kâlbin işleyişinde, bazı kimyasal olaylar sonucunda elekt-
rik akımı meydana gelir.

Bu elektrik akımı kâlb kaslarını uyarır, uyarılan kâlb 
kasları, bazı kimyasal tepkimeler sonucu kasılır.

Kasılan kaslar sonucu kâlb vazifesini yapar.

Kâlbimizde oluşan elektrik akımını, ilâhî aşkın akışı ola-
rak zevk edebiliriz.

Her şey ilâhî aşkın akışıyla başlar.

Kâlbimiz, dakikada yaklaşık 70 kez, günde 104.000 ve 
yılda 38 milyon kez kasılarak görevini yapar, içindeki kanı 
vücûdumuza pompalar.

Kâlb, yaklaşık 300 gram civarındadır. 

Kâlb, pompalama görevini yerine getirerek, kanın da-
marlarda akışını sağlar.

Damarlarımız, oksijeni ve besin maddelerini doku, organ 
ve hücrelerimize iletme görevini yerine getirir. 

Kâlbimiz, dört odacıktan oluşur.



| 52 |

Kâlbimiz vücûdumuzda 1 dakikada yaklaşık 5.5- 6 litre 
kan pompalar. 

Kâlbimiz, 1 günde 8 ton, 1 yılda 3.000 ton kanı pompalar. 

Bunu bir ömre yaydığımızda on binlerce ton kan pompalanır.

Diyelim ki bir kişi 90 yıl yaşadı, onun vücûdunda 270.000 
ton kan pompalanır. 

Vücûddaki kâlbin işlevselliği kısaca böyledir.

Kur’ân’da bahsedilen kâlb ise, idrâk ve anlayış boyutudur.

Kâlb sahibi olan kimse; ilmi olan bir bilişten diğer bilişe, 
bir keşiften diğer keşife kapılar açar.

Kur’ân’da, “ -Ka-Le-Be” kelimesi türevleri ile bir-
likte yaklaşık 170 yerde geçer.

Kâlb sözlük olarak; “idrâk, anlayış, bir bilişten bir bilişe 
geçmek, değişmek, değiştirmek, ilmi akış, ilmi keşif, bir şe-
yin içini dışına çıkarmak, bir halden bir hale geçiş, temiz-
lemek, bağlamak, bir şeyi bir şeye bağlamak, bir öncekini 
bir sonrakine bağlamak, altını üstüne getirmek, ters çevir-
mek, bir şeyi başka bir şeye dönüştürmek, döndürmek, ev-
rilip çevrilmek, dönüp dolaşmak, şekil almak, olgunlaşmak, 
hâlis olmak, özümsemek” anlamlarına gelir. 

Arap bölgelerinde hurma olgunlaştığı zaman, üzüm kuru 
üzüm haline geldiği zaman, “kalebe, el beseret” denilmiştir. 
(İbn Manzür, Lisanü’l Arab, I/689.)

Buradan maksat olgunlaşmadır, basîrete ermektir.

Kâlb boyutu, kemalleşme, kâmil insan boyutudur.

Kâlb ehli olana, kâmil insan, gönül ehli insan denilmiştir. 

Nefs, akıl, kâlb, gönül, şuur, aşk ayrı düşünülemez.

Kâlb sahibi olmanın yolu, temiz akıl ve temiz gönülden 
geçer.



| 53 |

Toplumda kâlb denilince hemen akla, bedendeki bir or-
gan gelir.

Oysa Kur’ân’da kâlb bambaşka bir anlamda târif edilir.
Toplumda söylenen “Kâlbsiz” sözü vardır.
Bundan maksat, “duygusuz, hissiz, anlayışsız, idrâksiz, 

şuursuz” anlamındadır. 
Kur’ân’da geçen kâlb âyetlerini incelediğimizde, kâlb 

boyutunun, anlayış ve idrâk ile alakalı olduğunu anlıyoruz. 
Kâlb boyutunu anlayabilmemiz için; akıl ve kâlbin bağ-

lantısını anlamamız gerekir.
“Akıl, kâlb, nefs, rûh, gönül, şuur nedir? Bunları iyi araş-

tırmalıyız.
Kâlb boyutuna ermenin yolu, akıl etmekten geçer.
Kur’ân’da; “akletmez misiniz, düşünmez misiniz, anla-

mak için bakmaz mısınız, görmez misiniz, işitmez misiniz?” 
âyetleri vardır. 

Bakara Sûresi 44: “E fe lâ takılûne-hâlâ akıl edip düşün-
mez misiniz?”

Akıl etmenin yolu ise, edep ve ilim üzere olmaktan geçer.
Beyni kötü duygular ve düşünceler içinde olanlar akıl 

boyutu ile tanışamazlar.
Akıl insanı kâlb boyutuna eriştirecektir.
Birilerini dinlemeye tenezzülü olmayanlar, kendi bildik-

lerinin inadında duran kimselerdir.
Onlar kendi inançlarını ispat etmek için başkalarının 

seslerini bastırırlar, seslerini yükseltirler, kendi inandık-
ları şeyleri ispat etmek için gizli bir kibir içinde davranırlar.

Bakara Sûresi 171: “Fe hum lâ yakılûn-onlar akıl etmezler.”
Meâlin tamamı: “Hakikati görmemezlikten gelip örtenle-

rin durumu; hep bağırıp çağırmaktan başkasını işitemeyen 



| 54 |

kimsenin durumu gibidir. Onlar duyarlar işitemezler, haki-
katleri konuşamazlar, bakıp göremezler ve onlar akıl edip 
düşünemezler.” 

Enfâl Sûresi 22: “İnne şerred devâbbi indallâhis summul 
bukmullezîne lâ yakılûn.”

Meâli: “Muhakkak ki yaşantılarında kötülük içinde olan-
lar; Allah’a ait olan hakikatleri duyup da işitemeyen, haki-
katlerini konuşamayan ve düşünmeyen o kimselerdir.” 

İnne şerre : Muhakkak ki, şer, kötülük, kötü hallerde 
olan, 

El devâb : Yürüyen, yaşayan, yaşantı, halleri, 
hayvaniyette kalan, 

İnde Allah : Ona ait, katında, Allah, 
El summu : Duyup işitemeyen, 
El bukmu : Konuşması olup Hakk kelamı etmeyen,
Ellezîne lâ yakılûne : O kimseler, akıl etmeyen, düşünmeyen, 

Âyette belirtildiği gibi, yaşantılarında kötülük içinde 
olanlar, Allah’ın hakikatlerini düşünmekten uzak olanlardır 
“lâ yakılûne- akıldan idrâkten uzak” olanlardır.

Akıl ve kâlb birbirine bağlı düşünülmelidir.

Akıl eden kimsenin, idrâk ve anlayışı artacaktır, şuurlu 
olacaktır.

Onun için Hacc Sûresi 46. âyette “kulûbun yakılûne-akıl 
edecek kâlbleri” diye belirtilmiştir.

Akıl boyutu, varlığın oluşumunu anlamak için çözüm-
sel bakar.

Kâlb boyutu, varlığın ortak noktalarını görür.

Yâni akıl çözer, analiz eder.

Kâlb, birleştirir, bağlar.



| 55 |

Beyninde kötülük duyguları düşünceleri olanlar, akıl ve 
kâlbden yoksundurlar.

Beyin, tüm kötülük getiren duygu ve düşüncelerden te-
mizlenmelidir ki akıl ve kâlb aktifleşsin.

Duygu ve düşüncelerin geldiği yer ise; beyne ekilen ay-
rımcılık getiren, hor baktıran, yargılayıcı, kendini yüce, se-
çilmiş gösteren bâtıl bilgiler alanıdır. 

İşte âyette belirtildiği gibi, yaşantılarını kötülük içinde 
geçirenler akıl boyutu ile tanışamazlar, kâlb sahibi olamazlar.

Kötülükler içinde olmak, aklı baskılamaktır, kâlbin açı-
lımını engellemektir.

Yûnus Sûresi 100: “Ve yecalur ricse alellezîne lâ yakılûn.” 

Meâli: “Cehaletin, gafletin kirliliğine bulanan kimselerde, 
aklını işletmek yoktur.”

Eğer kişinin beyni, hep fitnelik, fesatlık, gurur, kibir için-
deyse, bâtıl bilgilerle kirlenmişse o kişinin aklını çalıştır-
ması mümkün değildir.

Görüldüğü gibi, akletmeyen bir kişi kâlb sahibi olamaz.

Yâni varlığı anlamak için aklını kullanmayan, idrâk sa-
hibi olamaz, varlığın birbiriyle olan bağını anlayamaz.

İşte akıl varlığın varoluşunu çözümler.

Kâlb varlığın birbiriyle olan bağını görür.

Gönül ise eriştiği hakikatleri yaşamına geçirir. 

Gönül, akıl ve kâlb boyutlarının açılmasıyla açılır.

Akıl ve kâlb sahibi olan kişi, gönül boyutuna geçer.

Gönül, kâlb ehli olan kişilerde açılır.

Kâlb ehli olan, Allah hakikatine ermiş kişidir.

Allah’tan emin olmuş, her an O’na teslimiyet ve tevek-
kül içinde olan kişidir.



| 56 |

Kâlb ehli olan kişinin yaşantısı, gönül boyutudur.

Hazreti Muhammed’in güzel sözü, mü’minlik makamına 
eren kişinin kâlb sahibi, kâlb sahibi olan kişinin gönül ehli 
olduğuna işaret eder. 

“Ma vesiani semai ve la ard ve lakin vesian kâlbi abdi 
el mumin.”

“Ben yere göğe sığmadım, mü’min kulumun kâlbine sığdım.”

Allah hakikatine ermiş olan kişi, mü’minlik makamına 
gelmiş kişidir.

Mü’min “Emn” kelimesinden gelir.

Emin olmak kelimesi de buradan gelir.

Emniyet, emanet, iman, âmin kelimelerinin kaynağı da 
“Emn” dir.

Varlığın varoluşundan ve varlığı var edenden emin olan 
kişi, mü’min kişidir.

Mü’min, kendine ve varlığa baktığında, varlığın ardında 
varlığı tutan, varlıktaki niteliklerin sahibinin orada tüm işa-
retleriyle kendini gösterdiğinden emin olan kişidir.

Ve bu şuura ulaşıp bu şuurda yaşayan kimseye “Mü’min-E-
min” kimse denir.

Mü’min, kâlb sahibidir, gönül ehlidir.

Mü’min; “Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın- Ev-
vel ve sonsuz olan, zâhir olan ve bâtın O’dur.” (Hadîd Sûresi) 
hakikatine erişmiş kişidir.

O nereye dönerse dönsün, Hakk’ın cemâline nazar eder.

Mü’min olanın kâlbi her an Allah için atar, her an ilâhî 
aşkla atar.

Mü’min olan kâlb makamına ermiştir, gönül ehli olmuştur.

Gönül ehli, Halk’ta Hakk’a nazar ederek yaşar.



| 57 |

Nereye bakarsa baksın, Hakk nazarıyla bakar.
Gönül ehli, yaşantısıyla kendini belli eder. 
Gönül ehli, Halk’a Hakk nazarıyla bakar.
Çünkü o her varlığın Hakk’tan süzülüp geldiğini ve Hakk 

ile sarılı olduğunu görmüş kişidir.
Gönül ehli rahmet makamına erişmiştir.
“Rahîm olan rahmân olan Allah’tır” şuuruyla yaşar.
Ve onun her hâli rahmettir.
Enbiyâ Sûresi 107: “Ve mâ erselnâke illâ rahmeten lil 

âlemîn.”
Meâli: “Seni âlemlere rahmet olmaktan başka bir şey 

için göndermedik.” 
Gönlünde rahmet tecelli etmiş kişi, Muhammedî şuura 

erişmiş kişidir. 
O kişi çevresine hep rahmet yayar.
Çevresindeki her sıkıntıyı gönlünde hisseder ve onlara 

çareler arar.
O, ister ki; sıkıntılar, acılar bitsin.
O, ister ki; huzur, mutluluk, sevgi, yardımlaşma, pay-

laşma olsun.
Onun her hâli şifâ verir.
O, gönüllere rahatlık, huzur, sabır, mutluluk verir.
O, sıkıntıları unutturur. 
Akıl, çözüme eriştirir.
Kâlb, birleştirir, bağlar.
Gönül, yaşama döker, uygular. 
Gönül ehlinin kâlbi, yâni idrâki, anlayışı, duyguları, dü-

şünceleri hep Hakk üzeredir.
Hakk’la bakar, Hakk’a bakar, Hakk’sal bakar. 



| 58 |

Gönül ehli, toprak boyutunda kalmaz, toprağın özüne 
bakar.

Gönül ehlinin, inanç, ibadet, din, millet, cinsiyet ayrım-
cılığı asla olmaz.

O nereye bakarsa baksın, Muhammedî şuurla bakar.
Gönül ehli kişiler, sevgi dolu, saygı dolu, tevâzu içindedirler.
Onlar yaşantılarında, davranışlarıyla, sözleriyle, ikili iliş-

kileriyle hakk ve adalet içindedirler.
Onlar çözümsel ve birlik üzere davranırlar.
Yâni onlar aklî ve kâlbî davranırlar.
İşte gönül, akıl ve kâlbî boyutun sonucunda tecelli eder. 
İşte dinin, sünnetin, şerîâtın hakikatine erişmek için ak-

letmek ve kâlb ehli olmak gerekir.
Akıl ve kâlb ehli olanlar Allah’a şâhitlik yolunda “İlmel 

Yakîn, Aynel Yakîn ve Hakkâl Yakîn” makamlarına erişirler.
Şimdi bunları inceleyelim.



| 59 |

İLMEL YAKÎN- AYNEL YAKÎN- HAKKÂL YAKÎN

İnsan nasıl var olmuştur.
Bu âlem nasıl var olmuştur?
Gördüğümüz varlık ve kendi bedenlerimiz nasıl var ol-

muştur?
İnsan, varoluşu ve var edeni nasıl anlayabilir?
Varoluşu ve var edeni anlamanın yolu, hissiyatı, me-

todu nedir?
Görünen bu âlem nasıl bir kaynaktan gelmiştir? 
Varlığın varoluşu, şekillenmesi ve işleyişi nasıldır?
İşte iman ehli olabilmek için varlığın varoluşuna şâhit 

olmak gereklidir.
İlmi bir yolda olmak ve varlığın hakikatine varlığın ken-

dine şâhit olmak gereklidir.
Bunun için Kur’ân’da, ilmi bir yolu takip etmenin, kesin 

delillere, ispata kapı açacağı bildirilir. 
Şâhitliğin yolu “İlmel Yakîn, Aynel Yakîn ve Hakkâl Yakîn” 

boyutlarıdır.
Kur’ân’da bildirilen, “İlmel Yakîn, Aynel Yakîn ve Hakkâl 

Yakîn” varoluşu ve var edeni anlamaya kapılar açar.
Şimdi bunları bir bir inceleyelim.
İlm el Yakîn-İlmel Yakîn: 
Tekâsür Sûresi 5:

كَلاَّ لوَْ تعَْلمَُونَ عِلْمَ الْيقَيِنِ



| 60 |

Kellâ lev talemûne ilmel yakîn

Kellâ : Hayır, asla, katiyen, hiçbir zaman, bilakis, 
Lev talemûne : Keşke, eğer, ise, olursa, siz bilseydiniz,
İlm el yakîn : İlmel Yakîn, kesin bilgi, kesin delilleriyle 

bilmek,

Meâli 1: “Eğer hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz.” 
Meâli 2: “Hakikatlere ancak ilmi delillerle ulaşabilirsiniz.”
Tekâsür Sûresi 6:

لتَرََوُنَّ الْجَحِيمَ
Le terevunnel cahîm

Le terevunne : Elbette, görmek için, göreceksiniz, 
anlayacaksınız, 

El cahîm : Kendini farklı gören, azmışlık, ego, cehaletin 
benlik hâli, 

Meâli 1: “Elbette cehaletin o benlik hallerini anlayacak-
sınız.” 

Meâli 2: “İşte o zaman cehaletin ne türlü kötülükler ge-
tirdiğini anlayacaksınız.”

Âyette belirtildiği gibi, “talemûne ilmel yakîn-ilmel yakîn 
bilmelisiniz” uyarısı çok önemlidir.

İnsan hakikate ancak ve ancak ilmi takip ettiğinde, ilme 
uyduğunda erişecektir.

Tüm kâinat kitâbı Allah’ın ilminin yazılı olduğu sayfalardır. 
Hakikatler kâinat kitâbında satır satır yazılıdır.
Her varlık, ilmin sonsuz sayfalarıdır.
Varoluşu ve var edeni anlamak, ancak ve ancak varlık 

kitâbındaki ilmi okumakla, anlamakla mümkündür.
İlim Allah’ın âlim sıfatının tecellileridir ve tüm varlık bu 

ilimle açığa çıkar, varlık sayfalarında hep o ilim yazılıdır.



| 61 |

Kişinin Hakk’ı kesin delilleriyle bilmesi, kâinattaki ma-
tematiksel sistemi, fiziksel, kimyasal, biyolojik işleyişi idrak 
etmesiyle mümkündür.

Varoluşu ve her an devam etmekte olan yeni doğuşları ve 
işleyişi anlamak, varlıktaki ilmi işaretleri okumaktan geçer.

İşte İlmel Yakîn; kâinatta her an olmakta olan tecellileri 
idrak etme boyutudur. 

Varlığın beşeri sistemi olan, fiziksel, kimyasal, biyolojik 
işleyişi okumak, anlamak İlmel Yakîn boyutudur.

Varlıktaki fiziksel işleyişi, fizikten çıkan kimyasal işle-
yişi, kimyadan çıkan biyolojik işleyişi, biyolojiden çıkan be-
denleri, ilimsel boyutta incelemek “İlmel Yakîn” boyuttur.

Her varlıktaki işleyişin ilimsel boyutu o varlığın varo-
luşunu bizlere gösterir.

Varlığın ilimsel bir oluşu vardır.
Her bir varlığın şaşmaz bir ilmi yapılanması vardır.
Varlıktaki ilim “Matematik-Fizik-Kimya-Biyoloji” boyu-

tudur.
Evrenin şaşmaz bir matematiği vardır.
Evren o şaşmaz matematiğe göre çalışır.
Varlık oluşmadan önce onun matematiği bellidir.
Varlığın oluşumunda şaşmaz bir matematik vardır.
1-2-3-4-5-6-7-8-9 bunlar rakamlardır.
Evren 1 rakamının açılımıdır.
1’in dışındaki tüm rakamlar 1’den açığa çıkar.
İki tane 1, birleşerek 2’yi oluşturur.
Üç tane 1, birleşerek 3’ü oluşturur.
Bu böyle devam eder.
2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9 birin birler kombinasyonudur.



| 62 |

Rakamların birleşimi sayılardır.
İki rakam bir araya gelerek sayısal düzeni oluşturur.
1 rakamdır.
Ama 11 sayıdır.
11, on bir tane 1’in birleşimidir.
Eskiden sayılar, 1’in, 1’liğini gösterecek şekilde yazılmıştır.
I-II-III-IV-V-VI-VII-VIII-IX-X
Tüm varlık 1 olan Allah’ın birliğinin açılımıdır.
Evrenin sayısı 1’dir.
Tüm varlık O 1’in açılımıdır.
İki diye bir rakam yoktur.
İki, 2 tane 1’in birleşimidir.
Bu böyle sonsuza akar gider.
Evren 1’in ve 0’ın tecellisidir.
1, Allah’ın birliğinin sırrıdır.
0, hepliğin ve hiçliğin sırrıdır.
Tohumda ağaç âmâ boyutundadır.
Âmâ, hepliğin ve hiçliğin sırrıdır.
Her varlık muhteşem bir rakamlar düzenidir.
Rakamların birleşimi olan sayılar düzenidir.
Rakamlar ve sayılar düzeni matematiktir.
Matematik; rakamlar, sayılar, geometri, cebirden oluşur.
Varlık oluşurken belli bir matematiği takip eder.
Varlığın oluşumu bir düzene göredir.
Bu düzen her bir varlığın “Matematik-Fizik-Kimya-Biyo-

lojik” düzenini gösterir.
Bu düzen şaşmaz bir matematikle başlar.
Her bir varlığın kendi içinde şaşmaz bir atom sayısı vardır.



| 63 |

Her bir varlığın, hücrenin atom sayısı bellidir.

Molekül sayısı bellidir.

Molekül, atomların birleşimiyle oluşur.

Bu birleşimde atomların sayısı bellidir.

Mesela, su molekülü üçlü kombinasyonla oluşur.

“H2O” 2 hidrojen ve 1 oksijen atomu suyun oluşumunu 
sağlar.

Her varlık atomlardan, atomların birleşimi olan mole-
küllerden oluşur.

Her bir varlığın atom ve molekül sayısı bellidir.

Vücûd şehri bir mağaradır.

O mağaranın içine girilmeli ve okunmalıdır. 

Vücûd mağarası; “Ashâb-ı Kehf” ve “Ashâb-ı Rakîm”den 
oluşur.

Ashabı Kehf, vücûddaki sıfatlardır.

Bu sıfatlar yedi sıfatın tecellisidir.

Varlığı saran yedi sıfat; hayat, ilim, irade, semi, basar, 
kudret, kelâmdır. 

Varlığı saran her bir sıfat, ilmî bir işleyişi gösterir.

Varlık şaşmaz bir matematik ile sarılıdır. 

“Ashâb-ı Rakîm” dediğimiz, sıfatlardaki şaşmaz rakam-
lardır, sayılar boyutudur.

Ashâb-ı Kehf, sıfatların arkadaşlığıdır.

Sıfatların oluşturduğu birliktir.

Her bir sıfatın, rakamsal, sayısal boyutu da vardır.

İşte bu “Ashâb-ı Rakîm” sırrıdır.

Ashâb-ı Rakîm, rakamların arkadaşlığıdır.

Rakamların oluşturduğu şaşmaz topluluktur. 



| 64 |

Ashâb; arkadaşlık, dostluk, sahib demektir.

Mesela gözü düşünelim.

Gözdeki atomların sayısı bellidir.

Gözün oluşumundaki tüm nitelikler bir düzeni gösterir.

Bu düzenin rakamsal boyutu bir düzeni gösterir.

Göz, yaratılışın fıtratına göre şekillenir. 

Bu fıtrat, bir kaderin yazılımına göre tecelli eder, şekillenir.

Bu şekillenmede bir rakamsal düzen vardır. 

Göze sahip olan sıfatlar ve sıfatlardaki rakamlar bellidir. 

Tüm hücrelerde ve dokularda bu düzen görülür.

Göz, “Matematik-Fizik-Kimya-Biyoloji” ilmiyle sarılıdır.

Bu, tüm hücrelerde de dokularda da organlarda da böyledir. 

Her bir varlığın muhteşem bir Matematiği vardır.

Her şeyin sayısal bir düzeni vardır.

Yûnus Sûresi 5: “El hisâb mâ halak Allah.” 

Meâli: “Allah’ın halk ettiği şeyler bir hesaba-ölçüye-sa-
yıya göredir.”

İşte İlmel Yakîn olmak, varlığın varoluşuna ilmi olarak 
şâhit olma boyutudur.

İspat ilmin kendinde gizlidir.

Varlığın ilmî oluşunu anlamak varlığın birbiriyle yakın-
lığını da anlamaya kapı açar.

Varlığın birbiriyle olan yakınlığı varlığı var edene gö-
türecektir.

Yâni bir ağacın ilmi olarak şekillenmesini anlayan kimse, 
tohumun rahîmiyetinden ağacın geldiğini anlayacaktır.

O zaman ağaçtaki dalların, yaprakların, çiçeklerin, mey-
velerin yakınlığını anlayacaktır.



| 65 |

Şimdi “Aynel Yakîn” boyutunu inceleyelim.

Tekâsür Sûresi 6:

ثمَُّ لتَرََوُنَّهاَ عَيْنَ الْيقَيِنِ
Summe le terevunnehâ aynel yakîn

Summe : Daha sonra, ardından, sonra, 
Le terevunne hâ : Elbette, görmek için, göreceksiniz, 

anlayacaksınız, onu, 
Ayn el yakîn : Aynel yakîn, göz, aynılık derecesinde, kesin, 

kati, 

Meâli: “Sonra elbette O’nu Ayne’l Yakîn göreceksiniz.” 

Aynel Yakîn: 

Ayn kelimesi; bakış, göz, zat, benzer, seyretmek, aynısı, 
tıpkısı, kendisi gibi birçok anlamlara gelir. 

Kişi, her varlıkta Hakk’a ait olan aynılıkları müşahede 
ettiğinde yâni şâhit olduğunda Yâni gördüğünde bu ma-
kamı anlar. 

Varlık farklı farklı görünse de, her varlığı tutan aynılık 
boyutu vardır. 

Yâni şöyle örnek verirsek, elektrik; lambada da, fırında 
da, buzdolabında da aynıdır. 

İnsan kesret boyutunda kalmamalıdır.

Kesreti tutan vahdet makamına ermelidir.

Tekâsür Sûresi:

1- 2- Kesrette kaldınız ve üstünlük tasladınız ve ölüm 
size gelinceye kadar o hallerde kaldınız. 

3- Eğer o halleri bırakırsanız, hakikatleri yakında bile-
ceksiniz. 



| 66 |

4- Sonra o hallere dönmezseniz, hakikatleri bilmeye de-
vam edeceksiniz.

5- 6- Eğer hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz, elbette 
cehaletin o benlik hallerini anlayacaksınız. 

7-8- Elbette kendinize dönüp baktığınızda, o vakit tüm 
sıfatların sahibini anlayacaksınız. Sonra elbette O’nu Ayne’l 
Yakîn göreceksiniz.

Aynel Yakîn boyutu tüm varlığı kuşatan Hakk boyutu-
dur, rûh boyutudur.

Her varlıkta olan rûh aynıyla Hakk’a aittir, aynıyla Hakk’tır.
Rûh’dan açığa çıkan fiil ve sıfatlar tüm varlıkta aynıyla 

Hakk’a aittir.
Tüm bedenleri tutan Hakk aynıyla Hakk’tır.
Hangi varlığa bakarsak bakalım, her varlıkta aynılık de-

receleri vardır.
Her varlığın içindeki işleyiş, sıfatlar, birbirinin aynısıdır, 

tüm varlığı tutan Zât aynıdır. 
Hallacı Mansur bu zevkle “Enel Hakk” dedi. 
Aynîyle bu kâinat “Zat-ı Mutlak” olanı gösterir.
Ayn makamında talebe rûh sırrına vakıf olur.
Bilir ki kendindeki ve varlıktaki rûh aynıyla Hakk’tır.
Aynel Yakîn boyutunda tüm varlıkta aynılık boyutuna 

şâhit olmak vardır.
Her bir varlık hayy boyutuyla aynıdır.
Her bir varlık ilim boyutuyla aynıdır.
Tüm varlık aynı iradenin tecellisidir.
Her varlıkta semi ve basar sıfatları vardır.
Her varlık aynı kudret ile sarılıdır.
Her varlıktan akan kelam aynısıyla Hakk’ın kelamıdır.



| 67 |

İşte kişi varlıktaki “Aynel Yakîn” boyutuna şâhit oldu-
ğunda “Hakkâl Yakîn” boyutuna erişir. 

Kişi varlığın kesretinde kalmamalıdır.
Kesretteki aynılığa erişmelidir.
Kesreti tutan Hakk sırrına erişmelidir.
Şimdi “Hakkal Yakîn” boyutunu inceleyelim.
Hakkâl Yakîn- Hakkâl Yakîn
Vâkıa Sûresi 95: “İnne hâzâ le huve Hakkâl yakîn.” 

İnne hâzâ le huve : Muhakkak ki bu elbette o, bu,
Hakk el yakîn : Kesin olarak gerçektir, hakikat, 

Meâli 1: “Muhakkak ki kesin olan o gerçek elbette budur.” 
Meâli 2: “Muhakkak ki Hakkâl Yakîn, her varlığın Hakk’la 

birlik halidir.” 
Hakkâl Yakîn:
Hakkâl Yakîn nûr boyutudur.
Yâni damlanın deryadan, deryanın damladan ayrı ol-

madığı boyuttur. 
Muhammed makamıdır. 
Halk makamıdır.
Tüm halk Hakk, iç içedir.
Ten ile cânın birliği gibi birdir.
“Allah ile Muhammedi gördüm bir vücûd” sırrı bu ma-

kama işarettir.
Talebe, Hakk Halk sırrına vakıf olur. 
İşte bu kâinat halkiyet sırrıdır ve Hakk ile kâimdir.
Hakkâl Yakîn, Halk ve Hakk birbirinden ayrı değildir. 
Halkiyette Hakk vardır. 
Hakk halkiyeti kuşatır.



| 68 |

İşte kesin olan gerçek Halk Hakk yakınlığıdır, aynılığıdır.

Bir göz doktorunu düşünelim:

Doktorun gözü anlamak için, gözü hücre hücre incele-
mesi “İlmel Yakîn” boyutudur.

Gözün görme sırrına ve tüm gözlerin aynıyla birbirine 
benzemesi “Aynel Yakîn” boyutudur.

Gözlerin oraya yerleştirilmesi, o gözlerden görme tecel-
lisi hakikatine erişmesi… 

Gözlerin sahibini gözlerde görebilmesi, “Hakkâl Yakîn” 
boyutudur.

İşte kişinin bedeninin işlevini ilmen incelemesi, bede-
nindeki işleyişe ve sıfatlara ve bedenini tutan kuvveye, ilmi 
olarak şâhit olması, “İlmel Yakîn” boyutudur.

Tüm bedenlerin geldiği ve tüm bedenleri ayakta tutan 
rûh boyutu “Aynel Yakîn” boyutudur. 

Allah âyetinde “Nefahtu fîhi min rûhî-rûhumdan üfle-
dim” der.

Görünen bu âlemi anlamanın yolu “İlmen Yakîn” yoludur.

Varlığın birbiriyle aynılık derecesinde yakınlığı ve aynı 
kaynaktan gelişini hissetmenin yolu da “Aynel Yakîn” hissidir.

Tüm varlığı tutan Hakk boyutu da “Hakkâl Yakîn” zevkidir. 

İşte İlmel Yakîn; Tecelliler boyutu olup, bu boyut, varlı-
ğın varoluşunun ve işleyişinin boyutudur.

Varlığın varoluşu ve işleyişi fiziksel, kimyasal, biyolojik 
işleyişle mümkündür. 

İşte bunları anlamak “İlmel Yakîn” boyutudur.

Aynel Yakîn ise; rûh boyutudur.

Tüm varlığın geldiği kaynak rûh boyutu olup, tüm var-
lıktaki rûh Hakk’ın rûhudur. 



| 69 |

Onun için âyette “Nefahtu fîhi min rûhî-rûhumdan üf-
ledim” diye bildirilir.

İşte tüm varlıkta olan can, aynıyla aynı candır.

“Hakkâl Yakîn” boyutu ise; nûr boyutudur.

Rûh boyutunun geldiği âlem, nûr boyutudur.

Nûr Sûresi 35. âyette geçen: “Nûr alâ nûr-nûr üzere nûr, 
Allah yerlerin ve göklerin nûrudur” bu hakikate işaret eder.

Her varlıktaki nûr Hakk’tır.

Cümle varlıktaki nûr Hakk’tır.

Her varlıktaki nûr ile cümle varlıktaki nûr tek nûrdur 
ve Hakk’tır.

Her varlıktaki damla nûra Muhammed boyutu denilir.

Cümle varlığı tutan tek nûra Allah denilir.

“Kendi nûrumdan seni, senin nûrundan âlemi yarattım” 
hakikati, cümle âlemin nûrdan süzülüp geldiğine işaret eder.

Her varlıktaki nûr, Muhammed nûrudur, Muhammed 
makamıdır. 

“Allah ile Muhammedi gördüm bir vücûd” sırrı buna işa-
rettir.

Kim ki bu makamın zevkine ulaşırsa o kişi Muhammedi 
şuur üzere yaşar.

İşte imana giden yol “ilmel Yakîn, Aynel Yakîn ve Hak-
kâl Yakîn” makamlarından geçer.

Varlığın yaratılışı ilmi olarak bilinir.

Şâhitlik ve delillerle ispat ilim ile olur.

Ezanda okunan, eşhedü boyutu, ilimle şâhit olmaya işa-
ret eder.

İlim, insanı irfâniyete götürür, bilmezlikten bilmeye gö-
türür. 



| 70 |

Bilmezlik cehalete sürükler.
İlmî şâhitlik, cehaletin getirdiği her türlü, egodan, kibir-

den, zalim olmaktan kurtarır.
İlim ve edeb, insan olmaya kapılar açar.
İlim ve şâhitlik imana kapı açar.
İman konusunda kişiyi mü’min yapar.
İman boyutundan din adına aktarılan tüm bilgilerin ha-

kikatine erişilir.
Kavramlar Kâmil insanlar tarafından ortaya konulmuştur.
Kavramlar varlığın kendi özünden erişilen değerlere 

göre oluşturulmuştur.
Kavramlar, varlığın kendini kavrar, sarar, kuşatır.
Her bir kavram mutlaka varlığın kendinde vardır.
İşte buna dayanarak, “Din-Sünnet-Şerîât” kavramlarını 

inceleyelim.



| 71 |

DİN NEDİR

Toplumda hep, senin dinin benim dinim kavgası vardır.
Din kavgaları tüm dünyada insanlara zulümler getirir.
Maalesef din savaşları yüzünden milyonlarca insan öl-

dürülmüştür.
Bu nasıl bir din anlayışıdır ki insanlığa huzur getirmesi 

gerekirken zulüm getirir.
İnsanlık din anlayışının kendini nereye sürüklediğini 

iyi düşünmelidir.
Ve dinin hakikatinin ne olduğunu iyi düşünmelidir.
Toplum, anne babasından öğrendiği inancını din diye bilir.
Ve anne babadan öğrendiği din inancını kendine nis-

pet eder.
Çocuk doğduğunda, anne babanın din inancı neyse, ço-

cuk büyüdüğünde, anne ve baba, kendi din inançlarına göre 
o çocuğu büyütürler.

Aslında çocuk doğduğu zaman bir din anlayışı yoktur.
Anne baba hangi din inancı içindeyse çocuk da ona göre 

büyür.
Müslüman inancında olan bir anne babadan doğan bir 

bebeği alsak, Hıristiyan inancında olan bir anne babaya ver-
sek, çocuk Hıristiyan din anlayışına göre büyür.

Hıristiyan inancında olan bir anne babadan doğan ço-
cuğu alsak, Müslüman inancında olan bir anne babaya ver-
sek çocuk Müslüman inancında olur. 



| 72 |

Demekki çocuk bir din anlayışına göre doğmuyor.

Anne baba ne ise çocuk da öyle oluyor.

Kur’ân’da “ataların yolu üzere olmak” diye belirtilen 
konu budur. 

Enbiyâ Sûresi 53: “Kâlû vecednâ âbâenâ lehâ âbidîn.”

Kalu veced na abae na : Dediler, bulduk, atalarımız,
Leha abidin : Ona, onlara, kulluk, 

Meâli: “Dediler ki: Atalarımızı onlara kulluk ediyor bulduk.”

Şuara Sûresi 74: “Kâlû bel vecednâ âbâenâ kezâlike ye-
falûn.”

Kalu bel vecednâ : Dediler, hayır, biz bulduk, 
Abae nâ : Atalarımız, anne babamız,
Kezalike yefalûn : Böyle, yapıyorlar,

Meâli: “Dediler ki: Hayır, biz atalarımızı böyle yapıyor-
lar bulduk.” 

Ne kadar çarpıcı bir uyarı!

Anne babamı bir inanç yolunda buldum, bende öyle yaptım.

Anne babamdan namaz öğrendim, ben de öyle yaptım.

Anne babamdan kiliseye gitmeyi öğrendim, ben de oraya 
gittim.

Anne babamdan havraya gitmeyi öğrendim ben de oraya 
gittim.

Beynimize ne kodlandıysa, ona inandım, duygularım, dü-
şüncelerim davranışlarım ona göre oluştu.

Yüz mimiklerim, sevinçlerim, öfkelerim de ona göre oluştu. 

Anne babam inanç adına, onlara göre din adına beynime 
ne kodladıysa, öyle inandım, öyle yaptım.

Onları öyle yapıyor buldum, ben de öyle yaptım.



| 73 |

Âyette belirtildiği gibi; “vecednâ âbâenâ kezâlike ye-
falûn-anne babamı öyle yapıyor bulduk.”

Anne babam neden böyle yapıyor düşünmedim.

Bakara 170. âyette belirtildiği gibi din adına yaptığı-
mız şeyleri düşünmedik, doğrusu nedir diye araştırmadık.

Bakara Sûresi 170: “Âbâuhum lâ yakılûne şeyen ve la 
yehtedûn.”

Meâli: “Onlar anne babalarından din adına bulduğu şey-
leri akletmezler mi, doğrusunu araştırmazlar mı?”

Âyette ne güzel uyarı vardır!

Anne babamızdan din adına öğrendiğiniz bilgilerin, iba-
detlerin aslı nedir diye düşünmüyoruz.

Anne babamızdan ne bulduysak öyle yapıyoruz.

Bize kodlanan inancı doğru biliyoruz.

Başkasının inancını hor görüyoruz.

Kendi inancımızı din diye biliyoruz.

Ve dinin hakikati nedir araştırmıyoruz.

Edindiğimiz din anlayışını kendimize nispet ediyoruz.

Senin dinin benim dinim kavgasına girerek, birbirimize 
zulüm ediyoruz. 

Toplum hep, kendine din edinmiştir ve dini kendine nis-
pet eder.

“Benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onların dini” der.

İnanç ile dini karıştırırız, “Benim dinim” deriz, oysa “Be-
nim inancım” denilmelidir.

Her toplum kendi din inancını kendine nispet ederek, 
kendi dinini yüce görür. 

Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onların dini” 
diyerek, bir din ayrımcılığı içine düşer. 



| 74 |

Peki, Kur’ân’a göre dinin açılımı nedir?

Kur’ân’ı çok dikkatlice incelediğimizde dinin anlamı, 
anne babamızdan öğrendiğimize uymuyor, bambaşka bir 
anlamda karşımıza çıkıyor. 

Kur’ân’a göre din; varlığın yaratılış yasalarıdır.

Kur’ân’a göre sünnet; varlığın işleyiş yasalarıdır.

Kur’ân ölçüsüyle din Allah’a aittir. 

Kur’ân ölçüsüyle, kişinin dini olmaz, imanı olur.

Çünkü kişi bir şey yaratamaz.

Yaratan Allah olduğu için, dinin sahibi Allah’tır.

Kur’ân’ı incelediğimizde, birçok yerinde, “din Allah’a ait-
tir” hakikatine ulaşırız.

Mü’min Sûresi 14: “Lehu el dîn-Din O’nundur.” 

Mü’min Sûresi 65: “Lehu el dîn-Din O’nundur.”

Zümer Sûresi 11: “Lehu el dîn-Din O’nundur.” 

Nahl Sûresi 52: “Ve lehu ed dîni vasıben-Ve din daima 
O’nundur.”

Din O’nundur ifadesindeki “O” Allah’a işaret eder.

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki “din Allah’a 
aittir.” 

Peki, din nedir?

Bunu da Kur’ân en güzel bir anlamda bizlere sunuyor.

Kur’ân’ı incelediğimizde Yûsuf Sûresi 76 ve Rum Sûresi 
30. âyette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulaşıyoruz. 

Yûsuf Sûresi 76: “Fe bedee bi evıyetihim kable viâi ahîhi, 
summestahrecehâ min viâi ahîh kezâlike kidnâ li Yûsuf mâ 
kâne li yehuze ehâhu fî dînil meliki illâ en yeşâAllah nerfeu 
derecâtin men neşâ ve fevka kulli zî ilmin alîm.”



| 75 |

Fe bedee : Böylece, başladı, arama, ilk olarak, 
bedi, uygunlukla,

Bi eviyeti him : Heybeleri, torbaları, onlar,
Kabl viâi ahî hi : Önce, heybe, torba, kap, kardeşinin, 
Summe estahrecehâ : Sonra onu çıkardı,
Min viâi ahî-hi : Kardeşinin heybesinden,
Kezâlike kidna li Yûsuf : İşte böylece, düzen, çalışma, hile, 

çare, Yûsuf için, 
Mâ kâne li yehuze : Olmadı, olmazdı, tutması, 

alıkoyması, 
Ehâ hu : Kardeşi, 
Fî dîni el meliki : Din, kural, kanun, yasa, Melik, 

Hükümdar, 
İlla en yeşâu Allah : Ancak, başka, isteme, Allah,
Nerfeu derecatin : Yücelik, yükselme, derece, makam, 
Men neşâu : Kim, kimse, isterse, 
Ve fevka kulli : Üstünde, her, hepsi, 
Zî alîm : Sahip, zat, ilmin sahibi, bilgi sahibi, 
Alîmun : İlmin sahibi, ilmiyle var eden, 

Meâli: “Böylece kardeşinin heybesinden önce, onların 
heybelerini aramaya başladı. Sonra onu kardeşinin heybe-
sinden çıkardı. İşte böylece Hükümdar’ın yasaları olmasa o 
kardeşini tutamazdı, bu durum Yûsuf için çare oldu. O an-
cak Allah’ı anlamayı isteyenlerdendi. Kim isterse O’nu an-
lamak makam makam yükseltilir. Ve her bilgi sahibinin üs-
tünde ilmin sahibi vardır.” 

Burada geçen “dîni el melik” kelimesini inceleyelim.

Yûsuf kıssasında geçen olayda Hükümdarın kâsesi kaybolur.

Kıssada Yûsuf, Hükümdarın kaybolan kâsesini, Yâkûb’un 
oğullarının heybelerinde arattı.

Önce kardeşlerinin heybesini bir bir arattı.



| 76 |

Sonra Bünyamin’in heybesinden Hükümdar’ın kaybo-
lan kâsesi bulundu. 

Böylece Bünyamin alıkonuldu. 
Bu alıkonulma, devleti yöneten Hükümdar’ın yasala-

rıyla oldu.
Çünkü oluşturulan yasada, biri hırsızlık yaptığında, o 

kişi artık o devletin malı olurdu.
Devlet onu istediği şekilde kullanırdı, ister savaşa gön-

derir, ister hapse atar, ister asar, ister sarayda hizmetçi ya-
par, ister birinin emrine verir, kısacası devlete hizmet etti-
recek şekilde o hırsızlık yapanı kullanırdı.

İşte Yûsuf, bu bölümde geçen “Dîni el Melik” âyetiyle, 
Bünyamin’i alıkoydu.

“İşte böylece Hükümdar’ın yasaları olmasa o kardeşini 
tutamazdı” âyetiyle bu durum izah ediliyor.

Buradan anlıyoruz ki “Din” kelimesi; yasa, kanun anlamındadır.
Dîni el Melik; Hükümdarın yasaları-kanunları anlamın-

dadır.
“Dîni el Melik” kelimesini çoğu müellif “Hükümdar’ın 

dini” çeviriyor.
Melik kelimesi, Hükümdar olarak çevriliyor.
Ama din kelimesi olduğu gibi bırakılıyor.
Hükümdarın dini olarak çevirim yapılıyor.
Oysa din kelimesi de anlamına göre çevrilmelidir. 
Burada geçen “Din” kelimesini, “Yasa-Kanun” olarak çe-

virmemiz, kelimenin anlamına daha uygun düşüyor.
Çünkü her devletin, kendine göre yasaları vardır ve o 

devlet o yasalarla yönetilir.
İşte Yûsuf da, kardeşi Bünyamin’i, Mısır’ın yasalarına 

göre alıkoydu.



| 77 |

“Dîni el Melik” âyetini çok dikkatlice incelediğimizde, 
Hükümdarın yasaları anlamı karşımıza çıkıyor.

Buradan da anlıyoruz ki din kelimesi Kur’ân’a göre ya-
sadır, kanundur.

Peki, yasa-kanun ne demektir?

Neyin yasası, neyin kanunu?

Kur’ân anlamıyla din kelimesini incelemeye devam edelim.

Rum Sûresi 30. âyette “dîni hanîfâ fıtrat Allah” kelimesi 
vardır. 

Burada geçen kelimelerin açılımı şöyledir:

Din; yasa, kanun.

Hanif; Hân üzere, birlik üzere, Tevhîd üzere, Hân’ın yolu 
üzere demektir.

Fıtrat; açığa çıkma, yaratılış, yaratmak, varoluş, tüm kâi-
natın açığa çıkması, tohumun kabuğunun yarılıp filizin çı-
kışı anlamındadır.

Hazreti İbrâhîm’e hânif denilmesinin maksadı, birlik 
üzere, Tevhîd yolu üzere olmasından dolayıdır.

Bu âyetten de anlıyoruz ki din, Allah’ın fıtratı demektir.

Yâni Allah’ın varlığı yaratması. 

Allah’ın varlığı bir özden yasalarla açığa çıkarması de-
mektir.

Şimdi Rum Sûresi 30. âyeti kelime kelime inceleyelim.

Rum Sûresi 30: “Fe ekim vecheke lid dîni hanîfâ fıtratal-
lâhilletî fataran nâse aleyhâ lâ tebdîle li halkıllâh zâliked dî-
nul kayyimu ve lâkinne ekseren nâsi lâ yâlemûn.”

Fe ekim veche ke : Artık, öyleyse, o halde durmak, ikame, 
yüzünü, yönünü, 



| 78 |

Li el dîni : Dine, yaratılış yasaları, hükümleri, 
incelikleri, 

Hanifen : Tevhîd üzere olan, diri olana, birlik üzere 
olan, 

Fıtrata : Fıtrat, varlığın açığa çıkması, yaratılış, 
yaratmak, varoluş, 

Allah : Allah, her varlıktaki kudret, 
Elletî fatara : Ki o, ondan, vücûda geliş, ortaya çıkış, 

yarılıp çıkmak, varoluş, 
El nâs aleyhâ : İnsanlar, onların üzerinde olan, 
Lâ tebdîle : Yok, değişiklik, değiştirmek, 
Li halkı Allah : Varoluş, yaratılış, halk oluş, Allah
Zalike el dîn : İşte bu, din, varlığın yaratılış yasaları, 
El kayyim : Değerli, tüm varlıkta diri olan sürüp giden, 

dosdoğru, 
Ve lâkinne eksere : Lâkin, fakat, çoğu,
El nas lâ yâlemûn : İnsanlar, bilemiyorlar, hakikatleri 

bilmiyorlar,

Meâli: “Bundan sonra yüzünü, Allah’ın varlığı yaratma-
sına, varlığın yaratılış yasalarına, Tevhîd üzere çevir. İnsan-
ların vücûda gelişi O’ndandır. Allah’ın Halkiyetinde bir de-
ğişiklik yoktur. İşte dosdoğru din budur. Fakat insanların 
çoğu dinin hakikatini bilemiyorlar.” 

Bu bölümü incelediğimizde anlıyoruz ki din “li el dini ha-
nifen fıtrata Allah, elleti fatara” Allah’ın fıtratıdır.

Yâni varlığı yaratma yasalarıdır.

Yaşamın oluşma kanunlarıdır.

Her bir varlığın bedenlenme kanunlarıdır.

Her bir varlık kendi yazılımındaki fıtrata göre açığa çı-
kar, şekillenir ve bedenlenir.



| 79 |

İşte her bir varlığın ayrı ayrı şekillenmesi bir yaratılış 
yasasına göredir.

Varlık mükemmel bir şekilde “Matematik-Fizik-Kimya-Bi-
yoloji” yasalarına göre yaratılır.

Her atom, her hücre, her doku, her organın bir oluşma 
yasası vardır.

İşte buradan da anlıyoruz ki din, Allah’ın varlığı yarat-
madaki yasalarıdır, kanunlarıdır.

Kur’ân incelediğiniz zaman anlıyoruz ki varoluş yasala-
rına “Din” denilir.

Varlıktaki yaratılış, nitelikten niceliğe, atomdan mole-
küllere, zerreden kürreye tüm varlığın varoluşundaki ya-
salara-kanunlara, Kur’ân’da “Din” diye tanımlanır. 

İşte varlığı belli bir nizam içinde yasalarıyla yaratan Al-
lah’tır. 

İnsan bir hücre zarı bile yaratamaz. 

Bir atomu bile halk edemez.

Yaratıcı Allah’tır.

Yaratma yasalarını düzenleyen Allah’tır.

Bundan dolayı Kur’ân’da birçok yerde “lehu ed dîni” ke-
limesi geçer.

Yâni din O’nundur.

Yâni din Allah’a aittir.

Onun için İnsan, benim dinim diyemez. 

Çünkü insan varlığın var olmasındaki yasalarını oluş-
turan değildir.

Yasa Allah’a aittir. 

Onun için din Allah’a aittir.



| 80 |

Onun için Kur’ân’da birçok yerde “Din O’nundur” diye 
bildirilir.

Rum Sûresi 30. âyette çok çarpıcı olarak; “zâliked dînul 
kayyimu ve lâkinne ekseren nâsi lâ yâlemûn-dinin gerçeği 
budur, lâkin insanların çoğu bilmiyor” diye bildirilir.

Evet dinin gerçeği Kur’ân’da çok güzel târif edilir. 

Din yasadır, kanundur.

Yaratılış kanunlarıdır.

Ve bu kanunlar Allah’ın kanunlarıdır.

Bundan dolayı “din Allah’a aittir-lehu ed dîni.”

İşte bundan dolayı insanın dini olmaz. 

İnsanın imanı olur.
Varlığın yaratılış hakikatine erişen kimse iman maka-

mına erişir.

İnsan, dini anladığında iman sahibi olur. 

Allah’tan emin olur.

Din iyi anlaşılmalıdır.

Dinin Allah’a ait olduğunu anlayamayan, dini kendine 
nispet eder.

Senin dinin benim dinim kavgasına girer. 

Bu durum, Rum Sûresi 32. âyette açıklanmıştır. 

Rum Sûresi 32: “Minellezîne ferrakû dînehum ve kânû 
şiyeâ kullu hızbin bimâ ledeyhim ferihûn.”

Min ellezîne ferrakû : O kimselerden, fırka, bölmek, ayrılık, 
partileşmek, 

Dîne hum : Din, varlığın yaratılış yasaları, onlar 
Ve kânû şiyeân : Târikat mezhep cemâatlere ayrılmak, 

fırka fırka olmak
Kullu hızbin : Bütün hepsi, grup, fırka, bölünmek, 



Bimâ ledeyyim : Kendinde olan, her zümre kendi 
inançlarıyla, 

Ferihûne : Sevinme, şımarma, azma, avunup 
övündü, 

Meâli: “Onlar dini bölen kimselerden oldular ve bütün 
hepsi târikatlara, mezheplere, cemâatlere bölündüler. Her 
zümre kendi inançlarıyla sevinip övündü.”

İşte dini, Kur’ân’a göre anlayamayan kişi, atalardan ge-
len inançla, bir ayrımcılığın içinde kalır ve böylece “Benim 
dinim, onun dini” diyerek, dinin hakikatinden uzaklaşır. 

Anne babadan öğrendiği din inancını yüce görür, başka din 
inancında kalanları kâ�ir görerek, onları cehennemlik sanır.

Dinin hakikatini anlayamayan kişi, din ayrımcılığı içinde 
hareket eder.

İslâm dini, Hristiyanlık dini, Mûsevilik dini diye bir ay-
rımcılığın içinde olur. 

Ve kendini din savaşlarının içinde, kâ�irleri yok etme 
inancı içinde bulur. 

Ayrıca, Rum Sûresi 32. âyette belirtildiği gibi, kendi din 
edindiği inançta bile, cemâatlere, târikatlara, mezheplere bö-
lünerek, kendi cemâatinde, târikatında, mezhebinde olma-
yanlara hoş bakmaz “Bizden, bizden değil” anlayışıyla bakar.

Kur’ân’î ölçüde, din inceliğini anlayan, bir ayrımcılığın 
içine düşmez.

Senin dinin benim dinim kavgasına girmez.
Tüm varlığa Hakk nazarıyla bakar.
Tüm varlığı yaratanın şekillendirenin Allah olduğunu bilir.
Allah’a varlığın yaratılışında şâhit olur.
Varlığın yasalarla yaratıldığına şâhit olur.
Bu şâhitlikle Allah’tan emin olur.



| 82 |

Mü’min olur, iman sahibi olur.

Asla senlik benlik kavgasına girmez.

Ve bilir ki din; her türlü varlığın, varoluşundaki Allah’a 
ait olan yasaların adıdır.

Ve bilir ki din Allah’a aittir.

Asla kendine nispet etmez.

İşte bu durum Beyyine Sûresi 5. âyette çok güzel işa-
ret edilmiştir.

Beyyine Sûresi 5: “Ve mâ umirû illâ li ya’budûllâhe muh-
lisîne lehud dîne hunefâe ve yukîmûs salâte ve yu’tûz zekâte 
ve zâlike dînul kayyimeh.”

Ve mâ umirû : Şey, ne, değil, emr, iş, hüküm, hükme 
uymazlar, 

İlla li yabudû Allah : Ancak, Allah’a kul olmak tan başka,
Muhlisîne : Muhlis, hâlis, samimi, içten, tüm özüyle 

bağlı olan,
Lehu el dine : Ona, din, varoluş yasaları, 
Hunefâe : Hani�lik, Tevhîd üzere, birlik,
Ve yukîmû el salâte : Her an salât üzere olmak, Hakk’a bağlılık 

durumu, bağlılık, 
Ve yutû ez zekâte : Firasetle temizlenmek, kendinde olanı 

paylaşmak, 
Ve zâlike dine : İşte bu, işte onlar, din, varlığın yaratılış 

yasaları, 
El kayyimet : Diri, ayakta tutan, doğru, varlığı diri 

tutan sürüp giden, 

Meâli: “Onlar Allah’a kul olmaktan başka hükme uymaz-
lar. En içten davranışlar içindedirler. Dinin O’na ait oldu-
ğunu bilirler, Tevhîd şuurundadırlar. Her an Hakk’a bağlılık 
şuuru ile hareket ederler. Firâsetle temizlenirler, kendinde 



| 83 |

olanı paylaşırlar. İşte bu onların; varlığın yaratılış yasala-
rını, varlığı diri tutan sürüp gideni bilmelerinden dolayıdır.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, dosdoğru din; Allah’a kul ola-
rak yaşamaktır, Tevhîd üzere olmaktır, her an Hakk’a bağ-
lılık içinde olmaktır, ihlâslı olmaktır, her an temizlik içinde 
olmaktır.

İşte, Kur’ân’a göre din Allah’a aittir.
Bu hakikati bilen dinin hakikati hakkında yalana sürük-

lenmez, yalanda kalmaz.
Bir bebeğin anne rahmînde bedenlenmesi, belli bir ya-

salara göredir.
İşte bu yasaları anlayan dinin hakikatine erecektir.
Bu konu Tin Sûresinde çok güzel açıklanmıştır.
Tîn Sûresi
1-

يْتوُنِ وَالتِّينِ وَالزَّ
Vet tîni vez zeytûn

Ve el tîni : Tin, öz, rûh, incir,
Ve el zey tûni : Gelen, kostümler, sıfatlar, nitelik, zeytin, 

Meâli: Öze ve özden gelen sıfatlara.
2-

وَطوُرِ سِينيِنَ
Ve tûri sînîn

Ve tûri sînîn : Gönül, sıfatlar, üretken, geliştirilmiş, insan vücûdu, 

Meâli: Sıfatlarla donatılmış insan vücûduna.



| 84 |

3-

وَهذََا الْبلَدَِ الأْمَِينِ
Ve hâzel beledil emîn

Ve hâzâ : Bu, şu, işte bu, 
El beledi : Belde, şehir, gönül şehrine, duyguların kaynağı,
El emîni : Emin, güvenilir, inanılır, hakikati bilen, tehlikesiz,

Meâli: Emin olunan gönül şehrine.

4-

نسَانَ فيِ أحَْسَنِ تقَْوِيمٍ لقَدَْ خَلقَْناَ الإِْ
Lekad halaknel insâne fî ahseni takvîm 

Lekad halakna el insan : Andolsun, gerçekten, yaratmak, halk 
ettik, insan,

Fi ahseni takvîm : Ahseni takvîm içinde, güzel, tertip, 
düzen, genlerdeki plan, Allah’a ait tüm 
nitelikleri, güzellikleri taşır bir hâlde, 

Meâli: İnsanı Ahsen-i Takvîm üzere halk ettik. 

5-

ثمَُّ رَدَدْناَهُ أسَْفلََ سَافلِيِنَ
Summe redednâhu esfele sâfilîn

Summe redednâ-hu : Sonra, bıraktık, gönderdik, iade ettik, 
çevirdik,

Esfele sâ�ilîne : Alt kısım, kendi dünyasına, tüm sa�lığıyla, 
aşağı, anneden doğuş,

Meâli: Sonra onu tüm saflığıyla kendi dünyasına bıraktık. 



| 85 |

6-

الحَِاتِ فلَهَمُْ أجَْرٌ  إلاَِّ الَّذِينَ آمَنوُا وَعَمِلوُا الصَّ
غَيْرُ مَمْنوُنٍ

İllellezîne âmenû ve amilûs sâlihâti fe lehum ecrun gayru 
memnûn

İllâ ellezine amenu : Ancak, iman edenler, hakikate yönelme, 
Ve amilû el salihâtı : Salih amelde, uygun hareket etme, iyi 

amel eden, 
Fe lehum ecrun : İşte, artık, onlar, ecir, mükâfat, karşılık, 

ödül,
Gayru memnûnin : Devamlılık, kesintisiz, tükenmeyen, 

minnettar, hep huzur, 

Meâli: Bundan sonra ancak iman edenler ve dosdoğru 
hakk yolunda çalışanlar, işte onlara tükenmeyen karşılık-
lar vardır. 

7-

ينِ بكَُ بعَْدُ باِلدِّ فمََا يكَُذِّ
Fe mâ yukezzibuke badu bid dîn

Fe mâ yukezzibu ke : Artık, sonra, ne, şey, değil, yalanlamak, 
sen, 

Badu bi el dîn : Bundan sonra, din, yaratılış yasaları, 

Meâli: Artık bundan sonra sana dini-yaratılış yasalarını 
ne yalanlatabilir. 

8-

ألَيَْسَ اللَّهُ بأِحَْكَمِ الْحَاكِمِينَ
E leysallâhu bi ahkemil hâkimîn



| 86 |

E leyse Allah : Allah değil midir?
Bi ahkemi : Hükümleriyle, hâkimiyet, sağlam, varoluş 

hükümleri, 
El hâkîm : Hâkim olan, tüm varlığa hâkim olan, 

Meâli: Allah hükümleriyle bütün her şeye hâkim olan 
değil midir?

Burada 7. âyette çok güzel bir anlamla açıklandığı gibi 
“Fe mâ yukezzibuke badu bid dîn” dinin hakikatini anlayan 
din hakkında yalanlara düşmez.

8. âyette belirtildiği gibi, dinin hakikatini anlayan kimse 
“E leysallâhu bi ahkemil hâkimîn” Allah’ın varlığı yaratma 
yasalarıyla her şeye hâkim olduğunu bilir.

Tîn Sûresinde, insanın bir özden yâni rahîm boyutun-
dan bedenlenmesi çok güzel sunulur.

İnsanın, Allah’ın rahîm boyutundan ana rahmîne düş-
mesi ve oradan hücre hücre yaratılışı izah edilir.

Ve bu yaratılışın din olduğu bildirilir.
İnsanın ve her bir varlığın bedenlenmesindeki oluşum, 

bir nizam içinde yasalarla mümkündür. 
İşte bu yasalar din diye adlandırılmıştır.
Ve bunu anlayan dinin hakikatine erişecektir diye bildirilir.
Dinin hakikatini anlayan, dini yalanlayamaz.
7. âyette “Fe mâ yukezzibuke badu bid dîn-dini anlayan 

dini hakikatinde yalanlara düşmez” diye bildirilir.
İşte yaşamın ortaya çıkışı, her bir varlığın, her bir zer-

renin şekillenmesi belli bir yasalara göredir.
Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki varlığın yara-

tılış yasalarına “Din” deniliyor.
Bunu anlayan bir kimse, dini kendine nispet etmez, be-

nim dinim senin dinin kavgasına girmez.



| 87 |

Çünkü bilir ki din Allah’a aittir, insan zerre bir varlığı 
yaratan, şekillendiren olamaz.

Allah varlığı belli bir yasalarla halk eder.
Halk ettiği varlığın belli bir yasalara göre de işleyişini 

sağlar.
Varlığın işleyiş yasaları da Allah’a aittir.
Varlığın işleyiş yasalarına da “Sünnet” denilir.
Şimdi bu konuyu inceleyelim.



İnanç dünyasında Allah’ın sünneti kelimesi genelde ifade 
edilmez.

Çoğunlukla peygamberin sünneti kelimesi kullanılır.

Peygamberin sünneti diyerek, Hazreti Muhammed’in dav-
ranışları, halleri, çevresi ile olan ilişkileri anlatılır.

Peki, Kur’ân anlamıyla Allah’ın sünneti ne demektir. 

Sünnet denilince neyi anlamalıyız?

Kur’ân’da geçen “sünnetullâh” kelimesinin açılımı nedir?

Sünnet; görünen görünmeyen her varlığın işleyişinde, 
sürüp gitmesinde, Allah’a ait olan yasaların adıdır.

Kur’an’da geçen “Sünnetullah” kelimesi bunu ifade eder.

Dinin hakikatini anlayan, sünnet hakikatini de anlar. 

Kur’ân’da geçen sünnetullâh kelimesinden bazı örnekler; 
Ahzab Sûresi 38-62, Fetih Sûresi 23, Fatır Sûresi 43.

Bunlardan bir örnek verelim.

Fetih Sûresi 23: “Sunnetellâhilletî kad halet min kabl ve 
len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ.”

Sunnete Allah : Sünnet, kanun, yol, işleyiş, işleyiş yasaları,
Elleti kad : Ki o oldu, olan, 
Halet min kablu : Gelip geçen, daha önce, geçmişten geleceğe,
Ve len tecide : Asla bulamazsın,
Li sunneti Allah : Sünnet, kanun, yol, işleyiş, işleyiş yasaları,
Tebdilen : Değişme, yaratma inceliği, değişiklik,



| 89 |

Meâli: “Allah’ın varlıktaki işleyiş yasaları geçmişten ge-
leceğe devam eder gider ve Allah’ın varlıktaki işleyiş yasa-
larında asla bir değişiklik bulamazsınız.” 

Mü’min Sûresi 85: “Sunnetâllahilletî kad halet fî ibâdih 
ve hasire hunâlikel kâfirûn.”

Sunnet : Varlığın işleyiş yasaları, yaratma incelikleri, 
kanunları, 

Allah elleti : Allah, ki o, 
Kad halet : Gelip geçti, geçmişten geleceğe, 
Fi ibâdi hi : İçinde, ayrı değil, hakkında, kulluk, kul olan, 

o,
Ve hasire 
hunâlike

: Hüsran, kayıptadırlar, orada, vardır, 

El kâ�irûn : Hakikatleri görmeyip örten, kabul etmeyen, 

Meâli: “Geçmişten geleceğe varlığın işleyişindeki yasa-
lar Allah’a aittir. O kullarından ayrı değildir. İşte hakikatleri 
görmemezlikten gelenler, bunları anlayamadıklarından do-
layı hüsrandadırlar.” 

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman görüyoruz ki sünnet Al-
lah’a aittir.

Varlıktaki işleyiş belli bir nizama, yasaya göredir.

İşte bu nizamın, yasanın adı “Sünnet” kelimesi ile ifade 
olunur.

İşte bunun için peygamberin sünneti kelimesi doğru de-
ğildir.

Sünnet Allah’a aittir.

Varlıktaki işleyişi yapan Allah’tır.

Bu işleyişin kanunları Allah’a aittir.

Kur’ân’a göre din; varlığın yaratılış yasalarıdır.

Kur’ân’a göre sünnet; varlığın işleyiş yasalarıdır. 



| 90 |

Yâni, varlığın varoluşundaki yasalarına “Din” denilir.

Varlığın, işleyiş sistemindeki yasalarına ”Sünnet” denilir.

Bunlar birbirinden ayrılmaz. 

İnanç dünyası genelde, peygamberin sünneti lafzını kul-
lanır. 

Lâkin Kur’ân’da; sünneti resûl, sünneti nebî kelimesi yok-
tur, sünnetullâh kelimesi vardır.

Toplumda peygamberin sünneti diye ifade edilen kelime, 
Kur’ân dinamiğine göre uygun değildir.

Yâni resûllerin sünneti olmaz.

Allah’ın sünneti olur.

Tüm insanların ve tüm varlığın vücûdlarındaki ve tüm 
evrendeki işleyiş yasalarına ”Sünnetullâh” denilir. 

Bunu şöyle açıklayabiliriz.

İnsan bedeninin oluşumundaki yasanın adı dindir.

İnsan bedenindeki işleyişin adı sünnettir. 

Bu durum tüm varlık için de geçerlidir.

İnsanın oluşumu, anne rahmînde hücre hücre gerçekleşir. 

Babanın spermi ile annenin yumurtasının birleşimi ile 
başlayan bedenlenme DNA’daki yazılımla gerçekleşir.

Bu yazılım “Kader” hakikatidir.

DNA’da bedenlenmenin bir nizamı, yasası vardır.

Hücre hücre oluşan beden, Allah’ın yazdığı bir yasaya 
göre oluşur.

İşte bu yasanın adı Kur’ân’da “Din” diye tanımlanır.

Ayrıca, açığa çıkan tüm varlıkta bir işleyiş vardır.

İşte bu işleyiş yasasının adı da Kur’ân’da “Sünnet” diye 
tanımlanır.



| 91 |

Kur’ân’da geçen “sünnetullâh” kelimesi, “varlıktaki Al-
lah’ın işleyiş yasaları” olarak tanımlanır.

“Sunnetellâhilletî kad halet min kabl” âyetiyle belirtilen 
hakikat, gelmişten geçmişe varlıkta olan işleyiş yâni sünne-
tullah, Allah’ın işleyiş yasalarına göre gerçekleşir.

“Ve len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ” bu işleyiş yasala-
rında bir değişme olmadan varlıktaki işleyiş evvelden âhire 
devam eder gider.

Dünyada hangi varlık olursa olsun, insan tarafından ya-
ratılmış değildir.

Doğada olan her bir varlıkta olan işleyişi de yapan in-
san değildir.

Her bir varlığın kendinde olan işleyiş sayesinde yaşam 
devam eder gider.

İşte varlığın oluşunda ve işleyişinde belirli bir yasalar 
bütünlüğü vardır.

Varoluşun ve işleyişin yasaları birbirine bağlıdır.
Yâni din ve sünnet birbirine bağlıdır.
Yâni şöyle düşünebiliriz.
İnsan bedeninde ölen bir hücrenin yerine yeni bir hücre 

var olur ve o hücrenin de bir işleyişi vardır.
İnsan bedenindeki işleyiş yasalarını kısaca şöyle tanım-

layabiliriz.
İnsanın gözlerinin işleyişi, beynin işleyişi, kulakların iş-

leyişi, kanın dolaşımı, işleyişi, nefes alıp vermekle olan işle-
yiş, hücrelerin, dokuların, organların işleyişi hep sünnetul-
lah diye tanımlanır. 

İnsan bedeninde olan her bir hücrenin, atomun bir iş-
leyişi vardır.

Bu işleyişi yapan Allah’tır.



| 92 |

Doğada her varlık atomlardan oluşur.
Atomların işleyişi ile hücreler oluşur.
Doğada yaşayan her beden hücrelerden oluşmuştur. 
Hücrenin içinde nice yapılar vardır. 
Bu yapıların içinde de organik nice nitelikler vardır.
Bunlar, su, yağlar, asitler, bazlar, enzimler, hormonlar, 

vitaminler, proteinler, karbonhidratlar gibi nice kimyasal 
yapılar bulunur.

Sadece hücrenin işleyişini inceleyen bilim dalına “Sito-
loji-Hücre bilimi” denilir.

Doğada bulunan, insanlar, hayvanlar, bitkiler çok hücrelidir.
Tek hücreli olan canlılar da vardır. 
İşte ister tek hücreli ister çok hücreli olsun her bir var-

lığın özünde bir işleyiş vardır.
Bu işleyiş de belli yasalarla olur.
İşte bu işleyiş “Sünnetullah” hakikatidir.
Bu işleyişi inceleyen nice bilim dalı ve o bilim dallarında 

nice bilim insanları vardır. 
İşte tüm bilim insanları, kendi dallarında gece gündüz, 

Allah’ın sünnetini inceliyorlar. 
Bundan dolayı toplumda söylenen peygamberin sünneti 

sözü doğru değildir.
Doğru tanımlama Kur’ân’da “Sünnetullah” diyerek sunulur.
Resûl, nebî dediğimiz insanların sünneti olmaz. 
Onların siyerleri olur. 
Yâni yaşamdaki gayeleri, amaçları, tarzları, uygulama-

ları, makâmları, takip ettikleri bir sistemleri olur.
Yâni kısaca; makâmlara göre davranışları, hâl ve hare-

ketleri, yaşam biçimleri olur.



| 93 |

Onun için, her insan duyduğu sözlerin aslını araştırmalıdır.

Sünnetin hakikatini öğrenmelidir.

Allah’ın sünnetinin ne olduğunu iyi bilmelidir. 

Peygamberin sünneti diye söylenen sözün doğru olup, 
olmadığını iyice araştırmalıdır.

Bizlere hep peygamberin sünnetinden bahsettiler. 

Allah’ın sünneti nedir hiç bahsetmediler.

Kur’ân’da sünnetullâh mı geçer, yoksa peygamberin sün-
neti diye mi geçer diye araştırmadık.

Gittiğimiz cemâatler peygamberin sünneti sözünü be-
yinlerimize kodladılar, Allah’ın sünnetini hiç açıklamadılar.

Sünnetullâh hakikati derin derin araştırılmalı, hakikati 
anlaşılmaya çalışılmalıdır. 

Kur’ân’da geçen Allah’ın sünneti yine Kur’ân’da çok gü-
zel açıklanmıştır.

Yeter ki Kur’ân’ı anlamak için okuyalım, sevap için değil.

Mânâsına erişemediğimiz bir şeyin sevabı da olamaz.

Toplumda peygamberin sünneti diye öğretilen bilgiler, 
“Allah’ın sünneti” hakikatini örtüyor.

Düşünelim, “Sünnetullâh” hakikatini anlamaya çalışalım.

Kur’ân’da geçen “Sünnetullâh” kelimesi ne anlama geli-
yor araştıralım?

Dikkat edelim “peygamberin sünneti” derken Allah’ın 
sünneti hakikatini örtmeyelim.

Bizlere Hazreti Muhammed’in yaşantısında yaptığı şey-
ler için “peygamberin sünneti” diye öğrettiler.

Oysa Kur’ân, onun yaşantısındaki hâl ve davranışlarında 
“Güzel örnekler vardır” diye işaret eder. (Ahzâb Sûresi 21)



| 94 |

Kur’ân ölçüsüyle sünnetullâh hakikatini, başka bir âyette 
inceleyelim.

Fâtır Sûresi 43: “Fe hel yenzurûne illâ sunnetel evvelîn 
fe len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ ve len tecide li sunnetil-
lâhi tahvîlâ.”

Fe hel yenzurûne : Bundan sonra, artık, bakıp ta görmezler mi?
İllâ sunneten : Var, sünnet, yaratılış incelikleri, işleyiş 

yasaları, 
El evvelin : İlk andan beri, evvel, önceki, 
Fe len tecide : Böylece, işte, asla bulamazsın, 
Li sunnetillâhi : Sünnet, Allah, varlığın işleyiş yasaları, 

incelikleri, 
Tebdilen : Değişme, sapma, çarpıklık, 
Ve len tecide : Asla, değil, asla bulamazsın, göremezsin,
Li sunnetillâhi : Allah’ın sünnetinde, yaratma kanunu, işleyiş 

yasaları,
Tahvilen : Değişme, dönüştürme, çevirme, 

Meâli: “Artık ilk andan beri var olan, varlığın işleyiş ya-
salarına bakıp da görmezler mi? İşte, Allah’ın varlıktaki iş-
leyiş yasalarında asla bir değişiklik bulamazsın ve Allah’ın 
varlıktaki işleyiş yasalarında asla bir sapma bulamazsın.” 

İşte burada da görüyoruz ki sünnet hakikati, varlığın iş-
leyiş yasalarıdır.

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, peygamberin sün-
neti değil, Allah’ın sünneti vardır. 

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruzki din ve sünnet haki-
kati toplumda anlatıldığı gibi değildir.

Din ve sünnet hakikati iyi anlaşılmalıdır. 
Tekrar edersek, Kur’ân’a göre din; varlığın varoluş ya-

salarıdır.
Kur’ân’a göre sünnet; varlığın işleyiş yasalarıdır.



| 95 |

Varlık bir yasaya göre var olur, bir yasaya göre işleyiş 
içinde olur.

Varlığın varoluşu ve işleyişinde “Matematik, Fizik, Kimya, 
Biyoloji” ana etkendir. 

Varlığın, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik işleyişi, Ev-
ren var oluşundan, Evrenin sonuna kadar devam edip gide-
cektir.

Yâni sünnetullâh hakikati; âyette belirtildiği gibi: “Al-
lah’ın varlıktaki işleyiş yasaları geçmişten geleceğe devam 
eder gider” hakikatidir.

İnanç dünyasının dilinde hep, “Peygamberin sünneti” 
kelimesi vardır. 

Oysa Kur’ân’da; “Sünneti Nebî” kelimesi yoktur, “Sünne-
tullâh” kelimesi vardır.

Yâni peygamberin sünneti olmaz, Allah’ın sünneti olur.

Allah’ın sünnetini de anlamamız için varlıktaki “Mate-
matik, Fizik, Kimya, Biyoloji” yasaları iyi bilinmelidir.

Bu yasalar varlıkta her an kendini gösterir.

Evet, dikkat edelim, birilerinden peygamberin sünneti 
sözünü duyduğumuzda hemen onlara soralım.

“Peki, Allah’ın sünneti nedir, bunu bize açıklar mısınız?” 
diyelim ve onlardan izah isteyelim. 

Evet, Sünnetullâh, varlığın işleyiş yasalarıdır.

Hazreti Muhammed’in yaşantısındaki hâl, hareket, dav-
ranışlar ise, Kur’ân deyimiyle “güzel örnekler”dir.

Sünnetullâh; varlığın işleyişidir, evrenin işleyişidir.

Suyun işleyişi, toprağın işleyişi, bitkilerin yeşermesi, dal-
lanması, yapraklanması, çiçeklenmesi, meyveye yürüyüşü 
hep sünnetullâhtır.



| 96 |

Hayvanların dünyaya gelişi, yaşamı, beden işleyişleri 
hep sünnetullâhtır.

Suyun buharlaşması, yağmurun yağışı, kar oluşumu, dolu 
oluşumu, hep sünnetullâhtır.

Gökte ve yerde olan her türlü işleyiş sünnetullâhtır.

Evet, sünnetullâh; tüm Kâinatta olan işleyiş hakikatidir. 

Kur’ân bizlere varlığın işleyişine iyi bakmamızı işaret eder.

Çünkü Allah’ı layıkıyla anlayabilmek için varlığın varolu-
şunu ve varlıkta olan işleyişi iyi anlamamız gerekir.

Yâni din, sünnet, şerîât hakikati iyi anlaşılmalıdır.

Hiçbir varlık kendini var edemez ve kendinde olan işle-
yişi yapamaz. 

İşte varoluşu ve varlıktaki işleyişi yapan kudretin adına 
Allah denilir. 

Allah bütün her şeydeki kudretin adıdır.

Allah gerçektir her bir varlıkta kudretiyle kendini gösterir.

Hacc Sûresi 6: “Zâlike bi ennAllahe huvel hakku ve en-
nehu yuhyil mevtâ ve ennehu alâ kulli şeyin kadîr.”

Zâlike bi enne Allah hu : İşte bu, muhakkak ki Allah, o
El hakk : Hakk, gerçek, hakikat,
Ve enne hu yuhyi : Muhakkak ki o, hayat veren,
El mevt : Nutfe, ölümü sunan, sınırlayan, 
Ve enne-hu : Muhakkak o, doğrusu o, 
Alâ kulli şeyin kadir : Bütün her şeydeki kudrettir,

Meâli: “İşte muhakkak ki gerçek olan Allah’tır. O hayat 
verendir, ölümü sunandır ve muhakkak ki O bütün her şey-
deki kudrettir.” 

Âyette belirtildiği gibi, hakk kelimesi, gerçek, hakikat 
anlamında ifade edilmiştir.



| 97 |

Allah, haktır, yâni gerçektir.
Allah, her varlıkta kendi gerçeğini zâhir eyler.
Her varlık, Allah’ın rûhundan üflenip gelmiştir.
Her varlık, Allah’a şehadet alanıdır.
Allah açığa çıkan tüm varlığın ana kaynağıdır, asliyetidir. 
Hûd Sûresi 4: “İlâllâhi merciu kum ve huve alâ kulli şe-

yin kadîr.”

İlâ Allah merciu kum : Allah’tır, dönülecek yer, merkez, 
kaynak, siz, 

Ve huve alâ kulli şeyin : O, bütün her şeydeki, 
Kadîr : Kudret, güç, her şeye muktedir olan, 

Meâli: “Kaynağınız ancak Allah’tır ve O bütün her şey-
deki kudrettir.” 

Âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi, hepimizin 
geldiği kaynak Allah’tır.

Allah hakikatinin cevabını arayacağımız yer, âyette be-
lirtildiği gibi “alâ kulli şeyin kadîr” varlığın kendinde olan 
kudret boyutudur. 

Anlıyoruz ki Allah denilen, bütün her şeydeki kudrettir.
Bakara Sûresi 20-106-109-148: “İnne Allah alâ kulli şe-

yin kadîr.”

İnne Allah : Muhakkak, Allah, 
Alâ kullu şeyin kadîr : Bütün her şey, kudret, güç

Meâli: “Muhakkak ki Allah, bütün her şeydeki kudrettir.” 
Maide Sûresi 17-19-40: “Ve Allah alâ kulli şeyin kadir.”
Meâli: “Allah bütün her şeydeki kudrettir.”
Mâide Sûresi 120: “Lillâhi mulkus semâvâti vel ardı ve 

mâ fîhin ve huve alâ kulli şeyin kadîr.”



| 98 |

Li Allah mulku : Allah, mülkü, sahip, hükümdar, 
idare eden, 

El semâvât ve el ardı : Gökler, ulvî âlem, arz, yeryüzü, yer,
Ve mâ �î hinne : Şey, değil, ne, içinde, onda, orada, 
Ve huve alâ kulli şey 
kadîr

: O, bütün her şeydeki kudret,

Meâli: “Göklerdeki ve yerdeki her şeyin sahibi Allah’tır 
ve O bütün her şeydeki kudrettir.” 

İşte insan, Allah hakikatini, varlığın kendinde olan kud-
retin tecellisinde aramalıdır.

Varlığın varoluşunu araştıran kişi, mutlaka hakikate 
erişecektir.

Varlık, belli bir kudretin tecellisi ile var olmuştur, şekil-
lenmiştir, bedenlenmiştir.

Ve o kudret, her an bedenlenen varlıkta kendini ispat eder.
Varlığın özünde olan kudreti, yâni gücü, kuvveti kimse 

inkâr edemez.
Varlığın kendinde olan hareketlilik, bir kudret sayesinde 

olmaktadır.
Bütün varlık, Allah’ın rahîmiyet boyutundan açığa çık-

mıştır.
Bakara Sûresi 163: “Ve ilâhukum ilâhun vâhid lâ ilâhe 

illâ huver rahmânûr rahîm.”
Meâli: “Sizi var eden, tek var edicidir, O’ndan başka var 

eden yoktur. O tüm varlığı özünden var edendir, tüm var-
lığı rahmetiyle sarandır.”

Allah, her varlıkta tekliğini gösterir.
Allah, fiiliyle tektir, O’ndan başka işleyen yoktur.
Allah, sıfatlarıyla tektir, O’ndan başka sıfat sahibi yoktur.
Allah, zâtıyla tektir, O’ndan başka vücûd sahibi yoktur.



| 99 |

Allah, zâtıyla ehâddır, sıfatlarıyla vâhiddir. 

Allah, zâtıyla da tekliğini gösterir, sıfatlarıyla da tekli-
ğini gösterir.

Cümle vücûdları tutan tek zât Allah’tır.

Her bir sıfatıyla varlığı ihâta eden Allah’tır.

Her varlıkta Allah’ın hayy sıfatı vardır, tüm varlıktaki 
hayy sıfatı tek sıfattır.

Allah, hayydır, kayyumdur.

O’ndan başka hayat sahibi yoktur, O’ndan başka kudret 
sahibi yoktur.

İşte varlığın varoluş ve işleyiş yasalarını takip eden, Al-
lah hakikatine erişecektir.

Neye Allah denildiğine ârif olacaktır.

Evrenin muhteşem bir işleyişi vardır.

İnsan aklını aşan bir muhteşemlik Evrende hep ken-
dini gösterir.

Bir tohumdan filizin çıkması ile başlayan ağaçlanma sü-
reci, okunması gereken bir işleyiştir. 

Sünnetullâh; Allah’ın varlıktaki ilk andan son ana kadar 
devam edip giden değişmeyen işleyiş yasasıdır.

Sünnetullâhı okuyan kişi; varlığın varoluşunun ve var-
lığı var edenin, hakikatlerine ulaşacaktır.

Allah’ın sünnetullâhı; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji 
olarak tecelli eder.

Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji, varlığın varoluşunda 
ve varlığın işleyişinde değişmeyen yasalardır.

İnsan vücûdunda; her bir organın, her bir hücrenin işle-
yişinde, Matematiksel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik bir dü-
zen vardır.



| 100 |

Mesela, bir gözün oluşumu ve işleyişi, muhteşem bir Ma-
tematik, Fizik, Kimya, Biyolojik düzendir. 

Kâmil kişiler, hep sünnetullâha dikkat çekmişlerdir.

Çünkü şâhitlik sırrı, sünnetullâhı anlamakta gizlidir.

Ama maalesef toplumda ise, peygamberin sünneti dene-
rek, sünnetullah hakikati örtülmüştür.

Onun için toplumda çoğumuz, Allah’a inanırız ama şâ-
hitlik nedir bilmeyiz.

Din adına anlatılanlara inanır ama şâhitlik alanı nedir 
bilmeyiz.

Ezanda günde 20 defa okunarak hatırlatılan “Eşhedü” 
kelimesini düşünmeyiz bile.

Çünkü toplumda hepimiz sünnetullâh hakikatinden uzağız.

Kur’ân ise hep şâhit olmaktan bahseder.

Hazreti Muhammed, düzenlediği ezanda günde yirmi 
defa “Eşhedü” kelimesiyle şâhit olmaya işaret eder.

Çünkü şâhitlik sırrı sünnetullâhtır, yâni varlığın işleyi-
şine yönünü döndürmek ve o işleyişi anlamaktır.

Ahzâb Sûresi 38: “Mâ kâne alen nebiyyi min harecin 
fîmâ faradallâhu lehu sunnetallâhi fîllezîne halev min kabl 
ve kâne emrullâhi kaderen makdûrâ.”

Ma kane ala el nebiy : Yoktur, olmadı, haberci, nebiy, hakikati 
bildiren, 

Min harecin : Şek, şüphe, tereddüd, ikilikte kalmak,
Fimâ farada Allah : O halde, içinde, şey, ne, Allah farz kıldı, 

gerekli, 
Lehu sunnet Allah : Ona, varlığın işleyiş yasaları, kanunları, 

Allah
Fî ellezîne halev : O kimseler içinde, arasında, gelip geçen, 
Min kablu : Önceden,



| 101 |

Ve kâne emr Allah : Oldu, emir, işleyiş, Allah, 
Kader makdûr : Ölçü, takdir, ölçülü, düzen, belirlenmiş, 

idare, 

Meâli: “Hakikate erişip bunu bildirenlerde tereddütte, 
ikilikte kalma olmaz. Onlar da, onlardan önce gelip geçen 
kimseler gibi, Allah’ın varlıktaki işleyiş yasalarına uyma, hep 
Allah’a icabet etme hâli üzeredirler ve onlar tüm varlıktaki 
Allah’ın işleyişinin belirlenmiş bir ölçü ile olduğunu bilirler.” 

İşte âyette belirtildiği gibi, “Allah’ın varlıktaki işleyişi, 
önceden belirlenmiş bir takdir bir ölçü iledir.”

İşte bu takdir ve ölçü, sünnetullâhtır.

İşte bu takdir ve ölçü, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojidir.

İşte şâhitlik, bu takdir ve ölçüyü varlıkta görebilmektir. 

Allah’ın, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojinin işleyiş ya-
salarında, bir sapma bir değişiklik olmadan, varoluş devam 
eder gider.

İşte sünnetullâh hakikatini çok iyi anlamalıyız.

Ve bilmeliyiz ki, sünnetullâhı bilmeden Allah hakika-
tine eremeyiz.

Sünnetullâh hakikatini bilmeden; inancımız imana dön-
mez, şâhitlik gerçekleşmez.

Hazreti Muhammed yaşadığı dönemde, hep sünnetullâh 
hakikatine işaret etmiştir.

Ama maalesef bizler, peygamberin sünneti diyerek, sün-
netullâh hakikatinden uzaklaştık.

Kur’ân’da onlarca âyette “Bakıp görün” diyerek varlığın 
işleyişini anlamamız işaret edilmiştir.

Bakara Sûresi 210: “Varlıktaki işleyişi her an Allah’ın 
döndürdüğünü, bakıp da görmezler mi?” 



| 102 |

Mülk Sûresi 3: “Haydi, çevir döndür bakışlarını, bir ya-
rık bir çatlak görüyor musun?”

Mülk Sûresi 4: “Sonra tekrar tekrar bakışlarını döndür, 
incele, bakışlarını kendine çevir, acizliğini ve hiçbir şeyin 
sahibinin sen olmadığını anla.”

Varlığın işleyişini anladığımızda bu işleyişi yapanı da 
anlarız.

Ve bunu anlatırken de işleyişin hakikatini hatırlatmak 
üzere anlarız.

İsrâ Sûresi 77: “Sunnete men kad erselnâ kableke min 
rusulinâ ve lâ tecidu li sunnetinâ tahvîlâ.”

Sunnete : İşleyiş yasası, yol, adet, işleyişin ilahi 
nizâmı,

Men kad ersel nâ : Oldu, açığa çıktı, biz, 
Kabl ke min resûli 
nâ

: Senden önce, resûller, biz, 
hakikatlerimiz, 

Ve lâ tecidu : Bulamazsın, eksiklik, noksanlık, 
Li sunnet naâ : Sünnetimizde, varlıktaki işleyiş yasaları,
Tahvil : Değişiklik, döndürmek, 

Meâli: “Senden önce gelen resûller de, varlıktaki işleyiş 
yasalarımızı anlatmak için açığa çıktılar. Varlıktaki işleyiş 
yasalarımızda bir değişiklik bulamazsın.” 

Âyeti incelediğimiz zaman anlıyoruz ki varlık her daim 
bir yasaya göre işlemektedir.

Ve bu yasa gelmişten geçmişe devam eder gider.

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, sünnetullâh haki-
kati çok önemlidir.

Varlığın işleyiş yasalarını anlamak, Allah’ı idrak etmektir.

Anlıyoruz ki, sünnetullâh ile tanışmayan hakikatleri an-
layamaz.



| 103 |

Anlıyoruz ki Allah’ı layıkıyla idrak edebilmek, sünnetul-
lâh hakikatinde gizlidir.

Ve şunu da hiç unutmamalıyız, Muhammed boyutu sün-
netullâh boyutudur.

Halk boyutu, nûr boyutu, sünnetullâh boyutudur.
Hakk kendini Halkiyetten izhâr eyler.
İşte Halkiyet sırrı, varlıktaki sürüp giden sünnetullâh 

sırrıdır.
Hazreti Muhammed, sünnetullâhtır.
Muhammed, Hamd hakikatidir.
Hamd hakikati, tüm âlemi saran Allah’ın sıfatlar haki-

katidir.
Tüm hazerat Halk’tır.
Halk, Hakk’ın kendi halkiyetidir.
Tüm Halk’taki Allah’ın işaretleri, şerîât hakikatidir.
Şimdi şerîât hakikatini inceleyelim.



| 104 |

ŞERÎÂT NEDİR

Şerîât konusu da çok iyi anlaşılmalıdır.

Şerîât hakikatini anlayabilmek için öncelikle din ve sün-
net hakikatini anlayabilmeliyiz.

Şerî kanunlar diye ifade edilen söz, şerîât kanunlarıdır.

Şerîât kanunları denilince akla devletin hukuk sistemi 
gelmemelidir.

Şerîât denilince akla varlıktaki işleyişe ait nizam, işaret-
ler, nitelikler gelmelidir.

Toplumda şerîât anlayışı nedir?

Kur’ân’da şerîât nasıl tanımlanır?

Toplumda bizlere şerîâtı, Allah’ın emirleri ve yasakları 
diye öğrettiler.

Şerîâtın emirleri diyerek, namaz, oruç, hacc gibi ibadet-
leri sundular. 

Bazı toplumlar, devlet düzeni içersinde, bazı cemâat ve 
târikatlar da, şerîât kanunları diyerek kanunlar oluşturdular. 

Ve her toplum şerîâtı ayrı ayrı yorumladı.

Hatta bazı cemâat ve târikatlar insanları şerîâtlı, şerîât-
sız diyerek ayırdılar.

Namaz kılmayanları, oruç tutmayanları şerîâtsız diye-
rek kâfir ilan ettiler ve yeri geldi onları dışladılar ve yeri 
geldi öldürdüler. 



| 105 |

Şerîâtı, sünni inanç sistemine göre yorumladılar ve Alevi, 
Bektaşi gibi inançları yok saydılar.

Hatta diyanetin en üst seviyesindeki bazı kişiler, Alevi 
ve Bektaşi inançlarını İslâm dışı, din dışı saydılar.

İslâm’ı ve dini, her cemâat ve târikat kendi inançlarına 
göre yorumladılar.

Her cemâat kendi yorumlarını doğru, diğerlerini doğru 
değil diye anlattılar.

Toplumda inanç sisteminde şerîât anlayışını tarihsel ola-
rak incelediğimizde, bugün kü bilinen şerîât anlayışı ile Haz-
reti Muhammed’den önce ki Mekkeli müşriklerin şerîât an-
layışı arasında benzerlik olduğunu görüyoruz. 

Şerîât kelimesini inceleyelim. 

Kur’ân’da Câsiye Sûresi 18. âyette “Şerîât” kelimesi vardır.

Ayrıca Necm Sûresi 49. âyette de aynı kökten gelen “Şir’a” 
kelimesi vardır.

Hazreti Muhammed’den önce de bu kelimeye, Mekkeli 
müşriklerin şiirlerinde rastlıyoruz.

Araplar, yerin altından kendiliğinden çıkan suya ve bunun 
kesintisiz akmasına “şeri’a” derlerdi. 

Şer-şır’a-şerîât; ilâhi yol, ilâhi düzen, suyolu, suyun aç-
tığı yol, varlıktaki yüce düzene ait tüm işaretler olarak ta-
nımlanmıştır.

Buradan anlıyoruz ki şerîât; ulvî nizam, ulvî yol, kâina-
tın işleyişinin, varlığın ortaya çıkışındaki işleyişin yüce dü-
zeni, yüce düzenin varlıktaki işaretleridir. 

Nasıl ki yerin altından su kendiliğinden ortaya çıkarak 
akıyorsa, bu kâinatta her varlık bir sistemden bir işleyişle 
ortaya çıkıyor.



| 106 |

İşte bu sistem ulvî sistemdir ve işleyişte o ulvî sistemin 
yüce düzenidir.

Kur’ân’da bizlere şerîât; Kâinatın işleyişinin yüce düzeni 
olarak sunuluyor. 

Ulvî nizam, varlığın işleyişindeki Allah’ın nizamıdır, mi-
zanıdır, yâni şerîâtıdır.

Câsiye Sûresi 18: “Summe cealnâke alâ şerîatin minel 
emri fettebi hâ ve lâ tettebi ehvâ ellezîne lâ yalemûn.”

Summe cealnâ ke : Sonra, kıldık, yönelttik, yapmak, sunmak, 
sen,

Alâ şerîatin : Şerîât, yüce düzen, doğru yol, yasa, 
hukuk, yol, nûr, 

Min el emri : İş, işleyiş, hüküm, Kâinatın işleyişi, 
Fe ittebi hâ : Böylece, bundan sonra, tabi olmak, 

uymak, 
Ve lâ tettebi ehvâ : Uyma, tabi olma, hevâ, zanlar, hevesler, 
Ellezine lâ yalemûne : Bilmeyen kimseler, 

Meâli: “Sana kâinatın işleyişinin yüce düzenini sunduk. 
Artık ona tâbi ol ve sakın bilmeyen kimselerin hevâlarına 
uyma.” 

Burada geçen “şerîât” kelimesini incelediğimizde anlı-
yoruz ki varlığın oluşum ve işleyiş hukukunun nizamındaki 
tüm işaretler şerîâttır.

Şerîâtın hakikatini anlatmayıp, Allah hakkında doğru ol-
mayan bilgiler aktarmak, şerîât diyerek, insanları şerîâtlı, 
şerîâtsız diye bölmek zalimliktir.

Bu durum Kur’ân’da Câsiye Sûresi 19. âyette açıklanır.

Câsiye Sûresi 19: “İnnehum len yugnû anke minallâhi 
şeyâ ve innez zâlimîne baduhum evliyâu bad vallâhu veliy-
yul muttekîn.”



| 107 |

İnne hum len yugnû an ke : Doğrusu, onlar, yok, değil, asla, 
fayda, yarar, sen, 

Min Allah şeyâ : Allah, bir şey söyleyen, 
İnne zâlimîne : Şüphesiz, doğrusu, zalimler, 

zalimlik yapan, 
Badu hum evliyâu badin : Bazıları, onlar, evliya, dost, dostlar, 

bazıları, 
Ve Allah veliyyu : Allah, dost, veli, 
El muttekîne : Fenalardan sakınan şirk koşmayan,

Meâli: “Onların Allah hakkındaki söyledikleri şeylerde 
sana asla bir fayda yoktur. Şüphesiz zalimlerden bazıları ba-
zılarının dostlarıdır. Fakat fenalardan sakınanlar, şirk koş-
mayanlar ise Allah’ı dost edinirler.” 

Burada belirtildiği gibi Allah hakkında doğrular belir-
tilmeli.

Allah diyerek zulme kapı açan bilgiler, asla Tevhîdi şu-
ura uygun değildir.

Şerîât diyerek Allah’ın kanunu diyerek, varlıktaki olu-
şum ve işleyişin işaretlerinin kanunları, aslı olmayan bilgi-
lerle örtülmemelidir.

Varlıktaki Allah’a ait olan tüm işaretlerin şerîât olduğu 
iyi anlaşılmalıdır.

Necm Sûresi 49: “Ve ennehu huve rabbuş şırâ.”

Ve enne hu huve rabb : Muhakkak ki o, Rabb, vücûdlandıran, 
El şirâ : Şiar, şerîât, yönelme, duyuş, işaret, 

varlıktaki işaretler, 

Meâli: “Muhakkak ki vücûdlandıran O’dur, varlıktaki bü-
tün işaretler O’nu gösterir.” 

Peki nedir hakikatte şerîât?

Kur’ân ölçüsüyle nedir şerîât?



| 108 |

Câsiye Sûresi 18. âyette de bizlere muhteşem bir tavsiye 
vardır, “Şerîâta tâbi ol.”

Kur’ân’a göre şerîât şöyle açıklanmış; Kâinatın işleyişi-
nin yüce düzeni şerîâttır.

İşte bize deniliyor ki Allah’ı bilmek istersen kâinatın 
yüce düzenini anla. 

Zaten “İkra” ayeti, kâinatı gözlemle, düşün, araştır anla 
demektir.

Kâinatın işleyişini düşünen, araştıran, varlığın işleyiş 
düzenini anlayan şerîâtı anlar.

Uyacağımız gerçek, kâinatın işleyişinin yüce düzenidir.
Her varlık, ulvî sistemin işleyişiyle ortaya çıkar ve ulvî 

sistemin işleyişiyle belirli bir zamana kadar yaşar gider. 
Allah’ı bilen ancak ve ancak kâinatın yüce düzenini an-

layandır.
Bize şerîât diye anlatılanların, Kur’ân’da açıklanan şerîâtla 

uzaktan yakından alâkası var mıdır, yok mudur çok iyi dü-
şünmek gerekir. 

Câsiye Sûresi 19. âyette: “Zalimlik yapanların, zerre ka-
dar da olsa bir kötülük içinde olanların şerîâtı anlaması ola-
maz” hakikati vardır.

“Zalimlik içinde olan kişilerin şerîâtı anlaması olamaz” 
uyarısı çok iyi anlaşılmalıdır.

Bir kişi hem zalimlik içinde olup, hem de Allah’ı anla-
ması ve anlatması olamaz.

Zalimlik duygusu taşıyan kimsenin Allah adına anlattık-
ları yalnızca hevâdan ibarettir, duyumdan ibarettir.

Yâni Allah’a şâhit olmadan anlatılan bilgiler, duyumlar-
dır, okuduklarımızdır, anne babadan öğrenilen adetlerden 
başka bir şey değildir.



| 109 |

Zulüm içinde olanın, Allah hakkında anlattığı şeylere ih-
tiyatlı yaklaşmak gerekir. 

Bir kişi yaşantısında iyi bir insan ise, onun Allah hak-
kında verdiği bilgiler daha samimi olabilir. 

Eğer bir kişi zerre kadar da olsa gıybet, hasetlik, fesat-
lık, gurur, kibir, dedikodu içinde ise, bu kimsenin Allah hak-
kında söylediği şeylere itibar etmemek gerekir ve o kişiden 
uzak durmak gerekir.

Zerre kadar da olsa birine zarar vermek zalimliktir.

Kur’ân’a göre zalim kimsenin Allah’ı bilmesi olamaz. 

Allah’a ârif olanın da zalimliği olmaz.

Zalim bir kişi eğer Allah’ı bilse, zalimliğini bırakır, zerre 
kadar da olsa kimseye bir kötülük yapamaz.

Onun için Kur’ân bizlere, Allah’a inanmayı değil, şâhit 
olmayı, bilmeyi tavsiye eder.

Allah’ı bilen kişi her varlıkta O’nun şerîât düzenine, yâni 
varlıktaki O’na ait işaretlere şâhit olmuştur. 

İşte Kur’ân’ın bizlere açıkladığı şerîât; bu kâinatın oluş 
ve işleyişindeki düzene ait olan işaretlerdir. 

Bu Kâniatın yüce düzeni ve bu yüce düzeni gösteren tüm 
işaretler “şerîât” diye adlandırılmıştır. 

İnsanın ve her varlığın açığa çıkışındaki işleyişin ve be-
denlerdeki işleyişin nizamı şerîâttır. 

İşte Şerîât; 

Kâinatın ulvî nizamıdır.

Varlığın açığa çıkışındaki yüce düzendir. 

Varlıkta işleyişin yüce düzenidir.

Varlığın açığa çıkmasındaki ve varlığın sürüp gitmesin-
deki ulvî nizamdır.



| 110 |

Matematik, fizik, kimya, biyolojik işleyiştir.
Varlıktaki ulvî nizamı gösteren tüm işaretlerdir. 
Muhammed nûrudur şerîât.
Halkiyetin işleyişidir şerîât.
Halkta Hakk’ın işaretleridir şerîât.
Hakk’tan halkın açığa çıkışıdır şerîât.
Din, sünnet, şerîât boyutu iç içedir.
Şerîâtsız olmaz denilen hakikat, varlığın işleyişine ait 

işaretlerdir.
Varlıktaki nûr boyutunun akışıdır. 
Şerîât; Allah’ın varlıktaki ilâhî nizamı, ilâhî işleyişidir, 

ilâhi işaretleridir.
Şerîât; nûr boyutundan gelen ilâhi dalgalanmadır.
Din, o dalgalanmanın varlığa dönüşüdür
Sünnetullâh; oluşan varlığın kendinde olan işleyiştir. 
Şerîât; oluşumdaki ve işleyişteki tüm işaretlerdir.
Şerîât; Allah’ın varlıktaki “kader, makdûr” sırrıdır. (Ah-

zâb Sûresi 38)
Şerîât; Allah’ın varlıktaki kaderidir.
Cümle varlık bir nûrla açığa çıkar, o nûrla işleyip gider.
Kaderî ilâhi, nûrdan akan varlığın, nûrla oluş ve nûrla 

işleyişidir.
Nûr Sûresi 35. âyette geçen “Nûr alâ nûr” bu hakikate 

işaret eder.
Varlıktaki tüm işaretler, Allah’ın nûrunu yansıtır.
Şerîât ehli, varlığın oluşumu ve işleyişindeki işaretleri 

takip ederek Allah’a tevekkül içinde olur. 
Şerîât ehli, varlıktaki işaretlere göre konuşur, hevâsın-

dan konuşmaz.



| 111 |

Şerîât ehli şuurludur.

Şu âyet buna işaret eder.

Necm Sûresi 3: “Ve mâ yentıku anil hevâ.”

Meâli: “O hevâsından konuşmaz.”

Şerîât ehli, basîret ehlidir, varlıkta gördüğü hakikatleri 
konuşur.

Şerîât makamına ulaşmış olan kişi, şuurlu kişidir, basi-
ret ehlidir.

Basîret ehli her bir varlığın özüne bakar, hakikatine ba-
kar, ona göre konuşur.

Kasas Sûresi 11 : “Fe besurat bihî an cunubin ve hum lâ 
yeşurûn.”

Fe besurat bihi : Böylece, görme, gözetledi, basiret, onu, 
An cunubi : Her yönden, uzaktan, yan, bir taraftan,
Ve hum lâ yeşurûn : Onlar, yok, değil, şuur, farkında değiller, 

hissetme,

Meâli: “Her yere basiretle baktı ve onlar şuurdan ayrıl-
madı.” 

Bu âyeti incelediğiniz zaman çok çarpıcı bir uyarı kar-
şımıza çıkıyor.

Basîret ehli, Hakk’a nazar eder.

Hakk’ın hakikatlerine ulaşır ve bu şuurla hareket eder.

Yâni varlıktaki hakikatlerin Allah’ın şerîâtı olduğunu bilir.

Varlıktaki her işaretin Allah’ın hakikati olduğunu bilir.

Allah varlıktaki delilleriyle ekberiyetini gösterir.

Varlıktaki işaretleri, delilleri gören, Allah’ın ulviyetini 
anlayacaktır.

İlâhi düşüncenin ulviyetine erişecektir.



| 112 |

Ve artık Allah’tan öyle emin olacaktır ki onun imanı kâl-
ben olacaktır.

Tüm varlığın Allah’ın nûrundan tecelli ettiğini görecektir.

“Sidretü’l Müntehâ” hakikatine erişecektir.

Varlıktaki işaretlerin oradan açığa çıktığına şâhit olacaktır.

Ve şerîât ehli olacaktır.

Necm Sûresinde şerîâte giden yol çok güzel târif edilir.

Necm Sûresi:

1-

وَالنَّجْمِ إذَِا هوََى
Ven necmi izâ hevâ

Ve el necmi : Yıldız, var olanın her bir parçası, yansıyan nûr, 
ışık, 

İza haviy : Düşen, kaydı, inen, hüviyet, yer ile gök arası, 
boşluk, aslı, 

Meâli 1: “Var olan her şeyden yansıyan nûr O’nu gösterir.” 

Meâli 2: “Her bir varlık Allah’ın hüviyetiyle sarılıdır.”

Meâli 3: “Her bir varlık Hakk’ın nûruyla donanmıştır.”

2-

مَا ضَلَّ صَاحِبكُُمْ وَمَا غَوَى
Mâ dalle sâhıbukum ve mâ gavâ

Mâ dalle : Sapmadı, dalalete düşmedi, aslından kopmadı, 
Sâhib 
kum

: Arkadaşınız, dost, sahip, gözeten, siz, 

Ve mâ 
gavâ

: Azmadı, baştan çıkmadı, ayartılmadı, aklı bozan 
şeyler



| 113 |

Meâli 1: “Arkadaşınız hakikatleri bırakıp kendi anlayı-
şına sapmadı ve ayartılmadı.”

Meâli 2: “Dostunuz bâtıl şeylerden yüzünü çevirdi, as-
lından kopmadı.”

Meâli 3: “Arkadaşınız bâtıla sapmadı, çıkarlarına yönel-
medi.”

3-

وَمَا ينَطِقُ عَنِ الْهوََى
Ve mâ yentıku anil hevâ

Ve mâ 
yentiku 

: Konuşmaz, konuşmadı, nutuk, seslenmek, 

An el hevâ : Hevâ, haviy, boş, boşluk, aslı, kişinin kendi 
arzusu, egodan gelen, zannı, 

Meâli 1: “Ve boş bir şey konuşmadı.”
Meâli 2: “O hevâsından bir şey dile getirmedi”
Meâli 3: “O asılsız şeyler konuşmadı.”
4-

إنِْ هوَُ إلاَِّ وَحْيٌ يوُحَى
İn huve illâ vahyun yûhâ

En huve illâ : O, ancak, sadece, 
Ve hay yûhâ : Hay olan, diri olan, bilgileri alır, vahyolunur, 

Meâli 1: “O, sadece hakikatleri konuştu ve konuştuğu ha-
kikatler diri olana ait olan bilgilerdir.”

Meâli 2: “O, sadece hayy olandan gelen vahyi dile getirdi.”
Meâli 3: “O sadece vahyden gelen hakikatleri konuştu.”



| 114 |

5-

عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقوَُى
Allemehu şedîdul kuvâ

Alleme 
hu 

: Öğretti, ilmin sahibi, o, 

Şedîd : Daha fazla, sıkı, kuvvetli, kudretiyle saran, 
El kaviy : Sapasağlam tutan, kudretli, tecellileriyle tutan,

Meâli 1: “Bütün varlığı kudretiyle saran, bütün varlığı 
tecellileriyle tutan, ilmin sahibi olan O’dur.” 

Meâli 2: “Allah; her yeri kudretiyle sarandır, her bir var-
lığı tecellileri ile kuşatandır, ilmin sahibidir.” 

Meâli 3: “Her yeri kudretiyle tutan ilmin sahibi olan öğ-
retir.”

6-

ةٍ فاَسْتوََى ذُو مِرَّ
Zû mirreh festevâ

Zû mirt : Sahip, zat, ayna, azamet, elbise, kendini göstermek, 
Fe 
istivâ

: İstikamet, istikrar, aynı, eşit, kapladı, yöneldi, 
göründü, düzgün bir şekilde oluşturdu, ona uygun olanı 
ona uygun kıldı, 

Meâli 1: “Bütün her şeyde kendini gösteren Zat’tır, bü-
tün her şeyi sonsuz nitelikleri ile kaplayandır.”

Meâli 2: “Allah; tüm vücûdları tutan Zâttır, her şeyi son-
suz nitelikleriyle kuşatandır.” 

Meâli 3: “Bütün varlığı sıfatlarıyla kuşatan Zâtı anladı.”



| 115 |

7-

وَهوَُ باِلأْفُقُِ الأْعَْلىَ
Ve huve bil ufukil a’lâ

Ve huve bi el afak : O, afak, bütün her yer, 
El alâ : Yüce olan, üst, ulvî, 

Meâli 1: “Ve o, bütün her yerdeki ulviliğe yöneldi. 
Meâli 2: “Her yeri kuşatan Allah’ın ulvîliğine yöneldi.”
Meâli 3: “Ve o bütün varlıkta ulvî olanı anladı.”
8-

ثمَُّ دَناَ فتَدََلَّى
Summe denâ fe tedellâ

Summe denâ : Sonra, yaklaştı, yöneldi, Hakk’a doğru 
yönünü döndü, 

Fe tedellâ : Daha da, sarktı, uzandı, düştü, daha yakîn 
oldu,

Meâli 1: “Sonra yaklaştı, daha da yakınlaştı.” 
Meâli 2: “Makam makam yaklaştı, kendinden geçti.”
Meâli 3: “İlmî değerlerle hakikate erişti.”
9-

فكََانَ قاَبَ قوَْسَيْنِ أوَْ أدَْنىَ
Fe kâne kâbe kavseyni ev ednâ

Fe kâne kâbe kavseyni : Öyle ki, oldu, mesafe, derece, iki yay, 
benzer, aynılık, eşit, 

Ev ednâ : Yâhut, hatta, daha da yakîn, bir, uygun, 
aşağı, düşük, 

Meâli 1: “Öyle ki aynılık derecesinde, hatta daha yakîn.”



| 116 |

Meâli 2: “Kâbe kavseyne ve ev edna makamlarını göre-
rek, birliğe erişti.”

Meâli 3: “Fenâ ve Bekâ makamlarının hakikatine erişti.”
10-

فأَوَْحَى إلِىَ عَبْدِهِ مَا أوَْحَى
Fe evhâ ilâ abdihî mâ evhâ

Fe evhâ : Böylece, vahy, ilâhi düşünce, haydan gelen, 
İla abdi hî : Kulluğunun, Hakk’tan ayrı olmadığının,
Ma evhâ : Vahy, ilâhi düşünce, haydan gelen, 

Meâli 1: “Böylece o ilâhi düşüncenin ne olduğunu anladı, 
kulluğun ilahi düşüncesine ulaştı. 

Meâli 2: “Böylece o vahye uydu, kulluk makamına erdi, 
vahiyden ayrılmadı.”

Meâli 3: “Böylece o vahyin ne olduğunu anladı, kullu-
ğun vahyine erişti.” 

11-

مَا كَذَبَ الْفؤَُادُ مَا رَأىَ
Mâ kezebel fuâdu mâ reâ

Mâ kezebe : Yalanlamadı, reddetmedi, 
El fuâd : Kalbi, idraki, gönül, 
Mâ reâ : Görmek, gördüğü şeyi, 

Meâli 1: “Gördüğü şeyi kalbi yalanlamadı.”
Meâli 2: “Yalanlardan temizlendi, Hakk’ın vechini göre-

rek gönül makamına erişti.”
Meâli 3: “Gördükleriyle gönül ehli oldu, gördüklerinin 

yalan olmadığına şâhit oldu.” 



| 117 |

12-

أفَتَمَُارُونهَُ عَلىَ مَا يرََى
E fe tumâr rûnehu alâ mâ yerâ

E fe tumârun hu : Öyleyse, hâlâ, tereddüt, tartışma, o 
Alâ mâ yerâ : Yüce, gördüğü yücelik, 

Meâli 1: “Gördüğü şeyler için o tereddüde düşmedi.”
Meâli 2: “O, yüceliği gördü, hiç tereddüde düşer mi?”
Meâli 3: “Hakikate şâhit olan, işleyişten emin olur.”
13-

وَلقَدَْ رَآهُ نزَْلةًَ أخُْرَى
Ve lekad reâhu nezleten uhrâ

Ve lekad reâ hu : Gördü, anladı, o, 
Nezleten uhrâ : İniş, tenezzül, sunulan, inzal eden, konak, 

başka, diğer, âhir, sonunda, 

Meâli 1: “Doğrusu o bir tenezzül içinde bütün her yerde 
hakikatleri gördü.” 

Meâli 2: “O her yerden sunulan yüceliği gördü.”
Meâli 3: “Sonunda tenezzül makamına erişti, o gördü.” 
14-

عِندَ سِدْرَةِ الْمُنْتهَىَ
İnde sidretil muntehâ

İnde : Yanında, katında, orada, 
Sidreti el muntehâ : Hakk halk birliği, âmâ buutu, halkiyetin 

kaynağı, 

Meâli 1: “Sidretü’l-Müntehâ’da.”
Meâli 2: “Kaynağından açığa çıkışı gördü.”
Meâli 3: “Tüm her şeyin bir özden geldiğini anladı.”



| 118 |

15-

عِندَهاَ جَنَّةُ الْمَأوَْى
İndehâ cennetul mevâ

İnde hâ 
cennet

: Yanında, katında, ona ait, o, cennet, huzur, 
bahçe,

El mevâ : Barınak, halk sırrı, mekân, varılacak yer, aslı, 
kaynağı, her nesnenin evveli,

Meâli 1: “Varılacak yer olan huzur O’nun katında.” 

Meâli 2: “Her nesnenin doğduğu yeri gördü, huzura erişti.”

Meâli 3: “Her şeyin kaynağına erişti, ilâhi huzuru hissetti.”

16-

دْرَةَ مَا يغَْشَى إذِْ يغَْشَى السِّ
İz yagşes sidrete mâ yagşâ

İz yagşe : Büründüğünde, örttüğünde, 
El sidret : Sonsuzluk, sidre, her yerin nûr ile kaplanması, 
Mâ yagşâ : Şey, ne, saran, ihata, örten, bürüyen, kaplayan,

Meâli 1: “Bütün her şeyi nûruyla kaplayanı, tüm tecelli-
lerin geldiği o yeri anladığında,”

Meâli 2: “Nûrun aktığı, her yerin akan o nûrla sarıldı-
ğını gördüğünde,”

Meâli 3: “Varlığın sadrından-özünden gelen hakikate 
eriştiğinde.”

17-

مَا زَاغَ الْبصََرُ وَمَا طَغَى
Mâ zâgal basaru ve mâ tegâ



| 119 |

Ma zâga el basar : Kaymadı, bakış, basiret,
Ve mâ tagâ : İkiliğe düşmedi, hâkim, egemen, haddi aşmadı,

Meâli 1: “Basireti kaymadı ve ikiliğe düşmedi.”

Meâli 2: “Bakışı o nûrla birleşti, o bakıştan dönmedi.”

Meâli 3: “Basireti nûr oldu, o nûrdan başka bir şey gör-
medi.” 

18-

لقَدَْ رَأىَ مِنْ آياَتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى
Lekad reâ min âyâti rabbihil kubrâ

Lekad reâ : Andolsun, doğrusu, gördü, anladı, 
Min âyeti : Âyet, işaret, delil, 
Rabbi hi el kubrâ : Rabbinin, büyük, yüce, ulu,

Meâli 1: “Doğrusu o, Rabbinin yüceliğini delilleriyle gördü.”
Meâli 2: “Doğrusu o, tüm vücûdların sahibinin yüceli-

ğini, her yerde delilleriyle gördü.”
Meâli 3: “Doğrusu o, yüce Rabbinin âyetlerini nûrun akı-

şında gördü.” 
Bu sûrede muhteşem bir açıklama ile şerîâta giden yol 

târif edilmiştir.
Her yerde varlığı şekillendiren Allah’ın işaretlerini gö-

rebilmek şerîât üzere olmaktır.
Şerîât, her bir varlığın Sidretü’l Müntehâ’dan süzülüp 

geldiğine şâhit olmak, varlıktaki işaretlerin sahibini göre-
bilmektir.

Şerîât ehli bilir ki açığa çıkan her bir varlık Sidretü’l Mün-
teha’dan süzülüp gelir.

Sidretü’l Münteha nedir?
Nasıl sırlar içerir?



| 120 |

Varlığın geldiği ama varlığın varlık olarak olmadığı yer 
midir?

Fizik ötesi denilen yer midir?
Hayret makamı mıdır?
Nûranî makam mıdır?
Âmâ boyutu mudur?
Sidretü’l Müntehâ’daki sidre; s,d,r kökünden gelir. 
Sadr, sidre birbirine bağlı kelimelerdir. 
Sidre; ağaç, ağacın geldiği tohum boyutu, tüm Kâinatın 

geldiği kaynak, gönül âlemi,
Müntehâ ise; nihayet, son, son nokta, varılacak yer, bir-

lik yeri anlamındadır.
Sidretü’l Müntehâ; Hakk halk birliği, âmâ buutu, halki-

yetin kaynağı, son ağaç, gönlün sonsuz boyutu, kâinat ağa-
cının tohum boyutu, 

Rûhların vücûd elbiselerini henüz giymedikleri, tüm özle-
rin bir arada bulundukları, varlıkların var olmadan önce bir 
bütünlük içinde oldukları kaynağın adıdır Sidretü’l Müntehâ.

Varlığın geldiği kaynak 
Ama varlığın varlık olarak olmadığı kaynak.
Nûrun, rûhun bir arada olduğu kaynak.
Hiçlik, âmâ buutudur. 
Tüm Kâinatın, tüm varlığın Allah’ta bir tohum misali bu-

lunduğu sistemdir.
Tüm varlığın bir bulut misali bir bütünlük içinde bulun-

duğu özdür.
Nasıl ki bir tohumda o ağaca ait tüm nitelikler gizli bir 

halde varsa…
Tohum toprağa düşünce filiz verip ağaç meydana geli-

yorsa…
Yâni o ağacın henüz vücûd bulmadan önceki hâli to-

humda varsa…



| 121 |

İşte bu Kâinat da var olmadan önce bir kaynakta tasta-
mam vardı.

Tüm varlığın bir arada, birlik içinde bulunduğu boyut, 
Sidretü’l Müntehâ’dır.

Nasıl ki annenin yumurtası ile babanın spermi birle-
şince çocuk o birleşimden açığa çıkıyorsa, bu âlem de Sid-
retü’l Müntehâ’dan süzülüp gelir.

İnsan, bir sperm ile bir yumurtanın döllenmesinden 
meydana gelir. 

İnsana ait tüm özellikler o yumurtada vardır. 
Genetik kombinasyonunda insana ait tüm nitelikler, tüm 

özellikler, o genetik sistemde yazılıdır. 
İnsan o sistemden süzülüp gelir, şekillenir ve dünyaya gelir.
Madde âlemi var olmadan önce mâna âleminde nûranî 

bir yapıda vardı.
İşte, Sidretü’l Müntehâ:
Allah’a ait sistemdir.
Sonsuzluk boyutudur.
Nûrun, rûhun doğduğu kaynaktır.
Âmâ buutudur.
Hakk Halk birliğidir.
Muhammed nûrunun geldiği kaynaktır.
Tüm varlığın geldiği kaynaktır. 
Kâinat ağacının tohum boyutudur.
Allah tüm Kâinatı, Sidretü’l Müntehâ’dan var etti.
Ahsen-i takvim üzere varoluş, Sidretü’l Müntehâ’dan başlar
Nûr ve rûh yazılımı “Nûn” sırrıdır.
Beşeri vücûd yönü yazılımı ise “Kâlem” sırrıdır.
Âmâ boyutundan ehad boyutuna…
Ehad boyutundan nûr boyutuna…
Nûr boyutundan rûh boyutuna… 



| 122 |

Rûh boyutundan beşer boyutuna yazılımın adıdır, Ah-
sen-i Takvim üzere varoluş.

İşte tüm sistemin geldiği kaynak, Sidretü’l Müntehâ’dır.
Varlık var olmadan önce Sidretü’l Müntehâ’da belirlenir. 
Orada nûrlanır. 
Tüm varlığa rûh üflendiği makam rûh boyutudur. 
Varlık, nûrdan-rûha, rûhdan beşeri âlemi akar gelir. 
İnsan denilen varlık, kendi özünde Allah’a ait olan tüm 

sistemi taşır. 
İnsanın bu hakikati idrak etmesi için kendinden kendine 

seyr-î sûluk yapması gerekir.
İşte bu seyr-î sûluk yolunda hakikatleri idrak eden, hay-

ret ve zevk boyutunu hisseden Tevhîd şuuruna ermiştir. 
Artık hep o şuur üzere hareket eder.
O şuur varlıktaki işaretlerin Hakk’a ait olduğunu göre-

bilmektir.
İşte tüm sistemin geldiği kaynak, Sidretü’l Müntehâ’dır.
Sidretü’l Müntehâ nûranî bir âlemdir.
Semâî bir âlemdir.
Târifi mümkün olmayan bir âlemdir.
Tüm varlık Semâ-i âlemde nûr halindedir.
Bir birlik içindedir.
Nûrun birliği içindedir.
İşte bu âlem “Sidretü’l Müntehâ”dır.
Halk, zamanı gelince oradan akıp gelecektir.
Tüm varlığın nûranî boyutu oradadır.
Mahlûkât oradan akıp gelecektir.
Âmâ boyutundan Ehad boyutuna…
Ehad boyutundan Nûr boyutuna…
Nûr boyutundan Rûh boyutuna…
Rûh boyutundan Beşer boyutuna…



| 123 |

Zamanı gelen mahlûk Sidretü’l Müntehâ’dan akıp gele-
cektir.

Zamanı gelince “Hâdi yürü” emri tecelli edince…
Bir bir süzülüp gelecektir.
Nasıl ki denizde damlalar görünmez haldedir.
Ama damlalar oradan gelecektir.
İşte her şey Sidretü’l Müntehâ’dan süzülüp gelecektir.
Mahlûkât henüz vücûd bulmamış iken.
Rûhun üflenişi başlamamış iken…
Tüm mahlûkât damlaların denizde birliği gibi, nûranî 

bir halde birlik içindedir. 
Rûh üflenecek varlık yavaş yavaş şekil alacaktır.
Rûh-mâna elbise giyecek…
Madde olarak görünecektir.
Mânâdan maddeye…
Maddeden mânâya akıp gidecektir.
Madde denilen şey, mânânın elbisesidir. 
Tüm her şey rûhun üflenişi ile açığa çıkacaktır.
Ağaç tohumdan süzülüp gelir.
Tohum ağacın semâsıdır.
Tohum ağacın, Sidretü’l Müntehâ’sıdır.
Tohumda ne varsa aynısıyla o açığa çıkacaktır.
İşte “Â’yân-ı Sâbite” sırrı da budur.
Semâ’da bir nûr tecelli eder.
Nûr, ışığa döner.
Işık özünde, mahlûkâtı taşır.
Hayat, ışığın içinden süzülüp gelir.
İşte tüm bunlar, İlâhi bir kudretin kendi tecellisidir.
O İlâhi Kudret, O’nun kendisidir.
Varlık, O’nun damlalarıdır.
Varlık, O’nun kendi tezâhürüdür.



| 124 |

Sidretü’l Müntehâ sırrı Halk’ın nûranî boyutudur.
Halk, Hakk’da nûr hâlindedir.
Orada ilâhi bir yazılımla…
Her bir varlığın nasıl bir yasa ile oluşacağı belirlenmiştir.
İşte dinin hakikati de budur.
İşte, Sidretü’l Müntehâ, Semâî âlemde…
Varlığın nûr bedeniyle durduğu yerdir.
İşte “Kâbe Kavseyn” sırrı budur.
İşte “Ev Edna” sırrı budur.
Necm Sûresi 9: “Kâbe Kevseyn-Ev Edna.”
Meâli: “Aynısıyla O, O’nun kendisidir.”
Meâli: “Halk aynısıyla O’nun kendisidir.”
Meâli: “Damla aynısıyla Denizin kendisidir.”
Necm Sûresi 13: “İnde Sidreti’l Müntehâ.”
Meâli: “Her şey ‘Sidreti’l Müntehâ’da bir nûrun içinde.” 
Meâli: “Bütün varlık nûranî bir kaynakta.”
İşte şerîât hakikati varlıktaki Hakk’ın kendine ait olan 

tüm işaretlerdir.
Sidreti’l Müntehâ’da ne varsa, açığa çıkan varlıkta işa-

retleri ile kendini gösterecektir.
İşte Kâmil insanlar, açığa çıkan her bir varlığın Allah’ın 

işaretleri ile sarılı olduğunu görürler.
Ve bu şuurla varlığa bakarlar.
Ve her dâim şerîât hakikati üzere yaşarlar. 



| 125 |

ŞERÎÂT

Cemâat tarikâtın, kanunları değildir
Allah’ın varlıktaki, kanunudur şerîât.

Emir yasak diyerek, korku vermek değildir
Allah’ın sürüp giden, nizâmıdır şerîât.

Zikriyle fiiliyle, sıfâtıyla zâtıyla
Allah’ın dört kanatlı, meleğidir şerîât

Var olan her varlığın, enfüsü âfâkıyla
Cümle vücûdda olan, işleyiştir şerîât

Çeşit çeşit mahlukât, sıfatlarla donanmış
Allah’ın her varlıkta, sıfatıdır şerîât

Tenlerde Zât’ı görmek, O’na teslim olmaktır
Hakk’tan gayrı görmemek, tüm âlemdir şerîât



| 126 |

Rûhdan olan doğuşun, sürüp giden devranın 
Mevcûd olan varlığın, düzenidir şerîât 

Varlığı tutan Zât’ın, nice nice sırrının 
Hikmetine lütfûna, ulaşmaktır şerîât

Görünen her varlığı, canlı Kur’ân bilmektir 
Her Kur’ân âyetinin, mânâsıdır şerîât

Kulluk denen makâma, aşkla teslim olmaktır
Muhammed’in mânâsı, makâmıdır şerîât

Ayrı gibi görünen, varlığı bir görmektir
Cümle varlıkta biri, seyretmektir şerîât

Sonsuz olan âlemin, sahibini bilmektir
Allah’ın rızasına, ulaşmaktır şerîât



| 127 |

DİNİ ANLAYAN “İSLÂM-TESLİM” OLUR

Dinin hakikatini anlayan kimse, Allah’a teslimiyet içinde 
olur.

Her varlıkta Allah’a nazar eder ve o şuurla yaşar.

Dinin hakikatini anlayan, sünnetin de şerîâtın da haki-
katini anlar.

Dinin hakikatini anlayan, din ayrımcılığı içinde olmaz.

“Senin dinin benim” dinim kavgasına girmez.
Âl-i İmrân Sûresi 19. âyette bu durum çok güzel izah 

edilmiştir.

Dinin Allah’a ait olduğunu anlayan kimse, İslâm maka-
mına erer.

Ve asla din ayrımcılığının içine girmez.

Çünkü dinin Allah’a ait olduğunu bilir.

Âl-i İmrân Sûresi 19: “İnned dîne indâllâhil İslâm.”

İnne el dîne : Muhakkak ki, din, varoluş yasaları, 
İnde Allah : O’na ait, onun katında, Allah 
El islâmu : Barış, huzur, selamet, huzura ulaşmak, İslâm,

Meâli 1: “Muhakkak ki din Allah’a aittir, bunu anlayan 
İslâm makamına erişir.”

Meâli 2: “Muhakkak ki varlığın yaratılış yasaları Allah’a 
aittir, bunu anlayan İslâm’a erişecektir.”

Âyette belirtildiği gibi varlığın yaratılışını anlayabilmek, 
kişiyi İslâm şuuruna eriştirecektir.



| 128 |

Yâni varlıkta Hakk’a teslimiyet şuuruna eriştirecektir.
Bu teslimiyet İslâm hakikatidir.
İslâm nedir?
O makama nasıl ulaşılır?
Müslümanlık nedir?
Müslümanlık yaşantısına nasıl ulaşılır?
Müslüman, İslâm bağlantısı nedir?
Müslümanlık, kelime olarak kullanılan bir kelime midir?
Yoksa bir kişinin düşünce olarak, duygu olarak, ilmi 

olarak, hâl olarak, amel olarak, davranış olarak, yaşam bi-
çimi midir?

İslâm makamına ermeden, Müslüman olunabilir mi?
“Ben Müslüman’ım” demekle Müslüman olunabilir mi?
Toplumun; Müslümanlık, Hristiyanlık, Yahudilik vs diye 

bildiği inançlardan biri midir Müslümanlık?
Yoksa başka bir mânâ mıdır?
Bize öğretilen şekliyle; ibadet etmekle, hiç anlamadan se-

vap diyerek Arapça Kur’ân okumakla Müslüman olunabilir mi?
Bize öğretilen şekliyle; hiç mânâsına ermeden, oruç tut-

makla, hacca gitmekle, kelime-i şehadet getirmekle Müslü-
man olunabilir mi?

Sadece lafzî olarak kelime-i şehadet getirmekle Müslü-
man olunur mu?

Şâhitlik makamına ermeden Müslüman olunur mu?
Kişi bir anneden babadan doğdu diye hemen İslâm ola-

bilir mi?
Nedir İslâm ve nedir İslâm’a ileten basamaklar?
Ve nedir İslâm’a ulaşanın, Müslüman olarak yaşantısı?
İslâm kelimesi “ :Slam, Seleme” kelime kökünden gelir. 



| 129 |

Slam “ , İslām ”

Slam, İslâm, Seleme; teslim olmuş, selamete ermiş, hu-
zura ulaşmış, sulha ulaşmış demektir.

İslâm; kendi vücûd hakikatini idrak etmiş, vücûdunun 
sahibine teslim olmuş demektir.

Kendini, yaratıcısı olan Allah’a teslim etmiş demektir.

İçsel kavgalarını bitirmiş, ilâhî huzura ulaşmış demektir.

İslâm’a ermek, ilmî ve gönlü bir eğitimle mümkündür.

İslâm makamına giden yolun basamakları şunlardır:

1- Merak ve sorgulamak…

2- Aktarılan asılsız bilgilerden kopmak…

3- Tövbe edip, edebe ulaşmak…

4- İlimle hareket etmek ve varoluşu ilimsel olarak in-
celemek...

5- Tefekkür etmek ve şâhit olmak... 

6- İman makamına ermek, yâni mü’min olmak, yâni 
emin olmak...

7- Allah hakikatine ermek, O’nun her yerden kendini za-
hir ettiğini anlamak…

8- Sâlih amele ulaşmak…

Sâlih amel İslâm makamıdır.

İslâm makamına eren, İslâm şuuru üzere yaşar, işte bu 
şuur üzere yaşamaya da “Müslümanlık” denir.

Teslim kelimesi de, İslâm kelimesinden gelir.

Teslim; İslâm makamına ulaşmış, İslâm makamına eriş-
miş, her yerde Allah’a teslimiyet içinde olan demektir.

Müslüman; ulaştığı İslâm makamının şuurunu yaşantı-
sına geçirmiş demektir. 



| 130 |

Merak ve sorgulamak, kişinin görünen varlığın hakika-
tini anlama isteğidir.

Meraklı ve sorgulayan kişi hem gördüklerini anlamak 
için sorgular, hem de duyduklarını sorgular.

Merak ve sorgulamak için atalardan gelen inançsal ka-
yıtlardan, emirlerden, korkulardan, dünya esaretinden, bil-
mişlik egosundan sıyrılmak şarttır.

Merak ve sorgulamanın saflığına ulaşmak için, tövbenin 
hakikatine ermeli ve edeb ile hareket etmelidir.

Tövbe; yaptığı hataları anlayıp, bir daha o hatalara dön-
memek demektir.

Edeb; varlığın ardında Hakk’ı görmek, kimsenin kâlbini 
kırmamak, dilini tutmak, sabretmek, kimseye zarar verme-
mek ve ilimden ayrılmamak demektir.

Varoluşu anlamak için ilim şarttır. 

İlim; varlığın varoluşunun sıfatlarından biridir.

İlim; insandaki Âdem’den Muhammed’e uzanan boyut-
ların anlaşılabilmesi için şarttır.

İlim; varlığın varoluşunun ve var edeni anlamak için şarttır.

Ve ilimden ayrılmadan hareket etmek şarttır.

Bu âlem; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ilminin bir 
tecellisidir.

İlimden ayrılmayan kişi, varoluşu ve var edeni mutlak 
hissedecektir. 

Tefekkür, kişiyi şâhit olmaya götürür.

Şâhit olmadan iman olmaz.

İnanç; atalardan gelen bilgilere inanmak demektir.

İman ise; görünen varlığın içini dışını anlamak için yapı-
lan tefekkürle, şâhit olunarak emin olma durumudur.



| 131 |

İslâm yolunda şâhitlik şarttır.

Onun için Ezan’da, günde 20 defa “Eşhedü” kelimesi söylenir.

Şâhit olan kişi, emin olur, yâni mü’min olur.

Mü’min, İslâm makamıyla şereflenir.

Müslüman olabilmek, İslâm makamına erişmekle müm-
kündür.

Yoksa dil ile “ben Müslüman’ım” demekle Müslüman 
olunmaz.

Yâni dil ile “ben doktorum” demekle doktor olunama-
yacağı gibi.

Doktorluk için nasıl ki tıp eğitimi şartsa, Müslüman ola-
bilmek için de İslâm eğitimi şarttır.

Lâkin İslâm eğitimi denilen şeyin ne olduğu çok önemlidir.

Müslüman olan kişi, yaşantısında bunu gösterir.

Ve Müslüman, her an Sâlih amel üzere yaşayan kişidir.

Sâlih amele ulaşan kişi hep hayr üzere koşan kişi demektir.

O kişi, çevresinde ihtiyacı olan kişiye koşar, sıkıntıları 
çözmek için, huzur için, adeta çırpınır.

Müslümanlık, gönülde ilâhî bir duygudur.

Dilde ya da akılda olan bir bilgi ya da bir söz değildir.

Dil ile “ben Müslüman’ım” demek değildir.

Akılda, anne babadan öğrendiğimiz bir inancın bilgisel 
alanı değildir. 

Müslümanlık öyle bir duygudur ki; gönülde ilâhî huzuru 
hissetmek, ölmeden önce cennete girmek, kendinden olan 
cehennemi söndürmektir.

Bu duyguyu hisseden kişiler; her zaman huzurludurlar, 
dünyanın sıkıntılarına sabrederler, çevresine huzur, umut 
ve sevinç aşılarlar.



| 132 |

Müslüman olmanın sırrı; eşyanın hakikatine ermek, var- 
oluşu ve var edeni idrak etmekle mümkündür.

Acaba bizler:
Müslümanlık nedir, idrak edebildik mi?
İslâm hakikatine erebildik mi?
Müslüman olabildik mi?
Yaşamımıza geçirebildik mi?
Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; o kişi huzurludur, umut-

ludur, çalışkandır, yardım severdir. 
Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; huzur verendir, umut ve-

rendir, sevindirendir, güç verendir.
Bir kişi İslâm şuuruna ermişse; çalışkandır, üretkendir, 

ilimden ayrılmayandır.
Anne babadan; İslâm adına bir inanç, bir ibadet, bir iba-

dethane öğrendik ve onlara inandık diye Müslüman olabi-
lir miyiz?

Yaptığımız ibadetlerin mânâsına ermeden, Müslüman 
olabilir miyiz?

Kur’ân bizlere; inandık, ben Müslüman’ım demekle kur-
tuluşa eremeyeceğimizi belirtir.

Hucurât Sûresi 14: “Kâletil arâbu âmennâ, kul lem tuminû 
ve lâkin kûlû eslemnâ ve lemmâ yedhulil îmânu fî kulûbikum.”

Meâli: “Kendi inançlarından gelenler: Biz iman ettik, de-
diler. Henüz iman etmediklerini anlat. Lâkin teslim olduk, 
desinler. İman henüz kâlblerinize girmedi.”

Ankebût Sûresi 2: “E hasiben nâsu en yutrekû en yekûlû 
âmennâ ve hum lâ yuftenûn.”

Meâli: “İnsanlar, inandık demeleriyle kurtulduklarını 
mı sanıyorlar? Fakat onlar varoluşu anlamak için dikkat-
lice düşünmüyorlar.“



| 133 |

Kalben tasdik etmedikçe, iman sırrına erebilir miyiz?
İslâm bir makamdır.
Mü’minlik makamıyla açılan bir kapıdır.
Mü’min olmadan İslâm olunamaz.
Mü’min olan, varlığın açığa çıkışının sırrına ve var edi-

cinin hakikatine ermiştir.
Dil Müslüman’ı, bilgi Müslüman’ı, Müslüman olabilir mi?
İbadette kalıp, mânâsına ermeyen Müslüman olabilir mi?
İslâm, toplumun bildiği şekliyle; peygamberin sünneti, 

hadisler, Ârapça Kur’ân, ibadetlerden mi öğrenilir?
Yoksa İslâm makamına ermek için; 
Canlı kitâb olan varlığı okumak, yâni Kur’ân okumak…
Dinin hakikatine ermek…
Sünnetullah denilen, varlığın işleyişini okumak… 
Hadise denilen, varlığın işleyiş olaylarını, evrenin olay-

larını okumak...
Her varlıkta Hakk’a teslimiyet içinde olmak…
Abd denilen kulluk hakikatine ermekle mi mümkündür?
Evet, İslâm şuuruna ulaşmak çok önemlidir.
Çünkü İslâm şuuruna ulaşmadan Müslüman olunmaz.
Bu şuura ulaşmadan, kişinin kendini Müslüman görmesi, 

onun kendini kandırması demektir.
İşte bunun için İslâm’ın hakikati iyi bilinmelidir.
Kur’ân’ı incelediğimizde tüm resûl ve nebilerin İslâm 

üzere olduğunu görürüz.
Oysa toplumda İslâm’ı Hazreti Muhammed’in getirdiğine 

inanılır, daha önce yokmuş gibi kabul edilir.
Toplumda hep, Hazreti Muhammed’in yeni bir din ge-

tirdiği söylenir.



| 134 |

Müslümanlığın Hazreti Muhammed’le başladığı anlatılır.

İslâm’ın son din olduğu belirtilir.

Müslümanlığın son din olduğundan, diğerlerinin bozul-
duğundan bahsedilir.

Hazreti Muhammed’den önce Müslümanlık yok muydu?

İslâm şuuru yok muydu?

Müslümanlık dediğimiz yaşantı yok muydu?

İslâm’ı Hazreti Muhammed mi getirdi?

Kur’ân bu konuda nasıl bilgiler veriyor?

İslâm din midir?

Yoksa dini anlayan bir kişinin ulaştığı bir makam, bir 
yaşam biçimi midir?

Kur’ân’ı inceleyen herkes bilir ki, İslâm Hazreti Muham-
med’le başlamış değildir.

Kur’ân’ı inceleyen herkes, Kur’ân’daki ayetlerden anlar 
ki, Âdem’den beri İslâm, Müslümanlık vardır.

Şimdi bu konuları Kur’ân’a göre bir bir inceleyelim:

Âl-i İmrân Sûresi 67. âyeti incelediğimizde, Hazreti İbrâ-
him’in Müslüman olduğunu görüyoruz. 

Âl-i İmrân Sûresi 67: “Ve lâkin kâne hanîfen muslimâ ve 
mâ kâne minel muşrikîn.” 

Meâli: “Fakat o; Tevhîd üzere oldu, Müslümandı, tüm var-
lığıyla teslim olup barış ve huzur üzereydi ve o, Allah’ın ni-
teliklerini kendine isnat eden olmadı.”

Bakara Sûresi 132. âyeti incelediğimizde, Hazreti Yâkûb’un 
evlatlarına “Müslüman olun” dediğini görüyoruz.

Bakara Sûresi 132: “Ve Yakûb yâ beniyye innallâhes-
tafâ lekumud dîne fe lâ temûtunne illâ ve entum muslimûn.”



| 135 |

Meâli: “Yakub’da: Ey evlatlarım! Muhakkak ki Allah size, 
varlığın yaratılış yasalarını anlamanız için fark etme yete-
neği verdi. Artık siz ölmeden önce, Müslüman olun, varlığı-
nızın sahibini bilip teslim olun, barış ve huzur üzere olan-
lardan olun, dedi.” 

Âl-i İmrân Sûresi 52. âyeti incelediğimizde; Hazreti İsâ 
ve Havarilerinin de Müslüman olduğunu görüyoruz. 

Âl-i İmrân 52: “Fe lemmâ ehassa îsâ min humul kufre 
kâle men ensârî ilâllâh kâlel havâriyyûne nahnu ensârul-
lâh âmennâ billâh veşhed bi ennâ muslimûn.” 

Meryem Sûresi 15. âyeti incelediğimizde, Hazreti Mer-
yem’in de Müslüman olduğunu görüyoruz.

Meryem Sûresi 15: “Ve selâmun aleyhi yevme vulide ve 
yevme yemûtu ve yevme yubasu hayâ.”

Meâli: “Zamanını tertemiz bir halde, ölünceye kadar Müs-
lüman olarak, barış ve huzur üzere geçirdi ve her an ortaya 
çıkan her şeyin Hayy olandan geldiğini anladı.”

İslâm dünyası diye adlandırılan topluluk; “İslâm, Haz-
reti Muhammed’le başlamıştır” iddiasını, En’âm Sûresi 163. 
âyete dayandırmaktadır.

En’âm Sûresi 163: “Lâ şerîke lehu ve bi zâlike umirtu ve 
ene evvelul muslimîn.” 

Diğer meâller: “O’nun hiçbir ortağı yoktur. İşte ben bu-
nunla emrolundum. Ben müslümanların ilkiyim.”

Tevhîd-i Kur’ân Meâli: “O’nun ortağı yoktur ve varlık-
taki bütün işleyiş O’nundur ve ben öncelikle Müslümanım, 
barıştan ve huzurdan yana olanım.”

Ve enne evvel el muslimin : Ben, ilk, öncelikle, teslim, barış 
huzur üzereyim,



| 136 |

Âyeti dikkatlice incelediğimizde, Hazreti Muhammed’in 
de; öncelikle İslâm üzere olduğu, yâni Allah’a teslimiyet 
içinde olduğu, barıştan ve huzurdan yana olduğu belirtilir.

Yoksa ayette, yeni bir din yeni bir inanç getirdiği belir-
tilmez.

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, tüm resûl ve ne-
bîler Müslüman idiler.

Saffat Sûresi 79: “Selâmun alâ nûhın fîl âlemîn.”
Meâli: “Nûh İslâm üzere yaşayanlardandı.”
Saffat Sûresi 120: “Selâmun alâ mûsâ ve hârûn.”
Meâli: “Mûsâ ve Harun İslâm üzere yaşayanlardandı.”
Anlıyoruz ki, Kur’ân incelemeyen bir kişi, “İslâm Hazreti 

Muhammed’le başladı” bilgisinde kalıyor.
Din kavgası yapan kimseler, İslâm son dindir kavgasında 

kalan kimseler, Kur’ân’ı dikkatlice inceleseler ve Kur’ân’ı an-
lasalar, kavgalarını terk edeceklerdir. 

İslâm, kendini yaratıcısı olan Allah’a teslim etmiş demektir.
İçsel kavgalarını bitirmiş, ilâhî huzura ulaşmış demektir.
Müslüman da ulaştığı İslâm hakikatini yaşantısına yan-

sıtmış demektir.
Dünyanın neresinde bir insan, kendi yaratılış hakika-

tine ulaşmış ve Allah’a teslim olmuşsa, işte o kişi İslâm ma-
kamına erişmiş demektir.

Ve işte o kişi Müslüman’dır. 
Yoksa Türkiye’de ya da Arap ülkelerinde doğmakla Müs-

lüman olunmaz.
Kelimeyi şahadet getirmekle Müslüman olunmaz.
Varlıkta Allah’ın hakikatlerine şâhit olmakla Müslüman 

olunur.
Kendi aslını bilmekle Müslüman olunur.



| 137 |

Müslüman, Hristiyan, Mûsevilik kavgasında kalanlar, İs-
lâm hakikatini anlayamamışlardır, tüm resûl ve nebîleri an-
lamamışlardır.

Varlıktaki Allah’ın hakikatlerine şâhit olamamışlardır. 
İslâm makamına erebilmek için, ancak ve ancak, varlı-

ğın yaratılış hakikatlerine ilmî olarak şâhit olmak gerekir. 
Din kavgasında, ibadet kavgasında, mezhep, cemâat, tâ-

rikat kavgasında kalan kimseler, varlığın yaratılış hakikat-
lerini anlamaktan uzaktırlar.

Kendi inançlarını, kendi milletlerini, kendi konumlarını 
yüce gören insanlar, asıl yüce olan Allah’ın yüceliğini anla-
maktan uzaktırlar.

Kur’ân’ın bahsettiği İslâm ve Müslümanlık konusunun, 
toplumda bahsedilen İslâm ve Müslümanlıkla aynı şey olup 
olmadığını çok ama çok iyi araştırıp, anlamalıyız.

İslâm hakikatine eren kişi, her varlığın Allah’ın kendin-
den süzülüp geldiğini bilir.

Nasıl ki bir ağaçta olan tüm yapraklar, çiçekler, meyveler, 
dallar, kökler, aynı tohumdan süzülüp gelmişse, açığa çıkmış 
olan tüm varlık da Allah’ın kendi özünden süzülüp gelmiştir.

İşte bunu idrak eden kimse, İslâm makamına erişir ve 
bu şuurda yaşar.

İslâm şuurunda yaşayan kimseye Müslüman denir.
Müslüman tüm varlığın birbiriyle olan bağını anlar ve 

tüm varlığı kardeş bilir.
Kur’ân’ı incelediğimize anlıyoruz ki İslâm, Hazreti Âdem’den 

beri akıp gelen bir idrak, bir yaşam boyutudur.
İslâm makamına erişmiş kişi:
Müslüman, Hristiyan, Musevi kavgasında, ayrımcılı-

ğında olmaz.



| 138 |

İnsanları inançlarına göre, renklerine göre, milletlerine 
göre ayırmaz.

Asla ayrımcılık, yargılama, hor görme içinde olmaz.

Asla kendini yüce görme içinde olmaz.

Asla içinde kin, nefret, öfke, kavga barındırmaz.

Asla kimseye ve hiçbir varlığa haksızlık etmez, zerre ka-
dar zarar vermez.

İslâm makamına erişmiş kişi:

Yönünü varlığın varoluş hakikatlerine döner.

Her an varlığın varoluşunu anlamaya çalışır.

Evrenin ilâhî akışını, mucizelerini heyecanla anlamaya 
çalışır.

Cümle varlığa Hakk nazarıyla bakar.

Güvenilir insandır.

Hâl ve yaşantısıyla, barış ve huzur veren insandır.

İşte her kim; dünyanın neresinde olursa olsun, hâl ve 
yaşantısında, ilim, irfan, barış, huzur içinde ise o kişi Müs-
lümandır.

Kişi, hakikatte Müslüman ise, bunu yaşantısı ile belli eder.

Müslüman denen toplumlara baktığımızda, toplumun 
yaşantısında İslâm şuurunu görebiliyor muyuz, çok düşün-
memiz gerekir?

Müslüman olan kişi;

Hiç kibirlenebilir mi?

Hiçbir kimseye, bir varlığa zarar verebilir mi?

Öfke hiddet içinde olabilir mi?

Birini aldatabilir mi?

Karamsarlık aşılayabilir mi?



| 139 |

İslâm’a ermiş, yaşantısına bunu geçirmiş yâni Müslü-
man olmuş kişinin gönlü hep, Allah sevgisiyle, Allah rah-
metiyle doludur.

Gönlünde Allah şuuru olanın hiç, öfkesi, hiddeti, kavgası, 
kini, nefreti, zarar vermesi olabilir mi?

Dilinde Allah olup da, gönlünde Allah şuuru olmayan ki-
şide olur bunlar.

İslâm makamına ermiş, bunu hayatına geçirmiş kişinin 
yaşantısını Kur’ân çok güzel açıklar.

İşte bunlardan bazı örnekler.
Hûd Sûresi: 
Sabreder.
Dosdoğru hak yolunda çalışır, yâni Sâlih ameldedir.
Dünya hayatının süsünde, yâni makam, şan, şöhret pe-

şinde olmaz. 
İftira atmaz, yalanları aktarmaz.
Ölçüyü ve tartıyı tam olarak yerine getirir.
İnsanların mallarının karşılığını eksik vermez.
Çalıp, çırpmaz.
Zarar vermez, fesatlık çıkarmaz. 
Hucurât Sûresi: 
Kimseyi alaya almaz.
Kimsenin ayıbını aramaz. 
Birilerine kötü isim, lakaplar takmaz. 
Kimsenin arkasından çekiştirmez, dedikodusunu yap-

maz, gizli yönlerini, hatalarını araştırmaz.
Birbirine yardım için koşar.
Kendi bildiğinin inadında durmaz.
Aslı olmayan şeylere inanmaz.
Lokman Sûresi:



| 140 |

Her an Hakk’a bağlılık şuuru üzere hareket eder.
Temizlenme içinde olup, kendinde olanı paylaşır.
Öleceğini bilerek yaşar.
Bilgisi olmadığı şeyler hakkında konuşmaz. 
Kibirlenmez.
Kimseyi ve hiçbir varlığı küçük görmez. 
Allah’a ait nitelikleri kendine nispet etmez, yâni asla 

şirk içinde olmaz. 
Anne babasına her zaman minnettarlık içindedir.
Hep iyi haller içinde yaşar.
Hep hakikatlere ârif olmaya çalışıp, hakikatleri inkâr 

etmez. 
İnsanlara suratını asmaz.
Yeryüzünde böbürlenerek yürümez. 
Büyüklenme, övünme hallerinde olmaz.
Hep tevazu içinde hareket eder. 
Konuşurken sesini yükseltmez. 
Asla kendi çıkarına göre hareket etmez.
Her an saygı içindedir.
Dünya hayatına aldanmaz.
Mâide Sûresi:
Verdiği sözü yerine getirir. 
Hep yararlı haller içindedir, zerre kadar da olsa zarar 

vermez.
Varoluşu araştırır, hep hakikatler peşinde koşar.
Hep fenalardan uzak durur.
Fedakârlıktan vazgeçmez. 
Gösteriş peşinde olmaz. 
Kan dökmez.



| 141 |

Kötülük için yardımlaşmaz.
İyilik üzere yardımlaşır.
Asla düşmanlık içinde olmaz.
Öfkeyle hareket etmez.
Vurup zarar vermez.
Bozup dağıtmaz.
Fakir bırakmaz.
Sıkıntılar, kederler vermez. 
Gereğinden fazla yemez, içmez.
Büyü, fal gibi asılsız şeylerle uğraşmaz.
Adalet üzere hareket eder, hiç adaletten ayrılmaz. 
Asla çalıp çırpmaz. 
Rûm Sûresi:
Varlığın suretinde kalmaz. 
Ümitsizlik içinde olmaz.
Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hare-

ket eder.
Dinin Allah’a ait olduğu şuuruyla yaşar.
Tevhîd üzere yaşar.
Dini bölen kimselerden olmaz, din ayrımcılığı yapmaz.
İnsanları; târikatlara, mezheplere, cemâatlere bölmez.
“Benim inancım doğru seninki yanlış” demez.
Evet, Kur’ân’da yüzlerce örneklerden bazıları böyle.
Şimdi düşünelim:
İslâm nedir anlayabildik mi?
İslâm makamına erebildik mi?
İslâm şuurunu hissedebildik mi?
Ve bu şuuru yaşantımıza geçirebildik mi, yâni bu şuurda 

yaşayabildik mi?



| 142 |

Yâni Müslüman olabildik mi?
Lütfen düşünelim ve kendimize soralım:
Gönlümde İslâm şuuru var mı?
Yaşantım bu şuur üzere mi?
İşte dinin hakikatini anlayan Allah’a teslimiyet içinde 

olacaktır.
Her an Allah’a teslimiyet içinde yaşamanın İslâm olduğu 

bilinmelidir.
Müslüman dediğimiz kimse, Halk’ta Hakk’a teslim ol-

muş olan kimsedir. 
Eşyanın hakikatinin Hakk olduğunu bilen kimse, bu na-

zarla bakan kimse İslâm şuuruyla yaşayan kimsedir.
İslâm şuuruna erişmiş kimse, “semme vechûllah” haki-

kati ile her bir varlığı seyreder.
Yâni her bir varlığa “Allah’ın yüzü” nazarıyla bakar. 
Halk’ta Hakk’a teslim olur, bu teslimiyetten kopmaz.
İslâm şuuruyla yaşayan kimsenin egosu, kibri olmaz.
O kimse manevi alanda zerre kadar çıkar içinde olmaz.
Manevi alanda, zerre kadar ücret beklemez.
Beşeri alanda bir mesleği vardır, oradan rızkını kazanır, 

ama manevi alanda hiç şahsi karşılık beklemez.
Onun tek derdi, yaşamanın hakikatine erebilmektir.
Allah’ın ne olduğunu layıkıyla anlayabilmek ve anladığı 

kadarıyla, anlamak isteyenlere ilmî ve edebî olarak anlata-
bilmektir. 

Gönlü, manevi alanın aşkıyla donanmış kişi, şahsi çıkar 
peşinde olamaz.

Âşıklar, alan değil veren kimselerdir.
Şimdi “Manevi yolda ücret” konusunu inceleyelim.



| 143 |

MANEVİ YOLDA ÜCRET

Mânâ yolu aşk yoludur.
Hakikati arama yoludur.
Kendi cân şehrine erme yolculuğudur.
Allah’ın ne olduğunu anlama yolculuğudur.
Asla bir beklenti yolu değildir.
Hakikate tâbi olma yoludur.
Bir beklenti yolu değil, tam tersi varlığından geçme yo-

ludur.
Rızây-ı ilâhi yoludur.
Senlik benliğin değil, bizliğin yoludur.
Manevi alan, Halk’ta Hakk’a nazar etme yoludur.
Halk’a Hakk’ça davranma yoludur.
Kur’ân’a göre dini alan asla para kazanma alanı değildir.
Kur’ân’da birçok yerde mânevi yolda ücret alınmaması 

gerektiği belirtilir.
Dinî alanda asla ücret almayın, karşılık beklemeyin… 
Dinî alanda ücret alanlara uymayın, ardında durmayın…
Hakikatleri anlatmak için davet edildiğinizde, hiçbir kar-

şılık beklemeyin…
Kur’ân okuyanı, anlatanı, dinî sohbetler edeni, karşılık 

bekler bulursanız sakın inanmayın, onlara uymayın…
Kur’ân okumayı öğrettiğinizde, asla ve asla ücret alma-

yın, diye bildirilir. 



| 144 |

(Yâ-Sîn Sûresi 21, Hûd Sûresi 51, En’âm Sûresi 90, Yûsuf 
Sûresi 104, Şuâra Sûresi 109-127-145-164-180, Sebe Sûresi 
47, Sâd Sûresi 86, Tûr Sûresi 40......)

Kur’ân’da birçok yerde böyle uyarılar vardır.
Tüm bunlar cân kulağıyla duyulmalıdır.
Din yolunda zerre kadar karşılık beklenmemelidir.
Mânâ yolunda asla ücret beklentisi olmayacağı bilinmelidir. 
Her insanın beşeri alanda bir mesleği olmalıdır, oradan 

rızkını kazanmalıdır.
Dîni alan, kazanç yeri yapılmamalıdır. 
Kur’ân’a göre karnımızı ateşle doldurmamalıyız.
Ecir Allah’tandır, bunu iyi anlamalıyız.
Allah’ın hakikatlerini anlatan kişi asla ve asla bir karşı-

lık bekleyemez, hatta ve hatta hakikatleri sundu diye ken-
dine yapılan ikramı bile yiyemez.

Hakikatleri anlatan, yalnızca Allah aşkıyla hakikatleri 
sunar ve asla bir karşılık beklemez.

Hakikatleri anlatan kişi, yaptığı oturumlardan asla ve 
asla bir kuruş bile olsa karşılık alamaz.

Aşk ile anlatan zaten para almayı bile aklından geçirmez.
Kur’ân’ın çarpıcı mesajlarını cân kulağıyla duymalıyız. 
Kur’ân’ın çarpıcı mesajlarını inceleyelim.
Ve Hazreti Muhammed’in hayatından bir örneğe bakalım.
Yâ-Sîn Sûresi 21: 

هْتدَُونَ اتَّبعُِوا مَن لاَّ يسَْألَكُُمْ أجَْرًا وَهمُ مُّ
İttebiû men lâ yeselukum ecren ve hum muhtedûn 

İttebiû : Tâbi olun, uyun, takip edin, ardında durun, 
Men lâ yesele kum : Kim, kimse, istemeyen, almayan, siz,



| 145 |

Ecir : Ücret, karşılık, menfaat, 
Ve hum muhtedûn : Onlar, sizi hakikatlere yönlendiriyorlar, 

Meâli 1: “Siz, hiçbir ücret istemeyen kimselere uyun. İşte 
onlar sizi hakikatlere yönlendiriyor.” 

Meâli 2: “Sizden bir karşılık beklemeyen kimselere uyun, 
işte onlar Hakk’ın yolunu gösterenlerdir.” 

Hûd Sûresi 51: “Yâ kavmi lâ eselukum aleyhi ecrâ in ec-
riye illâ alellezî fetaranî e fe lâ takılûn.”

Yâ kavmi lâ eselu kum : Ey kavmim, yok, istemek, sizden,
Aleyhi ecren : Ona karşılık, ücret, ecir, karşılık, 
İn ecriye : Eğer, karşılık, 
İllâ ellezi fetara nî : Ancak, sadece, beni var edene, 

yaratana,
E fe lâ takılûne : Hâlâ akıl etmez misiniz? Düşünmez 

misiniz? 

Meâli: “Ey kavmim! Bu anlattıklarıma karşı sizden bir 
karşılık istemiyorum. Bana karşılık verecek olan ancak beni 
yaratandır. Hâlâ akıl etmez misiniz?” 

En’âm Sûresi 90: “Kul lâ eselukum aleyhi ecrâ in huve 
illâ zikrâ lil âlemîn.” 

Meâli: “De ki: Bu anlattıklarıma karşılık sizden bir kar-
şılık istemiyorum, bu ancak herkes için hakikatleri hatır-
latmaktır.” 

Yûsuf Sûresi 104: “Ve mâ teseluhum aleyhi min ecr in 
huve illâ zikrun lil âlemîn.”

Meâli: “Bu hakikatleri anlatman için sen onlardan bir kar-
şılık da istemedin. Bu, tüm topluluklar için ancak bir öğüttür.” 

Şuâra Sûresi 109-127-145-164-180- Ben bu sözlerime 
karşı sizden bir karşılık istemiyorum. Bana karşılık sadece 
Âlemlerin Rabbi’ndendir. 



| 146 |

Sebe Sûresi 47: “Kul mâ seeltukum min ecrin fe huve le-
kum in ecriye illâ ala allâh ve huve alâ kulli şeyin şehîd.”

Meâli: “De ki: Ben sizden bir ücret de istemiyorum. O 
karşılık sizin olsun. Bana karşılık ancak her an her yerde 
hazır olan Allah’tandır.” 

Sâd Sûresi 86: “Kul mâ eselukum aleyhi min ecrin ve mâ 
ene minel mutekellifîn.”

Meâli: “De ki: Ben sizden hiçbir karşılık beklemiyorum 
ve ben hak iddia eden de değilim.” 

Tûr Sûresi 40: “Em tes’eluhum ecren fe hum min mag-
remin muskalûn.”

Meâli: “Anlattığın hakikatlere karşılık onlardan bir karşı-
lık beklemiyorsun ki, bir yükün altında ezilir gibi oluyorlar.” 

Ve onlarca âyette; “din yolunda sakın ücret bekleme” 
öğütleri sunulur.

Görüldüğü gibi manevi alanda bir karşılık beklememek 
gerekir. 

Beşeri mesleğimizden para kazanıp, rızkımızı oradan 
temin etmeliyiz. 

Manevi alana gelince karşılık beklemeden hakikati an-
lamanın ve anlatmanın duygusunu taşımalıyız.

Hazreti Muhammed’in hayatına baktığımızda bunun ör-
neklerini görmekteyiz.

İşte buna bir örnek.
Übey Bin Ka’b; Mescid-i Nebevî’ye gelenlere sohbet eder, 

Kur’an öğretirdi.
Yâni o günün öğretmenlerinden biriydi.
O anlatıyor: Muhacirlerden birine Kur’ân öğretmiştim. 
Bu zat bana bir yay hediye etti. 
Ben bunu Resûlüllah’a anlattım.



| 147 |

O da dedi ki: Onu alırsan boynuna ateşten bir yay koy-
muş olursun. 

Ben de yayı sahibine geri verdim. (Diyanet İslâm An-
siklopedisi)

Evet, Kur’ân’dan aldığımız mesajlar ve Hazreti Muham-
med’den gördüğümüz terbiye, din yolunda asla ve asla üc-
ret alınmayacağı ve zerre miktar da olsa bir karşılık bek-
lenmeyeceğidir.

Hakikatleri anlamaya çalışmak ve anladığınca da anlat-
maya çalışmak ilâhi bir aşk duygusudur. 

Tüm resûl ve nebîler hakikatleri anlattıklarında zerre 
kadar bir şey beklemediler. 

Sadece hakikatleri sundular, bir ücret almadılar.
Bu durum Tûr Sûresi 40 ve Kalem Sûresi 46. âyette apa-

çık anlatılır.
Tûr Sûresi: “Em tes’eluhum ecren fe hum min magre-

min muskalûn.”

Em teselu hum : Yoksa, sanıyorlar, istiyorsun, bekliyorsun, onlar, 
Ecren : Karşılık, ecir, ücret,
Fe hum : Böylece, artık, onlar, 
Min magremin : Zarar, ziyan, maddî bir borçtan ezilme, düşkün,
Muskalûn : Ağır olan bir yük, kilolu, yüklü, 

Meâli: “Anlattığın hakikatler için onlardan bir karşılık 
beklemiyorsun ki, bir yükün altında ezilir gibi oluyorlar.” 

Kalem Sûresi 46: “Em teseluhum ecren fe hum min mag-
remin muskalûn.”

Em teselu hum : Veya, yada, soruyorsun, sual, söylemek, 
anlattığın hakikatler,

Ecren : Ücret, Ecir, karşılık, 
Fe hum : Böylece, artık, onlar, 



| 148 |

Min magremin : Zarar, ziyan, maddî bir borçtan ezilme, 
düşkün, 

Muskalûn : Ağır olan bir yük, kilolu, yüklü, 

Meâli: “Anlattığın hakikatlere karşılık onlardan bir karşı-
lık beklemiyorsun ki, bir yükün altında ezilir gibi oluyorlar.” 

Âyetlerde görüldüğü gibi, kâmil insanlar hakikatleri kar-
şılık beklemeden anlattılar.

Demek ki o zaman da dini alanlarda olanlar, para kar-
şılığı bir şeyler anlatıyorlardı ki, toplum “karşılık bekler mi 
acaba” diye eziliyorlardı. 

Ama kâmil insanlar asla bir karşılık beklemeden halka 
hakikatleri sunuyorlardı, manevi alanda asla bir ecir bek-
lemiyorlardı.

Zaten manevi alanda bir çıkar peşinde olanların, Allah’a 
şâhit olamayacağı Kur’ân’da bildirilir. 

Bakara Sûresi 276: “Yemhakullâhur ribâ ve yurbîs sa-
dakât vallâhu lâ yuhıbbu kulle keffârin esîm.”

Yemhaku Allah : Yok etmek, yıkım, başarısız, Allah, 
El ribâ : Şahsi menfaat peşinde olmak, çıkarcılık, 
Ve yurbî : Eğiten, yetişen, başarmak, artmak, 
El sadakât : İçten, samimi olan, sadık olan, dosdoğru 

olan, 
Ve Allah lâ yuhıb : Allah, yok, sevgi, 
Kulle keffârin esîmin : Bütün, hepsi, hakikatleri örten, fena, 

günah, 

Meâli: “Şahsi menfaat peşinde olanlar, Allah’ı anlamada 
başarısız olurlar. Dosdoğru hareket edenler ise başarılı olur-
lar. Fenalarda olup, hakikatleri görmemezlikten gelip örten-
lerde Allah sevgisi yoktur.” 

İncelendiği zaman görüleceği gibi, akıllarını çıkarlara 
esir edenlerin Allah’ı anlamaları olamaz. 



| 149 |

Çıkar peşinde olanların, Allah sevgisine ulaşması olamaz.

Onların sevdikleri şeyler, kendi çıkarlarıdır.

Kur’ân’da, “zerre kadar da olsa karşılık bekleyenlerin, Al-
lah’ın hakikatlerini anlamaya kâlbleri kapalıdır” diye bildirilir.

Muhammed Sûresi 16: “Ulâikellezîne tabaallâhu alâ kulû-
bihim vettebeû ehvâehum.”

Meâli: “İşte o kimseler, kendi çıkarlarına tâbi oldukların-
dan dolayı kâlbleri Allah’ı anlamaya kapalıdır.”

Hakikat yolunda tam teslimiyet içinde, sâlih amelde, her 
an Allah’a bağlılık duygusu ile yaşayanlar, fedakârlık içinde 
olanlar ise manevi alanda zerre kadar karşılık beklemezler.

Onların karşılığı Allah’tandır.

Bakara Sûresi 277: “İnnellezîne âmenû ve amilûs sâlihâti 
ve ekâmûs salâte ve âtevûz zekâte lehum ecruhum inde rab-
bihim ve lâ havfun aleyhim ve lâ hum yahzenûn.”

İnne ellezîne âmenû : Muhakkak, iman edenler, inananlar, 
Ve amilû el sâlihâti : Dosdoğru hakk yolunda çalışanlar, 
Ve ekâmû el salât : Her an sâlat üzere olanlar, bağlılık 

şuurunda olan,
Ve âtavu el zekâte : Vermek, paylaşmak, kendinde olanı 

paylaşmak, 
Lehum ecru hum : İşte, artık, onlar, ecir, karşılık, onlar,
İnde rabbi him : Yanında, katında, ona ait, Rabbi, onlar,
Ve lâ havfun aleyhim : Yok, korku, onlara,
Ve lâ hum yahzenûne : Yok, onlar, mahzun, üzülme, 

kederlenme, 

Meâli: “Muhakkak ki iman edenler ve dosdoğru hakk yo-
lunda çalışanlar ve her an Hakk’a bağlılık şuuruyla hareket 
edenler ve temizlenme içinde olup kendilerinde olanı pay-
laşanlar, işte onların karşılıkları Rabbin katındandır ve on-
lara korku yoktur ve onlara mahzun olmak yoktur.”



| 150 |

Onların Allah’tan bulduğu karşılık; huzurdur, mutluluk-
tur, heyecandır.

Onların gönüllerinde korku, kaygı, karamsarlık, hüzün 
yoktur.

Bundan daha güzel bir karşılık olabilir mi? 

Hakikat yolunda karşılık hakikatlere erişmektir, huzurdur.

Hakikat yolunda olduğunu iddia edenlerin bir çıkar bek-
lentisi varsa, bu çıkar beklentisi duygusu onların hakikat-
lere erişmesine engel olur. 

Allah’ın şaşmaz adaleti, manevi alanda karşılık bekle-
yenler, zerre kadar da olsa Allah’a ait olan hakikatlere ula-
şamazlar.

Onların anlattıkları, hep kitaplardan okudukları ve duy-
duklarıdır. 

İşte Kur’ân onlara kitap ehli diyor. 

Yâni aktarılan söylentilerde kalanlar. 

Yâni asla anlattıklarının aslını bilmeyenler. 

Hiçbir karşılık beklemeyenlerin anlattıkları, muhakkak 
ki Allah’ın kitâbı olan kâinat kitâbı ve beden kitâbından oku-
dukları hakikatlerdir.

O kimselerin söyledikleri zahiri hiçbir kitapta yoktur.

O kimseler zerre kadar da olsa bir karşılık beklemezler 
hatta akıllarından bile geçmez.

Çünkü onlar bilirler ki karşılık Allah’tandır.

Ve Allah’ın sunduğu karşılık ilimdir, irfandır, tevekkül-
dür, teslimiyettir, sabırdır.

Ve bunların hepsinin yanında huzurdur.

Huzur içinde olan insan, dünyanın en zengin insandır.

Allah’ın sunduğu karşılığa ulaşan insan;



| 151 |

Allah’ın hakikatlerine erişir.
Huzurludur.
Mutludur, heyecan doludur.
Gönlü ilâhi aşka erişmiştir.
Hep sevgi dolu saygı dolu davranışlar içindedir.
Gönlünde dünya menfaati, makam, mevki, şan, şöhret 

peşinde koşma duygusu olmaz.
Hep yardımlaşma içindedir, güvenilir insandır, güzel in-

sandır.
Sâlih insandır. 
İlâhi huzura erişen kimselerin gönülleri, her an Allah’a 

dönüktür.
Onların gönülleri huzur içindedir.
Evet, Kur’ân’da bizlere; “Allah yolunda, Allah’ın hakikatle-

rinin sunulmasında, asla karşılık beklemeyin” diye bildiriliyor.
İnsanın geçimi dinden değil, edindiği bir meslekten ol-

malıdır.
Çiftçilik, bakkal, ayakkabıcı, tuhafiyeci, tıp alanı, ber-

ber, terzi, vs.
Her insan, Kur’ân’ın ulvî mesajına önem vermelidir.
Manevi alanda beklenti içinde olmamalıdır.
Zerre kadar bir ücret peşinde olmamalıdır.
Halk’a beklentisiz koşmalıdır.
Kişi kendi ve varlığın aslının Hakk olduğunu unutma-

malıdır.
Ey kardeşim!
Unutma ki, sen de diğer varlıklar gibi bir varlıksın.
Unutma ki, hiçbir varlık sana muhtaç değil, ama sen her 

varlığa muhtaçsın.



| 152 |

Su, toprak, hava, bitkiler sana muhtaç değil, ama sen 
hepsine muhtaçsın.

Hidrojen, oksijen, demir, bakır, çinko, vs hiçbiri sana 
muhtaç değil, ama sen hepsine muhtaçsın.

Bunlardan biri olmazsa, senin yaşamın anında sona erer.
Bunu bil ve sakın kibir içinde olma.
Bunu bil ve sakın varlıktan kopma.
Bunu bil ve sakın hiçbir varlığa zarar verme.
Bunu bil ve sakın kimsenin kâlbini kırma.
Manevi alanda sakın para peşinde olma.
Sakın çıkar içine girme.
Birine giderken çıkarın için gitme.
Zerre kadar beklenti için gitme.
Dostluk için git.
Kardeşlik için git.
Muhabbet için git.
Onun sıkıntısı için git.
Ona zarar vermek için gitme, sıkıntısını çözmek için git.
Birinin sıkıntısını içinde hisset.
Birinin acısını, ihtiyacını içinde hisset.
Birinin gözyaşını, üzüntüsünü içinde hisset.
Biri karamsar mı, umutsuz mu, koş ona, umutsuzluğunu 

umuda döndür. Karamsarlığını iyimserliğe döndür.
Bil ki kişilerin acılarını hissetmek, insan olmanın sırrıdır.
Bak, hava sana beklentisiz akıyor.
Bak, güneş sana beklentisiz ışık veriyor.
Bak, toprak sana beklentisiz gıdanı sunuyor.
Bak, su sana yerden olsun, gökten olsun beklentisiz akıyor.



| 153 |

Sen de:
Beklentisiz koş.
Rahmet için koş.
Yardım için koş.
Allah bizleri birbirimizi tanımamız ve birbirimize yar-

dım etmek için halk etmiş.
Bak âyette ne güzel bir açıklama var.
Hucurât Sûresi 13: “Yâ eyyuhen nâsu innâ halaknâkum 

min zekerin ve unsâ ve cealnâkum şuûben ve kabâile li teâ-
refû inne ekremekum.”

Meâli: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir kadından 
yarattık ve halklar halinde, kabileler halinde çoğalttık, bir-
birinizi tanımanız ve yardım etmeniz için.”

Birinin de, senin de, hep yardıma ihtiyacı olacaktır.
Birinin derdi mi var, sen de dertlen.
Birinin ihtiyacı mı var, içinde hisset ve koş git ona.
Elini uzat, gönlünü uzat, paylaş onunla, derdini çöz onun.
Yolu mu kapalı, aç onu.
Umut ol ona, moral ol ona.
Onu güçlü hissettir.
Ona mânevi hisleri hissettir.
Bunları yaparken, ona muhtaçlık duygusu hissettirme, 

onu aciz hissettirme.
Işık, hava, toprak, su, sana her an akıyorken, sana hiz-

met ediyorken, sen de çevrene ak, sen de çevrene hizmet et.
Bencil olma.
Gururlu olma.
Kibirli olma.
Sert olma, gaddar olma.



| 154 |

Varlıktan kopma.

Kaldır başını, çevrene, varlığa gönlünle bak.

Kâinatın sesini dinle, bil ki kâinatın müzisyeni, varlık 
aletinden en güzel müzikleri söylemekte.

Ve bak ki ve dinle ki ve anla ki;
Bir çiçek sana kokusunu beklentisiz sunuyor, sana hu-

zur veriyor.
Ağaçlar sana oksijeni beklentisiz sunuyor.
Çeşit çeşit hayvanlar, ayrı ayrı güzellikleriyle sana hu-

zur sunuyor.
Ötüşü, gıdaklaması, havlaması, melemesi, nice sesleri ile 

ayrı bir haz sunuyor.
Aslında bunların hepsi sana, varlığın sahibini gösteriyor.
Sen de çevrene beklentisiz koş.
Hizmet için koş, yardım için koş.
Varlığın sana aktığı gibi, sen de beklentisiz ak.
Bil ki huzur, beklentisiz koşmada gizlidir.
Bil ki sen de bir varlıksın ve sen de çevrene hizmet et-

mek için var edildin.
Bil ki huzur, senin de diğer varlıklar gibi bir varlık oldu-

ğunu anlamanda gizlidir.
Bilsek ki varlıktan seslenen kim!
Bilsek ki varlıktan akan kim!
Bilsek ki varlığın aslı kim!
Bilsek ki bedenimizin sahibi kim!
Bilsek ki bizden nefes alıp veren kim!
Varlık sahibinden gizli değil, sahibi varlıktan gizli değil.
Kula hizmet, Hakk’a hizmettir.
O zaman sen, hep tenezzül içinde yaşa.
O zaman sen, hep tevâzu içinde yaşa.



| 155 |

Gururlanma sakın, kibirlenme sakın.
Zalimliğe düşme sakın, zarar verme sakın.
Bil ki gurur kibir seni yakar, hiç affetmez zalim eder.
Bil ki, beşer yönün çıkar ister, çıkar ise seni senden eder.
Varlık sana beklentisiz akar iken, sen de çevrene bek-

lentisiz koş.
Komşuna yardım et. (Hazreti Mûsâ)
Komşunu sev. (Hazreti İsâ)
Komşun aç iken tok yatma. (Hazreti Muhammed)
Sor kendine “ben niçin yaratıldım” diye.
Gözüne sorsan, görmek için yaratıldım der.
Kulağına sorsan, duymak için yaratıldım der.
Her varlık kendi yaratılışının hikmetini söyler.
Peki sen niçin yaratıldın?
Yaratıcının sendeki rızası nedir?
Dinle vücûdunu, cevap oradan gelecektir.
Allah’ın rızasının ne olduğunu anla ve hep o rıza üzere ol.
Tevbe Sûresi 100: “Radıye Allah anhum ve radû anhu ve 

eadde lehum cennet.”
Meâli: “Onlar Allah’ın rızasını anlamışlardır ve onlar o 

rıza üzere hareket ederler. Onlar için huzur vardır.”
Bil ki huzur;
Çevrene yardım için beklentisiz koşmakta…
Çevrene zerre kadar zarar vermemekte…
Varlıkla bir olduğunu anlamakta…
Varlığı sevmekte…
Varlığın sahibine teslim olmakta…
Kendi yaratılışının gayesini anlamakta…
Rızâyı anlamakta ve o rızâ üzere yaşamakta, gizlidir.



| 156 |

LÂ İKRAHE FİD DÎN

Hakikati anlayan hiçbir varlığı kerih görmez.
Dini yolda Allah’ın zâtından gayrısı yoktur.
Her varlık O’nun Zâtı ile kuşatılmıştır.
Dini yolda kerih görmek yoktur.
Kur’ân âyetle seslenir…
Kerih görme kimseyi.
Kerih görme yaratılan hiçbir şeyi.
Kimsenin inancına hor bakma.
Kimsenin ibadetine hor bakma.
Kimsenin örtüsüne laf etme.
Örtü takmıyor diye de sakın dışlama. 
Âyeti gönlünle duy.
Âyeti rûhunla duy.
Bakara Sûresi 256: “Lâ ikrâhe fîd dîn.” 
Meâli: “Din yolunda kerih görmek yoktur.”
“Din hakkında zorlama yoktur.”
”Din anlayışının içinde kerih görmek yoktur.”
Âyeti kalben duy.
Duy ki öyle davran. 
Din yolunda dışlamak yoktur.
Din yolunda hor bakmak yoktur.
Herkesi halk eden Allah aynıdır.



| 157 |

Allah herkese şah damarından yakındır. 

Kimsenin inancıyla alay etme hakkımız yok.

Kimsenin ibadetine laf etme hakkımız yok.

Herkes gönlünce Allah’a yönelir.

Öğrendiği şekliyle ibadet eder.

Kimsenin milletiyle alay etme hakkımız yok.

Kimsenin kültürüne laf etme hakkımız yok.

Başının örtüsüne bakma.

Başı yaratana bak.

Örtü takmıyor diye dışlama.

Saçı yaratana bak.

Gözü yaratana bak.

Yüzü yaratana bak.

Hepimizi yaratan Allah’tır.

Hepimize şekil veren Allah’tır.

Hangimiz kendimizi yarattık, şekil verdik?

Hiçbirimiz, değil mi?

Tüm varlığa Hakk nazarıyla bak.

Tüm bedenlerde yaratıcıyı gör.

Namazlı namazsız diye bölme insanları.

Şerîâtlı şerîâtsız diye ayırma kimseyi.

Hor gördüğün kimsenin bedeninde Allah gizli.

Birini hor görmek Allah’ı hor görmektir.

Birini dışlamak Allah’ı dışlamaktır.

Biriyle alay etmek Allah ile alay etmektir. 

Kur’ân’ı kalben duy.

Kur’ân’ı rûhunla duy.



| 158 |

Hucurât Sûresi:
“Lâ terfeû asvâtekum.”
“Kimseye bağırma.” 
“Lâ yeshar kavmun.”
“Kimseyle alay etme.”
“Kimseyi dışlama.”
“Lâ telmizû.”
“Kimsede eksik arama.”
“Lâ tecessesû ve lâ yagteb.” 
“Gıybet içinde olma.”
“Kimsenin inancına, ibadetine karışma.”
İnsan olan, Kur’ân’ı kâlben duymalı.
Bu âyeti de tüm kalbimizle duymalıyız.
Her bir âyetin anlamına ermeliyiz.
Her bir âyeti önemsemeliyiz.
Âyetten sunulan ilmi, edebi mesajları yakalamalıyız.
Âyeti yaşantımıza geçirmeliyiz.
Bakara Sûresi 256: “Lâ ikrâhe fîd dîn.” 
Meâli 1- “Din yolunda olanları kerih görmek yoktur.”
Meâli 2- “Dini inanç hakkında zorlayıcılık yoktur.”
Meâli 3- “Kimsenin inancına karşı zorbalık yapma.”
Meâli 4- “Kimsenin inancından iğrenme.”
Meâli 5- “Kimsenin inancına, ibadetlerine hor bakma.”
Meâli 6- “Hangi inançta olursa olsun, hiç kimseye kötü 

bakma.” 
Meâli 7- “Kimsenin inancını küçük görme.”
Meâli 8- “Din yolunda hiçbir şeyi kerih görme yoktur.”
Bu âyeti birçok anlamda çevirmek mümkündür.



| 159 |

Şimdi âyette sunulan mesajı anlamaya çalışalım.
“İkrâh, kerih, mekruh, kerh” kelimeleri aynı kökten gelir.
İkrâh, kerih; “Kerh” kelime kökünden gelir.
Kerih; kerih görmek, küçük görmek, hor bakmak, tik-

sinmek, iğrenmek, zorbalık yapmak, gereksiz görmek, zor-
layıcı olmak, çirkin bulmak, kötü görmek, pis demek gibi 
anlamlara gelir.

“Fi el dîn”; din yolunda olmak, belli bir inanç içinde ol-
mak, inandığı şekilde hareket etmek, dini inançlarına sarıl-
mak gibi anlamlara gelir.

Anladığımız kadarıyla âyetten sunulan muhteşem me-
saj şudur: 

Hiç kimsenin din inancını kerih görmemeliyiz.
Hiç kimsenin yaptığı ibadetleri küçük görmemeliyiz, yok 

saymamalıyız.
Kendi inancımızı başkasının inancından yüce görmeme-

liyiz, başkasının inancına kötü bakmamalıyız.
Kimsenin inancına karşı zorbalık yapmamalıyız.
Herkes annesinden babasından öğrendiği inanç yolunda 

olur.
Annesinden babasından öğrendiği ibadetleri yapar, iba-

dethanesine gider. 
Anneden babadan öğrendiği inanca göre giyinir, hare-

ket eder.
Herkes inancına göre Allah’a yönelir, ona dua eder, ona 

sığınır.
Bir kimsenin inancı, diğer bir kimsenin inancından üs-

tün değildir.
Bir kimsenin ibadeti, diğer bir kimsenin ibadetinden üs-

tün değildir.



| 160 |

Allah ona uzanan elleri tutar, ona sığınan gönülleri ka-
bul eder.

Her inanç sahibi, belli bir samimiyetle Allah’a yönelir.
Kendi dilinde Allah’a dualar eder, ibadetini yapar. 
Allah samimi olanlara, tevekkül içinde olanlara, kendine 

teslimiyet içinde olanlara nice lütuflar sunar.
Allah’ın lütufları herkese açıktır.
Yeterki insan gönlünü temiz eylesin, samimi, tevekkül, 

teslimiyet içinde olsun. 
Âyetten sunulan muhteşem öğüdü yakalamalıyız ve onu 

yaşantımıza geçirmeliyiz. 
Hiç kimsenin inancına, ibadetine, ibadethanesine, inan-

cına dayalı giydiği giysisine asla ve asla hor bakmamalıyız.
Başkasının inancına hor bakmak, onu küçük görmek en 

büyük kibirdir.
Kendi inancımızı yüce görmekle, başkasının inancına 

hor bakmakla, nasıl bir kibre düştüğümüzü mutlaka yaka-
layabilmeliyiz. 

Hucurât Sûresi 12. âyette de “Kerih” kelimesi geçer.
Hucurât Sûresi 12: “Ve lâ tecessesû ve lâ yagteb ba’du-

kum ba’dâ e yuhıbbu ehadukum en yekule lahme ahîhi mey-
ten fe ‘Kerih’ tumûh.”

Meâli: “Bazınız bazınızın arkasından çekiştirmesin, de-
dikodusunu yapmasın, gizli yönlerini, hatalarını araştırma-
sın. Sizlerden biriniz ölü kardeşinizin etini yemek ister mi? 
İşte tiksindiniz.”

Âyetten sunulan mesaj şu anlamı içerir.
Birinin inancına kerih bakan yâni hor bakan, inancıyla 

ilgili hatasını arayan, arkasından çekiştiren, ölü kardeşinin 
etini yemiş gibi olur.



| 161 |

Evet, “Lâ ikrâhe fîd dîn” bu âyeti asla unutmayalım.

Kimsenin inancına kerih bakmayalım.

Kimsenin ibadetine, giysisine laf etmeyelim.

Âyeti iyi anlayalım ve ona uyalım.

Her çocuk, bir anne babadan doğar ve anne babanın 
inancına göre büyür. 

Her çocuk anne babanın inancı neyse ona uyar.

Evet, anlıyoruz ki:

Hiç kimsenin, hiçbir topluluğun ibadetine, inancına laf 
etme hakkımız yoktur.

Hiç kimsenin inancını ibadetini küçük görme hakkımız 
yoktur.

Bir inanç yolunda olan kimselerle alay etmeye hakkı-
mız yoktur.

Hiç kimsenin inancına karşı zorbalık etme hakkımız yoktur.

Tam tersi onların kültürlerini, inançlarını, ibadetlerini an-
ladıkça birbirimizi daha iyi anlarız ve âyete de uymuş oluruz. 

İnançların farklılığı kültürleri oluşturur.

Kültürler de birbirini anlamakla ve birbirine yardım et-
mekle emrolunmuştur.

Hucurât Sûresi 13: “Yâ eyyuhen nâsu innâ halaknâkum 
min zekerin ve unsâ ve cealnâkum şuûben ve kabâile li teâ-
refû inne ekremekum.”

Meâli: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir kadından 
yarattık ve halklar halinde, kabileler halinde çoğalttık, bir-
birinizi tanımanız ve yardım etmeniz için.”

Âyette apaçık bildirilmiştir.

İnsanlar yaratılışını anlamaya çalışmalıdır…



| 162 |

İnsanlar birbirini tanımaya çalışmalı ve birbirine yar-
dım etmelidir…

İnsanlar sadece birbirini değil, her varlığı da tanımaya 
çalışmalıdır…

Ve varlığa zarar vermemelidir…

Ve çevresindeki varlığa da varlığın fıtratına göre yar-
dımcı olabilmelidir…

Gel kardeşim?

Hiç kimseyi senin gibi inanmaya zorlama.

Hiç kimsenin inancını hor görme.

Herkes ille de senin gibi inanmak zorunda değil?

Herkes ille de senin gibi ibadet etmek mecburiyetinde 
değil?

Kendi inancını yüce görüp başkasını kâfir görme.

Kimseyi kendi inancına çekmek için zorlama, zorbalık 
yapma.

Kendi ibadetini makbul görüp, başkasının ibadetine ka-
bul olmaz diye bakma.

Şunu hiç unutma, sen hangi anne babadan doğmuşsan, 
onların inancına göre yaşarsın.

Başka bir ülkede doğan bir çocuk da, kendi anne baba-
sının inancına göre yaşar.

Eğer sen küçükken, başka bir inançta olan bir anne ba-
baya evlatlık verilseydin, bil ki onların inançlarını, ibadet-
lerini doğru bilecektin. 

Onun için, kendi inancını yüce görüp, başka inançta olan-
lara kâfir olarak bakma.

Hiç kimseyi, kendi inancına uyması, ibadetlerine uyması 
için zorlama, zorbalık yapma.



| 163 |

Kendi yaratılışının hakikatini anlamaya çalış.
Kendine zulüm etme.
Kimseye de zulüm etme.
İnsanları tanımaya çalış.
Onlara yardımcı olmaya çalış.
Gel âyeti iyi anla.
İlle de böyle inanacak diye kimseyi zorlama.
İlle de böyle giyinecek diye zorbalık yapma.
İlle de böyle ibadet edecek diye zorbalık yapma.
Senin gibi inanmadı diye, kimseyi cehennemlik görme.
Kişinin, anne babadan öğrendiği inanç onun gönlüne uy-

muyorsa, zaten yeni bir arayışa girer. 
O da mutlaka gönlüne uygun olan bir yolu bulur.
Hiç unutma, kâlbleri ancak Allah bilir.
Gel kardeşim! 
İnsanların sûretlerine, inançlarına, ibadetlerine bakmayalım.
Onların özlerine bakalım.
Hiç unutmayalım ki hepimizin özü, bedenlerimizi tutan, 

hareket ettiren güç ve kuvvet Allah’a aittir. 
Allah hepimize şah damarımızdan yakındır.
Bedenlerimizin sahibi, bedenlerimizde her an tecelli et-

mektedir.
Gel bu nazarla birbirimize bakalım.
Gel kardeşim!
Âyeti iyi anlayalım.
Hakk nazarıyla bakalım.
Sâlih kimse olalım.
Gel kardeşim!



| 164 |

Hor bakma bana.
Ben de sana…
Kerih görme beni.
Ben de seni…
Lâ ikrâhe-kerih görme âyetini hiç unutma.
Kur’ân’ın bu muteşem öğüdünü kalben duy.
Ve hayatına geçir.
Her organın bir fıtratı vardır.
Her organın bir yaratılış gayesi vardır.
Göz görmek için, kulak duymak için yaratılmıştır.
Bunu bil bana öyle davran.
Ben de sana.
İlle de senin gibi olmam mı gerekiyor?
Ben kulak isem, sen göz isen…
İlle de benim de görmem mi gerekiyor?
Niye beni kendine benzetmeye çalışıyorsun?
Beni olduğum gibi görsen.
İlle de senin gibi inanmam mı gerekiyor?
Benim inancıma saygı göstersen…
İlle de senin gibi ibadet etmem mi gerekiyor?
Benim ibadetime de saygı göstersen…
Senin yöneldiğin ile benim yöneldiğim Allah aynı Allah 

değil mi?
Ben farklı bir şekilde yöneliyorsam, niye kâfir oluyorum?
Niye beni dinsiz, kâfir ilan ediyorsun?
Niye beni kerih görüyorsun?
Ben ailemden öğrendiğim inanca, ibadete uyuyorum.
Ben kendi doğru bildiğim inanç yolunda gidiyorum.



| 165 |

Sen de öyle yapmıyor musun?
Benim ailemden öğrendiğim inanç yanlış, seninki doğru 

mu oluyor?
Senin ibadetlerin doğru, benim ki yanlış mı oluyor?
Senin gibi yapmıyorum diye, sana uymuyorum diye niye 

beni kâfir, dinsiz, zındık ilan ediyorsun?
Niye benim yolum yanlış, senin ki doğru oluyor?
Niye beni cehenneme atma derdindesin?
Kerih görme beni… 
Ben de seni…
Kur’ân’ı sen de ben de kâlben duyalım ve uygulayalım. 
Kerih görme giysimi.
Başımın açık olduğuna ya da kapalı olduğuna bakma. 
Başımı şekillendirene bak. 
Başımdaki organlarımı yaratana bak.
Sakallı olduğuma ya da sakalsız olduğuma bakma.
Yüzümün sahibine bak.
Beni olduğum gibi kabul et.
Beni dışlama, kerih görme, hedef gösterme.
Sadece şu yönüme bak.
Zalim miyim?
Kötülük yapıyor muyum?
Çevreme zararlı biri miyim?
Dedikoducu, fitneci miyim?
Gıybet eden, haset biri miyim?
Acımasız, gaddar, zalim biri miyim?
Eğer bunlar bende varsa, zulme kapı açan bunları bitir-

meye çalış.



| 166 |

Ve o zaman beni rahmet üzere eğit, Allah’a şâhitlik yo-
luna ilet.

Ve bana dinin hakikatini anlat.
Ve bana hepimizi yaratan tek Allah’a iman etmeyi öğret.
Dinin hakikatini anlayan kimsenin, asla hiçbir kimseyi, 

asla hiçbir varlığı kerih görmeyeceğini anlat.



| 167 |

LEKÜM DÎNİ KÜM VELİYE DÎN

Kur’ân’a göre din tektir ve o da Allah’a aittir.
Oysa insanların din anlayışları farklı farklıdır.
Her bir inanç grubu kendi inancına göre hareket eder.
Doğru bildiği yol üzere hareket eder.
Her kimse doğru bildiği inancın yolunda olur ve orası 

ona huzur verir.
Bir başkasının doğrusu başkasını rahatsız etmemelidir. 
İnanç yolunda bir başkasının huzuru, başka kimseye hu-

zursuzluk vermemelidir. 
Birinin inancı başkasına nefret doğurmamalıdır. 
Bundan dolayı “Lekum dînukum ve liye dîn” âyeti iyi 

anlaşılmalıdır.
Kafirûn Sûresi 6:

لكَُمْ دِينكُُمْ وَليَِ دِينِ
Lekum dînukum ve liye dîn

Lekum dînu kum : Sizin, din, siz, yolunuz, gittiğiniz yol, 
inancınız, 

Ve liye dîni : Benim, din, din anlayışım, 

Meâli 1: “Sizin din edindiğiniz size, benim anladığım 
din banadır.”

Meâli 2: “Sizin din anlayışınız size, benim din anlayı-
şım banadır.”



| 168 |

Meâli 3: “Sizin din anlayışınızla benim din anlayışım 
aynı değildir.” 

Bu âyeti müellifler genelde “senin dinin sana benim di-
nim bana” diye meâl etmişlerdir.

Diyanet İşleri Meâli: “Sizin dininiz size, benim dinim de 
banadır.”

Elmalılı Meâli: “Size dîniniz, bana dînim.”
Mehmet Okuyan Meâli: “Sizin dininiz size, benim dinim 

banadır!”
Mustafa İslâmoğlu Meâli: “O halde sizin dininiz size, be-

nim dinim bana!”
Yaşar Nuri Öztürk Meâli: “Sizin dininiz size, benim di-

nim bana!”
Kur’ân’ın incelediğiniz zaman din hakikati bambaşka bir 

anlamda karşımıza çıkar.
Kur’ân’da dinin Allah’a ait olduğu, kişinin dininin ola-

mayacağı bildirilir.
Hep toplum, anne babasından öğrendiği din inancını, 

kendine nispet eder.
Çocuk saf tertemiz doğar, anne ve baba, kendi din inanç-

larına göre o çocuğu büyütürler.
Her toplum kendi din inancını yüce görür. 
Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onların dini” 

diyerek, bir din ayrımcılığı içine düşer. 
Peki, Kur’ân’a göre dinin açılımı nedir?
Kur’ân’ı çok dikkatlice incelediğimizde dinin anlamı, 

anne babamızdan öğrendiğimize uymuyor, bambaşka bir 
anlamda karşımıza çıkıyor. 

Daha önceki “Din Nedir?” bölümünde de incelediğimiz 
gibi, Kur’ân’a göre din, varlığın yaratılış yasalarıdır.



| 169 |

Ve Kur’ân ölçüsüyle din Allah’a aittir. 
Kur’ân ölçüsüyle, kişinin dini olamaz. 
Dini anlayan kişinin imanı olur, o kimse dini kendine 

nispet etmez.
Çünkü o kişi bilir ki kendisi asla bir şey yaratamaz.
Yaratan Allah olduğu için dinin sahibi Allah’tır.
Kur’ân’ı incelediğimizde, birçok yerinde, “din Allah’a ait-

tir” hakikatine ulaşırız.
Mü’min Sûresi 14, 65: “Lehu el dîn-Din O’nundur.”
Zümer Sûresi 11: “Lehu el dîn-Din O’nundur.”
Daha önce de incelediğimiz gibi Yûsuf Sûresi 76 ve Rûm 

Sûresi 30. âyette “Din” hakikati açıklanır. 
Yûsuf Sûresi 76: “Mâ kâne li yehuze ehâhu fî dînil meliki.”
Meâli: ”İşte böylece hükümdarın yasaları olmasa, o, kar-

deşini tutamazdı.”
“Dîni Melik” âyetinin incelenmesiyle anlıyoruz ki din; 

“Yasa, Kanun” demektir.
Rûm Sûresi 30. âyette de “Fıtrat Allah” kelimesi vardır. 
Bu ne demektir; Allah’ın fıtratı. 
Yâni, Allah’ın varlığı yaratması. Allah’ın bir özden var-

lığı yaratması.
Fıtrat; fatara kelime kökünden gelir. 
Fatar, Fatr; tohumun kabuğunun yarılması ve içinde ola-

nın açığa çıkıp bedenlenmesi demektir.
Fatr, yarmak, kabuğun açılması, yaratılış, bedenlenme 

demektir
Fâtır, yaratan, açığa çıkaran, bedenlendiren, vücuda ge-

tiren demektir.
Bir kimse bir şeyi yardığında “Fatarahu” denilir.



| 170 |

Evet, âyette belirtildiği gibi “li el dini hanifen fıtrata Al-
lah, elleti fatara.”

İşte din, Allah’ın fıtratıdır. 
Yâni din, varlığın yaratılış yasalarıdır.
İşte buradan da anlıyoruz ki din, Allah’ın varlığı yarat-

madaki yasalarıdır, kanunlarıdır.
Yâni varoluş yasalarına “Din” diyoruz.
Kur’ân’da, varlıktaki yaratılış, nitelikten niceliğe, atom-

dan moleküllere, zerreden kürreye tüm varlığın varoluşun-
daki yasaları “Din” diye tanımlanır. 

İşte her bir varlığı, her bir zerreyi yaratan Allah’tır. 
İnsan bir hücre zarı bile yaratamaz. 
Onun için insan, benim dinim diyemez. 
Çünkü insan yaratıcı değildir.
Din, Allah’a aittir. 
Çünkü Allah yaratıcıdır.
Onun için Kur’ân’da birçok yerde “Din O’nundur” der.
Rûm Sûresi 30. âyette: “Dosdoğru din nedir?” sorusunun 

cevabı çok güzel açıklanıyor.
İşte bundan dolayı insanın dini olmaz. 
İnsanın imanı olur.
Din Allah’a aittir, çünkü yaratılıştaki yasaların sahibi 

de O’dur.
İnsan, dini anladığında iman sahibi olur. 
Dinin hakikatini anlayamayan kişi, din ayrımcılığı içinde 

hareket eder.
Senin dinin benim dinim kavgasına girer.
İslâm dini, Hristiyanlık dini, Mûsevilik dini diye bir ay-

rımcılığın içinde olur. 



Ve kendini din savaşlarının içinde, kâ�irleri yok etme 
inancı içinde bulur. 

Ayrıca, Rûm Sûresi 32. âyette belirtildiği gibi, kendi din 
edindiği inançta bile, cemâatlere, tarikâtlara, mezheplere bö-
lünerek, kendi cemâatinde, tarikâtında, mezhebinde olma-
yanlara hoş bakmaz “Bizden, bizden değil” anlayışıyla bakar.

Kur’ân’î ölçüde, din hakikatini anlayan, bir ayrımcılığın 
içine düşmez.

Tüm varlığa Hakk nazarıyla bakar.
Tüm varlıkta tek olan yaratıcıyı görür.
Ayrımcılık içinde olanın içinde nefret duygusu vardır.
Senin dinin, benim dinim kavgasında olanların içinde 

nefret duygusu vardır.
Hatta benim cemâatim senin cemâatin, benim târikatım 

senin târikatın, benim mezhebim senin mezhebin duygusu 
içinde yaşayanların içinde gizli bir nefret vardır.

Kendi gibi inanmayana karşı içinde nefret duygusu olan-
ların, dinin hakikatini, dinin birliğini, Allah’ın birliğini anla-
mayanlar olduğu görülür.

Ayrımcılık, bölücülük, nefret gibi duygular cehennem 
ateşinin duygularıdır.

Kin ve nefret duygusu insanın içinde, insanı esir alan 
bir duygudur.

Cehennemin ateşi; kin ve nefret, düşünce ve duygula-
rıyla ateşlenir.

Cehennem ateşi, şeytanlaşmanın duygusudur.
Şeytanın doğuş yeri; kin, nefret, düşmanlık, kibir, bölü-

cülük, yargılama, başkasını hor görme, kendini yüce görme 
gibi duygulardır.

Şeytan diye ayrı bir varlık yoktur.



| 172 |

Şeytan, kin, nefret, düşmanlık duygularını giyen insan-
dan başkası değildir.

Bu duygulara kapılan kimse şeytanlaşır.

Şeytanlaşmış kimse Kur’ân’a göre şöyle tanımlanır.

Mücâdele Sûresi 19. âyete göre, bölen, ayrımcılık yapan 
şeytandır, şeytan bölücü olan, ayrımcı olandır.

Mücâdele Sûresi 19: “İstahveze aleyhimuş şeytânu fe 
ensâhum zikrallâh ulâike hizbuş şeytân elâ inne hizbeşşey-
tâni humul hâsirûn.”

İstahveze aleyhim : Akıllarını esir aldı, istila, kuşattı, 
onları, 

El şeytan : Kötü haller, şeytani haller, 
Fe ensâ-hum : Böylece, unuttular, uzaklaştılar, 
Zikre Allah : Anmak, hatırlamak, zikir, Allah
Ulâike hizbu el şeytani : İşte onlar, hizip, bölük, ayrılık, fırka, 

şeytan, kötü haller,
Elâ inne hizbe el şeytani : Değil mi, hizip, bölük, ayrılık, fırka, 

şeytani haller,
Hum el hâsirûne : Onlar, hüsranda, kayıpta, kaybeden, 

zarar, 

Meâli 1: “Şeytani halleri onların akıllarını esir aldı. Böy-
lece onlar Allah’ı anmaktan uzaklaştılar. İşte şeytani hal-
lerde kalan bölendir, bölen ancak şeytani hallerde kalandır. 
Onlar kaybedenlerdir.”

Meâli 2: “Şeytani duygular ve düşünceler onların akıl-
larını esir alır. Böylece onlar Allah’ı anlamaktan, anmaktan 
uzaklaşırlar. İşte şeytani duygular ve düşünceler bölendir, 
bölen ancak şeytani duygular ve düşüncelerde kalandır. İşte 
o hallerde olanlar kaybedenlerdir.”

Âyette muhteşem bir şekilde şeytanlaşmanın ne olduğu 
belirtiliyor.



| 173 |

Kim bölücülük içinde ise, ayrımcılık içinde ise o şeytandır.

Şeytan bölendir, bölücü olan şeytandır.

Her kim bu duygu ve düşünceleri taşıyorsa, o kimse şey-
tanlaşmış kimsedir.

Her kim insanları; fırkalara, gruplara bölüp, kendi yo-
lunu üstün görüyorsa, başkalarına hor bakıyorsa...

İnsanları; dinlerine, inançlarına, ibadetlerine göre ayı-
rıyor, kendi inancını üstün görüyorsa…

İnsanları; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine göre ayı-
rıp, kendi milletini, kendi rengini üstün görüyorsa… 

İnsanları; bizden, bizden değil diye ayırıyorsa…

İnsanları; alevi, sunni, bektaşi, nakşi, kâdiri, nurcu vs 
diye ayırıyorsa…

İnsanları; Müslüman, Hristiyan, Musevi diye ayırıyorsa, 
kendi gibi olmayanı cehennemlik görüyorsa… 

İnsanları; kendi çıkarı için din ile inanç ile ibadet ile kan-
dırıyor kendine saltanat oluşturuyorsa…

İnsanları; kendi çıkarı için, Allah diyerek, kitap diyerek, 
din diyerek aldatıp, onların malına mülküne çöküyorsa…

Erkeği kadından üstün görüyorsa, kadını insan yerine 
koymuyorsa…

Senin dinin benim dinim kavgasında insanları bölüyorsa…

Kendi gibi inanmayanı kâfir, cehennemlik görüyorsa…

İşte o kimse şeytanlaşmış kimsedir.

İşte Kur’ân’ın muhteşem bir şekilde belirttiği gibi: 

Her türlü ayrımcılık...

Her türlü bölücülük...

Kendini büyük görüp, başkalarını hor görmek...



| 174 |

Varlığın eşya boyutunu görüp, özünü görememek, şey-
tanlaşmaktır.

İşte tüm bu duygu ve düşüncelerde olmak, senlik benlik 
kavgasıyla kişiyi, nefret, kavga, saldırganlık hallerine sürükler.

Kibir, kin ve nefret, bu duyguları besleyen bir zehirdir.

Kin ve nefret duygusu, insanın içinde yanan bir ateştir.

Kin ve nefret, düşmanlık duygularını getirir.

İçinde kin ve nefret olan kişi:

Dinin hakikatini anlamaktan uzaktır.

Tevhîd şuurundan uzaktır.

Allah idrakinden uzaktır. 

Allah’ı anlamaktan uzaktır.

Onun inancı sadece kendi yolunu yüce görmekten başka 
bir şey değildir.

İnsan olmaktan uzaktır.

İçinde kin ve nefret duygusu olan kişide Allah sevgisi 
yoktur.

Kin ve nefret duygusu nereden gelir?

Çocuk doğduğunda, asla içinde kin ve nefret duygusu ve 
düşüncesi yoktur.

Aile ve toplum, çocuğun aklına, başka birine karşı ya da 
başka topluluklara karşı, ayrımcılık, öteleyici, hor görücü, 
yargılayıcı bilgiler ekerek, kin ve nefret duygularının oluş-
masına yol açar.

Bilhassa inanç alanında bu duygular çok görülür.

Kişi, inanç bakımından, kendi gibi inanmayan kişileri, 
toplulukları, cehennemlik görecek kadar, onları ateşte ya-
kacak kadar, içinde öfke ve kin taşır.



| 175 |

Senin dinin benim dinim kavgasının içinde olanlar, bir-
birine karşı nefret duyguları taşırlar.

Kin ve nefret duyguları ve bu duyguların söyleme dökül-
mesi; insanları inanç boyutunda, ırk boyutunda, millet bo-
yutunda ayrımcılığa sürükler. 

Bu ayrımcılık, insanları ya da toplulukları, aşağılamaya, 
hor bakmaya, düşmanca davranmaya kapılar açar. 

Bu ayrımcılık maalesef en çok inanç ve millet alanında 
kendini gösterir.

İnanç alanındaki ayrımcılık, kendi gibi inanmayan kim-
seleri, kâfir görmeye, zındık görmeye, cehennemlik gör-
meye yol açar.

Millet alanındaki ayrımcılık ise, maalesef, başka millet-
leri aşağılamaya, kötülemeye yol açar.

İkinci Dünya Savaşında, başka inançtan ve başka bir 
milletten diye, 6 milyon Musevi, çoluk çocuk demeden gazlı 
odalarda yakıldı.

Bu sadece ikinci dünya savaşında görülen bir durum 
değil, tarih boyunca görülen ve hâlâ da görülmeye devam 
eden bir durum.

İnanç alanından gelen kin ve nefret duygusu, insanlığın 
başına bela olan duygu ve düşüncelerdir. 

Kur’ân incelendiğinde anlaşılıyor ki, içlerinde kin ve nef-
ret taşıyan kimseler:

Allah idrakinden uzaktırlar.
Allah sevgisinden uzaktırlar.
Şefkatten, merhametten uzaktırlar.
Sevgiden, saygıdan uzaktırlar.
Düşünceden, tefekkürden uzaktırlar.
Tevhîd şuurundan uzaktırlar.



| 176 |

Şimdi bu konu ile ilgili, Kur’ân ayetlerini inceleyelim:
Mâide Sûresi 8: “Kin, nefret gibi sizi baştan çıkaracak 

hâlleri yok edin.”
Mâide Sûresi 64: “Onlar Bizi anlayamadıklarından dolayı, 

son vakitlerine kadar düşmanlık ve nefret içindeki o halle-
rinde kalırlar. Allah’ın içlerinizdeki söndürün dediği o sava-
şın ateşini her zaman yakarlar ve onlar yeryüzünde ikilik, 
bozgunculuk çıkaran halleriyle dolanırlar. İkilik, bozguncu-
luk çıkaranlarda Allah sevgisi yoktur.” 

Mâide Sûresi 91: “Adâvete vel bagdâe fîl hamri vel mey-
siri ve yasuddekum an zikrillâhi ve anis salâh fe hel entum 
muntehûn.”

Meâli: “Düşmanlık ve nefret, sizi Allah’ı anlamaktan ve 
anlatmaktan ve her an O’na bağlı olma şuurundan uzak tu-
tar. Artık siz o hallerden kaçınmaz mısınız?” 

Mâide Sûresinde görüldüğü gibi:
Kin ve nefret düşünce ve duyguları, insanı baştan çıka-

ran duygu ve düşüncelerdir. 
İkilik, bozgunculuk çıkaran duygu ve düşüncelerdir. 
İnsanın içinde devamlı yanan, cehennem ateşidir. 
Savaşın kıvılcımıdır.
Allah’ı anlamaktan uzaklaştıran duygu ve düşüncelerdir.
Salât boyutuna iletmeyen, duygu ve düşünceledir.
Mâide Sûresi 91. âyette: “Zikrillâhi ve anis salât fe hel 

entum muntehûn” işaret edilen muhteşem hakikat; içinde 
kin ve nefret duygusu olanlar, Allah’ın zikrinden ve namaz 
boyutundan uzaktırlar.

İçlerinde kin ve nefret olanlar, namaz kılsalar bile onla-
rın namazı boştur.

Yâni onlar “Salât-ı sahun”dadırlar.



| 177 |

Âl-i İmrân Sûresi 118: “Kad bedetil bagdâu min efvâhi-
him ve mâ tuhfî sudûruhum ekber.” 

Meâli: “Nefret, kin hâlinde olanlar ağızlarından çıkan söz-
lerle belli olurlar ve onlar daha fazlasını içlerinde saklarlar.” 

Âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği gibi; nefret ve 
kin duygusu olanların ağzından çıkan sözler, hep ayrımcı-
lık, hep hor görücü, hep öteleyici söylemler içerir. 

Mâide Sûresi 41: “Kâlû âmennâ bi efvâhihim ve lem tu-
min kulûbuhum.”

Meâli: “Dilleri ile inandık derler, lâkin kâlblerinde iman 
yoktur.” 

Bu âyette bildirildiği gibi, kişinin diliyle inandım demesi 
ne kadar doğru olabilir.

Önemli olan kâlben Allah’a iman etmektir.
Kâlben Allah’a iman etmek, O’na şâhitlikle mümkündür.
Her varlıkta O’na nazar etmekle mümkündür.
Eğer bizler birbirimizin vücûdunda Allah’a nazar edemi-

yorsak bu iman olur mu?

Kendi inancımızda kaldığımızdan dolayı, benim dinim 
senin dinin kavgasına giriyoruz.

İşte aileden, toplumdan, cemâatlerden gelen ayrımcı-
lık bilgileri iyi anlaşılmalı ve bunlar bir bir temizlenmelidir.

İçimize işlenen, kin, nefret gibi ayrımcılık duyguları bir 
bir temizlenmelidir. 

Nûr Sûresi 33: “Birliğin hakikatine ulaşamayanlar; tüm 
varlığın Allah’ın olduğunun erdemliliğine ulaşıncaya kadar 
bir temizlenme içinde olsunlar. Kendilerindeki gücün sahi-
bini anlamış, ilahi kelâma tâbi olmuş kimseleri bulsunlar. 
Bundan sonra onlar hakikatleri bilmek isterlerse, onlara ha-
kikatlerin sözlerini sunun, hayırlar içinde olmasını tavsiye 



| 178 |

edin ve anladığınız ölçüde Allah’ın değerlerini onlara verin 
ve sevgisizlik etmeyin. Artık onlar hakikatlere bağlandıkça, 
yaşamı ve sûretlerin hakikatlerini anlamak istedikleri müd-
detçe, onları benliğe düşmekten koruyun. Kim bir sevgisiz-
lik içinde olursa, artık muhakkak ki o; nefret, küçük görme 
gibi hallerinden dolayı gafur olan, rahîm olan Allah’ı anla-
maktan uzaklaşır.”

Nûr Sûresi 33. âyette muhteşem bir şekilde belirtildiği 
gibi; kin ne nefret duyguları;

Allah’ı anlamaktan uzaklaştırır.
Küçük görmeye, hor görmeye kapı açar. 
Sevgisizlik içine sürükler.
Senlik benlik kavgasına sürükler.
Saff Sûresi 8-9:
8: “Onların konuştukları yalandır, kendi istedikleri o ya-

lanlar Allah’ın hakikatlerini anlamaya engel olan şeylerdir. 
Allah hakikatlerini her an apaçık ortaya çıkarır. Eğer haki-
katleri görmemezlikten gelenler nefret hallerinde olmasa-
lardı, hakikatleri anlarlardı.”

9: “Ki o resûl; hakikatin yolunu göstermek ve din kavgası 
içinde olanlara karşı, dinin hakikatini anlatmak için ortaya 
çıktı. Eğer ortak koşanlar nefret hallerinde olmasalardı, din 
hakikatini anlarlardı.” 

Bu âyetlerde belirtildiği gibi:
İçlerinde kin ve nefret olanlar, başkalarını dinlemezler bile.
Başkalarının düşüncelerine asla önem vermezler.

Dinler gibi görünürler, kendi bildiklerine kilitlendikle-
rinden dolayı anlamak için dinlemezler. 

Kendileri gibi düşünmeyenlere karşı içlerinde gizli nef-
ret ve kin taşırlar.



Onların kendi inançları, hakikatleri anlamaya engeldir.

Kur’ân’ı dikkatlice incelediğimizde anlıyoruz ki:

Kin ve nefret insanı esir alan, şeytanlaştıran duygu ve 
düşüncelerdir.

Kin ve nefret duygusu, aklın işletilmesine engel olur.

Düşünmeye, şâhit olmaya engel olur.

Şe�kate, merhamete engel olur.

Kur’ân’ı incelediğimizde anlıyoruz ki, içinde kin ve nef-
ret duygusu olan kişi, kesinlikle Müslüman değildir.

İnsan öncelikle kin ve nefret gibi duygulardan arınmalıdır. 

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, zulmün, zarar 
vermenin ana kaynağıdır.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu şeytanlığın ana 
kaynağıdır.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, kişinin Allah ile 
arasına koyduğu ateşten bir perdedir. 

İnsan makamına ulaşmanın önündeki engel, kin ve nef-
ret duygusu ve düşüncesidir.

Bu değerlerle Kur’ân’ı incelediğimiz zaman “Lekum dîni 
kum veliye dîn” âyetini “senin dinin benim dinim” diye çe-
virmek Kur’ân’ın rûhuna ters düşer.

Kur’ân’î mânâda bütünlük içinde din kelimesini incele-
diğimizde…

“Lekum dîni kum veliye dîn” âyetinin, “Sizin din anlayı-
şınız size, benim din anlayışım banadır” diye meâl edilmesi 
daha uygun düşüyor.

Kur’ân’a göre dinin sahibi Allah’tır.

Kur’ân’a göre hiç kimsenin dini olmayacağına göre “se-
nin dinin benim dinim” sözü doğru değildir.



| 180 |

Dinin hakikatini anlayamazsak, inançlar boyutunda ka-
lır, benim dinim, senin dinin kavgasıyla hareket ederiz.

Ne yazık ki inançlarımızı dinimiz olarak adlandırdık.
Dinin hakikatini anlamayı düşünmedik.
Din ayrımcılığına düştük.
Senin dinin, benim dinim kavgası içinde hareket ettik.
Birbirimize saldırdık, birbirimizi cehennemlik ilan ettik.
Birbirimizi kâfir ilan ettik.
Dinin hakikatini anladığımızda asla din ayrımcılığına 

düşmeyiz.
Birbirimize Hakk nazarı ile bakarız.
Birbirimizin bedenlerinde yaratıcımıza nazar ederiz.
Hiçbir kimse kendi bedenini yaratan, şekillendiren değildir.
Hiçbir kimse yaşam yolculuğunda doğumdan ölüme olan 

akışı kontrol eden değildir.
Hiçbir kimse kendi bedenindeki kudretin sahibi değildir.
Tüm varlığın özündeki kudret Allah’a aittir, Allah’ın ken-

disidir.
Bu şuura erişen kişi ayrımcılık içinde olmaz.
Tevhîd şuuru, tüm varlıkta kudretiyle kendini gösteren 

bir olan Allah’a teslimiyet şuurudur. 



| 181 |

KİTÂB-ÂYET-SÛRE-HADİS

Kur’ân’daki kelimelerin gerçek anlamlarının ne olup ol-
madığı iyice araştırılmalıdır. 

Kelimeler gerçek anlamlarına göre ifade edilmelidir. 

Ancak o zaman dinin, sünnetin, şerîâtın hakikati anla-
şılacaktır.

Kur’ân’da geçen “kitâb-âyet-sûre-hâdis” kelimelerini in-
celeyelim. 

Kitâb denildiğinde hemen akla matbaalarda basılan ki-
taplar gelir.

Eski kültürlerde bugün kitap dediğimiz eserlere “Yaz-
malar” denilirmiş.

Eski yazmalar ve yeni yazmalar denilerek insanlar tara-
fından yazılan eserlere bu isim verilirmiş.

İnsanlar tarafından yazılan eserlere bugün kitap deniliyor.

Kur’ân’a göre kitâb kelimesinin açılımı iyi araştırılmalıdır.

Öncelikle her bir varlık bir kitâb olarak bilinmelidir.

Kitâb, kitâbe, katib, mektup, kutub birbirine bağlı keli-
melerdir.

Her bir varlık Allah’ın kitâbıdır.

Her bir varlığın özünde “Matematik-Fizik-Kimya-Biyo-
loji” ilmi yazılıdır.

Varlığın kendindeki ilimden okuyanlara “bilim adamı” 
denilmiştir.



| 182 |

İnsan bedeni Allah’ın canlı kitâbıdır.

Allah’a ait olan her türlü hakikat, insan bedeninde sa-
tır satır yazılıdır.

İnsan bedeninin kâtibi de Allah’tır.

O kâtibin yazdığı hakikatlerde eksik, noksan, hata yoktur.

Bakara Sûresi 2. âyette geçen “Zâlikel kitâbu lâ reybe 
fîhi huden lil muttekîn” bilgisini, insan bedeni olarak da an-
layabiliriz.

İnsan bedeni, hakikati arayanlar için bir yol göstericidir. 

İnsan bedeni ve her bir varlık kitâbdır.

Kur’ân’da birçok yerde geçen “Allah’ın kitâbı-kitâballah” 
kelimesi iyi anlaşılmalıdır. (Bakara Sûresi 101-174, Âl-i İm-
rân Sûresi 23, Mâide Sûresi 21, Enfâl Sûresi 75, Tevbe Sû-
resi 36, Fâtır Sûresi 29, Şurâ Sûresi 15, Mücadele Sûresi 21)

Mâide Sûresi 21: “Uhulûl ardal mukaddeset elletî kete-
ballâhu lekum.”

Udhulû : Dâhil olun, girin, hakikatlere dâhil 
olun, oraya dönün,

El arda el mukaddesete : Yer, toprak, yeryüzü, mukaddes, 
değerli, kutsal hakikatler,

Elletî : Ki onu, o kitâb, 
Ketebe Allah lekum : Allah’ın kitâbı, size, 

Meâli: “Size sunulan Allah’ın kitâbı olan yeryüzündeki 
kutsal hakikatlere dâhil olun.” 

Ayetlerde de belirtildiği gibi, yeryüzü Allah’ın kitâbıdır.

Kitâbullah denilen kitâb, insanın canlı vücûdudur, var-
lığın kendisidir.

Her varlık ve insanın vücûdu kitâbullah’tır, okunası 
kitâb odur.



| 183 |

Kulların derlediği kitâblar, Allah’ın kitâbı olan varlık 
kitâbından esinlenilmiştir.

Kulların yazdığı kitâblarda, hatalar eksikler vardır.

Allah’ın kitâbı olan kitâbullah’ta yâni canlı varlık kitâbında 
hata yoktur.

Kâinat kitâbının içindeki hakikatlerde hata yoktur, şüphe 
yoktur, yanlış yoktur.

Biz insanların yazdığı kitaplarda hata çoktur.

Ama Allah’ın kitâbı olan varlık kitâbında, hata yoktur, 
yanlış yoktur. 

Bakara Sûresi 2: “Zâlikel kitâbu lâ reybe fîhi huden lil 
muttekîn.”

Meâli: “İşte bu kâinat bir kitaptır. Onun içindeki haki-
katlerde şüphe yoktur. Fenalardan sakınan, varlığın sahi-
bini bilmek isteyenler için yol göstericidir.”

İnsan varlık kitâbına yüzünü döndürmeli ve hakikatlere 
orada erişmelidir.

Varlık kitâbını inceleyen kimse nice Allah hakikatine 
erişecektir.

Varlık âlim olan Allah’ın ilmiyle donatılmıştır.

Fâtır Sûresi 29: “İnnellezîne yetlûne kitâballâhi ve ekâmûs 
salâte ve enfekû mimmâ rezaknâhum sirren ve alâniyeten 
yercûne ticâreten len tebûr.”

İnne ellezine yetlûne : Muhakkak, o kimseler, okurlar, incelerler, 
Kitâbe Allah : Kitâb, Allah 
Ve ekamû el salâte : İkâme, her an salât üzere olmak, bağlılık 

şuuru,
Ve enfek : Vermek, infak etmek, 
Mimmâ rezak na hu : Şeyler, rızk, nitelik, hakikat, incelik, biz, 

onu, 



| 184 |

Sirren ve alâniyeten : Sır, gizli ve aleni, açık olarak,
Yercûne : Ümit, umut, arzu, aslı, rica, 
Ticâret : Alış veriş, bilgi alışverişi, 
Len tebûre : Devamlı, kesilmeyen, hep, 

Meâli: “Muhakkak ki tüm varlığın Allah’ın kitâbı oldu-
ğunu anlayıp onu inceleyen o kimseler, her an Hakk’a bağ-
lılık şuuruyla hareket ederler ve onlar ulaştıkları hakikat-
lerimizin bilgilerini yeri gelir gizli olarak ve yeri gelir açık 
olarak infak ederler. İşte onların arzuları; hep hakikatlerin 
bilgilerinin alış verişinde olmaktır.” 

Burada da belirtildiği gibi Allah’ın kitâbı olan varlık,

Kulların yazdığı kitaplar, bilgiler sunar.

Ama varlık kitâbı ilim sunar.

İnsanların yazdığı kitaplar mutlaka ve mutlaka varlık-
taki ilme dayalı olmalıdır.

Kur’ân zanlara göre kitap yazılmaması gerektiğini bildirir.

Bakara Sûresi 79: “Fe veylun lillezîne yektubûnel kitâbe 
bi eydîhim summe yekûlûne hâzâ min indillâhi li yeşterû bihî 
semenen kalîlâ fe veylun lehum mimmâ ketebet eydîhim ve 
veylun lehum mimmâ yeksibûn.”

Meâli: “Vay o kimselere ki, kendi zanlarıyla kitap yazar-
lar, sonra bu Allah’ın katından derler. Ondan kendilerine çı-
kar elde etmek isterler. Vay kendi zanlarıyla o kitap yazan-
lara! Vay onların edindikleri şeylere!” 

Burada belirtildiği gibi, kendi çıkarına göre kitap oluş-
turmak doğru değildir.

İnanç boyutunda yazılan kitaplara “bu Allah’ın katından, 
bunu Allah yazdırdı” denilmesi doğru değildir.

Allah’ın katından olan kitâb varlık kitâbıdır.

hakikatlerin ulaşılacağı yerdir.



| 185 |

Varlık kitâbında yazılı olan tüm ilmî değerlerin kâtibi 
Allah’tır. 

İnsanların yazdığı eserlerde hatalar olabilir.

Ama Allah’ın ilmî kitâbı olan varlık kitâbında hata, ek-
sik yoktur.

Varlık kitâbının geldiği boyut Allah’ın rahîmiyet boyutudur.

Rahîmiyet boyutundaki kitâba “Ümmü’l Kitâb” denilir. 

Yâni ağaç kitâbsa, tohum “Ümmü’l Kitâb”dır.

Kur’ân’da geçen “Ümmü’l Kitâb” kelimesi iyi anlaşılmalıdır. 

İşte, Ümmü’l Kitâb, bu âlem kitâbı açığa çıkmadan önce, 
Allah’ın kendinde olan kitâbdır.

Her bir varlık, Ümmü’l Kitâb’ın açığa çıkmış boyutudur.

Okunası kitâb, hakikatlerin satır satır yazılı olduğu kitâb, 
Ümmü’l Kitâbdan gelen varlığın kendisidir.

Kulların derlediği kitâplardan, hakikatlere şâhit olunamaz.

Şâhitlik makâmı, canlı kitâb olan varlığı okumak, var-
lıktaki değerleri görmekle mümkündür.

Dört kutsal kitâb denilen kitâbın anası, kaynağı, aslı, 
Ümmü’l Kitâb ve Ümmü’l Kitâb’dan gelen varlık kitâbıdır.

Dört kutsal kitâb denilen “Zebur, Tevrat, İncil, Kur’ân” 
insandan tecelli etmiştir.

Onun için Yunus Emre “dört kitâbı bir vücûdda” bulduk 
demiştir. 

“Tevrat ile İncil’i

Furkan ile Zebur’u

Bunlardaki beyanı

Cümle vücûtta bulduk” 



| 186 |

Zebûr; mektup, hakikatlerin sözü, ilâhî musûki, kitap, 
ilahi bilgiler, mezmur, özlü söz, mektup, her varlık bir mek-
tup, her beden bir mektup anlamlarına gelir.

Zebûr-Mezmur aynı kökten gelir. 
“Yazılmış” manasına gelen kitap anlamındadır.
Tevrat; kanun, yasa, ittifak, birlik, anlaşma, sözleşme, 

anlaşma, öğreti, eğitim, nitelikler, sıfatlar demektir.
İncil; müjde, iyi bilgi, huzur veren bilgi, rûh anlamındadır. 
Kur’ân; okunan, okunmuş, okunan şey, birlik içinde oku-

nan, bütünlük içinde okunan demektir. 
İnsanın “Zebûr” ciheti: 
İnsanın vücûdu bir “Zebûr”dur.
Yâni her insanın bedeni Allah’ın insana yazdığı bir mek-

tuptur.
İnsanın vücûdu Allah’ın fihristidir. 
A’dan Z’ye tüm sırları içinde taşıyan bir ilâhî mektuptur. 
Bu mektupta varoluş ve var eden ile ilgili tüm sırlar 

mevcuttur. 
Bu mektubu; ancak ve ancak tertemiz olanlar okuyabilir.
Çocuk saflığında olanlar bu mektubun sayfalarına ula-

şabilir. 
Tüm kötü hallerden arınmış olanlara, bu mektup kendi 

sırlarını gösterir.
Bu mektup dışa doğru değil içe doğru okunur. 
Zerre kadar kibir içinde, kötü düşünce içinde olana mek-

tup kendini açmaz.
Bu mektup Allah’a ait olan işleyiş sırlarını barındırır.
Bu mektupta “Zikrullah, Fiilullah” sırları vardır.
İnsanın “Tevrat” ciheti:



| 187 |

İnsan vücûdu “Tevrat”tır.
İnsan vücûdunda sonsuz nitelikler, yâni sıfatlar bir yasa 

içinde çalışır. 
“Hayat, İlim, İrâde, Kudret, Semî, Basar, Kelâm, Tekvin” 

denilen sübutî sıfatlar, hepsi bir birlik, bir bütünlük, bir it-
tifak içinde çalışır.

Bu cümle âlemde görünen sistemin hepsi bir sıfattır. 
Bir Zâtın sıfatlarıdır.
O da kendi Zâtı ile kâim olan Allah’ü teâlanın sıfatlarıdır.
İşte insanda “Tevrat” ciheti, “Sıfatullah”tır.
İnsanın “İncil” ciheti:
İnsanda “İncil” ciheti, “Rûhullah”tır.
Tüm varlığın geldiği boyut rûh boyutudur. 
Rûh boyutunda varlık nûrani bir hâldedir.
Orada varlık, varlık olarak tanımlanamaz.
Tenleri tutan cân boyutu İncil boyutudur.
“Nefahtu fîhi min rûhî” sırrı, İncil boyutudur. (Hicr Sû-

resi 29)
Kur’ân’da Âl-i İmrân Sûresi 59. âyette “Âdem ile İsâ’nın 

durumu aynıdır” diye bildirilen hakikat buna işaret eder. 
“İnne mesele îsâ indallâhi ke meseli âdem-Muhakkak ki 

Allah’ın katında İsâ’nın durumu, Âdem’in durumu gibidir.”
İsâ ve Âdem’in hakikati, rûhullah hakikatidir.
İşte İncil sırrı, kişinin rûh hakikatidir.
İnsanın “Kur’ân” ciheti ise, hem ten, hem rûh, hem cân, 

hem nûr boyutunun birliği olan cem boyutudur.
Kur’ân; insanın nûranî tüm sistemidir.
Kur’ân; Zebûr, Tevrat, İncil’in birliğidir.
Bütün nitelikleri kendinde cem etmektir. 



| 188 |

İnsanın; ten vücûdu da, can vücûdu da, Hakk boyutu da, 
halk boyutu da Kur’ân’dır. 

Cümle varlık, nûrun yansımasıdır. 

İnsan nûr boyutundan süzülüp gelmiştir.

Kur’ân “Nûrullahtır.”

Kur’ân “Muhammed” sırrıdır. 

Tüm resûl, nebîler, Muhammed’de cemdir.

Tüm resûl, nebîler, Muhammed’den beslenmiştir. 

Dört kitâb da insanda gizlidir.

İnsan vücûdu, insana verilen aşkla, akılla, teslimiyetle, 
sadâkatla, kâlble, okunmayı beklemektedir.

İnsan, dört kitâbın sırrıdır.

İnsan, dört kitâbın anasıdır.

İnsan, tüm varlık kitâbının toplanmış boyutudur.

Onun için insana da Kur’ân denilmiştir.

Eski toplumlarda insana, çok şey bildiğinden dolayı, yâni 
bilgileri aklında tuttuğundan dolayı da “canlı kitâb” denil-
miştir. 

Tüm varlık kitâbı, Allah’ın kendinden tezahür etmiştir. 

Kur’ân’da “Ümmü’l Kitâb” kelimesi buna işaret eder. 

Kur’ân’a göre varlık ve insan bedeni kitâbtır.

Asıl okunacak kitâb da insan bedeni ve varlık kitâbıdır.

İnsan canlı bir kitaptır. 

Kâinatta ne varsa insan vücûdunda vardır. 

İnsan kendine dönüp, kendi beden kitâbını okuyabilmelidir.

İnsanın bedeni “Nefs” boyutudur.

Tenden ve cândan oluşan bedene “nefs-nefes alıp veren” 
boyutu da denir.



| 189 |

İsrâ Sûresi 14. âyette geçen nefs kelimesinde bu çok gü-
zel açıklanır. 

İsrâ Sûresi 14:

اقْرَأْ كَتاَبكََ كَفىَ بنِفَْسِكَ الْيوَْمَ عَليَْكَ حَسِيباً
Ikra kitâbek kefâ bi nefsikel yevme aleyke hasîbâ

İkra kitâbe ke : Oku, kitâb, senin, kendi vücûd 
kitâbın, 

Kefâ bi nefsi ke : Kâ�i, yeterli, senin nefsine, kendini,
El yevme aleyke hasîbâ : Vakit, an, gün, sana, kendinde, hesap, 

araştırma, anlama, 

Meâli 1: “Oku, kendini tanımak için kendi vücûd kitâbın 
sana yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama 
içinde ol.” 

Meâli 2: “Kendi vücûd kitâbını oku, incele, yaratılışı an-
lamaya çalış, hakikate erişmen için senin vücûdun sana ye-
terlidir, her zaman kendini hesaba çek.”

Görüldüğü gibi, insanın nefs kitâbı yâni beden kitâbı 
okunacak olan kitâbdır. 

Burada nefs kelimesiyle işaret edilen muhteşem haki-
kat, kişinin kendi vücûd kitâbıdır.

Okunacak olan da öncelikle bu kitâbdır.

İnsan kendi hakikatini bilmek için kendine dönmeli, ken-
dini okumalıdır.

İnsan kendini okuduğunda, kendi varoluşunu anladığında, 
her bir varlığından da varoluşunu anlayacaktır.

Âyette bu hakikat belirtilmiştir.

Nefsini okumak, yâni kendini okumak, yâni kendi yaratı-
lışını anlamaya çalışmak, insan makamına erişmenin yoludur.



| 190 |

Bu âyette de geçen “nefs-ke” kendi nefsini, kendini, kendi 
vücûdunu anlamlarına gelir.

İnanç gruplarında öğretildiği gibi, nefs kötüdür, nefs 
şeytandır değil, nefs kişinin bizzat kendi vücûd varlığı ola-
rak bilinmelidir.

Kâmil insanlar onun için “nefsini yâni kendini bil” de-
mişlerdir.

Kendini bilen Rabbini de bilir.

Yâni kendi yaratılışını anlayan, kendini yaratanı da an-
layacaktır.

Kendini bilmeyen, kendine yazık etmiştir, gaflete düş-
müştür.

Buna işaret eden bir âyeti inceleyelim.

A’râf Sûresi 23:

قاَلاَ رَبَّناَ ظَلمَْناَ أنَفسَُناَ وَإنِ لَّمْ تغَْفرِْ لنَاَ وَترَْحَمْناَ 
لنَكَُوننََّ مِنَ الْخَاسِرِينَ

Kâlâ rabbenâ zalemnâ enfusenâ ve in lem tagfirlenâ ve 
terhamnâ le nekûnenne minel hâsirîn

Kâlâ rabbe nâ : Dediler, Rabbimiz, 
Zalem nâ enfus nâ : Zulmettik, nefsimize, kendimize, 
Ve in lem tag�ir lenâ : Eğer, değil, anlayamama, mağ�iret, bize, 
Ve terham nâ : Rahmet et, bağışla, biz, 
Le nekûne : Elbette, biz oluruz, 
Enne min el hâsirîn : Hüsran, kaybedenlerden,

Meâli 1: “Dediler ki: Rabbimiz! Biz nefsimize zulmettik. 
Eğer senin mağfiretini anlayamazsak ve rahmetini anlaya-
mazsak, elbette biz kaybedenlerden oluruz.” 



| 191 |

Meâli 2: “Dediler ki: Rabbimiz! Biz kendimizi bileme-
mekle, kendimize zulmettik, eğer senin mağfiretine ve rah-
metine tâbi olmazsak, elbette o zaman biz hüsrana uğra-
yanlardan oluruz.”

Burada belirtilen hakikat, her kim kendi yaratılışına ârif 
olamazsa, o kimse Allah hakikatine erişemez. 

Allah hakikatine erişemeyen kimse de kendine zulmet-
miş olur.

Her kim kendini yâni nefsini bilemezse, gaflete düşen-
lerden olur.

Kur’ân insanın kendini bilmesini ve kendini okumasını 
öğütler.

Kur’ân kişinin kendi beden kitâbını okumasını tavsiye eder.
Kur’ân oku ile başlar.
Kur’ân; “k r” “ ” karae kökünden gelir.
Kur’ân kelimesi, İbrânice kökenlidir. 
Kr; varlığın işleyişi, eylemi, hareketliliği, gibi anlam-

lara gelir.
İkrâ, kur’ân, ikrâm, kıraat, karma, aynı kökten gelir.
Kur’ân; varlığın bütünlük içinde, birlik içinde işleyişi, 

oluşu hareketliliği demektir.
İkrâ; varlığın oluşunu, işleyişini, hareketliliğini anlamak 

için incelemek, okumak, analiz etmek demektir.
Kırâat; bir zerrenin ya da varlığın taşıdığı mânâya ulaş-

mak için okumaktır.
Bir makâma göre okumak, taşıdığı mânâya ulaşmaktır.
İkrâm; varlıktan gelen lütuflar, mânâlardır, her varlık, 

varlık sahnesine ikram edilmiştir.
Her varlık, kerim olan, ekber olan Allah’ın işaretlerini 

gösterir. 



Karma; insan vücûdu, yaratılışa ait tüm sistemi, bitki, 
hayvan, insan nesline ait tüm sistemi karma olarak taşır, 
birlik olarak taşır.

Kâinatta ne varsa insan vücûdunda vardır. 

İnsan varlık sahnesinde şimdilik son aktördür.

İlk aktörden son aktöre geçen evrede ne varsa, hepsi 
karma olarak insan vücûdunda vardır.

İnsan vücûdu, tüm varlığın karmasıdır. 

Atomsal, bitkisel, hayvansal, insan ve insanın ataları-
nın tüm sistemleri karma olarak insan vücûdunda vardır. 

İnsan vücûdunda, varlığın tüm karakterleri, huyları, ya-
pıları vardır. 

Kur’ân okumak, mushâf okumak değildir.

Tüm âlem bir Kur’ân’dır.

İnsan toplanmış Kur’ân’dır.

Mushâf, sayfalara bilgi olarak yazılmış Kur’ân’dır.

İnsan hepsini birlik içinde okuyabilmelidir.

Kur’ân okumak; varlığın oluşumu ve işleyişini birlik üzere, 
varlıkta okumak, varlığı incelemek, düşünmek demektir.

Kur’ân okumak; varlığı gözlemlemek, incelemek, varlı-
ğın oluşumunu, gelişimini, sürecini, geldiği yeri, gittiği yeri 
derin derin düşünmek demektir.

Kur’ân okumak; varlığın içsel işleyişini, varlıktaki ni-
telikleri, vücûdların sistemini anlamak için olan idrâki dü-
şünmektir. 

Kur’ân okumak: Birlik içinde, birleştirerek, birliği göre-
rek okumaktır. 

Bir şeyi, diğer bir şeye birleştirerek okumaktır. 



| 193 |

Yâni Kur’ân okumak; tüm kâinatı birlik içinde tutan Al-
lah’ın birliğini anlamak için olan okuyuştur.

Kur’ân; canlı kitaptır, o da varlığın kendisidir.
İnsan vücûdu Kur’ân’dır.
İnsan vücûdu canlı kitaptır.
Kur’ân, Allah’ın kitâbıdır.
Yâni her vücûd Allah’ın canlı kitâbıdır.
İşte okunacak kitap da odur.
İşte, her varlık, tüm kâinat okunabilir bir kitaptır.
Yâni Kur’ân’dır.
Mushâf-ı, matbaada kitap haline getiren ise insandır.
Canlı kitap olan insan vücûdunu oluşturan, yâni canlı 

Kur’ân’ı oluşturan ise Allah’tır.
İşte Kur’ân okumak, kişinin kendini okumasıdır.
Kâinat; yayılmış bir Kur’ân’dır.
İnsan; toplanmış bir Kur’ân’dır, canlı Kur’ân’dır.
Mushâf; Hazreti Muhammed’in gönlünde tecelli eden 

ilâhî bilgilerin, kendi dilimize veya başka dillere tercüme 
edilmesidir. 

Hazreti Muhammed’in siyerine göre ilâhî bilgileri doğru 
çevirmek kolay değildir. 

Bugünkü, Mushâf-ı Şerif’in ne kadar doğru çevrildiği ise 
ayrı bir konudur.

Bugün toplumda, Kur’ân diye bilinen kitap, Mushâf-ı Şe-
rif’tir. 

Mushâf; sayfalanmış demektir.
Yâni bilgileri sayfalara yazmak.
Canlı kitap olan, kişinin kendi vücûd kitâbını yâni Kur’ân’ı 

okumayan, Mushâf-ı Şerif’i anlayamaz.



| 194 |

Kişi, kendi vücûdunu okunacak Kur’ân bilmelidir.
Her varlığı okunacak canlı bir kitap bilmeli, Kur’ân bil-

melidir.
Kur’ân diye okuduğu Mushaf-ı Şerîf’i de iyi incelemeli, 

oradan sunulan mesajları da iyi anlamalıdır.
İşte insan, hem kendi vücûdunu, hem de her bir varlığı 

Kur’ân bilmeli ve varlığın birbiriyle olan münasebetini iyi 
kavramalıdır. 

Kendi vücûd kitâbını ve varlık kitâbını okuyan Kur’ân 
okuyordur.

Okumak; “Vahiy”le buluşmaktır, bilgiyi Hayy olandan 
almaktır.

Okumak, Allah’ın her varlıktan her an olan okuyuşuyla 
buluşmaktır. 

A’lâ Sûresi 6: “Nukriu ke-sana okumaktayız.”
İkrâ, oku.
Bil ki okumadan vahiyle buluşamazsın.
Okumadan hakikatlere şâhit olamazsın.
Okumadan bilemezsin.
İkrâ, oku.
Oku, canlı kitap olan vücûdunu oku.
Canlı kitap olan varlığı oku.
Kendi vücûdunda ve varlıkta birliğe götüren yolu idrak et.
Bil ki, kendini okumadan, Allah nedir bilemezsin.
Bil ki, kendini okumadan, insan olamazsın.
İnsan hangi kitâpdan süzülüp geldiğini ve nasıl bir kitâb 

olduğunu anlamalıdır.
İnsan ve her bir varlık ana kitâbdan süzülüp gelmiştir.
Kur’ân’da ana kitâb “Ümmü’l Kitâb” olarak belirtilir.



| 195 |

Ümmü’l Kitâb, kitapların kaynağı, aslı, anası demektir. 

Ümmü’l Kitâb’dan Kur’ân okumayan, Kur’ân okumuş sa-
yılmaz.

Ümmü’l Kitâb’dan okuyabilmek için “Ümmi” olmak gerekir.

Bu görünen âlem var olmadan önce, Ümmü’l Kitâb bo-
yutunda var idi.

Nasıl bir ağaç, ağaç olmadan önce tohumun içinde var 
ise, işte görünen her varlık, Ümmü’l Kitâb boyutunda var idi.

Ra’d Sûresi 39: “Ve inde hu ummu’l kitâb.”

Meâli: “Ana kitap O’nun katındadır.”

Bu âlem, her bir varlık, bir kitâbtır, bu kitâbların ana 
kitâbı ise “Ümmü’l Kitâb”tır.

Ümmü’l Kitâb, bu âlem açığa çıkmadan önce, bir özde, 
yâni bir Levh-i Mahfûz’da satır satır yazılı idi.

Ümmü’l Kitâb, Allah’ın katındadır ki, “Kûn fe yekûn” em-
riyle, var olan her şey, Levh-i Mahfûz’dan bir bir tecelli et-
meye başladı.

Ümmü’l Kitâb’da ne varsa, onun Levh-i Mahfûz’unda ya-
zılı idi. 

Varlığın varoluş sırları, Ümmü’l Kitâb’ın levhalarında 
muhafaza edilmekteydi. 

Tüm varlığın; şekli, yapısı, çeşitliliği, ömür süreci, Üm-
mü’l Kitâb’da var idi.

Şöyle düşünelim, göz adına yazılan tüm kitâbların Üm-
mü’l Kitâb’ı, gözlerin bizzat kendidir. 

Cilt adına yazılan tüm kitâbların, Ümmü’l Kitâb’ı insan 
derisidir. 

Kur’ân-ı Kerim, Ümmü’l Kitâb’tan inzal olmuştur. (Âl-i 
İmrân Sûresi 7)



| 196 |

Kulların yazdığı Kur’ân meâllerinde doğru çevrimler ol-
mayabilir, hatalar olabilir.

Lâkin Ümmü’l Kitâb’ta, bir hata, bir eğrilik, bir şaşma 
yoktur.

Ümmü’l Kitâb’tan okumayan Kur’ân okumuş sayılmaz.
Ümmü’l Kitâb’tan okuyabilmek için, ümmi olmak şarttır.
Ümmilik, toplumun bildiği anlamda, okuma yazma, he-

sap kitap bilmeyen demek değildir.
Ümmilik, anadan doğduğu saflıkta, hiç kirlenmemiş bir 

dimağa sahip olan demektir. 
Ümmilik, ümmî; umm kökünden gelir.
Umman kelimesi de buradan gelir.
Umm; ana, aslı, esası, asliyeti, özü, merkez, kaynak, saf, 

doğal, gibi anlamlara gelir.
Ümmi; aslına uygun, merkeze bağlı, kaynağından besle-

nen gibi anlamlara gelir.
Ümmi; Anasından doğduğu saflıkta hareket eden, saf-

lığını korumuş, hiçbir inançla kirlenmemiş olan demektir.
Nasıl ki çocuk doğduğunda, hiçbir inanca tâbi değildir.
Anne baba, daha sonra o çocuğu kendi inancına yönlendirir.
Hakikatleri, kulların oluşturduğu, matbaalarda bası-

lan Kur’ân’dan, ya da diğer kitâblardan öğrenmeye çalışana 
“Ehl-i Kitâb” denir.

Hazreti Muhammed zamanında, Tevrat, İncil ve diğer 
kitâblardan okuduklarını, orada burada hakikat diye anla-
tanlara “Ehl-i Kitâb” denilirdi.

Hazreti Muhammed döneminde ve öncesinde, ellerinde 
dini kitâblar olanlar ve o kitâblardan okuyanlara ve halka 
o okudukları kitâblardan bir şeyler anlatanlara, halk ara-
sında “Ehl-i Kitâb” denilirdi. 



| 197 |

“Ehl-i Kitâb” diye söylenen kesim, ellerinde kitâb olan-
lar ve o kitâblardan okuyanlardı. 

Kitap ehli, okudukları kitaplara göre hüküm verenlerdi.

Yâni “Ehl-i kitâb” denilen kesimin, hakikat diye anlattık-
ları, sadece kitapsal bilgilerdi.

Oysa hakikatler bizzat varlığın kendinden idi.

Oradan okumayıp, matbaalarda basılan kitaplardan bil-
gilenen ve onları hakikat diye anlatanların hepsi “Ehl-i Ki-
tap”dır.

Varlığın kendinden okumayan, hakikate ulaşamaz.

Kur’ân okumak, varlığın özünden okumaktır.

Kulların yazdıkları kitâblara, ya da bir inanca teslim 
olanlara teslim oldu demek doğru değildir.

Teslimiyet, aslımızın geldiği ana kaynağa teslim olmaktır.

Âl-i İmrân Sûresi 20: “Vel ummiyyîne e eslemtum.”

Meâli: “Aslınızın geldiği yere teslim oldunuz mu?”

İşte Ümmü’l Kitâb’a teslim olmayan, hakikatleri oku-
maya başlayamaz.

Ümmü’l Kitâb’dan okuyabilmek, ümmilik makâmına er-
mekle mümkün olur. 

Ümmîlik makâmına ancak ve ancak, inanç ayrımcılığın-
dan temizlenmekle ulaşılabilir. 

Çocuk, annesinden doğduğunda hiçbir inanç ayrımcı-
lığı bilmez.

İşte o saf hale ulaşmak, ümmilik makâmına ermektir. 

Aklından, tüm ayrımcılığı, tüm fena hallerini temizle-
yen, anasından doğduğu saflığa ulaşan, gönlünde zerre ka-
dar kötü bir hâl, düşünce taşımayan kişi ümmilik makâmına 
ermiştir, ümmi olmuştur. 



| 198 |

Ümmîlik makâmına gelmek için yapılacak olan, aklımızı, 
gönlümüzü tertemiz yapabilmektir.

Gönlünü tertemiz etmeyen, saflığa ulaşmayan Allah’ın 
hakikatlerine ulaşamaz.

Ümmîlik makâmına gelen, hakikatleri zahirde din adına 
yazılan kitâblardan değil, Allah’ın canlı kitâbı olan varlığın 
tertemiz kaynağından okur.

İşte “Allah’ın kitâbı” denilen kitâb tüm âlemdir.
Kur’ân okumak da oradan okumaktır.
Şurâ Sûresi 52. âyette çok çarpıcı bir uyarı vardır.
Öncelikle Şurâ Sûresi 52. âyeti inceleyelim. 
Şurâ Sûresi 52: “Mâ kunte terdi mâ el kitâb ve lâ iman.”

Mâ kunte tedri : Bilmiyordun, idrak etmiyordun, ders, tedrisât, 
Mâ el kitâb : Değil, şey, ne, kitap nedir,
Ve lâ iman : Olmaz, değil, yok, iman, 

Meâli 1: “Sen kitâb nedir bilmezdin, imanın da yoktu.”
Meâli 2: “Sen kitâbdan nasıl ders alınacak bilmezdin, 

imanın da yoktu.”
Burada çarpıcı uyarı “varlık kitâbından okumadan iman 

sahibi olamazsınız” uyarısıdır.
Hazreti Muhammed kitap nedir bilmiyor muydu?
İmanı yok muydu? 
Evet, Şurâ Sûresinde böyle bildiriliyor. 
İşte burada bizlere sunulan hakikat; varlık kitâbından 

okumalısın, oradan ders almalısın.
Hazreti Muhammed elbette insanların yazdığı nice kitâbı 

biliyordu. 
Onun döneminde İncil, Tevrat ve diğer kitaplar okunu-

yordu.



| 199 |

Varaka Bin Nevfel, Hazreti Hatice validemizin amcazade-
siydi, İncil, Tevrat ve diğer eski kitapları okuyan bir kimseydi.

Hatta Hazreti Muhammed’e “Varaka ona kitap okuyor, 
ondan öğreniyor” dediler. 

Hazreti Muhammed, elbette insanların derlediği kitap-
ları gördü ve oradan okudu da…

Ama âyette belirtilen muhteşem uyarı, “insanların der-
lediği kitapları kitâb bilme, varlığı kitâb bil oradan oku, ha-
kikat oradadır” uyarısıdır.

Bizlere sunulan bilgi, her varlığın bir kitap olduğu, insa-
nın bir kitap olduğu bilgisidir. 

Allah’a ârif olmanın, Allah’a şâhit olmanın yeri, yazılmış 
kitaplar değil yayılmış kitâb olan Kâinat kitâbıdır. 

İşte onun için âyette “Sen kitâbın ne olduğunu bilmiyor-
dun” diye bildiriliyor.

“Kitap diye yazılmış kitapları bilme, her varlığın bir ki-
tap olduğunu bil, oradan okursan işte ancak o zaman iman 
sahibi olursun” uyarısı, yönümüzü varlık kitâbına döndür-
memiz gerektiğidir. 

Varlıktaki hakikatlere şâhit olmak, iman hakikatine eriş-
tirecektir.

Varlık kitâbı asıl kitâb bilinmelidir.
Yazılmış kitaplar ise bize yardımcı kaynaklar olarak bi-

linmelidir.
Kulların derlediği kitaplarda olan bilgiler, her insana bir 

yol göstermedir.
Ama yaratılışın ve yaratıcının hakikatleri, bizzat varlı-

ğın kendisindedir.
Yayılmış kitâb olan varlık kitâbı, insanların yazdığı tüm 

kitapların ana kaynağıdır.



| 200 |

Elbette insanların yazdığı kitaplar da incelenmelidir.

Onlar yol gösteren kaynaklardır.

Ama varlığın kendisi ana kaynak olarak bilinmelidir.

Varlıktaki tüm işaretler Allah’ın âyetleri olarak bilinmelidir.

Şimdi âyet konusunu inceleyelim.

Âyet nedir, diye toplumda sorsak, hemen hemen her-
kes, Kur’ân diye bildiğimiz kitapta yazılı olan kelimelerden 
bahseder.

Allah’ın âyetleri dediğimizde genelde insanlar, Kur’ân diye 
adlandırdığımız kitaptaki yazılı olan sözcüklerden bahseder.

Oysa Kur’ân’a göre varlıktaki her işaret, delil, iz, bir âyet-
tir diye belirtilir.

Varlığın sahibini gösteren her işaret âyettir. 

Âyet; işaret, delil, alâmet, iz anlamındadır. 

Bir toz zerresi de, bir çiçek de, bir böcek de, bir kuş da, 
bir atom da, atomda olan yapılar da, bir insan da hep âyettir. 

Her âyet yâni her varlık, Allah’ı gösteren sonsuz işaret-
ler taşır. 

Her varlığın sisteminde olan işaretler okunacak olandır. 

Yûsuf Sûresi 105 âyet: “Ve keeyyin min âyetin fîs semâvâti 
vel ardı yemurrûne aleyhâ ve hum anhâ muridûn.”

Meâli: “Göklerde ve yerde nice âyetler vardır ki yanından 
gelip geçerler ve onlar onun farkına varmazlar.”

Fussilet Sûresi 37: “Gece ve gündüz ve güneş ve ay O’nun 
âyetleridir.”

Her varlık, tüm kâinat bir Kur’ân’dır.

Her varlıktaki ve tüm kâinattaki her delil, işaret ise âyettir. 



| 201 |

İnanç ile ilgili bir meseleyi konuşurken bile, hemen “Şu 
âyette şöyle diyor” diye bahsedilir.

Peki, âyet:  dediğimiz nedir?
Bizlere âyet diye, Kur’ân’da yazılı olan kelimeleri gös-

terdiler.
Hep böyle öğrettiler, hep böyle söylediler.
Oysa o Kur’ân dediğimiz kitâbı, dikkatlice okursak, yer-

yüzünde ve gökyüzünde olan her şeyin âyet olduğunu bildirir. 
Câsiye Sûresi 3: “İnne fîs semâvâti vel ardı le âyâtin lil 

mûminîn.”
Meâli: “Muhakkak ki göklerde ve yerde ne varsa elbette 

mü’minler için âyettir.” 
Lokmân Sûresi 31: “Elem tere ennel fulke tecrî fîl bahri 

bi ni’metillâhi li yuriyekum min âyâtih inne fî zâlike le âyâtin 
li kulli sabbârin şekûr.” 

Meâli: “Göklerde olanların bir sonsuzluk içinde akıp gitti-
ğini görmez misin? O âyetlerini size her an gösterir. Allah’ın 
nimetlerini anlayanlar bilgelik içindedirler. İşte bu âlemdeki 
her şey, sabredenler, varlığın sahibini bilip teslim edenler 
için elbette bir âyettir.”

Yâ-Sîn Sûresi 33: “Ve âyetun lehumul ardul meyteh ah-
yeynâhâ ve ahrecnâ minhâ habben fe minhu yekulûn.”

Meâli: “Yeryüzü onlar için bir âyettir. Biz orada nutfeler-
den hayat vereniz ve ondan bitkiler, daneler çıkartırız. Böy-
lece onlardan beslenirler.”

Yâ-Sîn Sûresi 41: “Ve âyetun lehum ennâ hamelnâ zur-
riyyetehum fîl fulkil meşhûn.”

Meâli: “Onların zürriyetlerini dopdolu bilgilerle bir gen 
sistemi içinde taşıyıp aktarmamız da onlar için âyettir.” 

Bakara Sûresi: 164: “Vel ardı le âyâtin li kavmin yakılûn.” 



| 202 |

Meâli: “Ve yeryüzünde olan her şeyde, elbette akledip 
düşünen insanlar için âyetler vardır.” 

Rum Sûresi 22: “Ve min âyâtihî Halkus semâvâti vel ardı 
vahtilâfu elsinetikum ve elvânikum inne fî zâlike le âyâtin 
lil âlimîn.” 

Meâli: “Göklerde ve yerde olanların Halk oluşu ve sesle-
rinizin farklılığı da ve görünüşlerinizin farklılığı da O’nun 
âyetlerindendir. Elbette bunlarda bilenler için deliller vardır.” 

Ra’d Sûresi 3: “Ve huvellezî meddel arda ve ceale fîhâ 
revâsiye ve enhârâ ve min kullis semerâti ceale fîhâ zevcey-
nisneyni yugşil leylen nehâr inne fî zâlike le âyâtin li kav-
min yetefekkerûn.”

Meâli: “Ki O’dur yeryüzünü yayıp döşeyen, orada dağlar 
ve nehirler var eden, orada erkek ve dişi olmak üzere çeşit 
çeşit türler var eden, ürünler ortaya çıkaran, geceyi ve gün-
düzü oluşturan. Muhakkak işte bunlarda düşünüp araştıran 
kimseler için âyetler vardır.” 

Nahl Sûresi 11: “Yunbitu lekum bihiz zera vez zeytûne 
ven nahîle vel anâbe ve min kullis semerât inne fî zâlike le 
âyeten li kavmin yetefekkerûn.”

Meâli: “Sizler onlardan faydalanır gelişirsiniz. Ekinler-
den, zeytinlerden, hurmalardan, üzümlerden ve meyvele-
rin, sebzelerin her türlüsünden yararlanırsınız. Muhakkak 
işte bunlarda, hakikatleri arayan, derin düşünen kimseler 
için âyetler vardır.”

Nahl Sûresi 12: “Ve sehhara lekumul leyle ven nehâre veş 
şemse vel kamer ven nucûmu Mûsâhharâtun bi emrih inne 
fî zâlike le âyâtin li kavmin yakılûn.”

Meâli: “Sizin bedenlerinizi düzenledi. Gece ve gün-
düz, güneş ve ay ve yıldızlar, tüm bunlar O’nun işleyişiyle 



| 203 |

düzenlenmiştir. İşte bunların içinde, düşünüp akıl eden kim-
seler için âyetler vardır.” 

Nahl Sûresi 13: “Ve mâ zerae lekum fîl ardı muhteli-
fen elvânuh inne fî zâlike le âyeten li kavmin yezzekkerûn.”

Meâli: “Sizlerin çoğalmasında, yeryüzünün çeşit çeşit 
renkler içinde oluşunda, işte bunların içinde, varlığın yara-
tılışını düşünüp, ulaştığı hakikatlerle bakmak isteyen kim-
seler için, elbette âyetler vardır.” 

İşte Kur’ân’ı incelediğimizde; göklerde ve yerde olan her 
şeyin, her varlığın kendinde olan tüm niteliklerin, hep bir 
âyet olduğunu anlıyoruz.

Âyet; iz, işaret, alâmet, delil, sinyal demektir. 
Evet, tüm kâinatta her şey bir âyettir.
Varlığın kendisi de, varlıktaki nitelikler de hep bir âyettir. 
Her bir âyet; bir işarettir, bir delildir, bir sinyaldir, bir izdir.
Bu iz bizi varlığın sahibine götürür. 
Her âyet, varlığın sahibini gösterir. 
Varlığın kendisi, varlıkta bulunan, varlıktan akan her 

şey âyettir. 
Allah dediğimiz, inanıp da şâhit olmadığımız o gizemi, 

ancak ve ancak âyetlerle, yâni varlıktaki işaretlerle anla-
yabiliriz. 

Yeterki görünen varlığı inceleyelim, anlamaya çalışalım.
Ve buna kendi vücûdumuzdan başlayalım.
Nefesimizden başlayıp, hücrelerimizi, dokularımızı, be-

denimizi inceleyelim, çalışmasını, niteliklerini inceleyelim, 
“İkrâ-Oku”yalım, idrak etmeye çalışalım.

Nereden geldik, nasıl oluştuk, bedenimiz nasıl işliyor ve 
nereye gidiyoruz, sorularının cevaplarını, kendi vücûdumuzu 
ve varlığı inceleyerek anlamaya çalışalım.



| 204 |

Allah, tüm varlıkta işaretleriyle kendini her an gösterir. 

Görünen de görünmeyen de, evvel olan da âhir olan da 
O’ndan başkası değildir.

“Evvel ve sonsuz olan, zâhir olan ve bâtın O’dur.” 

“Huvel evvelu vel âhiru vez zâhiru vel bâtın.” (Hadîd Sû-
resi 3)

Allah, tüm varlıktan işaretleriyle kendini gösterir. 

Bunu anlamak için, varlığı okumak gerekir, tefekkür et-
mek gerekir.

Hazreti Muhammed onun için ”Ya Rabbi! Bana eşyanın 
hakikatini göster” diye dua etmiştir denilir. 

Allah, ancak ve ancak varlığın varoluşunu anladığımızda 
idrak edilir.

İşte insan, varlığı okumalı, incelemeli, düşünmeli, id-
rak etmelidir. 

Eğer insan, canlı âyetlerden okumaya, yâni varlıktaki işa-
retlerden okumaya başlayamazsa, kendi yaratılışının hakika-
tine ulaşamaz ve sonuçta, Allah nedir, hakikatine ulaşamaz.

Eğer insan, Kur’ân kelimelerine âyet der ve bu kâinat-
taki her şeyin bir âyet olduğunu anlayamazsa, Allah’ı idrak 
etmekten uzaklaşır. 

Ezan bizlere, günde yirmi defa “Eşhedu-Şâhit olun” diye 
bildirirken, bu hakikati bildirir.

Varlıktaki âyetleri yâni sonsuz işaretleri inceleyerek, va-
roluşun hakikatini hissedebiliriz.

Her nesneyi iyi okursak, şüphesiz oradaki işaretler bize 
varlığın sahibini gösterir.

Yeryüzünde ve kâinattaki her şeyin bir âyet olduğu bize 
bildirilmiştir.



| 205 |

Yeterki insan, Kur’ân diye bildiği, insanların matbaada 
oluşturduğu kitaptan başını kaldırsın, yönünü varlığa dön-
dürsün, canlı âyetler olan varlık kitâbıyla tanışsın, her var-
lığın bir âyet olduğunu anlasın.

Ve onu okumaya, onu incelemeye, onu anlamaya çalışsın.

İşte o zaman aradığı tüm soruların cevaplarıyla bir bir 
buluşacaktır.

Zaten Kur’ân dediğimiz kitap bizlere bu gerçeği sunar. 

Göklerde ve yerde bulunan her şeyin bir âyet olduğu 
Kur’ân’da defalarca bildirilir.

İşte insanın kendisi, yâni tüm beden varlığı ile canlı bir 
âyettir. 

Tüm organları, hücreleri bir âyettir. 

Varlığındaki molekülleri, atomları bir âyettir.

Allah kendini cümle kâinattaki âyetleriyle gösterir. 

Bize verilen akıl bunları anlamak içindir. 

Hazreti Muhammed onun için ”Düşünmeyen kimsenin 
imanı olmaz” demiştir.

İman, emin olmaktan gelir.

Emin olmak ancak ve ancak şâhitlikle oluşur.

Varlığı inceleyen oradaki işaretlerle, varlığın hakikatine 
şâhit olan, emin olmuştur Yâni iman sahibi olmuştur.

Düşünmeyen insan, iman yâni eminlik, yâni mü’minlik 
makâmına eremez.

Düşünmeyen kimse, atalarından öğrendiği inanç boyu-
tunda kalır. 

İnanç boyutunda olan kişi, atalarından öğrendiği, şâhit 
olmadığı bilgilere inanır ve hiç düşünmeden ibadet diye bil-
diği şeyleri uygular. 



| 206 |

Düşünmeyen kimse, iman boyutuna ulaşamaz, mü’min 
olamaz. 

Mü’minlik emin olmakla oluşur. 

Varlık bir kitaptır ve varlığın içinde tüm hakikatler sa-
tır-satır yazılıdır. 

İsrâ Sûresi 58. âyette bu hakikat bildirilir.

“Kane zalike fi el kitâbe mesturen.” 

Meâli: “İşte bu varlık kitâbının içinde, tüm hakikatler 
satır-satır yazılıdır.”

Kişi, tüm kâinatı bir kitap bilir, her şeyi bir âyet kabul 
ederse, Kur’ân’ın gerçeği olan, canlı kitap ile de tanışır.

Ve kâinat kitâbından, Allah hakikatine ulaşır.

Varlıktaki tüm işaretleriyle, yâni tüm âyetleriyle, O’nun 
kendini gösterdiğini idrak eder. 

Hakikatler ancak ve ancak, varlıktaki işaretlerle, yâni 
delillerle, yâni âyetlerle anlaşılabilir.

Onun için, Yûsuf Sûresi 105. âyette: “Ve keeyyin min âye-
tin fîs semâvâti vel ardı” yerlerde göklerde olan her şeyin 
âyet olduğu bildirilmiştir.”

Kur’ân’a göre varlıktaki her bir nitelik âyet olarak ta-
nımlanır.

Buna göre tüm âlem Kur’ân’dır.

Kur’ân dediğimiz varlık kitâbını incelediğimizde, yerde 
ve gökte olan her şeyin âyetlerden oluştuğu bildirilir.

İşte Kur’ân canlı olan her varlıktır. 

Her bir varlıktaki nitelikler de âyettir.

Okunası kitap da âyetler de varlığın bizzat kendisidir. 

Her varlığın kendindeki sonsuz âyetler, varlığın sahibini 
gösteren işaretlerdir. 



Şimdi de sûre konusunu inceleyelim.

Varlık sûreten ve sîreten olmak üzere bir yapıdan oluş-
muştur.

Yâni varlığın bir ten yönü bir de cân yönü vardır.

Ampul ve ampulü çalıştıran elektriği düşünelim.

Elektrik cân yönüyse ampul ten yönüdür.

İşte varlığın görünen yönü vardır, bir de görünmeyen 
yönü vardır.

Varlığın özü âyetlerle sarılıdır.

Varlığın dış kısmı sûretlerle sarılıdır. 

Varlığın dış kısmına “Sûre” denilir.

Sûre; varlığın sûret yönüdür, beden yönüdür, toprak yö-
nüdür. 

Sûretlerin ardı âyetlerdir.

Sûre konusu iyi bilinmelidir.

Sûre, sûret, sur, aynı kökten gelen kelimelerdir.

Sûr; çevreleyen, kuşatan, yüksek duvar demektir. 

Bir şehrin etrafını çevreleyen duvarlara da “sur” denil-
miştir.

İnsanın vücûdu da, surdur, sûrettir. 

Cümle varlığın ten yönü surdur, sûrettir, 

İşte, sûre kelimesi, sur kelimesinden gelir. 

Lâkin toplumda sûre denildiği zaman, hemen akla Kur’ân 
sûreleri gelir.

Toplumda sûre denildiğinde, Mushâf-ı Şerîf’te olan 114 
sûre akla gelir. 



| 208 |

Toplumda âyet denildiğinde, Mushâf-ı Şerîf’teki sûrele-
rin içindeki olan kelimeler, cümleler akla gelir.

“Kur’ân” denildiğinde, Mushâf-ı Şerîf denilen kitap akla 
gelir.

Oysa sûre; varlığın dış cihetidir, yâni sûret cihetidir.

Bundan dolayı varlığın ten cihetine, “Sûr-Sûret-Sûre” denir. 

Sûre, inşa edilmiş olan binaya da denir.

İnsan vücûdu Allah’ın inşa ettiği bir binadır.

İnsan vücûdu içten dışa kadar, her şeyiyle sûrelerden 
oluşur.

İnsanın gözü de, kulağı da, eli de, dili de, tüm organ ve 
hücreleri sûrelerdir. 

Sûre, sûret aynı anlama gelir. 

İnsanın bedeni, içiyle dışıyla derilerle kaplıdır.

Her hücre, içiyle dışıyla hücre çeperi ile kaplıdır.

İşte bu deri, hücre çeperi, bedenin sûret boyutudur. 

Sûret boyutu bir işleyiş içindedir. 

İnsan vücûdunda her an bir faaliyet vardır, yâni her an 
bir işleyiş vardır.

Her dokuda, her hücrede her an bir işleyiş vardır.

İnsan vücûdunda, yâni sûretlerin ardında her an, sinir 
sistemi, dolaşım sistemi, boşaltım sistemi, solunum sistemi 
bir işleyiş içindedir.

İşte, sûretlerin ardında olan bu işleyiş, okunması gere-
ken, anlaşılması gereken bir canlı kitap durumudur.

Sûretlerin ardı âyetler şehridir.

Sûretlerinin yâni tenlerinin iç boyutunda olan, yâni vü-
cûd boyutunda olan, varoluşa ve var edene ait tüm işaretler, 



| 209 |

tüm deliller, tüm izler, tüm alâmetler Allah hakikatine eriş-
tiren değerlerdir. 

Bu değerleri tutan boyuta sûre denilir. 

İşte tüm varlık Kur’ân sayfalarıdır. 

Kur’ân; okunan, okunabilecek olan, gerçeği gösteren, bir-
lik içinde olan, bütünlük, varlığın birliği, varlığın işleyişi, iş-
leyişin okunması gibi anlamlara gelir.

İşte sûre, her varlığın dış boyutu, yâni sûret boyutudur. 

Âyet, varlığın iç boyutundaki işaretler, delillerdir. 

Kitâb, tüm varlığın birlik içinde olan sistemidir.

Mushâf-ı Şerîf, bizlere sadece yol gösterir.

Nereye bakmamızı, nasıl bakmamızı ve ilimden ayrılma-
dan bakmamızı öğütleyen bilgiler sunar.

Hakikatlere şâhit olmak, canlı kitâb olan her bir varlık-
taki delilleri, işaretleri incelemekle mümkün olacaktır.

Hakikat sûretlerin ardında gizlidir.

Sûretlerde âyetlere ulaşmak gerekir. 

Varlığın sûret boyutunda, yâni eşya boyutunda kalma-
mak gerekir.

Varlığın işleyişi, hakikatlerin okunması gereken boyuttur.

İşte her varlığı okuyabilmek, sûretlerin ardına bakmakla 
mümkündür. 

Amaç, varlık kitâbını, kâinat kitâbını okuyabilmektir.

Kâinat Kur’ân’ınını okuyan, Mushâf-ı Şerîf’i anlayabilir. 

Kâinat Kur’ân’ını okumak için; lisan gerekmez, zahiri 
okuma yazmak gerekmez, zahiri kitapları okumak gerek-
mez, birilerini dinlemek gerekmez. 



| 210 |

Varlığı okumak için; merak, istek, niyet, aşk, samimiyet, 
tenezzül, edep, teslimiyet, bildiklerini unutmak, konuşma-
mak, gözlemlemek, düşünmek, yeterlidir. 

Bakara Sûresi 164: “Vel ardı le âyâtin li kavmin yakılûn.” 
Meâli: “Ve yeryüzünde olan her şeyde, elbette akledip 

düşünen insanlar için âyetler vardır.”
Meryem Sûresi 17: “Fettehazet min dûnihim hicâben fe 

erselnâ ileyhâ rûhanâ fe temessele lehâ beşeren seviyyâ.”

Fe ittehazet : Böylece, edindi, aldı, yaptı, sarıldı, kuşattı,
Min dûni him : Onlardan başka, 
Hicâben : Perde, sureti tutan sîret, gizlenme, örtü, 
Fe erselnâ : Böylece, gönderdik, sunduk, ü�ledik, biz, 
İleyha rûha nâ : Ona, kendine, rûhumuz,
Fe temessele lehâ : Özümleme, gibi, benzeşme, şekil ve surete 

girmek, ona,
Beşeren : Beşer, insan, beden, vücûd, dış yüzü, 

suretli varlık, 
Seviyyen : Uygun, normal, seviyeli, birlik, beraberlik, 

doğru, düzgün, 

Meâli: “Sonra da tüm sûretleri tutan o sîrete sarıldı. Böy-
lece rûhumuzdan kendine üflediğimizi anladı. Böylece tüm 
beşeriyeti bir birlik içinde tutan, şekil ve surete bürünenin 
O olduğunu anladı.” 

Rahmân Sûresi 26:

كُلُّ مَنْ عَليَْهاَ فاَنٍ
Kullu men aleyhâ fân

Kullu men aleyhâ : Bütün her şey, var olan, bütün suretler, ne 
varsa,

Fân : Fâni, gelip geçen, yok olur, 

Meâli 1: “Bütün sûretler gelir geçer.” 



| 211 |

Meâli 2: “Bütün her şey gelip geçicidir.”
Rahmân Sûresi 27:

كْرَامِ وَيبَْقىَ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَالإِْ
Ve yebkâ vechu rabbike zûl celâli vel ikrâm

Ve yebkâ : Bâki olan, dâima, sürekli olan, 
Vechu rabbike : Yüz, gerçek, rabbin, seni vücûdlandıran, 
Zû el celâli : Zât, sahip, suretleri tutan, celal, güzel, nûru ile 

tutan, 
Vel ikrâm : Lütuf, sıfatları ikram eden, ihsan,

Meâli 1: “Sıfatlarının sahibi olan ve tüm varlığı Zâtıyla 
tutan Rabbinin yüzü bâki kalır.” 

Meâli 2: Rabbin vechi bâkidir, bütün sûretleri tutan O’dur, 
varlıktaki tüm nitelikler O’na aittir.

Nisâ Sûresi 56: “Beddelnâhum culûden.”
Meâli: “Cildleri-sûretleri her an değiştiririz.”
Varlığın cilt yönü, sûret yönüdür. 
Varlığın sûret yönü her an bir değişim içindedir.
Meâlin tamamı şöyledir.
Nisâ Sûresi 56: “İnnellezîne keferû bi âyâtinâ sevfe nuslî-

him nâra kullemâ nadicet culûduhum beddelnâhum culû-
den gayrahâ li yezûkûl azâb innallâhe kâne azîzen hakîmâ.”

Meâli: “İşaretlerimizi görmemezlikten gelip örtenler, biz 
suretleri değiştirip durduğumuz halde, onlar her seferinde 
suretlerde kaldılar. Onlar yakıp, yıkıcı hallere sarıldılar, sı-
kıntılı haller içinde oldular. Muhakkak ki Allah tüm değer-
lerin yüce sahibidir, tüm varlığa hâkim olandır.” 

Varlığın libas-elbise yönü sûret yönüdür.
Varlığın sûret yönünde kalıp sîretine adım atamayanlar 

Allah hakikatini anlayamaz.



| 212 |

En’âm Sûresi 9: “Ve le lebesnâ aleyhim mâ yelbisûn.”
Burada geçen “lebes-yelbisûn” varlığın libas-elbise yönüdür.
İblis kelimesi de burasıyla bağlantılıdır.
Varlığın dış yüzünde kalıp, yâni toprak cihetini görüp 

özündeki Hakk’ı göremeyen iblislik halinde kalır.
İnsan varlığın sûret yönünde kalmamalıdır, özünü gör-

melidir. 
Kişinin Allah ile arasına perde, varlığın sûret boyutunda 

kalmasıdır.
Allah ile arasına perde, gördüğü varlığın aslını göreme-

mesidir. 
İblis âdeme secde etmedi, yâni varlığın özünü göremedi.
“Onu topraktan yarattın” dedi.
Bu duygu, kişinin iblislik hâline uyarı idi.
Her kim, varlığın sûret boyutunu görür, sîret boyutunu 

göremezse, işte o kişi iblislik durumuna düşer.
İblis diye ayrı bir varlık yoktur.
İblis, varlığın beşer boyutunda yâni toprak boyutunda 

yâni varlığın sûret boyutunda kalmaktır. 
İblis, varlığın dış elbisesinde, yâni libas boyutunda kal-

maktır, yâni toprak boyutunda kalmaktır.
İblis, libas, elbise, dış elbise, sûret, varlığın toprak ciheti 

aynı anlamlara gelir. 
İblis, dış elbisede, sûrette, toprak boyutunda kalan de-

mektir.
Bu gördüğümüz varlık, sûret boyutuyla bir perdedir.
Perdenin ardı Allah boyutudur.
Her kim, sûret gördü, sîret göremedi o iblis oldu.
Her kim, toprak gördü, aslını göremedi o iblis oldu.



| 213 |

Her kim, kendini gördü, kendinde Hakk’ı göremedi, o ib-
lis oldu.

Her kim, karşısındaki kişiyi gördü, onda Hakk’ı göre-
medi, o iblis oldu.

Her kim, tende kaldı câna eremedi, o iblis oldu.

Her kim, güzel çirkin diye gördü, o iblis oldu.

Her kim, kadın erkek diye baktı, insan olarak bakamadı, 
o iblis oldu.

Her kim, eşyayı gördü eşyada esmayı göremedi, o iblis oldu.

Eğer biz, sûretleri görür sûretleri tutan sîreti göremezsek, 
yâni toprağı görür, toprağın ardında olanı göremezsek, yâni 
teni görüp cânı göremezsek, iblislik hâli bizde açığa çıkar.

İşte iblis; varlığın dış elbisesinde kalan, yâni varlığın top-
rak boyutunda kalan demektir. 

Bizden istenen, sûretleri tutan gücü anlamak ve secde 
sırrına ermektir. 

İblislik durumuna düşen kişide, bir hamilelik başlar ve 
o kendi şeytanını doğurur.

Şeytanın babası, iblistir.

İblislik halinden sonra şeytanlık hâli doğar.

İblis varlığın toprak boyutunu görür ve kendini hayırlı 
görür, başkasına hor bakar.

Bu durum Kur’ân’da çok güzel açıklanmıştır. 

Sâd Sûresi 76: “Kâle ene hayrun minhu halaktenî min 
nârin ve halaktehu min tîn.”

Kâle ene hayrun min hu : Dedi, ben hayırlıyım, üstün, ondan, 
onu, bunu, 

Halakte nî : Yarattın, halk ettin, var ettin, ben, 
Min nârin : Ateş, yakan şey, ışık, aydınlık, 



| 214 |

Ve halakte hu : Onu yarattın, 
Min tîn : Tin, öz, çamur, kil, suret, toprak, 

Meâli: “Sûretlerde kalan; benlik içinde kalır, yakıp yıkıcı 
hâllerinden dolayı yaratılışı anlayamaz, kendini diğer yara-
tılanlardan daha hayırlı görür ve o yaratılanları bir sûret gö-
rür ve sîretini göremez.” 

İşte kişiyi iblis durumuna düşüren şey, varlığın sûretini 
görüp, aslını görememesidir.

Eğer kişi varlığın aslını göremezse, gizli bir kibre düşer.

Kendini üstün, başkasını hayırsız kendini hayırlı görür.

İnsanı iblis yapan, şeytan yapan şey, düştüğü kibridir.

İnsanı şeytanlaştıran, kendini daha hayırlı sanması, baş-
kasına hor bakmasıdır.

İblis hep şöyle söyledi:

“Ben ondan hayırlıyım.”

“Ben ondan üstünüm.”

“Ben ondan yüceyim.”

“Benim inancım, benim ibadetim, benim ibadethanem 
onlardan daha üstün.”

“İnsan yaratılan diğer varlıklardan daha üstündür, daha 
yücedir.”

Evet, iblis hep böyle zannetti, böyle düşündü, böyle söyledi.

İblisi iblis yapan şey “Ene hayrun minhu-ben ondan ha-
yırlıyım” (Sâd Sûresi 76) demesi ve kendini üstün görmesiydi.

İblis “Ben ondan hayırlıyım” dedi.

“Halakte hu min tîn-O bir toprak” dedi.

Bu âyeti çok iyi tefekkür etmeliyiz.



| 215 |

Her kim, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan ya da 
bir insandan daha hayırlı görüyorsa, o kişi büyük bir kib-
rin içine düşmüştür.

Kendini diğer bir kimseden daha hayırlı görmek, daha 
değerli görmek, daha yüce görmek kibirdir.

Kibir kişiyi şeytanlaştırır.
Kibir kişiyi Hakk şuurundan uzaklaştırır.
Varlığın toprak boyutunda kalan iblisleşir.
İblis olan Hakk şuurundan uzaklaşır ve şeytanlaşır.
Şeytanlaşan kişi zalimleşir, kendine ve çevresine zu-

lüm eder.
Kur’ân’da hem iblis hem şeytan kelimeleri vardır.
Toplumda iblis ve şeytan aynı olarak kabul edilir.
Şeytanın geldiği yer iblis boyutudur.
İblis, libas boyutunda kalan, özü göremeyen demektir.
Libas, dış elbise demektir.
Varlığın dış elbisesi topraktır.
Her kim toprak gördü, toprağın özünü göremedi, o iblis 

durumuna düştü.
İblis durumuna düşen varlığın eşya boyutunda kalır ve 

git gide şeytanlaşır.
Şeytan “şa-ta-na” kelimesinden gelir.
Şa-ta-na yâni şeytan; uzaklaşan yâni Hakk’tan uzak olan 

demektir.
Şeytanlaşan kişi, hep kibir içindedir, kendini üstün gö-

rür, kendi otoritesi için her şeyi yapar.
İblisin oğlu şeytandır diyebiliriz.
İblislik hâli şeytanlığı doğurur.
Kur’ân’da belirtildiği gibi, Âdem’e secde etmeyen iblistir.



| 216 |

Âdem’den maksat, üflenen rûh boyutudur.

Kişi, varlığın sûretinde kalır, varlığın özünü yâni Hakk 
boyutunu göremezse, iblis durumuna düşer.

İblis, varlığın toprak boyutunda kaldı, üflenen rûh ha-
kikatine eremedi.

İblis, kendini yaratılan herhangi bir varlıktan hayırlı 
gördü, kibirlendi ve iblis durumuna düştü.

Bakara Sûresi 34: “İllâ iblîs ebâ vestekbere ve kâne mi-
nel kâfirîn.”

Meâli: “Kibirlenen iblistir ve onun kibri onu kâfir eder.”

Kişi yaratılan her bir varlığın Hakk ile bağını göremezse, 
çokluk boyutunda kalır, çokluğu tutan tekliği göremez.

İşte iblislik hâline düşen, toprak boyutunda kalır, topra-
ğın hakikatini göremez.

Yaratılan her varlık, Allah’ın kendi özünden süzülüp gel-
miştir.

Allah her varlığı kendi zâtıyla kuşatır.

Varlık Allah’tan, Allah varlıktan ayrı değildir.

“Allah her insana şah damarından yakındır.” (Kâf Sû-
resi 16)

Birimize az yakın, diğerine çok yakın değildir.

Herkese aynı derecede yakındır, hatta yakından daha 
yakındır.

İnsan, bu şuurla bakmalı, varlığın toprak boyutunda kal-
mamalıdır.

Her kim, kendini yaratılan bir varlıktan hayırlı görü-
yorsa, büyük bir kibrin içine düşmüştür.

İblis “Ene hayrun minhu-Ben ondan hayırlıyım” dedi.



| 217 |

Onun kendini hayırlı görmesi, onu kibre düşürdü, onun 
kibri onu şeytanlaştırdı.

Her kim kendini yaratılan herhangi bir varlıktan; ha-
yırlı, üstün, daha değerli görüyorsa, o iblistir, o şeytanlaşır.

Kibir, tenezzülü unutturur, tevâzûyu unutturur.

Tenezzül, inzal kelimesinden gelir.

İnzal, inmek demektir.

Menzil de aynı kökten gelir.

Menzile inmek, tenezzüldür.

Menzil, inilen yer demektir.

Menzil, yeryüzüdür, varlık boyutudur.

Tenezzül; varlığın seviyesine inmek, kendini yaratılan 
varlıktan ayrı görmemek, kendini yüce görmemek demektir.

Tenezzül sahibi, yaratılan her varlığa Allah’ın kulu ola-
rak bakar ve kendini asla yaratılan herhangi bir varlıktan 
üstün görmez.

Tevazu, paralel, aynılık, eşitlik, demektir.

Yâni, kendini yaratılan diğer varlıkla aynı görmek demektir.

Mütevâzi kişi, tenezzül sahibidir.

Tenezzül sahibi, baktığı her varlığa, kendisi gibi Allah 
tarafından yaratılan bir varlık olarak bakar.

Tenezzül sahibi, asla kendini yaratılan bir varlıktan daha 
hayırlı, daha değerli görmez.

Kur’ân’da belirtildiği gibi, yaratılan her varlık Allah’ın 
yarattığı bir topluluktur.

Tenezzül sahibi her varlığa Hakk nazarıyla bakar.

“Yeryüzünde hiçbir varlık olmasın ki ve gökyüzünde ka-
natları ile uçan bir kuş yoktur ki, sizin gibi bir topluluk ol-
masın.” (En’âm Sûresi 38)



| 218 |

“Muhakkak ki siz de o varlıktaki topluluklar gibi bir top-
luluksunuz.” (Mü’minun Sûresi 52)

İşte her insan, varlığın hakikatini görebilmeli ve varlığı 
Hakk’tan ayrı görmemelidir.

Her kim varlığın hakikatini göremezse, varlığın sûret 
boyutunda kalırsa, kendini varlıktan ayrı görür ve iblisleşir.

Bir karınca, bir böcek, bir kuş, bir çiçek, bir ağaç, bir taş, 
bir damla su, hepsi bizler gibi yaratılmış bir varlıktır ve asla 
bizden aşağı ya da üstün değildir.

İnsan olan kendini üstün görmez.
İnsan olan hiçbir varlığa hor bakmaz.
İnsan olan kendini daha değerli görerek kibre düşmez.
İnsan olan hiç kimseye zerre kadar zulüm etmez.
İnsan olan iyilik için, yardım için koşar.
İnsan olan karamsarlık ekmez, ümit eker.
İnsan olan korkutmaz, sevindirir.
Ama kendini daha hayırlı gören, yüce gören; korkutur, 

umutsuzluk verir, karamsarlık verir.
İnsan olan Halk’ta Hakk’a nazar edendir.
İnsan olan kesrette vahdeti görendir.
İnsan olan, tenezzül sahibidir, tevazu sahibidir.
İnsan olan şefkat ehlidir, aşk ehlidir, sevgi ehlidir.
Hepimiz, Allah’ın râhimiyet boyutundan süzülüp geldik.
Bizi var eden bizi asla bırakmadı, her an vücûdumuzda 

tecelli etmekte ve vücûdumuzun sahibidir.
Allah, her vücûdun zâtıdır, sahibidir, orada kendini gösterir.
İşte insan, kendi vücûdunun dış beden cihetini, yâni sû-

ret cihetini Allah’ın sûresi bilmelidir.
Tüm varlığı Allah’ın sûreleri bilmelidir. 



| 219 |

Kendi sûret cihetinin sîret cihetini yâni vücûdunun için-
deki sonsuz işaretleri, delilleri âyet bilmelidir.

Vücûdunun her zerresinin içindeki satır satır yazılı olan 
ilmi bilmelidir, o ilimden okumalıdır.

O ilmin oluşmasındaki sistemin kelâmını bilmelidir. 

Kelâm ağzımızdan çıkan sözcükler değil, varlığın özünde 
olan ilmin yazılı olduğu sistemdir. 

İşte her varlık canlı kitaptır, canlı Kur’ân’dır. 

Canlı âyetlerdir, cânlı sûrelerdir.

Annesinden dünyaya gelen her bebek, vücûdunda; Kur’ân’ı, 
sûreleri, âyetleri ve ilmi taşıyan bir fihristle doğar.

Kur’ân’ı; tüm vücûdudur.

Sûreleri; tüm ten boyutu, hücre boyutu, doku boyutu, 
organ boyutudur.

Âyetleri; tüm vücûdundaki sonsuz işaretlerdir, deliller-
dir, işleyiş boyutu, nitelikler boyutudur. 

İlmi; vücûdundaki varoluşa ve var edene ait olan satır 
satır yazılı olan sistemdir. 

İşte okunacak olan kitap, insanın kendi vücûdudur.

Kendi vücûdunu okumaya başlayan cümle varlığı da 
okumaya başlar.

İşte insan vücûdu; tüm sırları yâni tüm hakikatleri ta-
şıyan bir kitaptır.

İnsan, teni cândan, cânı tenden ayırmadan okumalıdır.

Sûreyi âyetten, âyeti sûreden ayırmadan okumalıdır.

İnsan vücûdu sûrelerden ve âyetlerden oluşan bir canlı 
Kur’ândır. 

İnsan vücûdu her an, sûreleriyle, âyetleriyle konuşan 
canlı bir kitaptır.



| 220 |

Kur’ân’da geçen “Kitâbun yantıku” buna işaret eder.
Kitâbun yantıku, konuşan kitap demektir.
İnsan vücûdu konuşan bir kitaptır.
Ayrıca mü’minlik makâmına gelen de konuşan canlı ki-

tap olmuştur.
Mü’minûn Sûresi 62: “Ve ledeynâ kitâbun yantıku bil 

hakkı ve hum lâ yuzlemûn.”
Meâli: “Bize ait olan hakikatleri konuşan bir kitaptırlar. 

Onlar hiç kimseye kötülük etmezler.”
Câsiye Sûresi 28: “Hâzâ kitâbunâ yentıku aleykum bil 

hakk innâ kunnâ nestensihu mâ kuntum tamelûn.”
Meâli: “İşte, Bizim konuşan kitâbımız sizin üzerinizdeki 

hakikatlerdir. Muhakkak ki Biz, yaptığınız şeyleri sizde kay-
dederiz.”

İnsan, sûreleri ve âyetleri kendi vücûdunda ve her var-
lıkta bulabilmeli ve hakikatleri oradan okuyabilmelidir. 

İnsan vücûdu; kitâbullahtır, âyetullah’tır, sûreullah’tır. 
Yâni tüm vücûd, Allah’ın bir şehridir. 
İnsana, varoluşu ve var edeni anlamak için akıl verilmiştir. 
Yeter ki insan, aklını, gönlünü bâtıl bilgilerden, zulüm 

hallerinden temizlesin, canlı kitap olan kendi vücûd kitâbına 
edeple dönsün, enfüs yolculuğuna başlasın.

Yeter ki insan, canlı âyet olan varlıktaki niteliklerle bu-
luşsun ve o âyetlerden okumaya çalışsın.

Kâinat kitâbını okuyan, din adına ortaya çıkan kitapları 
süzebilir, yorumlayabilir ve kâinat kitâbını okuyan kâmil ki-
şilerin sözlerinden yararlanabilir. 

İşte kişi, kendini ve her varlığı canlı kitap bilmelidir, oku-
nacak kitap bilmelidir.

İşte o zaman insan hakikatlere ulaşacaktır. 



| 221 |

Kapılar bir bir açılacaktır.

Soruların cevapları bir bir gelecektir.

Sırlar bir bir gelecektir.

Mucizeler bir bir gösterilecektir.

Şimdi hadis konusunu inceleyelim.

Toplumda hadis denildiği zaman, hemen Hazreti Muham-
med’in sözleri akla gelir.

Oysa hadis kelimesi, varlıktaki hadiseler ile alakalıdır.

Varlığın varoluşu, işleyiş, süreci hep varlıktaki hadiselerdir.

Varlığın yaşamı, doğa ile ilişkisi hep hadise olarak ad-
landırılır.

İnsanların yaşantıları da insanların hadiseleridir.

Varlıktaki tüm işleyiş Allah’ın hadiseleridir. 

Hadis; olay, işleyiş, hareketlilik, Allah’ın varlıktaki fiil-
leri, söz demektir.

Gâşiye Sûresi 1: “Hel etâke hadîsul gâşiyeh.”

Hel eta ke : Mi, geldi, verildi, sunuldu, sen,
hadîsu : Hadise, olaylar, söz, aktarılan söz, haber, bilgi,
El gâşiyeti : Sûretleri tutan, ezici, afet, salgın, her yeri saran, 

perde, örtü, 

Meâli 1: “Tüm suretleri tutanın bilgisi sana geldi değil mi?”

Meâli 2: “Her yerdeki olayların hakikati sana sunuldu 
değil mi?”

Kur’ân’da, varlığın işleyişindeki tüm olaylar, hadis ola-
rak tanımlanır.

Varlıktaki hadiseler, varlığın kendinde olan işleyişin ha-
kikatleridir.



| 222 |

Bir insanın oluşu, bedenindeki olaylar, bedenindeki iş-
leyiş hep hadislerdir.

Bir çiçeğin açılması, koku salması, kimyasal boyutu, bi-
yolojik boyutu hep hadistir.

Varlıktaki hadiseler, varlığın işleyişine ait hakikatlerdir.
İnsanların sosyal toplumdaki yaşantıları da hadiseler 

diye tanımlanır.
Mü’minûn Sûresi 44: “Ve cealnâhum ehâdîs fe buden li 

kavmin lâ yuminûn.”

Ve cealnâ-hum : Kıldık, yaptık, aktardık, onlar,
E hadis : İşleyiş, konuşma, sözler, olaylar, 

yaşantılar, 
Fe buden : Böylece, boyut, uzak olsun, uzaklaşan, 
Li kavmi lâ yuminûn : Kavim için, yok, mü’min, inanmayan, 

Meâli: “İnanmayan kavimlerin hakikatlerden nasıl uzak-
laştıkları bilinsin diye onların hadiselerini aktardık.” 

Burada belirtilen hakikat, mü’min olmayan kimselerin 
kendi benliklerinde kalarak, yaşamlarının nasıl olduğu be-
lirtilir.

İnsanların yaşamları da hadiselerden oluşur.
Nâziat Sûresi 15: “Hel etâke hadîsu mûsâ.”

Hel eta ke : Sana gelmedi mi? geldi değil mi? sunuldu, 
Hadisu Mûsâ : Hikâyesi, kıssası, sözleri, olay, haberleri, 

yaşantısı, Mûsâ

Meâli 1: Mûsâ’nın başından geçen olayların bilgileri sana 
geldi değil mi? 

Meâli 2: “Mûsâ’nın yaşantısı sana sunuldu değil mi?”
Burada belirtilen hakikat ise Mûsâ’nın hadiseleridir.
Mûsâ’nın hakikat yolundaki yaşadığı olaylar da hadis 

olarak belirtilir.



| 223 |

Yûsuf Sûresi 6: “Ve yu allimuke min tevîlil e hâdîsi.”
Meâli: “Varlıktaki olayların hakikati sana öğretilecek.”
Kur’ân’a göre hadisin bir anlamı da, varlığın işleyişin-

deki olaylardır. 
Hacc Sûresi 14: “İnnallâhe yefalu mâ yurîd.”
Meâli: “Muhakkak ki varlığın işleyişindeki olaylar Al-

lah’ın iradesindendir.” 
Hacc Sûresi 18: “İnnallâhe yefalu mâ yeşâ.”
Meâli: “Muhakkak ki varlığın işleyişi Allah’ın isteğiyledir.”
Hacc Sûresi 76: “Yalemu mâ beyne eydîhim ve mâ halfe-

hum ve ilallâhi turceul umûr.”

Yâlemu : İlmin sahibi, 
Mâ beyne eydî him : Onların önlerinde ki, gelecekte olan,
Ve mâ halfe hum : Arkalarındaki şey, geçmişte olan,
Ve ilâ Allâh turceu : Allah’a, döner, dönüp duran, olup duran, 
El umur : Bütün işler, işleyiş, tüm varlıktaki işleyiş, 

Meâli: “Geçmişte ve gelecekte ortaya çıkan her şeydeki 
ilmin sahibi Allah’tır ve tüm varlıktaki işleyişi döndüren 
Allah’tır.” 

İşte Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki varlığın 
kendine olan tüm olaylar hadis olarak belirtilir. 

Varlıktaki olaylar, Allah’ın varlıktaki efâli ilâhiyesidir.
İşte varlığın işleyişindeki hadiseler-olaylar hadislerdir.
Hazreti Muhammed’in sözlerine de hadis denilmiştir.



| 224 |

KUR’ÂN’DA DİN-SÜNNET-ŞERÎÂT ÂYETLERİ

Kur’ân’da geçen din ile ilgili bazı âyetleri inceleyelim.

Fâtiha Sûresi 4:

ينِ مَلكِِ يوَْمِ الدِّ
Mâliki yevmid dîn

Maliki : Malik, sahip, idareci, iktidar sahibi, kâinatı idare eden
Yevm : Gün, her an, vakit, zaman, 
El dîn : Varoluş yasaları, varlığın yaratılış yasaları, 

Meâli: “Yaratma yasalarıyla her an tüm varlığa sahip 
olandır.” 

Daha önce de din kelimesini incelediğimizde, din; ya-
sa-kanun olarak karşımıza çıkmıştı.

İşte bu ölçüyle burada, “tüm varlığın yaratılışında yasa-
ların sahibi Allah’tır” olarak meâl edilmesi daha anlamlıdır. 

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Bakara Sûresi 132:

ى بهِاَ إبِْرَاهِيمُ بنَيِهِ وَيعَْقوُبُ ياَ بنَيَِّ إنَِّ اللهَّ  وَوَصَّ
سْلمُِونَ ينَ فلاََ تمَُوتنَُّ إلاََّ وَأنَتمُ مُّ اصْطَفىَ لكَُمُ الدِّ



| 225 |

Ve vassâ bihâ ibrâhîmu benîhi ve yâkûb yâ beniyye in-
nallâhestafâ lekumud dîne fe lâ temûtunne illâ ve entum 
muslimûn

Ve vassâ bihâ İbrâhîm : Vasiyet, öğüt, o hakikatler, onunla, 
İbrâhîm, 

Benî hi : Evlatlarına, çocuk, o,
Ve yâkûbu yâ beniyye : Yâkûb, ey evlatlarım, çocuk, 
İnne Allah ıstafâ : Muhakkak, Allah, seçmek, seçicilik, 

fark etme, süzme, 
Lekum el dîn : Sizin, din, varlığın yaratılış yasaları, 
Fe lâ temûtunne : Artık, yok, ölmeden, 
İllâ ve entum müslimîn : Ancak ve siz, teslim olan, barış huzur 

üzere olan,

Meâli: “İbrâhîm evlatlarına hakikatleri anlamalarını va-
siyet etti. Yâkûb da: Ey evlatlarım! Muhakkak ki Allah size, 
varlığın yaratılış yasalarını anlamanız için fark etme yete-
neği verdi. Artık siz ölmeden önce, varlığınızın sahibini bi-
lip teslim olun, barış ve huzur üzere olanlardan olun, dedi.” 

İnsana bahşedilen akıl dini anlamak içindir.

Yâni varlığın yaratılışının hikmetlerine, yasalarına eriş-
mek içindir.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Bakara Sûresi 193:

ينُ للِهِّ  وَقاَتلِوُهمُْ حَتَّى لاَ تكَُونَ فتِْنةٌَ وَيكَُونَ الدِّ
فإَنِِ انتهَوَاْ فلاََ عُدْوَانَ إلاَِّ عَلىَ الظَّالمِِينَ

Ve kâtilûhum hattâ lâ tekûne fitnetun ve yekûned dînu 
lillâh fe inintehev fe lâ udvâne illâ alez zâlimîn



| 226 |

Ve kâtilû hum : Mücadele edin, gayret, onlar, cehalet halinde 
olanlar,

Hattâ la tekûnu : Hattâ, kadar, yok oluncaya kadar, 
Fitnetun : Fitne, ikilik, karışıklık, kargaşa, sahtelik, 

kavga, 
Ve yekûne : Olsun, oluncaya kadar, 
El dîn li Allah : Din, varlığın yaratılış yasaları, Allah 
Fe in intehev : Artık, eğer, şayet, vazgeçmek, bırakmak,
Fe lâ udvâne : Artık, yok, düşmanlık, 
İllâ alâ el zâlimîn : Ancak, sadece, zalimlik, kötülükler, 

Meâli: “Fitnelik içinde olanlar kendilerine yazık ederler. 
Dinin Allah’a ait olduğunu anlayın. Düşmanlık içinde olma-
yın. Ancak zalimlerin düşmanlık halleri yok olmaz.” 

Burada da çok güzel bir anlamla fitneliğimizin yok edil-
mesi gerektiği bildirilir.

Fitne nedir?

Kimler fitne içinde olurlar?

Kişi, kendisinin fitne içinde olduğunu nasıl anlar?

Kadın fitne midir, kimler kadını fitne olarak görür?

Bakara Sûresi 191: “Vel fitnetu eşeddu minel katli.” 

Meâli: “Fitne öldürmekten daha tehlikelidir.” 

Fitne kelimesi; “f-t-n, fetn, fütûn” kökünden geldiğine 
inanılır.

Altının hakiki mi sahte mi olduğunu anlamak için ateşle 
denemeye “fitne” denir.

Yâni, ikilik, sahtelik, gerçek yüzünü saklama, aldatmak, 
saptırmak, ara bozmak, musibet, gibi olan tüm hallere fit-
nelik denir. 

Yâni, karışıklık, kargaşalık çıkarma durumu, gerçekten 
uzaklaşma, aslını görmeme, aslını örtme fitne durumudur. 



| 227 |

Fitne, aynı zamanda imtihan, deneme olarak da kulla-
nılmıştır.

Buradaki imtihan durumu; gerçeğe ulaşma durumu, ger-
çek sahibini anlama durumu, ikilikte kalmama durumudur. 

Kişi, kendi vücûd varlığını kendine nispet ederse, kendi 
gerçeğinden uzaklaşırsa, kendinin ve varlığın sahibini gör-
mekten koparsa bu durum fitne durumudur. 

Enfâl Sûresi 28. âyette, “Ve evlâdukum fitnetun-evlatla-
rınız sizin için fitnedir” diye meâl edilse de…

“Evlatlarınızın gerçek sahibinin muhakkak ki Allah ol-
duğunu bilip anlayın” diye meâl edilmesi daha anlamlıdır.

Burada; “evlatlarınızın sahibi siz değilsiniz, onların da 
sizin de sahibiniz Allah’tır, hakikati belirtilmek istenmiştir. 

Yâni kişi, kendinin ve evlatlarının sahipliğini kendine nis-
pet ederse, gerçeği örtmüş olur, fitnelik durumu ortaya çıkar. 

Kişi kendinin de, evlatlarının da asıl sahibinin Allah ol-
duğunu bilirse fitnelikten kurtulmuş olur.

İncelediğimizde anlıyoruz ki fitne; karışıklık, kargaşa-
lık, ikilik, sahtekârlık, durumudur. 

Kadını fitne olarak görenler, yâni kadını baştan çıkaran 
olarak görenler, kadını insan yerine koymayan zihniyetlerdir. 

Yâni kendileri fitnelik çıkaranlardır. 

Yâni kendi içlerindeki fitnelik ateşini söndüremeyenlerdir. 

Hazreti Muhammed “Kadın erkek eşittir, cennet kadın-
ların ayağı altındadır” derken, inanç dünyasında çoğu ke-
sim, kadını erkeği yoldan saptıran bir fitne aracı olarak gör-
müşlerdir. 

Her kim sözlerinde, eylemlerinde, düşüncelerinde, ikilik, 
kargaşalık, karışıklık, sahtelik, aslından saptırmak, çıkar 



| 228 |

için aldatmak, istismar, isyan gibi haller içinde ise bu du-
rum fitnelik durumudur.

Onun için Kur’ân’da “Fitne öldürmekten daha tehlikeli-
dir” uyarısı kâlben duyulmalıdır. 

Fitne bir toplumun:

İlimden uzaklaşmasına,

Adaletten uzaklaşmasına,

Haktan, hukuktan uzaklaşmasına,

Yozlaşmasına,

Sahtekârlıklara, 

Aç gözlü olmasına,

Bölünmesine,

Ahlâkî bozulmasına, 

Birbirini istismar etmesine,

Kargaşalık, kavga içinde olmasına,

Aldatmak, aldanmak durumuna düşmesine,

Şahsi çıkarlar içinde olmasına,

Gayri meşru ilişkiler içinde olmasına,

Kendini ya da çevresini isyana, karamsarlığa sürüklemesine,

Para, mal, mülk, şan, şöhret derdine düşmesine,

Kendi vücûdunun ve varlığın vücûdunun sahibinin Al-
lah olduğu hakikatinden uzaklaşmasına,

İnanç boyutunda bölünmeye, yâni cemâat, târikat, mez-
heplere bölünmesine, her kesimin kendini üstün görmesine 
yol açar.

Rûm Sûresi 32: “Onlar dini bölen kimselerden oldular ve 
bütün hepsi târikatlara, mezheplere, cemâatlere bölündüler. 
Her zümre kendi inançlarıyla avunup övündü.” 



| 229 |

Bu kişi kâfirdir, bu kişi cehennemliktir, bu kişi zındık-
tır, demek bile fitnelik olabilir.

Ya değilse?

Kâlbleri ancak Allah bilir.

Fitneden kurtulmanın tek yolu, kişinin kendisinin ve var-
lığın sahibinin Allah olduğunu idrak etmesidir.

Kişi:

Dinin hakikatine ulaşırsa,

Kendinin ve varlığın sahibini anlarsa, 

Her varlıkta Allah’ın tecelli ettiğini anlarsa,

Allah’ın her varlıkta her an olduğunu anlarsa, 

Ki Allah hepimize şah damarımızdan yakındır âyeti bunu 
belirtir. (Kâf Sûresi 16)

Her varlığın geldiği öz ve döndüğü özün Allah olduğunu 
anlarsa, 

Nefeslerin, bedenlerin, sahibinin Allah olduğunu anlarsa,

Ve hep bu şuurda yaşarsa, 

Asla fitnelik durumuna düşmez.

Kişi her zaman söylemlerine ve eylemlerine dikkat et-
melidir.

Fitneye sebep olacak her şeyden kaçınmalıdır. 

Din adına, meslek adına, siyasal alanda, ailevi alanda, top-
lumsal alanda, hiçbir söz ve eylem fitneye sebep olmamalıdır.

Bir toplumun çöküşünün ilk başlangıcı fitnedir.

Fitne zulmün başlangıcıdır. 

İşte kişi fitneye düşmemek için:

İlimden uzaklaşmamalı.

Varlığın sahibinin Allah olduğunu unutmamalı.



| 230 |

Görünen her varlığın, içiyle dışıyla, bizzat Allah’ın zâhir 
ve bâtın boyutu olduğunu anlamalı. 

Birini aldatmanın, Allah’ı aldatmak olduğunu bilmeli.
Birine zarar vermenin, Allah’a zarar vermek olduğunu 

bilmelidir.
Kişinin kendi varlığı, Allah ile arasına fitne olmamalıdır.
Her kim Allah’ı anlamaktan uzaklaşırsa o kişi fitnelik 

içine düşer.
Her kim Tevhîd şuurundan uzaklaşırsa o fitnelik içine 

düşer.
O kişi kendi şeytanına teslim olur.
Her kim bölücülük içindeyse o fitne durumundadır.
Her kim sözlerinde, eylemlerinde, ikilik içinde olma, 

kendini üstün görme, seçilmiş görme, birilerini hor görme 
içinde olursa, işte o fitnelik içindedir, o kişi şeytani hallere 
teslim olur.

Mücâdele Sûresi 19: “Şeytani halleri onların akıllarını 
esir aldı. Böylece onlar Allah’ı anmaktan uzaklaştılar. İşte 
şeytani hallerde kalan bölendir, bölen ancak şeytani hallerde 
kalandır. Onlar kaybedenlerdir.”

İşte, bir sözü söylerken, fitneye sebep olmamak için, kırk 
düşünüp öyle söylemeliyiz.

Bir söz duyduğumuzda, içinde fitnelik algısı var mı diye 
çok iyi düşünmeliyiz.

Birine bir bilgi aktardığımızda, fitneye sebep olabilir mi-
yim diye çok iyi düşünmeliyiz, sözü ona göre aktarmalıyız. 

İyi niyetle söylediğimiz bir söz, karşımızdaki kişide fit-
nelik uyandırıyorsa, dilimizi tutmalıyız.

Konuştuğumuz sözler, merhamete, şefkate, iyiliğe mi 
kapı açıyor?



| 231 |

Konuştuğumuz sözler, fitneye, kötülüğe, zulme mi kapı 
açıyor?

Çok iyi ama çok iyi düşünmeliyiz.
Fitneliğin ne olduğunu çok iyi anlamalıyız.
Ve asla fitneye düşmemeye gayret etmeliyiz.
Ve asla fitneye düşürmemeye gayret göstermeliyiz.
Âyette belirtildiği gibi, içimizdeki fitneliği yok edemez-

sek, dinin hakikatini anlayamayız. 

Şimdi başka bir âyete bakalım.
Bakara Sûresi 256: “Lâ ikrâhe fîd dîni.”

Lâ ikrâhe : Yok, zorlama, kerih görmek yoktur,
Fî el dîn : Hakkında, için, din, varlığın yaratılış yasaları, 

Meâli 1: “Dini yolda hiç kimseyi kerih görmek yoktur.”
Meâli 2: “Din hakkında zorlamak yoktur.”
Meâli 3: “Varlığın yaratılış yasalarını anlama konusunda 

hiç kimseye baskı yapılamaz.” 
Bunu daha önce incelemiştik.

Şimdi başka bir âyete bakalım.
Âl-i İmrân Sûresi 19: “İnned dîne indâllâhil İslâm.”

İnne el dîne : Muhakkak ki, din, varoluş yasaları, 
İnde Allah : O’na ait, onun katında, Allah 
El İslâmu : Barış, huzur, selamet, huzura ulaşmak, İslâm,

Meâli 1: “Muhakkak ki din Allah’a aittir, bunu anlayan 
İslâm makamına erişir.”

Bu konuyu da daha önce incelemiştik.



| 232 |

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.
Âl-i İmrân Sûresi 24: “Ve garrahum fî dînihim mâ kânû 

yefterûn.”

Ve garra hum : Aldattı, aldanma, acemi, onlar, din hakkında, 
onlar,

Fi dîn him : Din hakkında, onlar, 
Mâ kânû 
yefterûn

: Değil, şey, ne, oldu, yalan, iftira, uydurulan, 

Meâli: “Onlar aldandılar, onlar din hakkında yalanlar-
dan başka şeylerde olmadılar.”

Din ayrımcılığı içinde kalan, dinin hakikatine erişeme-
yecektir.

Senin dinin benim dinim kavgasında kalanlar, dinin Al-
lah’a ait olduğunu anlayamayanlar bir aldanmışlık içinde 
hareket edenlerdir.

Dini, varlıktaki ilimden değil de inanç gruplarının kavga-
larından zanna dayalı öğrenenler, yalanlarda kalacaklardır.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.
Âl-i İmrân Sûresi 83: “E fe gayre dînillâhi yebgûne ve 

lehû esleme men fîs semâvâti vel ardı tavan ve kerhen ve 
ileyhi yurceûn.” 

E fe gayre : Hâlâ, başka, başka birşey mi? 
Dîni Allah : Din, yaratılış yasaları, Allah
Yebgûne : Arıyorlar, istiyorlar, arzu, istek, 
Ve lehû esleme : O’na, teslim olma, 
Men �î el semâvât ve el ard : Kim, ne, semalarda, göklerde ve 

yerde, 



| 233 |

Tavan ve kerhen : İçiyle dışıyla, her yönüyle, istese de 
istemese de, 

Ve ileyhi yerceûn : O’na, aslına dönecek, aslı, 

Meâli: “Allah’ın dininden başka bir şey mi arıyorlar? Gök-
lerde ve yerde ne varsa içiyle dışıyla O’na teslim olmuştur 
ve O’na dönecektir.” 

Burada da din çok güzel târif edilmiştir.

Tüm varlık birlik içinde Allah’ın zâtına bağlıdır.

Bu bağlılık aynı zamanda dinin hakikatidir.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Âl-i İmrân Sûresi 85: “Ve men yebtegi gayrel islâmi dî-
nen fe len yukbele minhu ve huve fîl âhireti minel hâsirîn.” 

Ve men yebtegi : Kim, ister, arar, maksat, gaye, amaç,
Gayre el İslâm : Başka, gayrı, barış huzur, selamet, 
Dînen : Din, Allah’ın dini, yaratılış yasaları, 
Fe len yukbele min hu : Artık, değil, asla, kabul, makbul, ondan
Ve huve �i el âhireti : O, sonunda, âhirette,
Min el hâsirîn : Kaybedenlerden, hüsran, 

Meâli: “Kim; Allah’ın dininden, barış ve huzurdan başka 
bir şeye yönelirse, artık onun o arayışı makbul değildir ve o 
sonunda kaybedenlerden olur.” 

Burada da belirtilen hakikat, dinin Allah’a ait olduğunun 
iyi anlaşılması uyarısıdır.

Dinin hakikati İslâm’dır.

İslâm da teslimiyettir.

Allah’a teslimiyet de kişinin gönlüne huzur getirir. 



| 234 |

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Mâide Sûresi 77: “Kul yâ ehlel kitâbi, lâ taglû fî dînikum 
gayral hakkı ve lâ tettebiû ehvâe kavmin kad dallû min kablu 
ve edallû kesîran ve dallû an sevâis sebîl.”

Kul yâ ehle el kitâbi : De, ey, aktarılan söylentilerde kalanlar,
Lâ taglû : Haddi aşmayın, sapmayın, 
Fi dîn kum : İçin, hakkında, yolunda, din, varoluş 

yasaları, siz,
Gayre el hakkı : Gayrı, değil, başka, hak, hakikat, doğru 

olan,
Ve lâ tettebiû ehvâe : Tâbi olmayın, uymayın, hevâ, çıkar, boş 

şeyler, 
Kavmin kad dall : Kavim, kimseler, hakikatlerden sapmak, 

dalalet, 
Min kabl : Önceden, 
Ve edallû kesiran : Sapmak, haktan sapmak, çoğu,
Ve dallû : Sapmak, dalalette kalmak, 
An sevâi el sebîl : Dosdoğru yol, düzenli, yol,

Meâli: “De ki: Ey aktarılan söylentilerde kalanlar! Siz din 
hakkında hakikatlerden başka şeylere sapmayın. Daha ön-
ceki, hakikatleri bırakıp kendi anlayışlarına sapan ve çoğu 
kimseleri de saptıran o kimseler gibi hevâlarınıza uymayın 
ve dosdoğru hakikatin yolundan sapmayın.” 

Dini, söylentilerden öğrenenler, yönlerini varlığın varo-
luş yasalarına yâni dinin hakikatine döndüremeyenlerdir.

Hakikat varlığın kendisidir. 

Zanlara göre aktarılan bilgilerde değil, varlığın özünde 
olan ilmi değerlerde olmak gerekir.

Ve asla yönümüzü varlığın hakikatlerinden döndürme-
meliyiz.



| 235 |

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

En’âm Sûresi 159: “İnnellezîne ferrekû dînehum ve kânû 
şiyean leste minhum fî şey innemâ emruhum ilâllâhi summe 
yunebbiuhum bimâ kânû yefalûn.”

İnne ellezine ferreku : Doğrusu, o kimseler, fırka, bölmek, 
ayrılmak,

Dîne hum : Din, onlar,
Ve kânû şiyean : Oldu, cemâat, târikat, mezhep 

diyerek, 
Leste min hum �i şeyin : Sen değilsin, onlar gibi, bir şey 

içinde, 
İnnemâ emr hum ila 
Allah 

: Fakat, ancak, iş, işleyiş, hüküm, 
onlar, Allah’ın 

Summe yunebbiu hum : Sonra, öyle ki, haber vermek, 
bildirmek, onlar,

Bimâ kanû yefalûn : Şeyler, oldu, yapmış oldukları,

Meâli: “Doğrusu onlar dini bölük bölük ettiler ve cemâat, 
târikat, mezhep diye bölündüler. Sen onların olduğu şeyle-
rin içinde değilsin. Allah hakkında onların işleyişi anladığı 
gibi değilsin. Öyle ki onlara yaptıkları şeylerden hakikatler 
her an bildirilir.” 

Burada belirtilen hakikat, dinin hakikatini anlayamayan 
kimseler, dinde bölünürler ve yetmez, cemâat, târikat, mez-
heplere bölünürler uyarısıdır.

Varlığın öz işleyişini anlayanlar, bunu Allah’ın efâli ilâ-
hiyesi olduğunu idrak edenler, bir bölünme içinde olmazlar.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.



| 236 |

En’âm Sûresi 161: “Kul innenî hedânî rabbî ilâ sırâtın 
mustekîm dînen kıyamen millete ibrâhîme hanîfâ ve mâ 
kâne minel muşrikîn.”

Kul inne nî : De, anlat, elbette ben, 
Hedâ nî rabbî : Yol gösteren, rehber, ben, rabbim,
İlâ sırâtın mustekîm : Dosdoğru hak yolu üzere,
Dînen : Din olarak, varoluş yasaları, 
Kıyamen : Diri olan, dosdoğru, canlanmak, 
Milleti : İmla, düzenlenen ilkeler, belge, 

düzenleyip yazdırılan,
İbrâhîme : İbrâhîm, öze uygun yaşayan, 

rahîm üzere, aslına tâbi, 
Hanîf : Tevhîd üzere, birlik üzere, 
Ve mâ kâne min el müşrikîn : Olmadı, olmaz, değilim, ortak 

koşmak, 

Meâli: “De ki: Elbette ben: Rabbimin bana yol gösterdiği 
şekilde dosdoğru hakikatin yolunda, dosdoğru din üzere, 
İbrâhîm’in düzenlediği ilkeler üzereyim, Tevhîd idraki üze-
reyim ve ortak koşan değilim.” 

Diyanet Meali: “De ki: Şüphesiz Rabbim beni doğru bir 
yola, dosdoğru bir dine, Hakk’a yönelen İbrahim’in dinine 
iletti. O, Allah’a ortak koşanlardan değildi.”

Burada da çarpıcı bilgi vardır.

Genelde müellifler, “Milleti İbrâhîm” âyetini İbrâhîm’in 
dini diye çeviriyorlar.

Oysa burada hem “din” hem de “millet” kelimesi vardır.

Milleti İbrâhîm; İbrâhîm düzenlediği ilkeler, eğitim an-
lamındadır. 

Din Allah’a aittir.

İbrâhîm’in dini diye çevirirsek, dini İbrâhîm’e nispet et-
miş oluruz.



| 237 |

Hazreti İbrâhîm Tevhîd’in babası olarak bilinir. 
Hazreti İbrâhîm, İlm-i Tevhîd derslerinin ilkelerini or-

taya koyan kimsedir.
İbrâhîm milleti ayeti, neden İbrâhîm’in dini diye çevriliyor?
Millet kelimesi, din kelimesi aynı anlamda mı?
İbrâhîm’in dîni olur mu?
Din Allah’a aitse, İbrâhîm’in dini diye çevirmek doğru 

mudur?
Nahl Sûresi 123: “Summe evhaynâ ileyke enittebi millete 

ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn.”
Diyanet Meâli: “Sonra da sana, “Hakka yönelen İbrâhîm’in 

dinine uy. O, Allah’a ortak koşanlardan değildi” diye vahyettik.”
Tevhîd-i Kur’ân Mêali: “Sonra sana vahyettik: İbrâhîm’in 

düzenlediği ilkelere tâbi olmanı, Tevhîd üzere olmanı ve or-
tak koşanlardan olmamanı.” 

Millet; imla, düzenlenen ilkeler, belge, düzenleyip yazdı-
rılan, söyleyip yazdırmak, ezbere yazmak anlamlarına gelir.

Millet; “imlal” masdarıyla, yâni, “imla” manası ile iliş-
kili bir isimdir.

Aynı zamanda, aynı inanç, aynı duygu, aynı amaçta bir-
leşen topluluklara da denir. 

Asıl kökeni “İmla” kelimesinden gelir. 
Hazreti İbrâhîm, Allah nedir, varoluş nedir, bir kişi Al-

lah’ı nasıl bilebilir, bu soruların cevabını bulabilmek için dü-
zenlediği ilkelerle bizlere yol gösterdi.

Nasıl ki bir ilim, belli bir eğitim aşamasından geçildik-
ten sonra anlaşılabiliniyorsa… Din, Allah, kendini tanıma, 
varoluşu anlamak da Hazreti İbrâhîmin düzenlediği ilke-
lerle bilinebilir.

Onun için Ku’ân’da 7 yerde “Milleti İbrâhîm” kelimesi geçer.



| 238 |

Tüm meâlciler, millet kelimesini “Din” diye çevirmişlerdir. 

İbrâhîm’in dini demişlerdir. 

Böyle yapılan meâl hiç hakkani değildir. 

Çünkü din Allah’a aittir. İbrâhîm’in dini olmaz. 

Bakara Sûresi 130: “Ve men yergabu an milleti ibrâhîme 
illâ men sefihe nefseh.”

Meâli: “Kim İbrâhîm’in düzenlediği ilkelerden yüz çevi-
rir, onun Hakk’ı aradığı gibi aramazsa, o kendini anlayama-
yan akılsız kimselerden olur.” 

Bakara Sûresi 135: “Ve kâlû kûnû hûden ev nasârâ tehtedû 
kul bel millete ibrâhîme hanîfâ ve mâ kâne minel muşrikîn.”

Meâli: “De ki: Hayır, sadece İbrâhîm’in düzenlediği il-
keler üzere, Tevhîd üzere oluruz. O Allah’a ait olan sıfatları 
kendine nispet edenlerden olmadı.”

Kur’ân’ı incelediğimiz zaman anlıyoruz ki “Millete İbrâhîm” 
kelimesini, “İbrâhîm’in düzenlediği ilkeler” diye meâl yap-
mak daha doğru olandır.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Yûnus Sûresi 105: “Ve en ekim vecheke lid dîni hanîfâ ve 
lâ tekûnenne minel muşrikîn.” 

Ve en ekim veche ke : Yöneltmek, yönelt, çevir, yüzünü, 
Li ed dîni : Din, yasa, kanun, varlığın yaratılış yasaları, 
Hanîfâ : Tevhîd üzere, varlığın tekliği, 
Ve lâ tekunne : Sakın olma, 
Mil el müşrikîn : Ortak koşan, kendine varlık isnat etme,

Meâli: “Yüzünü Tevhîd üzere varlığın yaratılış yasala-
rına çevir ve sakın ortak koşanlardan olma.”



| 239 |

Burada da belirtilen uyarı, yüzümüzü dinin hakikati olan 
varlığın varoluşuna döndürmemizdir. 

Ve asla Allah’a ortak koşmamamızdır.

Bu bölümde geçen müşrik kelimesini inceleyelim.

Müşrik, “şe-ri-ke, şirk” kelime kökünden gelmektedir. 

Şerik, ortak olmak demektir. 

Senin de var benim de var anlamındadır. 

“Şirket” de bu kökten gelir. 

Yâni ortaklık. 

Müşrik, ortak koşan anlamında kullanılır.

Allah’a ortak çıkaran anlamındadır.

Yâni Allah’a ait olan vasıfları ama kendimize ama bir 
başkasına isnad etmektir.

Yâni, Allah’ın yarattığı bir kula ya da kendimize ulûhi-
yet isnad edilmesidir.

İnsan, Allah’ın ûluhiyetinin yanında kendine varlık is-
nat etmemelidir. 

İnsan, Allah’a ait olan sıfatları kendine nispet etmemelidir.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Fetih Sûresi 28: “Huvellezî ersele resûlehu bil hudâ ve dî-
nil hakkı li yuzhirehu aled dîni kullih ve kefâ billâhi şehîdâ.”

Huve ellezî ersele : O, gönderdi, sundu, açığa çıktı, 
Resûl hu bi huda : Resûl, kılavuz, rehber, yol gösterme, 
Ve dîni el hakkı : Din, hakikat, doğru olan, 
Li yuzhire hu : İçin, zahir, izhar etmek, ilan etmek, 

açıklama, o 
Alâ dîni kulli hi : Üstüne, bütün dinlerin üzerine,



| 240 |

Ve kefâ bi Allah : Kâ�i, yeterli, ihtiyaç bırakmayan, Allah 
Şehidâ : Her an her yerde hazır olan,

Meâli: “Ki o resûl; hakikatleri açıklayıp yol göstermek ve 
bütün dinlerin üzerine dinin hakikatinin ne olduğunu açık-
lamak için açığa çıktı. Her yerde her an hazır olan Allah, ha-
kikati anlamanız için yeter.” 

Din ayrımcılığı içinde olanlar, dinin hakikatinden uzak-
tırlar.

Âyette çok çarpıcı bir açıklama vardır. 
Resûl, din kavgası içinde olanlara, dinin hakikatini an-

latmak için ortaya çıkmıştır.
Din ayrımcılığı içinde olanlar, senin dinin benim dinim 

kavgasında kaldılar ve dinin hakikatinin ne olduğunu an-
layamadılar.

İşte tüm kâmil insanlar, dinin hakikatini anlatmak için 
çırpındılar.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.
Zâriyat Sûresi 6: “Ve inned dîne le vâkıu.”

Ve inne el dîne : Muhakkak, din, varoluş yasaları, 
Le vâkıun : Elbette, vuku bulan, olay, ortaya çıkan, 

gerçekleşen, 

Meâli: “Muhakkak ki varoluş yasalarıyla elbette varlık 
ortaya çıkar.” 

Burada da belirtilen hakikat, ortaya çıkan tüm varlık 
belli bir yasalarla ortaya çıkar.

Varlığın çeşitliliği hep bir fıtrat-ı ilâhiyeye göredir.
İnsan nasıl yaratıldığını düşünmelidir.
Nasıl yaratıldığını…



| 241 |

Nereden geldiğini…
Nasıl şekillendiğini…
Nasıl bedenlendiğini…
Nereye gitmekte olduğunu…
Düşünmeli, anlamaya çalışmalıdır.
“Halakal insâne min nutfe.” (Nahl Sûresi 4)
“İnsan, bir nutfeden, bir özden, bir embriyodan yaratıldı.”
İnsan bir kadere göre halk edildi.
Düşün, hücre hücre nasıl şekillendin?
Nasıl bedenlendin?
Şunu asla unutma!
Sen kendini var etmedin.
Sen kendini asla şekillendirmedin.
Doğumu, ölümü sen tasarlamadın?
Sadece düşün, sen nasıl var oldun?
Nasıl bedenlendin.
Eğer varoluşunu anlayamazsan, benliğe düşersin.
Ben benim der, kibre düşersin.
Ve yaratıcına karşı hasım olursun.
“Fe izâ huve hasîmun mubin” (Nahl Sûresi 4)
Ve O’na karşı apaçık benlik içinde olursun, “ben de va-

rım” egosuna kayarsın.
İnsan, annenin yumurtası ve babanın sperminin birle-

şimi ile hücre hücre, doku doku, organ organ halk edildi.
İnsan bu yaratımda zerre kadar muktedir olan değildi.
İnsan hiçbir hücresini yaratan, şekillendiren değildi.
İnsan bu gerçeği bilmeli ve edep içinde olmalı.
Ben benim demekten vazgeçmeli, yaratıcısını tanımalıdır.



| 242 |

Nasıl yaratıldığını anlamaya çalışmalıdır.

“Allah hakikati nedir?” iyi düşünmelidir.

Dön kendine, bak bedenine.

Bu beden nasıl halk edildi de ve düşün?

Sen seni var etmedin.

Elini, ayağını sen oluşturmadın.

Gözünü, kulağını sen yapmadın.

Beynindeki muhteşem yapının zerresini sen yapmadın.

Gel, düşün sen nasıl yaratıldın?

Hangi kaynaktan geldin?

Gel yaratıcına karşı hasım içinde olma.

Ben benim deme.

Allah’ın ulviyetini gör, O’ndan ayrı olmadığını bil.

Sen seni yaratan değilsin.

Sen seni şekillendiren değilsin.

O mükemmel gözünün bir hücresini bile yaratan değilsin.

Gözün yaratılışındaki yasayı düşün.

O mükemmel beyninin bir sinir hücresini yaratan değilsin.

Beynin yaratılışındaki yasayı düşün.

Bedeninin hiçbir hücresini yaratan sen değilsin.

Bedenin yaratılışındaki yasayı düşün.

Tüm bu yasaların bir kader olduğunu anla.

Tüm bu yasaların din olduğunu anla.

Gel düşün, ben neyim de?

Görünen varlık nasıl var oldu de?

Hakikat senin bedeninde gizli.

Gel düşün.



| 243 |

Gel oku, kendini anla.

Gel nasıl yaratıldın araştır.

Kendine kendinde şâhit ol.

Hakikati kendinde bul.

Şimdi başka bir âyeti inceleyelim.

Rûm Sûresi 32: 

قوُا دِينهَمُْ وَكَانوُا شِيعًَا كُلُّ  مِنَ الَّذِينَ فرََّ
حِزْبٍ بمَِا لدََيْهِمْ فرَِحُونَ

Minellezîne ferrakû dînehum ve kânû şiyeâ kullu hızbin 
bimâ ledeyhim ferihûn

Min ellezîne ferraku : O kimselerden, fırka, bölmek, ayrılık, 
partileşmek, 

Dîne hum : Din, varlığın yaratılış yasaları, onlar. 
Ve kânû şiyeân : Târikat mezhep cemâatlere ayrılmak, 

fırka fırka olmak,
Kullu hızbin : Bütün hepsi, grup, fırka, bölünmek, 
Bimâ ledeyyim : Kendinde olan, her zümre kendi 

inançlarıyla, 
Ferihûn : Sevinme, şımarma, azma, avunup 

övündü, 

Meâli: “Onlar dini bölen kimselerden oldular ve bütün 
hepsi târikatlara, mezheplere, cemâatlere bölündüler. Her 
zümre kendi inançlarıyla avunup övündü.” 

Dinin Allah’a ait olduğunu anlayan kimse, senin dinin 
benim dinim kavgalarına girmeyecektir.



| 244 |

Dinin, varlığın yaratılış yasaları olduğunu anlayan kimse, 
yönünü varlığın yaratılışına döndürecek, hakikati oradan 
öğrenecektir.

Şimdi de “Sünnet” ile ilgili âyetleri inceleyelim
İsrâ Sûresi 77: “Sunnete men kad erselnâ kableke min 

rusulinâ ve lâ tecidu li sunnetinâ tahvîlâ.”

Sunnete : İşleyiş kanunu, yol, adet, ilahi nizam,
Men kad ersel na : Oldu, açığa çıktı, biz, 
Kabl ke min resûli-na : Senden önce, resûller, biz, hakikatlerimiz, 
Ve la tecidu : Bulamazsın, eksiklik, noksanlık, 
Li sunnet na : Sünnetimizde, varlıktaki işleyiş yasaları
Tahvil : Değişiklik, döndürmek, 

Meâli: “Senden önce gelen resûller de, varlıktaki işleyiş 
yasalarımızı anlatmak için açığa çıktılar. Varlıktaki işleyiş 
yasalarımızda bir değişiklik bulamazsın.” 

Ortaya çıkan tüm kâmiller varlığın varoluşunu anla-
maya çalışmışlardır.

Anladıkları kadarıyla da insanlığa ulaştıkları bilgileri 
sunmuşlardır.

Varlığın varoluşu belli bir yasayla, işleyişi de belli bir 
yasayla olmaktadır.

Ezelden edebe varlık bu yasalarla oluşur ve bu yasa-
larla işler.

Ahzâb Sûresi 62: “Sunnetallâhi fîllezîne halev min kabl 
ve len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ.”

Sunnete Allah : Sünnet, kanun, varlığın işleyiş yasaları, Allah, 
Fi ellezi halev : O kimseler, gelip geçenler, yoksun, 



| 245 |

Min kablu : Önceden, daha önceden, 
Ve len tecide : Asla, değildir, yoktur, asla bulamazsın,
Li sunneti Allah : Sünnet, kanun, varlığın işleyiş yasaları, Allah 
Tebdilen : Değişiklik, farklılık, bozukluk, 

Meâli: “Allah’ın varlıktaki işleyiş yasalarında asla bir de-
ğişiklik bulamazsın. Önceden gelip geçenler de Allah’ın işle-
yiş yasaları ile yaşayıp gitmişlerdir.” 

Fâtır Sûresi 43: “Fe len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ ve 
len tecide li sunnetillâhi tahvîlâ.”

Fe len tecide : Böylece, işte, asla bulamazsın, 
Li sunnetillâhi : Sünnet, Allah, varlığın işleyiş yasaları, 

incelikleri, 
Tebdilen : Değişme, sapma, çarpıklık, 
Ve len tecide : Asla, değil, asla bulamazsın, göremezsin,
Li sunnetillâhi : Allah’ın sünnetinde, yaratma kanunu, işleyiş 

yasaları,
Tahvilen : Değişme, dönüştürme, çevirme, 

Meâli: “İşte, Allah’ın varlıktaki işleyiş yasalarında asla 
bir değişiklik bulamazsın ve Allah’ın varlıktaki işleyiş yasa-
larında asla bir sapma bulamazsın.” 

Fetih Sûresi 23: “Sunnetellâhilletî kad halet min kabl ve 
len tecide li sunnetillâhi tebdîlâ.”

Meâli: “Allah’ın varlıktaki işleyiş yasaları geçmişten ge-
leceğe devam eder gider ve Allah’ın varlıktaki işleyiş yasa-
larında asla bir değişiklik bulamazsınız.” 



| 246 |

Mü’min Sûresi 85: “Sunnetâllahilletî kad halet fî ibâdih 
ve hasire hunâlikel kâfirûn.”

Meâli: “Geçmişten geleceğe varlığın işleyişindeki yasa-
lar Allah’a aittir. O kullarından ayrı değildir. İşte hakikatleri 
görmemezlikten gelenler, bunları anlayamadıklarından do-
layı hüsrandadırlar.” 

Ahzâb Sûresi 38: “Mâ kâne alen nebiyyi min harecin fîmâ 
faradallâhu leh sunnetallâhi fîllezîne halev min kabl ve kâne 
emrullâhi kaderen makdûrâ.”

Meâli: “Nebîlerde tereddütte, ikilikte kalma olmaz. On-
lar da, onlardan önce gelip geçen kimseler gibi, Allah’ın var-
lıktaki işleyiş yasalarına uyma, hep Allah’a icabet etme hâli 
üzeredirler ve onlar tüm varlıktaki Allah’ın işleyişinin be-
lirlenmiş bir ölçü ile olduğunu bilirler.” 

Şimdide şerîât ile ilgili âyetleri inceleyelim.
Câsiye Sûresi 18: “Summe cealnâke alâ şerîatin minel 

emri fettebi hâ ve lâ tettebi ehvâ ellezîne lâ yalemûn.”

Summe cealna ke : Sonra, kıldık, yönelttik, yapmak, sunmak, 
sen,

Alâ şerîatin : Şerîât, işaret, yüce düzen, doğru yol, nûr, 
Min el emri : İş, işleyiş, hüküm, kâinatın işleyişi, 
Fe ittebi hâ : Böylece, bundan sonra, tabi olmak, 

uymak, 
Ve lâ tettebi ehva : Uyma, tabi olma, hevâ, zanlar, hevesler, 
Ellezine lâ yalemune : Bilmeyen kimseler, ilimden uzak olmak,

Meâli 1: “Sana varlıktaki işleyişte, hakikatlerin tüm işa-
retlerini sunduk. Artık ona tâbi ol ve sakın bilmeyen kimse-
lerin hevâlarına uyma.” 



| 247 |

Meâli 2: “Sana kâinatın işleyişinin yüce düzenini sun-
duk. Artık ona tâbi ol ve sakın bilmeyen kimselerin hevâ-
larına uyma.” 

Meâli 3: “Varlıktaki işaretlerle sana hakikatler sunuldu, 
bu hakikatlere tâbi ol, çıkar içinde olma ilimden ayrılma.”

Necm Sûresi 49: “Ve ennehu huve rabbuş şırâ.”

Ve enne hu huve rabb : Muhakkak ki o, Rabb, vücûdlandıran, 
El şirâ : Şiar, yönelme, duyuş, işaret, varlıktaki 

işaretler, 

Meâli: “Muhakkak ki vücûdlandıran O’dur, varlıktaki bü-
tün işaretler O’nu gösterir.”

Şurâ Sûresi 13: “Şereâ lekum mined dîni mâ vassâ bihî 
nûhan vellezî evhaynâ ileyke ve mâ vassaynâ bihî ibrâhîme 
ve mûsâ ve îsâ en ekîmûd dîne ve lâ teteferrekû fîh kebure 
alel muşrikîne mâ ted’ûhum ileyh allâhu yectebî ileyhi men 
yeşâu ve yehdî ileyhi men yunîb

Şereâ : Şerîât, işaret, hakikate uygun, ilâhi 
kanun, usul içinde açıklama, 

Lekum min el dîni : Sizlere, dinin, yaratılış yasaları, 
varoluş yasaları, 

Mâ vassâ bi hi Nûh : Vasiyet edildi, onu, hakikatleri, Nûh 
Ve ellezî : Onu, ki o, hakikatleri, varoluş yasaları, 
Evhay na ileyke : Vahyettik, bildirdik, sunduk, hayat 

verdik, biz, sana, 
Ve mâ vassay nâ : Vasiyet ettik, tavsiye, biz, 
Bihi İbrâhîm : Onu, o hakikatleri, İbrâhîm,
Ve Mûsâ ve İsâ : Mûsâ ve İsâ



| 248 |

En ekîmû : Dosdoğru, ayakta tutma, diri tutma, 
ikame etmeleri, 

El dîne : Dîn, varlığın yaratılış yasaları, 
Ve lâ teteferrekû �i hi : Ayrılığa, fırka düşmeyin, onda,
Kebure : Ağır, zor geldi, 
Alâ el muşrikîne : Müşriklere, ortak koşanlar, 
Mâ tedû : Uymadılar, davete uymadılar, onlar, 
İleyhi Allah : Ona, ona yönelmek, Allah, 
Yectebi : Yücelik, seçmek, seçkin, tercih etmek, 
İleyhi men yeşau : Ona, kendinde, kim ister, isteyen 

kimse,
Ve yehdî ileyhi : Yol gösterme, hidayet, ulaşmak, ona, 
Men yunîbu : Kim, kimse, yönelen, her şeyiyle 

yönelen, 

Meâli: “Nûh’a varoluş yasalarını bir usûl içinde, işaret-
lere dayalı açıklanması vasiyet edildi ve İbrâhîm’e de o ha-
kikatleri açıklaması vasiyet edildi. Sana da o hakikatleri 
açıklamanı vahyettik. Mûsâ’ya ve İsâ’ya da, dini dosdoğru 
anlatmaları ve onda fırkalara ayrılmayın diye söylemelerini 
bildirdik. Fakat ortak koşanlara bu hakikatler zor geldi. On-
lar bu hakikatlere uymadılar. Artık isteyen kimse; Allah’ın 
hakikatlerini anlamayı tercih eder, O’na yönelir. Her şeyiyle 
O’na yönelen kimseye hakikatlere ulaşmak vardır.” 

Şurâ Sûresi 21: “Em lehum şurekâu şeraû lehum mined 
dîni mâ lem yezen bihillâh ve lev lâ kelimetul faslı le kudiye 
beynehum ve innez zâlimîne lehum azâbun elîm.”

Em lehum şurekau : Yoksa, onlar, ortaklar, 
Şeraû : Şeriât, işaretler, izah eden, açıkladı, yol 

kılan, emir, 



| 249 |

Lehum min el dîni : Onlara, dinleri, din edindikleri, varoluş 
yasaları, 

Mâ lem yezen : Şey, ne, değil, izin yok, ruhsat, müsaade, 
yetkili, 

Bi hi Allah : Onda, onu, o konu hakkında, Allah 
Ve lev lâ kelimetu : Olmasaydı, yok saydılar, kelime, sözler, 

tecelli, 
El faslı : Ayırma, bölüm,
Le kudiye : Yapmak, işleyiş, yerine getirme, hüküm, 

takdir, 
Beyne hum : Aralarında, 
Ve inne el zâlimîne : Muhakkak, zalimler, zulüm edenler, 
Lehum azabun elim : Onlara, acı bir azaptadır, sıkıntıda, 

Meâli: “Onların din diye edindikleri şey, onlara ortak koş-
mayı mı emrediyor? Onlar her şeyde yetkili olanın Allah ol-
duğunu anlayamadılar ve hakikatlerin sözlerini yok saydılar 
ve onlar aralarında tüm varlıktaki işleyiş hakkında ayrıldı-
lar. Muhakkak ki zalimlere acı sıkıntılar vardır.” 

Mâide Sûresi 48: “Min el Hakk li kullin cealnâ minkum 
şiraten.”

Min el hakk : Hakikatleri, gerçekleri, 
Li kull cealnâ : Hepiniz için, kıldık, sunduk, 
Minkum şirâten : sizden, işaretler, yolu, doğru yol 

Meâli: “Hepiniz için hakikatleri her yerden sunduk, siz-
den işaretleri takip edenler hakikate erişecektir.”

İncelendiğinde görüleceği gibi şerîât kelimesi, varlık-
taki işaretler, varlığın ilâhi nizamı olarak karşımıza çıkıyor.

Varlıktaki işaretleri takip eden kimse, mutlaka haki-
kate erişecektir.



| 250 |

İnsan hiçbir varlığa abes bakmamalıdır.
Her varlık Allah’ın işaretlerini taşır.
Her işaret Allah’ın ispatıdır.
Yaratılan hiçbir şeyi abes görmeyelim
Yaratılan hiçbir şeye başımızı çevirmeyelim.
Her varlık Allah’ın şerîâtı-işaretleri ile sarılıdır, o işa-

retleri takip edelim.
Abese Sûresi 1: “Abese ve tevellâ.”
Meâli: “Hiçbir şeye abes bakma, başını çevirme.”
Her şeyi önemse, anlamaya çalış, hikmetine ermeye çalış. 
Her şey gerekli yaratılmıştır.
Her şey hikmetler üzere yaratılmıştır.
Allah’ın şerîâtını takip et.
Yaratılan her şeyde ilim gizlidir.
Yaratılan her şeyde Hakk’ın kendi gizlidir.
Yaratılan her şeyde hakikatler gizlidir.
Abes bakma varlığa.
Abes görme yaratılan hiçbir şeyi.
Yaratılana başını çevirme.
Her şeyi önemse, incele, hayretle bak, heyecanla bak. 
Mü’minûn Sûresi 115: “E fe hasibtum ennemâ halaknâ-

kum abes.”
Meâli: “Sizi abes yere yarattığımızı mı sandınız?”
Hiçbir varlığın yaratılışı gereksiz değildir.
Allah her varlıkta kendine ait işaretleri sunar.
Allah her varlıkta nice sırları sunar.
Allah her varlıktan kendini zâhir eyler.
Her varlık özünde nice hakikatleri taşır.



| 251 |

Ey kardeşim!

Varlığa abes bakma.

Hiçbir şey abes-gereksiz değildir.

Yaratılan her şey bir şekilde sana hikmet sunar, fayda 
sunar.

Bastığın toprağa taşa bak.

Onlardaki mineraller senin bedeninde vardır.

O mineraller senin yaşaman için gereklidir.

İçtiğin suyun içindeki mineraller, taştan gelir, toprak-
tan gelir.

İçtiğin suyun içindeki mineraller senin yaşamın için fay-
dalıdır.

Toprağa selam vererek bas.

Taşlara selam vererek bas.

Minnettarlık duygusu ile bas.

Her şeye ibretle bak.

Arılar olmasa yaşam olmaz.

Ağaçlar olmasa yaşam olmaz.

Kuşlar olmasa yaşam olmaz.

Solucan deyip abes bakma.

Topraktaki solucanlar nice faydalar sunar.

Toprağın havalanmasına, verimliliğine, gübrelenmesine 
yardımcı olur.

Karınca deyip abes bakma.

Süleyman’a yol gösteren karıncayı düşün.

Kur’ân’da başlı başına Neml-karınca sûresi” vardır.

Doğanın dengesini korurlar.

Çevreyi temizlerler.



| 252 |

Karıncalar tohumları taşırlar, farklı yerlerde onların fi-
lizlenmesine ve çoğalmasına katkı sağlarlar. 

Toprağı havalandırırlar, toprağın nefes almasını sağlarlar.

Sinekleri de abes görme.

Allah, Kur’ân’da sineklerden bahseden âyetleri sunmuştur.

Birçok küçük canlıyı yiyerek doğal dengeyi korurlar.

Fazla üreyen, zarar verici hâle dönen canlıları yiyerek 
onların fazla üremesinin önüne geçerler. 

Ölmüş canlıları yiyerek hastalıkların ortaya çıkmasına 
engel olurlar. 

Bilhassa karasinekler müthiş temizleyicidirler.

Bazı canlıların da besinleridir. 

Kurbağaları da abes görme.

Suyun ekolojisini korurlar.

Doğal dengeyi korurlar.

Tırtıllar, küçük kurtlar, çekirgeler, sümüklü böcekler gibi 
birçok bitkiye zararı olan böceklerle beslenirler. 

Tek bir kurbağa bir gecede 100’den fazla böcek yiyebilir.

Derilerinde bulunan farklı farklı 70’e yakın antimikro-
biyal peptit vardır.

Bu peptitler, insanda bazı hastalıklara sebep olan bak-
terileri engellemek için elzemdir. 

Böcekleri de abes görme, onlar da doğayı temizlerler.

Bitkilerin çeşitliliğinin devamını sağlarlar. 

Tarım ürünlerinin verimli olarak yetişmesini sağlarlar. 

Kuşlar gibi nice hayvanların besin kaynağıdır. 

Yılan deyip de geçme.

Yılana da abes bakma.



| 253 |

Nice faydaları vardır.
Farelerin fazla çoğalmasına engel olurlar.
Toprağı havalandırırlar.
Zehirleri ilaç sanayinde çok faydalıdır.
Nûh’un gemisinin deliğini bir yılan kapatmadı mı?
Nedir o delik, nedir o yılan?
Hayvan kelimesi, “hayevân-hyy-hyv-diri olan, canlı olan” 

kelimesinden gelir.
Hayvan kelimesi, Allah’ın hayy kelimesinden gelir.
Allah diriliğini her şeyden gösterir.
Her şeyde diri olan Allah’tır.
Sakın kardeşim hiçbir varlığa abes bakma.
Köstebek işte, deyip geçme.
O toprağı adeta eler, verimli hale getirir, havalandırır.
Kanı, eti, insandaki bazı hastalıklara şifadır.
Kanser olmayan bir hayvandır.
Nedir bunun bilimdeki hikmeti?
Ey kardeşim!
Her hayvanın insana bir şekilde faydası vardır.
Sakın abes görme hiçbir hayvanı.
Sakın zarar verme o masumlara.
Ey kardeşim!
Yaptığın büyük abdestin bile, nice bitkiye müthiş bir 

gübredir. 
Hayatta hiçbir şey boşuna yaratılmamıştır.
Hiçbir şeyi abes görme.
Hiçbir olaya abes bakma.
Her şeyden dersler çıkar, hikmetler çıkar.



| 254 |

Sakın hiçbir varlığa hor bakıp kibre düşme.
Sakın hiçbir kimseyi dışlayıp kibre düşme.
Her şeyin bir dersi vardır. 
Her şeyin özünde kimyasal bir akış vardır.
O akışla nice lütûflar sunular.
Abes bakma kardeşim
Hor görme kardeşim.
Gereksiz sanma kardeşim.
Her varlık özünde ilim taşır, sırlar taşır.
En abes gördüğün şey senin sağlığın için gerekli olabilir.
Allah hiçbir şeyi gereksiz yaratmadı.
Abes bakma kardeşim.
Hor görme kardeşim.
Hikmet üzere bak.
İlim üzere bak.
Baktığın bir şeye “Allah’ım sen bunu gereksiz yaratma-

dın, hikmetini nasip et” diye bak.
Her varlığa selam ver, inan ki seni duyarlar.
Ve sana rahmet enerjisi, sevgi enerjisi sunarlar.
Hiçbir varlığa abes bakma.
Hiçbir kimseye abes bakma, hor bakma.
Ağaca, taşa, kuşa, her şeye selam ver.
Her şeye verdiğin selam Allah’a verdiğin selamdır.
Abes bakma kardeşim.
Gereksiz görme kardeşim.
Her şeyin özünde hikmetler gizli, ilim gizli.
Edeple bak, huzurla bak.
Sevgiyle bak, saygıyla bak.



| 255 |

Sakın varlığa selam vermeden geçme.
Çünkü sen o varlıktan süzüldün geldin.
Senin bedeninde her varlığın karşılığı var.
Doğaya olan saygı, senin kendine olan saygıdır.
Doğayı sevmen, senin kendini sevmendir. 
Abes bakma kardeşim.
Hor görme kardeşim.
Hikmet üzere bak.
İlim üzere bak.
Hakk üzere bak.
Bil ki her varlıktaki işaret Allah’ın ispatıdır.
Şerîâtı iyi anla ve varlıktaki işâretleri takip et.
Bil ki onlar seni hakikate götürecek. 
Yeter ki çocuk saflığı ile bak, anlamak için bak.



| 256 |

ÇOCUK SAFLIĞI

Bebek tertemiz doğar.
Aklı gönlü tertemizdir.
Aklında ayrımcılık yoktur.
Öteki diye bakmayı bilmez.
Kendi cinsiyetini bile bilmez.
Millet ayrımcılığı yoktur.
Dini yoktur.
Mezhebi yoktur.
Târikatı yoktur.
Cemâati yoktur.
Senlik benlik kavgası nedir bilmez.
Senin dinin benim dinim kavgası nedir bilmez.
Çocuk büyüdükçe masumiyeti kirlenir.
Anne baba, kendilerinin inancını kodlar.
Toplumdan cemâat târikat ayrımcılığını öğrenir.
Senlik benlik kavgasına düşer.
Benim dinim, senin dinin kavgasına düşer.
Kendi gibi inanmayanı kâfir ilan eder.
İnsan öldürmeyi cihat zanneder.
Kâfir ilan etmeyi inancı sayar.
Namazlı namazsız diye ayırır.
Şerîâtlı şerîâtsız diye ayırır.



| 257 |

Örtülü örtüsüz diye ayırır.
İnanan inanmayan diye ayırır.
Oysa çocuk doğduğunda bunlar yoktu.
Bunları bilmezdi bile.
O tüm saflığıyla bakardı.
Eşyayı anlamaya çalışırdı.
Cinsiyet ayrımcılığı bilmezdi.
Örtülü örtüsüz ayrımcılığı bilmezdi.
Sadece bakardı.
En saf duyguyla bakardı.
Hayretle bakardı.
Heyecanla bakardı.
Çocuk büyüdükçe çevresinden etkilenir.
Çevresi onun beynine din adına yargılar sokar.
Aile çocuğun saflığını kirletir.
Toplum çocuğun saflığını kirletir.
Çocuk bölmeyi öğrenir.
Çocuk öteki görmeyi öğrenir.
Çocuk ben egosunu öğrenir.
Bizlik ona öğretilmez.
Atalarının inancı üzere olur.
Kendi inancını üstün görmek üzere olur.
Hûd Sûresi 109: “İllâ kemâ yabudu âbâu hum min kabl.” 
Meâli: “Onlar sadece atalarından öğrendiği gibi ibadet 

ederler.”
Çocuk masum doğar.
Anne baba ve yaşadığı toplum, ona yargılar kodlar.
Çocuk büyüdükçe çevresinin etkisiyle kirlenir.



| 258 |

O saf masum bakışı değişir.

Hayretle bakan bakışı yok olur.

Eşyanın hakikatini öğrenmek için olan bakışı yok olur.

Çocuk saflığından düşenler hakikatten uzaklaşır.

Varoluşu ve var edeni anlamaktan uzaklaşır.

Hazreti Muhammed boşuna dememiş...

“Allah’a en yakın olanlar çocuklardır.”

Hazreti İsâ boşuna dememiş...

“Küçük çocuklar gibi saf olmazsanız, göklerin egemen-
liğine giremezsiniz.” 

Hazreti Mûsâ’yı Mûsâ yapan...

Nil nehrine masum bir çocuk olarak bırakılması değil 
miydi!

O masumiyet firavunluğu yıkan değil miydi!

Çocuk gibi masum olmak gerekli değil miydi!

Akıl gönül temizlenmeden...

Allah hakikatine erilemez.

Çocuk saflığına erilmeden...

Allah’a iman edilemez.

A’lâ Sûresi 14: “Kad efleha men tezekkâ”

Meâli: “Aklını gönlünü tertemiz edenler kurtulacaklar.”

A’râf Sûresi 158: “Ummi ellezî yuminu bi Allah.”

Meâli: “Anasından doğduğu saflıkta olanlar, Allah’a iman 
ederler.”

Kur’ân “Gulâmen zekiyya-sizlere tertemiz çocuklar ver-
dik” diye bildirmez mi?

Aklı, gönlü, hâli tertemiz çocuk!

Duygusu düşüncesi tertemiz çocuk.



| 259 |

Kur’ân “Hakikatlere tertemiz olanlar erişecek” demez mi?
Varlık kitâbının içinde nice gizli hakikatler var” demez mi? 
Bu hakikatlere ancak ve ancak tertemiz olanlar temas 

edecek, demez mi? 
Vakıâ Sûresi 78-79: “Fî kitâbin meknûn-Lâ yemessuhû 

illel mutahherûn.”
Demek ki Allah’ın hakikatlerine erişebilmek için çocuk 

saflığında olmak gerekiyor.
Tertemiz olmak gerekiyor. 
“Tertemiz Çocuk”
Dünyaya gelen her çocuk tertemizdir.
Her çocuk en saflığıyla doğar.
Onda yargılama yoktur.
Onda öteleme yoktur.
Kibir bilmez, gurur bilmez.
Gıybet bilmez, alay etme bilmez.
Fesatlık, hasetlik bilmez.
Meryem Sûresi 19: “Ehebe leki gulâmen zekiyyâ.” 
Meâli: “Sana tertemiz çocuk verdik.”
Doğan her çocuk tertemizdir.
Sabidir, masumdur, saftır.
Paktır, tertemizdir.
Ey Anne Baba!
Bak âyet size sesleniyor.
“Tertemiz evlat verdik” diyor.
Kirletme o çocuğun beynini.
Bozma onun masumluğunu
Beynine zararlı duygular ekme.



| 260 |

Çocuğun yanında her davranışa dikkat et.

Söyleyeceğin her söze dikkat et.

Karı koca olarak tartışma, öfkeli davranma.

Olumsuz sözler etme.

Kimseyi kötüleme.

Kimsenin inancını yargılama.

Kimsenin eksiğini gediğini arama.

Kimseyle alay etme.

Atalardan gelen olumsuz duyguların…

DNA’dan çıkmasına izin verme…

Atalardan gelen olumlu duyguların…

Çıkmasının önünü aç.

Çocuğunun yanında güzel sözler söyle.

İsrâ Sûresi 53: “Yekûlûlletî hiye ahsen.”

Meâli: “Güzel sözler söyleyin.” 

Allah size tertemiz evlat verdi.

Kirletmeyin, zehirlemeyin onu.

İyi yetiştirin.

İlim dolu edeb dolu yetiştirin.

Birilerine yardım ederek...

Yardımı öğretin.

Birilerine sevgi dolu davranarak...

Sevgiyi, saygıyı öğretin...

Güzel kelimeler söyleyin.

Zararlı kelimeler kullanmayın.

Kelimelerin sihri vardır.

Kelimeler enerjidir.



| 261 |

Kelimeler büyüdür.

Olumlu kelimeler kullanmaya bakın.

Asla olumsuz kelimeler kullanmayın.

Ağızdan çıkan her kelime…

DNA’da atalardan gelen…

Olumlu ya da olumsuz halleri tetikler. 

Bak âyette ne güzel belirtilmiş.

İbrâhîm Sûresi 24: “Kelimeten tayyibeten.”

Meâli: “Güzel kelimelerle konuşun.”

Ağzından çıkan kelimeler; 

Güzel, olumlu, rahmet dolu…

Sevgi dolu, koruyucu, ilim dolu…

Şefkat dolu, huzur dolu, huşu dolu olsun. 

Bak âyette ne güzel uyarı sunulmuş.

İbrâhîm Sûresi 26: “Kelimetin habîsetin.”

Meâli: “Zararlı kelimeler söylemeyin.”

Ağzından çıkan kelimeler…

Zararlı, zulme kapı açan olmasın.

Fitnelik, fesatlık içeren olmasın.

Dedikodu, çekiştirme olmasın.

Hor görücü, hâkir görücü olmasın.

Kibir içeren olmasın.

Karamsar, kaygı içeren olmasın

Sevgiden, huzurdan, uzaklaştıran olmasın.

Ey Anne Baba!

Bu âyetleri cân kulağıyla duy.

Yapacağın her davranış çocuğuna yansıyacak.



| 262 |

Söyleyeceğin her söz çocuğuna yansıyacak.
Sana tertemiz evlat verildi.
Kirletme onu.
Zarar verme beynine.
Gaddarlık, zalimlik ekme beynine.
Bâtıl bilgiler ekme.
Hurafelerle beynini kirletme.
Hep olumlu, güzel konuş.
İlim üzere bilgiler ver.
Edeb üzere davranışlarla güzel örnek ol.
Hep olumlu davran, hep güzel davran.
Çocuğuna güzel örnek ol.
Ve bil ki hakikatlere ancak ve ancak çocuk saflığında 

olanlar erişecektir.



| 263 |

SON DEĞERLENDİRME

İnsan kendi hakikatine erişmelidir.

İnsan tüm varlığın bir özden yâni bir râhimiyet boyu-
tundan geldiğini anlamalıdır.

Açığa çıkan tüm varlığın, rahîmiyette olan niteliklerle 
sarılı olduğunu görebilmelidir.

Nasıl ki bir ağaçta olan her şey bir tohumdan süzülüp ge-
liyorsa, bu âlemde de gördüğümüz tüm varlık, tohum misali 
bir özden süzülüp gelmiştir.

İnsan bu hakikati anlamalı ve bu şuurla yaşamalıdır.

İnsan gördüğü varlığın hakikatini düşünmelidir.

Gördüğü her bir varlığın niteliklerini anlamalıdır.

Her bir varlığı kuşatan ilâhî kudreti hissedebilmelidir.

İnsan çevresindeki hiçbir varlığa zarar vermemelidir.

İnsan duyduğu her bir kelimenin aslî mânâsını düşünmelidir.

Okuduğu her kitâbı analiz etmelidir.

Bilmelidir ki kitâbı yazan kişi, o kitâbı kendi inancına 
göre yazmıştır.

Önemli olan yazılan kitapların, varlıktaki ilmi akışlara 
göre olmasıdır.

Onun için insan, her zaman her bilgiyi, her sözü analiz 
etmelidir.

Kur’ân’da Hucurât Sûresi 6. âyette ne güzel bir uyarı vardır.



| 264 |

Hucurât Sûresi 6: “İn câekum fâsikun bi nebein fe te-
beyyenû.”

Meâli: “Size bir bilgi geldiğinde içinde fâsıklık var mı yok 
mu iyice araştırın.”

Meâli 2: “Size gelen bilginin içinde ikilik çıkaran, ara bo-
zan bilgiler var mı iyice araştırın.”

Ne kadar güzel bir uyarı!

Bize gelen her bir bilgi, ister kitâblardan olsun, ister in-
sanların sözlerinden olsun içinde ayrımcılık, öteleme, yargı-
lama, bölücülük var mı diye çok iyi düşünülmelidir. 

Keşke Kur’ân’ı cân kulağıyla duyabilsek.

İnsan her zaman ilim ve edeb içinde olmalıdır.

İnsan çevresinde olan hiç kimseyi yargılamamalıdır.

İnsan görünen varlığın sûretinde kalmamalıdır.

Her bir varlığın iç yüzünü görmelidir.

Ey kardeşim!

Hiç kimseyi yargılama.

Hiç kimseyi küçük görme.

İnsanları dinli dinsiz, şerîâtlı şerîâtsız diye ayırma.

Örtülü örtüsüz diye ayırma.

Zâhire göre hüküm verme.

Kâlbini açıp göremezsin.

Kimsenin inancını tartma.

Allah’ın indinde, makbul olan nedir bilemezsin.

Başı açık, başı kapalı…

Şerîâtlı, şerîâtsız… 

Mezhepli, mezhepsiz…

Şu dinden, bu dinden, diye yargılama kimseyi.



| 265 |

İlim irfân sahibi kimdir bilemezsin.

Bir kulu kâfir görme…

Dinsiz, imansız deme…

Günahkâr sapık ilan etme.

Kendini yüce görürken…

Düştüğün kibir günahını…

İstesen de silemezsin.

Duygusu, düşüncesi…

İbadeti, giysisi…

Sözleri farklı olsa da…

Kâfir görme kimseyi.

Yargılama kimseyi.

Sana uymadı diye…

Senin gibi ibadet yapmadı diye…

Senin gibi inanmadı diye…

Yargılama kimseyi.

Kimseyi, dinsiz kâfir ilan etme.

Kınama, dışlama, hor görme.

Nereye dönerse dönsün…

Kıblesi Hakk’tır bilemezsin.

Kâlbini açıp göremezsin.

Allah’ın kuludur cümle varlık.

Her varlık O’ndan süzülüp geldi.

Her varlık her an O’nunladır.

O’nunla ihâta edilmiştir.

İnsana şah damarından yakındır.

Kendini üstün görme.



| 266 |

Başkasını küçük görme.

Zâhire göre hüküm verme.

Kendini Müslüman sanıp…

Başkasını kâfir görme.

Mü’min kimdir?

Münkir kimdir?

Allah’tan gayrısı bilmez.

Sen hiç ama hiç bilemezsin.

Varsa bir hatası…

İlmi olarak göster.

Din dışı ilan etme kimseyi.

Dışlama kimseyi.

Yargılama kimseyi.

Alay etme kimseyle.

Yargılama kimseyi.

Hor görme...

Dışlama...

Bedenlerde Hakk’ı gör.

Bedeni yaratanı gör.

Alay etme...

Kimsenin eksiğini arama.

Bak Kur’ân ne güzel bildirmiş.

“Lâ yeshar-Alay etme” Hucurât Sûresi 11

Duy âyeti.

Hisset tüm hücrelerinde.

Kâlbinle duy.

Vicdanınla duy.



| 267 |

Gönlünle duy

Rûhunla duy.

Kimseyle alay etme.

Kimseyi hor görme.

Kimseyi hiçe sayma.

Kimseyi dışlama.

Kimseye karşı böbürlenme.

Birinin eksiğini arayıp, onu alaya alma.

Birini kusurlu görüp, ondan iğrenme.

Kimsenin inancıyla, ibadetiyle alay etme.

Kimsenin giysisi ile alay etme.

Kimsenin örfü, âdeti, geleneğiyle alay etme.

Kimsenin şekliyle, rengiyle alay etme.

Kimsenin mesleğiyle, yoksulluğuyla alay etme.

Kimsenin arkasından çekiştirme, kötülüme. 

Eksik, kusur, hata arama.

Kimseye alaycı bakışlarla bakma, kimseyi horlama.

İblisi iblis yapan, alay etmesi değil miydi?

Âdem’i hor görmesi değil miydi?

Kendini hayırlı, başkasını hayırsız görmesi değil miydi?

İnsan insanla eğlenir mi hiç?

İnsan insanı aşağılar mı hiç?

İnsan insanla alay eder mi hiç?

İnsan yaratılana hor bakar mı hiç?

Neden birini küçük görürsün?

Neden biriyle alay edersin?

Sen Allah’ın kulusun da o değil mi?



| 268 |

Seni yaratan Allah da onu yaratan değil mi?
Gözleri, kulakları yaratan Allah değil mi?
Elleri, ayakları yaratan Allah değil mi?
Şeytan Âdem’i hor görüp, şeytan olmadı mı?
Firavun, Mûsâ’ya hor bakıp, onu alaya alıp, kendi kib-

rinde boğulmadı mı?
Nedir bir düşün!
Nemrut’un Hazreti İbrâhîm’i küçük görmesi!
Nedir düşün!
İblise “ben ondan hayırlıyım” dedirten duygu! (Sad Sû-

resi 76)
Alay etme...
Hakk nazarıyla bak...
Hiçbir kimseyle alay etme...
Bedenleri yaratını düşün...
Alay etme...
Bedenleri şekillendireni düşün.
Alay etme...
İnsan olan alay eder mi hiç!
İnsan olan, kendi gibi inanmayanı kâfir ilan eder mi hiç?
Her inanç kendi inancına göre Hakk’a yönelir.
Yeter ki inancında zulüm olmasın.
Yeter ki inancında başkasına hor bakış olmasın.
İnsan olan, tüm varlığa Hakk nazarı ile bakar.
İnsan olan, insanlığın iyiliği, huzuru için koşar.
Dili tatlı olur, hâli sevgi dolu olur.
Huzur verir, huzura iletir.
İlmi düşüncelere kapılar açar.



| 269 |

Edebin yolunu öncelikle hâliyle, yaşantısıyla gösterir.
Sorunları çözer, çözümün yolunu gösterir.
Korkutmaz, sevindirir.
Karamsarlığa itmez, moral verir.
Hakikatlerin anlaşılması için çırpınır.
Maneviyatın gücünü hissettirir.
Güçlü olmayı hissettirir.
Hayatın akışına teslim olmayı hissettirir.
Sabrı tavsiye eder.
Olayların hikmetini bulmayı tavsiye eder.
Bu kitâbımızda “Kur’ân’a göre Din-Sünnet Şerîât” haki-

katini incelemeye gayret gösterdik.
Gönlümüz izin verdiği kadar anlamaya ve anladığımız 

kadarıyla anlatmaya çalıştık.
Gönlümüzden Allah sevgisi eksik olmasın. 
Dayanağımız Allah olsun.
Her ne olay olursa olsun, Allah’a dayanarak olayın etki-

lerini taşımayı başarabilelim. 
Ölümlü olduğumuzu hiç unutmayalım.
Nefesimiz bir gün duracak hiç unutmayalım.
Hayatımızda elbette acılar, sıkıntılar olacak.
Hayatımızda elbette, hüzünler, karamsarlıklar olacak.
Elbette sevinçlerimiz de olacak.
Acılarda sabredelim, isyan etmeyelim.
Sevinçlerde şımarmayalım, kibre düşmeyelim. 
Her zaman tevekkül içinde olalım. 
Allah’ı hiç gönlümüzden çıkarmayalım.
Alıp verdiğimiz nefesimiz O’nun en güzel ispatıdır.



| 270 |

Sevgiyle, huzurla, aşkla kalın.
Gönlünüz her dâim Allah duygusu içinde olsun.
Gönlünüz her dâim ilâhi aşk içinde olsun.
Gönlünüzden sevgi eksik olmasın.
Gönlünüzden ilâhi heyecan eksik olmasın.
Sabırla, sükûtla kalın.
Tevekkül ve teslimiyet içinde olun.
Bizi yaratan, bize şekil veren Allah’ı hiç unutmayalım.
Yerlerin göklerin sahibi olan Allah’ı hiç unutmayalım.
Her bir varlığın tek olan sahibini hiç unutmayalım.

İsmail Dinçer
30-11-2025


