KURANA GORE
DIN-SOUNNET -SERIAT

ISMAIL DINCER






ICINDEKILER

GIRIS / 5
INANG-IMAN INCELIGI / 11
AKIL-KALB-GONUL / 40
ILMEL YAKIN- AYNEL YAKIN- HAKKAL YAKIN / 59
DIN NEDIR / 71
SUNNETULLAH / 88
SERIAT NEDIR / 104
SERIAT / 125
DINI ANLAYAN “iISLAM-TESLiM” OLUR / 127
MANEVI YOLDA UCRET / 143
LA IKRAHE FiD DIN / 156
LEKUM DiNi KUM VELIYE DiN / 167
KiTAB-AYET-SURE-HADIS / 181
KURAN’DA DIN-SUNNET-SERIAT AYETLERI / 224
COCUK SAFLIGI / 256
SON DEGERLENDIRME / 263

3






GIRIS

“Senin dinin-benim dinim” kavgasina girdik.
“Allah’in dini” nedir bilemedik.

Dinli-dinsiz dedik.

Dinin aslh nedir diisiinmedik.

Kur’an’da “Lehu ed dini-din Allah’a aittir” ayeti vardi, ne
oldugunu anlayamadik.

Dini kendimize nispet ettik, “benim dinim {istiin” dedik,
kendimiz gibi inanmayani baska dinden diyerek disladik.

Dinde boliindiik, firkalara ayrildik ve hep savas i¢inde
olduk.

Miislimanlik, Hristiyanlik, Musevilik diye ayrildik.
Islam’in hakikati ne bilemedik.

Hazreti Muhammed'i, Hazreti isa’y1, Hazreti Mis'y1 1a-
yikiyla anlayamadik.

Hazreti isa da, Hazreti M{isa da, Hazreti Muhammed de
insanliga islam’in hakikatini sundu, ama bunu bilemedik.

Sadece “senin dinin-benim dinim” kavgasina girdik.
“Benim dinim makbul, seninki batil” dedik.
Dinin hakikatini bilemedik.

Kendimiz gibi inanmayani kafir gordiik, cehennemlik
gordik.

iman hakikati ne, bilemedik.

Inang¢ ve iman inceligini anlayamadik.



Peygamberin siinneti dedik.

Allah’'in siinneti ne, bilemedik.

Kur’an'da “Siinnetullah” ayeti vardi, okumadik, géremedik.
Allah’in siinneti ne, diistinmedik.

Siinnetli-siinnetsiz kavgasina girdik, peygamberin siin-
netine uymuyor diye birilerini hor gordiik, disladik.

Oysa kendimiz Allah’in siinnetinin ne oldugunu bilmi-
yorduk, diisinmiiyorduk, arastirmiyorduk.

Varliktaki Allah’in siinnetini gérmiiyorduk, farkina va-
ramadik, bilemedik, anlayamadik.

Varliktaki Allah’in serfatini géremedik.
Seriatli-seriatsiz kavgasina girdik.

Allah’in seriati nedir, bilemedik.

Insanlari namazlhi-namazsiz, seriathi-seriatsiz diye ayirdik.
Namazin hakikati nedir, serfatin hakikati nedir, bilemedik.

Her inang grubu, kendi inancina gore Allah’a yoneliyordu,
normal goremedik.

Ille de benim namazim dogru iddiasinda kaldik, baska
inangta olanin Allah’a yonelisini namaz olarak kabul edemedik.

Insanlari seriatly, serfatsiz diye ayirdik.

Climle alemin seriat ile donatildigini anlayamadik.
Her varlikta Hakk'in isaretlerini goremedik.

O isaretlerin serfat oldugunu anlayamadik.
Sadece kavgalar i¢inde kaldik.

Kendimiz gibi inanmayani hor gordiik, disladik, kafir
dedik, dinsiz dedik, imansiz dedik, birbirimize saldirdik.

Oysa Allah hepimizi, diniyle, slinnetiyle, seriatiyla ku-
satmistl, ilmi olarak goremedik, sahit olamadik.

Hakikate erismek i¢in ilim gerekliydi.



[lmin ne oldugunu bilemedik.

Kitaplarda yazan bilgileri ilim zannettik.

Varliktaki ilimle hi¢ tanismadik.

Hakikatlere erismek i¢in sahitlik gerekliydi.

Hakk’a, hakikatlere nasil sahit olunacak, nerede sahit
olunacak bilemedik.

Hakikat, goriinen varligin kendisi idi.

Goriinen varligin hakikatine erismek icin bir tefekkiir
icinde olamadik.

Sadece kavga icinde olduk, béliictiliik icinde olduk, hor
bakma icinde olduk.

Oysa Kur’an boliinmeyin, par¢alanmayin diye uyariyordu.
Biz ise boliindiik, parcalandik, birbirimize saldirdik.
Birbirimizi yargilama i¢inde olduk.

Oysa resil, nebi dedigimiz tiim kamil insanlar “yargila-
mayin” diye bildirdiler.

Can kulagiyla duymadik.
Can kulagiyla duymayinca, hakikat ne, bilemedik.
Hakikat kendi viicGdumuz idi, varligin kendisi idi.

Aklimiz kavgayla mesgul olunca, kendi viichidumuza ve
varligin kendine donemedik.

Suretlerde kaldik, senlik-benlik kavgasi icinde olduk.

Hakikat bizzat insanin kendisi idi, kendimize doneme-
dik, kendi asliyetimizi bilemedik.

“Hakikat” kelimesi ne, onu bile diisiinmedik.

Oyle bir kavga icine diistiik ki kendi yolumuzu hakikat
yolu bildik.

Baskalarini batil yolda, kafirlik yolunda gordiik.

7|



Hakikat “Hakk” kelime kékiinden geliyordu, can goziiyle
bakmadik.

Can goziiyle bakmayinca goremedik, anlayamadik.

Her varhik Hakk idi, Hakk’in kendisi idi, hakikatin ken-
disi idi, anlayamadik.

Varligin geldigi kaynak Hakk idi, varlik Hakk’in teza-
hiiri idi, sahit olamadik.

Halbuki varligin varolusunu okumak insani hakikate

eristirecekti.

Matbaalarda basilan kitaplar1 okuduk ama varlig1 oku-
manin ne oldugunu 6grenemedik.

Insanin kendine déniip, bizzat kendi bedeninin halk olu-
sunu okumasi, onu hakikate eristirecekti, anlayamadik.

Insanin aradigi hakikat bizzat kendi viicidu idi, bilemedik.

insan, sozlerin lafzinda kalmamali idi, s6zlerin mana-
sina erismek i¢in gayret gostermeli idi, boyle bir gayret
icinde olmadik.

Insan, ilimle sahit olmadig1 her seye ihtiyath yaklasmali
idi ama biz, hemen inandik ya da yargiladik.

Anlatilanlara hemen inanmamali idi, anlatilanlarin ilmi

ispatini aramali idi, 6yle yapmadik.
Ya hemen inandik ya da hemen yargiladik.
iman nedir, eminlik nedir, mii'min olmak nedir bilemedik.
Sadece inandik, anne babamiz bdyle inaniyor diye inandik.
Inang boyutlarinda sadece inanmak vardi.
Iman, ispat, sahitlik ne, bilemedik.

Cocukken, anne babamizdan ne bulduysak ona inandik,
onu dogru bildik.

8]



Cocuk anne babanin anlattigina, sadece anne baba sev-
gisinden dolay1 inanir.

Her ¢ocuk anne babanin inanci iizere yetisir.

Anne baba hangi inangta ise ¢cocuk da o inang lizere olur.
Diinyada inang gruplari arasinda hep bir kavga vardir.
Senin dinin benim dinim kavgasi yiizlerce yildir siirer gelir.
Kendimiz gibi inanmayani kafir ilan ederiz.
Cehennemlik ilan ederiz.

Oldiiriilmeli deriz.

Inang¢ gruplarinda bize sunulan kavramlarin aslinin ne
oldugunu arastirmadan inaniriz.

Clinkii inang¢ boyutu boyledir.

Oysa iman baska bir seydi, anlayamadik.
Iman, eminlik, sahitlikle miimkiindii.
Sahitlik ne, bunu bile diisiinmedik.

Nasil sahit olunur, sormadik, arastirmadik.
Varlik cemaatine donmedik.

Her bir varligi Hakk’in yolu olan bir tarikat bilmedik,
varlik yoluna déonmedik.

Her bir varligin i¢ alemi mezhep-zehab idi anlayamadik.
Cemaat, tarikat, mezheplere boéliindiik, kavga icinde olduk.
Hakikatte cemaat ne, tarikat ne, mezhep ne, bilemedik.

Sadece boliindiik, kendimiz gibi inanmayana kars: igi-
mizde gizli bir yargi olusturduk.

Bunu normal saydik.

Kendi yolumuzu hidayet yolu gordiik, baska yolda olana
hor baktik, disladik.

Oysa Kur’an ne giizel séyliiyordu.

9



“Boliinmeyin, dislamayin, hor bakmayin, giybet etmeyin.”
“Dedikodu yapmayin, ¢ekistirmeyin.”

“Bir topluluk bir toplulukla alay etmesin.”

“Fitnelik, fesatlik yapmayin.”

“Kan dokmeyin, Allah kan dokmeyi haram kild1.”

Kur’an’in bu muhtesem, edep dolu 6giitlerini duymaz-
dan geldik.

Kendi inancimiza o kadar baglanmistik ki bizim inanci-
mizdan daha yiice yok diye bir duygu icinde olduk.

Sadece hor baktik, yargiladik, kafir gordiik.

Dinsiz dedik, imansiz dedik, siinnetsiz dedik, seriatsiz
dedik, mezhepsiz dedik.

Bu kelimelerin hakikati ne hi¢ diistinmedik.
Iste bu kitabimizda bu hakikatleri arastiracagiz.

Kur’an’a gore “din nedir, stinnet nedir, seriat nedir” ko-
nusunu arastiracagiz, anlamaya calisacagiz.

Kur’an’a gore anladigimizi kaleme almaya calisacagiz.

Ayetlerin tasidig1 anlamlara gore hakikati anlamaya gay-
ret gosterecegiz.

Eksigimiz elbet olacaktir, simdiden affola.
Rabbimiz, génliimiizii samimi, halisane kilsin.

Rabbimiz, arastirmalarimizi varligin tasidigi hakikat-
lere gore olmasini nasip etsin.

Ismail Dinger
Eyliil 2025

10/



INANC-IMAN INCELIGI

Inan¢ nedir, iman nedir bu konuyu genelde diisiinmedik.
Anne babamizdan buldugumuz inanci iman zannettik.
Inang ve imanin ayni sey oldugunu zannettik.

Inang ve iman inceliginin ne oldugunu énemsemedik.
Oysa inang ve iman konusu iyi bilinmeliydi.

Inang ayri seydi.

Iman ayr1 seydi.

Inan¢ anne babadan gelir.

Cocugun yetistigi toplumdaki gruplardan gelir.

Iman ise varlik kitabindan gelir.

[lim ve sahitlik yoluyla gelir.

Delil ve ispatla olusur.

Toplumlardaki inanclar genelde anne baba inancindan gelir.
Anne baba Miisliiman inancinda ise ¢ocuk da 6yle olur.
Anne baba Hristiyan inancinda ise ¢ocuk da dyle olur.
Anne baba Musevi inancinda ise ¢ocuk da 6yle olur.
Yetmedi:

Anne baba Sunni ise ¢ocuk da Sunni olur.

Anne baba Alevi ise ya da Bektasi ise ya da Caferi ise ¢o-
cuk da dyle olur.

Yetmedi:

11



Anne baba Hanefi, Maliki, Safif ya da Hanbell ise ¢ocuk
da dyle olur.

Yetmedi:

Anne babanin ibadeti, ibadethanesi, giysisi, kitabi neyse

¢ocugunki de dyle olur.
Yetmedi:
Anne babanin, tarikati, cemaati neyse, ¢cocuk da 6yle olur.
Yani anne baba ne ise, cocuk da 6yle olur.

Anne babalar da anne babalarindan ne gordiilerse 6yle

inandilar, dyle ibadet ettiler.
Onlar da “atalarinin inancit” iizere oldular.
Ve hepimiz, kendi inancimizi digerlerinden tistiin gordiik.
Clnki oyle ogrettiler.
Ve kendi inancimizda olanlar1 iman sahibi, digerlerini
kafir gordik.
Clnki oyle ogrettiler.

Ve kendi inancimizda olanlari cennete gidecek, digerle-

rini cehenneme gidecek diye kabul ettik.

Clinkii oyle o6grettiler.

Yani hepimiz kendi inancimizi iistiin gorerek biyttildik.

A'raf Stresi 28. ayette “Ve iza faall fahiseten” belirtil-
digi gibi bir “fahsa” durumuna dustik.

Yani kendimizi Gistiin gordiik, benlik i¢ine diistiik, gurur
icine dustiik, haddi astik, “ben benim” dedik, ille de benim

inancim dogru, ytice dedik.
Hepimiz, zannimizda kendi var ettigimiz Tanr1r'ya inandik.

O Tanriyla karsimizdaki kimseye hiicum ettik.

|12



Hevamiza yani kendi ¢ikarimiza gore bir Tanr1 var et-
tik ve o Tanriya inandik, o Tanriyla bizim gibi inanmayana
saldirdik.

Furkan Stresi 43: “E raeyte menittehaze ilahehu hevah.”
Meali: “Hevasini Tanr1 edineni gérdiin mi?”

Biz, bizi yaratani tanimadik, ona hi¢ sahit olmadik.
Anne babamizin anlattig1 Tanr1'ya inandik.

O Tanriya da ¢ikarimiz i¢in sigindik.

Aslinda o Tanriyla hi¢ tanismadik, sadece inandik.
Inang¢ boyutu béyle idi, béyle inandik.

Hepimiz atalarimizin inang yolu iizere olduk.

Kendi anne babamizdan buldugumuz, onlardan duydu-
gumuz inanci dogru bildik.

Baskalarinin inancini egri gordiik ve onlara saldirdik.
Bakara Stresi 170: “Ve iza kile lehumuttebii ma enze-

lalldhu kali bel nettebiu ma elfeyna aleyhi abaena e ve lev
kdne abauhum la yakiline seyen ve 1a yehtedan.”

Ve iza kile lehum : Oldugunda, soylemek, dendi, onlara,

ittebili ma enzele Allah  : Tabi olmak, uymak, sunulan,
bildirilen, Allah

Kali bel nettebiu : Dediler ki, hayir, bilakis, tabi olmak,
uymak,

Ma elfeyna : Sey, ne, degil, bulmak, biz,

Aleyhi abae na : Onun lizerinde, atalarimiz,

E ve lev kdne : Eger, sayet, olsa bile, oldu, olsa da,

Abau hum : Atalari, babalari, onlar,

La yakilline seyen : Yok, akil, idrak, diistince, bir sey,

Ve 1a yehtedlin : Yok, yol bulmak, hidayete,

Meali: “Onlara Allah’in sundugu seylere tabi olun denildigi
zaman, derler ki: Hayir, biz atalarimizi ne tizere bulduysak

13/



ona tabi oluruz. Eger atalari bir seyi akil etmiyorlar ve dogru
yol iizere olmasalar da mi1?”

Kur’an’da ne giizel bildiriliyor.
Atalarindan buldugun inanci diisiin, aklini islet.

Atalardan edindigin inang¢ seni gurura, kibre diisiiru-
yor mu?

Seni, baskalarini hor gérmeye yoneltiyor mu?
Kendini ve inancini yiice, iistiin gdsteriyor mu?
Allah’a sahitlik yoluna iletiyor mu?

Yoksa, korkulara, kaygilara m1 siirtikliiyor?

Evet, Allah'in varliktan ayetlerle sundugu hakikatlere
degil, anne babamizdan gelen inang tlizere hareket ettik.

Hakikatler varlik kitabinda satir satir yazili idi, hi¢ oraya
bakmadik.

Ne bulduk isek, onu dogru bildik.
Ne duyduk isek, onu dogru bildik.
Ne gordiik isek, onu dogru sandik.

Maide Stresi 104: “Ve iza kile lehum tealev ilda ma enze-
lallahu ve iler resli kalt hasbuna ma vecedna aleyhi abaena
e ve lev kane abauhum Ia ya’lemiine seyen ve la yehtedtn.”

Meali: “Onlara; Allah’in size sundugu hakikatlere ve
restliin anlattiklarina gelin, denildigi zaman: Atalarimizi
ne izere bulduysak onlar bize yeter, dediler. Atalar1 haki-
katlerden bir sey bilmiyor ve hakikatin yolunu bulanlardan
olmasalar bile mi?”

Evet, atalarimiz ne sunduysa, onu dogru olarak kabul ettik.
Atalarimizi ne lizere bulduysak, onlari dogru kabul ettik.
Diistiigtimiiz kibri hi¢ gérmedik.

Ayrimciligimizin 6fkesine hi¢c bakmadik.

14



Allah hakkinda sahit olmadigimiz seyleri soyledik de
soyledik.

Kendi edindigimiz inancin kavgasinda olduk, o inancgla
bizim gibi inanmayana saldirdik.
A’raf Stresi 70: “Kala e citena li nabudallahe vahdehu

ve nezere ma kane yabudu abauna fetina bi ma teiduna in
kunte mines sadikin.”

KAl e cite na : Dediler, geldin, bize,

Li nabud Allah : Icin, kul olmamiz, Allah

Vahde hu : Teklik, bir, o,

Ve nezere : Birakalim, terk edelim,

Ma kane yabudu : Degil, ne, sey, oldu, kulluk, ibadet,
Abau na : Atalarimiz, anne babamiz,

Feti na : Haydji, bize getir, isbat et, sun, ag,
Bima teidu na : Seyler, soyledigin, vaat, biz,

in kunte mines : Eger, sen sadiklardan, dogru
sadikine sozlilerden oldun,

Meali: “Dediler ki: Sen bize, tek Allah’a kul olmamiz ve
atalarimizdan buldugumuz ibadetleri birakmamizi mi soy-
lemeye geldin? Eger sen dogruyu soyliiyorsan, dyleyse bize
soyledigin seyleri getir, ispat et.”

Atalarimizdan ibadet 6grendik ve 6grendigimiz gibi yaptik.

Ibadetin ash nedir hi¢ diisiinmedik.

Ibadeti sekle biiriidiik, manasi ne arastirmadik.

Nasil bulduysak biz de ona uyduk.

Taklitte kaldik.

Tahkike ermedik.

Yani yaptigimiz ibadetin hakikatine eremedik.

Evet, “Allah bir” dedik ama hi¢ sahit olmadik.

15



Clinkili anne babam, “Allah bir” diye 6gretti, ben de 6yle
dedim.

Allah’a kul oluyoruz diye, kendi zannimiza, inancimiza,
o0fkemize, ayrimciligimiza kul olduk.

Ama gormedik, diisiinmedik, hakikatini arastirmadik.
Hi¢ anlamadik, hi¢ fark etmedik.

Abd olmak, ibadette olmak, kul olmak, kullukta olmak
nedir hi¢ diisiinmedik.

Allah’a m1 kul oluyoruz yoksa hevamiza, ¢cikarlarimiza
mi1 kul oluyoruz arastirmadik.

Kur’an'in defalarca isaret ettigi gibi, hep atalarimin inanci
lizere hareket ettim.

Yaptigimin, inandigimin hakikatine hi¢ ulasmadim.
Allah’a kendimde ve varlikta hi¢ sahit olmadim.

O’nun sonsuz ayetlerini yani sonsuz isaretlerini ken-
dimde ve varlikta hi¢ gormedim, sahit olmadim.

Annem babam nasil inandiysa ben de 6yle inandim.
Annem babam nasil yaptiysa ben de 6yle yaptim.
Ve dedim Kki:

Ben Miisliman’im.

Ben Hristiyan'im.

Ben Misevi'yim.

Ben Budist’im....vs....

Ve dedim Kki:

Benim inancim dogru, onlarinki dogru degil.
Benim ibadetim dogru, onlarinki dogru degil.
Ben inaniyorum, onlar kafir.

Benim gidecegim yer cennet, onlarinki cehennem.

|16



Evet, atalarimdan boyle 6grendim.

Boyle dedim.

Boyle yaptim.

Ve hila da demeye, yapmaya, yargilamaya, ille de be-
nimki dogru diye inanmaya devam ediyorum.

Iste Kur’an'da da birgok yerde belirtildigi gibi, hepimiz
anne babadan buldugumuz inanca tabi olduk, o inan¢tan ge-
len bilgileri dogru kabul ettik.

Kendi inancimizi Gistiin gordiik, baska inanclar1 disladik.

Allah’in hakikatleri varhigin 6ziinde idi, oraya déonme-
dik, oradan okumadik.

Allah’in hakikatleri varlik kitabinda satir satir yazili idi
oraya bakmadik, oraya bakmay1 6grenmedik.

Hakikat, anne babadan gelen bir inanca bagh bilgilerde
degildir.

Her ¢ocuk anne babadan 6grendigini hakikat zanneder.

Allah'in varliktan sundugu hakikatlere yoniinti dondiirmez.

Clnki oraya donmeyi, varligin ilmi boyutuna bakmay1
0grenmemistir.

Iste anne babadan gelen, kendimizi {istiin gosterten
inanci terk etmeliyiz.

Terk etmeliyiz ki ¢cocuk safligina eriselim, Allah’in bakir
yani tertemiz hakikatlerine eriselim.

Iste iman da béyle olusur.
Varliktaki ilmi delillerle sahitlikle iman olusur.

Ama hep inan¢ boyutunda kaldik, sahitlik alanina eri-
semedik.

Canli kitap olan varlik kitdbindan okumay1 6grenemedik.

17|



Anne babamizdan buldugumuz inanci, hi¢ diistinmedik,
asli nedir diye hi¢ arastirmadik.

Varligin varolus hakikatine sahit olmadik.

Inancimiz bizi haktan hakikatten uzaklastirdi, farkina
bile varamadik.

Bir benlik icinde kaldik, haddimizi astik, farkina bile va-
ramadik.

A'raf Stresi 28: “Ve iza faalt fahiseten kali vecedna
aleyha abadena vallahu emerena biha kul innallahe 1 yemuru
bil fahsa e tekillne alallahi ma 14 taleman.”

Meili: “Bir benlik icinde haddi asanlar derler ki: Biz ata-
larimiz1 da bu yolda bulduk ve bu bize Allah’'in hiikiimleri-
dir. De ki: Benlik icinde olmak, haddi asmak, kesinlikle Al-
lah’'in hiiktimleri degildir. Sizler Allah hakkinda bilmediginiz
seyleri soyliiyorsunuz.”

Burada gegen “fahise” kelimesi ¢ok ¢arpicidir.

Toplumda “fahise” denildigi zaman, insanlarin akilla-
rina hemen kadin gelir.

Kadina “fahiselik” kavrami yapistirilir.

Toplumda fahiselik kavrami, kadinlarin erkeklerle para
karsilig1 iliskiye girmesi diye bilinir.

Oysa ¢ok derin bir anlami vardir.

Kur’an'da bu kavram toplumun kullandig1 anlamda degildir.

Fahise kavrami kadin ile ilgili degildir.

“Fahise” kadina takilan bir lakap degildir.

Fahiseden maksat kadin degildir.

Fahise; ahlaksiz, hayasiz, erkeklerle para karsilig ilis-
kiye giren kadin demek degildir.

“Fahis” kelimesi de ayn1 kokten gelir.

18



Bir mal ederinden fazla satildig1 zaman, “Bunun fiyati
¢ok fahis” denilir.

Kur’an'da “fahsa” kelimesi 30 ayette gecer.
Fahsa kelimesi; haddi asmak, kendini {istiin gormek de-
mektir.

Haddini bilmek, haddini asmak, hadsizlik yapmak an-
lamlar1 da buradan gelir.

Haddi asmak; 6l¢iiyii kacirmak, sinir1 gegmek, kendine
nispet cikarmak, Allah’a ait olani1 kendine nispet etmek de-
mektir.

Kur’an’a gore fahsa, fahise, fuhs kelimesi su anlamlara
gelir:

Haddini asmak, benlik icinde olmak, kibre diismek...

Gururlanmak, “Allah var ben de varim” demek...

“Ben benim, sen sensin” demek, bedenlerin sahibinin Al-
lah oldugunu unutmak...

Kendi ¢ikar1 i¢in zalimlik yapmak...
Asir1 gitmek, 6l¢liyl kagirmak, sinir1 gegmek...

Fena hallerde kalmak, diinyaya baglanmak, Allah’t unut-
mak...

Allah’in ulviyetinin yaninda kendi yoklugunu bilememek,
kendine viicid nispet etmek...

Allah’a teslimiyet icinde olmamak, kendi egosuna tes-
lim olmak...

Kur’an’a gore her kim; Allah’'in ulviyetinin yaninda ken-
dine benlik isnat ediyorsa, viiclidun sahibini kendi saniyorsa,
o kisi “fahsa, fahise” durumuna dismus demektir.

Bedenlerin ardinda bedenlerin sahibini géremeyen, ben-
lik i¢cine diisen fahsa durumuna diismiis demektir.

19|



Her kim haddi asip, viicGdu ve viicddaki sifatlari ken-
dine nispet ediyorsa, o kisi haddi asmistir, fahise durumuna
dismiistiir.

Kur’an'da, fahsa, fahiselik durumuna diistiigiimiizde,
bu diistiigiimiiz gafletten nasil kurtulacagimiz bildiriliyor.

Ankebit Siiresi 45: “Innes salate tenha anil fahsai vel
munker.”

Inne el salate : Muhakkak, salat, Hakk’a bagllik, iletisim,

Tenha : Engeller, mani olur, nehy eder, uzaklastirir,
An el fahsai : Asirilik, ego, ben benim demek, listiin gérmek,
Ve el munker : Tanimlanamayan, kétii hal, inkar edilen,

Meali: “Muhakkak ki her an Hakk’a baglilik suuru ile ha-
reket etmek; haddi asmisligi, asiriligi, kendine varlik isnat
etmeyi, tiim fenalar1 engeller.”

Ayeti inceledigimiz zaman anlhyoruz ki, Allah’a sahit olup,
O’na her an teslimiyet icinde olmak, fahsa durumuna dis-
meyi ve kotii haller icinde olmay1 engeller.

Insan kendi viicidunun sahibini bilmeli “benim viic(-
dum” dememelidir.

Bedeni tutan Zat’a arif olmalidir.
Viicid Allah’a aittir, insana emanet edilmistir.
Insan o emanete iyi bakmahdir.

Insan, kendi var etmedigi, kendi sekillendirmedigi, do-
gumunu ve 6limiini kendi planlamadigi bir viicidu, ken-
dine nispet etmemelidir.

Insan, viictiddaki isleyiste ve sifatlarda asla muktedir
olan degildir.

insan, kalbinin calismasinda, kaninin dolasiminda, hiic-
relerinin faaliyetlerinde, sindirim, bosaltim sisteminin isle-
yisinde vb asla muktedir olan degildir.

120 |



G6z kapaginin acgilip kapanmasi bile insanin elinde olan
bir sey degildir.

Viictidda fail olan, mevsuf olan, mevcid olan ancak
Allah'tir.

Viiclidun sahibi Allah’tir, Allah bunu viiciidda olan isle-
yisinde ve sifatlarinda her an gosterir.

Iste kisi, viiciduna benim deyip, haddi asmamalidir, yani
fahise durumuna diismemelidir.

Ahzab Siresi 30: “Min kunne bi fahiset-ben benim deyip
kendini tistiin goren.”

A'raf Stresi 28: “Ve iza faall fahiseten-bir benlik iginde
haddi asanlar.”

Nisa Stresi 22: “Kane fahiseten-benlik i¢cinde olan.”

A

Iste Kur’an’1 inceledigimiz zaman anliyoruz ki, her kim
Allah’in Glviyetinin yaninda kendine benlik nispet ediyorsa,
o kisi fahsa, fahise durumuna diismiistir.

Yine bu distiigiimiiz durumdan kurtulmanin yolu, An-
kebfit Siiresi 45. ayette cok giizel bildirilmistir.

Salat suuruna erismek, her an Allah’a baghlik i¢inde ol-
mak, O'ndan asla ayr1 olmadigini bilmektir.

Salat, namaz diye de ¢evrilir, namaz farsca bir kelimedir.

Kisi namazda Allah’a yonelir, onunla birlik icinde oldu-
gunun suuruna ulasir.

Ve kisi her anin1 namazda imis gibi gecirir, sosyal yasan-

zurundaymis gibi hareket eder.

Iste bu durum Kkisiyi, fahsa, fahiselikten ve kétii hallere
diismekten korur.

Salat kelimesinin Tiirkee karsiligs; baghlik icinde olmak,
birlik icinde olmak, her an iletisim icinde olmak demektir.

|21



insan, her an Allah’a bagl oldugunu, O’'nunla bir oldu-
gunu asla unutmamalidir.

Insan, kendine, viiciduna dénmeli, o viiciidun nasil olus-
tugunu, nasil bir kaynaktan geldigini diistinmelidir.

Insan kendi viictidunu var etmedi ve kendi viicidunda
her an olan isleyisin sahibi de degildir.

Kaf Stresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil verid.”
Meili: “Ve Biz ona sahdamarindan daha yakiniz.”

Iste insan, bu yakinhg idrak edebilmesi igin salat suu-
runa erismelidir.

Salat suuruna erisen, hep o suurla hareket eden, fahsa,
fahiselik durumuna diismeyecektir, yani haddi asmayacak-
tir, Allah’'in ulviyetinin yaninda kendine varlik isnat etme-
yecektir.

Iste Kur’an1 inceledigimiz zaman, fahise kavraminin top-
lumda kullanildig1 gibi olmadigini gériiyoruz.

Toplumda, fahise kavramini bayan kardeslerimize yapis-
tirarak, en biiyiik fahiseligi yaptik, fark edemedik.

Kadini hep asagiladik, fahise, orospu, kahpe, dedik.

Bu kelimelerin asli anlamlarini hep saptirdik ve kadin-
lara yapistirdik.

Oysa fahise; haddi asmislik, benlik, gurur, kibir, icinde
olmak, Allah’in ulviyetinin yaninda kendine varlik nispet et-
mek demekti, ama bizler kadin kardeslerimize yapistirdik.

A

Orospu, Farsca “ruspi” soziinden gelir.

n o«

“Ak yuzli” “parlak akil” demektir.

Diger bir anlam1 da; degisik planlar yapan, kurgulayan,
hemen akil eden, problem c¢6zen, ikna eden, baska bir ¢are
bulan gibi anlamlara gelir.

Ama bizler kadin kardeslerimize yapistirdik.

22 |



Kahpe kelimesi, Arapga, “khb-kahba” kelime kokiinden
gelir.

Donen, donek, yolundan sapan, vazgecen gibi anlamla-
rina gelir.

Bu kavrami da kadin kardeslerimize yapistirdik.

Kavramlari asli anlamlarina gore kullanmamak da haddi
asmaktir, yani fahise durumuna diismektir.

Litfen dilimizden akan kavramlarin asli anlamlarini bi-
lerek kullanalim.
Litfen Kur’an’a saygi duyalim.

A

Litfen Kur’ant anlamak i¢in okuyalim.

A

[ste Kur’an' inceledigimiz zaman anhyoruz ki inang bo-
yutunda kalmak, kisiyi fahsa durumuna diisiirtiyor.

Iman boyutu ise fihsadan kurtariyor.

Kisi, kendine benlik isnat ederek, kendini biiyiik gore-
rek, fahise durumuna distiigiinii anlamalidir.

Yani haddi astigini, benlik i¢ine diistiigtint bilmelidir.

Hep, atalarimizdan gelen inangla yargiladik, bizim gibi
inanmayani, kafir gordiik, cehennemlik gordik.

Evet, Allah bir dedik ama hi¢ sahit olmadik.

Clinkli anne babam, Allah bir diye 6gretti, ben de 6yle
dedim.

Allah’a kul oluyoruz diye, kendi zannimiza, inancimiza,
ofkemize, ayrimciligimiza kul olduk.

Ama gormedik, diisiinmedik, hakikatini arastirmadik.
Hi¢ anlamadik, hi¢ fark etmedik.

Had Stresi 109: “Fe 14 teku fi miryetin mimma yabudu
haulad ma yabudiine illd kema yabudu dbduhum min kabl.”

23]



Meili: “Bundan sonra onlarin taptiklari seyler hakkinda
icinde sliphe kalmasin. Onlar dnceden atalarinin taptigi gibi
sadece oyle tapiyorlar.”

Annemden babamdan 6grendigim gibi ibadet ettim.
Onlari taklit ettim.
Yaptigim ibadet degilmis, tapinmakmus.

Hi¢ anlamadim, hi¢ diistinmedim, hi¢ hakikatini arastir-
madim, hi¢ tahkik etmedim.

Kur’an'in defalarca isaret ettigi gibi, hep atalarimin inanci
lizere hareket ettim.

Yaptigimin, inandigimin hakikatine hi¢ ulasmadim.
Allah’a kendimde ve varlikta hi¢ sahit olmadim.
Allah’a sahitlik yolu nasildir, onu bile 6grenemedim.

O’nun sonsuz ayetlerini yani sonsuz isaretlerini kendimde
ve varlikta hi¢ gérmedim, sahit olmadim, sahit olamadim.

Anne babadan buldugum inanci dogru bildim.

0 inang yargilar iceriyordu, kendim gibi inanmayani yar-
giladim, hor gérdim.

Inancimi iman sandim.

Inang iman inceligini anlayamadim.

Inancimin zanlarina gore hareket ettim.

Asli olmayan seyleri din zannettim, iman zannettim.
Kur’an bu konuda ne giizel uyariyor.

En’am Siresi 116:
lll Jas e Aslimy =7V A (e 5S) adai )5
Osaan V) aa ol Ghll ) G et )



Ve in tut1 eksere men fil ardi yudillike an sebilillah in
yettebiline illez zanne ve in hum illa yahrus{in

Ve in tut1 eksere : Eger, kulak vermek, dinlemek, itaat,
uyma, ¢oguna,

Men fi el ard1 : Kim, kimse, yerytiziinde,

Yudilld ke : Sapan, batila sapmak, seni saptirirlar,

An sebil Allah : Allah'in yolundan, hakikatlerinden,

in yettebiline : Eger, tabi olmak, uyarlar,

{114 el zann : Ancak, zanda kalmak, ¢ikarina gore,
sanmak,

Ve in hum illd yahrusitin : Eger, olursa, onlar, ancak, yalanlarda
kalan, yanlis,

Meali: “Eger yeryiiziindeki kimselerin ¢oguna uyarsan,
Allah’'in yolundan seni saptirirlar. Onlar ancak zanlarina,
kendi ¢ikarlarina tabi olurlar ve onlar yalanlarda kalanlardir.”

Ayetteki carpici uyari ne kadar énemlidir.

Bu ayeti okuyan herkes kendi inancini, gittigi yolu mu-
hasebe etmelidir.

Inancim, gittigim yol beni ne hale getiriyor?
Icimde gizli bir zalimlik, kibir mi olusturuyor?
Yoksa merhamet, birlik, beraberlik mi getiriyor?

Gittigim yoldaki tabi oldugum inang, hakikatleri yansi-
tiyor mu?

Din diye bildigim alandan gelen bilgiler, ilme dayali bir-
ligi getiren bilgiler mi?

Yoksa asli olmayan, ayrimcilik getiren, gizli kibre diisii-
ren bilgiler mi?

Ayeti inceledigimiz zaman insan kendine sormadan ya-
pamiyor.

Diinyada inang gruplar1 hakikatlere ulasamadi m1?

125



Allah diye bize 6gretilenler hep yalanlardan mi ibaret?

Asli olmayan, zanna dayali seyleri kabul etmekle hata
m1 yaptik?

Inang nedir, iman nedir anlamadik mi?

Ayette sarsic, diisiindiiriicii {i¢ uyar var.

[1k uyarida deniliyor ki; yeryiiziindeki insanlarin coguna
uyarsan, Allah yolundan seni saptirirlar.

Ikinci uyarida deniliyor ki; yeryiiziindeki insanlarin cogu
zanlara tabi olurlar.

Uclincii uyarida deniliyor ki; yeryiiziindeki insanlarin
¢ogu Allah adina, din adina, ibadet adina anlatilan, akta-
rilan yalanlarda kalanlardir, kendi ¢ikarlarina gore hare-
ket edenlerdir.

Insan bu okudugunu diisiindiikce tirperiyor.

Allah, din, iman, resil, nebi, ahiret, cennet, cehennem
gibi 6grendigimiz bilgileri asli anlamlarina gore anliyor ve
ifade edebiliyor muyuz?

Yoksa bunlar1 degismis anlamlarina gére mi anliyoruz?

Bize bu zamana kadar anlatilanlar ve kitaplardan oku-
duklarimiz dogru degil mi, hepsi mi yalan?

Bizlere, zanlara gore anlatilanlar ve cehenneme diisme-
mek icin, cennete girmek i¢in ¢ikara dayali yaptigimiz iba-
detlerimiz dogru degil mi?

Allah’a yonelmemizdeki ana gaye nedir?

Allah’a kendi sahsi egomuz i¢cin mi, kendi ¢ikarimiz i¢in
mi iman ediyoruz?

Kendi ¢ikarimiz i¢in mi ibadet ediyoruz?
Yoksa bizler yaratilis amacimiza ulasamadik mi?

Insanlar, ibadetlerini nefsi ¢ikarlar: icin mi yapiyorlar?



Insanlarin inanglarinda Allah’a sahitlik yolu var m1 yok mu?
Neden diinyada inang¢ yoniinden birlik yok?

Neden her inang, kendi inancini dogru, baskasinin inan-
cini1 yanlis goriiyor?

Neden her inang, cenneti kendi yeri kabul ediyor, cehen-
nemi kendi gibi olmayana layik goriiyor?

Neden tiim inanglar, Allah’'t kendi yaninda goriiyor, kendi
inandig1 Allah ile kars1 tarafa saldiriyor, onlar: kafir, cehen-
nemlik ilan ediyor?

Neden kendi gibi inanmayan hor goriiliiyor, kafir ilan
ediliyor?

Neden inanglar, kendi aralarindan hep bir kavga, tar-
tisma, bilmislik icinde?

Kur’an bizi neden uyariyor?

Insanlarin ¢ogu Allah’in hakikatlerine degil de kendi kib-
rine, hevasina mi uyuyor?

Ayette 6yle oldugu bildiriliyor; “illez zanne ve in hum
illa yahrustn.”

Ne kadar aci, degil mi?

Ne kadar ¢arpici, degil mi?

Insanin beyni yaniyor, her sey alt iist oluyor.

Kibir nedir bildik mi?

Hev3, zan nedir bildik mi?

Kibrin dogurdugu, seytanlik nedir anladik m1?

Ayri bir seytan mi1 var?

Yoksa seytan, bizim kibrimiz, zalimligimiz mi?

Seytan bizi Allah diyerek aldatiyor da biz anlamiyor ola-
bilir miyiz?



Fatir Stresi 5: “Fe 14 tegurrennekumul hayatud dunya
ve 1a yegurrennekum billahil garr.”

Meili: “Bundan sonra diinya hayati sizi aldatmasin ve
aldaticilar sizi Allah ile aldatmasin.”

Seytan bizi ayrimcilikla, boliiciiliikle aldatiyor da biz an-
lamiyor olabilir miyiz?

Yani icimizdeki, kibir, ayrimcilik, boliictliik, zalimlik duy-
gular1 bizi seytan mi1 yapiyor?

Seytan diye ayri bir varlik yoktur, seytanlasmis insan
vardir.

Seytanlasmis insani nasil taniriz?

Kur’an, en giizel cevabi veriyor.

Ayette ne carpici bildirilmis; bélen, ayrimcilik yapan sey-
tandir, seytan boliicii olan, ayrimci olandir.

Miicadele Stiresi 19: “Istahveze aleyhimus seytanu fe
ensdahum zikralldh uldike hizbus seytan eld inne hizbessey-
tani humul hasir(n.”

Meali: “Seytani halleri onlarin akillarini esir aldi. Boy-
lece onlar Allah1 anmaktan uzaklastilar. Iste seytani hal-
lerde kalan boélendir, bolen ancak seytani hallerde kalandir.
Onlar kaybedenlerdir.”

Ayette muhtesem bir sekilde seytanin kim oldugu be-
lirtiliyor.

Iste firavunlasmis her kisi, seytanlasmistir.

Kim boliictiliik icinde ise, ayrimcilik icinde ise o seytandir.

Seytan bolendir, boliicli olan seytandir.

Kim, firavunun yaptig1 gibi;

Insanlar: firkalara, gruplara béliip, kendi yolunu iistiin
goriyorsa, baskalarina hor bakiyorsa...

28 |



insanlari; dinlerine, inanclarina, ibadetlerine gore ayi-
riyor, kendi inancini iistiin goriiyorsa...

Insanlar; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine gore ay1-

rip, kendi milletini, kendi rengini iistiin goriiyorsa...
Insanlari; bizden, bizden degil diye ayiriyorsa...
Insanlar: kole olarak gériiyorsa...

insanlari; Alevi, Siinni, Bektasi, Naksi, Kadiri, Nurcu vs
diye ayiriyor ve yargiliyorsa...

Insanlari; Miisliiman, Hristiyan, Musevi diye ayiriyorsa,
kendi gibi olmayani cehennemlik goriiyorsa...

Insanlary; kendi ¢ikari i¢in din ile inang ile ibadet ile kan-
diriyor, kendine saltanat olusturuyorsa...

Insanlary; kendi ¢ikari igin, Allah diyerek, kitap diyerek,
din diyerek aldatip, onlarin malina miilkiine ¢okiiyorsa...

Erkegi kadindan iistiin goriiyorsa, kadini insan yerine
koymuyorsa...

Kasas Siresi 4: “Inne firavne ala fil ardi ve ceale ehleha
siyean yestadifu taifeten minhum yuzebbihu ebnaehum ve
yestahyi nisdehum innehu kane minel mufsidin.”

Meili: “Dogrusu firavun yerytiziinde kendini yiice gordii
ve halkini cemaatlere ayirdi. Onlarin taifelerini gligsiiz bi-
rakty, onlarin ogullarini bogazladi ve kadinlarini sag birakt.
Elbette o fenalik icinde olanlardandi.”

Iste Kur’an’in muhtesem bir sekilde belirttigi gibi; ken-
dini ylice géormek, insanlara ayrimcilik icinde bakmak, fira-
vunluktur, seytanliktir.

Inang gruplar1 maalesef sadece inanma boyutunda kaliyor.

Iman noktasinda yéniinii varliga déndiirmiiyor ve varli-
g1n halk olusunu okumuyor.

|29



Varligin halk olusunu okumak, varligin ilmi degerlerine
gore olur.

Ama maalesef bu 6gretilmiyor.

Sadece inan¢ empoze ediliyor.

Goniller iman hakikatine eremiyor.

ilimle imana erisme konusu bilinmiyor.

Iman ilimsiz olmaz.

ilim sahitlige gotiiriir.

Sahitlik ise emin olmaya gotiiriir.

Eminlik mi'minlige, mii'minlik imana gotiiriir.

[lim varolusu anlama yoludur.

Varolusu anlama yolu imana gotirtr.

Iman ve ilim inceligini ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Anlatilan bilgilerle hareket etmek mi, ilim iizere hare-
ket etmek mi, bunu ¢ok iyi stizmeliyiz.

Elbette bilgi de 6nemlidir, lakin bilgi ilim ile bag kur-
durmalidir.

Inan¢ boyutunda kalan kisi, duyduklarina, okudukla-
rina inanan Kkisidir.

Iman boyutuna erisen Kisi ise, ilim ve sahitlikle hare-
ket eden kisidir.

Inan¢ boyutunda ilim gerekmez, duyduklari, okuduklari,
gordiikleri yeterlidir.

Inang kisiyi kibre gétiirebilir, benim inancim dogru id-
diasina gotiirebilir.

Iman ise, tevazu ve teslimiyete gotiiriir.

iman ilimsiz olmaz.

Inancta ise ilim gerekmez, sadece inanmak yeterlidir.

|30



iman sahibi olan kisi, ilim tlizere hareket eden ve varlik-
taki isaretlere sahit olarak, varolusu anlayan, ilmi olarak
gonli mutmain olan kisidir.

Iman ancak, ilmi bir sahitlikle miimkiindiir.

Inang ise, anne baba hangi inang iizere ise o yolu takip
etmektir.

Ya da gittigi ve sevdigi bir toplulugun aktardig: bilgi-
lere inanmaktir.

Isra Stresi 36: “Ve 1a takfu ma leyse leke bihi ilm.”

Meali: “Bir ilim ifade etmeyen seylerin ardina diismeyin.”

ilim olmadan bir seye inanmak, kisiyi seytana esir eder.

[lim olmadan, sahit olmadan bir seyi anlatmak, duyduk-
larini aktarmaktir.

Ilim olmadan, bir inanca dayal tartismalara girmek, sey-
tana hizmet etmektir.

Hacc Siresi 3: “Ve minen nasi men yucadilu fillahi bi
gayri ilmin ve yettebiu kulle seytanin merid.”

Ve min el nas : Insanlar, degerler,

Men yucadilu : Kim, kimse, miicadele, tartisma,

F1 Allah bi gayri ilmin  : Allah i¢in, hakkinda, bir ilim
olmaksizin, bilgi,

Ve yettebiu kulle : Tabi olur, uyarlar, biitiin, hepsi,

Seytan : Seytani haller, kotiiliik halleri, haktan
uzaklasan,

Merid : Haddi asan, yogun, taraftar, destek,

Meali: “Insanlardan, Allah hakkinda bir ilim olmaksizin
miicadele eden bazi kimseler vardir. O halde olanlarin hepsi
seytani hallere tabi olurlar.”

Hacc Stlresi 8: “Ve minen nasi men yucadilu fillahi bi
gayri ilmin ve 13 huden ve 1a kitabin munir.”

31



Ve min elnisi : Insanlar,
Men yucadilu : Kim, kimse, bazilari, miicadele, gayret,

F1 Allah bi gayri ilmin : Allah i¢in, hakkinda, bir ilim olmaksizin,

Ve 1a huden : Yok, kilavuz, yol gosteren, rehber,
hidayet, dogru yol,

Ve 14 kitab : Yok, anlamadan, kitab, kitabi
incelemeden, bilgi,

Munir : Aydinlaticy, nr, nlirlandiran, hakikati
gosteren,

Meaili: “Insanlardan, Allah hakkinda bir ilim olmadan ve
dogru yolu bulmadan ve her varligin aydinlatici bir kitap ol-
dugunu anlamadan miicadele eden bazi kimseler vardir.”

Hacca Stresi 9: “Saniye 1tfihi li yudille an sebilillah lehu
fid dunya hizyun ve nuzikuhu yevmel kiyameti azabel harik.”

Saniye 1tfi hi : Kibirlenip ikilige diiser, uzaklasir,

Liyudille : Sapan, saptiran, dalalet, kendi cehaletine
saptiran,

An sebili Allah : Allah’in yolundan

Lehu fi ed dunya : Ona, o halde olana, diinyada, yasamlarinda,

Hizyun : Hezeyan, kaybetme, ayrilikta kalma, ayip,
sagma sapan,

Ve nuzik hu : Tatma, hissiyat, o halde kalma,

Yevme el kiyAmet  : Oliinceye kadar, varlig1 her an diri tutan,
dirilis,

Azabe el harik : Azap, yakicy, ates, sikintiya disiiren,

Meali: “Onlar Allah yolundan kendi cehaletlerine sapti-
rirlar, kibirlenip ikilige diisiiriirler. O halde olana yasamla-
rinda kaybetme vardir ve 6liinceye kadar cehaletin o yakici
sikintili hallerinde kalmak vardir.”

Kur’an incelendigi zaman goriilecektir ki imanin yolu
ilimdir.

132



[lim de varlik kitdbinin 6ziindedir.

[lim; varligin éziinde olan, varligin varolusunun ve var-
liga ait olan sonsuz inceliklerdir, yazilimdir, hakikatlerdir.

ilim tizere olmak, direkt varlik kitabina, varolusa yonel-
mekle mimkiindiir.

Inancta ise, her inang grubunun kendi inanglarini yansit-
mak icin yazdigi kitaplara, sozlere yonelmek vardir.

Kitaplarla ya da sozlerle, aktarilan bilgilerde hatalar,
kaymalar, sagsmalar olabilir.

Clinki bilgi, kisinin inandigin1 anlatma boyutudur.

Inandigini anlatan insan, sahit olmadan da bilgiler ak-
tarabilir.

ilimde ise hata, kayma yoktur.

[lim yazilimi varligin kendisidir.

Onu oraya yazan da Allah’tir.

Allah, alim esmasiyla ilim sifatini varliga yazar.

Varolusun yazilimlarindan biri olan ilimle, varlik olu-
sur, sekillenir.

Allah’in varhiktaki ilim tecellisi; Matematik, Fizik, Kimya,
Biyolojidir.

iman, ancak ve ancak ilimle miimkiindiir.

ilim ise, Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ile bag kurmaktir.

[lim kisiyi, varhgin varolusuna, varhgin isleyisine, var-
ligin sekillenmesine, varligin siirecine gotiiriir.

Ilim kisiyi, kendi viicidunun isleyisini anlamaya gétiiriir.
Kisi kendi viiciduna doniip incelese, viiciidunun isleyi-
sinin bir ilim tizere oldugunu anlar.

Tim Evren, bir ilim {lizere isler ve hareket eder.

[lim kisiyi, sahit olmaya gotiiriir.

|33



Sahit olan Kkisi, emin olur, emin olan, iman sahibi olur.

Sahit olmak, gormektir, anlamaktir, delillerle hareket
etmektir.

Allah’a inanan kisi, annesi babasi inandig1 i¢cin inanmistir.

Allah’a sahit olan kisi ise, onun varliktaki isaretlerini
yani ayetlerini gormiistir, incelemistir, mutmain olmustur.

Onun i¢in Hazreti Ali; “gérmedigim bir Rabbe inanmam”
demistir.

Insan Allah’a Rabb boyutunda sahit olacaktir.
Rabb boyutu insanin kendi beden boyutudur.

“Rab- «)"; viictidlandiran, var eden, dizayn eden, terbiye
eden, sekillendiren, viiciidun sahibi, viicidu isleten demektir.

Rab, rubiibiyet, erbaa, rabia, miirebbiye, rabita, rabit, rab-
tiye, terbiye, riba, birbirine baglh kelimelerdir.
Hepsi Rabb kelime koékiinden gelir.

Rabb “R-B” harfleriyle yazilir, “R1” harfi varligin aciga
cikisy, filizlenme, bedenlenme boyutudur.

“Be” harfi, her seyin bir 6zden a¢iga ¢ikisina isaret eder.

Rab esmasi; Allah’in her bedendeki, bedenin sahibi ve o
bedendeki isleyisin esmasidir.

Allah’in, bir viiciddaki karsilig1 “Rabb” esmasidir.
Yani bir viiciidun sahibine Rabb denir.
Tlm viictidlarin sahibine Allah denir.
Allah’in, bir viiciddaki sahipligi “Rabb” esmasidir.

Tum alemlerin sahibi Allah’tir, Allah’in bir viictiddaki
sahipligi Rabb’dir.

AN

Onun icin, bir evin sahibine de “Rabbii’l dar” denir.

Bir malin, bir miilkiin, bir sermayenin sahibine de “Rab-
bii’l mal” denilir.

131/



Rabbim kelimesi, efendim anlaminda da kullanilmigtir.

insanin bedeninin efendisi Allah’tir, bedendeki Allah’in
efendi boyutu Rabb’dir.

Gontllerin efendisi ise, Muhammed nirudur.

Rabb, riba, rabita kelimeleri ayni kelime kokiinden gelir.
Rab: “%)

Riba: ‘b

Rabita: Jn-\b

Riba kelimesi de Rabb kelimesinden gelir.

Rabb, riba inceligi ¢cok dnemlidir.

Rib4, faiz diye ¢evrilemez.

Rabb kelimesi ile riba kelimesinin yazilimlarini inceler-
sek, “Ri, O Be <« “ harfleri ile yazildigini gériiyoruz.

Riba kelimesinin sonunda hemzeli elif harfinin oldu-
gunu goriyoruz.

Riba kelimesinin geldigi kokeni inceledigimizde gorii-
yoruz Kki:

Ribay1 anlamamiz i¢in, Rabb kelimesinin anlamini dogru
anlamaliyiz.

Rabb;

Bedeni olusturan, bedeni isleten, bedenin Zati...
Beden boyutundaki Allah’in isleyisi...
Viiclidlandiran, sekillendiren, bicimlendiren...

Terbiye eden, yani bedeni en ince bir bicimde sekillen-
diren, anlamlarina gelir.

Soyle diisiinelim, bir tohumda Rabb esmasi gizlidir.

Ne zaman tohumdan aga¢ adim adim ac¢iga ¢ikmaya bas-
lar, iste Rabb esmasi1 orada tecelli eder.

135



Allah, Rabb esmasiyla, agaci sekillendirir, terbiye eder,
isletir, sifatlandirir.

Iste, kisinin viicidunu sekillendiren, yani kisiyi viicd-
landiran ve her an o viiciidda isleyisiyle kendini gosteren,
viiclidu tutan, Allah'in kisideki ad1 Rabb’dir.

Her viiclidu tutan Allah’'in viicid boyutundaki karsiligi
Rabb’dir.

Ta-Ha Stresinde, firavun ile Hazreti Miisd’nin konusma
konusu vardir.

Firavun, M{isd’ya Rabb ile ilgili soru sorar.
Ta-Ha Stresi 49:
P T - - L I ST TE-
Kale fe men rabbikuma ya misa
Kale fe men rabbi kuma : Dedj, sizin rabbiniz kimdir,
Ya Miisa 1 Ya Miisg,
Meali: “Firavun dedi ki: Ya Miisa! Rabbim dedigin kim-
dir, nedir?”

50-

e z

s3I s
Kale rabbunellezi ata kulle sey’in halkahu summe heda

Kale rabbu na : Dedi, rabbimiz, bizi viicidlandiran,
Ellezi ata : Ki o verdi, lutfetti, ihsan etti,

Ata kule seyin halka hu : Biitiin her seyi, halk eden, var eden,
yaratan,

Summe heda : Sonra, hakikatlere ulastirandir,
tecellileriyle yol gosteren,

136



Meali: “Msa dedi ki: Bizi viicidlandirandir. Ki O’dur bii-
tiin her seyi tecellileriyle halk eden, sonra da tiim varliktaki
tecellileriyle yol gosteren.”

51-
7 &3 IS TR TR SR
Kale fe ma balul kurinil G134

Kale fe ma balu : Dedi, Oyleyse, durum, hakkinda, ne halde,

El kuriini el tla : Nesil, 6nceki,

Meali: “Firavun dedi ki: Oyleyse daha 6énceki nesillerin
durumu ne olacak?”

52-
i Y o) demd ¥ QS 2 die gale (B

Kale ilmuha inde rabbi f1 kitab l1a yadillu rabbi ve 14 yensa

Kale ilmu ha : Dedj, ilim, o
Inde rabbi : Rabbin katinda, ona ait,
F1 kitabin : Kitabin i¢inde, varlik kitabinin icinde,

La yadillu rabbl  : Yok, yanlis, sapma, rabbi, viicidlandiran,
Ve la yensa : ihmal yoktur, 6nemseme, unutmaz,

Meali: “Misa dedi ki: Biitiin varolustaki ilim Rabbime
aittir. Varlik kitabinin i¢cinde hakikatler vardir. Bizleri vii-
cidlandiranda yanlhs yoktur ve ihmal yoktur.”

Firavun, Miisd’ya sordu; “Rabbim dedigin nedir?”

Miis3; “seni de beni de, tiim varlig1 da yaratan, sekillen-

diren, varlikta her an tecelli eden, varlhig1 Zat1 ile kusatan-
dir” dedi.

Firavun yine sordu; “daha 6nce yasayanlarin durumu
ne olacak.”

37|



Misa acikladi; her bedende tecelli eden Rabb, isleyisi, s1-
fatlari, Zati ile kendini gosterir.

Her beden 6ldigilinde Rabbin tecellisi, siik(in boyutta
devam eder.

Hareke boyutu, siikiina ge¢mistir.

Yani M{isa sunu izah etti:

Bir insan 6lse de Rabb 6lmez, doguslar, tecelliler devam
eder gider.

Ki bir insan 6ldigiinde onun kemikleri bin y1l gegse de,
islemeye devam eder.

Kemiklerin yasi tespit edildiginde, ka¢ bin y1l énce ya-
sanmis belli olur.
Rabb hakikati bedenlerdeki hayy boyutudur.

Ayette belirtildigi gibi, Rabb; varlik boyutundaki her var-
ligin viicidlarinda olan Allah’in isleyisi, tecellileri boyutudur.

Allah’in varlig1 viictdlandirma boyutu “Rabb” boyutu-
dur, “Rabb” esmasidir.

Kainat1 var edeni, yoneteni Allah olarak degerlendirirsek,
bir varlig1 yaratan, onu yoneten ise Allah'in Rabb boyutudur.

Yani bir varliktaki Allah’in esmasi Rabb’dir.
Tum varliktaki butiinsel esma Allah’tir.

Allah’in bizleri viictidlandirmasi, viictdlarimiz bir se-
kil icinde terbiye ederek, aciga ¢ikarmasi, Allah’'in Rabb es-
masidir.

“Rabbim Allah’tir” denilmesi, viicidumun sahibi Allah’tir
anlamindadir.

Yani kisi “Rabbim!” dedigi zaman, kendindeki Allah’a
seslenmis olur.

Bu seslenis tiim viictidlarin sahibi olan Allah’a olan bir
seslenistir.

138



Iste Allah’a sahitlik kisinin kendi bedeninin halk olusunu
ilmi olarak anladiginda miimkiin olacaktir.

Kendini bilmekten maksat, kendi halk olusunu bilmek-
tir, kendindeki Rabbe sahit olmaktir.

Kendi halk olusunu bilen Kkisi, bilecektir ki kendisi ken-
dini halk etmemistir.

Kendini halk eden Hakk’in kendisidir.
Iste iman sahitlikle olusacaktir.

Onun i¢in ezani diizenleyen Hazreti Muhammed, her
ezanda 4 defa sahitlik kelimesini o seslenise koymustur.

Ezanla glinde 20 defa insanliga, sahit olmanin hassasi-
yeti duyurulur.

Sahitlik ancak ve ancak ilimle, akletmekle, tefekkiir et-
mekle mimkiun olacaktir.

Onun icin Kur’an onlarca ayette “ilimden ayrilmayin,
ilimsiz hareket etmeyin” der.

“{lim ifade etmeyen bir seyin ardina sakin diismeyin” der.

[lim, varhgin varolus sifatlarindan biridir.

ilim, Allah’in sifatlarindan biridir.

[limsiz yol kisiyi ikilige diisiiriir, bilmislige strtkler,
kibre diisiiriir.

[lme dayal1 egitim, yol géstericidir, rahmettir.

Iste iman ve inang konusu ¢ok iyi diisiiniilmelidir.

Inancimizin anne babadan geldigini iyi analiz etmeliyiz.

Imanin ise, sahitlikle, ilimle oldugu iyi anlasilmalidir.

Inan¢ anne babanin aktardig bilgilerle olusur.

Iman ise ilmi delillerle olusur.

Imana giden yolda akil-kalb-géniil boyutu agilmahdir.

Simdi bu konuyu inceleyelim.

139/



AKIL-KALB-GONUL

Dinin hakikatini anlayabilmemiz i¢in aklin 6nemi bilin-
melidir.

Varligin yaratilisini anlayabilmek i¢in akl isletmek gerekir.

Bize bahsedilen akil, varolus hakikatini anlamak i¢in
bir lituftur.

AKkl1 yok sayan kimse, hurafelere kapilir gider.

Akl yok sayan kimse, kendi benliginde kalir, Allah ha-
kikatine sahit olamaz.

Akl yok saydigimiz an, bir gaflet icinde kayariz.
Yiinus Stiresi 100. dyette bu durum ¢ok giizel agiklanmistir.
Yinus Siresi 100 : “Yecalur ricse alellezine 14 yakilin.”

Meali: “Aklin1 isletmeyen kimseler, gaflet icinde pislikler,
hurafeler, kirlilikler, kétiiliikler agiga ¢ikarir.”

Varligin hakikatini anlayabilmemiz i¢in her zaman ak-
limiz1 ¢alistirmaliyiz.

Aklimizi calistirmak; diisiinmek, tefekkiir etmek, analiz
etmek, derinlemesine bakmakla mimkiundiir.

Akil sahitlige goturir.

Cozmeyi yapan akil boyutudur.

Birlestirmeyi yapan kalb boyutudur.

Yasama geciren goniil boyutudur.

Akil ve kalb Kur’an’da birlikte degerlendirilir.
Hacc Saresi 46: “Kullibun yakiline-akleden kalb.”

10|



Akil, insana hakikati anlamasi i¢in, esyanin 6zelliklerini
¢6zebilmesi i¢in, varligin birbiriyle olan bagini gérebilmesi
icin, bahsedilen ilahi bir anahtardir.

Akil; baglamak, tutmak, korumak, men etmek, ¢6zmek,
bulusturmak gibi anlamlara gelir.

AKkil, analiz eden bir yapidir.

Akil her zaman anlamak i¢in gayret eder.

Genelde akil i¢in, “insana neyin iyi, neyin koti, neyin
dogru, neyin yanlis oldugunu goésteren bir yetidir” dense
de, bunun kdlb makami oldugunu séylemek daha dogrudur.

Akil vardir, insana koétiiligi de distindiirir.
AKkil vardir, insana iyiligi de diistindiirtr.
Akil vardir, insani yanlisa siiriikler.

Akil vardir, insani dogruya stiriikler.

Kalb sahibi olan insan ise, iyilik ve dogruluk tizere ha-
reket eder.

Clinki kalb sahibi insan, Kamil insandir.

Akil vardir, kKisinin hevasina esir olmustur, insani heva-
sina gore hareket ettirir.

Akil vardir, kisinin kalbine bagl calisir, insani ilme gore
hareket ettirir.

Thr Stresi 32: “Em temurtthum ahlamuhum bi haza em
hum kavmun tagtn.”

Em tem{iru hum : Yoksa, isleyis, emir, hiikiim, hareket,
Ahlamu hum : Akillar, distinceleri, hevalari, onlar,

Bi haza em hum : By, iste onlar, yoksa, mi, dylemi,
Kavmun taglin : Tagun kavmi, azmis, sapmis, putperest,

Meadli: “Yoksa onlarin akillar1 kendi hevalarina goére mi ha-
reket ediyor? Iste onlar, kendi var ettikleri putlara tapiyorlar.”

11



Akil ilme dayali hareket ederse, varligin niteliklerini ¢6-
zer, yaratilisin hikmetine erer.

Iste o zaman akil, saf diisiinceye ulasir.

Akil duyuma dayali, nakle dayali, hemen inanmaya da-
yali kodlanmissa, saf diislinmeye ulasamaz.

Akil bagimsiz bir sekilde yetistirilmisse, duyduguna he-
men inanmaz, onu arastirir, aslina ulasmaya calisir.

Ama akil, bagimh bir sekilde yetistirilmisse, inang kod-
lamasi ile yetistirilmisse, diistinmeden, arastirmadan inanir.

Aklin kendine has 6zelligi, anne baba tarafindan koru-
nur ya da esir edilir.

Aklin yaratilmasinda ana gaye; diisiinmek, ¢c6zmek, kav-
ramak, kaynagina ulasmak, akisin nereye oldugunu gore-
bilmektir.

Fakat anne ve baba, sorgulayan bir cocuga; “Sorma din-
den cikarsin, ¢arpilirsin, sadece inan, sana ne deniyorsa
onu yap, emirlere yasaklara uy” diyerek aklin ¢alismasina
engel oluyorsa, akil yaratilisin ana gayesinden uzaklasir ve
esir bir hale diiser.

Aklimizin esir olup olmadigini anlayabilmemiz gerekir.

Esir olmus bir akli esaretten kurtaran bir kisi, yaratili-
sin sirlarini bir bir ¢c6zmeye baslar.

Akil neye esir olmus olabilir?
Diinya menfaatine mi?
Mal miilk, san sohret, makam sevdasina mi?

Yalan, dedikodu, hasetlik, fesatlik, kin, nefret gibi duy-
gulara m1?

Din adina anlatilan, asli olmayan seylere mi?

Karamsarlik, umutsuzluk, gelecek korkusu, issizlik gibi
duygulara m1?



Allah korkusu, cehennem korkusu, cin, iblis, seytan kor-
kusuna mi1?

Kibir, gurur, hor bakmak, kendini ytice gormek, yolunu
ylice gormek, secilmislik, tistiinliik gibi duygulara mi1?

Evet, akil neye esir olmus olabilir?

Bunu ¢ok iyi anlamaliy1z.

Anlamaliy1z derken bile, anlama aklin baska bir kanadidir.

Akil ytizlerce kanath bir kustur.

Kisiyi ya diinyaya hevalarina ugurur ya da hakikatleri
cO0zmeye ucurur.

Akl esir eden seylerden kurtulan bir kisi, saf bagimsiz
diisiinebilir; varolusu ve var edeni anlayabilir.

Akil, iman i¢in sarttir.

Akil olmadan iman olmaz.

Insan olarak yaratilmanin sirr1 akildir.

Insan dogdugunda, yani bebek iken, saf bir akl vardir.
0O akilda asla yargilama alani yoktur.

Cocuk en saf bir sekilde esyanin hakikatini anlamak
icin bakar.

Cocukta, yargilama yoktur, kotiiliige meyletme yoktur.
Cocugun akl, sahitlige dogru akar.
Iste tam bu akista aile devreye girer.

Ya cocugun aklinin akisina engel olur ve akli baz bilgi-
lere, duygulara esir eder.

Ya da aklin akisina yardimci olur ve ¢ocuk eminlik yo-
lunda, yani iman yolunda ilerler.

Cocugun beynine, her tiirli ayrimcilik, Gistiinliik, koti-
liiklere kapi1 acacak olan bilgiler aile tarafindan ekilir.

43



Sahit olmak, anlamak, idrak etmek, ¢6ziimlemek i¢in
akil sarttir.

Aklin beseri boyutu ve kalbi boyutu vardir.

Onun i¢in Kur’an'da “kultibun yakiltine” akledecek kal-
bten bahseder.

Hacc Siiresi 46: “E fe lem yesir( fil ardi fe teki(ine lehum
kulibun yakiliine biha ev azanunyesmeiine biha fe inneha la
tamal ebsaru ve lakin tamal kulGbulleti fis sudir.”

Meali: “Yerytiziinde gezip dolagmazlar mi1? Boylece on-
larin akil edecek kalbleri yok mu, ya da isitecek kulaklari.
Fakat onlarin gérmelerinde korliik olmaz ve lakin gontille-
rindeki idraklerdedir korlik.”

Kalbii akil tefekkiirle, kendi aslin1 anlama yolunda id-
rak yolculugu yapar, beseri akil beden ihtiyaglari ile ilgili
calismalar yapar

Kalbi akil riiha, beseri akil tene bagh calisir.

Kalbi akil, akli temizler, zeka ile tanistirir.

Zeka zekat ayni1 kokten gelen kelimelerdir.

Kendini temizleyen akil, esaretten kurtulan akil; “Kad

AN

efleha men tezekka” temizlenmistir, kurtulmustur.
“Ulil elbabi”: “Hakk tlizere aklini isletenler”
Kalbfi akil, hakk ile batil1 ¢ozer.

11ahi akil “Liibb”tiir. Kamil akil hep hakikatler icin ¢ali-
sir, hep 6ze bakar.

Liibb ayn1 zamanda “Oz” demektir.

Insanin 6ziinii olusturdugu icin, ilaht akla da “Liibb”
denmistir.

11ahi akil, yani tarife gelmeyen Allah’in akl “Liibb”diir.

Allah ctimle varligi, kendi 6zlinden ¢ozerek sekillendir-
mis, beden elbisesi giydirmistir.

144



i1ahi akil, Allah’in akli desek dogru olabilir.

Hicr akil; ¢ozen, slizen, 6ze ulasan, batili haktan ayiran,
taslasmis kayitlari eriten akil demektir.

Hicr; tam akil sahibi, engel olan, tas, birakan, ayiran de-
mektir.

Fecr Suresi 5: “Hel f1 zalike kasemun liz1 hicr.”

Meali: “Iste bunlarin icinde, hakk ile batili ayiran tam
akil sahipleri i¢in, saglam deliller vardir. “

Necm Siresi 15: “Ma kezebel fuad ma red.”

Meali: “Gordiigi seyi kalbi yalanlamadi.”

Kur’an'i inceledigimizde, akletmek, kalbin bir islevi gibi
sunulur.

Akil gérmek igin, anlamak i¢in, sahit olmak i¢in yara-
tilmistir.

Yeter ki, cocugun akli ailesi tarafindan baskilanmasin.

Tarihte akilcilar ve nakilciler her zaman tartismiglardir.

Bu kainat bizim bakip gézlemlememiz, okumamiz, akil
edip diisinmemiz i¢in apag¢ik bir kitaptir.

Bir de insanlarin yazdigi kitaplar vardir.

Allah’in satir satir yazili kitabi olan varlik kitabinda
hata yoktur.

Lakin kullarin yazdig: kitaplarda hatalar ¢oktur.

Bir Kisi, insanlarin yazdigi kitaplardan “iste bunlar ha-
kikatlerdir” diye aktariyorsa bu nakilciliktir.

Zaten “Ehli kitap” denilen kimseler, kitaplardaki bilgi-
lere gore tartisan, iddialarda kalan kimselerdir.

Nakilcilik, insanlarin yazdig1 ya da anlattig: seyleri ha-
kikat diye bilip nakletmektir.

45|



Akilcilik ise hem kainat kitabini diislinmek hem de in-
sanlarin yazdig: kitaplar1 okuyup analiz edebilmektir.

Ama asil distliniilmesi gereken varlik kitabidir, ¢iinkii
oradaki hakikatler, tiim safligiyla tertemizdir.

Insanlarin yazdig: kitaplarda her zaman hatalar olabilir.

Insanlarin yazdig1 ya da anlattig1 boyut, nakiller boyutu,
bilgiler boyutudur.

Ama varligin Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji boyutu
ilimsel boyuttur, orada hata yoktur.

Akilcilik bize bahsedilen akli calistirmak, ince ince dii-
stinmektir.

Goz, gozlemlemek icindir.

Kulak, duymak icindir.

Akil, gozlemleneni ve duydugunu diisiinmek arastir-
mak icindir.

Hucurat Siiresi 4. ayet, Lokman Siiresi 21. ayet, Bakara Sii-
resi 170. ayet gibi bircok ayette nakilcilerin halleri agiklanir.

Hucurat Shresi 4: “Innellezine yunad{ineke min verail
hucurati eksertthum 1a yakiliin.”

Meali: “Muhakkak ki sana kars1 kendi bildikleriyle inat
edip karsilik veren o kimseler; kendi ge¢mis bildiklerinde,
kendi egolarindadirlar. Onlarin ¢ogu akledip diisiinmezler.”

Lokman Siresi 21: “Ve minen nasi men yucadilu fillahi
bi gayri ilmin ve 1a huden ve 14 kitdbin munir ve iza Kile le-
humuttebili ma enzelallahu kal( bel nettebiu ma vecedna
aleyhi abaenj, e ve lev kanes seytanu yediihum ila azabis sair.”

Meili: “Insanlardan Allah hakkinda bir bilgisi olmadan
ve yol gosterici olmadan ve nir sagan o varlik kitabini anla-
madan tartisip duran kimseler vardir. Onlara: Allah’'in sun-
dugu seylere uyun denildigi zaman, derler ki: Atalarimizdan

146



buldugumuz inanglara tabi oluruz. Ya onlar seytani hallere
uymus, otekilestirmenin cehaletinin sikintilarinda kalmis
olsalar bile mi?”

Bakara Stresi 170: “Ve iza kile lehumuttebili ma enze-
lallahu kal( bel nettebiu ma elfeyna aleyhi abaena e ve lev
kane dbauhum la yakilline seyen ve la yehtediin.”

Meali: “Onlara Allah’in sundugu seylere tabi olun denil-
digi zaman, derler ki: Hayir, biz atalarimizi ne iizere bulduy-
sak ona tabi oluruz. Eger atalar1 bir seyi akil etmiyorlar ve
dogru yol iizere olmasalar da mi1?”

Kur’ani inceledigimiz zaman, aktarilan bilgilerde kalan
kimseler, akil etmeyen kimseler olarak aciklanmistir.

Akil etmeyen kimseler; kitaplardan okuduklari, atala-
rindan duyduklari seyleri arastirmadan inanirlar ve kendi
bildiklerinde inat ederler.

Clinkii onlar ilk defa duyduklari seyi, “Okudugumuz ki-
taplarda yoktur, ben boyle bir sey duymadim” deyip hemen
itiraz ederler.

Maalesef ki gencligimiz nakilci bir zihniyetle yetismeye
zorlaniyor.

Bir kisi, kendi diisiincesini sunsa, akil edip diisiindiigii
bir tespiti ortaya koysa, hemen karsisina:

- Bu dedigin hangi kitapta yaziyor?
- Biz boyle bir sey duymadik.
- Dinden ¢ikiyorsun, kafir oluyorsun.

- Kaynagin nedir? diyerek engeller konuluyor, korku-
lar saliniyor.

Akillar zincire vurulur, esir edilirse; diisiinme, arastirma,
sorgulamaya yasak konulursa, aklin nasil bir cevher oldugu
asla anlasilamaz.

AT



Kur’an, onlarca yerde “akledin, diisiiniin, tefekkiir edin,
arastirin” derken, akletmenin, diistinmenin, tefekkiir et-
menin, yasaklandig1 bir toplumda, yeni kesifler ortaya ko-
nulabilir mi?

Bir cocuk 1-2 yasina geldiginde, gérdigi esyaya tim
safligiyla bakar, “bu nedir anne, bu nedir baba” diye sor-
maya baslar.

Duydugu so6zleri anne babasina sorar.

Iste bu sorgulama karsisinda ¢ocuk, kocaman bir nakil-
cilik diinyasi ile karsilasir.

Televizyonlarda ¢ikan ister ildhiyatg ister bazi tarikat-
larin ileri gelen kisilerinin konustuklari seyler genelde gec-
misten nakledilen bilgilerdir.

Kur’an bizlere nakillerde kalmamay:1 tavsiye eder.
Kur’an bizlere verilen aklin kullanilmasini égiitler.

Oturdugumuz topluluklarda, dinledigimiz ve konustu-
gumuz seyler, hep insanlarin yazdig: kitaplardan, sdylem-
lerden gelen aktarimlardir.

Insan, dinledigi bilgilerin ilmi karsilig1 olup olmadigini
analiz etmelidir.

Iste akil, ilme dayali, kalbi olarak diisiinmelidir.

Yani anlamak icin, sdhit olmak i¢cin, manaya ulagsmak
icin diisiinmelidir.

Anlamak, sahit olmak ancak ve ancak ilmi takip etmekle
mimkundiir.

Varlik canli bir kitaptir.

Varligin 6zi ilimdir.

0 ilmi okumak i¢in aklini isletmek gerekir, kalb ehli ol-
mak gerekir.

Ta-Ha Siiresi 114:

48]



ol JB e gl AL (2 Y5 Gl danad al et
e 335 o)y O 44 ) ol

“Fe tealallahul melikul hak ve 14 tacel bil kurani min kabli
en yukda ileyke vahyuhu ve kul rabbi zidni ilm.”

Fe tedla Allah : Boylece, gergek, Allah yiicedir,

El Melik : Melik, tiim miilkin sahibi, idare eden,

El hakk : Hakk olan, gercek olan, her varlikta var
olan,

Ve 14 tacel : Acele etme, hizl gitme,

Bi el kuran : Okunan seyler, kuran i¢in, kdinat kitab,

Min kabli en yukda : Daha dnce, kada, yerine gelme, anlama,
takdirini, tamam,

ileyke vahyu-hu : Sana, vahyi, bildirdigimiz, her varliktan
sundugumuz,

Ve kul rabbi : De, sOyle, Rabbim,

Z1idnt ilm : [lmimi arttir,

Meali: “Gergek olan Allah’tir, tiim kainati idare edendir,
her varlikta varolandir. Kainat kitabini anlamak icin acele
etme, sana her varliktan bildirdigimiz hakikatleri anlamaya
gayret goster ve Rabbim benim ilmimi arttir, de.”

Ayette belirtildigi gibi “Rabbim ilmi anlayisimi arttir”
diye dua etmek, Hazreti Muhammed’in de bildirdigi gibi du-
alarin en giizelidir.

Akil ilimle bulusmahdir.

[lim insan1 kalb sahibi yapacaktir.
Kalb boyutu nedir?

Viiclidda olan bir et par¢asi m1?
Yoksa Hakk’a kapi agan ilahf 1s1k m1?

Kur’an’i manada kalb nedir?

49|



Kalb boyutu, kdmil olmanin sirr1 midir?

Kisiyi Cebrail ile bulusturan rehber midir?

Hakk’la bulusturan bir gemi midir?

Nedir hakikatte kalb?

Kur’an ni¢in kalb boyutuna isaret eder?

Ve onlarca ayette kalb lizerine vurgu yapar?

Kalb vardir kalb’'den iceri.

Kalb vardir kalb’'den iizeri.

Kalbin nice boyutlar1 vardir.

Kirlenmis olan, hakikatlere kapali kalb vardir.

Temizlenmis olan, hakikatlere ac¢ilan kalb vardir.

Kalb sahipleri; idrak sahipleridir, ilmi delillerle diisi-
nenlerin, varliktaki delillerle yaratilis hakikatine ulasanla-
rin boyutudur.

Kur’an'da “kalb”e ait sunulan kelimeler nasil anlamlar
icerir? Bunlar ¢ok iyi anlasilmalhdir.

Kur’an’da kalb kelimesi ile bedendeki kalb organinin
ortak noktalari, kdmil insanlar tarafindan tanimlanmistir.

Bedende kan dolasimini saglayan organin adina da kalb
denilmistir.

Kalbimiz, akcigerimize baghdir, g6giis kemiginin hemen
altinda yer alir.

Bedendeki kalbin gorevi, damarlardan gelen oksijeni dii-
siik kani akcigerlere iletip, oradan oksijeni yliksek kani alip
bedene geri pompalamaktir.

Kalb, kani temizler, oksijen yoniinden zenginlestirir.

Bedendeki kalb akcigere bagli olup, her an atmakta ve
kan dolasimini saglamaktadir.

150



Kalb, anne rahminde bebegin olusumunda harekete ge-
cen ilk organdir.

Anne rahminde bebegin kalbi, yavas yavas ilk olusan or-
gan olup, altinc1 haftadan itibaren atmaya baslar.

Diger organlar, daha sonra yavas yavas Kkalb etrafinda
olusup sekillenmeye baslar.

Kalb; kalbde olan kaslarin kasilmasiyla, kalbin atmasi
ve kani pompalamasi gorevini yapar.

Kalbin kaslari elektrik akimlari sayesinde kasilir.

Kalb, elektrigi kendi iiretir ve iirettigi elektrik ile kaslar1
calistirir ve kanin pompalanmasi vazifesini yapar.

Kalb organina, elektromekanik bir organ diyebiliriz.

Kalbin isleyisinde, bazi1 kimyasal olaylar sonucunda elekt-
rik akimi1 meydana gelir.

Bu elektrik akimi kalb kaslarini uyarir, uyarilan kalb
kaslari, baz1 kimyasal tepkimeler sonucu kasilir.

Kasilan kaslar sonucu kalb vazifesini yapar.

Kalbimizde olusan elektrik akimini, ilaht askin akisi ola-
rak zevk edebiliriz.

Her sey ilahi agkin akisiyla baslar.
Kalbimiz, dakikada yaklasik 70 kez, glinde 104.000 ve

yilda 38 milyon kez kasilarak goérevini yapar, i¢cindeki kani
viichdumuza pompalar.

Kalb, yaklasik 300 gram civarindadir.

Kalb, pompalama gorevini yerine getirerek, kanin da-
marlarda akisini saglar.

Damarlarimiz, oksijeni ve besin maddelerini doku, organ
ve hiicrelerimize iletme gorevini yerine getirir.

Kalbimiz, dort odaciktan olusur.

51



Kalbimiz viicidumuzda 1 dakikada yaklasik 5.5- 6 litre
kan pompalar.

Kalbimiz, 1 giinde 8 ton, 1 y1lda 3.000 ton kani pompalar.
Bunu bir 6mre yaydigimizda on binlerce ton kan pompalanir.

Diyelim ki bir kisi 90 y1l yasadi, onun viiciidunda 270.000
ton kan pompalanir.

Viictiddaki kalbin islevselligi kisaca boyledir.

Kur’an’da bahsedilen kalb ise, idrak ve anlayis boyutudur.

Kalb sahibi olan kimse; ilmi olan bir bilisten diger bilise,
bir kesiften diger kesife kapilar agar.

Kur’an'da, “3-J-—=-Ka-Le-Be” kelimesi tiirevleri ile bir-
likte yaklasik 170 yerde gecer.

Kalb sozliik olarak; “idrak, anlayis, bir bilisten bir bilise
gecmek, degismek, degistirmek, ilmi akis, ilmi kesif, bir se-
yin i¢ini disina ¢ikarmak, bir halden bir hale gecis, temiz-
lemek, baglamak, bir seyi bir seye baglamak, bir 6ncekini
bir sonrakine baglamak, altini listline getirmek, ters cevir-
mek, bir seyi baska bir seye dontlistiirmek, dondiirmek, ev-
rilip ¢cevrilmek, doniip dolasmalk, sekil almak, olgunlasmalk,
halis olmak, 6ziimsemek” anlamlarina gelir.

Arap bolgelerinde hurma olgunlastigi zaman, tiziim kuru

lizim haline geldigi zaman, “kalebe, el beseret” denilmistir.
(ibn Manziir, Lisanii’l Arab, 1/689.)

Buradan maksat olgunlagsmadir, basirete ermektir.
Kalb boyutu, kemallesme, kamil insan boyutudur.

Kalb ehli olana, kamil insan, goniil ehli insan denilmistir.
Nefs, akil, kalb, goniil, suur, agk ayr1 diisiiniilemez.

Kalb sahibi olmanin yolu, temiz akil ve temiz goniilden
gecer.

152



Toplumda kalb denilince hemen akla, bedendeki bir or-
gan gelir.

Oysa Kur’an'da kalb bambaska bir anlamda tarif edilir.

Toplumda soylenen “Kalbsiz” s6zl vardir.

Bundan maksat, “duygusuz, hissiz, anlayissiz, idraksiz,
suursuz” anlamindadir.

Kur’an'da gecen kalb ayetlerini inceledigimizde, kalb
boyutunun, anlayis ve idrak ile alakali oldugunu anliyoruz.

Kalb boyutunu anlayabilmemiz i¢in; akil ve kalbin bag-
lantisini anlamamiz gerekir.

“Akil, kalb, nefs, riih, goniil, suur nedir? Bunlari iyi aras-
tirmaliyiz.

Kalb boyutuna ermenin yolu, akil etmekten gecer.

Kur’an'da; “akletmez misiniz, diistinmez misiniz, anla-
mak i¢cin bakmaz misiniz, gérmez misiniz, isitmez misiniz?”
ayetleri vardir.

Bakara Siresi 44: “E fe 14 takiltine-hala akil edip diisiin-
mez misiniz?”
Akil etmenin yolu ise, edep ve ilim lizere olmaktan gecer.

Beyni kotli duygular ve diisiinceler icinde olanlar akil
boyutu ile tanisamazlar.

Akil insani kalb boyutuna eristirecektir.

Birilerini dinlemeye tenezziilii olmayanlar, kendi bildik-
lerinin inadinda duran kimselerdir.

Onlar kendi inanglarini ispat etmek icin baskalarinin
seslerini bastirirlar, seslerini ytlikseltirler, kendi inandik-
lar1 seyleri ispat etmek icin gizli bir kibir icinde davranirlar.

Bakara Siiresi 171: “Fe hum 1a yakil(in-onlar akil etmezler.”

Medlin tamami: “Hakikati gérmemezlikten gelip 6rtenle-
rin durumu; hep bagirip ¢cagirmaktan baskasini isitemeyen

53]



kimsenin durumu gibidir. Onlar duyarlar isitemezler, haki-
katleri konusamazlar, bakip goremezler ve onlar akil edip
diistinemezler.”

Enfal Stiresi 22: “Inne serred devabbi indallahis summul
bukmullezine 1a yakiliin.”

Meali: “Muhakkak ki yasantilarinda kotiiliik icinde olan-
lar; Allah’a ait olan hakikatleri duyup da isitemeyen, haki-
katlerini konusamayan ve diisiinmeyen o kimselerdir.”

Inne serre : Muhakkak ki, ser, kotiiliik, kotii hallerde
olan,

El devab : Yiirtiyen, yasayan, yasanti, halleri,
hayvaniyette kalan,

inde Allah : Ona ait, katinda, Allah,

El summu : Duyup isitemeyen,

El bukmu : Konusmasi olup Hakk kelami etmeyen,

Ellezine 1a yakiltine : O kimseler, akil etmeyen, diisiinmeyen,

Ayette belirtildigi gibi, yasantilarinda kotiiliik iginde
olanlar, Allah’in hakikatlerini diisinmekten uzak olanlardir
“la yakiline- akildan idrakten uzak” olanlardur.

Akil ve kalb birbirine bagh diisiintilmelidir.

Akil eden kimsenin, idrak ve anlayisi artacaktir, suurlu
olacaktir.

Onun i¢in Hacc Stresi 46. ayette “kuliibun yakiliine-akil
edecek kalbleri” diye belirtilmistir.

Akil boyutu, varligin olusumunu anlamak i¢in ¢6ziim-
sel bakar.

Kalb boyutu, varligin ortak noktalarini goriir.
Yani akil ¢6zer, analiz eder.

Kalb, birlestirir, baglar.

154/



Beyninde kotiiliik duygulari diisiinceleri olanlar, akil ve
kalbden yoksundurlar.

Beyin, tiim kotiiliik getiren duygu ve diisiincelerden te-
mizlenmelidir ki akil ve kalb aktiflessin.

Duygu ve diistincelerin geldigi yer ise; beyne ekilen ay-
rimcilik getiren, hor baktiran, yargilayici, kendini yiice, se-
¢ilmis gosteren batil bilgiler alanidir.

Iste ayette belirtildigi gibi, yasantilarin kétiiliik icinde
gecirenler akil boyutu ile tanisamazlar, kalb sahibi olamazlar.

Kotulikler iginde olmak, akli baskilamaktir, kdlbin ag1-
limin1 engellemektir.

Yinus Siresi 100: “Ve yecalur ricse alellezine 13 yakiltin.”

Meali: “Cehaletin, gafletin kirliligine bulanan kimselerde,
aklini isletmek yoktur.”

Eger kisinin beyni, hep fitnelik, fesatlik, gurur, kibir i¢in-
deyse, batil bilgilerle kirlenmisse o kisinin aklini ¢alistir-
mas! mimkiin degildir.

Gorildiagi gibi, akletmeyen bir Kkisi kdlb sahibi olamaz.

Yani varligi anlamak icin aklini kullanmayan, idrak sa-
hibi olamaz, varligin birbiriyle olan bagini anlayamaz.

Iste akil varligin varolusunu ¢oziimler.

Kalb varligin birbiriyle olan bagini goriir.

Goniil ise eristigi hakikatleri yasamina gegirir.
Goniil, akil ve kalb boyutlarinin agilmasiyla agilir.
Akil ve kalb sahibi olan kisi, goniil boyutuna gecer.
Goniil, kalb ehli olan kisilerde agilir.

Kalb ehli olan, Allah hakikatine ermis kisidir.

Allah’tan emin olmus, her an O’na teslimiyet ve tevek-
kil icinde olan Kisidir.

=

o
3



Kalb ehli olan kisinin yasantisi, goniil boyutudur.

Hazreti Muhammed'in giizel s6zii, mi'minlik makamina
eren kisinin kalb sahibi, kalb sahibi olan kisinin goniil ehli
olduguna isaret eder.

“Ma vesiani semai ve la ard ve lakin vesian kalbi abdi
el mumin.”

“Ben yere goge sigmadim, mii'min kulumun kalbine sigdim.”

Allah hakikatine ermis olan kisi, mii'minlik makamina
gelmis kisidir.

Mii'min “Emn” kelimesinden gelir.

Emin olmak kelimesi de buradan gelir.

Emniyet, emanet, iman, amin kelimelerinin kaynagi da
“Emn” dir.

Varligin varolusundan ve varligi var edenden emin olan
kisi, mii'min kisidir.

Mi’'min, kendine ve varliga baktiginda, varligin ardinda

varlig1 tutan, varliktaki niteliklerin sahibinin orada tiim isa-
retleriyle kendini gosterdiginden emin olan kisidir.

Ve bu suura ulasip bu suurda yasayan kimseye “Mii’'min-E-
min” kimse denir.

Mii'min, kalb sahibidir, goniil ehlidir.

Mi’'min; “Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin- Ev-
vel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur.” (Hadid Siresi)
hakikatine erismis kisidir.

O nereye donerse donstin, Hakk’in ceméline nazar eder.

Mi’'min olanin kalbi her an Allah i¢in atar, her an ilahi
askla atar.

Mii'min olan kdlb makamina ermistir, gontl ehli olmustur.

Goniil ehli, Halk’ta Hakk’a nazar ederek yasar.

156



Nereye bakarsa baksin, Hakk nazariyla bakar.
Gonil ehli, yasantisiyla kendini belli eder.
Goniil ehli, Halk’a Hakk nazariyla bakar.

Clinkii o her varligin Hakk’tan siiztllp geldigini ve Hakk
ile sarili oldugunu goérmiis kisidir.

Gontl ehli rahmet makamina erismistir.

“Rahim olan rahman olan Allah’tir” suuruyla yasar.

Ve onun her hali rahmettir.

Enbiya Siiresi 107: “Ve ma erselnake illa rahmeten lil
alemin.”

Meali: “Seni alemlere rahmet olmaktan baska bir sey
icin gondermedik.”

Gonliinde rahmet tecelli etmis kisi, Muhammedi suura
erismis Kisidir.

O kisi ¢cevresine hep rahmet yayar.

Cevresindeki her sikintiy1 gonliinde hisseder ve onlara
careler arar.

0, ister ki; sikintilar, acilar bitsin.

0, ister ki; huzur, mutluluk, sevgi, yardimlasma, pay-
lasma olsun.

Onun her hali sifa verir.

0, goniillere rahatlik, huzur, sabir, mutluluk verir.
O, sikintilar1 unutturur.

AKkil, ¢coziime eristirir.

Kalb, birlestirir, baglar.

Goniil, yasama doker, uygular.

Goniil ehlinin kalbi, yani idraki, anlayisi, duygulari, di-
stinceleri hep Hakk tizeredir.

Hakk’la bakar, Hakk’a bakar, Hakk’sal bakar.

57|



Gondl ehli, toprak boyutunda kalmaz, topragin 6ziline
bakar.

Goniil ehlinin, inang, ibadet, din, millet, cinsiyet ayrim-
cilig1 asla olmaz.

O nereye bakarsa baksin, Muhammedi suurla bakar.
Goniil ehli Kisiler, sevgi dolu, saygi dolu, tevazu icindedirler.

Onlar yasantilarinda, davranislariyla, sozleriyle, ikili ilis-
Kileriyle hakk ve adalet icindedirler.

Onlar ¢oziimsel ve birlik tizere davranirlar.
Yani onlar akli ve kalbi davranirlar.
Iste goniil, akil ve kalbi boyutun sonucunda tecelli eder.

Iste dinin, siinnetin, seriatin hakikatine erismek icin ak-
letmek ve kalb ehli olmak gerekir.

Akil ve kalb ehli olanlar Allah’a sahitlik yolunda “Ilmel
Yakin, Aynel Yakin ve Hakkal Yakin” makamlarina erisirler.

Simdi bunlar1 inceleyelim.



[LMEL YAKIN- AYNEL YAKIN- HAKKAL YAKIN

Insan nasil var olmustur.

Bu alem nasil var olmustur?

Gordigiimiiz varlik ve kendi bedenlerimiz nasil var ol-
mustur?

Insan, varolusu ve var edeni nasil anlayabilir?

Varolusu ve var edeni anlamanin yolu, hissiyati, me-
todu nedir?

Gorinen bu dlem nasil bir kaynaktan gelmistir?
Varligin varolusu, sekillenmesi ve isleyisi nasildir?

Iste iman ehli olabilmek icin varhigin varolusuna sahit
olmak gereklidir.

[Imi bir yolda olmak ve varhgin hakikatine varhgin ken-
dine sahit olmak gereklidir.

Bunun i¢in Kur’an'da, ilmi bir yolu takip etmenin, kesin
delillere, ispata kap1 agacag bildirilir.

Sahitligin yolu “Ilmel Yakin, Aynel Yakin ve Hakkal Yakin”
boyutlaridir.

Kur’an’da bildirilen, “Ilmel Yakin, Aynel Yakin ve Hakkal
Yakin” varolusu ve var edeni anlamaya kapilar acar.

Simdi bunlar1 bir bir inceleyelim.
IIm el Yakin-ilmel Yakin:

Tekasiir Stresi 5:

159



Kella lev talemiine ilmel yakin

Kella : Hayr, asla, katiyen, hi¢bir zaman, bilakis,

Lev talemline :Keske, eger, ise, olursa, siz bilseydiniz,

ilm el yakin : iimel Yakin, kesin bilgi, kesin delilleriyle
bilmek,

Meali 1: “Eger hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz.”
Meali 2: “Hakikatlere ancak ilmi delillerle ulasabilirsiniz.”

Tekasur Stresi 6:
o - -
_ - \ I
anall &
Le terevunnel cahim

Le terevunne : Elbette, gormek icin, goreceksiniz,
anlayacaksiniz,

El cahim : Kendini farkl géren, azmislik, ego, cehaletin
benlik halj,

Meali 1: “Elbette cehaletin o benlik hallerini anlayacak-
simz.”

Meili 2: “Iste o zaman cehaletin ne tiirlii kotiiliikler ge-
tirdigini anlayacaksiniz.”

Ayette belirtildigi gibi, “talem(ine ilmel yakin-ilmel yakin
bilmelisiniz” uyarisi ¢ok 6nemlidir.

Insan hakikate ancak ve ancak ilmi takip ettiginde, ilme
uydugunda erisecektir.

Tlm kainat kitabi Allah’in ilminin yazili oldugu sayfalardir.
Hakikatler kainat kitabinda satir satir yazilidir.
Her varlik, ilmin sonsuz sayfalaridir.

Varolusu ve var edeni anlamak, ancak ve ancak varlik
kitdbindaki ilmi okumakla, anlamakla mimkiindiir.

[lim Allah’in lim sifatinin tecellileridir ve tiim varlik bu
ilimle aci1ga cikar, varlik sayfalarinda hep o ilim yazilidir.

60|



Kisinin Hakk’1 kesin delilleriyle bilmesi, kainattaki ma-
tematiksel sistemi, fiziksel, kimyasal, biyolojik isleyisi idrak
etmesiyle miimkiindiir.

Varolusu ve her an devam etmekte olan yeni doguslari ve
isleyisi anlamak, varliktaki ilmi isaretleri okumaktan gecer.

Iste Ilmel Yakin; kainatta her an olmakta olan tecellileri
idrak etme boyutudur.

Varligin beseri sistemi olan, fiziksel, kimyasal, biyolojik
isleyisi okumak, anlamak ilmel Yakin boyutudur.

Varliktaki fiziksel isleyisi, fizikten ¢cikan kimyasal isle-
yisi, kimyadan ¢ikan biyolojik isleyisi, biyolojiden ¢ikan be-

A

denleri, ilimsel boyutta incelemek “Ilmel Yakin” boyuttur.

Her varliktaki isleyisin ilimsel boyutu o varligin varo-
lusunu bizlere gosterir.

Varligin ilimsel bir olusu vardir.

Her bir varligin sasmaz bir ilmi yapilanmasi vardir.

Varliktaki ilim “Matematik-Fizik-Kimya-Biyoloji” boyu-
tudur.

Evrenin sasmaz bir matematigi vardir.

Evren o sasmaz matematige gore calisir.

Varlik olusmadan 6nce onun matematigi bellidir.

Varligin olusumunda sasmaz bir matematik vardir.

1-2-3-4-5-6-7-8-9 bunlar rakamlardir.

Evren 1 rakaminin agilimidir.

T'in disindaki tiim rakamlar 1'den ag¢iga ¢ikar.

Iki tane 1, birleserek 2’yi olusturur.

Ug tane 1, birleserek 3’ii olusturur.

Bu boyle devam eder.

2,3,4,5,6, 7 8,9 birin birler kombinasyonudur.

61|



Rakamlarin birlesimi sayilardir.

Iki rakam bir araya gelerek sayisal diizeni olusturur.

1 rakamdir.

Ama 11 sayidir.

11, on bir tane 1'in birlesimidir.

Eskiden sayilar, 1'in, 1'ligini gosterecek sekilde yazilmistir.

[-II-HT-1V-V-VI-VII-VIII-IX-X

Tim varlik 1 olan Allah’in birliginin acilimidir.

Evrenin sayis1 1'dir.

Tim varlik O 1’in acilimidir.

Iki diye bir rakam yoktur.

Iki, 2 tane 1'in birlesimidir.

Bu boyle sonsuza akar gider.

Evren 1'in ve 0'1n tecellisidir.

1, Allah’in birliginin sirridir.

0, hepligin ve hig¢ligin sirridir.

Tohumda aga¢ ama boyutundadir.

Ama3, hepligin ve hicligin sirridur.

Her varlik muhtesem bir rakamlar diizenidir.

Rakamlarin birlesimi olan sayilar diizenidir.

Rakamlar ve sayilar diizeni matematiktir.

Matematik; rakamlar, sayilar, geometri, cebirden olusur.

Varlik olusurken belli bir matematigi takip eder.

Varligin olusumu bir diizene goredir.

Bu diizen her bir varligin “Matematik-Fizik-Kimya-Biyo-
lojik” diizenini gosterir.

Bu diizen sasmaz bir matematikle baslar.

Her bir varligin kendi icinde sagsmaz bir atom sayis1 vardir.



Her bir varligin, hiicrenin atom sayisi bellidir.
Molekiil sayisi bellidir.

Molekiil, atomlarin birlesimiyle olusur.

Bu birlesimde atomlarin sayis1 bellidir.

Mesela, su molekiili ticlii kombinasyonla olusur.

“H20” 2 hidrojen ve 1 oksijen atomu suyun olusumunu
saglar.

Her varlik atomlardan, atomlarin birlesimi olan mole-
kiillerden olusur.

Her bir varligin atom ve molekiil sayisi bellidir.
Viicid sehri bir magaradir.
0 magaranin icine girilmeli ve okunmalidir.

Viiclid magarasi; “Ashab-1 Kehf” ve “Ashab-1 Rakim”den
olusur.

Ashabi Kehf, viiciiddaki sifatlardir.
Bu sifatlar yedi sifatin tecellisidir.

Varlig1 saran yedi sifat; hayat, ilim, irade, semi, basar,
kudret, kelamdir.

Varlig1 saran her bir sifat, ilm1 bir isleyisi gosterir.
Varlik sasmaz bir matematik ile sarilidir.

“Ashab-1 Rakim” dedigimiz, sifatlardaki sasmaz rakam-
lardir, sayilar boyutudur.

Ashab-1 Kehf, sifatlarin arkadashgidir.

Sifatlarin olusturdugu birliktir.

Her bir sifatin, rakamsal, sayisal boyutu da vardir.
Iste bu “Ashab-1 Rakim” sirridur.

Ashab-1 Rakim, rakamlarin arkadashgidir.

Rakamlarin olusturdugu sasmaz topluluktur.

163/



Ashab; arkadaslik, dostluk, sahib demektir.

Mesela gozii dislinelim.

Gozdeki atomlarin sayisi bellidir.

G6zln olusumundaki tiim nitelikler bir diizeni gosterir.

Bu diizenin rakamsal boyutu bir diizeni gosterir.

GOz, yaratilisin fitratina gore sekillenir.

Bu fitrat, bir kaderin yazilimina gore tecelli eder, sekillenir.

Bu sekillenmede bir rakamsal diizen vardir.

Goze sahip olan sifatlar ve sifatlardaki rakamlar bellidir.

Tim hiicrelerde ve dokularda bu diizen goriilir.

Goz, “Matematik-Fizik-Kimya-Biyoloji” ilmiyle sarihdir.

Bu, tiim hiicrelerde de dokularda da organlarda da béyledir.

Her bir varligin muhtesem bir Matematigi vardir.

Her seyin sayisal bir diizeni vardair.

Yinus Stresi 5: “El hisab ma halak Allah.”

Meali: “Allah’in halk ettigi seyler bir hesaba-ol¢iiye-sa-
ylya goredir.”

Iste [lmel Yakin olmak, varhgin varolusuna ilmi olarak
sahit olma boyutudur.

Ispat ilmin kendinde gizlidir.

Varligin ilmi olusunu anlamak varligin birbiriyle yakin-
ligin1 da anlamaya kapi acar.

Varligin birbiriyle olan yakinligi varligi var edene go-
tiirecektir.

Yani bir agacin ilmi olarak sekillenmesini anlayan kimse,
tohumun rahimiyetinden agacin geldigini anlayacaktir.

0 zaman agactaki dallarin, yapraklarin, cigeklerin, mey-
velerin yakinlhigini anlayacaktir.

64 |



Simdi “Aynel Yakin” boyutunu inceleyelim.

Tekasiir Stresi 6:
~~/°‘ oo - %a Y gh
Cntall Gne gl &
Summe le terevunneha aynel yakin

Summe : Daha sonra, ardindan, sonra,

Le terevunne ha : Elbette, gérmek icin, géreceksiniz,
anlayacaksiniz, onu,

Ayn el yakin : Aynel yakin, g6z, aynilik derecesinde, kesin,
kati,

Meali: “Sonra elbette O’'nu Ayne’l Yakin goreceksiniz.”

Aynel Yakin:

Ayn kelimesi; bakis, goz, zat, benzer, seyretmek, aynisi,
tipkisi, kendisi gibi bircok anlamlara gelir.

Kisi, her varlikta Hakk’a ait olan ayniliklar1 miisahede
ettiginde yani sahit oldugunda Yani gordiigiinde bu ma-
kami anlar.

Varlik farkh farkli goriinse de, her varlig: tutan aynilik
boyutu vardir.

Yani soyle ornek verirsek, elektrik; lambada da, firinda
da, buzdolabinda da aynidir.

Insan kesret boyutunda kalmamalidir.
Kesreti tutan vahdet makamina ermelidir.
Tekasir Slresi:

1- 2- Kesrette kaldiniz ve istunliik tasladiniz ve 6lim
size gelinceye kadar o hallerde kaldiniz.

3- Eger o halleri birakirsaniz, hakikatleri yakinda bile-
ceksiniz.

65|



4- Sonra o hallere donmezseniz, hakikatleri bilmeye de-
vam edeceksiniz.

5- 6- Eger hakikatleri kesin delilleriyle bilirseniz, elbette
cehaletin o benlik hallerini anlayacaksiniz.

7-8- Elbette kendinize doniip baktiginizda, o vakit tiim
sifatlarin sahibini anlayacaksiniz. Sonra elbette O'nu Ayne’l
Yakin goreceksiniz.

Aynel Yakin boyutu tiim varligi kusatan Hakk boyutu-
dur, rih boyutudur.

Her varlikta olan rih ayniyla Hakk’a aittir, ayniyla Hakk’tir.

Rlh’dan ac¢iga ¢ikan fiil ve sifatlar tiim varlikta ayniyla
Hakk’a aittir.

Tim bedenleri tutan Hakk ayniyla Hakk’tir.

Hangi varliga bakarsak bakalim, her varlikta aynilik de-
receleri vardir.

Her varligin icindeki isleyis, sifatlar, birbirinin aynisidir,
tiim varlig1 tutan Zat aynidir.

Hallac1 Mansur bu zevkle “Enel Hakk” dedi.

Ayniyle bu kainat “Zat-1 Mutlak” olan1 gdsterir.

Ayn makaminda talebe rih sirrina vakif olur.

Bilir ki kendindeki ve varliktaki rih ayniyla Hakk'tir.

Aynel Yakin boyutunda tiim varlikta aynilik boyutuna
sahit olmak vardir.

Her bir varlik hayy boyutuyla aynidir.

Her bir varlik ilim boyutuyla aynidir.
Tim varlik ayni iradenin tecellisidir.

Her varlikta semi ve basar sifatlari vardir.
Her varlik ayni kudret ile sarihidir.

Her varliktan akan kelam aynisiyla Hakk’in kelamidir.

(ep)
(>}



Iste kisi varliktaki “Aynel Yakin” boyutuna sahit oldu-
gunda “Hakkal Yakin” boyutuna erisir.

Kisi varligin kesretinde kalmamahdir.
Kesretteki ayniliga erismelidir.
Kesreti tutan Hakk sirrina erismelidir.
Simdi “Hakkal Yakin” boyutunu inceleyelim.
Hakkal Yakin- Hakkal Yakin
Vakia Siiresi 95: “Inne haza le huve Hakkal yakin.”
Inne haza le huve : Muhakkak ki bu elbette o, bu,
Hakk el yakin : Kesin olarak gercektir, hakikat,
Meali 1: “Muhakkak ki kesin olan o gercek elbette budur.”

Meali 2: “Muhakkak ki Hakkal Yakin, her varligin Hakk’la
birlik halidir.”

Hakkal Yakin:
Hakkal Yakin niir boyutudur.

Yani damlanin deryadan, deryanin damladan ayr1 ol-
madig1 boyuttur.

Muhammed makamidir.

Halk makamidir.

Tim halk Hakk, i¢ icedir.

Ten ile canin birligi gibi birdir.

“Allah ile Muhammedi gordiim bir viictd” sirr1 bu ma-
kama isarettir.

Talebe, Hakk Halk sirrina vakif olur.

Iste bu kainat halkiyet sirridir ve Hakk ile kaimdir.

Hakkal Yakin, Halk ve Hakk birbirinden ayr1 degildir.

Halkiyette Hakk vardir.

Hakk halkiyeti kusatir.

167



Iste kesin olan gercek Halk Hakk yakinhgidir, aynihigidir.
Bir g6z doktorunu diistinelim:

Doktorun go6zii anlamak i¢in, gézii hiicre hiicre incele-

An

mesi “Ilmel Yakin” boyutudur.

Goziin gérme sirrina ve tiim gozlerin ayniyla birbirine

AN

benzemesi “Aynel Yakin” boyutudur.

Gozlerin oraya yerlestirilmesi, o gdzlerden gérme tecel-
lisi hakikatine erismesi...

Gozlerin sahibini gozlerde gorebilmesi, “Hakkal Yakin”
boyutudur.

Iste kisinin bedeninin islevini ilmen incelemesi, bede-
nindeKi isleyise ve sifatlara ve bedenini tutan kuvveye, ilmi

An

olarak sahit olmasi, “Ilmel Yakin” boyutudur.

Tim bedenlerin geldigi ve tiim bedenleri ayakta tutan
rih boyutu “Aynel Yakin” boyutudur.

Allah ayetinde “Nefahtu fihi min rihi-rihumdan {ifle-
dim” der.

Goriinen bu dlemi anlamanin yolu “Ilmen Yakin” yoludur.

Varligin birbiriyle aynilik derecesinde yakinligi ve ayni

an

kaynaktan gelisini hissetmenin yolu da “Aynel Yakin” hissidir.
Tlm varlig1 tutan Hakk boyutu da “Hakkal Yakin” zevkidir.

Iste IImel Yakin; Tecelliler boyutu olup, bu boyut, varli-
g1n varolusunun ve isleyisinin boyutudur.

Varligin varolusu ve isleyisi fiziksel, kimyasal, biyolojik
isleyisle miimkiindiir.

Iste bunlar1 anlamak “Ilmel Yakin” boyutudur.

Aynel Yakin ise; rith boyutudur.

Tim varligin geldigi kaynak rith boyutu olup, tiim var-
liktaki rith Hakk'in rithudur.

68



Onun i¢in ayette “Nefahtu fthi min rahi-rihumdan {f-
ledim” diye bildirilir.

Iste tiim varlikta olan can, ayniyla ayni candir.

“Hakkal Yakin” boyutu ise; niir boyutudur.

R{h boyutunun geldigi alem, nlir boyutudur.

Nir Shresi 35. ayette gecen: “N{r ala nlir-nlr izere nir,
Allah yerlerin ve goklerin nirudur” bu hakikate isaret eder.

Her varliktaki nlir Hakk'tir.

Climle varliktaki ntir Hakk’tir.

Her varliktaki nir ile cimle varliktaki nir tek nirdur
ve Hakk'tir.

Her varliktaki damla ntira Muhammed boyutu denilir.
Climle varlig1 tutan tek niira Allah denilir.

“Kendi nlirumdan seni, senin nlirundan alemi yarattim”
hakikati, ctimle alemin niirdan stiziiliip geldigine isaret eder.

Her varhiktaki nir, Muhammed niirudur, Muhammed
makamidir.

“Allah ile Muhammedi gordiim bir viicd” sirr1 buna isa-
rettir.

Kim ki bu makamin zevkine ulasirsa o kisi Muhammedi
suur uzere yasar.

Iste imana giden yol “ilmel Yakin, Aynel Yakin ve Hak-
kal Yakin” makamlarindan gecer.

Varligin yaratilisi ilmi olarak bilinir.
Sahitlik ve delillerle ispat ilim ile olur.

Ezanda okunan, eshedii boyutu, ilimle sahit olmaya isa-
ret eder.

ilim, insan1 irfaniyete gétiiriir, bilmezlikten bilmeye go-
turar.



Bilmezlik cehalete stiriikler.

[Im1 sahitlik, cehaletin getirdigi her tiirlii, egodan, kibir-
den, zalim olmaktan kurtarir.

[lim ve edeb, insan olmaya kapilar agar.

[lim ve sahitlik imana kapi acar.

Iman konusunda kisiyi mii'min yapar.

Iman boyutundan din adina aktarilan tiim bilgilerin ha-
kikatine erisilir.

Kavramlar Kamil insanlar tarafindan ortaya konulmustur.

Kavramlar varligin kendi 6ziinden erisilen degerlere
gore olusturulmustur.

Kavramlar, varligin kendini kavrar, sarar, kusatir.
Her bir kavram mutlaka varligin kendinde vardir.

Iste buna dayanarak, “Din-Siinnet-Seriat” kavramlarini
inceleyelim.

701



DIN NEDIR

Toplumda hep, senin dinin benim dinim kavgasi vardir.
Din kavgalari tiim diinyada insanlara zultimler getirir.

Maalesef din savaslari yiiztinden milyonlarca insan 6l-
dirilmistir.

Bu nasil bir din anlayisidir ki insanliga huzur getirmesi
gerekirken zuliim getirir.

Insanlik din anlayisinin kendini nereye siiriikledigini
iyi diistinmelidir.

Ve dinin hakikatinin ne oldugunu iyi diisiinmelidir.

Toplum, anne babasindan 6grendigi inancini din diye bilir.

Ve anne babadan 6grendigi din inancini kendine nis-
pet eder.

Cocuk dogdugunda, anne babanin din inanci neyse, ¢o-
cuk biiytidiigiinde, anne ve baba, kendi din inang¢larina goére
0 ¢ocugu biiyiitiirler.

Aslinda ¢ocuk dogdugu zaman bir din anlayisi yoktur.

Anne baba hangi din inanc1 i¢cindeyse ¢ocuk da ona gore
biiyir.

Miisliiman inancinda olan bir anne babadan dogan bir
bebegi alsak, Hiristiyan inancinda olan bir anne babaya ver-
sek, cocuk Hiristiyan din anlayisina gore biiytir.

Hiristiyan inancinda olan bir anne babadan dogan ¢o-
cugu alsak, Miisliiman inancinda olan bir anne babaya ver-
sek ¢ocuk Miisliiman inancinda olur.

71|



Demekki ¢ocuk bir din anlayisina gére dogmuyor.
Anne baba ne ise ¢ocuk da dyle oluyor.

Kur’an’da “atalarin yolu lizere olmak” diye belirtilen
konu budur.

Enbiya Stresi 53: “Kal vecedna abaena leha abidin.”
Kalu veced na abae na : Dediler, bulduk, atalarimiz,

Leha abidin : Ona, onlara, kulluk,

Meali: “Dediler ki: Atalarimizi onlara kulluk ediyor bulduk.”

Suara Siresi 74: “Kal( bel vecedna abaena kezalike ye-

faltin.”
Kalu bel vecedni : Dediler, hayir, biz bulduk,
Abae na : Atalarimiz, anne babamiz,
Kezalike yefaltin : Boyle, yapiyorlar,

Meali: “Dediler ki: Hayir, biz atalarimizi boyle yapiyor-
lar bulduk.”

Ne kadar ¢arpici bir uyart!

Anne babami bir inang yolunda buldum, bende 6éyle yaptim.

Anne babamdan namaz 6grendim, ben de dyle yaptim.

Anne babamdan kiliseye gitmeyi 6grendim, ben de oraya
gittim.

Anne babamdan havraya gitmeyi 6grendim ben de oraya
gittim.

Beynimize ne kodlandiysa, ona inandim, duygularim, dii-
slincelerim davraniglarim ona gore olustu.

Yiiz mimiklerim, sevinglerim, 6fkelerim de ona gore olustu.

Anne babam inang adina, onlara gore din adina beynime
ne kodladiysa, dyle inandim, 6yle yaptim.

Onlar1 6yle yapiyor buldum, ben de oyle yaptim.

72|



Ayette belirtildigi gibi; “vecedna abaena kezalike ye-
falin-anne babami 6yle yapiyor bulduk.”

Anne babam neden boyle yapiyor diisiinmedim.

Bakara 170. ayette belirtildigi gibi din adina yaptigi-
miz seyleri diisinmedik, dogrusu nedir diye arastirmadik.

Bakara Stresi 170: “Abauhum 14 yakiliine seyen ve la
yehtedln.”

Meali: “Onlar anne babalarindan din adina buldugu sey-
leri akletmezler mi, dogrusunu arastirmazlar mi?”

Ayette ne giizel uyar vardir!

Anne babamizdan din adina 6grendiginiz bilgilerin, iba-
detlerin aslh nedir diye diisiinmiiyoruz.

Anne babamizdan ne bulduysak dyle yapiyoruz.

Bize kodlanan inanci dogru biliyoruz.

Baskasinin inancini hor goriiyoruz.

Kendi inancimizi din diye biliyoruz.

Ve dinin hakikati nedir arastirmiyoruz.

Edindigimiz din anlayisini1 kendimize nispet ediyoruz.

Senin dinin benim dinim kavgasina girerek, birbirimize
zuliim ediyoruz.

Toplum hep, kendine din edinmistir ve dini kendine nis-
pet eder.

“Benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onlarin dini” der.

Inanc ile dini karistiririz, “Benim dinim” deriz, oysa “Be-
nim inancim” denilmelidir.

Her toplum kendi din inancini kendine nispet ederek,
kendi dinini yiice goriir.

Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onlarin dini”
diyerek, bir din ayrimcilig1 icine diiser.

73|



Peki, Kur’an’a gore dinin acilimi nedir?

Kur’an1 ¢ok dikkatlice inceledigimizde dinin anlami,
anne babamizdan 6grendigimize uymuyor, bambaska bir
anlamda karsimiza ¢ikiyor.

Kur’an’a gore din; varligin yaratilis yasalaridir.

Kur’an’a gore siinnet; varligin isleyis yasalaridir.

Kur’an olciisiiyle din Allah’a aittir.

Kur’an ol¢iisiiyle, kisinin dini olmaz, imani olur.

Clinki kisi bir sey yaratamaz.

Yaratan Allah oldugu i¢in, dinin sahibi Allah'tir.

Kur’an'1 inceledigimizde, bir¢ok yerinde, “din Allah’a ait-
tir” hakikatine ulasiriz.

Mii'min Stresi 14: “Lehu el din-Din O’'nundur.”

Mii'min Stresi 65: “Lehu el din-Din O’nundur.”

Zimer Siresi 11: “Lehu el din-Din O’nundur.”

Nahl Staresi 52: “Ve lehu ed dini vasiben-Ve din daima

O’nundur.”
Din O’'nundur ifadesindeki “O” Allah’a isaret eder.
Kur’an’t inceledigimiz zaman anliyoruz ki “din Allah’a
aittir.”
Peki, din nedir?
Bunu da Kur’an en giizel bir anlamda bizlere sunuyor.

Kur’an inceledigimizde Y{isuf Stresi 76 ve Rum Siiresi
30. ayette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulasiyoruz.

Yisuf Siiresi 76: “Fe bedee bi eviyetihim kable viai ahfhi,
summestahreceha min viai ahth kezalike kidna li Yasuf ma
kane li yehuze ehahu f1 dinil meliki illa en yesaAllah nerfeu
derecatin men nesa ve fevka kulli z1 ilmin alim.”

e



Fe bedee

Bi eviyeti him

Kabl viai ahi hi
Summe estahreceha
Min viai ahi-hi
Kezalike kidna li Yasuf

Ma kane li yehuze

Ehi hu
Fi dini el meliki

illa en yesau Allah
Nerfeu derecatin
Men nesau

Ve fevka kulli

Z1 alim

Alimun

: Boylece, basladi, arama, ilk olarak,
bedi, uygunlukla,

: Heybeleri, torbalari, onlar,

: Once, heybe, torba, kap, kardesinin,
: Sonra onu ¢ikardi,

: Kardesinin heybesinden,

: [ste boylece, diizen, calisma, hile,
care, Yasuf icin,

: Olmadi, olmazdi, tutmasi,
alikoymas,

: Kardesi,

: Din, kural, kanun, yasa, Melik,
Hiikiimdar,

: Ancak, baska, isteme, Allah,

: Yiicelik, yiikselme, derece, makam,
: Kim, kimse, isterse,

: Ustiinde, her, hepsi,

: Sahip, zat, ilmin sahibi, bilgi sahibi,

: [lmin sahibi, ilmiyle var eden,

Meali: “Boylece kardesinin heybesinden once, onlarin
heybelerini aramaya basladi. Sonra onu kardesinin heybe-
sinden ¢ikardu. Iste boylece Hiikiimdar’in yasalari olmasa o
kardesini tutamazdi, bu durum Ydsuf i¢in care oldu. O an-
cak Allaht anlamay1 isteyenlerdendi. Kim isterse O’nu an-
lamak makam makam ytikseltilir. Ve her bilgi sahibinin tis-
tiinde ilmin sahibi vardir.”

Burada gegen “dini el melik” kelimesini inceleyelim.
Yisufkissasinda gecen olayda Hiikiimdarin kasesi kaybolur.

Kissada Ylsuf, Hiikiimdarin kaybolan kasesini, Yaktb'un
ogullarinin heybelerinde aratti.

Once kardeslerinin heybesini bir bir aratt.

75|



Sonra Blinyamin’'in heybesinden Hiikiimdar’in kaybo-
lan kasesi bulundu.

Boylece Biinyamin alikonuldu.

Bu alikonulma, devleti yoneten Hiikiimdar’'in yasala-
riyla oldu.

Ciinkii olusturulan yasada, biri hirsizlik yaptiginda, o
kisi artik o devletin mali olurdu.

Devlet onu istedigi sekilde kullanirdi, ister savasa gon-
derir, ister hapse atar, ister asar, ister sarayda hizmetgci ya-
par, ister birinin emrine verir, Kisacasi devlete hizmet etti-
recek sekilde o hirsizlik yapani kullanirdi.

Iste Yasuf, bu béliimde gecen “Dini el Melik” ayetiyle,
Bilinyamin'’i alikoydu.

“Iste boylece Hiitkiimdar’in yasalar1 olmasa o kardesini
tutamazd1” ayetiyle bu durum izah ediliyor.

Buradan anliyoruz ki “Din” kelimesi; yasa, kanun anlamindadir.

Dini el Melik; Hiikiimdarin yasalari-kanunlari anlamin-
dadir.

“Dini el Melik” kelimesini ¢ogu miiellif “Hiikiimdar’in
dini” geviriyor.

Melik kelimesi, Hiikiimdar olarak gevriliyor.

Ama din kelimesi oldugu gibi birakiliyor.

Hiikiimdarin dini olarak ¢evirim yapiliyor.

Oysa din kelimesi de anlamina gore ¢evrilmelidir.

Burada gecen “Din” kelimesini, “Yasa-Kanun” olarak ce-
virmemiz, kelimenin anlamina daha uygun diisiiyor.

Ciinkii her devletin, kendine gore yasalari vardir ve o
devlet o yasalarla yonetilir.

Iste Yasuf da, kardesi Biinyamin’i, Misir'in yasalarina
gore alikoydu.



“Dini el Melik” ayetini ¢ok dikkatlice inceledigimizde,
Hiikkiimdarin yasalari anlami karsimiza ¢ikiyor.

Buradan da anliyoruz ki din kelimesi Kur’an’a gore ya-
sadir, kanundur.

Peki, yasa-kanun ne demektir?

Neyin yasasi, neyin kanunu?

Kur’an anlamiyla din kelimesini incelemeye devam edelim.

Rum Stresi 30. ayette “dini hanifa fitrat Allah” kelimesi
vardir.

Burada gecen kelimelerin agilimi soyledir:
Din; yasa, kanun.

Hanif; Han lizere, birlik iizere, Tevhid lizere, Hin'in yolu
lizere demeKktir.

Fitrat; agiga ¢cikma, yaratilis, yaratmak, varolus, tiim kai-
natin agiga ¢ikmasi, tohumun kabugunun yarilip filizin ¢1-
kis1 anlamindadir.

Hazreti Ibrahim’e hanif denilmesinin maksadi, birlik
tizere, Tevhid yolu lizere olmasindan dolayidir.

Bu dyetten de anliyoruz ki din, Allah'in fitrat1 demektir.
Yani Allah’'in varlig1 yaratmasi.

Allah'in varlig1 bir 6zden yasalarla a¢iga ¢ikarmasi de-
mektir.

Simdi Rum Siresi 30. ayeti kelime kelime inceleyelim.

Rum Stresi 30: “Fe ekim vecheke lid dini hanifa fitratal-
lahilleti fataran nase aleyha 14 tebdile li halkillah zaliked di-
nul kayyimu ve lakinne ekseren nasi l1a yalem{in.”

Fe ekim veche ke : Artik, dyleyse, o halde durmak, ikame,
yuzint, yonint,

7]



Li el dini

Hanifen

Fitrata

Allah
Elleti fatara

El nas aleyha
La tebdile

Li halk: Allah
Zalike el din
El kayyim

Ve lakinne eksere

El nas 14 yalem{in

: Dine, yaratilis yasalari, hiiktimleri,
incelikleri,

: Tevhid tizere olan, diri olana, birlik tizere
olan,

: Fitrat, varligin agiga ¢ikmasi, yaratilis,
yaratmak, varolus,

: Allah, her varhktaki kudret,

: Ki o0, ondan, viicida gelis, ortaya ¢ikis,
yarilip ¢ikmak, varolus,

: Insanlar, onlarin {izerinde olan,

: Yok, degisiklik, degistirmek,

: Varolus, yaratilis, halk olus, Allah

: Iste bu, din, varligin yaratihis yasalari,

: Degerlj, tiim varlikta diri olan siiriip giden,
dosdogru,

: Lakin, fakat, ¢cogu,
: Insanlar, bilemiyorlar, hakikatleri
bilmiyorlar,

Meali: “Bundan sonra yiizlini, Allah’'in varlig1 yaratma-

sina, varhigin yaratilis yasalarina, Tevhid iizere ¢evir. Insan-

larin viictida gelisi O’'ndandir. Allah’'in Halkiyetinde bir de-

gisiklik yoktur. iste dosdogru din budur. Fakat insanlarin

¢ogu dinin hakikatini bilemiyorlar.”

Bu boliimii inceledigimizde anliyoruz ki din “li el dini ha-

nifen fitrata Allah, elleti fatara” Allah’in fitratidir.

Yani varlig1 yaratma yasalaridir.

Yasamin olusma kanunlaridir.

Her bir varligin bedenlenme kanunlaridir.

Her bir varlik kendi yazilimindaki fitrata gore agiga ¢i-

kar, sekillenir ve bedenlenir.

78



Iste her bir varligin ayr1 ayri sekillenmesi bir yaratilis
yasasina goredir.

Varlik mitkemmel bir sekilde “Matematik-Fizik-Kimya-Bi-
yoloji” yasalarina gore yaratilir.

Her atom, her hiicre, her doku, her organin bir olusma
yasasi vardir.

Iste buradan da anliyoruz ki din, Allah’'in varhig1 yarat-
madaki yasalaridir, kanunlaridir.

Kur’an incelediginiz zaman anliyoruz ki varolus yasala-
rina “Din” denilir.

Varliktaki yaratilis, nitelikten nicelige, atomdan mole-
kiillere, zerreden kiirreye tiim varligin varolusundaki ya-
salara-kanunlara, Kur’an'da “Din” diye tanimlanir.

Iste varlig1 belli bir nizam i¢inde yasalariyla yaratan Al-
lah'tir.

Insan bir hiicre zar1 bile yaratamaz.

Bir atomu bile halk edemez.

Yaratici Allah’tir.

Yaratma yasalarini diizenleyen Allah’tir.

Bundan dolay1 Kur’an’da bir¢ok yerde “lehu ed dini” ke-
limesi gecer.

Yani din O’nundur.

Yani din Allah’a aittir.

Onun i¢in Insan, benim dinim diyemez.

Ciinkil insan varligin var olmasindaki yasalarini olus-
turan degildir.

Yasa Allah’a aittir.

Onun icin din Allah’a aittir.

79



Onun i¢cin Kur’an’da bir¢ok yerde “Din O’nundur” diye
bildirilir.

Rum Stresi 30. dyette ¢ok carpici olarak; “zaliked dinul
kayyimu ve lakinne ekseren nasi la yalem@in-dinin gercegi
budur, 1akin insanlarin ¢ogu bilmiyor” diye bildirilir.

Evet dinin gercegi Kur’an'da ¢ok giizel tarif edilir.

Din yasadir, kanundur.

Yaratilis kanunlaridir.

Ve bu kanunlar Allah'in kanunlaridir.

Bundan dolay1 “din Allah’a aittir-lehu ed dini.”

Iste bundan dolayi insanin dini olmaz.

Insanin imani olur.

Varligin yaratilis hakikatine erisen kimse iman maka-
mina erigir.

Insan, dini anladiginda iman sahibi olur.
Allah’tan emin olur.
Din iyi anlasiimahdir.

Dinin Allah’a ait oldugunu anlayamayan, dini kendine
nispet eder.

Senin dinin benim dinim kavgasina girer.
Bu durum, Rum Siresi 32. ayette aciklanmistir.
Rum Siresi 32: “Minellezine ferrak(i dinehum ve kani

siyea kullu hizbin bima ledeyhim ferih{in.”

Min ellezine ferraki : O kimselerden, firka, b6lmek, ayrilik,

partilesmek,
Dine hum : Din, varligin yaratilis yasalari, onlar
Ve kan siyean : Tarikat mezhep cemaatlere ayrilmak,

firka firka olmak
Kullu hizbin : Biitiin hepsi, grup, firka, boliinmek,

180



Bima ledeyyim : Kendinde olan, her ziimre kendi
inanclariyla,

Ferihiine : Sevinme, simarma, azma, avunup
ovindi,

Meali: “Onlar dini bolen kimselerden oldular ve biitiin
hepsi tarikatlara, mezheplere, cemaatlere boliindiiler. Her
ziimre kendi inanglariyla sevinip 6viindi.”

Iste dini, Kur’An’a gore anlayamayan Kkisi, atalardan ge-
len inangla, bir ayrimciligin i¢inde kalir ve boylece “Benim
dinim, onun dini” diyerek, dinin hakikatinden uzaklasir.

Anne babadan 6grendigi din inancini ytice goriir, baska din
inancinda kalanlar1 kéfir gérerek, onlar1 cehennemlik sanir.

Dinin hakikatini anlayamayan kisi, din ayrimcilig1 icinde
hareket eder.

Islam dini, Hristiyanlk dini, Misevilik dini diye bir ay-
rimciligin i¢inde olur.

Ve kendini din savaslarinin i¢inde, kafirleri yok etme
inanci i¢cinde bulur.

Ayrica, Rum Siresi 32. dyette belirtildigi gibi, kendi din
edindigi inancta bile, cemaatlere, tarikatlara, mezheplere bo-
liinerek, kendi cemaatinde, tarikatinda, mezhebinde olma-
yanlara hos bakmaz “Bizden, bizden degil” anlayisiyla bakar.

Kur’an’i dl¢iide, din inceligini anlayan, bir ayrimciligin
icine dliismez.

Senin dinin benim dinim kavgasina girmez.

Tim varliga Hakk nazariyla bakar.

Tlm varlig1 yaratanin sekillendirenin Allah oldugunu bilir.

Allah’a varligin yaratilisinda sahit olur.

Varligin yasalarla yaratildigina sahit olur.

Bu sahitlikle Allah’tan emin olur.

|81



Mi’'min olur, iman sahibi olur.

Asla senlik benlik kavgasina girmez.

Ve bilir ki din; her tiirlii varligin, varolusundaki Allah’a

ait olan yasalarin adidir.
Ve bilir ki din Allah’a aittir.

Asla kendine nispet etmez.

Iste bu durum Beyyine Siresi 5. ayette ¢ok giizel isa-

ret edilmistir.

Beyyine Slresi 5: “Ve ma umiri illa li ya’bud@illahe muh-
lisine lehud dine hunefae ve yukimis salate ve yu’t(iz zekate

ve zalike dinul kayyimeh.”

Ve ma umira

illa li yabud Allah

Mubhlisine

Lehu el dine
Hunefie

Ve yukim el salate
Ve yutii ez zekate
Ve zalike dine

El kayyimet

: Sey, ne, degil, emr, is, hiikiim, hiikme
uymazlar,

: Ancak, Allah’a kul olmak tan baska,

: Mubhlis, halis, samimi, i¢ten, tiim 6ziiyle
bagli olan,

: Ona, din, varolus yasalari,

: Haniflik, Tevhid tizere, birlik,

: Her an salat iizere olmak, Hakk’a bagllik
durumu, baghlik,

: Firasetle temizlenmek, kendinde olani
paylasmalk,

: Iste bu, iste onlar, din, varhigin yaratilis
yasalari,

: Diri, ayakta tutan, dogru, varlig: diri
tutan siiriip giden,

Meali: “Onlar Allah’a kul olmaktan baska hiikme uymaz-
lar. En icten davranislar i¢cindedirler. Dinin O’na ait oldu-
gunu bilirler, Tevhid suurundadirlar. Her an Hakk’a baghlik
suuru ile hareket ederler. Firasetle temizlenirler, kendinde

82|



olani paylasirlar. Iste bu onlarin; varligin yaratilis yasala-
rini, varlhigi diri tutan siiriip gideni bilmelerinden dolayidir.”

Iste ayette belirtildigi gibi, dosdogru din; Allah’a kul ola-
rak yasamaktir, Tevhid iizere olmaktir, her an Hakk’a bag-
lilik icinde olmaktir, ihlash olmaktir, her an temizlik i¢cinde
olmaktir.

Iste, Kur’an’a gore din Allah’a aittir.
Bu hakikati bilen dinin hakikati hakkinda yalana siiriik-
lenmez, yalanda kalmaz.

Bir bebegin anne rahminde bedenlenmesi, belli bir ya-
salara goredir.

Iste bu yasalar1 anlayan dinin hakikatine erecektir.
Bu konu Tin Stresinde ¢ok giizel agiklanmistir.

Tin Siresi

1-

R T T
O ol
Vet tini vez zeytiin
Ve el tini : Tin, 0z, rih, incir,
Ve el zey tlni : Gelen, kostlimler, sifatlar, nitelik, zeytin,
Meili: Oze ve 6zden gelen sifatlara.
2-

_ A
Ot sk
Ve tiliri sinin
Ve tlri sinin  : GOndl, sifatlar, tiretken, gelistirilmis, insan viiciidu,

Meali: Sifatlarla donatilmis insan viicduna.

183



Cra) ALl 138 5
Ve hizel beledil emin

Ve haza : By, su, iste bu,

El beledi :Belde, sehir, goniil sehrine, duygularin kaynagi,

El emini : Emin, giivenilir, inanilir, hakikati bilen, tehlikesiz,
Meali: Emin olunan goniil sehrine.

4-
Cﬁg:iszgmf \uguuy\u.ﬂ;m

Lekad halaknel insane f1 ahseni takvim

Lekad halakna el insan : Andolsun, gercekten, yaratmak, halk
ettik, insan,

Fi ahseni takvim : Ahseni takvim icinde, giizel, tertip,
diizen, genlerdeki plan, Allah’a ait tiim
nitelikleri, giizellikleri tasir bir halde,

Meaili: Insani Ahsen-i Takvim iizere halk ettik.

5-
co f s t0 - gk
Gl Jal) 8335 &

Summe redednihu esfele sifilin

Summe rededna-hu : Sonra, biraktik, gonderdik, iade ettik,
cevirdik,

Esfele safiline : Alt kisim, kendi diinyasina, tiim safligyla,
asagl, anneden dogus,

Meali: Sonra onu tiim safligiyla kendi diinyasina biraktik.

184



6_
Al 23 cazan 1 lee 5 15l Gl V)

Illellezine Ameni ve amil(s salihati fe lehum ecrun gayru
memniin

il14 ellezine amenu  : Ancak, iman edenler, hakikate yonelme,

Ve amili el salihat1  : Salih amelde, uygun hareket etme, iyi

amel eden,

Fe lehum ecrun : Iste, artik, onlar, ecir, miikafat, karsilik,
odil,

Gayru memninin : Devamlilik, kesintisiz, tikenmeyen,

minnettar, hep huzur,

Meali: Bundan sonra ancak iman edenler ve dosdogru
hakk yolunda calisanlar, iste onlara tiikenmeyen karsilik-
lar vardir.

7-

Fe ma yukezzibuke badu bid din

Fe ma yukezzibu ke : Artik, sonra, ne, sey, degil, yalanlamak,
sen,
Badu bi el din : Bundan sonra, din, yaratilis yasalari,

Meali: Artik bundan sonra sana dini-yaratilis yasalarini
ne yalanlatabilir.

8-
CpaSIall A0 Ay (il

E leysallahu bi ahkemil hakimin

85|



E leyse Allah : Allah degil midir?

Bi ahkemi : Hilkiimleriyle, hakimiyet, saglam, varolus
hiikiimleri,
El hakim : Hakim olan, tiim varlhiga hakim olan,

Meali: Allah hiikiimleriyle biitiin her seye hakim olan
degil midir?

Burada 7. ayette ¢ok giizel bir anlamla a¢iklandig: gibi
“Fe ma yukezzibuke badu bid din” dinin hakikatini anlayan
din hakkinda yalanlara diismez.

8. ayette belirtildigi gibi, dinin hakikatini anlayan kimse
“E leysallahu bi ahkemil hakimin” Allah’in varligi yaratma
yasalariyla her seye hakim oldugunu bilir.

Tin Shresinde, insanin bir 6zden yani rahim boyutun-
dan bedenlenmesi ¢ok giizel sunulur.

Insanin, Allah’in rahim boyutundan ana rahmine diis-
mesi ve oradan hiicre hiicre yaratilisi izah edilir.

Ve bu yaratilisin din oldugu bildirilir.

Insanin ve her bir varligin bedenlenmesindeki olusum,
bir nizam i¢inde yasalarla miimkiindiir.

Iste bu yasalar din diye adlandirilmistir.
Ve bunu anlayan dinin hakikatine erisecektir diye bildirilir.
Dinin hakikatini anlayan, dini yalanlayamaz.

7. ayette “Fe ma yukezzibuke badu bid din-dini anlayan
dini hakikatinde yalanlara diismez” diye bildirilir.

Iste yasamin ortaya c¢ikisi, her bir varhgin, her bir zer-
renin sekillenmesi belli bir yasalara goredir.

Kur’an'i inceledigimiz zaman anliyoruz ki varligin yara-
tilis yasalarina “Din” deniliyor.

Bunu anlayan bir kimse, dini kendine nispet etmez, be-
nim dinim senin dinin kavgasina girmez.

186



Ciinkt bilir ki din Allah’a aittir, insan zerre bir varligi
yaratan, sekillendiren olamaz.

Allah varligi belli bir yasalarla halk eder.

Halk ettigi varligin belli bir yasalara gore de isleyisini
saglar.

Varligin isleyis yasalar1 da Allah’a aittir.
Varligin isleyis yasalarina da “Stinnet” denilir.

Simdi bu konuyu inceleyelim.



SUNNETULLAH

Inanc¢ diinyasinda Allah’in siinneti kelimesi genelde ifade
edilmez.

Cogunlukla peygamberin siinneti kelimesi kullanilir.

Peygamberin slinneti diyerek, Hazreti Muhammed'in dav-
ranislari, halleri, cevresi ile olan iliskileri anlatilir.

Peki, Kur’an anlamiyla Allah’in siinneti ne demektir.
Stinnet denilince neyi anlamaliy1z?
Kur’an'da gegen “siinnetullah” kelimesinin a¢ilimi nedir?
Siinnet; goriinen gériinmeyen her varligin isleyisinde,
surlip gitmesinde, Allah’a ait olan yasalarin adidir.
Kur’an'da gecen “Siinnetullah” kelimesi bunu ifade eder.
Dinin hakikatini anlayan, siinnet hakikatini de anlar.
Kur’an’da gegen siinnetullah kelimesinden bazi 6rnekler;
Ahzab Siresi 38-62, Fetih Stresi 23, Fatir Stresi 43.
Bunlardan bir 6rnek verelim.

Fetih Stresi 23: “Sunnetelldhilleti kad halet min kabl ve
len tecide li sunnetilldhi tebdila.”

Sunnete Allah : Siinnet, kanun, yol, isleyis, isleyis yasalari,
Elleti kad : Ki o olduy, olan,

Halet min kablu  : Gelip gegen, daha 6nce, gegmisten gelecege,
Ve len tecide : Asla bulamazsin,

Lisunneti Allah  : Siinnet, kanun, yol, isleyis, isleyis yasalari,
Tebdilen : Degisme, yaratma inceligi, degisiklik,

88



Meali: “Allah’in varliktaki isleyis yasalari gegmisten ge-
lecege devam eder gider ve Allah'in varliktaki isleyis yasa-
larinda asla bir degisiklik bulamazsiniz.”

Mi'min Shresi 85: “Sunnetallahillet! kad halet fi ibadih
ve hasire hunalikel kafirtn.”

Sunnet : Varligin isleyis yasalari, yaratma incelikleri,
kanunlari,

Allah elleti : Allah, ki o,

Kad halet : Gelip gecti, gecmisten gelecege,

Fi ibadi hi : Iginde, ayr1 degil, hakkinda, kulluk, kul olan,
0,

Ve hasire : Hiisran, kayiptadirlar, orada, vardir,

hunalike

El kafirtin : Hakikatleri gormeyip orten, kabul etmeyen,

Meali: “Gecmisten gelecege varligin isleyisindeki yasa-
lar Allah’a aittir. O kullarindan ayr1 degildir. iste hakikatleri
gormemezlikten gelenler, bunlari anlayamadiklarindan do-
lay1 hiisrandadirlar.”

Kur’an1 inceledigimiz zaman goriiyoruz ki siinnet Al-
lah’a aittir.

Varliktaki isleyis belli bir nizama, yasaya goredir.

Iste bu nizamin, yasanin adi “Siinnet” kelimesi ile ifade
olunur.

Iste bunun igin peygamberin siinneti kelimesi dogru de-
gildir.

Siinnet Allah’a aittir.

Varliktaki isleyisi yapan Allah’tir.

Bu isleyisin kanunlar1 Allah’a aittir.

Kur’an’a gore din; varligin yaratilis yasalaridir.

Kur’an’a gore siinnet; varligin isleyis yasalaridir.

189



Yani, varligin varolusundaki yasalarina “Din” denilir.
Varligin, isleyis sistemindeki yasalarina "Siinnet” denilir.
Bunlar birbirinden ayrilmaz.

Inang diinyasi genelde, peygamberin siinneti lafzini kul-
lanir.

Lakin Kur’an’da; siinneti resil, siinneti nebi kelimesi yok-
tur, siinnetullah kelimesi vardir.

Toplumda peygamberin siinneti diye ifade edilen kelime,
Kur’an dinamigine gore uygun degildir.

Yani restllerin slinneti olmaz.

Allah’in stinneti olur.

Tiim insanlarin ve tiim varligin viictidlarindaki ve tiim
evrendeKki isleyis yasalarina "Stinnetullah” denilir.

Bunu sdyle aciklayabiliriz.

Insan bedeninin olusumundaki yasanin adi dindir.
Insan bedenindeki isleyisin ad1 siinnettir.

Bu durum tiim varlik icin de gecerlidir.

Insanin olusumu, anne rahminde hiicre hiicre gerceklesir.

Babanin spermi ile annenin yumurtasinin birlesimi ile
baslayan bedenlenme DNA'daki yazilimla gergeklesir.

Bu yazilim “Kader” hakikatidir.
DNA'da bedenlenmenin bir nizami, yasasi vardir.

Hiicre hiicre olusan beden, Allah’in yazdig1 bir yasaya
gore olusur.

Iste bu yasanin ad1 Kur’an’da “Din” diye tanimlanur.
Ayrica, agiga cikan tiim varlikta bir isleyis vardir.

Iste bu isleyis yasasinin ad1 da Kur’an’da “Siinnet” diye
tanimlanir.

90|



Kur’an'da gecen “siinnetullah” kelimesi, “varliktaki Al-
lah’in isleyis yasalar1” olarak tanimlanir.

“Sunnetelldhilleti kad halet min kabl” dyetiyle belirtilen
hakikat, gelmisten ge¢cmise varlikta olan isleyis yani siinne-
tullah, Allah’in isleyis yasalarina gore gerceklesir.

“Ve len tecide li sunnetillahi tebdila” bu isleyis yasala-
rinda bir degisme olmadan varliktaki isleyis evvelden dhire
devam eder gider.

Diinyada hangi varlik olursa olsun, insan tarafindan ya-
ratilmis degildir.

Dogada olan her bir varlikta olan isleyisi de yapan in-
san degildir.

Her bir varligin kendinde olan isleyis sayesinde yasam
devam eder gider.

Iste varligin olusunda ve isleyisinde belirli bir yasalar
bitinligl vardir.

Varolusun ve isleyisin yasalari birbirine baghdir.

Yani din ve stinnet birbirine baghduir.

Yani soyle diistinebiliriz.

Insan bedeninde 6len bir hiicrenin yerine yeni bir hiicre
var olur ve o hiicrenin de bir isleyisi vardir.

Insan bedenindeki isleyis yasalarini kisaca sdyle tanim-
layabiliriz.

Insanin gézlerinin isleyisi, beynin isleyisi, kulaklarin is-
leyisi, kanin dolasimy, isleyisi, nefes alip vermekle olan isle-

yis, hiicrelerin, dokularin, organlarin isleyisi hep siinnetul-
lah diye tanimlanir.

insan bedeninde olan her bir hiicrenin, atomun bir is-
leyisi vardir.

Bu isleyisi yapan Allah’tir.

91|



Dogada her varlik atomlardan olusur.

Atomlarin isleyisi ile hiicreler olusur.

Dogada yasayan her beden hiicrelerden olusmustur.
Hiicrenin i¢inde nice yapilar vardir.

Bu yapilarin i¢ginde de organik nice nitelikler vardir.

Bunlar, su, yaglar, asitler, bazlar, enzimler, hormonlar,
vitaminler, proteinler, karbonhidratlar gibi nice kimyasal
yapilar bulunur.

Sadece hiicrenin isleyisini inceleyen bilim dalina “Sito-
loji-Hiicre bilimi” denilir.

Dogada bulunan, insanlar, hayvanlar, bitkiler ¢ok hiicrelidir.

Tek hiicreli olan canlilar da vardir.

Iste ister tek hiicreli ister ¢ok hiicreli olsun her bir var-
lig1n 6ztlinde bir isleyis vardir.

Bu isleyis de belli yasalarla olur.
Iste bu isleyis “Siinnetullah” hakikatidir.

Bu isleyisi inceleyen nice bilim dali ve o bilim dallarinda
nice bilim insanlar1 vardir.

Iste tiim bilim insanlar, kendi dallarinda gece giindiiz,
Allah’in stinnetini inceliyorlar.

Bundan dolay1 toplumda sdylenen peygamberin slinneti
s6zl dogru degildir.

Dogru tanimlama Kur’an'da “Siinnetullah” diyerek sunulur.

Resil, nebi dedigimiz insanlarin siinneti olmaz.

Onlarin siyerleri olur.

Yani yasamdaki gayeleri, amaglari, tarzlari, uygulama-
lar1;, makamlari, takip ettikleri bir sistemleri olur.

Yani kisaca; makamlara gore davranislari, hal ve hare-
ketleri, yasam bicimleri olur.

|92



Onun i¢in, her insan duydugu so6zlerin aslini arastirmalhidir.
Siinnetin hakikatini 6grenmelidir.
Allah’in stinnetinin ne oldugunu iyi bilmelidir.

Peygamberin siinneti diye sdylenen soziin dogru olup,
olmadigini iyice arastirmahdir.

Bizlere hep peygamberin siinnetinden bahsettiler.
Allah’in stinneti nedir hi¢ bahsetmediler.

Kur’an'da stinnetulldh mi1 gecer, yoksa peygamberin siin-
neti diye mi gecer diye arastirmadik.

Gittigimiz cemaatler peygamberin siinneti s6ziini be-
yinlerimize kodladilar, Allah'in stinnetini hi¢ agiklamadilar.

Siinnetulldh hakikati derin derin arastirilmali, hakikati
anlasilmaya calisilmalidir.

Kur’an’da gecen Allah’in siinneti yine Kur’an'da ¢ok gii-
zel agiklanmistir.

Yeter ki Kur’an1 anlamak i¢in okuyalim, sevap i¢in degil.

Manasina erisemedigimiz bir seyin sevabi da olamaz.

Toplumda peygamberin siinneti diye 6gretilen bilgiler,
“Allah’in stinneti” hakikatini ortiiyor.

Diislinelim, “Siinnetullah” hakikatini anlamaya calisalim.

Kur’an'da gegen “Siinnetullah” kelimesi ne anlama geli-
yor arastiralim?

Dikkat edelim “peygamberin siinneti” derken Allah’in
stinneti hakikatini 6rtmeyelim.

Bizlere Hazreti Muhammed’in yasantisinda yaptigi sey-
ler icin “peygamberin siinneti” diye 6grettiler.

Oysa Kur’an, onun yasantisindaki hal ve davranislarinda
“Guzel ornekler vardir” diye isaret eder. (Ahzab Siresi 21)

193]



Kur’an olciisiiyle stinnetullah hakikatini, baska bir ayette
inceleyelim.

Fatir Siiresi 43: “Fe hel yenzuriine illa sunnetel evvelin
fe len tecide li sunnetillahi tebdila ve len tecide li sunnetil-
1ahi tahvila.”

Fe hel yenzurine :Bundan sonra, artik, bakip ta gormezler mi?

il1a sunneten : Var, stinnet, yaratilis incelikleri, isleyis
yasalari,

El evvelin : {Ik andan beri, evvel, 6nceki,

Fe len tecide : Boylece, iste, asla bulamazsin,

Li sunnetillahi : Stinnet, Allah, varligin isleyis yasalari,
incelikleri,

Tebdilen : Degisme, sapma, carpiklik,

Ve len tecide : Asla, degil, asla bulamazsin, géremezsin,

Li sunnetillahi : Allah’'in stinnetinde, yaratma kanunu, isleyis
yasalari,

Tahvilen : Degisme, doniistiirme, cevirme,

Meali: “Artik ilk andan beri var olan, varligin isleyis ya-
salarina bakip da gérmezler mi? iste, Allah’in varliktaki is-
leyis yasalarinda asla bir degisiklik bulamazsin ve Allah’'in
varliktaki isleyis yasalarinda asla bir sapma bulamazsin.”

Iste burada da goriiyoruz ki siinnet hakikati, varhigin is-
leyis yasalaridir.

Kur’an1inceledigimizde anliyoruz ki, peygamberin siin-
neti degil, Allah'in siinneti vardir.

Kur’ant inceledigimizde anliyoruzki din ve siinnet haki-
kati toplumda anlatildig: gibi degildir.

Din ve slinnet hakikati iyi anlasilmalidir.

Tekrar edersek, Kur’an’a gore din; varligin varolus ya-
salaridir.

Kur’an’a gore stinnet; varligin isleyis yasalaridir.

94 |



Varlik bir yasaya gore var olur, bir yasaya gore isleyis
icinde olur.

Varligin varolusu ve isleyisinde “Matematik, Fizik, Kimya,
Biyoloji” ana etkendir.

Varligin, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik isleyisi, Ev-
ren var olusundan, Evrenin sonuna kadar devam edip gide-
cektir.

Yani stinnetullah hakikati; ayette belirtildigi gibi: “Al-
lah’in varliktaki isleyis yasalar1 ge¢cmisten gelecege devam
eder gider” hakikatidir.

Inang diinyasinin dilinde hep, “Peygamberin siinneti”
kelimesi vardir.

Oysa Kur’an’da; “Siinneti Nebi” kelimesi yoktur, “Siinne-
tullah” kelimesi vardir.

Yani peygamberin slinneti olmaz, Allah’in siinneti olur.

Allah’in siinnetini de anlamamiz icin varliktaki “Mate-
matik, Fizik, Kimya, Biyoloji” yasalari iyi bilinmelidir.
Bu yasalar varlikta her an kendini gosterir.

Evet, dikkat edelim, birilerinden peygamberin stinneti
soziini duydugumuzda hemen onlara soralim.

“Peki, Allah’in stinneti nedir, bunu bize agiklar misiniz?”
diyelim ve onlardan izah isteyelim.

Evet, Stinnetullah, varligin isleyis yasalaridir.

Hazreti Muhammed’in yasantisindaki hal, hareket, dav-
ranislar ise, Kur’an deyimiyle “gilizel 6rnekler”dir.

Siinnetulldh; varligin isleyisidir, evrenin isleyisidir.

Suyun isleyisi, topragin isleyisi, bitkilerin yesermesi, dal-
lanmasi, yapraklanmasi, ¢igeklenmesi, meyveye yiriytisi
hep stinnetullahtir.



Hayvanlarin diinyaya gelisi, yasami, beden isleyisleri
hep siinnetullahtir.

Suyun buharlagmasi, yagmurun yagisi, kar olusumu, dolu
olusumu, hep stinnetullahtir.

Gokte ve yerde olan her tiirlii isleyis siinnetullahtir.
Evet, siinnetullah; tiim Kainatta olan isleyis hakikatidir.
Kur’an bizlere varligin isleyisine iyi bakmamizi isaret eder.

Clinkii Allah’1 layikiyla anlayabilmek i¢in varligin varolu-
sunu ve varlikta olan isleyisi iyi anlamamiz gerekir.

Yani din, slinnet, seriat hakikati iyi anlasilmalhdir.

Hicbir varlik kendini var edemez ve kendinde olan isle-
yisi yapamaz.

Iste varolusu ve varliktaki isleyisi yapan kudretin adina
Allah denilir.

Allah biitiin her seydeki kudretin adidir.

Allah gercektir her bir varlikta kudretiyle kendini gosterir.

Hacc Siresi 6: “Zalike bi ennAllahe huvel hakku ve en-

nehu yuhyil mevta ve ennehu ala kulli seyin kadir.”

Zalike bi enne Allah hu : Iste bu, muhakkak ki Allah, o

El hakk : Hakk, gercek, hakikat,

Ve enne hu yuhyi : Muhakkak ki o, hayat veren,

El mevt : Nutfe, 6limi sunan, sinirlayan,
Ve enne-hu : Muhakkak o, dogrusu o,

Ala kulli seyin kadir : Biitiin her seydeki kudrettir,

Meali: “Iste muhakkak ki gercek olan Allah’tir. O hayat
verendir, 6liimii sunandir ve muhakkak ki O biitiin her sey-
deki kudrettir.”

Ayette belirtildigi gibi, hakk kelimesi, gercek, hakikat
anlaminda ifade edilmistir.



Allah, haktir, yani gergektir.
Allah, her varlikta kendi gercegini zahir eyler.
Her varlik, Allah’in rithundan iiflenip gelmistir.
Her varlik, Allah’a sehadet alanidir.
Allah ag1ga ¢cikan tiim varligin ana kaynagidir, asliyetidir.
HGd Siresi 4: “I1allahi merciu kum ve huve ala kulli se-
yin kadir.”
{13 Allah merciu kum : Allah’tir, doniilecek yer, merkez,
kaynalk, siz,
Ve huve ala kulli seyin : O, biitiin her seydeki,
Kadir : Kudret, giic, her seye muktedir olan,
Meali: “Kaynaginiz ancak Allah’tir ve O biitiin her sey-
deki kudrettir.”
Ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi, hepimizin
geldigi kaynak Allah'tir.

Allah hakikatinin cevabini arayacagimiz yer, ayette be-
lirtildigi gibi “ala kulli seyin kadir” varligin kendinde olan
kudret boyutudur.

Anliyoruz ki Allah denilen, biitiin her seydeki kudrettir.
Bakara Stresi 20-106-109-148: “Inne Allah al4 kulli se-

yin kadir.”

inne Allah : Muhakkak, Allah,

Ala kullu seyin kadir : Biittin her sey, kudret, gii¢
Meali: “Muhakkak ki Allah, biitiin her seydeki kudrettir.”
Maide Siresi 17-19-40: “Ve Allah ala kulli seyin kadir.”
Meali: “Allah biitiin her seydeki kudrettir.”

Maide Stresi 120: “Lillahi mulkus semavati vel ardi ve
ma fihin ve huve ala kulli seyin kadir.”

97|



Li Allah mulku : Allah, miilki, sahip, hiikiimdar,

idare eden,
El semavat ve el ardi : Gokler, ulvi dlem, arz, yerytzi, yer,
Ve ma fi hinne : Sey, degil, ne, icinde, onda, orada,
Ve huve ala kulli sey : 0, biitlin her seydeki kudret,

kadir
Meali: “Goklerdeki ve yerdeki her seyin sahibi Allah’tir
ve O biitiin her seydeki kudrettir.”

Iste insan, Allah hakikatini, varligin kendinde olan kud-
retin tecellisinde aramalidir.

Varligin varolusunu arastiran kisi, mutlaka hakikate
erisecektir.

Varlik, belli bir kudretin tecellisi ile var olmustur, sekil-
lenmistir, bedenlenmistir.

Ve o kudret, her an bedenlenen varlikta kendini ispat eder.

Varligin 6ziinde olan kudreti, yani giicii, kuvveti kimse
inkar edemez.

Varligin kendinde olan hareketlilik, bir kudret sayesinde
olmaktadir.

Biitlin varlik, Allah’in rahimiyet boyutundan agiga ¢ik-
mistir.

Bakara Stresi 163: “Ve ilAhukum ildhun vahid 13 ilahe

illa huver rahmanar rahim.”

Meali: “Sizi var eden, tek var edicidir, O'ndan baska var
eden yoktur. O tiim varlig1 6zlinden var edendir, tiim var-
l1g1 rahmetiyle sarandir.”

Allah, her varlikta tekligini gosterir.

Allah, fiiliyle tektir, O'ndan baska isleyen yoktur.

Allah, sifatlariyla tektir, 0'ndan baska sifat sahibi yoktur.
Allah, zatiyla tektir, O'ndan baska viiciid sahibi yoktur.

98]



Allah, zatiyla ehaddir, sifatlariyla vahiddir.

Allah, zatiyla da tekligini gosterir, sifatlariyla da tekli-
gini gosterir.

Ciimle viictidlar tutan tek zat Allah’tir.

Her bir sifatiyla varligi ihata eden Allah’tir.

Her varlikta Allah’in hayy sifati vardir, tim varhktaki
hayy sifati tek sifattir.

Allah, hayydir, kayyumdur.

O’ndan baska hayat sahibi yoktur, O’'ndan baska kudret
sahibi yoktur.

Iste varligin varolus ve isleyis yasalarini takip eden, Al-
lah hakikatine erisecektir.

Neye Allah denildigine arif olacaktir.

Evrenin muhtesem bir isleyisi vardir.

Insan aklin1 asan bir muhtesemlik Evrende hep ken-
dini gosterir.

Bir tohumdan filizin ¢ikmasi ile baslayan agac¢lanma sii-
reci, okunmasi gereken bir isleyistir.

Stinnetulldh; Allah'in varliktaki ilk andan son ana kadar
devam edip giden degismeyen isleyis yasasidir.

Siinnetulldh1 okuyan kisi; varligin varolusunun ve var-
181 var edenin, hakikatlerine ulasacaktir.

Allah’in stinnetullahi; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji
olarak tecelli eder.

Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji, varligin varolusunda
ve varligin isleyisinde degismeyen yasalardir.

insan viicidunda; her bir organin, her bir hiicrenin isle-
yisinde, Matematiksel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik bir dii-
zen vardir.

99 |



Mesela, bir goziin olusumu ve isleyisi, muhtesem bir Ma-
tematik, Fizik, Kimya, Biyolojik diizendir.

Kamil Kkisiler, hep stinnetullaha dikkat ¢ekmislerdir.

Clinkii sahitlik sirr, siinnetullahi anlamakta gizlidir.

Ama maalesef toplumda ise, peygamberin slinneti dene-
rek, stinnetullah hakikati értilmiistir.

Onun icin toplumda ¢ogumuz, Allah’a inaniriz ama sa-
hitlik nedir bilmeyiz.

Din adina anlatilanlara inanir ama sahitlik alani nedir
bilmeyiz.

Ezanda giinde 20 defa okunarak hatirlatilan “Eshedii”
kelimesini diisiinmeyiz bile.

Clinkii toplumda hepimiz siinnetullah hakikatinden uzagiz.

Kur’an ise hep sahit olmaktan bahseder.

Hazreti Muhammed, diizenledigi ezanda gilinde yirmi
defa “Eshedii” kelimesiyle sahit olmaya isaret eder.

Clinki sahitlik sirr1 siinnetulldhtir, yani varligin isleyi-
sine yoniinti dondiirmek ve o isleyisi anlamaktir.

Ahzab Stresi 38: “Ma kane alen nebiyyi min harecin
fima faradallahu lehu sunnetallahi fillezine halev min kabl
ve kane emrullahi kaderen makdra.”

Ma kane ala el nebiy : Yoktur, olmadi, haberci, nebiy, hakikati

bildiren,
Min harecin : Sek, stiphe, tereddiid, ikilikte kalmak,
Fima farada Allah : O halde, icinde, sey, ne, Allah farz kildi,
gerekli,
Lehu sunnet Allah : Ona, varligin isleyis yasalari, kanunlari,
Allah
Fi ellezine halev : O kimseler i¢inde, arasinda, gelip gecen,
Min kablu : Onceden,

1100 |



Ve kdne emr Allah : Oldu, emir, isleyis, Allah,
Kader makdir : Olcii, takdir, 6lciili, diizen, belirlenmis,
idare,

Meali: “Hakikate erisip bunu bildirenlerde tereddiitte,
ikilikte kalma olmaz. Onlar da, onlardan 6nce gelip gegen
kimseler gibi, Allah’in varliktaki isleyis yasalarina uyma, hep
Allah’a icabet etme hali lizeredirler ve onlar tiim varliktaki
Allah’in isleyisinin belirlenmis bir 6l¢ii ile oldugunu bilirler.”

Iste ayette belirtildigi gibi, “Allah’in varliktaki isleyisi,
onceden belirlenmis bir takdir bir 6l¢ii iledir.”

Iste bu takdir ve 6l¢ii, siinnetullahtir.

Iste bu takdir ve 6l¢ii, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojidir.

Iste sahitlik, bu takdir ve él¢ilyii varlikta gérebilmektir.

Allah’in, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojinin isleyis ya-
salarinda, bir sapma bir degisiklik olmadan, varolus devam
eder gider.

Iste siinnetullah hakikatini ¢ok iyi anlamahyiz.

Ve bilmeliyiz ki, stinnetullahi bilmeden Allah hakika-
tine eremeyiz.

Stinnetulldh hakikatini bilmeden; inancimiz imana don-
mez, sahitlik gerceklesmez.

Hazreti Muhammed yasadig1 donemde, hep stinnetullah
hakikatine isaret etmistir.

Ama maalesef bizler, peygamberin siinneti diyerek, siin-
netulldh hakikatinden uzaklastik.

Kur’an’da onlarca ayette “Bakip goriin” diyerek varligin
isleyisini anlamamiz isaret edilmistir.

Bakara Stresi 210: “Varliktaki isleyisi her an Allah'in
dondiirdiigiinii, bakip da gérmezler mi?”

101/



Miilk Siresi 3: “Haydi, ¢evir dondiir bakislarini, bir ya-
rik bir ¢atlak gériiyor musun?”

Miilk Stresi 4: “Sonra tekrar tekrar bakislarin1 dondiir,
incele, bakislarini kendine cevir, acizligini ve hig¢bir seyin
sahibinin sen olmadigini anla.”

Varligin isleyisini anladigimizda bu isleyisi yapani da
anlariz.

Ve bunu anlatirken de isleyisin hakikatini hatirlatmak
lizere anlariz.

[sra Stresi 77: “Sunnete men kad erselni kableke min
rusulina ve 13 tecidu li sunnetina tahvila.”

Sunnete : [sleyis yasasy, yol, adet, isleyisin ilahi
nizami,

Men kad ersel na : Oldu, ag18a ¢ikty, biz,

Kabl ke min resili : Senden once, resiller, biz,

na hakikatlerimiz,

Ve 14 tecidu : Bulamazsin, eksiklik, noksanlik,

Li sunnet naa : Stinnetimizde, varliktaki isleyis yasalari,

Tahvil : Degisiklik, dondiirmek,

Meali: “Senden once gelen restiller de, varliktaki isleyis
yasalarimizi anlatmak i¢in a¢iga ¢iktilar. Varliktaki isleyis
yasalarimizda bir degisiklik bulamazsin.”

Ayeti inceledigimiz zaman anliyoruz ki varlik her daim
bir yasaya gore islemektedir.

Ve bu yasa gelmisten ge¢mise devam eder gider.

Kur’an’t inceledigimizde anliyoruz ki, stinnetullah haki-
kati ¢cok dnemlidir.

Varligin isleyis yasalarini anlamak, Allah’1 idrak etmektir.

Anliyoruz ki, siinnetullah ile tanismayan hakikatleri an-
layamaz.

| 102



Anliyoruz ki Allah’1 layikiyla idrak edebilmek, stinnetul-
lah hakikatinde gizlidir.

Ve sunu da hi¢ unutmamaliy1z, Muhammed boyutu siin-
netulldh boyutudur.

Halk boyutu, nlir boyutu, siinnetulldh boyutudur.
Hakk kendini Halkiyetten izhar eyler.

Iste Halkiyet sirr1, varhiktaki siiriip giden siinnetullah
sirridir.

Hazreti Muhammed, siinnetullahtir.
Muhammed, Hamd hakikatidir.

Hamd hakikati, tiim alemi saran Allah’in sifatlar haki-
katidir.

Tim hazerat Halk’tir.
Halk, Hakk’in kendi halkiyetidir.
Tim Halk’taki Allah'in isaretleri, seriat hakikatidir.

Simdi seriat hakikatini inceleyelim.

1103 |



SERIAT NEDIR

Seriat konusu da ¢ok iyi anlasilmalhdir.

Seriat hakikatini anlayabilmek i¢in 6ncelikle din ve siin-

net hakikatini anlayabilmeliyiz.
Seri kanunlar diye ifade edilen s6z, serfat kanunlaridir.

Seriat kanunlari denilince akla devletin hukuk sistemi
gelmemelidir.

Seriat denilince akla varliktaki isleyise ait nizam, isaret-
ler, nitelikler gelmelidir.

Toplumda seriat anlayisi nedir?
Kur’an’da seriat nasil tanimlanir?

Toplumda bizlere seriati, Allah’in emirleri ve yasaklari
diye o0grettiler.

Seriatin emirleri diyerek, namaz, orug, hacc gibi ibadet-
leri sundular.

Bazi toplumlar, devlet dlizeni igersinde, bazi cemaat ve
tarikatlar da, serfat kanunlari diyerek kanunlar olusturdular.

Ve her toplum serfati ayr1 ayri yorumladi.

Hatta bazi cemaat ve tarikatlar insanlari seriatl, seriat-
s1z diyerek ayirdilar.

Namaz kilmayanlari, orug¢ tutmayanlari seriatsiz diye-
rek kafir ilan ettiler ve yeri geldi onlar1 disladilar ve yeri
geldi oldiirdiiler.

104 |



Serfaty, slinni inang sistemine gore yorumladilar ve Alevi,
Bektasi gibi inanglar1 yok saydilar.

Hatta diyanetin en iist seviyesindeki bazi Kisiler, Alevi
ve Bektasi inanglarini islam disi, din disi1 saydilar.

Islam’1 ve dini, her cemaat ve tarikat kendi inang¢larina
gore yorumladilar.

Her cemaat kendi yorumlarini dogru, digerlerini dogru
degil diye anlattilar.

Toplumda inang sisteminde seriat anlayisini tarihsel ola-
rak inceledigimizde, bugiin kii bilinen seriat anlayisi ile Haz-
reti Muhammed’den 6nce ki Mekkeli miisriklerin seriat an-
lay1s1 arasinda benzerlik oldugunu goériiyoruz.

Seriat kelimesini inceleyelim.

Kur’an'da Casiye Stiresi 18. ayette “Seriat” kelimesi vardir.

n

Ayrica Necm Siiresi 49. dyette de ayni1 kokten gelen “Sir’a

kelimesi vardir.

Hazreti Muhammed’'den 6nce de bu kelimeye, Mekkeli
miisriklerin siirlerinde rastliyoruz.

Araplar, yerin altindan kendiliginden ¢ikan suya ve bunun
kesintisiz akmasina “seri’a” derlerdi.

Ser-sir'a-seriat; ilahi yol, ilahi diizen, suyolu, suyun ag-
t181 yol, varliktaki ylice dlizene ait tiim isaretler olarak ta-
nimlanmistir.

Buradan anliyoruz ki seriat; ulvi nizam, ulvi yol, kdina-
tin isleyisinin, varligin ortaya cikisindaki isleyisin yiice dii-
zeni, ylice diizenin varhktaki isaretleridir.

Nasil ki yerin altindan su kendiliginden ortaya ¢ikarak
akiyorsa, bu kainatta her varlik bir sistemden bir isleyisle
ortaya ¢ikiyor.

1105



Iste bu sistem ulvi sistemdir ve isleyiste o ulvi sistemin
yice diizenidir.

Kur’an'da bizlere seriat; Kainatin isleyisinin yiice diizeni
olarak sunuluyor.

Ulvi nizam, varligin isleyisindeki Allah’in nizamidir, mi-
zanidir, yani seriatidir.

Casiye Shresi 18: “Summe cealnake ala seriatin minel
emri fettebi ha ve 1a tettebi ehva ellezine 14 yalem{in.”

Summe cealni ke : Sonra, kildik, yonelttik, yapmak, sunmak,
sen,

Ala seriatin : Seriat, ylice diizen, dogru yol, yasa,
hukuk, yol, nir,

Min el emri : Is, isleyis, hiikiim, Kainatin isleyisi,

Fe ittebi ha : Boylece, bundan sonra, tabi olmak,
uymak,

Ve 14 tettebi ehva : Uyma, tabi olma, hevj, zanlar, hevesler,

Ellezine 14 yalemiine : Bilmeyen kimseler,

Meali: “Sana kainatin isleyisinin ylice dlizenini sunduk.
Artik ona tabi ol ve sakin bilmeyen kimselerin hevalarina
uyma.”

Burada gecen “serfat” kelimesini inceledigimizde anli-
yoruz ki varligin olusum ve isleyis hukukunun nizamindaki
tiim isaretler seriattir.

Serfatin hakikatini anlatmayip, Allah hakkinda dogru ol-
mayan bilgiler aktarmak, seriat diyerek, insanlar1 seriatls,
seriatsiz diye bolmek zalimliktir.

Bu durum Kur’an’da Casiye Stresi 19. ayette agiklanir.

Casiye Siresi 19: “Innehum len yugns anke minallahi
seya ve innez zalimine baduhum evliyau bad vallahu veliy-
yul muttekin.”

106 |



inne hum len yugnti an ke : Dogrusu, onlar, yok, degil, asla,
fayda, yarar, sen,

Min Allah seya : Allah, bir sey soyleyen,

inne zalimine : Siiphesiz, dogrusu, zalimler,
zalimlik yapan,

Badu hum evliyau badin : Bazilar, onlar, evliya, dost, dostlar,
bazilan,

Ve Allah veliyyu : Allah, dost, velj,

El muttekine : Fenalardan sakinan sirk kosmayan,

Meali: “Onlarin Allah hakkindaki sdyledikleri seylerde
sana asla bir fayda yoktur. Stiphesiz zalimlerden bazilar1 ba-
zilarinin dostlaridir. Fakat fenalardan sakinanlar, sirk kos-
mayanlar ise Allah’t dost edinirler.”

Burada belirtildigi gibi Allah hakkinda dogrular belir-
tilmeli.

Allah diyerek zulme kapi1 acan bilgiler, asla Tevhidi su-
ura uygun degildir.

Seriat diyerek Allah'in kanunu diyerek, varliktaki olu-
sum ve isleyisin isaretlerinin kanunlari, asli olmayan bilgi-
lerle ortiilmemelidir.

Varliktaki Allah’a ait olan tiim isaretlerin seriat oldugu
iyi anlasilmaldir.

AN

Necm Stresi 49: “Ve ennehu huve rabbus sira.

Ve enne hu huve rabb : Muhakkak ki o, Rabb, viiclidlandiran,
El sira : Siar, seriat, yonelme, duyus, isaret,
varliktaki isaretler,

Meili: “Muhakkak ki viicidlandiran O’dur, varliktaki bii-
tiin isaretler O’'nu gosterir.”

Peki nedir hakikatte seriat?

Kur’an olciisiiyle nedir seriat?

[107|



Casiye Shresi 18. dyette de bizlere muhtesem bir tavsiye
vardir, “Seriata tabi ol.”

Kur’an’a gore seriat soyle aciklanmis; Kainatin isleyisi-
nin yiice diizeni serfattir.

Iste bize deniliyor ki Allah’t bilmek istersen kainatin
yiice diizenini anla.

Zaten “Ikra” ayeti, kdinat1 gdzlemle, diisiin, arastir anla
demektir.

Kainatin isleyisini diisiinen, arastiran, varligin isleyis
diizenini anlayan seriati anlar.

Uyacagimiz gergek, kainatin isleyisinin yiice diizenidir.

Her varlik, ulvi sistemin isleyisiyle ortaya ¢ikar ve ulvi
sistemin isleyisiyle belirli bir zamana kadar yasar gider.

Allah1 bilen ancak ve ancak kainatin ytiice diizenini an-
layandir.

Bize seriat diye anlatilanlarin, Kur’an'da a¢iklanan seriatla
uzaktan yakindan alakasi var midir, yok mudur ¢ok iyi di-
stinmek gerekir.

Casiye Stresi 19. ayette: “Zalimlik yapanlarin, zerre ka-
dar da olsa bir koétiiliik icinde olanlarin seriati anlamasi ola-
maz” hakikati vardir.

“Zalimlik i¢inde olan kisilerin seriati anlamasi olamaz”
uyarisi ¢ok iyi anlasilmalidir.

Bir kisi hem zalimlik i¢cinde olup, hem de Allah’t anla-
masi ve anlatmasi olamaz.

Zalimlik duygusu tasiyan kimsenin Allah adina anlattik-
lar1 yalnizca hevadan ibarettir, duyumdan ibarettir.

Yani Allah’a sdhit olmadan anlatilan bilgiler, duyumlar-
dir, okuduklarimizdir, anne babadan 6grenilen adetlerden
baska bir sey degildir.

1108 |



Zuliim icinde olanin, Allah hakkinda anlattigi seylere ih-
tiyath yaklasmak gerekir.

Bir kisi yasantisinda iyi bir insan ise, onun Allah hak-
kinda verdigi bilgiler daha samimi olabilir.

Eger bir kisi zerre kadar da olsa giybet, hasetlik, fesat-
lik, gurur, kibir, dedikodu i¢inde ise, bu kimsenin Allah hak-
kinda soyledigi seylere itibar etmemek gerekir ve o kisiden
uzak durmak gerekir.

Zerre kadar da olsa birine zarar vermek zalimliktir.
Kur’an’a gore zalim kimsenin Allah’t bilmesi olamaz.
Allah’a arif olanin da zalimligi olmaz.

Zalim bir kisi eger Allah’ bilse, zalimligini birakir, zerre
kadar da olsa kimseye bir kotiiliik yapamaz.

Onun icin Kur’an bizlere, Allah’a inanmay1 degil, sahit
olmaysi, bilmeyi tavsiye eder.

Allah’1 bilen kisi her varlikta O'nun seriat diizenine, yani
varliktaki O’na ait isaretlere sahit olmustur.

Iste Kur’an'in bizlere acikladig1 seriat; bu kainatin olus
ve isleyisindeki dlizene ait olan isaretlerdir.

Bu Kéaniatin yiice diizeni ve bu yiice diizeni gosteren tiim
isaretler “serfat” diye adlandirilmistir.

Insanin ve her varligin agiga cikisindaki isleyisin ve be-
denlerdeki isleyisin nizami seriattir.

Iste Seriat;

Kainatin ulvi nizamidir.

Varligin aciga ¢ikisindaki yiice diizendir.

Varlikta isleyisin ylice diizenidir.

Varligin ac¢iga ¢ikmasindaki ve varligin siiriip gitmesin-
deki ulvi nizamdir.

109 |



Matematik, fizik, kimya, biyolojik isleyistir.

Varliktaki ulvi nizami gosteren tiim isaretlerdir.

Muhammed niirudur seriat.

Halkiyetin isleyisidir seriat.

Halkta Hakk’in isaretleridir seriat.

Hakk’tan halkin a¢iga ¢cikisidir seriat.

Din, siinnet, seriat boyutu i¢ icedir.

Seriatsiz olmaz denilen hakikat, varligin isleyisine ait
isaretlerdir.

Varliktaki nlir boyutunun akisidir.

Seriat; Allah'in varliktaki ilahi nizami, ilahi isleyisidir,
ilahi isaretleridir.

Seriat; nlir boyutundan gelen ildhi dalgalanmadir.

Din, o dalgalanmanin varliga doniisiidiir

Siinnetulldh; olusan varligin kendinde olan isleyistir.

Seriat; olusumdaki ve isleyisteki tiim isaretlerdir.

Seriat; Allah'in varliktaki “kader, makdir” sirridir. (Ah-
zab Siresi 38)

Seriat; Allah’in varhiktaki kaderidir.

Climle varlik bir niirla aciga ¢ikar, o niirla isleyip gider.

Kaderi ilahi, nlirdan akan varligin, niirla olus ve niirla
isleyisidir.

Nr Stresi 35. ayette gecen “Nir ala nlir” bu hakikate
isaret eder.

Varliktaki tiim isaretler, Allah’in nirunu yansitir.

Seriat ehli, varligin olusumu ve isleyisindeki isaretleri
takip ederek Allah’a tevekkiil i¢inde olur.

Seriat ehli, varliktaki isaretlere gore konusur, hevasin-
dan konusmaz.

110 |



Seriat ehli suurludur.

Su ayet buna isaret eder.

Necm Stresi 3: “Ve ma yentiku anil heva.”
Meili: “O hevasindan konusmaz.”

Seriat ehli, basiret ehlidir, varlikta gordiigii hakikatleri
konusur.

Seriat makamina ulasmis olan Kisi, suurlu Kisidir, basi-
ret ehlidir.

Basiret ehli her bir varligin 6ziline bakar, hakikatine ba-
kar, ona gore konusur.

Kasas Siiresi 11 : “Fe besurat bih1 an cunubin ve hum la

yesurin.”
Fe besurat bihi : Boylece, gorme, gozetledi, basiret, onu,
An cunubi : Her yonden, uzaktan, yan, bir taraftan,

Ve hum la yesur@in : Onlar, yok, degil, suur, farkinda degiller,
hissetme,

Meali: “Her yere basiretle bakti ve onlar suurdan ayril-
mad1.”

Bu ayeti incelediginiz zaman ¢ok ¢arpici bir uyari kar-
simiza ¢ikiyor.

Basiret ehli, Hakk’a nazar eder.

Hakk’in hakikatlerine ulasir ve bu suurla hareket eder.
Yani varliktaki hakikatlerin Allah’in serfati oldugunu bilir.
Varliktaki her isaretin Allah’in hakikati oldugunu bilir.
Allah varliktaki delilleriyle ekberiyetini gosterir.

Varlhiktaki isaretleri, delilleri goren, Allah’'in ulviyetini
anlayacaktir.

[1ahi diisiincenin ulviyetine erisecektir.

111



Ve artik Allah’tan 6yle emin olacaktir ki onun imani kal-
ben olacaktir.

Tiim varligin Allah’in ntirundan tecelli ettigini gorecektir.
“Sidretii’l Miintehd” hakikatine erisecektir.

Varliktaki isaretlerin oradan agiga ¢iktigina sahit olacaktur.
Ve seriat ehli olacaktir.

Necm Slresinde seriate giden yol ¢ok giizel tarif edilir.
Necm Siresi:

1-
3 13 o310
Ven necmi iz heva

Ve el necmi : Yildiz, var olanin her bir pargasi, yansiyan niir,
151K,

iza haviy : Diisen, kaydj, inen, hiiviyet, yer ile gok aras,
bosluk, asli,

Meadli 1: “Var olan her seyden yansiyan nlir O'nu gosterir.”
Meali 2: “Her bir varlik Allah’in hiiviyetiyle sarilidir.”
Meali 3: “Her bir varlik Hakk’in nliruyla donanmistir.”

2.
e L aSalla Ja
Ma dalle sahibukum ve ma gava

Madalle :Sapmadi, dalalete diismedi, aslindan kopmadi,

Sahib : Arkadasiniz, dost, sahip, gozeten, siz,

kum

Ve ma : Azmadj, bastan ¢ikmadi, ayartilmadi, akli bozan
gava seyler

112



Meali 1: “Arkadasiniz hakikatleri birakip kendi anlayi-
sina sapmadi ve ayartilmadi.”

Meali 2: “Dostunuz batil seylerden yiizlinii ¢cevirdi, as-
lindan kopmad1.”

Meali 3: “Arkadasiniz batila sapmadyi, ¢cikarlarina yonel-
medi.”

3-
w36l o Ghi s

Ve ma yentiku anil heva

Ve ma : Konusmaz, konusmadi, nutuk, seslenmek,
yentiku
An el heva : Heva, haviy, bos, bosluk, asl, kisinin kendi

arzusu, egodan gelen, zanni,
Meali 1: “Ve bos bir sey konusmadi.”
Meali 2: “O hevasindan bir sey dile getirmedi”
Meali 3: “O asilsiz seyler konusmadi.”
4-

In huve illa vahyun y{iha
En huve illa : 0, ancak, sadece,

Ve hay yiiha : Hay olan, diri olan, bilgileri alir, vahyolunur,

Meali 1: “O, sadece hakikatleri konustu ve konustugu ha-
kikatler diri olana ait olan bilgilerdir”

Meali 2: “O, sadece hayy olandan gelen vahyi dile getirdi.”
Meali 3: “O sadece vahyden gelen hakikatleri konustu.”

113



Allemehu sedidul kuva

Alleme : Ogretti, ilmin sahibi, o,

hu

Sedid : Daha fazla, siki, kuvvetli, kudretiyle saran,

El kaviy : Sapasaglam tutan, kudretli, tecellileriyle tutan,

Meali 1: “Bltlin varlig1 kudretiyle saran, biitiin varligi
tecellileriyle tutan, ilmin sahibi olan O’dur.”

Meali 2: “Allah; her yeri kudretiyle sarandir, her bir var-
1181 tecellileri ile kusatandir, ilmin sahibidir.”

Meali 3: “Her yeri kudretiyle tutan ilmin sahibi olan 6g-
retir.”

6-

70 mirreh festeva

ZG mirt : Sahip, zat, ayna, azamet, elbise, kendini gostermek,

Fe : Istikamet, istikrar, ayny, esit, kapladi, yéneldj,

istiva ~ goriindi, diizgiin bir sekilde olusturdu, ona uygun olani
ona uygun kildi,

Meali 1: “Biitiin her seyde kendini gosteren Zat'tir, bii-
tiin her seyi sonsuz nitelikleri ile kaplayandir.”

Meali 2: “Allah; tiim viicidlar: tutan Zattir, her seyi son-
suz nitelikleriyle kusatandir.”

Meali 3: “Biitlin varlig1 sifatlariyla kusatan Zat1 anladi.”

114 |



<o £0 “{ﬁ« o s
oY) @Yl sy
Ve huve bil ufukil a’la
Ve huve bi el afak : O, afak, biitiin her yer,

El ala : Yiice olan, ust, ulvi,
Meali 1: “Ve o, biitlin her yerdeki ulvilige yoneldi.
Meali 2: “Her yeri kusatan Allah'in ulviligine yoneldi.”
Meali 3: “Ve o biitiin varlikta ulvi olan1 anlad1.”
3-

3.3 171 ok
éﬁs LA o
Summe denai fe tedella
Summe deni : Sonra, yaklasti, yoneldi, Hakk’a dogru
yoniini déond,
Fe tedella : Daha da, sarkti, uzandi, distii, daha yakin
oldu,

Meali 1: “Sonra yaklasti, daha da yakinlast1.”

Meali 2: “Makam makam yaklasti, kendinden gegti.”
Meali 3: “Ilmi degerlerle hakikate erigti.”

9-

S i i gl
Fe kane kabe kavseyni ev edna

Fe kane kabe kavseyni : Oyle ki, oldu, mesafe, derece, iki yay,
benzer, aynilik, esit,

Ev edna : Yahut, hatta, daha da yakin, bir, uygun,
asagy, distk,

Meali 1: “Oyle ki aynilik derecesinde, hatta daha yakin.”

115 |



Meali 2: “Kabe kavseyne ve ev edna makamlarini gore-
rek, birlige eristi.”

Meali 3: “Fena ve Beka makamlarinin hakikatine eristi.”

10-

@J‘ L oxe Q‘ cﬁ}u

Fe evhi ila abdihf ma evha

Fe evha : Boylece, vahy, ilahi diislince, haydan gelen,
flaabdihi  :Kullugunun, Hakk’tan ayri olmadiginin,
Ma evha : Vahy, ilahi diisiince, haydan gelen,

Meali 1: “Boylece o ilahi diislincenin ne oldugunu anladj,
kullugun ilahi diisiincesine ulasti.

Meali 2: “Boylece o vahye uydu, kulluk makamina erdi,
vahiyden ayrilmadi.”

Meali 3: “Boylece o vahyin ne oldugunu anladi, kullu-
gun vahyine eristi.”
11-

) Y5l OX

Ma kezebel fuddu ma rea

Ma kezebe  :Yalanlamadi, reddetmedi,
El fuad : Kalbi, idraki, goniil,
Ma red : Gormek, gordigi seyi,
Meali 1: “Gordiigi seyi kalbi yalanlamad1.”

Meali 2: “Yalanlardan temizlendi, Hakk’in vechini gore-
rek gonil makamina eristi.”

Meali 3: “Gordiikleriyle goniil ehli oldu, gordiiklerinin
yalan olmadigina sahit oldu.”

1116 |



12-

}/ ;
s le uJQ “-’JJ
E fe tumar riinehu ala ma yera
E fe tumarun hu : Oyleyse, hala, tereddiit, tartisma, o
Ala ma yera : Yiice, gordugi yucelik,

Meadli 1: “Gordigi seyler igin o tereddiide diismedi.”
Meali 2: “O, ytliceligi gordd, hi¢ tereddiide diiser mi?”
Meali 3: “Hakikate sahit olan, isleyisten emin olur.”
13-

Ve lekad redhu nezleten uhra

Velekad reda hu : Gordd, anladi, o,

Nezleten uhra : Inis, tenezziil, sunulan, inzal eden, konak,
baska, diger, ahir, sonunda,

Meali 1: “Dogrusu o bir tenezziil icinde biitiin her yerde
hakikatleri gordi.”

Meali 2: “O her yerden sunulan yticeligi gérdu.”
Meadli 3: “Sonunda tenezziill makamina eristi, o gordii.”
14-

(el 355 e

inde sidretil munteha

inde : Yaninda, katinda, orada,

Sidreti el munteha  : Hakk halk birligi, ama buutu, halkiyetin
kaynagi,

Meali 1: “Sidretii’l-Miinteha’'da.”
Meali 2: “Kaynagindan agiga ¢ikisi gordi.”

Meali 3: “Tim her seyin bir 6zden geldigini anlad1.”

17]



15-
il s e

indeha cennetul meva

inde ha : Yaninda, katinda, ona ait, o, cennet, huzur,
cennet bahce,
El meva : Barinak, halk sirr1, mekan, varilacak yer, asl,

kaynagi, her nesnenin evveli,

Meali 1: “Varilacak yer olan huzur O’nun katinda.”
Meali 2: “Her nesnenin dogdugu yeri gordi, huzura eristi.”
Meadli 3: “Her seyin kaynagina eristi, ildhi huzuru hissetti.”

16-
ixd W BOAL 3!

Iz yagses sidrete ma yagsa

iz yagse : Birtindiigiinde, orttiigiinde,
El sidret : Sonsuzluk, sidre, her yerin niir ile kaplanmasi,
Mayagsa :Sey, ne, saran, ihata, érten, biirliyen, kaplayan,

Meali 1: “Biitiin her seyi ntiruyla kaplayani, tiim tecelli-
lerin geldigi o yeri anladiginda,”

Meali 2: “Nhrun aktig, her yerin akan o nirla sarildi-
gin1 gordiigiinde,”

Meali 3: “Varligin sadrindan-6ziinden gelen hakikate
eristiginde.”

17-
skl Hlall ¢
Ma zagal basaru ve ma tega

118 |



Ma zaga el basar : Kaymadi, bakis, basiret,

Ve ma taga : ikilige diismedi, hakim, egemen, haddi agsmadi,
Meali 1: “Basireti kaymad ve ikilige diismedi.”
Meali 2: “Bakisi o niirla birlesti, o bakistan déonmedi.”

Meali 3: “Basireti niir oldu, o nirdan baska bir sey gor-
medi.”

18-
RN 4 il G 61 M
Lekad rea min ayati rabbihil kubra

Lekad rea : Andolsun, dogrusu, gordii, anladi,
Min ayeti : Ayet, isaret, delil,
Rabbi hi el kubra  : Rabbinin, biiytk, ytice, uly,

Meali 1: “Dogrusu o, Rabbinin yiiceligini delilleriyle gordii.”

Meali 2: “Dogrusu o, tiim viicidlarin sahibinin yticeli-
gini, her yerde delilleriyle gordi.”

Meili 3: “Dogrusu o, ylice Rabbinin ayetlerini nirun aki-
sinda gordi.”

Bu stirede muhtesem bir agiklama ile seriata giden yol
tarif edilmistir.

Her yerde varlig1 sekillendiren Allah’in isaretlerini go-
rebilmek seriat tizere olmaktir.

Seriat, her bir varligin Sidretii’l Miinteha'dan stiziiliip
geldigine sahit olmak, varliktaki isaretlerin sahibini gore-
bilmektir.

Seriat ehli bilir ki a¢iga ¢ikan her bir varlik Sidretii’l Miin-
teha'dan stiziiliip gelir.

Sidretii’l Miinteha nedir?

Nasil sirlar icerir?

119 |



Varligin geldigi ama varligin varlik olarak olmadigi yer
midir?

Fizik 6tesi denilen yer midir?

Hayret makami midir?

Nirani makam midir?

Ama boyutu mudur?

Sidretii’l Miinteha'daki sidre; s,d,r kokiinden gelir.

Sadr, sidre birbirine bagh kelimelerdir.

Sidre; agag, agacin geldigi tohum boyutu, tiim Kainatin
geldigi kaynak, goniil alemi,

Miinteha ise; nihayet, son, son nokta, varilacak yer, bir-
lik yeri anlamindadir.

Sidretii’l Miinteha; Hakk halk birligi, ama buutu, halki-
yetin kaynagi, son agag, gonliin sonsuz boyutu, kainat aga-
cinin tohum boyutu,

Rihlarin viiciid elbiselerini heniiz giymedikleri, tiim 6zle-
rin bir arada bulunduklari, varliklarin var olmadan 6nce bir
biitiinliik icinde olduklar1 kaynagin adidir Sidretii’'l Miinteha.

Varligin geldigi kaynak

Ama varligin varlik olarak olmadigi kaynak.

Nlrun, rihun bir arada oldugu kaynak.

Hiclik, ama buutudur.

Tlm Kainatin, tiim varligin Allah’ta bir tohum misali bu-
lundugu sistemdir.

Tim varligin bir bulut misali bir biitiinliik icinde bulun-
dugu 6zdiir.

Nasil ki bir tohumda o agaca ait tiim nitelikler gizli bir
halde varsa...

Tohum topraga diisiince filiz verip aga¢c meydana geli-
yorsa...

Yani o agacin heniiz viiclid bulmadan 6nceki hali to-
humda varsa...

120 |



Iste bu Kainat da var olmadan énce bir kaynakta tasta-
mam vardl.

Tim varligin bir arada, birlik icinde bulundugu boyut,
Sidretii’l Miintehad’dir.

Nasil ki annenin yumurtasi ile babanin spermi birle-
since ¢ocuk o birlesimden agiga ¢ikiyorsa, bu alem de Sid-
retii’l Miintehd'dan siiziiliip gelir.

Insan, bir sperm ile bir yumurtanin déllenmesinden
meydana gelir.

Insana ait tiim 6zellikler o yumurtada vardr.

Genetik kombinasyonunda insana ait tiim nitelikler, tiim
ozellikler, o genetik sistemde yazihidir.

Insan o sistemden siiziiliip gelir, sekillenir ve diinyaya gelir.

Madde alemi var olmadan 6nce mana dleminde nirani
bir yapida vardi.

Iste, Sidretii’l Miinteha:

Allah’a ait sistemdir.

Sonsuzluk boyutudur.

Nirun, rihun dogdugu kaynaktir.

Ama buutudur.

Hakk Halk birligidir.

Muhammed niirunun geldigi kaynaktir.

Tim varligin geldigi kaynaktir.

Kainat agacinin tohum boyutudur.

Allah tiim Kainati, Sidretii’l Miintehd'dan var etti.

Ahsen-i takvim tlizere varolus, Sidretii'l Miintehd'dan baslar

AN

Nir ve rih yazilimi “Nin” sirridir.
Beseri viiclid yoni yazilimi ise “Kalem” sirridir.
Ama boyutundan ehad boyutuna...
Ehad boyutundan nir boyutuna...

Nir boyutundan rih boyutuna...

1121 |



Rlh boyutundan beser boyutuna yazilimin adidir, Ah-
sen-i Takvim iizere varolus.

Iste tiim sistemin geldigi kaynak, Sidretii’l Miinteh&'dr.

Varlik var olmadan 6nce Sidretii’l Miintehd'da belirlenir.

Orada nirlanir.

Tim varhiga rih iiflendigi makam rih boyutudur.

Varlik, nlirdan-riiha, rithdan beseri alemi akar gelir.

insan denilen varlik, kendi 6ziinde Allah’a ait olan tiim
sistemi tasir.

Insanin bu hakikati idrak etmesi icin kendinden kendine
seyr-1 stiluk yapmasi gerekir.

Iste bu seyr-i stiluk yolunda hakikatleri idrak eden, hay-
ret ve zevk boyutunu hisseden Tevhid suuruna ermistir.

Artik hep o suur tizere hareket eder.

O suur varliktaki isaretlerin Hakk’a ait oldugunu gore-
bilmektir.

Iste tiim sistemin geldigi kaynak, Sidretii’l Miinteh&'dr.
Sidretii’l Miinteha ntranfi bir alemdir.

Semat bir dlemdir.

Tarifi miimkiin olmayan bir alemdir.

Tlm varlik Sema-i dlemde nlr halindedir.
Bir birlik i¢indedir.

Nlrun birligi icindedir.

Iste bu alem “Sidretii’l Miinteha”dur.

Halk, zamani gelince oradan akip gelecektir.
Tim varligin nlirani boyutu oradadir.
Mahlikat oradan akip gelecektir.

Ama boyutundan Ehad boyutuna...

Ehad boyutundan N{r boyutuna...

Nir boyutundan Rih boyutuna...

R{h boyutundan Beser boyutuna...

1122 |



Zamani gelen mahlik Sidretii’l Miinteha’dan akip gele-
cektir.

Zamani gelince “Hadi yiirii” emri tecelli edince...

Bir bir siiziiliip gelecektir.

Nasil ki denizde damlalar goériinmez haldedir.

Ama damlalar oradan gelecektir.

Iste her sey Sidretii’l Miinteha’dan siiziiliip gelecektir.

Mahldkat hentiz viicid bulmamis iken.

Rbhun iiflenisi baslamamis iken...

Tim mahltkat damlalarin denizde birligi gibi, nGrani
bir halde birlik i¢indedir.

Rih iiflenecek varlik yavas yavas sekil alacaktir.

Rlih-mana elbise giyecek...

Madde olarak goriinecektir.

Manadan maddeye...

Maddeden manaya akip gidecektir.

Madde denilen sey, mananin elbisesidir.

Tlm her sey rihun iflenisi ile agiga ¢cikacaktir.

Agac tohumdan stiziiliip gelir.

Tohum agacin semasidir.

Tohum agacin, Sidretii’l Miintehad’sidur.

Tohumda ne varsa aynisiyla o agiga cikacaktir.

iste “A’yan-1 Sabite” sirr1 da budur.

Sema’da bir nir tecelli eder.

Nir, 1s18a doner.

Isik 6ziinde, mahlikati tasir.

Hayat, 15181n icinden siiziiliip gelir.

Iste tiim bunlar, 11ahi bir kudretin kendi tecellisidir.

O i1ahi Kudret, O'nun kendisidir.

Varlik, O'nun damlalaridir.

Varlik, O’'nun kendi tezahiirtdiir.

123]



Sidreti’'l Miinteha sirr1 Halk’in nlirani boyutudur.
Halk, Hakk’da nir halindedir.

Orada ilahi bir yazilimla...

Her bir varligin nasil bir yasa ile olusacagi belirlenmistir.
Iste dinin hakikati de budur.

Iste, Sidretii’l Miinteha, Semat alemde...

Varligin nlr bedeniyle durdugu yerdir.

Iste “Kabe Kavseyn” sirr1 budur.

Iste “Ev Edna” sirr1 budur.

Necm Stresi 9: “Kabe Kevseyn-Ev Edna.”

Meali: “Aynisiyla O, O'nun kendisidir.”

Meali: “Halk aynisiyla O'nun kendisidir.”

Meali: “Damla aynisiyla Denizin kendisidir.”

Necm Siiresi 13: “Inde Sidreti’l Miinteha.”

Meali: “Her sey ‘Sidreti’l Miinteha’da bir niirun i¢inde.”
Meali: “Biitlin varlik nlirani bir kaynakta.”

Iste seriat hakikati varliktaki Hakk’in kendine ait olan
tiim isaretlerdir.

Sidreti’l Miinteha’da ne varsa, agiga cikan varlikta isa-
retleri ile kendini gosterecektir.

Iste KAmil insanlar, agiga ¢ikan her bir varhgin Allah’'in
isaretleri ile sarili oldugunu goriirler.

Ve bu suurla varliga bakarlar.

Ve her daim serfat hakikati tizere yasarlar.

,@:7«
— Y

1124 |



SERIAT

Cemaat tarikatin, kanunlari degildir

Allah’in varliktaki, kanunudur seriat.

v
N Y

@m

Emir yasak diyerek, korku vermek degildir

Allah’in stiriip giden, nizdmidir seriat.

2
!

N

Zikriyle fiiliyle, sifatiyla zatiyla
Allah’in dort kanatli, melegidir serfat

)

-

N

Var olan her varligin, enfiisii afakiyla

Climle viicidda olan, isleyistir seriat

@

Cesit cesit mahlukat, sifatlarla donanmis

Allah’in her varlikta, sifatidir seriat

é{ )
=V

Tenlerde Zat'1 gormek, O’'na teslim olmaktir

Hakk’tan gayri gormemek, tiim alemdir seriat

N

125



Rlihdan olan dogusun, siiriip giden devranin

Mevcid olan varligin, diizenidir seriat

Varlig1 tutan Zat'in, nice nice sirrinin

Hikmetine lutflina, ulasmaktir seriat

L0
"gt; e

Gortlinen her varligi, canli Kur’an bilmektir

Her Kur’an ayetinin, manasidir seriat

Kulluk denen makama, askla teslim olmaktir

Muhammed’in manasi, makamidir seriat

Ayri gibi goriinen, varligl bir gérmektir

Climle varlikta biri, seyretmektir seriat

Sonsuz olan alemin, sahibini bilmektir

Allah’in rizasina, ulasmaktir seriat

[126 |



DINI ANLAYAN “ISLAM-TESLIM™ OLUR

Dinin hakikatini anlayan kimse, Allah’a teslimiyet icinde
olur.

Her varlikta Allah’a nazar eder ve o suurla yasar.

Dinin hakikatini anlayan, siinnetin de seriatin da haki-
katini anlar.

Dinin hakikatini anlayan, din ayrimcilig1 icinde olmaz.

“Senin dinin benim” dinim kavgasina girmez.

Al-i imran Stresi 19. ayette bu durum cok giizel izah
edilmistir.

Dinin Allah’a ait oldugunu anlayan kimse, islam maka-
mina erer.

Ve asla din ayrimciliginin icine girmez.

Clnki dinin Allah’a ait oldugunu bilir.

Al-i imran Stresi 19: “inned dine indallahil islam.”

inne el dine : Muhakkak ki, din, varolus yasalari,
inde Allah : O’'na ait, onun katinda, Allah
Elislamu : Baris, huzur, selamet, huzura ulasmak, islam,

Meali 1: “Muhakkak ki din Allah’a aittir, bunu anlayan
Islam makamina erisir.”

Meali 2: “Muhakkak ki varhigin yaratilis yasalar1 Allah’a
aittir, bunu anlayan islam’a erisecektir.”

Ayette belirtildigi gibi varhigin yaratilisini anlayabilmek,
kisiyi IslAm suuruna eristirecektir.

1127



Yani varlikta Hakk’a teslimiyet suuruna eristirecektir.
Bu teslimiyet Islam hakikatidir.

[slAm nedir?

0 makama nasil ulasilir?

Miislimanlik nedir?

Miislimanlik yasantisina nasil ulasilir?

Miisliiman, islam baglantisi nedir?

Mislimanlik, kelime olarak kullanilan bir kelime midir?

Yoksa bir kisinin diisiince olarak, duygu olarak, ilmi
olarak, hal olarak, amel olarak, davranis olarak, yasam bi-
¢imi midir?

islAm makamina ermeden, Miisliman olunabilir mi?

“Ben Miisliman'im” demekle Miisliman olunabilir mi?

Toplumun; Miislimanlik, Hristiyanlik, Yahudilik vs diye
bildigi inanc¢lardan biri midir Miislimanlhk?

Yoksa baska bir mana midir?

Bize 6gretilen sekliyle; ibadet etmekle, hi¢c anlamadan se-
vap diyerek Arapc¢a Kur’an okumakla Miisliiman olunabilir mi?

Bize 6gretilen sekliyle; hic manasina ermeden, orug tut-
makla, hacca gitmekle, kelime-i sehadet getirmekle Miislii-
man olunabilir mi?

Sadece lafzi olarak kelime-i sehadet getirmekle Miislii-
man olunur mu?

Sahitlik makamina ermeden Miisliiman olunur mu?

Kisi bir anneden babadan dogdu diye hemen Islam ola-
bilir mi?

Nedir islam ve nedir islam’a ileten basamaklar?

Ve nedir Islam’a ulasanin, Miisliiman olarak yasantis1?

islam kelimesi “a>%:Slam, Seleme” kelime kokiinden gelir.

|128 |



Slam “2>%, [slam aou
Slam, Islam, Seleme; teslim olmus, selamete ermis, hu-
zura ulasmis, sulha ulasmis demektir.

Islam; kendi viictid hakikatini idrak etmis, viicidunun
sahibine teslim olmus demektir.

Kendini, yaraticisi olan Allah’a teslim etmis demektir.
I¢sel kavgalarini bitirmis, ilaht huzura ulagmis demektir.
Islam’a ermek, ilm1 ve génlii bir egitimle miimkiindiir.
[slJAm makamina giden yolun basamaklari sunlardir:

1- Merak ve sorgulamak...

2- Aktarilan asilsiz bilgilerden kopmak...

3- Tévbe edip, edebe ulasmak...

4- {limle hareket etmek ve varolusu ilimsel olarak in-
celemek...

5- Tefekkiir etmek ve sdhit olmak...

6- Iman makamina ermek, yAni mi'min olmak, yani
emin olmak...

7- Allah hakikatine ermek, O’'nun her yerden kendini za-
hir ettigini anlamak...

8- Salih amele ulasmak...
Salih amel is1am makamidir.

Islam makamina eren, Islam suuru iizere yasar, iste bu
suur lizere yasamaya da “Miislimanhik” denir.

Teslim kelimesi de, islaim kelimesinden gelir.

Teslim; Islim makamina ulasmis, IslAm makamina eris-
mis, her yerde Allah’a teslimiyet icinde olan demektir.

Miisliiman; ulastigl IslAm makaminin suurunu yasanti-
sina gecirmis demektir.

[129 |



Merak ve sorgulamak, kisinin goriinen varligin hakika-
tini anlama istegidir.
Merakli ve sorgulayan kisi hem gordtklerini anlamak

icin sorgular, hem de duyduklarini sorgular.

Merak ve sorgulamak icin atalardan gelen inangsal ka-
yitlardan, emirlerden, korkulardan, diinya esaretinden, bil-
mislik egosundan siyrilmak sarttir.

Merak ve sorgulamanin safligina ulasmak i¢in, tévbenin
hakikatine ermeli ve edeb ile hareket etmelidir.

Toévbe; yaptigl hatalar1 anlayip, bir daha o hatalara don-
memek demektir.

Edeb; varligin ardinda Hakk’i gérmek, kimsenin kalbini
kirmamak, dilini tutmak, sabretmek, kimseye zarar verme-
mek ve ilimden ayrilmamak demektir.

Varolusu anlamak icin ilim sarttir.
ilim; varligin varolusunun sifatlarindan biridir.

ilim; insandaki Adem’den Muhammed’e uzanan boyut-
larin anlasilabilmesi icin sarttir.

{lim; varligin varolusunun ve var edeni anlamak i¢in sarttir.

Ve ilimden ayrilmadan hareket etmek sarttir.

Bu alem; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ilminin bir
tecellisidir.

Ilimden ayrilmayan Kkisi, varolusu ve var edeni mutlak
hissedecektir.

Tefekkiir, kisiyi sahit olmaya gotirir.
Sahit olmadan iman olmaz.
Inang; atalardan gelen bilgilere inanmak demektir.

Iman ise; goriinen varhgin i¢ini disini anlamak i¢in yapi-
lan tefekkiirle, sahit olunarak emin olma durumudur.

[180]



Islam yolunda sahitlik sarttir.

Onun icin Ezan'da, glinde 20 defa “Eshedii” kelimesi sdylenir.
Sahit olan Kkisi, emin olur, yani mi'min olur.

Mii'min, Islam makamiyla sereflenir.

Miisliiman olabilmek, islAm makamina erismekle miim-
kiindiir.

Yoksa dil ile “ben Miisliman'im” demekle Misliiman
olunmaz.

Yani dil ile “ben doktorum” demekle doktor olunama-
yacagl gibi.

Doktorluk i¢in nasil ki tip egitimi sartsa, Miisliiman ola-
bilmek icin de Islam egitimi sarttir.

Lakin Islam egitimi denilen seyin ne oldugu ¢ok 6nemlidir.

Miisliiman olan kisi, yasantisinda bunu gosterir.

Ve Miisliiman, her an Salih amel lizere yasayan Kkisidir.

Salih amele ulasan kisi hep hayr tizere kosan kisi demektir.

O Kkisi, cevresinde ihtiyaci olan kisiye kosar, sikintilari
¢6zmek i¢in, huzur icin, adeta ¢irpinir.

Miislimanlik, goniilde ilahi bir duygudur.
Dilde ya da akilda olan bir bilgi ya da bir s6z degildir.
Dil ile “ben Miisliiman'im” demek degildir.

Akilda, anne babadan 6grendigimiz bir inancin bilgisel
alani degildir.

Miislimanlik dyle bir duygudur ki; goniilde ilahf huzuru
hissetmek, 6lmeden 6nce cennete girmek, kendinden olan
cehennemi sondiirmektir.

Bu duyguyu hisseden kisiler; her zaman huzurludurlar,
diinyanin sikintilarina sabrederler, ¢cevresine huzur, umut
ve seving asilarlar.

1131



Miisliiman olmanin sirri; esyanin hakikatine ermek, var-
olusu ve var edeni idrak etmekle miimk{indiir.

Acaba bizler:

Miislimanlik nedir, idrak edebildik mi?

Islam hakikatine erebildik mi?

Miisliiman olabildik mi?

Yasamimiza gecirebildik mi?

Bir kisi [slam suuruna ermisse; o kisi huzurludur, umut-
ludur, caliskandir, yardim severdir.

Bir kisi IslAm suuruna ermisse; huzur verendir, umut ve-
rendir, sevindirendir, gii¢ verendir.

Bir kisi Islam suuruna ermisse; ¢caliskandir, tiretkendir,
ilimden ayrilmayandir.

Anne babadan; islam adina bir inang, bir ibadet, bir iba-
dethane 6grendik ve onlara inandik diye Miisliiman olabi-
lir miyiz?

Yaptigimiz ibadetlerin manasina ermeden, Miisliiman
olabilir miyiz?

Kur’an bizlere; inandik, ben Musliman’im demekle kur-
tulusa eremeyecegimizi belirtir.

Hucurat Stresi 14: “Kaletil ardbu Amenn4, kul lem tumini

ve lakin kil eslemna ve lemma yedhulil imanu f1 kuliibikum.”

Meali: “Kendi inan¢larindan gelenler: Biz iman ettik, de-
diler. Henliz iman etmediklerini anlat. Lakin teslim olduk,
desinler. Iman heniiz kalblerinize girmedi.”

Ankebt Stresi 2: “E hasiben nasu en yutreki en yekila
amenna ve hum la yuftentin.”

Meili: “Insanlar, inandik demeleriyle kurtulduklarini
m1 saniyorlar? Fakat onlar varolusu anlamak i¢in dikkat-
lice diisiinmiyorlar.”

132



Kalben tasdik etmedikce, iman sirrina erebilir miyiz?
Islam bir makamdr.

Mi'minlik makamiyla ac¢ilan bir kapidir.

Mii’min olmadan islam olunamaz.

Mi’'min olan, varhigin a¢iga ¢ikisinin sirrina ve var edi-
cinin hakikatine ermistir.

Dil Miisliiman’, bilgi Miisltiman’i, Miisliiman olabilir mi?
Ibadette kalip, manasina ermeyen Miisliiman olabilir mi?

Islam, toplumun bildigi sekliyle; peygamberin siinneti,
hadisler, Arapca Kur’an, ibadetlerden mi 6grenilir?

Yoksa Islim makamina ermek icin;

Canl1 kitab olan varligi okumak, yani Kur’an okumak...
Dinin hakikatine ermek...

Siinnetullah denilen, varligin isleyisini okumak...

Hadise denilen, varligin isleyis olaylarini, evrenin olay-
larini okumak...

Her varlikta Hakk’a teslimiyet icinde olmak...

Abd denilen kulluk hakikatine ermekle mi miimkiindiir?
Evet, Islam suuruna ulasmak ¢ok énemlidir.

Ciinkii Isldam suuruna ulasmadan Miisliiman olunmaz.

Bu suura ulasmadan, kisinin kendini Miisliiman gérmesi,
onun kendini kandirmasi1 demektir.

Iste bunun i¢in Islam’in hakikati iyi bilinmelidir.
Kur’an1 inceledigimizde tiim resil ve nebilerin islam
lizere oldugunu goriiriiz.

Oysa toplumda islAm’1 Hazreti Muhammed'in getirdigine
inanilir, daha 6nce yokmus gibi kabul edilir.

Toplumda hep, Hazreti Muhammed'’in yeni bir din ge-
tirdigi soylenir.

[133|



Miisliimanhigin Hazreti Muhammed’le basladig1 anlatilir.
[slam’in son din oldugu belirtilir.

Miisliimanligin son din oldugundan, digerlerinin bozul-
dugundan bahsedilir.

Hazreti Muhammed’den dnce Miislimanlik yok muydu?

Islam suuru yok muydu?

Miisliimanlik dedigimiz yasant1 yok muydu?

islam’1 Hazreti Muhammed mi getirdi?

Kur’an bu konuda nasil bilgiler veriyor?

Islam din midir?

Yoksa dini anlayan bir kisinin ulastig1 bir makam, bir
yasam bi¢imi midir?

Kur’ani inceleyen herkes bilir ki, islam Hazreti Muham-
med’le baslamis degildir.

Kur’an’t inceleyen herkes, Kur’an'daki ayetlerden anlar
ki, Adem’den beri Islam, Miislimanlik vardir.

Simdi bu konular1 Kur’an’a gére bir bir inceleyelim:

Al-i Imran Stiresi 67. ayeti inceledigimizde, Hazreti ibra-
him’in Miisliiman oldugunu goriiyoruz.

Al-i Imran Siresi 67: “Ve lakin kane hanifen muslima ve
ma kane minel musrikin.”

Meaili: “Fakat o; Tevhid tizere oldu, Miislimandi, tiim var-
ligiyla teslim olup baris ve huzur lizereydi ve o, Allah’in ni-
teliklerini kendine isnat eden olmadi.”

Bakara Siiresi 132. ayeti inceledigimizde, Hazreti Yak{ib'un

evlatlarina “Misliiman olun” dedigini goriiyoruz.

Bakara Stiresi 132: “Ve Yakiib ya beniyye innallahes-
tafa lekumud dine fe 1 temiitunne illa ve entum muslim@n.”

1134 |



Meali: “Yakub’'da: Ey evlatlarim! Muhakkak ki Allah size,
varligin yaratilis yasalarini anlamaniz i¢in fark etme yete-
negi verdi. Artik siz 6lmeden 6nce, Miisliiman olun, varhigi-
nizin sahibini bilip teslim olun, baris ve huzur {lizere olan-
lardan olun, dedi.”

Al-i imran Stresi 52. ayeti inceledigimizde; Hazreti isa
ve Havarilerinin de Misliiman oldugunu goriiyoruz.

Al-i Imran 52: “Fe lemma ehassa isa min humul kufre
kale men ensarf ilallah kalel havariyytne nahnu ensarul-
1ah amenna billah veshed bi enna muslim{in.”

Meryem Stresi 15. ayeti inceledigimizde, Hazreti Mer-
yem’in de Miisliiman oldugunu goriiyoruz.

Meryem Stresi 15: “Ve selamun aleyhi yevme vulide ve
yevme yem{tu ve yevme yubasu haya.”

Meali: “Zamanini tertemiz bir halde, 6liinceye kadar Miis-
liiman olarak, baris ve huzur {lizere gecirdi ve her an ortaya
¢ikan her seyin Hayy olandan geldigini anladi.”

Islam diinyas1 diye adlandirilan topluluk; “islam, Haz-
reti Muhammed'le baslamistir” iddiasini, En’am Stresi 163.
dyete dayandirmaktadir.

En’am Shresi 163: “La serike lehu ve bi zalike umirtu ve
ene evvelul muslimin.”

Diger mealler: “O’nun higbir ortag: yoktur. Iste ben bu-
nunla emrolundum. Ben miisliimanlarin ilkiyim.”

Tevhid-i Kur’an Meali: “O’nun ortag1 yoktur ve varlik-
taki biitiin isleyis O’'nundur ve ben 6ncelikle Miisliimanim,
baristan ve huzurdan yana olanim.”

Ve enne evvel el muslimin : Ben, ilk, dncelikle, teslim, baris
huzur lizereyim,

135 |



Ayeti dikkatlice inceledigimizde, Hazreti Muhammed’in
de; éncelikle Islam iizere oldugu, yani Allah’a teslimiyet
icinde oldugu, baristan ve huzurdan yana oldugu belirtilir.

Yoksa ayette, yeni bir din yeni bir inang getirdigi belir-
tilmez.

Kur’an’t inceledigimizde anliyoruz ki, tiim restl ve ne-
biler Miisliiman idiler.

Saffat Stresi 79: “Selamun ala nihin fil dlemin.”
Meali: “Nih Islam tizere yasayanlardand1.”

Saffat Stresi 120: “Selamun ald m{isa ve hartn.”
Meali: “Miisa ve Harun Islam iizere yasayanlardand:.”

Anliyoruz ki, Kur’an incelemeyen bir kisi, “Islam Hazreti
Muhammed’le baslad1” bilgisinde kaliyor.

Din kavgasi yapan kimseler, Islam son dindir kavgasinda
kalan kimseler, Kur’an1 dikkatlice inceleseler ve Kur’an’ an-
lasalar, kavgalarini terk edeceklerdir.

Islam, kendini yaraticisi olan Allah’a teslim etmis demektir.
Icsel kavgalarini bitirmis, ilaht huzura ulasmis demektir.

Miisliiman da ulastig1 Islam hakikatini yasantisina yan-
sitmis demektir.

Diinyanin neresinde bir insan, kendi yaratilis hakika-
tine ulasmis ve Allah’a teslim olmussa, iste o kisi [sloam ma-
kamina erismis demektir.

Ve iste o kisi Miisliiman’dir.

Yoksa Ttlrkiye'de ya da Arap lilkelerinde dogmakla Miis-
liman olunmaz.

Kelimeyi sahadet getirmekle Misliiman olunmaz.

Varlikta Allah’in hakikatlerine sahit olmakla Miisliiman
olunur.

Kendi aslini bilmekle Miisliiman olunur.

|136 |



Miisliiman, Hristiyan, Mlsevilik kavgasinda kalanlar, Is-
lam hakikatini anlayamamislardir, tiim resil ve nebileri an-
lamamislardir.

Varliktaki Allah’in hakikatlerine sahit olamamislardir.

Islam makamina erebilmek icin, ancak ve ancak, varli-
g1n yaratilis hakikatlerine ilmi olarak sahit olmak gerekir.

Din kavgasinda, ibadet kavgasinda, mezhep, cemaat, ta-
rikat kavgasinda kalan kimseler, varligin yaratilis hakikat-
lerini anlamaktan uzaktirlar.

Kendi inanc¢larini, kendi milletlerini, kendi konumlarini
ylice goren insanlar, asil yiice olan Allah’in yiiceligini anla-
maktan uzaktirlar.

Kur’an'in bahsettigi islam ve Miisliimanhk konusunun,
toplumda bahsedilen islam ve Miisliimanlikla ayni sey olup
olmadigini ¢cok ama c¢ok iyi arastirip, anlamaliyiz.

Islam hakikatine eren kisi, her varhgin Allah'in kendin-
den siiziiltip geldigini bilir.

Nasil ki bir agacta olan tiim yapraklar, ¢icekler, meyveler,
dallar, kokler, ayni tohumdan siiziiliip gelmisse, agiga cikmis
olan tlim varlik da Allah’in kendi 6ziinden siiziiliip gelmistir.

i§te bunu idrak eden kimse, islam makamina erisir ve
bu suurda yasar.

Islam suurunda yasayan kimseye Miisliiman denir.

Miisliiman tiim varligin birbiriyle olan bagini anlar ve
tiim varhg kardes bilir.

Kur’an1 inceledigimize anhyoruz ki islam, Hazreti Adem’den
beri akip gelen bir idrak, bir yasam boyutudur.

IslJAm makamina erigmis kisi:

Miisliiman, Hristiyan, Musevi kavgasinda, ayrimcili-
ginda olmaz.

1137



Insanlari inanglarina gore, renklerine gore, milletlerine

gore aylrmaz.

Asla ayrimcilik, yargilama, hor gérme icinde olmaz.
Asla kendini yiice gérme icinde olmaz.
Asla icinde kin, nefret, 6fke, kavga barindirmaz.

Asla kimseye ve hicbir varliga haksizlik etmez, zerre ka-

dar zarar vermez.

IslJAm makamina erismis kisi:
Yoniini varligin varolus hakikatlerine doner.
Her an varligin varolusunu anlamaya ¢alisir.

Evrenin ilahi akisini, mucizelerini heyecanla anlamaya

calisir.

Climle varliga Hakk nazariyla bakar.
Guvenilir insandir.
Hal ve yasantisiyla, baris ve huzur veren insandir.

Iste her kim; diinyanin neresinde olursa olsun, hal ve

yasantisinda, ilim, irfan, baris, huzur icinde ise o kisi Miis-

limandir.

Kisi, hakikatte Miisliiman ise, bunu yasantisi ile belli eder.

Misliiman denen toplumlara baktigimizda, toplumun

yasantisinda Isldim suurunu gérebiliyor muyuz, ¢cok diisiin-

memiz gerekir?

Miisliiman olan Kisi;

Hig Kkibirlenebilir mi?

Hicbir kimseye, bir varliga zarar verebilir mi?
Ofke hiddet iginde olabilir mi?

Birini aldatabilir mi?

Karamsarlik asilayabilir mi?

1138 |



Islam’a ermis, yasantisina bunu gecirmis yani Miislii-
man olmus kisinin gonli hep, Allah sevgisiyle, Allah rah-
metiyle doludur.

Gonliinde Allah suuru olanin hig, 6fkesi, hiddeti, kavgasi,
kini, nefreti, zarar vermesi olabilir mi?

Dilinde Allah olup da, gonliinde Allah suuru olmayan Kki-
side olur bunlar.

Islam makamina ermis, bunu hayatina gecirmis kisinin
yasantisinil Kur’an ¢ok giizel aciklar.

Iste bunlardan bazi érnekler.

HGd Stresi:

Sabreder.

Dosdogru hak yolunda ¢alisir, yani Salih ameldedir.

Diinya hayatinin siisiinde, yani makam, san, sohret pe-
sinde olmaz.

iftira atmaz, yalanlari aktarmaz.

Olgliyii ve tartiy1 tam olarak yerine getirir.
Insanlarin mallarinin karsiigini eksik vermez.
Calip, ¢cirpmaz.

Zarar vermez, fesatlik ¢ikarmaz.

Hucurat Siresi:

Kimseyi alaya almaz.

Kimsenin ayibini aramaz.

Birilerine kotii isim, lakaplar takmaz.

Kimsenin arkasindan ¢ekistirmez, dedikodusunu yap-
maz, gizli yonlerini, hatalarini arastirmaz.

Birbirine yardim i¢in kosar.
Kendi bildiginin inadinda durmaz.
Asli olmayan seylere inanmaz.

Lokman Siresi:

| 139 |



Her an Hakk’a baglilik suuru tizere hareket eder.

Temizlenme icinde olup, kendinde olani paylasir.

Olecegini bilerek yasar.

Bilgisi olmadig1 seyler hakkinda konusmaz.

Kibirlenmez.

Kimseyi ve hicbir varligi kiictik gérmez.

Allah’a ait nitelikleri kendine nispet etmez, yani asla
sirk icinde olmaz.

Anne babasina her zaman minnettarlik icindedir.

Hep iyi haller i¢inde yasar.

Hep hakikatlere arif olmaya ¢alisip, hakikatleri inkar
etmez.

Insanlara suratin1 asmaz.

Yeryiiziinde bobtirlenerek yiiriimez.

Biiyliklenme, 6viinme hallerinde olmaz.

Hep tevazu i¢cinde hareket eder.

Konusurken sesini yilikseltmez.

Asla kendi ¢ikarina gore hareket etmez.

Her an saygi icindedir.

Diinya hayatina aldanmaz.

Maide Stresi:

Verdigi sozii yerine getirir.

Hep yararl haller i¢indedir, zerre kadar da olsa zarar
vermez.

Varolusu arastirir, hep hakikatler pesinde kosar.

Hep fenalardan uzak durur.

Fedakarhktan vazgecmez.

Gosteris pesinde olmaz.

Kan dokmez.

1140



Kotilik icin yardimlasmaz.

lyilik tizere yardimlasur.

Asla diismanlik iginde olmaz.

Ofkeyle hareket etmez.

Vurup zarar vermez.

Bozup dagitmaz.

Fakir birakmaz.

Sikintilar, kederler vermez.

Gereginden fazla yemez, icmez.

Biiyt, fal gibi asilsiz seylerle ugrasmaz.
Adalet iizere hareket eder, hi¢ adaletten ayrilmaz.
Asla calip ¢irpmaz.

Rlm Siresi:

Varligin suretinde kalmaz.

Umitsizlik icinde olmaz.

Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hare-
ket eder.

Dinin Allah’a ait oldugu suuruyla yasar.

Tevhid lizere yasar.

Dini bolen kimselerden olmaz, din ayrimcilig1 yapmaz.
insanlari; tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bolmez.
“Benim inancim dogru seninki yanlis” demez.

Evet, Kur’an'da ylzlerce 6rneklerden bazilari boyle.
Simdi distinelim:

Islam nedir anlayabildik mi?

IslJam makamina erebildik mi?

Islam suurunu hissedebildik mi?

Ve bu suuru yasantimiza gecirebildik mi, yani bu suurda
yasayabildik mi?

1141 |



Yani Miisliiman olabildik mi?

Litfen diisiinelim ve kendimize soralim:
Gonliimde IslAm suuru var mi?
Yasantim bu suur tizere mi?

Iste dinin hakikatini anlayan Allah’a teslimiyet icinde
olacaktir.

Her an Allah’a teslimiyet icinde yasamanin islam oldugu
bilinmelidir.

Misliiman dedigimiz kimse, Halk’ta Hakk’a teslim ol-
mus olan kimsedir.

Esyanin hakikatinin Hakk oldugunu bilen kimse, bu na-
zarla bakan kimse Islam suuruyla yasayan kimsedir.

[slAm suuruna erigmis kimse, “semme vechllah” haki-
kati ile her bir varlig1 seyreder.

Yani her bir varliga “Allah’in yiizi” nazariyla bakar.
Halk’ta Hakk’a teslim olur, bu teslimiyetten kopmaz.
Islam suuruyla yasayan kimsenin egosu, kibri olmaz.

O kimse manevi alanda zerre kadar ¢ikar icinde olmaz.
Manevi alanda, zerre kadar iicret beklemez.

Beseri alanda bir meslegi vardir, oradan rizkini kazanuir,
ama manevi alanda hi¢ sahsi karsilik beklemez.

Onun tek derdi, yasamanin hakikatine erebilmektir.

Allah’in ne oldugunu layikiyla anlayabilmek ve anladig1
kadariyla, anlamak isteyenlere ilmi ve edebi olarak anlata-
bilmektir.

Gonll, manevi alanin askiyla donanmis kisi, sahsi ¢ikar
pesinde olamaz.

Asiklar, alan degil veren kimselerdir.

Simdi “Manevi yolda ticret” konusunu inceleyelim.

142



MANEVI YOLDA UCRET

Mana yolu ask yoludur.

Hakikati arama yoludur.

Kendi can sehrine erme yolculugudur.
Allah’in ne oldugunu anlama yolculugudur.
Asla bir beklenti yolu degildir.

Hakikate tabi olma yoludur.

Bir beklenti yolu degil, tam tersi varligindan ge¢gme yo-
ludur.

Rizay-1 ilahi yoludur.

Senlik benligin degil, bizligin yoludur.

Manevi alan, Halk’ta Hakk’a nazar etme yoludur.

Halk’a Hakk’ca davranma yoludur.

Kur’an’a gore dini alan asla para kazanma alani degildir.

Kur’an’da bir¢ok yerde manevi yolda ilicret alinmamasi
gerektigi belirtilir.

Dinf alanda asla ticret almayin, karsilik beklemeyin...

Dinf alanda iicret alanlara uymayin, ardinda durmayin...

Hakikatleri anlatmak i¢in davet edildiginizde, hi¢bir kar-
silik beklemeyin...

Kur’an okuyani, anlatani, dini sohbetler edeni, karsilik
bekler bulursaniz sakin inanmayin, onlara uymayin...

Kur’an okumay1 dgrettiginizde, asla ve asla tlicret alma-
y1n, diye bildirilir.

143



(Ya-Sin Stiresi 21, HGd Stresi 51, En’am Siresi 90, Ysuf
Stiresi 104, Suara Stresi 109-127-145-164-180, Sebe Siresi
47, Sad Suresi 86, Tir Siresi 40......)

Kur’an’da bir¢cok yerde boyle uyarilar vardir.

Tim bunlar can kulagiyla duyulmalidir.

Din yolunda zerre kadar karsilik beklenmemelidir.
Mana yolunda asla ticret beklentisi olmayacagi bilinmelidir.

Her insanin beseri alanda bir meslegi olmalidir, oradan
rizkini kazanmalidir.

Dini alan, kazang yeri yapilmamalidir.
Kur’an’a gore karnimizi atesle doldurmamaliyiz.
Ecir Allah’tandir, bunu iyi anlamaliyiz.

Allah’in hakikatlerini anlatan Kkisi asla ve asla bir karsi-
lik bekleyemez, hatta ve hatta hakikatleri sundu diye ken-
dine yapilan ikrami bile yiyemez.

Hakikatleri anlatan, yalnizca Allah askiyla hakikatleri
sunar ve asla bir karsilik beklemez.

Hakikatleri anlatan kisi, yaptig1 oturumlardan asla ve
asla bir kurus bile olsa karsilik alamaz.

Ask ile anlatan zaten para almayi bile aklindan ge¢irmez.
Kur’an’in ¢arpici mesajlarini can kulagiyla duymaliyiz.
Kur’an'in ¢arpici mesajlarini inceleyelim.

Ve Hazreti Muhammed'in hayatindan bir 6rnege bakalim.

Ya-Sin Stresi 21:
- fg0 & L ;oio"%o,j . - )?.
Osiga oty 105al ASILG Y (42 | sl
Ittebilt men 14 yeselukum ecren ve hum muhtediin

ittebid : Tabi olun, uyun, takip edin, ardinda durun,

Men la yesele kum : Kim, kimse, istemeyen, almayan, siz,

144



Ecir : Ucret, karsilik, menfaat,

Ve hum muhtediin  : Onlar, sizi hakikatlere yonlendiriyorlar,
Meali 1: “Siz, hicbir iicret istemeyen kimselere uyun. iste
onlar sizi hakikatlere yoénlendiriyor.”

Meali 2: “Sizden bir karsilik beklemeyen kimselere uyun,
iste onlar Hakk’in yolunu goésterenlerdir.”

Hid Siresi 51: “Ya kavmi la eselukum aleyhi ecra in ec-
riye illa alellezi fetarani e fe 1a takiltin.”

Ya kavmi la eselu kum  : Ey kavmim, yok, istemek, sizden,

Aleyhi ecren : Ona karsilik, iicret, ecir, karsilik,

In ecriye : Eger, karsilik,

il1a ellezi fetara ni : Ancak, sadece, beni var edene,
yaratana,

E fe 14 takilline : Hala akil etmez misiniz? Diisiinmez
misiniz?

Meali: “Ey kavmim! Bu anlattiklarima karsi sizden bir
karsilik istemiyorum. Bana karsilik verecek olan ancak beni
yaratandir. Hala akil etmez misiniz?”

En’am Shresi 90: “Kul 1a eselukum aleyhi ecra in huve
illa zikra lil alemin.”

Meali: “De ki: Bu anlattiklarima karsilik sizden bir kar-

silik istemiyorum, bu ancak herkes icin hakikatleri hatir-
latmaktir.”

Yisuf Stresi 104: “Ve ma teseluhum aleyhi min ecr in
huve illa zikrun lil alemin.”

Meali: “Bu hakikatleri anlatman i¢in sen onlardan bir kar-
silik da istemedin. Bu, tiim topluluklar icin ancak bir 6gtittiir.”

Suara Stiresi 109-127-145-164-180- Ben bu sozlerime
karsi sizden bir karsilik istemiyorum. Bana karsilik sadece
Alemlerin Rabbi’ndendir.

145



Sebe Stresi 47: “Kul ma seeltukum min ecrin fe huve le-
kum in ecriye illa ala allah ve huve ala kulli seyin sehid.”

Meali: “De ki: Ben sizden bir iicret de istemiyorum. O
karsilik sizin olsun. Bana karsilik ancak her an her yerde
hazir olan Allah’tandir.”

Sad Stresi 86: “Kul ma eselukum aleyhi min ecrin ve ma
ene minel mutekellifin.”

Meali: “De ki: Ben sizden hicbir karsilik beklemiyorum
ve ben hak iddia eden de degilim.”

Thr Shresi 40: “Em tes’eluhum ecren fe hum min mag-
remin muskal(in.”

Meali: “Anlattigin hakikatlere karsilik onlardan bir karsi-
lik beklemiyorsun ki, bir ytikiin altinda ezilir gibi oluyorlar.”

Ve onlarca ayette; “din yolunda sakin tlicret bekleme”
ogutleri sunulur.

Goruldugii gibi manevi alanda bir karsilik beklememek
gerekir.

Beseri meslegimizden para kazanip, rizkimizi oradan
temin etmeliyiz.

Manevi alana gelince karsilik beklemeden hakikati an-
lamanin ve anlatmanin duygusunu tasimaliy1z.

Hazreti Muhammed’in hayatina baktigimizda bunun 6r-
neklerini gérmekteyiz.

Iste buna bir érnek.

Ubey Bin Ka’b; Mescid-i Nebevi’ye gelenlere sohbet eder,
Kur’an 6gretirdi.

Yani o giinlin 6gretmenlerinden biriydi.

0 anlatiyor: Muhacirlerden birine Kur’an 6gretmistim.

Bu zat bana bir yay hediye etti.

Ben bunu Restliillah’a anlattim.

148



O da dedi ki: Onu alirsan boynuna atesten bir yay koy-
mus olursun.

Ben de yay1 sahibine geri verdim. (Diyanet islam An-
siklopedisi)

Evet, Kur’an'dan aldigimiz mesajlar ve Hazreti Muham-
med’'den gordiiglimiiz terbiye, din yolunda asla ve asla fic-
ret alinmayacag1 ve zerre miktar da olsa bir karsilik bek-
lenmeyecegidir.

Hakikatleri anlamaya ¢alismak ve anladiginca da anlat-
maya calismak ilahi bir ask duygusudur.

Tum resil ve nebiler hakikatleri anlattiklarinda zerre
kadar bir sey beklemediler.

Sadece hakikatleri sundular, bir ticret almadilar.

Bu durum Tir Stresi 40 ve Kalem Stresi 46. ayette apa-
cik anlatilir.

Tar Stresi: “Em tes’eluhum ecren fe hum min magre-
min muskaltn.”

Em teselu hum : Yoksa, saniyorlar, istiyorsun, bekliyorsun, onlar,
Ecren : Karsilik, ecir, licret,

Fe hum : Boylece, artik, onlar,

Min magremin : Zarar, ziyan, maddi bir bor¢tan ezilme, diiskiin,

Muskaliin : Agir olan bir yiik, kilolu, ytkli,
Meali: “Anlattigin hakikatler i¢in onlardan bir karsilik
beklemiyorsun ki, bir yiikiin altinda ezilir gibi oluyorlar.”

Kalem Siresi 46: “Em teseluhum ecren fe hum min mag-
remin muskaldn.”

Em teselu hum : Veya, yada, soruyorsun, sual, sdylemek,
anlattigin hakikatler,

Ecren : Ucret, Ecir, karsilik,

Fe hum : Boylece, artik, onlar,

1147



Min magremin : Zarar, ziyan, maddi bir borgtan ezilme,
diiskiin,
Muskallin : Agir olan bir yiik, kilolu, ytkli,

Meali: “Anlattigin hakikatlere karsilik onlardan bir karsi-
lik beklemiyorsun ki, bir yiikiin altinda ezilir gibi oluyorlar.”

Ayetlerde goriildiigii gibi, kAmil insanlar hakikatleri kar-
silik beklemeden anlattilar.

Demek ki o zaman da dini alanlarda olanlar, para kar-
silig1 bir seyler anlatiyorlardi ki, toplum “karsilik bekler mi
acaba” diye eziliyorlardi.

Ama kamil insanlar asla bir karsilik beklemeden halka
hakikatleri sunuyorlardi, manevi alanda asla bir ecir bek-
lemiyorlardi.

Zaten manevi alanda bir ¢ikar pesinde olanlarin, Allah’a
sahit olamayacag1 Kur’an’da bildirilir.

Bakara Siiresi 276: “Yemhakullahur riba ve yurbis sa-
dakat vallahu 14 yuhibbu kulle keffarin esim.”

Yemhaku Allah : Yok etmek, yikim, basarisiz, Allah,

Elriba : Sahsi menfaat pesinde olmak, ¢ikarcilik,

Ve yurbi : Egiten, yetisen, basarmak, artmak,

El sadakat : Icten, samimi olan, sadik olan, dosdogru
olan,

Ve Allah 14 yuhib : Allah, yok, sevgi,

Kulle keffarin esimin : Butiin, hepsi, hakikatleri érten, fena,
giinah,

Meali: “Sahsi menfaat pesinde olanlar, Allah’t anlamada
basarisiz olurlar. Dosdogru hareket edenler ise basarili olur-
lar. Fenalarda olup, hakikatleri gormemezlikten gelip 6rten-
lerde Allah sevgisi yoktur.”

Incelendigi zaman goriilecegi gibi, akillarini ¢ikarlara
esir edenlerin Allah’t anlamalari olamaz.

1148



Cikar pesinde olanlarin, Allah sevgisine ulasmasi olamaz.
Onlarin sevdikleri seyler, kendi ¢ikarlaridir.

Kur’an'da, “zerre kadar da olsa karsilik bekleyenlerin, Al-
lah’'in hakikatlerini anlamaya kalbleri kapalidir” diye bildirilir.

Muhammed Siresi 16: “Ulaikellezine tabaalldhu ala kulii-
bihim vettebel ehvaehum.”

Meali: “Iste o kimseler, kendi ¢ikarlarina tabi olduklarin-
dan dolay1 kalbleri Allah’t anlamaya kapalidir.”
Hakikat yolunda tam teslimiyet icinde, salih amelde, her

an Allah’a baglilik duygusu ile yasayanlar, fedakarlik icinde
olanlar ise manevi alanda zerre kadar karsilik beklemezler.

Onlarin karsilig1 Allah’tandir.

Bakara Siresi 277: “Innellezine Ament ve amil{s salihati
ve ekamis salate ve ateviiz zekate lehum ecruhum inde rab-
bihim ve 1a havfun aleyhim ve 12 hum yahzen{n.”

inne ellezine amen : Muhakkak, iman edenler, inananlar,

Ve amil el salihati : Dosdogru hakk yolunda ¢alisanlar,

Ve ekamii el salat : Her an salat iizere olanlar, baghlik
suurunda olan,

Ve atavu el zekate : Vermek, paylasmak, kendinde olani
paylasmak,

Lehum ecru hum : Iste, artik, onlar, ecir, karsilik, onlar,

inde rabbi him : Yaninda, katinda, ona ait, Rabbi, onlar,

Ve 14 havfun aleyhim : Yok, korku, onlara,

Ve 1a hum yahzenline : Yok, onlar, mahzun, iiziilme,
kederlenme,

Meali: “Muhakkak ki iman edenler ve dosdogru hakk yo-
lunda ¢alisanlar ve her an Hakk’a baglilik suuruyla hareket
edenler ve temizlenme i¢inde olup kendilerinde olani pay-
lasanlar, iste onlarin karsiliklar1 Rabbin katindandir ve on-
lara korku yoktur ve onlara mahzun olmak yoktur.”

1149 |



Onlarin Allah’tan buldugu karsilik; huzurdur, mutluluk-
tur, heyecandir.

Onlarin gontllerinde korku, kaygi, karamsarlik, hiiziin
yoktur.

Bundan daha giizel bir karsilik olabilir mi?
Hakikat yolunda karsilik hakikatlere erismektir, huzurdur.

Hakikat yolunda oldugunu iddia edenlerin bir ¢ikar bek-
lentisi varsa, bu ¢ikar beklentisi duygusu onlarin hakikat-
lere erismesine engel olur.

Allah’in sasmaz adaleti, manevi alanda karsilik bekle-
yenler, zerre kadar da olsa Allah’a ait olan hakikatlere ula-
samazlar.

Onlarin anlattiklari, hep kitaplardan okuduklari ve duy-
duklaridir.

Iste Kur’an onlara kitap ehli diyor.
Yani aktarilan soylentilerde kalanlar.
Yani asla anlattiklarinin aslin1 bilmeyenler.

Hicbir karsilik beklemeyenlerin anlattiklari, muhakkak
ki Allah'in kitabi olan kiinat kitabi ve beden kitabindan oku-
duklar1 hakikatlerdir.

O kimselerin soyledikleri zahiri hicbir kitapta yoktur.

O kimseler zerre kadar da olsa bir karsilik beklemezler
hatta akillarindan bile gegmez.

Clinkii onlar bilirler ki karsilik Allah’tandir.

Ve Allah’in sundugu karsilik ilimdir, irfandir, tevekkiil-
diir, teslimiyettir, sabirdir.

Ve bunlarin hepsinin yaninda huzurdur.
Huzur icinde olan insan, diinyanin en zengin insandir.

Allah’in sundugu karsiliga ulasan insan;

1150 |



Allah’in hakikatlerine erisir.

Huzurludur.

Mutludur, heyecan doludur.

Gonli ilahi agka erigmistir.

Hep sevgi dolu sayg1 dolu davranislar icindedir.

Gonliinde diinya menfaati, makam, mevki, san, sohret
pesinde kosma duygusu olmaz.

Hep yardimlasma i¢indedir, giivenilir insandir, giizel in-
sandir.

Salih insandir.

i1ahi huzura erisen kimselerin goniilleri, her an Allah’a
doniiktir.

Onlarin goniilleri huzur icindedir.

Evet, Kur’an'da bizlere; “Allah yolunda, Allah’in hakikatle-
rinin sunulmasinda, asla karsilik beklemeyin” diye bildiriliyor.

Insanin ge¢imi dinden degil, edindigi bir meslekten ol-
malidir.

Ciftcilik, bakkal, ayakkabici, tuhafiyeci, tip alani, ber-
ber, terzi, vs.

Her insan, Kur’an’in ulvi mesajina 6nem vermelidir.
Manevi alanda beklenti icinde olmamalidir.

Zerre kadar bir licret pesinde olmamalidir.

Halk’a beklentisiz kosmalidir.

Kisi kendi ve varligin aslinin Hakk oldugunu unutma-
malidir.

Ey kardesim!
Unutma ki, sen de diger varliklar gibi bir varliksin.

Unutma ki, higbir varlik sana muhtac degil, ama sen her
varliga muhtagsin.

1151



Su, toprak, hava, bitkiler sana muhtag¢ degil, ama sen
hepsine muhtagsin.

Hidrojen, oksijen, demir, bakir, ¢inko, vs hi¢cbiri sana
muhtag degil, ama sen hepsine muhtagsin.

Bunlardan biri olmazsa, senin yasamin aninda sona erer.

Bunu bil ve sakin kibir icinde olma.

Bunu bil ve sakin varliktan kopma.

Bunu bil ve sakin hic¢bir varliga zarar verme.

Bunu bil ve sakin kimsenin kalbini kirma.

Manevi alanda sakin para pesinde olma.

Sakin ¢ikar i¢ine girme.

Birine giderken ¢ikarin i¢in gitme.

Zerre kadar beklenti icin gitme.

Dostluk icin git.

Kardeslik icin git.

Muhabbet i¢in git.

Onun sikintisi i¢in git.

Ona zarar vermek i¢in gitme, sikintisini ¢6zmek icin git.

Birinin sikintisini icinde hisset.

Birinin acisini, ihtiyacini icinde hisset.

Birinin gézyasini, liziintiisiini i¢inde hisset.

Biri karamsar mi, umutsuz mu, kos ona, umutsuzlugunu
umuda doéndiir. Karamsarligini iyimserlige dondiir.

Bil ki kisilerin acilarini hissetmek, insan olmanin sirridir.

Bak, hava sana beklentisiz akiyor.

Bak, giines sana beklentisiz 151k veriyor.

Bak, toprak sana beklentisiz gidani sunuyor.

Bak, su sana yerden olsun, gékten olsun beklentisiz akiyor.

152



Sen de:
Beklentisiz kos.
Rahmet i¢in kos.
Yardim igin kos.

Allah bizleri birbirimizi tanimamiz ve birbirimize yar-
dim etmek i¢cin halk etmis.

Bak ayette ne glizel bir agiklama var.

Hucurat Siresi 13: “Ya eyyuhen nasu inna halaknakum
min zekerin ve unsa ve cealnakum suiiben ve kabaile li tea-
refli inne ekremekum.”

Meali: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir kadindan
yarattik ve halklar halinde, kabileler halinde ¢ogalttik, bir-
birinizi tanimaniz ve yardim etmeniz i¢in.”

Birinin de, senin de, hep yardima ihtiyaci olacaktir.
Birinin derdi mi var, sen de dertlen.

Birinin ihtiyaci mi1 var, icinde hisset ve kos git ona.
Elini uzat, génliini uzat, paylas onunla, derdini ¢6z onun.
Yolu mu kapaly, a¢ onu.

Umut ol ona, moral ol ona.

Onu giicli hissettir.

Ona manevi hisleri hissettir.

Bunlar1 yaparken, ona muhtaglik duygusu hissettirme,
onu aciz hissettirme.

Isik, hava, toprak, su, sana her an akiyorken, sana hiz-
met ediyorken, sen de ¢evrene ak, sen de ¢cevrene hizmet et.

Bencil olma.
Gururlu olma.
Kibirli olma.

Sert olma, gaddar olma.

153 |



Varliktan kopma.

Kaldir basini, ¢evrene, varliga gonliinle bak.

Kainatin sesini dinle, bil ki kainatin miizisyeni, varlik
aletinden en giizel miizikleri soylemekte.

Ve bak ki ve dinle ki ve anla ki;

Bir ¢icek sana kokusunu beklentisiz sunuyor, sana hu-
Zur veriyor.

Agaclar sana oksijeni beklentisiz sunuyor.

Cesit cesit hayvanlar, ayr1 ayr1 giizellikleriyle sana hu-
ZUr sunuyor.

Otiisii, gidaklamasi, havlamasi, melemesi, nice sesleri ile
ayr1 bir haz sunuyor.

Aslinda bunlarin hepsi sana, varligin sahibini gosteriyor.

Sen de ¢evrene beklentisiz kos.

Hizmet i¢in kos, yardim i¢in kos.

Varligin sana aktig1 gibi, sen de beklentisiz ak.

Bil ki huzur, beklentisiz kosmada gizlidir.

Bil ki sen de bir varliksin ve sen de cevrene hizmet et-
meKk icin var edildin.

Bil ki huzur, senin de diger varliklar gibi bir varlik oldu-
gunu anlamanda gizlidir.

Bilsek ki varliktan seslenen kim!

Bilsek ki varliktan akan kim!

Bilsek ki varligin ash kim!

Bilsek ki bedenimizin sahibi kim!

Bilsek ki bizden nefes alip veren kim!

Varlik sahibinden gizli degil, sahibi varliktan gizli degil.
Kula hizmet, Hakk’a hizmettir.

0 zaman sen, hep tenezzil i¢cinde yasa.

0 zaman sen, hep tevazu icinde yasa.

|154 |



Gururlanma sakin, kibirlenme sakin.

Zalimlige diisme sakin, zarar verme sakin.

Bil ki gurur kibir seni yakar, hi¢ affetmez zalim eder.

Bil ki, beser yoniin ¢ikar ister, ¢ikar ise seni senden eder.

Varlik sana beklentisiz akar iken, sen de cevrene bek-
lentisiz kos.

Komsuna yardim et. (Hazreti M{isa)

Komsunu sev. (Hazreti is)

Komsun ag¢ iken tok yatma. (Hazreti Muhammed)

Sor kendine “ben ni¢in yaratildim” diye.

Gozlne sorsan, gormek icin yaratildim der.

Kulagina sorsan, duymak i¢in yaratildim der.

Her varlik kendi yaratilisinin hikmetini soyler.

Peki sen nicin yaratildin?

Yaraticinin sendeki rizasi nedir?

Dinle viicidunu, cevap oradan gelecektir.

Allah’in rizasinin ne oldugunu anla ve hep o riza iizere ol.

Tevbe Siiresi 100: “Radiye Allah anhum ve radé anhu ve
eadde lehum cennet.”

Meali: “Onlar Allah’in rizasini anlamislardir ve onlar o
riza lizere hareket ederler. Onlar i¢in huzur vardir.”

Bil ki huzur;

Cevrene yardim i¢in beklentisiz kosmakta...

Cevrene zerre kadar zarar vermemekte...

Varlikla bir oldugunu anlamakta...

Varlig1 sevmekte...

Varligin sahibine teslim olmakta...

Kendi yaratilisinin gayesini anlamakta...

Rizay1 anlamakta ve o riza lizere yasamakta, gizlidir.



LA IKRAHE FiD DIN

Hakikati anlayan hicbir varligi kerih gérmez.
Dini yolda Allah’'in zatindan gayrisi yoktur.
Her varlik O’nun Zat1 ile kusatilmistir.

Dini yolda kerih gérmek yoktur.

Kur’an ayetle seslenir...

Kerih gorme kimseyi.

Kerih gorme yaratilan hicbir seyi.
Kimsenin inancina hor bakma.

Kimsenin ibadetine hor bakma.

Kimsenin ortiisiine laf etme.

Ortii takmiyor diye de sakin dislama.
Ayeti gonliinle duy.

Ayeti rithunla duy.

Bakara Stiresi 256: “La ikrahe fid din.”
Meali: “Din yolunda kerih gérmek yoktur.”
“Din hakkinda zorlama yoktur.”

"Din anlayisinin iginde kerih gérmek yoktur.”
Ayeti kalben duy.

Duy ki dyle davran.

Din yolunda dislamak yoktur.

Din yolunda hor bakmak yoktur.

Herkesi halk eden Allah aynidir.

| 156 |



Allah herkese sah damarindan yakindir.
Kimsenin inanciyla alay etme hakkimiz yok.
Kimsenin ibadetine laf etme hakkimiz yok.
Herkes gonliince Allah’a yonelir.

Ogrendigi sekliyle ibadet eder.

Kimsenin milletiyle alay etme hakkimiz yok.
Kimsenin kiiltiirtine laf etme hakkimiz yok.
Basinin ortiisiine bakma.

Bas1 yaratana bak.

Ortii takmiyor diye dislama.

Sag¢1 yaratana bak.

Gozl yaratana bak.

Yiizli yaratana bak.

Hepimizi yaratan Allah’tir.

Hepimize sekil veren Allah’tir.

Hangimiz kendimizi yarattik, sekil verdik?
Hi¢birimiz, degil mi?

Tim varliga Hakk nazariyla bak.

Tiim bedenlerde yaraticiy1 gor.

Namazli namazsiz diye bolme insanlari.
Seriath seriatsiz diye ayirma kimseyi.

Hor gordiigiin kimsenin bedeninde Allah gizli.
Birini hor gérmek Allah’t hor gérmektir.
Birini dislamak Allah’t dislamaktir.

Biriyle alay etmek Allah ile alay etmektir.
Kur’an kalben duy.

Kur’ant rthunla duy.

1157



Hucurat Siresi:

“La terfet asvatekum.”

“Kimseye bagirma.”

“La yeshar kavmun.”

“Kimseyle alay etme.”

“Kimseyi dislama.”

“La telmizd.”

“Kimsede eksik arama.”

“La tecessest ve 13 yagteb.”

“Giybet icinde olma.”

“Kimsenin inancina, ibadetine karisma.”

Insan olan, Kur’an1 kAlben duymal.

Bu ayeti de tiim kalbimizle duymaliyiz.

Her bir ayetin anlamina ermeliyiz.

Her bir ayeti 6nemsemeliyiz.

Ayetten sunulan ilmi, edebi mesajlar1 yakalamaliyiz.
Ayeti yagantimiza gegirmeliyiz.

Bakara Stresi 256: “La ikrahe fid din.”

Meali 1- “Din yolunda olanlar1 kerih gérmek yoktur.”
Meali 2- “Dini inan¢ hakkinda zorlayicilik yoktur.”
Meali 3- “Kimsenin inancina karsi zorbalik yapma.”
Meali 4- “Kimsenin inancindan igrenme.”

Meili 5- “Kimsenin inancina, ibadetlerine hor bakma.”

Meali 6- “Hangi inancta olursa olsun, hi¢ kimseye kotii
bakma.”

Meali 7- “Kimsenin inancini kiicik gérme.”
Meali 8- “Din yolunda higbir seyi kerih gérme yoktur.”

Bu ayeti bircok anlamda ¢evirmek miimkiindiir.

1158



Simdi ayette sunulan mesaji anlamaya calisalim.
“[krah, kerih, mekruh, kerh” kelimeleri ayni kokten gelir.
ikrah, kerih; “Kerh” kelime kokiinden gelir.

Kerih; kerih gérmek, kiiclik gérmek, hor bakmalk, tik-
sinmek, igrenmek, zorbalik yapmak, gereksiz gormek, zor-
layict olmak, ¢irkin bulmak, kotli géormek, pis demek gibi
anlamlara gelir.

“Fi el din”; din yolunda olmak, belli bir inan¢ icinde ol-
mak, inandig1 sekilde hareket etmek, dini inang¢larina saril-
mak gibi anlamlara gelir.

Anladigimiz kadariyla dyetten sunulan muhtesem me-
saj sudur:

Hi¢ kimsenin din inancini kerih gérmemeliyiz.

Hi¢ kimsenin yaptig1 ibadetleri kii¢iik gormemeliyiz, yok
saymamaliyiz.

Kendi inancimizi baskasinin inancindan yiice gérmeme-
liyiz, baskasinin inancina kotii bakmamaliyiz.

Kimsenin inancina karsi zorbalik yapmamaliy1z.

Herkes annesinden babasindan 6grendigi inang yolunda
olur.

Annesinden babasindan 6grendigi ibadetleri yapar, iba-
dethanesine gider.

Anneden babadan 6grendigi inanca gore giyinir, hare-
ket eder.

Herkes inancina gore Allah’a yonelir, ona dua eder, ona
S1g1nir.

Bir kimsenin inanci, diger bir kimsenin inancindan ts-
tiin degildir.

Bir kimsenin ibadeti, diger bir kimsenin ibadetinden iis-
tin degildir.

1159 |



Allah ona uzanan elleri tutar, ona siginan gontlleri ka-
bul eder.

Her inang sahibi, belli bir samimiyetle Allah’a yonelir.
Kendi dilinde Allah’a dualar eder, ibadetini yapar.

Allah samimi olanlara, tevekkiil icinde olanlara, kendine
teslimiyet icinde olanlara nice liituflar sunar.

Allah’in lituflar: herkese agiktir.

Yeterki insan gonliini temiz eylesin, samimi, tevekkiil,
teslimiyet icinde olsun.

Ayetten sunulan muhtesem 6giidii yakalamaliy1z ve onu
yasantimiza gecirmeliyiz.

Hi¢ kimsenin inancina, ibadetine, ibadethanesine, inan-
cina dayal giydigi giysisine asla ve asla hor bakmamaliyiz.

Bagkasinin inancina hor bakmak, onu kii¢iik gormek en
biyiik kibirdir.

Kendi inancimizi yiice gérmekle, baskasinin inancina
hor bakmakla, nasil bir kibre diistiigiimiizii mutlaka yaka-
layabilmeliyiz.

Hucurat Stresi 12. ayette de “Kerih” kelimesi gecer.

Hucurat Stresi 12: “Ve 1a tecessest ve 14 yagteb ba'du-

kum ba’da e yuhibbu ehadukum en yekule lahme ahthi mey-
ten fe ‘Kerih’ tumdah.”

Meili: “Baziniz bazinizin arkasindan cekistirmesin, de-
dikodusunu yapmasin, gizli yonlerini, hatalarini arastirma-
sin. Sizlerden biriniz 6li kardesinizin etini yemek ister mi?
Iste tiksindiniz.”

Ayetten sunulan mesaj su anlami icerir.

Birinin inancina kerih bakan yani hor bakan, inanciyla
ilgili hatasini arayan, arkasindan g¢ekistiren, 6lii kardesinin
etini yemis gibi olur.

160 |



Evet, “La ikrahe fid din” bu ayeti asla unutmayalim.
Kimsenin inancina kerih bakmayalim.

Kimsenin ibadetine, giysisine laf etmeyelim.

Ayeti iyi anlayalim ve ona uyalim.

Her cocuk, bir anne babadan dogar ve anne babanin

inancina gore biytr.
Her ¢ocuk anne babanin inanci neyse ona uyar.
Evet, anliyoruz Kki:

Hi¢ kimsenin, hi¢bir toplulugun ibadetine, inancina laf
etme hakkimiz yoktur.

Hi¢ kimsenin inancini ibadetini kiiciik gorme hakkimiz
yoktur.

Bir inanc¢ yolunda olan kimselerle alay etmeye hakki-
miz yoktur.

Hi¢ kimsenin inancina karsi zorbalik etme hakkimiz yoktur.

Tam tersi onlarin kiiltiirlerini, inanclarini, ibadetlerini an-
ladikga birbirimizi daha iyi anlariz ve dyete de uymus oluruz.

Inanglarin farklihg kiiltiirleri olusturur.

Kiltiirler de birbirini anlamakla ve birbirine yardim et-
mekle emrolunmustur.

Hucurat Siiresi 13: “Ya eyyuhen nasu inna halaknakum
min zekerin ve unsa ve cealnakum suiiben ve kabaile li tea-
refli inne ekremekum.”

Meali: “Ey insanlar! Biz sizi, bir erkek ve bir kadindan
yarattik ve halklar halinde, kabileler halinde ¢ogalttik, bir-
birinizi tanimaniz ve yardim etmeniz i¢in.”

Ayette apacik bildirilmistir.

Insanlar yaratilisini anlamaya ¢alismalidir...

1161 |



Insanlar birbirini tanimaya ¢alismali ve birbirine yar-
dim etmelidir...

Insanlar sadece birbirini degil, her varlig1 da tanimaya
¢alismaldir...

Ve varliga zarar vermemelidir...

Ve cevresindeki varliga da varligin fitratina goére yar-
dimci olabilmelidir...

Gel kardesim?

Hi¢ kimseyi senin gibi inanmaya zorlama.

Hi¢ kimsenin inancini hor gérme.

Herkes ille de senin gibi inanmak zorunda degil?

Herkes ille de senin gibi ibadet etmek mecburiyetinde
degil?

Kendi inancini ylice goriip baskasini kafir gérme.

Kimseyi kendi inancina ¢ekmek icin zorlama, zorbalik
yapma.

Kendi ibadetini makbul goriip, baskasinin ibadetine ka-
bul olmaz diye bakma.

Sunu hi¢ unutma, sen hangi anne babadan dogmussan,
onlarin inancina gore yasarsin.
Baska bir tilkede dogan bir ¢ocuk da, kendi anne baba-

sinin inancina gore yasar.

Eger sen kiiciikken, baska bir inancta olan bir anne ba-
baya evlatlik verilseydin, bil ki onlarin inanglarini, ibadet-
lerini dogru bilecektin.

Onun i¢in, kendi inancini ytice goriip, baska inangta olan-
lara kafir olarak bakma.

Hi¢ kimseyi, kendi inancina uymasi, ibadetlerine uymasi
icin zorlama, zorbalik yapma.

|162 |



Kendi yaratilisinin hakikatini anlamaya calis.

Kendine zuliim etme.

Kimseye de zullim etme.

Insanlar1 tanimaya calis.

Onlara yardimci olmaya calis.

Gel ayeti iyi anla.

ille de bdyle inanacak diye kimseyi zorlama.

Ille de béyle giyinecek diye zorbalik yapma.

ille de bdyle ibadet edecek diye zorbalik yapma.

Senin gibi inanmadi diye, kimseyi cehennemlik gorme.

Kisinin, anne babadan 6grendigi inan¢ onun gonliine uy-
muyorsa, zaten yeni bir arayisa girer.

0 da mutlaka gonliine uygun olan bir yolu bulur.

Hi¢ unutma, kalbleri ancak Allah bilir.

Gel kardesim!

insanlarin stiretlerine, inanclarina, ibadetlerine bakmayalim.
Onlarin 6zlerine bakalim.

Hi¢ unutmayalim ki hepimizin 6zii, bedenlerimizi tutan,
hareket ettiren gii¢ ve kuvvet Allah’a aittir.

Allah hepimize sah damarimizdan yakindir.

Bedenlerimizin sahibi, bedenlerimizde her an tecelli et-
mektedir.

Gel bu nazarla birbirimize bakalim.
Gel kardesim!

Ayeti iyi anlayalim.

Hakk nazariyla bakalim.

Salih kimse olalim.

Gel kardesim!

1163 |



Hor bakma bana.

Ben de sana...

Kerih gdorme beni.

Ben de seni...

La ikrahe-kerih gorme ayetini hi¢ unutma.

Kur’an’in bu mutesem 6gudiinii kalben duy.

Ve hayatina gecir.

Her organin bir fitrati vardair.

Her organin bir yaratilis gayesi vardir.

Goz gormek icin, kulak duymak i¢in yaratilmistir.

Bunu bil bana éyle davran.

Ben de sana.

Ille de senin gibi olmam mi gerekiyor?

Ben kulak isem, sen goz isen...

ille de benim de gérmem mi gerekiyor?

Niye beni kendine benzetmeye ¢alisiyorsun?

Beni oldugum gibi gorsen.

Ille de senin gibi inanmam m1 gerekiyor?

Benim inancima sayg1 gostersen...

ille de senin gibi ibadet etmem mi gerekiyor?

Benim ibadetime de saygi gostersen...

Senin yo6neldigin ile benim yoneldigim Allah ayni1 Allah
degil mi?

Ben farkli bir sekilde yoneliyorsam, niye kafir oluyorum?

Niye beni dinsiz, kafir ilan ediyorsun?

Niye beni kerih goriiyorsun?

Ben ailemden 6grendigim inanca, ibadete uyuyorum.

Ben kendi dogru bildigim inang¢ yolunda gidiyorum.

1164 |



Sen de Oyle yapmiyor musun?

Benim ailemden 6grendigim inan¢ yanlhs, seninki dogru
mu oluyor?

Senin ibadetlerin dogru, benim ki yanlis mi oluyor?

Senin gibi yapmiyorum diye, sana uymuyorum diye niye
beni kafir, dinsiz, zindik ilan ediyorsun?

Niye benim yolum yanlis, senin ki dogru oluyor?

Niye beni cehenneme atma derdindesin?

Kerih gérme beni...

Ben de seni...

Kur’ant sen de ben de kalben duyalim ve uygulayalim.

Kerih gorme giysimi.

Basimin acik olduguna ya da kapali olduguna bakma.

Basimi sekillendirene bak.

Basimdaki organlarimi yaratana bak.

Sakalli olduguma ya da sakalsiz olduguma bakma.

Yiiziimiin sahibine bak.

Beni oldugum gibi kabul et.

Beni dislama, kerih gérme, hedef gosterme.

Sadece su yoniime bak.

Zalim miyim?

Kotilik yapiyor muyum?

Cevreme zararl biri miyim?

Dedikoducu, fitneci miyim?

Giybet eden, haset biri miyim?

Acimasiz, gaddar, zalim biri miyim?

Eger bunlar bende varsa, zulme kapi agan bunlari bitir-
meye calis.

165



Ve o zaman beni rahmet tizere egit, Allah’a sahitlik yo-
luna ilet.

Ve bana dinin hakikatini anlat.
Ve bana hepimizi yaratan tek Allah’a iman etmeyi 6gret.

Dinin hakikatini anlayan kimsenin, asla hi¢bir kimseyi,
asla higbir varhigi kerih gérmeyecegini anlat.



LEKUM DINi KUM VELIYE DIN

Kur’an’a gore din tektir ve o da Allah’a aittir.

Oysa insanlarin din anlayislari farkl farkhidir.

Her bir inan¢ grubu kendi inancina gore hareket eder.
Dogru bildigi yol tizere hareket eder.

Her kimse dogru bildigi inancin yolunda olur ve orasi
ona huzur verir.

Bir baskasinin dogrusu baskasini rahatsiz etmemelidir.
Inanc yolunda bir bagkasinin huzuru, bagka kimseye hu-
zursuzluk vermemelidir.

Birinin inanci baskasina nefret dogurmamalidir.

AN

Bundan dolay1 “Lekum dinukum ve liye din” ayeti iyi
anlasilmaldir.

Kafiriin Siresi 6:

28 PR

O (s pS oS

Lekum dinukum ve liye din

Lekum dinu kum : Sizin, din, siz, yolunuz, gittiginiz yol,
inanciniz,
Ve liye dini : Benim, din, din anlayisim,

Meali 1: “Sizin din edindiginiz size, benim anladigim
din banadir.”

Meali 2: “Sizin din anlayisiniz size, benim din anlayi-
sim banadir.”



Meali 3: “Sizin din anlayisinizla benim din anlayisim
ayni degildir.”

Bu ayeti miiellifler genelde “senin dinin sana benim di-
nim bana” diye meal etmislerdir.

Diyanet Isleri Meali: “Sizin dininiz size, benim dinim de
banadir.”

Elmalil1 Meéli: “Size dininiz, bana dinim.”

Mehmet Okuyan Meali: “Sizin dininiz size, benim dinim
banadir!”

Mustafa islémoglu Meali: “O halde sizin dininiz size, be-
nim dinim bana!”

Yasar Nuri Oztiirk Meéli: “Sizin dininiz size, benim di-
nim bana!”

Kur’an'in incelediginiz zaman din hakikati bambaska bir
anlamda karsimiza c¢ikar.

Kur’an'da dinin Allah’a ait oldugu, kisinin dininin ola-
mayacagi bildirilir.

Hep toplum, anne babasindan 6grendigi din inancini,
kendine nispet eder.

Cocuk saf tertemiz dogar, anne ve baba, kendi din inang-
larina gore o ¢ocugu biiyttiirler.

Her toplum kendi din inancini yiice gorir.

Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onlarin dini”
diyerek, bir din ayrimciligi igine diiser.

Peki, Kur’an’a gore dinin acilimi nedir?

Kur’an’1 ¢ok dikkatlice inceledigimizde dinin anlamai,

anne babamizdan 6grendigimize uymuyor, bambaska bir
anlamda karsimiza ¢ikiyor.

Daha onceki “Din Nedir?” boliimiinde de inceledigimiz
gibi, Kur’an’a gore din, varligin yaratilis yasalaridir.

1168



Ve Kur’an olgiisiiyle din Allah’a aittir.

Kur’an olciisiiyle, kisinin dini olamaz.

Dini anlayan kisinin imani1 olur, o kimse dini kendine
nispet etmez.

Clnki o kisi bilir ki kendisi asla bir sey yaratamaz.

Yaratan Allah oldugu i¢in dinin sahibi Allah’tir.

Kur’an1 inceledigimizde, bir¢ok yerinde, “din Allah’a ait-
tir” hakikatine ulasiriz.

Mi’'min Siresi 14, 65: “Lehu el din-Din O’nundur.”

Ziumer Siresi 11: “Lehu el din-Din O’'nundur.”

Daha once de inceledigimiz gibi Y{suf Stresi 76 ve Rim
Stiresi 30. ayette “Din” hakikati aciklanir.

Yisuf Shiresi 76: “Ma kane li yehuze ehahu f1 dinil meliki.”

Meali: "iste boylece hiikiimdarin yasalari olmasa, o, kar-
desini tutamazdi.”

“Dini Melik” ayetinin incelenmesiyle anliyoruz ki din;
“Yasa, Kanun” demektir.

Rlm Siresi 30. ayette de “Fitrat Allah” kelimesi vardir.
Bu ne demektir; Allah’in fitratu.

Yani, Allah'in varlig1 yaratmasi. Allah’in bir 6zden var-
l1g1 yaratmasi.

Fitrat; fatara kelime kokiinden gelir.

Fatar, Fatr; tohumun kabugunun yarilmasi ve icinde ola-
nin agiga ¢ikip bedenlenmesi demektir.

Fatr, yarmak, kabugun acilmasi, yaratilis, bedenlenme
demektir

Fatir, yaratan, aciga ¢ikaran, bedenlendiren, viicuda ge-
tiren demektir.

Bir kimse bir seyi yardiginda “Fatarahu” denilir.

[169 |



Evet, ayette belirtildigi gibi “li el dini hanifen fitrata Al-
lah, elleti fatara.”

Iste din, Allah’in fitratidir.
Yani din, varligin yaratilis yasalaridir.

Iste buradan da anliyoruz ki din, Allah’'in varhg: yarat-
madaki yasalaridir, kanunlaridir.

Yani varolus yasalarina “Din” diyoruz.

Kur’an'da, varliktaki yaratilis, nitelikten nicelige, atom-
dan molekiillere, zerreden kiirreye tiim varligin varolusun-
daki yasalar1 “Din” diye tanimlanir.

Iste her bir varhigy, her bir zerreyi yaratan Allah’tir.
Insan bir hiicre zar1 bile yaratamaz.

Onun i¢in insan, benim dinim diyemez.

Clinkii insan yaratici degildir.

Din, Allah’a aittir.

Clink Allah yaraticidir.

Onun icin Kur’an'da bir¢ok yerde “Din O'nundur” der.

Rilim Stresi 30. ayette: “Dosdogru din nedir?” sorusunun
cevabi cok giizel agiklaniyor.

Iste bundan dolay: insanin dini olmaz.
Insanin imani olur.

Din Allah’a aittir, ¢iinkii yaratilistaki yasalarin sahibi
de O’dur.

insan, dini anladiginda iman sahibi olur.

Dinin hakikatini anlayamayan kisi, din ayrimcilig1 icinde
hareket eder.

Senin dinin benim dinim kavgasina girer.

Islam dini, Hristiyanlk dini, Masevilik dini diye bir ay-
rimciligin i¢inde olur.

1170



Ve kendini din savaslarinin i¢inde, kafirleri yok etme
inanci i¢cinde bulur.

Ayrica, Riim Siresi 32. dyette belirtildigi gibi, kendi din
edindigi inangta bile, cemaatlere, tarikatlara, mezheplere bo-
liinerek, kendi cemaatinde, tarikatinda, mezhebinde olma-
yanlara hos bakmaz “Bizden, bizden degil” anlayisiyla bakar.

A_n

Kur’an’i dl¢iide, din hakikatini anlayan, bir ayrimciligin
icine diismez.

Tiim varhiga Hakk nazariyla bakar.

Tlm varlikta tek olan yaraticiy: gortr.

Ayrimcilik icinde olanin i¢cinde nefret duygusu vardir.

Senin dinin, benim dinim kavgasinda olanlarin iginde
nefret duygusu vardir.

Hatta benim cemaatim senin cemaatin, benim tarikatim
senin tarikatin, benim mezhebim senin mezhebin duygusu
icinde yasayanlarin igcinde gizli bir nefret vardir.

Kendi gibi inanmayana karsi icinde nefret duygusu olan-
larin, dinin hakikatini, dinin birligini, Allah’in birligini anla-
mayanlar oldugu goriiliir.

Ayrimcilik, boliiciiliik, nefret gibi duygular cehennem
atesinin duygularidir.

Kin ve nefret duygusu insanin i¢inde, insani esir alan
bir duygudur.

Cehennemin atesi; kin ve nefret, diisiince ve duygula-
riyla ateslenir.

Cehennem atesi, seytanlasmanin duygusudur.

Seytanin dogus yeri; kin, nefret, diismanlik, kibir, bolii-
ciliik, yargilama, baskasini hor gérme, kendini yiice gérme
gibi duygulardir.

Seytan diye ayri bir varlik yoktur.

171/



Seytan, kin, nefret, diismanlik duygularini giyen insan-
dan baskasi degildir.

Bu duygulara kapilan kimse seytanlasir.
Seytanlasmis kimse Kur’an’a gore soyle tanimlanir.

Miicadele Stresi 19. dyete gore, bolen, ayrimcilik yapan
seytandir, seytan boliicii olan, ayrimci olandir.

Miicadele Stresi 19: “Istahveze aleyhimus seytanu fe
ensdahum zikralldh uldike hizbus seytan eld inne hizbessey-
tani humul hasir(n.”

[stahveze aleyhim : Akillarim esir aldy, istila, kusatti,
onlari,

El seytan : Koti haller, seytani haller,

Fe ensa-hum : Boylece, unuttular, uzaklastilar,

Zikre Allah : Anmak, hatirlamak, zikir, Allah

Ulaike hizbu el seytani : Iste onlar, hizip, bdliik, ayrilik, firka,
seytan, kotii haller,

Eld inne hizbe el seytani : Degil mi, hizip, boliik, ayrilik, firka,
seytani haller,

Hum el hasirdne : Onlar, hiisranda, kayipta, kaybeden,
zarar,

Meali 1: “Seytani halleri onlarin akillarini esir aldi. Boy-
lece onlar Allah1 anmaktan uzaklastilar. iste seytani hal-
lerde kalan bélendir, bolen ancak seytani hallerde kalandir.
Onlar kaybedenlerdir.”

Meali 2: “Seytani duygular ve diisiinceler onlarin akil-
larini esir alir. Boylece onlar Allah’t anlamaktan, anmaktan
uzaklasirlar. Iste seytani duygular ve diisiinceler bolendir,
bélen ancak seytani duygular ve diisiincelerde kalandur. Iste
o hallerde olanlar kaybedenlerdir.”

Ayette muhtesem bir sekilde seytanlasmanin ne oldugu
belirtiliyor.

172



Kim boliictiliik icinde ise, ayrimcilik icinde ise o seytandir.
Seytan bolendir, boliicli olan seytandir.

Her kim bu duygu ve diisiinceleri tasiyorsa, o kimse sey-
tanlasmis kimsedir.

Her kim insanlary; firkalara, gruplara boélip, kendi yo-
lunu tistiin goriiyorsa, baskalarina hor bakiyorsa...

insanlari; dinlerine, inanclarina, ibadetlerine gore ayi-
riyor, kendi inancini tistiin goriiyorsa...

Insanlary; renklerine, milletlerine, cinsiyetlerine gore ay1-

rip, kendi milletini, kendi rengini tistiin goriiyorsa...
Insanlari; bizden, bizden degil diye ayiriyorsa...

insanlariy; alevi, sunni, bektasi, naksi, kadiri, nurcu vs
diye ayiriyorsa...

Insanlari; Miisliiman, Hristiyan, Musevi diye ayiriyorsa,
kendi gibi olmayani cehennemlik goriiyorsa...

Insanlari; kendi ¢ikart i¢in din ile inanc ile ibadet ile kan-
diriyor kendine saltanat olusturuyorsa...

Insanlari; kendi ¢ikari igin, Allah diyerek, kitap diyerek,
din diyerek aldatip, onlarin malina miilkiine ¢okiiyorsa...

Erkegi kadindan iistiin goriiyorsa, kadini insan yerine
koymuyorsa...

Senin dinin benim dinim kavgasinda insanlar1 béliiyorsa...
Kendi gibi inanmayani kafir, cehennemlik goriiyorsa...
Iste o kimse seytanlasmis kimsedir.

Iste Kur’an’in muhtesem bir sekilde belirttigi gibi:

Her tiirli ayrimcilik...

Her tiirlii boliiculik...

Kendini biiyiik goriip, baskalarini hor gérmek...

173 |



Varligin esya boyutunu goriip, 6zlinli gorememek, sey-

tanlasmaktir.

Iste tiim bu duygu ve diisiincelerde olmak, senlik benlik
kavgasiyla kisiyi, nefret, kavga, saldirganlik hallerine siirtikler.

Kibir, kin ve nefret, bu duygulari besleyen bir zehirdir.
Kin ve nefret duygusu, insanin icinde yanan bir atestir.
Kin ve nefret, dismanlik duygularini getirir.

Icinde kin ve nefret olan Kkisi:

Dinin hakikatini anlamaktan uzaktir.

Tevhid suurundan uzaktir.

Allah idrakinden uzaktir.

Allah’t anlamaktan uzaktir.

Onun inanci sadece kendi yolunu yiice gormekten baska
bir sey degildir.

Insan olmaktan uzaktir.

Icinde kin ve nefret duygusu olan kiside Allah sevgisi
yoktur.

Kin ve nefret duygusu nereden gelir?

Cocuk dogdugunda, asla i¢cinde kin ve nefret duygusu ve
diistincesi yoktur.

Aile ve toplum, ¢ocugun aklina, bagka birine karsi ya da
baska topluluklara karsi, ayrimcilik, ételeyici, hor goriict,
yargilayici bilgiler ekerek, kin ve nefret duygularinin olus-
masina yol agar.

Bilhassa inang¢ alaninda bu duygular ¢ok goriiliir.

Kisi, inan¢ bakimindan, kendi gibi inanmayan kisileri,
topluluklari, cehennemlik gorecek kadar, onlar1 ateste ya-
kacak kadar, icinde 6fke ve kin tasir.

174 |



Senin dinin benim dinim kavgasinin i¢inde olanlar, bir-
birine karsi nefret duygulari tasirlar.

Kin ve nefret duygulari ve bu duygularin sdyleme dokiil-
mesi; insanlar1 inan¢ boyutunda, irk boyutunda, millet bo-
yutunda ayrimciliga stirtikler.

Bu ayrimcilik, insanlari ya da topluluklari, asagilamaya,
hor bakmaya, diismanca davranmaya kapilar acar.

Bu ayrimcilik maalesef en ¢ok inang ve millet alaninda
kendini gosterir.

Inang alanindaki ayrimcilik, kendi gibi inanmayan kim-
seleri, kafir gérmeye, zindik gérmeye, cehennemlik gor-
meye yol acar.

Millet alanindaki ayrimcilik ise, maalesef, baska millet-
leri asagilamaya, kotiilemeye yol acar.

Ikinci Diinya Savasinda, baska inanctan ve baska bir
milletten diye, 6 milyon Musevi, ¢oluk cocuk demeden gazh
odalarda yakild1.

Bu sadece ikinci diinya savasinda gorilen bir durum
degil, tarih boyunca goriilen ve hala da goériilmeye devam
eden bir durum.

Inang alanindan gelen kin ve nefret duygusu, insanhigin
basina bela olan duygu ve diisiincelerdir.

Kur’an incelendiginde anlasiliyor ki, i¢clerinde kin ve nef-
ret tasiyan kimseler:

Allah idrakinden uzaktirlar.

Allah sevgisinden uzaktirlar.
Sefkatten, merhametten uzaktirlar.
Sevgiden, saygidan uzaktirlar.
Diisiinceden, tefekkiirden uzaktirlar.

Tevhid suurundan uzaktirlar.

175 |



Simdi bu konu ile ilgili, Kur’an ayetlerini inceleyelim:
Maide Stresi 8: “Kin, nefret gibi sizi bastan ¢ikaracak
halleri yok edin.”

Maide Stiresi 64: “Onlar Bizi anlayamadiklarindan dolay,
son vakitlerine kadar diismanlik ve nefret icindeki o halle-
rinde kalirlar. Allah'in iclerinizdeki sondiiriin dedigi o sava-
sin atesini her zaman yakarlar ve onlar yeryiiziinde ikilik,
bozgunculuk ¢ikaran halleriyle dolanirlar. ikilik, bozguncu-
luk cikaranlarda Allah sevgisi yoktur.”

Maide Stresi 91: “Adavete vel bagdae fil hamri vel mey-
siri ve yasuddekum an zikrillahi ve anis salah fe hel entum
muntehiin.”

Meali: “Diismanlik ve nefret, sizi Allah’t anlamaktan ve
anlatmaktan ve her an O’na bagli olma suurundan uzak tu-
tar. Artik siz o hallerden kaginmaz misiniz?”

Maide Stresinde goriildigi gibi:

Kin ve nefret diislince ve duygulari, insani bastan c¢ika-
ran duygu ve diisiincelerdir.

ikilik, bozgunculuk ¢ikaran duygu ve diisiincelerdir.

Insanin icinde devamli yanan, cehennem atesidir.

Savasin kivilcimidir.

Allah’t anlamaktan uzaklastiran duygu ve diisiincelerdir.

Salat boyutuna iletmeyen, duygu ve diisiinceledir.

Maide Stresi 91. ayette: “Zikrillahi ve anis salat fe hel
entum muntehiin” isaret edilen muhtesem hakikat; i¢cinde
kin ve nefret duygusu olanlar, Allah’in zikrinden ve namaz
boyutundan uzaktirlar.

i(;lerinde kin ve nefret olanlar, namaz kilsalar bile onla-
rin namazi bostur.

Yani onlar “Salat-1 sahun”dadirlar.

1176 |



Al-i imran Stresi 118: “Kad bedetil bagdau min efvahi-
him ve ma tuhfi sudiruhum ekber.”

Meali: “Nefret, kin halinde olanlar agizlarindan ¢ikan soz-
lerle belli olurlar ve onlar daha fazlasini i¢lerinde saklarlar.”

Ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi; nefret ve
kin duygusu olanlarin agzindan ¢ikan sozler, hep ayrimci-
lik, hep hor goriicii, hep oteleyici sdylemler igerir.

Maide Stresi 41: “Kali amenna bi efvahihim ve lem tu-
min kulibuhum.”

Meali: “Dilleri ile inandik derler, 1akin kalblerinde iman
yoktur.”

Bu ayette bildirildigi gibi, kisinin diliyle inandim demesi
ne kadar dogru olabilir.

Onemli olan kalben Allah’a iman etmektir.

Kalben Allah’a iman etmek, O’na sahitlikle miimkiindiir.

Her varlikta O’na nazar etmekle miimkiindiir.

Eger bizler birbirimizin viicidunda Allah’a nazar edemi-
yorsak bu iman olur mu?

Kendi inancimizda kaldigimizdan dolayi, benim dinim
senin dinin kavgasina giriyoruz.

Iste aileden, toplumdan, cemaatlerden gelen ayrimci-
ik bilgileri iyi anlasilmali ve bunlar bir bir temizlenmelidir.

Icimize islenen, kin, nefret gibi ayrimcilik duygulari bir
bir temizlenmelidir.

Nir Saresi 33: “Birligin hakikatine ulagsamayanlar; tiim
varligin Allah'in oldugunun erdemliligine ulasincaya kadar
bir temizlenme i¢inde olsunlar. Kendilerindeki giiciin sahi-
bini anlamis, ilahi kelama tabi olmus kimseleri bulsunlar.
Bundan sonra onlar hakikatleri bilmek isterlerse, onlara ha-
kikatlerin sozlerini sunun, hayirlar icinde olmasini tavsiye

177 |



edin ve anladiginiz 6l¢iide Allah’in degerlerini onlara verin
ve sevgisizlik etmeyin. Artik onlar hakikatlere baglandikga,
yasami ve slretlerin hakikatlerini anlamak istedikleri miid-
detce, onlari benlige diismekten koruyun. Kim bir sevgisiz-
lik icinde olursa, artik muhakkak ki o; nefret, kii¢lik gorme
gibi hallerinden dolay1 gafur olan, rahim olan Allah’1 anla-
maktan uzaklasir.”

Nir Stresi 33. dyette muhtesem bir sekilde belirtildigi
gibi; kin ne nefret duygulary;

Allaht anlamaktan uzaklastirir.

Kiigiik gdrmeye, hor gérmeye kapi acar.
Sevgisizlik icine siiriikler.

Senlik benlik kavgasina siiriikler.

Saff Stiresi 8-9:

8: “Onlarin konustuklari yalandir, kendi istedikleri o ya-
lanlar Allah’in hakikatlerini anlamaya engel olan seylerdir.
Allah hakikatlerini her an apacik ortaya ¢ikarir. Eger haki-
katleri gormemezlikten gelenler nefret hallerinde olmasa-
lardi, hakikatleri anlarlardi.”

9: “Ki o resil; hakikatin yolunu gostermek ve din kavgasi
icinde olanlara karsi, dinin hakikatini anlatmak icin ortaya
cikti. Eger ortak kosanlar nefret hallerinde olmasalardi, din
hakikatini anlarlardi.”

Bu ayetlerde belirtildigi gibi:
iclerinde kin ve nefret olanlar, baskalarini dinlemezler bile.
Baskalarinin distlincelerine asla 6nem vermezler.

Dinler gibi goriintrler, kendi bildiklerine kilitlendikle-
rinden dolay1 anlamak icin dinlemezler.

Kendileri gibi diistinmeyenlere karsi i¢lerinde gizli nef-
ret ve kin tasirlar.

178 |



Onlarin kendi inancglari, hakikatleri anlamaya engeldir.
Kur’an'r dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki:

Kin ve nefret insan1 esir alan, seytanlastiran duygu ve
diisiincelerdir.

Kin ve nefret duygusu, aklin isletilmesine engel olur.
Diisiinmeye, sahit olmaya engel olur.
Sefkate, merhamete engel olur.

Kur’an1 inceledigimizde anliyoruz ki, icinde kin ve nef-
ret duygusu olan Kkisi, kesinlikle Miisliiman degildir.

Insan éncelikle kin ve nefret gibi duygulardan armmalidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, zulmiin, zarar
vermenin ana kaynagidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu seytanligin ana
kaynagidir.

Ve bilmelidir ki, kin ve nefret duygusu, kisinin Allah ile
arasina koydugu atesten bir perdedir.

Insan makamina ulasmanin éniindeki engel, kin ve nef-
ret duygusu ve duistlincesidir.

Bu degerlerle Kur’an'i inceledigimiz zaman “Lekum dini
kum veliye din” dyetini “senin dinin benim dinim” diye ce-
virmek Kur’an’in rithuna ters diiser.

Kur’an’t manada biitiinliik icinde din kelimesini incele-
digimizde...

“Lekum dini kum veliye din” dyetinin, “Sizin din anlay1-
siniz size, benim din anlayisim banadir” diye meal edilmesi
daha uygun diistyor.

Kur’an’a gore dinin sahibi Allah’tir.
Kur’an’a gore hi¢ kimsenin dini olmayacagina gore “se-
nin dinin benim dinim” s6zl dogru degildir.

179 |



Dinin hakikatini anlayamazsak, inanclar boyutunda ka-
lir, benim dinim, senin dinin kavgasiyla hareket ederiz.

Ne yazik ki inan¢larimizi dinimiz olarak adlandirdik.

Dinin hakikatini anlamay1 diistinmedik.

Din ayrimciligina dustiik.

Senin dinin, benim dinim kavgasi icinde hareket ettik.

Birbirimize saldirdik, birbirimizi cehennemlik ilan ettik.

Birbirimizi kafir ilan ettik.

Dinin hakikatini anladigimizda asla din ayrimciligina
diismeyiz.

Birbirimize Hakk nazari ile bakariz.

Birbirimizin bedenlerinde yaraticimiza nazar ederiz.

Higbir kimse kendi bedenini yaratan, sekillendiren degildir.

Higbir kimse yasam yolculugunda dogumdan 6liime olan
akisi kontrol eden degildir.

Hicbir kimse kendi bedenindeki kudretin sahibi degildir.

Tim varligin 6ziindeki kudret Allah’a aittir, Allah'in ken-
disidir.

Bu suura erisen kisi ayrimcilik i¢cinde olmaz.

Tevhid suuru, tiim varlikta kudretiyle kendini gosteren
bir olan Allah’a teslimiyet suurudur.

180 |



KITAB-AYET-SURFE-HADIS

Kur’an’daki kelimelerin ger¢cek anlamlarinin ne olup ol-
madigi iyice arastirilmalhidir.

Kelimeler gercek anlamlarina gore ifade edilmelidir.

Ancak o zaman dinin, siinnetin, serfatin hakikati anla-
silacaktir.

Kur’an'da gegen “kitab-ayet-stire-hadis” kelimelerini in-
celeyelim.

Kitab denildiginde hemen akla matbaalarda basilan ki-
taplar gelir.

Eski kiltiirlerde bugiin kitap dedigimiz eserlere “Yaz-
malar” denilirmis.

Eski yazmalar ve yeni yazmalar denilerek insanlar tara-
findan yazilan eserlere bu isim verilirmis.

Insanlar tarafindan yazilan eserlere bugiin kitap deniliyor.
Kur’an’a gore kitab kelimesinin agilimi iyi arastirilmahdir.
Oncelikle her bir varlik bir kitab olarak bilinmelidir.

Kitab, kitabe, katib, mektup, kutub birbirine bagh keli-
melerdir.

Her bir varlik Allah’'in kitabidir.

Her bir varligin 6ziinde “Matematik-Fizik-Kimya-Biyo-
loji” ilmi yazihidir.

Varligin kendindeki ilimden okuyanlara “bilim adami”
denilmistir.

1181 |



Insan bedeni Allah’in canli kitabidir.

Allah’a ait olan her tirlid hakikat, insan bedeninde sa-
tir satir yazihdir.

Insan bedeninin katibi de Allah’tir.
0 katibin yazdig1 hakikatlerde eksik, noksan, hata yoktur.
Bakara Siresi 2. ayette gecen “Zalikel kitabu la reybe

fthi huden lil muttekin” bilgisini, insan bedeni olarak da an-
layabiliriz.

Insan bedeni, hakikati arayanlar i¢in bir yol géstericidir.

Insan bedeni ve her bir varlik kitabdir.

Kur’an’da bircok yerde gecen “Allah’in kitabi-kitaballah”
kelimesi iyi anlasilmalidir. (Bakara Stiresi 101-174, Al-i im-
ran Slresi 23, Maide Stresi 21, Enfal Stresi 75, Tevbe Si-

resi 36, Fatir Stresi 29, Sura Shresi 15, Miicadele Siiresi 21)

Maide Stresi 21: “Uhulil ardal mukaddeset elleti kete-
ballahu lekum.”

Udhula : Dahil olun, girin, hakikatlere dahil
olun, oraya doniin,

El arda el mukaddesete : Yer, toprak, yerytizii, mukaddes,
degerli, kutsal hakikatler,

Ellet? : Ki onu, o kitab,

Ketebe Allah lekum : Allah’in kitaby, size,

Meali: “Size sunulan Allah’in Kitabi olan yeryiiziindeki
kutsal hakikatlere dahil olun.”

Ayetlerde de belirtildigi gibi, yerytizi Allah’'in kitabidir.

Kitabullah denilen kitab, insanin canli viicidudur, var-
ligin kendisidir.

Her varlik ve insanin vic(du kitdbullah’tir, okunasi
kitab odur.

1182



Kullarin derledigi kitablar, Allah'in kitabi olan varlik
kitabindan esinlenilmistir.

Kullarin yazdig kitablarda, hatalar eksikler vardir.

Allah’1n kitabi olan kitabullah’ta yani canl varlik kitabinda
hata yoktur.

Kainat kitabinin i¢cindeki hakikatlerde hata yoktur, stiphe
yoktur, yanlis yoktur.

Biz insanlarin yazdig kitaplarda hata ¢oktur.

Ama Allah’in kitabi olan varlik kitabinda, hata yoktur,
yanlis yoktur.

Bakara Stresi 2: “Zalikel kitabu 14 reybe fihi huden lil
muttekin.”

Meali: “Iste bu kainat bir kitaptir. Onun igindeki haki-
katlerde siiphe yoktur. Fenalardan sakinan, varligin sahi-
bini bilmek isteyenler i¢in yol gostericidir.”

Insan varlik kitabina yiiziinii dondiirmeli ve hakikatlere
orada erismelidir.

Varlik kitabini inceleyen kimse nice Allah hakikatine
erisecektir.

Varlik alim olan Allah’in ilmiyle donatilmistir.

Fatir Stiresi 29: “Innellezine yetliine kitaballahi ve ekAmis
salate ve enfek(i mimma rezakndhum sirren ve alaniyeten
yercline ticareten len teb{r.”

Inne ellezine yetliine : Muhakkak, o kimseler, okurlar, incelerler,

Kitabe Allah : Kitab, Allah

Ve ekamii el salate : IkAme, her an salat iizere olmak, baglihk
suuru,

Ve enfek : Vermek, infak etmek,

Mimma rezak na hu : Seyler, rizk, nitelik, hakikat, incelik, biz,
onu,

1183 |



Sirren ve alaniyeten : Sir, gizli ve aleni, acik olarak,

Yerciline : Umit, umut, arzu, asly, rica,
Ticaret : Alis veris, bilgi alisverisi,
Len teblire : Devamly, kesilmeyen, hep,

Meali: “Muhakkak ki tiim varligin Allah'in kitab: oldu-
gunu anlayip onu inceleyen o kimseler, her an Hakk’a bag-
lilik suuruyla hareket ederler ve onlar ulastiklar: hakikat-
lerimizin bilgilerini yeri gelir gizli olarak ve yeri gelir agik
olarak infak ederler. iste onlarin arzulari; hep hakikatlerin
bilgilerinin alis verisinde olmaktir.”

Burada da belirtildigi gibi Allah’in kitabi olan varlik,
hakikatlerin ulasilacag yerdir.

Kullarin yazdigi kitaplar, bilgiler sunar.

Ama varlik kitabi ilim sunar.

Insanlarin yazdig: kitaplar mutlaka ve mutlaka varlik-
taki ilme dayali olmalidir.

Kur’an zanlara gore kitap yazilmamasi gerektigini bildirir.

Bakara Siresi 79: “Fe veylun lillezine yektubtinel kitabe
bi eydihim summe yeklliine haza min indillahi li yester( bihi
semenen kalila fe veylun lehum mimma ketebet eydihim ve
veylun lehum mimma yeksib{in.”

Meili: “Vay o kimselere ki, kendi zanlariyla kitap yazar-
lar, sonra bu Allah'in katindan derler. Ondan kendilerine ¢i1-
kar elde etmek isterler. Vay kendi zanlariyla o kitap yazan-
lara! Vay onlarin edindikleri seylere!”

Burada belirtildigi gibi, kendi ¢ikarina gore kitap olus-
turmak dogru degildir.

Inang boyutunda yazilan kitaplara “bu Allah’in katindan,
bunu Allah yazdird1” denilmesi dogru degildir.

Allah’'in katindan olan kitab varlik kitabidir.

184 |



Varlik kitabinda yazili olan tiim ilmi degerlerin katibi
Allah'tir.

Insanlarin yazdig eserlerde hatalar olabilir.

Ama Allah’in ilm1i kitabi1 olan varlik kitdbinda hata, ek-
sik yoktur.

Varlik kitabinin geldigi boyut Allah’'in rahimiyet boyutudur.
Rahimiyet boyutundaki kitdba “Ummii’l Kitab” denilir.
Yani agag kitabsa, tohum “Ummi’l Kitab”dir.

Kur’an'da gecen “Ummii’l Kitab” kelimesi iyi anlagiimalidir.

Iste, Ummii’l Kitab, bu alem kitabi agiga ¢ikmadan dnce,
Allah’'in kendinde olan kitabdir.

Her bir varlik, Ummi’l Kitab'in a¢iga ¢ikmis boyutudur.

Okunasi kitab, hakikatlerin satir satir yazili oldugu kitab,

Ummii’l Kitdbdan gelen varhgin kendisidir.
Kullarin derledigi kitaplardan, hakikatlere sahit olunamaz.

Sahitlik makamai, canl kitab olan varligi1 okumak, var-
liktaki degerleri gormekle miimkiindiir.

Dort kutsal kitab denilen kitdbin anasi, kaynagi, asli,

Ummii’l Kitab ve Ummii’l Kitdb'dan gelen varlik kitabidur.

A n

Dort kutsal kitab denilen “Zebur, Tevrat, incil, Kur’an

insandan tecelli etmistir.

Onun icin Yunus Emre “dort kitabi bir viiciidda” bulduk
demistir.

“Tevrat ile Incil’i
Furkan ile Zebur’u
Bunlardaki beyani

Ciimle viichtta bulduk”

185



Zebir; mektup, hakikatlerin so6zii, ilahi musiki, kitap,
ilahi bilgiler, mezmur, 6zlii s6z, mektup, her varlik bir mek-
tup, her beden bir mektup anlamlarina gelir.

Zeblir-Mezmur ayni kokten gelir.
“Yazilmis” manasina gelen kitap anlamindadir.

Tevrat; kanun, yasa, ittifak, birlik, anlasma, s6zlesme,
anlasma, 6greti, egitim, nitelikler, sifatlar demektir.

Incil; miijde, iyi bilgi, huzur veren bilgi, riih anlamindadir.

Kur’an; okunan, okunmus, okunan sey, birlik icinde oku-
nan, biitiinliik icinde okunan demektir.

Insanin “Zebir” ciheti:
insanin viicidu bir “Zeb{r”dur.

Yani her insanin bedeni Allah’'in insana yazdigi bir mek-
tuptur.

Insanin viicidu Allah’in fihristidir.
A'dan Z’ye tiim sirlari iginde tasiyan bir ilahT mektuptur.

Bu mektupta varolus ve var eden ile ilgili tiim sirlar
mevcuttur.

Bu mektubu; ancak ve ancak tertemiz olanlar okuyabilir.

Cocuk safliginda olanlar bu mektubun sayfalarina ula-
sabilir.

Tiim kot hallerden arinmis olanlara, bu mektup kendi
sirlarini gosterir.

Bu mektup disa dogru degil ice dogru okunur.

Zerre kadar kibir icinde, kotii diisiince icinde olana mek-
tup kendini agmaz.

Bu mektup Allah’a ait olan isleyis sirlarini barindirir.
Bu mektupta “Zikrullah, Fiilullah” sirlar1 vardir.

Insanin “Tevrat” ciheti:

186



Insan viicldu “Tevrat’tir.

Insan viicidunda sonsuz nitelikler, yani sifatlar bir yasa
icinde calisir.

“Hayat, Ilim, Irade, Kudret, Semi, Basar, Kelam, Tekvin”
denilen siibuti sifatlar, hepsi bir birlik, bir biitlinlik, bir it-
tifak icinde ¢alisir.

Bu climle alemde goriinen sistemin hepsi bir sifattir.

Bir Zatin sifatlaridir.

O da kendi Zat1 ile kaim olan Allah’ii tedlanin sifatlaridir.

iste insanda “Tevrat” ciheti, “Sifatullah”tir.

Insanin “Incil” ciheti:

Insanda “Incil” ciheti, “Rtthullah”tir.

Tim varligin geldigi boyut rith boyutudur.

Ri{h boyutunda varlik nlirani bir haldedir.

Orada varlik, varlik olarak tanimlanamaz.

Tenleri tutan can boyutu Incil boyutudur.

“Nefahtu fthi min rhi” sirr, incil boyutudur. (Hicr Si-
resi 29)

Kur’an’da Al-i Imran Stresi 59. ayette “Adem ile Isa’nin
durumu aynidir” diye bildirilen hakikat buna isaret eder.

“Inne mesele isa indallahi ke meseli Adem-Muhakkak ki
Allah’in katinda Isd’nin durumu, Adem’in durumu gibidir.”

isa ve Adem’in hakikati, rihullah hakikatidir.

Iste Incil sirry, kisinin rith hakikatidir.

A n

insanin “Kur’an” ciheti ise, hem ten, hem rith, hem cin,
hem niir boyutunun birligi olan cem boyutudur.

Kur’an; insanin niirani tiim sistemidir.
Kur’an; Zebir, Tevrat, Incil’in birligidir.

Biitiin nitelikleri kendinde cem etmektir.

1187 |



insanin; ten viictidu da, can viicidu da, Hakk boyutu da,
halk boyutu da Kur’an'dir.

Climle varlik, nlirun yansimasidir.

Insan nir boyutundan siiziiliip gelmistir.

Kur’an “Narullahtir.”

Kur’an “Muhammed” sirridir.

Tum resil, nebiler, Muhammed’de cemdir.

Tim restl, nebiler, Muhammed’den beslenmistir.
Dort kitab da insanda gizlidir.

insan viictidu, insana verilen askla, akilla, teslimiyetle,
sadakatla, kalble, okunmay1 beklemektedir.

insan, dort kitAbin sirridir.

Insan, dort kitabin anasidir.

Insan, tiim varlik kitAbinin toplanmis boyutudur.

Onun icin insana da Kur’an denilmistir.

Eski toplumlarda insana, ¢ok sey bildiginden dolayi, yani
bilgileri aklinda tuttugundan dolay1 da “canli kitab” denil-
mistir.

Tim varlik kitabi, Allah’'in kendinden tezahtir etmistir.

Kur’an’da “Ummii’l Kitab” kelimesi buna isaret eder.

Kur’an’a gore varlik ve insan bedeni kitabtir.

Asil okunacak kitdb da insan bedeni ve varlik kitabidir.

Insan canli bir kitaptir.

Kainatta ne varsa insan viicidunda vardir.

Insan kendine déniip, kendi beden kitabini okuyabilmelidir.

Insanin bedeni “Nefs” boyutudur.

Tenden ve candan olusan bedene “nefs-nefes alip veren”
boyutu da denir.

| 188



Isra Shresi 14. ayette gecen nefs kelimesinde bu ¢ok gii-
zel aciklanir.

[sra Stresi 14:

Ikra kitabek kefa bi nefsikel yevme aleyke hasiba

ikra kitabe ke : Oku, kitab, senin, kendi viictid
kitabin,
Kefa bi nefsi ke : Kafi, yeterli, senin nefsine, kendini,

El yevme aleyke hasibd  : Vakit, an, giin, sana, kendinde, hesap,
arastirma, anlama,

Meali 1: “Oku, kendini tanimak icin kendi viiciid kitabin
sana yeter. Her an kendindeki niteliklerin sahibini anlama
icinde ol.”

Meali 2: “Kendi viictd kitabini oku, incele, yaratilisi an-
lamaya ¢alis, hakikate erismen i¢in senin viictidun sana ye-
terlidir, her zaman kendini hesaba ¢ek.”

Gorildigu gibi, insanin nefs kitabi yani beden kitabi
okunacak olan kitabdir.

Burada nefs kelimesiyle isaret edilen muhtesem haki-
kat, kisinin kendi viictid kitabidir.

Okunacak olan da oncelikle bu kitabdir.

insan kendi hakikatini bilmek icin kendine donmeli, ken-
dini okumahidir.

Insan kendini okudugunda, kendi varolusunu anladiginda,
her bir varligindan da varolusunu anlayacaktir.

Ayette bu hakikat belirtilmistir.

Nefsini okumak, yani kendini okumak, yani kendi yarati-
lisin1 anlamaya ¢alismak, insan makamina erismenin yoludur.

189



Bu ayette de gecen “nefs-ke” kendi nefsini, kendini, kendi
viiciidunu anlamlarina gelir.

Inang gruplarinda 6gretildigi gibi, nefs kotiidiir, nefs
seytandir degil, nefs Kisinin bizzat kendi viicid varligi ola-
rak bilinmelidir.

Kamil insanlar onun i¢in “nefsini yani kendini bil” de-
mislerdir.

Kendini bilen Rabbini de bilir.

Yani kendi yaratilisini anlayan, kendini yaratani da an-
layacaktir.

Kendini bilmeyen, kendine yazik etmistir, gaflete diis-
musgtur.

Buna isaret eden bir ayeti inceleyelim.
A'raf Stiresi 23:

-

1’.0/33:5@ »:E;;}O;\jﬁz 5.11’.0’5’!. u:j) ’YG

Kala rabbena zalemna enfusena ve in lem tagfirlena ve

terhamna le nek{inenne minel hasirin

Kala rabbe na : Dediler, Rabbimiz,

Zalem na enfus na : Zulmettik, nefsimize, kendimize,

Ve in lem tagfir lena : Eger, degil, anlayamama, magfiret, bize,
Ve terham ni : Rahmet et, bagisla, biz,

Le nekiine : Elbette, biz oluruz,

Enne min el hasirin  : Hiisran, kaybedenlerden,

Meali 1: “Dediler ki: Rabbimiz! Biz nefsimize zulmettik.
Eger senin magfiretini anlayamazsak ve rahmetini anlaya-
mazsak, elbette biz kaybedenlerden oluruz.”

1190



Meali 2: “Dediler ki: Rabbimiz! Biz kendimizi bileme-
mekle, kendimize zulmettik, eger senin magfiretine ve rah-
metine tabi olmazsak, elbette o zaman biz hiisrana ugra-
yanlardan oluruz.”

Burada belirtilen hakikat, her kim kendi yaratilisina arif
olamazsa, o kimse Allah hakikatine erisemez.

Allah hakikatine erisemeyen kimse de kendine zulmet-
mis olur.

Her kim kendini yani nefsini bilemezse, gaflete diisen-
lerden olur.

Kur’an insanin kendini bilmesini ve kendini okumasini
ogiutler.

Kur’an kisinin kendi beden kitabini okumasini tavsiye eder.

Kur’an oku ile baslar.

Kur’an; “k r” “ & karae kokiinden gelir.

Kur’an kelimesi, ibranice kokenlidir.

Kr; varligin isleyisi, eylemi, hareketliligi, gibi anlam-
lara gelir.

Ikra, kur’an, ikram, kiraat, karma, ayni kokten gelir.

Kur’an; varhigin butiinliik i¢inde, birlik icinde isleyisi,
olusu hareketliligi demektir.

Ikra; varligin olusunu, isleyisini, hareketliligini anlamak
icin incelemek, okumak, analiz etmek demektir.

Kiraat; bir zerrenin ya da varligin tasidigi manaya ulas-
mak icin okumaktir.

Bir makdama gore okumak, tasidig1 manaya ulasmaktir.

ikram; varliktan gelen lutuflar, manalardir, her varlik,
varlik sahnesine ikram edilmistir.

Her varlik, kerim olan, ekber olan Allah’in isaretlerini
gosterir.

1191 |



Karma; insan viiclidu, yaratilisa ait tiim sistemi, bitki,
hayvan, insan nesline ait tiim sistemi karma olarak tasir,
birlik olarak tasir.

Kainatta ne varsa insan viicidunda vardir.
Insan varlik sahnesinde simdilik son aktérdiir.

ilk aktérden son aktére gecen evrede ne varsa, hepsi
karma olarak insan viicidunda vardir.

Insan viicidu, tiim varhgin karmasidir.

Atomsal, bitkisel, hayvansal, insan ve insanin atalari-
nin tiim sistemleri karma olarak insan viicidunda vardir.

Insan viicidunda, varhgin tiim karakterleri, huylari, ya-
pilar1 vardair.

Kur’an okumak, mushaf okumak degildir.

Tlm alem bir Kur’an’dir.

Insan toplanmis Kur’an’dir.

Mushéf, sayfalara bilgi olarak yazilmis Kur’an'dir.

Insan hepsini birlik icinde okuyabilmelidir.

Kur’an okumak; varligin olusumu ve isleyisini birlik iizere,
varlikta okumak, varligi incelemek, diistinmek demektir.

Kur’an okumak; varligi géozlemlemek, incelemek, varl-
g1n olusumunu, gelisimini, slirecini, geldigi yeri, gittigi yeri
derin derin diisinmek demektir.

Kur’an okumak; varligin i¢sel isleyisini, varliktaki ni-
telikleri, viicGdlarin sistemini anlamak icin olan idraki dii-
slinmektir.

Kur’an okumak: Birlik icinde, birlestirerek, birligi gore-
rek okumaktir.

Bir seyi, diger bir seye birlestirerek okumaktir.

[192 |



Yani Kur’an okumak; tiim kainati birlik icinde tutan Al-
lah’in birligini anlamak i¢in olan okuyustur.

Kur’an; canli kitaptir, o da varligin kendisidir.

Insan viicdu Kur’an'dir.

Insan viicidu canh kitaptir.

Kur’an, Allah’in kitabidir.

Yani her viicid Allah'in canli kitabidir.

Iste okunacak kitap da odur.

Iste, her varlik, tiim kdinat okunabilir bir kitaptir.
Yani Kur’an'dir.

Mushaf-1, matbaada kitap haline getiren ise insandir.

Canli kitap olan insan viiciidunu olusturan, yani canh
Kur’ani olusturan ise Allah’tir.

Iste Kur’an okumak, kisinin kendini okumasidir.
Kainat; yayilmis bir Kur’an’dir.
insan; toplanmis bir Kur’an'dir, canli Kur’an’dir.

Mushaf; Hazreti Muhammed’in gonliinde tecelli eden
ilah{ bilgilerin, kendi dilimize veya baska dillere terciime
edilmesidir.

Hazreti Muhammed’in siyerine gore ilahi bilgileri dogru
cevirmek kolay degildir.

Buglinkii, Mushaf-1 Serif’in ne kadar dogru cevrildigi ise
ayri1 bir konudur.

Bugiin toplumda, Kur’an diye bilinen kitap, Mushaf-1 Se-
rif’tir.

Mushaf; sayfalanmis demektir.

Yani bilgileri sayfalara yazmak.

Canli kitap olan, kisinin kendi viiclid kitabini yani Kur’an’
okumayan, Mushaf-1 Serif’i anlayamaz.

| 193 |



Kisi, kendi viicGdunu okunacak Kur’an bilmelidir.

Her varlig1 okunacak canli bir kitap bilmeli, Kur’an bil-
melidir.

Kur’an diye okudugu Mushaf-1 Serif’i de iyi incelemeli,
oradan sunulan mesajlari da iyi anlamahdir.

iste insan, hem kendi viicGdunu, hem de her bir varligi
Kur’an bilmeli ve varligin birbiriyle olan miinasebetini iyi
kavramalidir.

Kendi viicid kitabini ve varlik kitdbin1 okuyan Kur’an
okuyordur.

Okumak; “Vahiy”le bulusmaktir, bilgiyi Hayy olandan
almaktir.

Okumak, Allah'in her varliktan her an olan okuyusuyla
bulusmaktir.

A’la Stiresi 6: “Nukriu ke-sana okumaktayiz.”
ikra, oku.

Bil ki okumadan vahiyle bulusamazsin.
Okumadan hakikatlere sahit olamazsin.
Okumadan bilemezsin.

ikra, oku.

Oku, canli kitap olan viiciidunu oku.

Canl kitap olan varligi oku.

Kendi viicidunda ve varlikta birlige gotiiren yolu idrak et.
Bil ki, kendini okumadan, Allah nedir bilemezsin.
Bil ki, kendini okumadan, insan olamazsin.

Insan hangi kitdpdan siiziiliip geldigini ve nasil bir kitab
oldugunu anlamahdir.

Insan ve her bir varlik ana kitabdan siiziiliip gelmistir.

Kur’an’da ana kitiab “Ummii’l Kitib” olarak belirtilir.

1194 |



Ummii’l Kitab, kitaplarin kaynagi, asli, anasi demektir.

Ummii’'l KitAb’dan Kur’an okumayan, Kur’an okumus sa-
yilmaz.

Ummii'l Kitab'dan okuyabilmek i¢in “Ummi” olmak gerekir.

Bu goriinen alem var olmadan énce, Ummii’l Kitab bo-
yutunda var idi.

Nasil bir agac, agac olmadan 6nce tohumun i¢cinde var
ise, iste goriinen her varlik, Ummii’l Kitab boyutunda var idi.

Ra'd Stiresi 39: “Ve inde hu ummu'l kitab.”

Meali: “Ana kitap O’nun katindadir.”

Bu alem, her bir varlik, bir kitabtir, bu kitiblarin ana
kitabi ise “Ummii’l Kitab”tir.

Ummii’l Kitab, bu 4lem aciga ¢ikmadan once, bir 6zde,
yani bir Levh-i Mahfiiz'da satir satir yazil idi.

Ummii’l Kitab, Allah’in katindadir ki, “Kiin fe yek{in” em-
riyle, var olan her sey, Levh-i Mahfliz'dan bir bir tecelli et-
meye baslad1.

Ummii’'l Kitdb’da ne varsa, onun Levh-i Mahfiiz’'unda ya-
z1l1 idi.

Varligin varolus sirlari, Ummii’l Kitdb’in levhalarinda
muhafaza edilmekteydi.

Tim varligin; sekli, yapisy, ¢esitliligi, omiir siireci, Um-
mi’'l Kitab’'da var idi.

Soyle diisiinelim, gz adina yazilan tiim kitablarin Um-
mii’'l Kitdb'i, gézlerin bizzat kendidir.

Cilt adina yazilan tiim kitablarin, Ummi’l Kitab’1 insan
derisidir.

Kur’an-1 Kerim, Ummii’l Kitab’tan inzal olmustur. (Al-i
Imran Sdresi 7)

1195 |



Kullarin yazdigi Kur’an meallerinde dogru ¢evrimler ol-
mayabilir, hatalar olabilir.

Lakin Ummi’l Kitab'ta, bir hata, bir egrilik, bir sasma
yoktur.

Ummi’l Kitab’tan okumayan Kur’an okumus sayilmaz.

Ummii’l Kitab’tan okuyabilmek i¢in, immi olmak sarttir.

Ummilik, toplumun bildigi anlamda, okuma yazma, he-
sap kitap bilmeyen demek degildir.

Ummilik, anadan dogdugu saflikta, hi¢ kirlenmemis bir
dimaga sahip olan demektir.

Ummilik, immi; umm kokiinden gelir.
Umman kelimesi de buradan gelir.

Umm; ana, asly, esas, asliyeti, 6zli, merkez, kaynak, saf,
dogal, gibi anlamlara gelir.

Ummi; ashina uygun, merkeze bagl, kaynagindan besle-
nen gibi anlamlara gelir.

Ummi; Anasindan dogdugu saflikta hareket eden, saf-
lig1n1 korumus, hi¢bir inangla kirlenmemis olan demektir.

Nasil ki ¢gocuk dogdugunda, hi¢bir inanca tabi degildir.

Anne baba, daha sonra o ¢ocugu kendi inancina yonlendirir.

Hakikatleri, kullarin olusturdugu, matbaalarda basi-
lan Kur’an’dan, ya da diger kitablardan 6grenmeye calisana
“Ehl-i Kitab” denir.

Hazreti Muhammed zamaninda, Tevrat, Incil ve diger

kitablardan okuduklarini, orada burada hakikat diye anla-
tanlara “Ehl-i Kitab” denilirdi.

Hazreti Muhammed déneminde ve dncesinde, ellerinde
dini kitablar olanlar ve o kitdblardan okuyanlara ve halka
o okuduklar1 kitablardan bir seyler anlatanlara, halk ara-
sinda “Ehl-i Kitab” denilirdi.

| 196 |



“Ehl-i Kitab” diye sOylenen kesim, ellerinde kitab olan-
lar ve o kitablardan okuyanlardi.

Kitap ehli, okuduklari kitaplara gore hiikiim verenlerdi.

Yani “Ehl-i kitab” denilen kesimin, hakikat diye anlattik-
lari, sadece kitapsal bilgilerdi.

Oysa hakikatler bizzat varligin kendinden idi.

Oradan okumayip, matbaalarda basilan kitaplardan bil-
gilenen ve onlar1 hakikat diye anlatanlarin hepsi “Ehl-i Ki-
tap”dir.

Varligin kendinden okumayan, hakikate ulasamaz.
Kur’an okumak, varligin 6ziinden okumaktir.

Kullarin yazdiklari kitablara, ya da bir inanca teslim
olanlara teslim oldu demek dogru degildir.

Teslimiyet, aslimizin geldigi ana kaynaga teslim olmaktir.
Al-i Imran Stresi 20: “Vel ummiyyine e eslemtum.”
Meali: “Aslinizin geldigi yere teslim oldunuz mu?”

Iste Ummii’l Kitab’a teslim olmayan, hakikatleri oku-
maya baslayamaz.

Ummi’l Kitab’dan okuyabilmek, immilik makdmina er-
mekle miimkiin olur.

Ummilik makamina ancak ve ancak, inang ayrimciligin-
dan temizlenmekle ulasilabilir.

Cocuk, annesinden dogdugunda hig¢bir inan¢ ayrimci-
181 bilmez.

Iste o saf hale ulagsmak, iimmilik makadmina ermektir.

Aklindan, tim ayrimciligl, tim fena hallerini temizle-
yen, anasindan dogdugu safliga ulasan, gonliinde zerre ka-
dar kot bir hal, distiince tasimayan kisi immilik makdmina
ermistir, immi olmustur.

197 |



Ummilik makamina gelmek icin yapilacak olan, aklimizi,
gonliimiizii tertemiz yapabilmektir.

Gonliinii tertemiz etmeyen, safliga ulasmayan Allah’'in
hakikatlerine ulasamaz.

Ummilik makdmina gelen, hakikatleri zahirde din adina
yazilan kitablardan degil, Allah’in canl kitabi olan varligin
tertemiz kaynagindan okur.

Iste “Allah’in kitab1” denilen kitab tiim alemdir.
Kur’an okumak da oradan okumaktir.

Sura Shresi 52. dyette ¢ok ¢arpici bir uyari vardir.
Oncelikle Sura Stresi 52. ayeti inceleyelim.

Sura Stresi 52: “Ma kunte terdi ma el kitab ve 1a iman.”

Ma kunte tedri  : Bilmiyordun, idrak etmiyordun, ders, tedrisat,
Ma el kitab : Degil, sey, ne, kitap nedir,
Ve ld iman : Olmaz, degil, yok, iman,

Meaili 1: “Sen kitab nedir bilmezdin, imanin da yoktu.”

Meali 2: “Sen kitabdan nasil ders alinacak bilmezdin,
imanin da yoktu.”

Burada ¢arpici uyari “varlik kitdbindan okumadan iman
sahibi olamazsiniz” uyarisidir.

Hazreti Muhammed kitap nedir bilmiyor muydu?
Iman1 yok muydu?
Evet, Sura Stresinde boyle bildiriliyor.

Iste burada bizlere sunulan hakikat; varlik kitabindan
okumalisin, oradan ders almalisin.

Hazreti Muhammed elbette insanlarin yazdigi nice kitabi
biliyordu.

Onun déneminde Incil, Tevrat ve diger kitaplar okunu-
yordu.

198



Varaka Bin Nevfel, Hazreti Hatice validemizin amcazade-
siydi, incil, Tevrat ve diger eski kitaplar1 okuyan bir kimseydi.

Hatta Hazreti Muhammed’e “Varaka ona kitap okuyor,
ondan 68reniyor” dediler.

Hazreti Muhammed, elbette insanlarin derledigi kitap-
lar1 gordii ve oradan okudu da...

Ama ayette belirtilen muhtesem uyari, “insanlarin der-
ledigi kitaplari kitab bilme, varligi kitab bil oradan oku, ha-
kikat oradadir” uyarisidir.

Bizlere sunulan bilgi, her varligin bir kitap oldugu, insa-
nin bir kitap oldugu bilgisidir.

Allah’a arif olmanin, Allah’a sahit olmanin yeri, yazilmis
kitaplar degil yayilmis kitab olan Kainat kitabidir.

Iste onun icin Ayette “Sen kitabin ne oldugunu bilmiyor-
dun” diye bildiriliyor.

“Kitap diye yazilmis kitaplar1 bilme, her varligin bir ki-
tap oldugunu bil, oradan okursan iste ancak o zaman iman
sahibi olursun” uyarisi, yoniimiizii varlik kitabina dondiir-
memiz gerektigidir.

Varliktaki hakikatlere sahit olmak, iman hakikatine eris-
tirecektir.

Varlik kitabi asil kitab bilinmelidir.

Yazilmis kitaplar ise bize yardimci kaynaklar olarak bi-
linmelidir.

Kullarin derledigi kitaplarda olan bilgiler, her insana bir
yol gostermedir.

Ama yaratilisin ve yaraticinin hakikatleri, bizzat varli-

g1n kendisindedir.

Yayilmis kitab olan varlik kitabi, insanlarin yazdigi tim
kitaplarin ana kaynagidir.

| 199 |



Elbette insanlarin yazdigi kitaplar da incelenmelidir.
Onlar yol gosteren kaynaklardir.

Ama varligin kendisi ana kaynak olarak bilinmelidir.
Varliktaki tiim isaretler Allah’in ayetleri olarak bilinmelidir.

Simdi ayet konusunu inceleyelim.

Ayet nedir, diye toplumda sorsak, hemen hemen her-
kes, Kur’an diye bildigimiz kitapta yazili olan kelimelerden
bahseder.

Allah'in ayetleri dedigimizde genelde insanlar, Kur’an diye
adlandirdigimiz kitaptaki yazili olan sézciiklerden bahseder.

Oysa Kur’an’a gore varliktaki her isaret, delil, iz, bir ayet-
tir diye belirtilir.

Varligin sahibini gosteren her isaret dyettir.
Ayet; isaret, delil, alamet, iz anlamindadir.

Bir toz zerresi de, bir cicek de, bir bocek de, bir kus da,
bir atom da, atomda olan yapilar da, bir insan da hep ayettir.

Her dyet yani her varlik, Allah’1 gésteren sonsuz isaret-
ler tasir.

Her varligin sisteminde olan isaretler okunacak olandir.

Yisuf Siiresi 105 ayet: “Ve keeyyin min dyetin fis semavati
vel ardi yemurrine aleyhd ve hum anha muridin.”

Meili: “Goklerde ve yerde nice ayetler vardir ki yanindan
gelip gecerler ve onlar onun farkina varmazlar.”

Fussilet Stiresi 37: “Gece ve giindiiz ve giines ve ay O'nun
ayetleridir.”

Her varlik, tiim kainat bir Kur’an'dir.

Her varliktaki ve tiim kdinattaki her delil, isaret ise ayettir.

1200



Inang ile ilgili bir meseleyi konusurken bile, hemen “Su
dyette soyle diyor” diye bahsedilir.

Peki, ayet: : “4” &Y “&” dedigimiz nedir?

Bizlere ayet diye, Kur’an'da yazili olan kelimeleri gos-
terdiler.

Hep boyle 6grettiler, hep boyle sdylediler.

Oysa o Kur’an dedigimiz kitabi, dikkatlice okursak, yer-
ylzilinde ve gokylziinde olan her seyin dyet oldugunu bildirir.

Casiye Shresi 3: “Inne fis semavati vel ard1 le ayatin lil
miminin.”

Meali: “Muhakkak ki goklerde ve yerde ne varsa elbette
mi'minler i¢in ayettir.”

Lokman Stresi 31: “Elem tere ennel fulke tecri fil bahri
bi ni'metillahi li yuriyekum min ayatih inne f1 zalike le ayatin
li kulli sabbarin sekar.”

Meali: “Goklerde olanlarin bir sonsuzluk igcinde akip gitti-
gini gébrmez misin? O dyetlerini size her an gosterir. Allah'in
nimetlerini anlayanlar bilgelik icindedirler. Iste bu dlemdeki
her sey, sabredenler, varligin sahibini bilip teslim edenler
icin elbette bir ayettir.”

Ya-Sin Shresi 33: “Ve dyetun lehumul ardul meyteh ah-
yeynaha ve ahrecna minha habben fe minhu yekuliin.”

Meali: “Yeryiizii onlar i¢in bir ayettir. Biz orada nutfeler-
den hayat vereniz ve ondan bitkiler, daneler ¢ikartiriz. Boy-
lece onlardan beslenirler.”

Ya-Sin Siresi 41: “Ve ayetun lehum enna hamelna zur-
riyyetehum fil fulkil meshtn.”

Meali: “Onlarin ziirriyetlerini dopdolu bilgilerle bir gen
sistemi icinde tasiyip aktarmamiz da onlar icin ayettir.”

Bakara Stresi: 164: “Vel ardi le ayatin li kavmin yakilan.”

201 |



Meali: “Ve yeryiizlinde olan her seyde, elbette akledip
diisiinen insanlar i¢in ayetler vardir.”

Rum Siresi 22: “Ve min dyatihi Halkus semavati vel ardi
vahtilafu elsinetikum ve elvanikum inne f1 zalike le dyatin
lil alimin.”

Meali: “Goklerde ve yerde olanlarin Halk olusu ve sesle-
rinizin farklilig1 da ve goriniislerinizin farkliligi da O’nun
ayetlerindendir. Elbette bunlarda bilenler icin deliller vardir.”

Ra'd Stresi 3: “Ve huvellezl meddel arda ve ceale fiha
revasiye ve enhara ve min kullis semerati ceale fiha zevcey-
nisneyni yugsil leylen nehar inne fi zalike le ayatin li kav-
min yetefekker{n.”

Meali: “Ki O’dur yeryiiziinii yayip doseyen, orada daglar
ve nehirler var eden, orada erkek ve disi olmak iizere ¢esit
cesit tiirler var eden, iiriinler ortaya ¢ikaran, geceyi ve giin-
diizii olusturan. Muhakkak iste bunlarda diislintlip arastiran
kimseler icin ayetler vardir.”

Nahl Stresi 11: “Yunbitu lekum bihiz zera vez zeytline
ven nahile vel anabe ve min kullis semerat inne fi zalike le
dyeten li kavmin yetefekker(n.”

Meali: “Sizler onlardan faydalanir gelisirsiniz. Ekinler-
den, zeytinlerden, hurmalardan, tiziimlerden ve meyvele-
rin, sebzelerin her tiirliisiinden yararlanirsiniz. Muhakkak
iste bunlarda, hakikatleri arayan, derin digslinen kimseler
icin ayetler vardir.”

Nahl Stiresi 12: “Ve sehhara lekumul leyle ven nehare ves
semse vel kamer ven nuciimu Miisadhharatun bi emrih inne
f1 zalike le ayatin li kavmin yakil{in.”

Meali: “Sizin bedenlerinizi diizenledi. Gece ve giin-
diiz, glines ve ay ve yildizlar, tiim bunlar O’nun isleyisiyle

| 202



diizenlenmistir. [ste bunlarin icinde, diisiiniip akil eden kim-
seler i¢in ayetler vardir.”

Nahl Siresi 13: “Ve ma zerae lekum fil ard1 muhteli-
fen elvanuh inne f1 zalike le ayeten li kavmin yezzekker@n.”

Meali: “Sizlerin ¢ogalmasinda, yeryiiziinlin ¢esit cesit
renkler icinde olusunda, iste bunlarin icinde, varligin yara-
tilisini diisiiniip, ulastig1 hakikatlerle bakmak isteyen kim-
seler icin, elbette ayetler vardir.”

Iste Kur’an1 inceledigimizde; goklerde ve yerde olan her
seyin, her varligin kendinde olan tiim niteliklerin, hep bir
ayet oldugunu anhyoruz.

Ayet; iz, isaret, alamet, delil, sinyal demektir.

Evet, tiim kainatta her sey bir ayettir.

Varligin kendisi de, varliktaki nitelikler de hep bir ayettir.

Her bir ayet; bir isarettir, bir delildir, bir sinyaldir, bir izdir.

Bu iz bizi varligin sahibine gotiiriir.

Her ayet, varligin sahibini gosterir.

Varligin kendisi, varlikta bulunan, varliktan akan her
sey ayettir.

Allah dedigimiz, inanip da sahit olmadigimiz o gizemi,
ancak ve ancak ayetlerle, yani varliktaki isaretlerle anla-
yabiliriz.

Yeterki goriinen varlig1 inceleyelim, anlamaya ¢alisalim.

Ve buna kendi viicGidumuzdan baslayalim.

Nefesimizden baslayip, hiicrelerimizi, dokularimizi, be-
denimizi inceleyelim, ¢calismasini, niteliklerini inceleyelim,
“Ikra-Oku”yalim, idrak etmeye ¢aligalim.

Nereden geldik, nasil olustuk, bedenimiz nasil isliyor ve
nereye gidiyoruz, sorularinin cevaplarini, kendi viicidumuzu
ve varlig1 inceleyerek anlamaya ¢alisalim.

| 208 |



Allah, tiim varlikta isaretleriyle kendini her an gosterir.

Gorlinen de goriinmeyen de, evvel olan da ahir olan da
O’ndan baskas degildir.

“Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur.”

“Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin.” (Hadid Si-
resi 3)

Allah, tiim varliktan isaretleriyle kendini gosterir.

Bunu anlamak i¢in, varligi okumak gerekir, tefekkiir et-
mek gerekir.

Hazreti Muhammed onun icin "Ya Rabbi! Bana esyanin
hakikatini gdster” diye dua etmistir denilir.

Allah, ancak ve ancak varligin varolusunu anladigimizda
idrak edilir.

1$te insan, varlig1 okumali, incelemeli, diisiinmeli, id-
rak etmelidir.

Eger insan, canli dyetlerden okumaya, yani varliktaki isa-
retlerden okumaya baslayamazsa, kendi yaratilisinin hakika-
tine ulasamaz ve sonucta, Allah nedir, hakikatine ulasamaz.

Eger insan, Kur’an kelimelerine ayet der ve bu kainat-
taki her seyin bir ayet oldugunu anlayamazsa, Allah1 idrak
etmekten uzaklasir.

Ezan bizlere, giinde yirmi defa “Eshedu-$ahit olun” diye
bildirirken, bu hakikati bildirir.

Varliktaki ayetleri yani sonsuz isaretleri inceleyerek, va-
rolusun hakikatini hissedebiliriz.

Her nesneyi iyi okursak, siiphesiz oradaki isaretler bize
varligin sahibini gosterir.

Yerytiziinde ve kdinattaki her seyin bir ayet oldugu bize
bildirilmistir.

204 |



Yeterki insan, Kur’an diye bildigi, insanlarin matbaada
olusturdugu kitaptan basini kaldirsin, yoniinii varliga don-
diirsiin, canli dyetler olan varlik kitabiyla tanissin, her var-
ligin bir dyet oldugunu anlasin.

Ve onu okumaya, onu incelemeye, onu anlamaya ¢alissin.

Iste o zaman aradig1 tiim sorularin cevaplariyla bir bir
bulusacaktir.

Zaten Kur’an dedigimiz kitap bizlere bu gercegi sunar.

Goklerde ve yerde bulunan her seyin bir ayet oldugu
Kur’an’da defalarca bildirilir.

Iste insanin kendisi, yani tiim beden varligi ile canh bir
ayettir.

Tlm organlari, hiicreleri bir ayettir.

Varligindaki molekiilleri, atomlar1 bir ayettir.

Allah kendini ciimle kdinattaki dyetleriyle gosterir.

Bize verilen akil bunlar1 anlamak i¢indir.

Hazreti Muhammed onun i¢in "Diisinmeyen kimsenin
imani olmaz” demistir.

iman, emin olmaktan gelir.

Emin olmak ancak ve ancak sahitlikle olusur.

Varlig1 inceleyen oradaki isaretlerle, varligin hakikatine
sahit olan, emin olmustur Yani iman sahibi olmustur.

Diisiinmeyen insan, iman yani eminlik, yani mi’'minlik
makamina eremez.

Diistinmeyen kimse, atalarindan 6grendigi inan¢ boyu-
tunda kalir.

Inang¢ boyutunda olan kisi, atalarindan égrendigi, sahit
olmadigi bilgilere inanir ve hi¢ diistinmeden ibadet diye bil-
digi seyleri uygular.

1205 |



Diisiinmeyen kimse, iman boyutuna ulasamaz, mii'min
olamaz.

Mi'minlik emin olmakla olusur.

Varlik bir kitaptir ve varligin i¢cinde tiim hakikatler sa-
tir-satir yazilidir.

Isra Stresi 58. ayette bu hakikat bildirilir.
“Kane zalike fi el kitidbe mesturen.”

Meali: “Iste bu varlik kitabinin icinde, tiim hakikatler
satir-satir yazilidir.”

Kisi, tiim kainati bir kitap bilir, her seyi bir ayet kabul
ederse, Kur'an'in gercegi olan, canli kitap ile de tanisir.
Ve kainat kitabindan, Allah hakikatine ulasir.

Varliktaki tiim isaretleriyle, yani tiim ayetleriyle, O'nun
kendini gosterdigini idrak eder.

Hakikatler ancak ve ancak, varliktaki isaretlerle, yani
delillerle, yani ayetlerle anlasilabilir.

Onun icin, YGsuf Stresi 105. ayette: “Ve keeyyin min dye-
tin fis semavati vel ard1” yerlerde goklerde olan her seyin
ayet oldugu bildirilmistir.”

Kur’an’a gore varliktaki her bir nitelik ayet olarak ta-
nimlanir.

Buna gore tiim alem Kur’an'dir.

Kur’an dedigimiz varlik kitdbini inceledigimizde, yerde
ve gokte olan her seyin ayetlerden olustugu bildirilir.

Iste Kur’an canl olan her varhiktir.
Her bir varliktaki nitelikler de ayettir.
Okunasi kitap da ayetler de varligin bizzat kendisidir.

Her varligin kendindeki sonsuz ayetler, varligin sahibini
gosteren isaretlerdir.

206 |



Simdi de slire konusunu inceleyelim.

Varlik siireten ve sireten olmak iizere bir yapidan olus-
mustur.

Yani varligin bir ten yonii bir de can yoni vardir.

Ampul ve ampulii calistiran elektrigi diisiinelim.

Elektrik can y6niiyse ampul ten yontidir.

Iste varhgin goriinen yonii vardir, bir de goériinmeyen
yonii vardir.

Varligin 6z ayetlerle sarihdir.
Varligin dis kismi siiretlerle sarihidir.
Varligin dis kismina “Stre” denilir.

Stire; varligin stiret yontdiir, beden yonidiir, toprak yo-
nidir.

Stretlerin ardi dyetlerdir.

Siare konusu iyi bilinmelidir.

Stre, siiret, sur, ayni kokten gelen kelimelerdir.

Sir; cevreleyen, kusatan, yliksek duvar demektir.

Bir sehrin etrafini ¢evreleyen duvarlara da “sur” denil-
mistir.

insanin viicidu da, surdur, siirettir.

Climle varligin ten yonii surdur, strettir,

Iste, stire kelimesi, sur kelimesinden gelir.

Lakin toplumda stire denildigi zaman, hemen akla Kur’an
streleri gelir.

Toplumda stre denildiginde, Mushaf-1 Serif’te olan 114
stre akla gelir.

| 207 |



Toplumda ayet denildiginde, Mushaf-1 Serif’teki strele-
rin icindeki olan kelimeler, ciimleler akla gelir.

“Kur’an” denildiginde, Mushaf-1 Serif denilen kitap akla
gelir.

Oysa stire; varligin dis cihetidir, yani saret cihetidir.
Bundan dolay1 varligin ten cihetine, “Str-Stret-Stire” denir.
Sirre, insa edilmis olan binaya da denir.

Insan viicidu Allah’in inga ettigi bir binadr.

Insan viicidu icten disa kadar, her seyiyle siirelerden
olusur.

Insanin gozii de, kulag da, eli de, dili de, tiim organ ve
hiicreleri stirelerdir.

Sire, sliret ayni anlama gelir.

Insanin bedeni, iciyle disiyla derilerle kaphdir.

Her hiicre, i¢ciyle disiyla hiicre ¢eperi ile kaplidir.

Iste bu deri, hiicre ¢eperi, bedenin stiret boyutudur.

Slret boyutu bir isleyis icindedir.

Insan viicidunda her an bir faaliyet vardir, yani her an
bir isleyis vardir.

Her dokuda, her hiicrede her an bir isleyis vardir.

Insan viicidunda, yani stretlerin ardinda her an, sinir
sistemi, dolasim sistemi, bosaltim sistemi, solunum sistemi
bir isleyis icindedir.

Iste, siiretlerin ardinda olan bu isleyis, okunmas: gere-
ken, anlasilmasi gereken bir canl kitap durumudur.

Stretlerin ardi ayetler sehridir.

Siretlerinin yani tenlerinin i¢ boyutunda olan, yani vii-
c(d boyutunda olan, varolusa ve var edene ait tiim isaretler,

| 208 |



tiim deliller, tiim izler, tiim alametler Allah hakikatine eris-

tiren degerlerdir.

Bu degerleri tutan boyuta stire denilir.

Iste tiim varlik Kur’an sayfalaridir.

Kur’an; okunan, okunabilecek olan, gercegi gosteren, bir-
lik icinde olan, biitiinliik, varligin birligi, varligin isleyisi, is-
leyisin okunmasi gibi anlamlara gelir.

Iste stire, her varhigin dis boyutu, yani siret boyutudur.

Ayet, varhigin i¢ boyutundaki isaretler, delillerdir.

Kitab, tim varligin birlik icinde olan sistemidir.

Mushaf-1 Serif, bizlere sadece yol gosterir.

Nereye bakmamizi, nasil bakmamizi ve ilimden ayrilma-

dan bakmamaiz 6glitleyen bilgiler sunar.

Hakikatlere sahit olmak, canli kitab olan her bir varlik-

taki delilleri, isaretleri incelemekle miimkiin olacaktir.
Hakikat stiretlerin ardinda gizlidir.
Siretlerde ayetlere ulasmak gerekir.

Varligin siiret boyutunda, yani esya boyutunda kalma-

mak gerekir.
Varligin isleyisi, hakikatlerin okunmasi gereken boyuttur.

Iste her varlig1 okuyabilmek, siiretlerin ardina bakmakla

mimkiindiir.
Amag, varlik kitabini, kainat kitabini1 okuyabilmektir.
Kainat Kur’an’inin1 okuyan, Mushaf-1 Serif’i anlayabilir.
Kainat Kur’an'in1 okumak igin; lisan gerekmez, zahiri

okuma yazmak gerekmez, zahiri kitaplar1 okumak gerek-

mez, birilerini dinlemek gerekmez.

209 |



Varlig1 okumak i¢in; merak, istek, niyet, ask, samimiyet,
tenezziil, edep, teslimiyet, bildiklerini unutmak, konusma-
mak, gozlemlemek, diisiinmek, yeterlidir.

Bakara Siresi 164: “Vel ard1 le ayatin li kavmin yakilin.”

Meali: “Ve yeryiiziinde olan her seyde, elbette akledip
diisiinen insanlar i¢in ayetler vardir.”

Meryem Siresi 17: “Fettehazet min dinihim hicaben fe
erselna ileyha riithana fe temessele leha beseren seviyya.”

Fe ittehazet : Boylece, edindi, ald, yapty, sarildy, kusatti,

Min d{ini him : Onlardan baska,

Hicaben : Perde, sureti tutan siret, gizlenme, ortij,

Fe erselni : Boylece, gdnderdik, sunduk, iifledik, biz,

fleyha ritha na : Ona, kendine, rthumuz,

Fe temessele leha  : Oziimleme, gibi, benzesme, sekil ve surete
girmek, ona,

Beseren : Beser, insan, beden, viictid, dis yiizi,

suretli varlik,

Seviyyen : Uygun, normal, seviyelj, birlik, beraberlik,
dogru, diizgiin,

Meili: “Sonra da tliim slretleri tutan o sirete sarildi. Boy-
lece rthumuzdan kendine iifledigimizi anladi. Boylece tiim
beseriyeti bir birlik icinde tutan, sekil ve surete bliriinenin
O oldugunu anlad1.”

Rahman Stresi 26:
b Lale a8
Kullu men aleyha fan

Kullu men aleyhd : Biitiin her sey, var olan, biitlin suretler, ne
varsa,

Fan : Fani, gelip gecen, yok olur,

Meali 1: “Biitiin stretler gelir gecer.”

| 210



Meali 2: “Biitiin her sey gelip gecicidir.”

Rahman Sresi 27:
o o — o 2 w P
P _ ~ - TN 8 o %o _
a8V Pl g3 &l aas e
Ve yebka vechu rabbike zi{l celali vel ikram

Ve yebka : Baki olan, daima, stiirekli olan,

Vechu rabbike : Yiiz, gergek, rabbin, seni viiclidlandiran,

71 el celali : Zat, sahip, suretleri tutan, celal, giizel, nlru ile
tutan,
Vel ikram : Lutuf, sifatlar ikram eden, ihsan,

Meali 1: “Sifatlarinin sahibi olan ve tiim varlig1 Zatiyla
tutan Rabbinin yuizii baki kalir.”

Meali 2: Rabbin vechi bakidir, bitiin stiretleri tutan O'dur,
varliktaki tiim nitelikler O’na aittir.

Nisa Stresi 56: “Beddelndhum culiden.”

Meali: “Cildleri-stretleri her an degistiririz.”
Varligin cilt yoni, stiret yonuidiir.

Varligin stiret yonii her an bir degisim i¢indedir.
Meadlin tamami soyledir.

Nisa Siiresi 56: “Innellezine kefer( bi ayatina sevfe nusli-
him nara kullema nadicet culiduhum beddelndhum culi-
den gayraha li yezlik@il azab innalldhe kane azizen hakima.”

Meali: “Isaretlerimizi gérmemezlikten gelip értenler, biz
suretleri degistirip durdugumuz halde, onlar her seferinde
suretlerde kaldilar. Onlar yakip, yikici hallere sarildilar, si-
kintili haller icinde oldular. Muhakkak ki Allah tiim deger-
lerin yiice sahibidir, tiim varliga hakim olandir.”

Varligin libas-elbise yonii siiret yoniidiir.

Varligin sliret yoniinde kalip siretine adim atamayanlar
Allah hakikatini anlayamaz.

211 |



En’am Siresi 9: “Ve le lebesna aleyhim ma yelbistin.”
Burada gecen “lebes-yelbis{in” varligin libas-elbise yoniidiir.
iblis kelimesi de burasiyla baglantilidir.

Varligin dis yiiziinde kalip, yani toprak cihetini gorip
ozlindeki Hakk’1 goremeyen iblislik halinde kalir.

Insan varligin stret yoniinde kalmamahdir, 6ziinii gér-
melidir.

Kisinin Allah ile arasina perde, varligin sliret boyutunda
kalmasidir.

Allah ile arasina perde, gordiigli varligin aslini géreme-
mesidir.

Iblis Ademe secde etmedi, yani varligin 6ziinii géremedi.

“Onu topraktan yarattin” dedi.

Bu duygu, kisinin iblislik haline uyar1 idi.

Her kim, varligin stiret boyutunu goriir, siret boyutunu
goremezse, iste o Kisi iblislik durumuna diser.

Iblis diye ayr1 bir varlik yoktur.

Iblis, varhgin beser boyutunda yani toprak boyutunda
yani varligin stiret boyutunda kalmaktir.

Iblis, varhigin dis elbisesinde, yani libas boyutunda kal-
maktir, yani toprak boyutunda kalmaktir.

iblis, libas, elbise, dis elbise, siiret, varligin toprak ciheti
ayn1 anlamlara gelir.

Iblis, dis elbisede, siirette, toprak boyutunda kalan de-
mektir.

Bu gordiigiimiiz varlik, stiret boyutuyla bir perdedir.
Perdenin ardi Allah boyutudur.
Her kim, siiret gordi, siret goremedi o iblis oldu.

Her kim, toprak gordii, aslin1 géremedi o iblis oldu.

1212 |



Her kim, kendini gordii, kendinde Hakk’1 goremedi, o ib-
lis oldu.

Her kim, karsisindaki kisiyi gordii, onda Hakk1 gore-
medi, o iblis oldu.

Her kim, tende kald1 cidna eremedi, o iblis oldu.
Her kim, giizel ¢irkin diye gordd, o iblis oldu.

Her kim, kadin erkek diye bakti, insan olarak bakamadi,
o iblis oldu.

Her kim, esyay1 gordii esyada esmay1 géremedi, o iblis oldu.

Eger biz, sliretleri goriir siiretleri tutan sireti goremezsek,
yani topragi goriir, topragin ardinda olani goéremezsek, yani
teni goriip cani géoremezsek, iblislik hali bizde a¢iga ¢ikar.

Iste iblis; varhgin dis elbisesinde kalan, yani varligin top-
rak boyutunda kalan demektir.

Bizden istenen, siiretleri tutan giicii anlamak ve secde
sirrina ermektir.

Iblislik durumuna diisen kiside, bir hamilelik baslar ve
o kendi seytanini dogurur.

Seytanin babasi, iblistir.
iblislik halinden sonra seytanlik hali dogar.

Iblis varligin toprak boyutunu gériir ve kendini hayirh
gorir, baskasina hor bakar.

Bu durum Kur’an’da ¢ok gtizel agiklanmistir.

Sad Siresi 76: “Kale ene hayrun minhu halakteni min
narin ve halaktehu min tin.”

Kale ene hayrun min hu : Dedji, ben hayirliyim, iistlin, ondan,

onu, bunu,
Halakte ni : Yarattin, halk ettin, var ettin, ben,
Min narin : Ates, yakan sey, 151k, aydinlik,

213



Ve halakte hu : Onu yarattin,

Min tin : Tin, 6z, camur, Kil, suret, toprak,

Meali: “Stretlerde kalan; benlik icinde kalir, yakip yikici
hallerinden dolay1 yaratilisi anlayamaz, kendini diger yara-
tilanlardan daha hayirl gériir ve o yaratilanlari bir stiret go-

rir ve siretini goremez.”

Iste kisiyi iblis durumuna diisiiren sey, varligin sliretini

gorip, aslini gorememesidir.
Eger kisi varligin aslini goremezse, gizli bir kibre diiser.
Kendini ustiin, bagkasini hayirsiz kendini hayirh gortir.
Insani iblis yapan, seytan yapan sey, diistiigii kibridir.
Insan1 seytanlastiran, kendini daha hayirl sanmasi, bas-
kasina hor bakmasidir.

Iblis hep soyle sdyledi:
“Ben ondan hayirhiyim.”
“Ben ondan usttinim.”
“Ben ondan yliceyim.”

“Benim inancim, benim ibadetim, benim ibadethanem

onlardan daha tstiin.”

“Insan yaratilan diger varhiklardan daha iistiindiir, daha

yicedir.”
Evet, iblis hep boyle zannetti, boyle diisiindii, boyle soyledi.

Iblisi iblis yapan sey “Ene hayrun minhu-ben ondan ha-

yirllyim” (Sad Shiresi 76) demesi ve kendini tistlin gérmesiydi.
Iblis “Ben ondan hayirliyim” dedi.
“Halakte hu min tin-O bir toprak” dedi.

Bu ayeti ¢ok iyi tefekkiir etmeliyiz.

214 |



Her kim, kendini yaratilan herhangi bir varliktan ya da
bir insandan daha hayirl gériiyorsa, o kisi biiytik bir kib-
rin i¢cine diismustir.

Kendini diger bir kimseden daha hayirh gérmek, daha
degerli géormek, daha yiice gormek kibirdir.

Kibir kisiyi seytanlastirir.

Kibir kisiyi Hakk suurundan uzaklastirir.

Varligin toprak boyutunda kalan iblislesir.

iblis olan Hakk suurundan uzaklasir ve seytanlasir.

Seytanlasan kisi zalimlesir, kendine ve ¢evresine zu-
ltim eder.

Kur’an'da hem iblis hem seytan kelimeleri vardir.

Toplumda iblis ve seytan ayni olarak kabul edilir.

Seytanin geldigi yer iblis boyutudur.

iblis, libas boyutunda kalan, 6zii géremeyen demektir.

Libas, dis elbise demektir.

Varligin dis elbisesi topraktir.

Her kim toprak gordii, topragin 6ziinii goremedi, o iblis
durumuna diisti.

Iblis durumuna diisen varhigin esya boyutunda kalir ve
git gide seytanlasir.

Seytan “sa-ta-na” kelimesinden gelir.

Sa-ta-na yani seytan; uzaklasan yani Hakk’tan uzak olan
demektir.

Seytanlasan Kkisi, hep kibir icindedir, kendini tistiin go-
riir, kendi otoritesi i¢in her seyi yapar.

iblisin oglu seytandir diyebiliriz.

Iblislik hali seytanhg1 dogurur.

Kur’an'da belirtildigi gibi, Adem’e secde etmeyen iblistir.

9215



Adem’den maksat, iiflenen rih boyutudur.

Kisi, varligin stiretinde kalir, varligin 6ziini yani Hakk
boyutunu géremezse, iblis durumuna diiser.

Iblis, varligin toprak boyutunda kalds, iiflenen rih ha-
kikatine eremedi.

Iblis, kendini yaratilan herhangi bir varliktan hayirh
gordi, kibirlendi ve iblis durumuna diistt.

Bakara Siresi 34: “Ill4 iblis eb4 vestekbere ve kine mi-
nel kafirin.”

Meali: “Kibirlenen iblistir ve onun kibri onu kafir eder.”

Kisi yaratilan her bir varligin Hakk ile bagini géremezse,
¢okluk boyutunda kalir, coklugu tutan tekligi géremez.

Iste iblislik haline diisen, toprak boyutunda kalir, topra-
g1n hakikatini géremez.

Yaratilan her varlik, Allah’'in kendi 6ziinden siiziiliip gel-
migtir.

Allah her varligi kendi zatiyla kusatir.

Varlik Allah’tan, Allah varliktan ayri degildir.

“Allah her insana sah damarindan yakindir.” (Kaf Sa-
resi 16)

Birimize az yakin, digerine ¢ok yakin degildir.

Herkese ayni derecede yakindir, hatta yakindan daha
yakindir.

Insan, bu suurla bakmali, varligin toprak boyutunda kal-

mamalidir.

Her kim, kendini yaratilan bir varliktan hayirl gori-
yorsa, biiyilik bir kibrin i¢ine diismiistir.

iblis “Ene hayrun minhu-Ben ondan hayirhyim” dedi.

1216 |



Onun kendini hayirli gormesi, onu kibre diisiirdii, onun
kibri onu seytanlastirdi.

Her kim kendini yaratilan herhangi bir varliktan; ha-
yirly, Uistiin, daha degerli goriiyorsa, o iblistir, o seytanlasir.

Kibir, tenezziilii unutturur, tevaziyu unutturur.
Tenezziil, inzal kelimesinden gelir.

inzal, inmek demektir.

Menzil de ayni1 kokten gelir.

Menzile inmek, tenezzildiir.

Menzil, inilen yer demektir.

Menzil, yeryiizidur, varlik boyutudur.

Tenezzul; varligin seviyesine inmek, kendini yaratilan
varliktan ayr1 gormemek, kendini yiice gormemek demektir.

Tenezziil sahibi, yaratilan her varliga Allah'in kulu ola-
rak bakar ve kendini asla yaratilan herhangi bir varliktan
ustiin gormez.

Tevazu, paralel, aynilik, esitlik, demektir.
Yani, kendini yaratilan diger varlikla ayni gormek demektir.
Miitevazi Kisi, tenezziil sahibidir.

Tenezzil sahibi, baktig1 her varliga, kendisi gibi Allah
tarafindan yaratilan bir varlik olarak bakar.

Tenezzil sahibi, asla kendini yaratilan bir varliktan daha
hayirl, daha degerli gérmez.

Kur’an'da belirtildigi gibi, yaratilan her varlik Allah’'in
yarattig1 bir topluluktur.

Tenezziil sahibi her varliga Hakk nazariyla bakar.

“Yerytiziinde hi¢bir varlik olmasin ki ve gékytziinde ka-

natlari ile ugan bir kus yoktur Ki, sizin gibi bir topluluk ol-
masin.” (En’am Slresi 38)



“Muhakkak ki siz de o varliktaki topluluklar gibi bir top-
luluksunuz.” (Mii'minun Siresi 52)

Iste her insan, varligin hakikatini goérebilmeli ve varlig
Hakk’tan ayri1 gérmemelidir.

Her kim varligin hakikatini goremezse, varligin siiret
boyutunda kalirsa, kendini varliktan ayri goriir ve iblislesir.

Bir karinca, bir bocek, bir kus, bir ¢icek, bir agag, bir tas,
bir damla su, hepsi bizler gibi yaratilmis bir varliktir ve asla
bizden asagi ya da Ustlin degildir.

Insan olan kendini iistiin géormez.

Insan olan hig¢bir varliga hor bakmaz.

Insan olan kendini daha degerli gorerek kibre diismez.

Insan olan hi¢ kimseye zerre kadar zuliim etmez.

Insan olan iyilik i¢in, yardim i¢in kosar.

insan olan karamsarlik ekmez, iimit eker.

Insan olan korkutmaz, sevindirir.

Ama kendini daha hayirli goren, yiice goren; korkutur,
umutsuzluk verir, karamsarlik verir.

Insan olan Halk’ta Hakk’a nazar edendir.

Insan olan kesrette vahdeti gérendir.

insan olan, tenezziil sahibidir, tevazu sahibidir.

Insan olan sefkat ehlidir, ask ehlidir, sevgi ehlidir.
Hepimiz, Allah’in rahimiyet boyutundan siiziiliip geldik.

Bizi var eden bizi asla birakmadji, her an viicidumuzda
tecelli etmekte ve viicidumuzun sahibidir.

Allah, her viiciidun zatidir, sahibidir, orada kendini gosterir.

Iste insan, kendi viicdunun dis beden cihetini, yani si-
ret cihetini Allah’in stresi bilmelidir.

Tim varlig1 Allah'in streleri bilmelidir.

|218 |



Kendi siiret cihetinin siret cihetini yani viicidunun igin-
deki sonsuz isaretleri, delilleri dyet bilmelidir.

Viicdunun her zerresinin i¢cindeki satir satir yazili olan
ilmi bilmelidir, o ilimden okumalidir.

0 ilmin olusmasindaki sistemin kelamini bilmelidir.

Kelam agzimizdan ¢ikan sozciikler degil, varligin 6ziinde
olan ilmin yazili oldugu sistemdir.

Iste her varlik canli kitaptir, canhi Kur’an'dir.
Canl ayetlerdir, canh sirelerdir.

Annesinden dilinyaya gelen her bebek, viicidunda; Kur’an’,
streleri, ayetleri ve ilmi tasiyan bir fihristle dogar.

Kur’an’t; tim viicdudur.
Sareleri; tim ten boyutu, hiicre boyutu, doku boyutu,
organ boyutudur.

Ayetleri; tiim viicidundaki sonsuz isaretlerdir, deliller-
dir, isleyis boyutu, nitelikler boyutudur.

ilmi; viicGdundaki varolusa ve var edene ait olan satir
satir yazili olan sistemdir.

Iste okunacak olan kitap, insanin kendi viicidudur.

Kendi viicidunu okumaya baslayan ciimle varligi1 da
okumaya baslar.

Iste insan viiclidu; tiim sirlar1 yani tiim hakikatleri ta-
styan bir kitaptir.

insan, teni candan, cani tenden ayirmadan okumalidir.
Slireyi ayetten, ayeti sireden ayirmadan okumalidir.

Insan viicdu stirelerden ve ayetlerden olusan bir canli
Kur’andir.

Insan viicidu her an, shreleriyle, ayetleriyle konusan
canli bir kitaptir.

[219 |



Kur’an'da gecen “Kitabun yantiku” buna isaret eder.
Kitabun yantiku, konusan kitap demektir.
Insan viiciidu konusan bir kitaptir.

Ayrica mii'minlik makamina gelen de konusan canl ki-
tap olmustur.

Mi'mintn Stresi 62: “Ve ledeyna kitabun yantiku bil
hakki ve hum 13 yuzlemtin.”

Meali: “Bize ait olan hakikatleri konusan bir kitaptirlar.
Onlar hi¢ kimseye kotiiliik etmezler.”

Casiye Shresi 28: “Haza kitabuna yentiku aleykum bil
hakk inna kunna nestensihu ma kuntum tameliin.”

Meali: “Iste, Bizim konusan kitabimiz sizin iizerinizdeki
hakikatlerdir. Muhakkak ki Biz, yaptiginiz seyleri sizde kay-
dederiz.”

Insan, stireleri ve ayetleri kendi viiciidunda ve her var-
likta bulabilmeli ve hakikatleri oradan okuyabilmelidir.

insan viictdu; kitabullahtir, ayetullah’tir, sGireullah’tir.
Yani tiim viicld, Allah'in bir sehridir.
Insana, varolusu ve var edeni anlamak i¢in akil verilmistir.

Yeter ki insan, aklini, gonliinii batil bilgilerden, zultim
hallerinden temizlesin, canli kitap olan kendi viiclid kitabina
edeple donslin, enfiis yolculuguna baslasin.

Yeter ki insan, canli ayet olan varliktaki niteliklerle bu-
lussun ve o dyetlerden okumaya ¢alissin.

Kainat kitabini okuyan, din adina ortaya ¢ikan kitaplari
slizebilir, yorumlayabilir ve kainat kitabini okuyan kamil ki-
silerin sozlerinden yararlanabilir.

Iste kisi, kendini ve her varligi canli kitap bilmelidir, oku-
nacak kitap bilmelidir.

Iste 0 zaman insan hakikatlere ulagacaktir.

| 220



Kapilar bir bir agilacaktir.

Sorularin cevaplari bir bir gelecektir.
Sirlar bir bir gelecektir.

Mucizeler bir bir gosterilecektir.

Simdi hadis konusunu inceleyelim.

Toplumda hadis denildigi zaman, hemen Hazreti Muham-
med’in sozleri akla gelir.

Oysa hadis kelimesi, varliktaki hadiseler ile alakalidir.
Varligin varolusu, isleyis, stireci hep varliktaki hadiselerdir.

Varligin yasami, doga ile iligkisi hep hadise olarak ad-
landirilir.

Insanlarin yasantilar1 da insanlarin hadiseleridir.
Varliktaki tiim isleyis Allah'in hadiseleridir.

Hadis; olay, isleyis, hareketlilik, Allah'in varliktaki fiil-
leri, s6z demektir.

Gasiye Siresi 1: “Hel etake hadisul gasiyeh.”

Hel eta ke : Mi, geldj, verildi, sunuldu, sen,

hadisu : Hadise, olaylar, s6z, aktarilan soz, haber, bilgi,

El gasiyeti : Sliretleri tutan, ezici, afet, salgin, her yeri saran,
perde, orti,

Medli 1: “Ttim suretleri tutanin bilgisi sana geldi degil mi?”

Meali 2: “Her yerdeki olaylarin hakikati sana sunuldu
degil mi?”

Kur’an'da, varligin isleyisindeki tiim olaylar, hadis ola-
rak tanimlanir.

Varliktaki hadiseler, varligin kendinde olan isleyisin ha-
kikatleridir.

1221 |



Bir insanin olusu, bedenindeki olaylar, bedenindeki is-
leyis hep hadislerdir.

Bir ¢icegin acilmasi, koku salmasi, kimyasal boyutu, bi-
yolojik boyutu hep hadistir.

Varliktaki hadiseler, varligin isleyisine ait hakikatlerdir.

Insanlarin sosyal toplumdaki yasantilar1 da hadiseler
diye tanimlanir.

Mi’'minin Siresi 44: “Ve cealndhum ehadis fe buden li
kavmin 1a yumintn.”

Ve cealnd-hum : Kildik, yaptik, aktardik, onlar,

E hadis : Isleyis, konusma, sézler, olaylar,
yasantilar,

Fe buden : Boylece, boyut, uzak olsun, uzaklasan,

Li kavmi la yuminin  : Kavim i¢in, yok, mii'min, inanmayan,
Meali: “inanmayan kavimlerin hakikatlerden nasil uzak-
lastiklari bilinsin diye onlarin hadiselerini aktardik.”

Burada belirtilen hakikat, mii'min olmayan kimselerin
kendi benliklerinde kalarak, yasamlarinin nasil oldugu be-
lirtilir.

Insanlarin yasamlari da hadiselerden olusur.

Naziat Stiresi 15: “Hel etdke hadisu misa.”

Hel eta ke : Sana gelmedi mi? geldi degil mi? sunuldu,

Hadisu Miisa : Hikayesi, kissasi, sozleri, olay, haberleri,
yasantisi, Miisa

Meili 1: M{sad'nin basindan gecen olaylarin bilgileri sana
geldi degil mi?

Meali 2: “Miisa’'nin yasantisi sana sunuldu degil mi?”

Burada belirtilen hakikat ise Miisd'nin hadiseleridir.

Misa'nin hakikat yolundaki yasadigi olaylar da hadis
olarak belirtilir.

| 222



Yisuf Stiresi 6: “Ve yu allimuke min tevilil e hadisi.”

Meali: “Varliktaki olaylarin hakikati sana dgretilecek.”

Kur’an’a gore hadisin bir anlami da, varhigin isleyisin-
deki olaylardir.

Hacc Siresi 14: “Innallahe yefalu ma yurid.”

Meali: “Muhakkak ki varligin isleyisindeki olaylar Al-
lah’in iradesindendir.”

An

Hacc Stiresi 18: “Innallahe yefalu ma yesa.
Meali: “Muhakkak ki varligin isleyisi Allah’in istegiyledir.”
Hacc Siiresi 76: “Yalemu ma beyne eydihim ve ma halfe-
hum ve ilallahi turceul umar.”

Yalemu : [lmin sahibi,

Ma beyne eydi him : Onlarin 6nlerinde ki, gelecekte olan,

Ve ma halfe hum : Arkalarindaki sey, gecmiste olan,

Ve ila Alldh turceu  : Allah’a, déner, déniip duran, olup duran,

El umur : Biitiin isler, isleyis, tim varhiktaki isleyis,

Meali: “Ge¢miste ve gelecekte ortaya cikan her seydeki
ilmin sahibi Allah’tir ve tiim varliktaki isleyisi dondiiren
Allah'tir”

Iste Kur’an’ inceledigimiz zaman anhyoruz ki varhgin
kendine olan tiim olaylar hadis olarak belirtilir.

Varliktaki olaylar, Allah’'in varliktaki efali ilahiyesidir.
Iste varhigin isleyisindeki hadiseler-olaylar hadislerdir.

Hazreti Muhammed’in s6zlerine de hadis denilmistir.

| 223



KURAN'DA DIN-SUNNET-SERIAT AYETLERI

Kur’an'da gegen din ile ilgili bazi ayetleri inceleyelim.

Fatiha Stresi 4:

cll o ella
Maliki yevmid din
Maliki : Malik, sahip, idareci, iktidar sahibi, kdinati idare eden
Yevm : Giin, her an, vakit, zaman,
El din : Varolus yasalari, varligin yaratilis yasalari,

Meali: “Yaratma yasalariyla her an tiim varliga sahip
olandir.”

Daha 6nce de din kelimesini inceledigimizde, din; ya-

sa-kanun olarak karsimiza ¢ikmisti.

Iste bu élgiiyle burada, “tiim varligin yaratilisinda yasa-

larin sahibi Allah’tir” olarak meéal edilmesi daha anlamlidir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Bakara Stresi 132:

Al &) (B b sea’s 4ain a3l L (oas

Galid ofals Y (a8 S8 (Gl KT ilalal

1224 |



Ve vassa biha ibrahimu benthi ve yaklb ya beniyye in-
nalldhestafa lekumud dine fe 14 temGtunne illd ve entum

muslim{n
Ve vassa biha [brahim : Vasiyet, 6giit, o hakikatler, onunla,
{brahim,
Beni hi : Evlatlarina, cocuk, o,

Ve yakiibu ya beniyye : Yakb, ey evlatlarim, ¢ocuk,

inne Allah 1stafa : Muhakkak, Allah, segmek, secicilik,
fark etme, siizme,

Lekum el din : Sizin, din, varligin yaratilis yasalari,

Fe 14 tem{itunne : Artik, yok, 6lmeden,

il14 ve entum miislimin : Ancak ve siz, teslim olan, baris huzur
uzere olan,

Meili: “Ibrahim evlatlarina hakikatleri anlamalarini va-
siyet etti. Yakib da: Ey evlatlarim! Muhakkak ki Allah size,
varligin yaratilis yasalarini anlamaniz i¢in fark etme yete-
negi verdi. Artik siz 6lmeden 6nce, varliginizin sahibini bi-
lip teslim olun, baris ve huzur lizere olanlardan olun, dedi.”

Insana bahsedilen akil dini anlamak i¢indir.

Yani varligin yaratilisinin hikmetlerine, yasalarina eris-
mek i¢indir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Bakara Stresi 193:

@

AU Gl 6 &5 458 &Y s
ngaylggsamg@\gp

Ve katilihum hatta 1a tek{ine fitnetun ve yek{ined dinu
lillah fe inintehev fe 13 udvane illa alez zalimin

| 225 |



Ve katild hum : Miicadele edin, gayret, onlar, cehalet halinde

olanlar,
Hatta la tek(inu  : Hatta, kadar, yok oluncaya kadar,
Fitnetun : Fitne, ikilik, karisiklik, kargasa, sahtelik,
kavga,
Ve yekiine : Olsun, oluncaya kadar,
El din li Allah : Din, varligin yaratilis yasalari, Allah
Fe in intehev : Artik, eger, sayet, vazgecmek, birakmak,
Fe 13 udvane : Artik, yok, diismanlik,

i11a ald el zAlimin : Ancak, sadece, zalimlik, kotiiliikler,

Meali: “Fitnelik icinde olanlar kendilerine yazik ederler.
Dinin Allah’a ait oldugunu anlayin. Diismanlik icinde olma-
yin. Ancak zalimlerin diismanlik halleri yok olmaz.”

Burada da ¢ok giizel bir anlamla fitneligimizin yok edil-
mesi gerektigi bildirilir.

Fitne nedir?

Kimler fitne icinde olurlar?

Kisi, kendisinin fitne icinde oldugunu nasil anlar?

Kadin fitne midir, kimler kadini fitne olarak gortir?

Bakara Stiresi 191: “Vel fitnetu eseddu minel katli.”

Meali: “Fitne oldiirmekten daha tehlikelidir.”

AN

Fitne kelimesi; “f-t-n, fetn, flitin” kokiinden geldigine

inanilir.

Altinin hakiki mi sahte mi oldugunu anlamak i¢in atesle
denemeye “fitne” denir.

Yani, ikilik, sahtelik, gercek yiiziinii saklama, aldatmak,
saptirmak, ara bozmak, musibet, gibi olan tiim hallere fit-
nelik denir.

Yani, karisiklik, kargasalik ¢ikarma durumu, gercekten
uzaklasma, aslin1 gormeme, aslini 6rtme fitne durumudur.

1226 |



Fitne, ayn1 zamanda imtihan, deneme olarak da kulla-
nilmistir.

Buradaki imtihan durumu; gercege ulasma durumu, ger-
cek sahibini anlama durumu, ikilikte kalmama durumudur.

Kisi, kendi viicid varligin1 kendine nispet ederse, kendi
gerceginden uzaklasirsa, kendinin ve varligin sahibini gor-
mekten koparsa bu durum fitne durumudur.

Enfal Shresi 28. ayette, “Ve evladukum fitnetun-evlatla-
riniz sizin icin fitnedir” diye meal edilse de...

“Evlatlarinizin gercek sahibinin muhakkak ki Allah ol-
dugunu bilip anlayin” diye meal edilmesi daha anlamhidir.

Burada; “evlatlarinizin sahibi siz degilsiniz, onlarin da
sizin de sahibiniz Allah’tir, hakikati belirtilmek istenmistir.

Yani kisi, kendinin ve evlatlarinin sahipligini kendine nis-
pet ederse, gercegi ortmiis olur, fitnelik durumu ortaya ¢ikar.

Kisi kendinin de, evlatlarinin da asil sahibinin Allah ol-
dugunu bilirse fitnelikten kurtulmus olur.

Inceledigimizde anliyoruz ki fitne; karigiklik, kargasa-
lik, ikilik, sahtekarlik, durumudur.

Kadini fitne olarak gorenler, yani kadini bastan ¢ikaran
olarak gorenler, kadini insan yerine koymayan zihniyetlerdir.

Yani kendileri fitnelik ¢ikaranlardir.

Yani kendi i¢lerindeki fitnelik atesini sondiiremeyenlerdir.

Hazreti Muhammed “Kadin erkek esittir, cennet kadin-
larin ayag altindadir” derken, inan¢ diinyasinda ¢ogu ke-
sim, kadini erkegi yoldan saptiran bir fitne araci olarak gor-
mislerdir.

Her kim sozlerinde, eylemlerinde, diislincelerinde, ikilik,
kargasalik, karisiklik, sahtelik, aslindan saptirmak, ¢ikar

297 |



icin aldatmak, istismar, isyan gibi haller i¢inde ise bu du-
rum fitnelik durumudur.

Onun i¢cin Kur’an’da “Fitne 6ldiirmekten daha tehlikeli-
dir” uyarisi kdlben duyulmalidir.

Fitne bir toplumun:

Illimden uzaklasmasina,

Adaletten uzaklasmasina,

Haktan, hukuktan uzaklagsmasina,
Yozlasmasina,

Sahtekarliklara,

Acg gozli olmasina,

Boliinmesine,

Ahlaki bozulmasina,

Birbirini istismar etmesine,

Kargasalik, kavga icinde olmasina,

Aldatmak, aldanmak durumuna diismesine,
Sahsi ¢ikarlar icinde olmasina,

Gayri mesru iliskiler icinde olmasina,

Kendini ya da ¢evresini isyana, karamsarliga stirtiklemesine,
Para, mal, miilk, san, s6hret derdine diismesine,

Kendi viicidunun ve varligin viicidunun sahibinin Al-
lah oldugu hakikatinden uzaklasmasina,

Inan¢ boyutunda boliinmeye, yani cemaat, tarikat, mez-
heplere boliinmesine, her kesimin kendini tistiin gérmesine

yol agar.

Riim Siresi 32: “Onlar dini boélen kimselerden oldular ve
biitiin hepsi tarikatlara, mezheplere, cemaatlere boliindiiler.
Her ziimre kendi inanglariyla avunup éviindi.”

[228]



Bu kisi kafirdir, bu kisi cehennemliktir, bu kisi zindik-
tir, demek bile fitnelik olabilir.

Ya degilse?
Kalbleri ancak Allah bilir.

Fitneden kurtulmanin tek yolu, kisinin kendisinin ve var-
ligin sahibinin Allah oldugunu idrak etmesidir.

Kisi:

Dinin hakikatine ulasirsa,

Kendinin ve varligin sahibini anlarsa,

Her varlikta Allah’in tecelli ettigini anlarsa,
Allah’in her varlikta her an oldugunu anlarsa,

Ki Allah hepimize sah damarimizdan yakindir dyeti bunu
belirtir. (Kaf Siiresi 16)

Her varligin geldigi 6z ve dondiigii 6ziin Allah oldugunu
anlarsa,

Nefeslerin, bedenlerin, sahibinin Allah oldugunu anlarsa,
Ve hep bu suurda yasarsa,
Asla fitnelik durumuna diismez.

Kisi her zaman sdylemlerine ve eylemlerine dikkat et-
melidir.

Fitneye sebep olacak her seyden kacinmalidir.

Din adina, meslek adina, siyasal alanda, ailevi alanda, top-
lumsal alanda, hi¢bir sdz ve eylem fitneye sebep olmamalidir.

Bir toplumun ¢okiisiiniin ilk baslangici fitnedir.
Fitne zulmiin baslangicidir.

Iste kisi fitneye diismemek icin:

[limden uzaklasmamall.

Varligin sahibinin Allah oldugunu unutmamali.

1229 |



Goriinen her varligin, igiyle disiyla, bizzat Allah’in zahir
ve batin boyutu oldugunu anlamal.

Birini aldatmanin, Allah’1 aldatmak oldugunu bilmeli.

Birine zarar vermenin, Allah’a zarar vermek oldugunu
bilmelidir.

Kisinin kendi varligi, Allah ile arasina fitne olmamalidir.

Her kim Allah’t anlamaktan uzaklasirsa o kisi fitnelik
icine diiser.

Her kim Tevhid suurundan uzaklasirsa o fitnelik i¢ine
diiser.

O kisi kendi seytanina teslim olur.

Her kim boliiciiliik icindeyse o fitne durumundadir.

Her kim s6zlerinde, eylemlerinde, ikilik icinde olma,
kendini iistiin gorme, se¢ilmis gérme, birilerini hor gérme
icinde olursa, iste o fitnelik icindedir, o kisi seytani hallere
teslim olur.

Miicadele Shresi 19: “Seytani halleri onlarin akillarini
esir ald1. Boylece onlar Allah’1 anmaktan uzaklastilar. iste
seytani hallerde kalan boélendir, bolen ancak seytani hallerde
kalandir. Onlar kaybedenlerdir.”

Iste, bir s6zii sdylerken, fitneye sebep olmamak i¢in, kirk
diisiiniip 0yle sdylemeliyiz.

Bir s6z duydugumuzda, icinde fitnelik algisi var mi1 diye
cok iyi diisiinmeliyiz.

Birine bir bilgi aktardigimizda, fitneye sebep olabilir mi-
yim diye cok iyi diisiinmeliyiz, s6zl ona gore aktarmaliyiz.

Iyi niyetle soyledigimiz bir soz, karsimizdaki kiside fit-
nelik uyandiriyorsa, dilimizi tutmaliyiz.

Konustugumuz soézler, merhamete, sefkate, iyilige mi
kap1 agiyor?

1230 |



Konustugumuz sozler, fitneye, kotiiliige, zulme mi kapi
aciyor?

Cok iyi ama cok iyi diisiinmeliyiz.

Fitneligin ne oldugunu ¢ok iyi anlamaliyiz.

Ve asla fitneye diismemeye gayret etmeliyiz.

Ve asla fitneye diisiirmemeye gayret gostermeliyiz.

Ayette belirtildigi gibi, icimizdeki fitneligi yok edemez-
sek, dinin hakikatini anlayamayiz.

Simdi baska bir dyete bakalim.
Bakara Stresi 256: “La ikrahe fid dini.”

La ikrahe : Yok, zorlama, kerih géormek yoktur,

Fiel din : Hakkinda, i¢in, din, varligin yaratilis yasalari,
Meali 1: “Dini yolda hi¢ kimseyi kerih gérmek yoktur.”
Meali 2: “Din hakkinda zorlamak yoktur.”

Meali 3: “Varligin yaratilis yasalarini anlama konusunda
hi¢ kimseye baski yapilamaz.”

Bunu daha 6nce incelemistik.

Simdi baska bir dyete bakalim.

Al-i imran Stresi 19: “inned dine indallahil islam.”

inne el dine : Muhakkak ki, din, varolus yasalari,
inde Allah : O’'na ait, onun katinda, Allah
El islamu : Baris, huzur, selamet, huzura ulasmak, islam,

Meali 1: “Muhakkak ki din Allah’a aittir, bunu anlayan
[slam makamina erigir.”

Bu konuyu da daha 6nce incelemistik.

231



)

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Al-i Imran Stresi 24: “Ve garrahum fi dinihim ma kand

yefter(in.”
Ve garra hum : Aldatty, aldanma, acemi, onlar, din hakkinda,
onlar,
Fi din him : Din hakkinda, onlar,
M3 kanl : Degil, sey, ne, oldu, yalan, iftira, uydurulan,
yefterin

Meali: “Onlar aldandilar, onlar din hakkinda yalanlar-
dan baska seylerde olmadilar.”

Din ayrimcilig1 icinde kalan, dinin hakikatine eriseme-
yecektir.

Senin dinin benim dinim kavgasinda kalanlar, dinin Al-
lah’a ait oldugunu anlayamayanlar bir aldanmislik icinde
hareket edenlerdir.

Dini, varliktaki ilimden degil de inang¢ gruplarinin kavga-
larindan zanna dayali 6grenenler, yalanlarda kalacaklardir.

é//:?’e
=V

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Al-i imran Stresi 83: “E fe gayre dinillahi yebgiine ve
leh(i esleme men fis semavati vel ardi tavan ve kerhen ve
ileyhi yurce@in.”

E fe gayre : Hala, baska, bagka birsey mi?
Dini Allah : Din, yaratilis yasalari, Allah
Yebgiine : Ariyorlar, istiyorlar, arzu, istek,
Ve lehii esleme : O'na, teslim olma,

Men fi el semavat ve el ard : Kim, ne, semalarda, goklerde ve
yerde,

| 232



Tavan ve kerhen : Iciyle disiyla, her yéniiyle, istese de
istemese de,

Ve ileyhi yercelin : 0’'na, aslina donecek, asli,

Meili: “Allah’in dininden baska bir sey mi ariyorlar? Gok-
lerde ve yerde ne varsa iciyle disiyla O’na teslim olmustur
ve O’'na donecektir.”

Burada da din ¢ok giizel tarif edilmistir.
Tim varlik birlik icinde Allah’in zatina baghdir.
Bu baglilik ayni1 zamanda dinin hakikatidir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Al-i imran Stresi 85: “Ve men yebtegi gayrel islami di-
nen fe len yukbele minhu ve huve fil ahireti minel hasirin.”

Ve men yebtegi : Kim, ister; arar, maksat, gaye, amag,
Gayre el Islam : Bagka, gayri, baris huzur, selamet,
Dinen : Din, Allah’in dini, yaratilis yasalari,

Fe len yukbele min hu : Artik, degil, asla, kabul, makbul, ondan
Ve huve fi el dhireti : 0, sonunda, ahirette,

Min el hasirin : Kaybedenlerden, hiisran,

Meili: “Kim; Allah’in dininden, baris ve huzurdan baska
bir seye yonelirse, artik onun o arayisi makbul degildir ve o
sonunda kaybedenlerden olur.”

Burada da belirtilen hakikat, dinin Allah’a ait oldugunun
iyi anlasilmasi uyarisidir.

Dinin hakikati islam’dir.
Islam da teslimiyettir.

Allah’a teslimiyet de kisinin gonliine huzur getirir.



Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Maide Stiresi 77: “Kul ya ehlel kitabi, 1a taglt {1 dinikum
gayral hakki ve 14 tettebili ehvae kavmin kad dalli min kablu

ve edalll kesiran ve dallli an sevais sebil.”

Kul ya ehle el kitabi : De, ey, aktarilan sdylentilerde kalanlar,

La taglt : Haddi asmayin, sapmayin,

Fi din kum : Icin, hakkinda, yolunda, din, varolus
yasalarl, siz,

Gayre el hakki : Gayr, degil, baska, hak, hakikat, dogru
olan,

Ve 14 tettebil ehvae : Tabi olmayin, uymayin, hevj, ¢ikar, bos

seyler,

Kavmin kad dall : Kavim, kimseler, hakikatlerden sapmak,
dalalet,

Min kabl : Onceden,

Ve edallii kesiran : Sapmak, haktan sapmak, ¢cogu,

Ve dall : Sapmak, dalalette kalmak,

An sevii el sebil : Dosdogru yol, diizenli, yol,

Meali: “De ki: Ey aktarilan soylentilerde kalanlar! Siz din
hakkinda hakikatlerden baska seylere sapmayin. Daha 6n-
ceki, hakikatleri birakip kendi anlayislarina sapan ve ¢ogu
kimseleri de saptiran o kimseler gibi hevalariniza uymayin

ve dosdogru hakikatin yolundan sapmayin.”

Dini, sdylentilerden 6grenenler, yonlerini varligin varo-

lus yasalarina yani dinin hakikatine dondiiremeyenlerdir.
Hakikat varligin kendisidir.

Zanlara gore aktarilan bilgilerde degil, varligin 6ziinde

olan ilmi degerlerde olmak gerekir.

Ve asla yoniimiizl varhigin hakikatlerinden dondiirme-

meliyiz.

1234 |



)

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
En’am Stresi 159: “Innellezine ferrekd dinehum ve kani

siyean leste minhum f1 sey innema emruhum ilallahi summe
yunebbiuhum bima kant yefalin.”

inne ellezine ferreku : Dogrusu, o kimseler, firka, bolmek,
ayrilmak,

Dine hum : Din, onlar,

Ve kan siyean : Oldu, cemaat, tarikat, mezhep
diyerek,

Leste min hum fi seyin : Sen degilsin, onlar gibi, bir sey
icinde,

innem4 emr hum ila : Fakat, ancak, is, isleyis, hiikiim,

Allah onlar, Allah'in

Summe yunebbiu hum : Sonra, dyle ki, haber vermek,

bildirmek, onlar,

Bima kan yefalin : Seyler, oldu, yapmis olduklari,

Meali: “Dogrusu onlar dini boliik boliik ettiler ve cemaat,
tarikat, mezhep diye boéliindiiler. Sen onlarin oldugu seyle-
rin icinde degilsin. Allah hakkinda onlarin isleyisi anladig1
gibi degilsin. Oyle ki onlara yaptiklari seylerden hakikatler
her an bildirilir.”

Burada belirtilen hakikat, dinin hakikatini anlayamayan
kimseler, dinde bollintirler ve yetmez, cemaat, tarikat, mez-
heplere boliiniirler uyarisidir.

Varligin 6z isleyisini anlayanlar, bunu Allah'in efali ila-
hiyesi oldugunu idrak edenler, bir boliinme i¢inde olmazlar.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

| 235



En’am Stresi 161: “Kul inneni hedani rabbi ila siratin
mustekim dinen kiyamen millete ibrahime hanifa ve ma
kdne minel musrikin.”

Kul inne ni : De, anlat, elbette ben,

Hed4 ni rabbi : Yol gosteren, rehber, ben, rabbim,
i1a siratin mustekim : Dosdogru hak yolu iizere,

Dinen : Din olarak, varolus yasalari,
Kiyamen : Diri olan, dosdogru, canlanmak,
Milleti : Imla, diizenlenen ilkeler, belge,

diizenleyip yazdirilan,

ibrahime : ibrahim, 6ze uygun yasayan,
rahim tizere, aslina tabi,

Hanif : Tevhid iizere, birlik tizere,

Ve ma kdne min el miisrikin : Olmadi, olmaz, degilim, ortak
kosmalk,

Meali: “De ki: Elbette ben: Rabbimin bana yol gosterdigi
sekilde dosdogru hakikatin yolunda, dosdogru din iizere,
Ibrahim’in diizenledigi ilkeler iizereyim, Tevhid idraki iize-
reyim ve ortak kosan degilim.”

Diyanet Meali: “De ki: Siiphesiz Rabbim beni dogru bir
yola, dosdogru bir dine, Hakk’a yénelen ibrahim’in dinine
iletti. O, Allah’a ortak kosanlardan degildi.”

Burada da ¢arpici bilgi vardir.

Genelde miiellifler, “Milleti ibrahim” ayetini Ibrahim’in
dini diye geviriyorlar.

Oysa burada hem “din” hem de “millet” kelimesi vardir.

Milleti ibrahim; ibrahim diizenledigi ilkeler, egitim an-
lamindadir.

Din Allah’a aittir.

ibrahim’in dini diye ¢evirirsek, dini ibrahim’e nispet et-
mis oluruz.

1236 |



Hazreti ibrahim Tevhid’in babasi olarak bilinir.

Hazreti ibrahim, ilm-i Tevhid derslerinin ilkelerini or-
taya koyan kimsedir.

Ibrahim milleti ayeti, neden Ibrahim’in dini diye ¢evriliyor?

Millet kelimesi, din kelimesi ayn1 anlamda m1?

ibrahim’in dini olur mu?

Din Allah’a aitse, ibrahim’in dini diye ¢evirmek dogru
mudur?

Nahl Siiresi 123: “Summe evhayna ileyke enittebi millete
ibrahime hanifa ve ma kane minel musrikin.”

Diyanet Meali: “Sonra da sana, “Hakka yénelen ibrahim’in
dinine uy. O, Allah’a ortak kosanlardan degildi” diye vahyettik.”

Tevhid-i Kur’an Méali: “Sonra sana vahyettik: ibrAhim’in
diizenledigi ilkelere tabi olmani, Tevhid iizere olmani ve or-
tak kosanlardan olmamani.”

Millet; imla, diizenlenen ilkeler, belge, diizenleyip yazdi-
rilan, sdyleyip yazdirmak, ezbere yazmak anlamlarina gelir.

Millet; “imlal” masdariyla, yani, “imla” manasi ile ilis-
kili bir isimdir.

Ayni zamanda, ayni inang, ayni duygu, ayni amagta bir-
lesen topluluklara da denir.

Asil kokeni “Imla” kelimesinden gelir.

Hazreti ibrahim, Allah nedir, varolus nedir, bir kisi Al-
lah’1 nasil bilebilir, bu sorularin cevabini bulabilmek icin dii-
zenledigi ilkelerle bizlere yol gosterdi.

Nasil ki bir ilim, belli bir egitim asamasindan gecildik-
ten sonra anlasilabiliniyorsa... Din, Allah, kendini tanima,
varolusu anlamak da Hazreti ibrahimin diizenledigi ilke-
lerle bilinebilir.

D

Onun icin Ku’an'da 7 yerde “Milleti ibrahim” kelimesi gecer.

[237|



Tim mealciler, millet kelimesini “Din” diye ¢evirmislerdir.

Ibrahim’in dini demislerdir.

Boyle yapilan meal hi¢ hakkani degildir.

Ciinkii din Allah’a aittir. Ibrahim’in dini olmaz.

Bakara Siiresi 130: “Ve men yergabu an milleti ibrahime
illa men sefihe nefseh.”

Meali: “Kim Ibrahim’in diizenledigi ilkelerden yiiz cevi-
rir, onun Hakk"1 aradig1 gibi aramazsa, o kendini anlayama-
yan akilsiz kimselerden olur.”

Bakara Stresi 135: “Ve kalt kiinG hiiden ev nasara tehtedii
kul bel millete ibrahime hanifa ve ma kane minel musrikin.”

Meali: “De ki: Hayir, sadece Ibrahim’in diizenledigi il-
keler uizere, Tevhid tizere oluruz. O Allah’a ait olan sifatlari
kendine nispet edenlerden olmadi.”

Kur’an’ inceledigimiz zaman anhyoruz ki “Millete ibrahim”
kelimesini, “Ibrahim’in diizenledigi ilkeler” diye meal yap-
mak daha dogru olandir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Yhnus Siresi 105: “Ve en ekim vecheke lid dini hanifa ve
14 tekinenne minel musrikin.”

Ve en ekim veche ke : Yoneltmek, yonelt, cevir, yiiziini,

Li ed dini : Din, yasa, kanun, varligin yaratilis yasalari,
Hanifa : Tevhid iizere, varligin tekligi,

Ve 14 tekunne : Sakin olma,

Mil el miisrikin : Ortak kosan, kendine varlik isnat etme,

Meali: “Yiizini Tevhid iizere varligin yaratilis yasala-
rina cevir ve sakin ortak kosanlardan olma.”

| 238



Burada da belirtilen uyari, yiliztimiizli dinin hakikati olan
varligin varolusuna dondiirmemizdir.

Ve asla Allah’a ortak kosmamamizdir.

Bu boéliimde gecen miisrik kelimesini inceleyelim.
Miisrik, “se-ri-ke, sirk” kelime kokiinden gelmektedir.
Serik, ortak olmak demektir.

Senin de var benim de var anlamindadir.

“Sirket” de bu kokten gelir.

Yani ortaklik.

Misrik, ortak kosan anlaminda kullanilir.

Allah’a ortak ¢cikaran anlamindadir.

Yani Allah’a ait olan vasiflar1 ama kendimize ama bir
baskasina isnad etmektir.

Yani, Allah’'in yarattig1 bir kula ya da kendimize ulGhi-
yet isnad edilmesidir.

Insan, Allah’'in Gluhiyetinin yaninda kendine varlik is-
nat etmemelidir.

insan, Allah’a ait olan sifatlari1 kendine nispet etmemelidir.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Fetih Stresi 28: “Huvellezi ersele resiilehu bil huda ve di-
nil hakki li yuzhirehu aled dini kullih ve kefa billahi sehida.”

Huve ellezi ersele  : 0, gonderdi, sundu, a¢iga ¢ikti,

Resil hu bi huda : Restl], kilavuz, rehber, yol gosterme,

Ve dini el hakki : Din, hakikat, dogru olan,

Li yuzhire hu : Icin, zahir, izhar etmek, ilan etmek,
aciklama, o

Ala dini kulli hi : Ustiine, biitiin dinlerin iizerine,

1239 |



Ve kefa bi Allah : Kafi, yeterli, ihtiya¢ birakmayan, Allah

Sehida : Her an her yerde hazir olan,

Meali: “Ki o resil; hakikatleri agiklayip yol gostermek ve
biitiin dinlerin tizerine dinin hakikatinin ne oldugunu agik-
lamak icin agi1ga cikti. Her yerde her an hazir olan Allah, ha-
kikati anlamaniz i¢in yeter.”

Din ayrimcilig1 icinde olanlar, dinin hakikatinden uzak-
tirlar.

Ayette ¢ok carpici bir agiklama vardir.

Resil, din kavgasi i¢inde olanlara, dinin hakikatini an-

latmak i¢in ortaya ¢cikmistir.

Din ayrimcilig1 icinde olanlar, senin dinin benim dinim
kavgasinda kaldilar ve dinin hakikatinin ne oldugunu an-
layamadilar.

Iste tiim kamil insanlar, dinin hakikatini anlatmak icin
cirpindilar.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.
Zariyat Shresi 6: “Ve inned dine le vakiu.”

Ve inne el dine : Muhakkak, din, varolus yasalari,

Le vakiun : Elbette, vuku bulan, olay, ortaya ¢ikan,
gerceklesen,

Meali: “Muhakkak ki varolus yasalariyla elbette varlik
ortaya ¢ikar.”

Burada da belirtilen hakikat, ortaya ¢ikan tiim varlik
belli bir yasalarla ortaya ¢ikar.

Varligin gesitliligi hep bir fitrat-1 ilahiyeye goredir.
Insan nasil yaratildigini diisiinmelidir.

Nasil yaratildigini...

| 240



Nereden geldigini...

Nasil sekillendigini...

Nasil bedenlendigini...

Nereye gitmekte oldugunu...

Diistinmeli, anlamaya ¢alismalidir.

“Halakal insane min nutfe.” (Nahl Stresi 4)
“Insan, bir nutfeden, bir 6zden, bir embriyodan yaratild1.”
Insan bir kadere gore halk edildi.

Diistn, hiicre hiicre nasil sekillendin?

Nasil bedenlendin?

Sunu asla unutma!

Sen kendini var etmedin.

Sen kendini asla sekillendirmedin.

Dogumu, 6liimi sen tasarlamadin?

Sadece diisiin, sen nasil var oldun?

Nasil bedenlendin.

Eger varolusunu anlayamazsan, benlige diisersin.
Ben benim der, kibre diisersin.

Ve yaraticina karsi hasim olursun.

“Fe iza huve hasimun mubin” (Nahl Stresi 4)

Ve O’na kars1 apagik benlik icinde olursun, “ben de va-
rim” egosuna kayarsin.

Insan, annenin yumurtasi ve babanin sperminin birle-
simi ile hiicre hiicre, doku doku, organ organ halk edildi.

Insan bu yaratimda zerre kadar muktedir olan degildi.
Insan higbir hiicresini yaratan, sekillendiren degildi.
Insan bu gercegi bilmeli ve edep icinde olmall.

Ben benim demekten vazgegmeli, yaraticisini tanimalidir.

1241 |



Nasil yaratildigini anlamaya ¢alismalidir.

“Allah hakikati nedir?” iyi diistinmelidir.

Don kendine, bak bedenine.

Bu beden nasil halk edildi de ve diisiin?

Sen seni var etmedin.

Elini, ayagini sen olusturmadin.

Gozlnt, kulagini sen yapmadin.

Beynindeki muhtesem yapinin zerresini sen yapmadin.
Gel, diisiin sen nasil yaratildin?

Hangi kaynaktan geldin?

Gel yaraticina karsi hasim iginde olma.

Ben benim deme.

Allah’in ulviyetini gor, O'ndan ayr1 olmadigini bil.

Sen seni yaratan degilsin.

Sen seni sekillendiren degilsin.

O miikemmel goziiniin bir hiicresini bile yaratan degilsin.
Goziin yaratilisindaki yasay: diistiin.

O mitkemmel beyninin bir sinir hiicresini yaratan degilsin.
Beynin yaratilisindaki yasay1 diistin.

Bedeninin hicbir hiicresini yaratan sen degilsin.
Bedenin yaratilisindaki yasayi diistin.

Tim bu yasalarin bir kader oldugunu anla.

Tlm bu yasalarin din oldugunu anla.

Gel distin, ben neyim de?

Goriinen varlik nasil var oldu de?

Hakikat senin bedeninde gizli.

Gel diistin.

1242 |



Gel oku, kendini anla.

Gel nasil yaratildin arastir.
Kendine kendinde sahit ol.
Hakikati kendinde bul.

Simdi baska bir ayeti inceleyelim.

Rim Siresi 32:
JS ol 1538 Zeia 15878 (il (pa
O pdl y ca

Minellezine ferraks dinehum ve kant siyea kullu hizbin

bima ledeyhim ferihiin

Min ellezine ferraku : O kimselerden, firka, bolmek, ayrilik,

partilesmek,

Dine hum : Din, varligin yaratilis yasalari, onlar.

Ve kant siyean : Tarikat mezhep cemaatlere ayrilmak,
firka firka olmak,

Kullu hizbin : Biitiin hepsi, grup, firka, boliinmek,

Bima ledeyyim : Kendinde olan, her ziimre kendi
inanclariyla,

Ferih(in : Sevinme, simarma, azma, avunup
ovindi,

Meali: “Onlar dini bolen kimselerden oldular ve biitiin

hepsi tarikatlara, mezheplere, cemaatlere boliindiler. Her

zimre kendi inanglariyla avunup évindu.”

Dinin Allah’a ait oldugunu anlayan kimse, senin dinin

benim dinim kavgalarina girmeyecektir.

1243 |



Dinin, varhigin yaratilis yasalari oldugunu anlayan kimse,
yonini varligin yaratilisina déndiirecek, hakikati oradan
O0grenecektir.

Simdi de “Siinnet” ile ilgili ayetleri inceleyelim
[sra Stresi 77: “Sunnete men kad erselni kableke min
rusulina ve 13 tecidu li sunnetina tahvila.”

Sunnete : isleyis kanunu, yol, adet, ilahi nizam,
Men kad ersel na : Oldu, a¢iga cikty, biz,

Kabl ke min resiili-na : Senden 6nce, resiller, biz, hakikatlerimiz,
Ve la tecidu : Bulamazsin, eksiklik, noksanlik,

Li sunnet na : Slinnetimizde, varliktaki isleyis yasalari
Tahvil : Degisiklik, dondirmek,

Meali: “Senden once gelen restller de, varliktaki isleyis
yasalarimizi anlatmak i¢in a¢iga ¢iktilar. Varliktaki isleyis
yasalarimizda bir degisiklik bulamazsin.”

Ortaya c¢ikan tiim kdmiller varligin varolusunu anla-
maya calismislardir.

Anladiklari kadariyla da insanliga ulastiklar: bilgileri
sunmuslardir.

Varligin varolusu belli bir yasayla, isleyisi de belli bir
yasayla olmaktadir.

Ezelden edebe varlik bu yasalarla olusur ve bu yasa-

larla isler.

Ahzab Siresi 62: “Sunnetallahi fillezine halev min kabl
ve len tecide li sunnetillahi tebdila.”

Sunnete Allah : Siinnet, kanun, varligin isleyis yasalari, Allah,

Fi ellezi halev : O kimseler, gelip gecenler, yoksun,

1244 |



Min kablu : Onceden, daha énceden,

Ve len tecide : Asla, degildir, yoktur, asla bulamazsin,

Li sunneti Allah : Siinnet, kanun, varligin isleyis yasalari, Allah
Tebdilen : Degisiklik, farklilik, bozukluk,

Meali: “Allah’in varliktaki isleyis yasalarinda asla bir de-
gisiklik bulamazsin. Onceden gelip gecenler de Allah’in isle-
yis yasalar1 ile yasayip gitmislerdir.”

Fatir Stresi 43: “Fe len tecide li sunnetillahi tebdila ve
len tecide li sunnetillahi tahvila.”

Fe len tecide : Boylece, iste, asla bulamazsin,

Li sunnetillahi  : Siinnet, Allah, varhigin isleyis yasalari,
incelikleri,

Tebdilen : Degisme, sapma, ¢arpiklik,

Ve len tecide : Asla, degil, asla bulamazsin, gdremezsin,

Li sunnetillahi  : Allah'in stinnetinde, yaratma kanunu, isleyis
yasalari,

Tahvilen : Degisme, doniistiirme, ¢cevirme,

Meili: “Iste, Allah'in varliktaki isleyis yasalarinda asla
bir degisiklik bulamazsin ve Allah’in varliktaki isleyis yasa-
larinda asla bir sapma bulamazsin.”

Fetih Stresi 23: “Sunnetellahilleti kad halet min kabl ve
len tecide li sunnetillahi tebdila.”

Meali: “Allah’in varliktaki isleyis yasalari gegmisten ge-
lecege devam eder gider ve Allah'in varliktaki isleyis yasa-
larinda asla bir degisiklik bulamazsiniz.”



Mi’'min Stresi 85: “Sunnetallahilleti kad halet f1 ibadih
ve hasire hunalikel kafirin.”

Meali: “Ge¢misten gelecege varligin isleyisindeki yasa-
lar Allah’a aittir. O kullarindan ayri degildir. Iste hakikatleri
gormemezlikten gelenler, bunlari anlayamadiklarindan do-

£
—

Ahzab Siresi 38: “Ma kane alen nebiyyi min harecin fima

lay1 hiisrandadirlar.”

faradallahu leh sunnetallahi fillezine halev min kabl ve kane
emrulldhi kaderen makdara.”

Meali: “Nebilerde tereddiitte, ikilikte kalma olmaz. On-
lar da, onlardan 6nce gelip gecen kimseler gibi, Allah'in var-
liktaki isleyis yasalarina uyma, hep Allah’a icabet etme hali
tizeredirler ve onlar tiim varliktaki Allah'in isleyisinin be-
lirlenmis bir 6l¢i ile oldugunu bilirler.”

,@{,
=N\ W\

Simdide serfat ile ilgili ayetleri inceleyelim.
Casiye Stresi 18: “Summe cealnake ala seriatin minel
emri fettebi ha ve 1a tettebi ehva ellezine 14 yalem{in.”

Summe cealna ke : Sonra, kildik, yonelttik, yapmak, sunmak,
sen,

Ala seriatin : Serfat, isaret, yiice diizen, dogru yol, nir,

Min el emri : Is, isleyis, hiikiim, kainatin isleyisi,

Fe ittebi ha : Boylece, bundan sonra, tabi olmak,
uymak,

Ve 14 tettebi ehva : Uyma, tabi olma, hevj, zanlar, hevesler,

Ellezine 1a yalemune : Bilmeyen kimseler, ilimden uzak olmak,

Meali 1: “Sana varliktaki isleyiste, hakikatlerin tiim isa-
retlerini sunduk. Artik ona tabi ol ve sakin bilmeyen kimse-
lerin hevalarina uyma.”

1246 |



Meali 2: “Sana kainatin isleyisinin yiice diizenini sun-
duk. Artik ona tabi ol ve sakin bilmeyen kimselerin heva-
larina uyma.”

Meali 3: “Varliktaki isaretlerle sana hakikatler sunuldu,
bu hakikatlere tabi ol, ¢ikar icinde olma ilimden ayrilma.”

Necm Siresi 49: “Ve ennehu huve rabbus sira.”

Ve enne hu huve rabb : Muhakkak ki o, Rabb, viiclidlandiran,
El sira : Siar, yonelme, duyus, isaret, varhiktaki
isaretler,
Meali: “Muhakkak ki victidlandiran O’dur, varliktaki bii-
tiin isaretler O'nu gosterir.”

Sura Siresi 13: “Serea lekum mined dini ma vassa bihi
nithan vellezi evhayna ileyke ve ma vassayna bihi ibrahime
ve miisa ve 1sa en ekimid dine ve 1a teteferreki fth kebure
alel musrikine ma tedthum ileyh alldhu yectebi ileyhi men
yesau ve yehdi ileyhi men yunib

Sered : Seriat, isaret, hakikate uygun, ilahi
kanun, usul icinde ac¢iklama,

Lekum min el dini : Sizlere, dinin, yaratilis yasalari,
varolus yasalari,

M3 vassa bi hi Niih : Vasiyet edildi, onu, hakikatleri, Nh

Ve ellezl : Onu, ki o, hakikatleri, varolus yasalari,

Evhay na ileyke : Vahyettik, bildirdik, sunduk, hayat
verdik, biz, sana,

Ve ma vassay na : Vasiyet ettik, tavsiye, biz,

Bihi ibrahim : Onu, o hakikatleri, ibrahim,

Ve Miisa ve Isa : Misa ve Isa

1247



En ekimii : Dosdogru, ayakta tutma, diri tutma,
ikame etmeleri,

El dine : Din, varligin yaratilis yasalari,

Ve 1a teteferreki fi hi : Ayriliga, firka diismeyin, onda,

Kebure 1 Agr, zor geldi,

Ala el musrikine : Misriklere, ortak kosanlar,

Ma tedi : Uymadilar, davete uymadilar, onlar,

ileyhi Allah : Ona, ona yonelmek, Allah,

Yectebi : Yiicelik, se¢mek, seckin, tercih etmek,

fleyhi men yesau : Ona, kendinde, kim ister, isteyen
kimse,

Ve yehdi ileyhi : Yol gdsterme, hidayet, ulasmak, ona,

Men yunibu : Kim, kimse, yonelen, her seyiyle
yonelen,

Meali: “Nlh’a varolus yasalarini bir usil i¢inde, isaret-
lere dayali aciklanmasi vasiyet edildi ve ibrahim’e de o ha-
kikatleri aciklamasi vasiyet edildi. Sana da o hakikatleri
aciklamani vahyettik. Miisd’ya ve Isd’ya da, dini dosdogru
anlatmalari ve onda firkalara ayrilmayin diye sdylemelerini
bildirdik. Fakat ortak kosanlara bu hakikatler zor geldi. On-
lar bu hakikatlere uymadilar. Artik isteyen kimse; Allah’'in
hakikatlerini anlamay1 tercih eder, O’'na yonelir. Her seyiyle
O’na yonelen kimseye hakikatlere ulasmak vardir.”

Sura Shresi 21: “Em lehum surekau seral lehum mined
dini mé lem yezen bihillah ve lev 14 kelimetul fash le kudiye
beynehum ve innez zalimine lehum azabun elim.”

Em lehum surekau : Yoksa, onlar, ortaklar,
Serall : Seriat, isaretler, izah eden, a¢iklads, yol
kilan, emir,

1248



Lehum min el dini  : Onlara, dinleri, din edindikleri, varolus

yasalari,

Ma lem yezen : Sey, ne, degil, izin yok, ruhsat, miisaade,
yetkili,

Bi hi Allah : Onda, onu, o konu hakkinda, Allah

Ve lev 1a kelimetu : Olmasaydyi, yok saydilar, kelime, sozler,
tecelli,

El fash : Ayirma, boliim,

Le kudiye : Yapmak, isleyis, yerine getirme, hiikiim,
takdir,

Beyne hum : Aralarinda,

Ve inne el zalimine : Muhakkak, zalimler, zuliim edenler,

Lehum azabun elim : Onlara, ac1 bir azaptadir, sikintida,

Meali: “Onlarin din diye edindikleri sey, onlara ortak kos-
may1 m1 emrediyor? Onlar her seyde yetKili olanin Allah ol-
dugunu anlayamadilar ve hakikatlerin s6zlerini yok saydilar
ve onlar aralarinda tiim varliktaki isleyis hakkinda ayrildi-
lar. Muhakkak ki zalimlere ac1 sikintilar vardir.”

=V

Maide Stresi 48: “Min el Hakk li kullin cealnd minkum

siraten.”
Min el hakk : Hakikatleri, gercekleri,
Li kull cealna : Hepiniz i¢in, kildik, sunduk,

Minkum siraten :sizden, isaretler, yolu, dogru yol
Meali: “Hepiniz i¢in hakikatleri her yerden sunduk, siz-
den isaretleri takip edenler hakikate erisecektir.”
Incelendiginde goriilecegi gibi seriat kelimesi, varlik-
taki isaretler, varligin ilahi nizami olarak karsimiza ¢ikiyor.

Varliktaki isaretleri takip eden kimse, mutlaka haki-
kate erisecektir.

[249 |



Insan higbir varliga abes bakmamalidir.

Her varlik Allah’in isaretlerini tasir.

Her isaret Allah’'in ispatidir.

Yaratilan hicbir seyi abes gormeyelim
Yaratilan hicbir seye basimizi ¢cevirmeyelim.

Her varlik Allah'in seriati-isaretleri ile sarilidir, o isa-
retleri takip edelim.

Abese Stresi 1: “Abese ve tevella.”

Meali: “Hicbir seye abes bakma, basini ¢cevirme.”

Her seyi bnemse, anlamaya ¢alis, hikmetine ermeye calis.
Her sey gerekli yaratilmistir.

Her sey hikmetler iizere yaratilmistir.

Allah’in seriatini takip et.

Yaratilan her seyde ilim gizlidir.

Yaratilan her seyde Hakk’in kendi gizlidir.

Yaratilan her seyde hakikatler gizlidir.

Abes bakma varliga.

Abes gérme yaratilan hicbir seyi.

Yaratilana basini ¢evirme.

Her seyi 6nemse, incele, hayretle bak, heyecanla bak.

Miu'minin Stresi 115: “E fe hasibtum ennema3 halakna-
kum abes.”

Meali: “Sizi abes yere yarattigimizi mi1 sandiniz?”
Hig¢bir varhigin yaratilisi gereksiz degildir.

Allah her varlikta kendine ait isaretleri sunar.
Allah her varlikta nice sirlari sunar.

Allah her varliktan kendini zahir eyler.

Her varlik 6zlinde nice hakikatleri tasir.

| 250 |



Ey kardesim!

Varliga abes bakma.

Hicbir sey abes-gereksiz degildir.

Yaratilan her sey bir sekilde sana hikmet sunar, fayda
sunar.

Bastigin topraga tasa bak.

Onlardaki mineraller senin bedeninde vardir.

O mineraller senin yasaman i¢in gereklidir.

Ictigin suyun icindeki mineraller, tastan gelir, toprak-
tan gelir.

I¢tigin suyun icindeki mineraller senin yagsamin igin fay-
dahdar.

Topraga selam vererek bas.

Taslara selam vererek bas.

Minnettarlik duygusu ile bas.

Her seye ibretle bak.

Arilar olmasa yasam olmaz.

Agaclar olmasa yasam olmaz.

Kuslar olmasa yasam olmaz.

Solucan deyip abes bakma.

Topraktaki solucanlar nice faydalar sunar.

Topragin havalanmasina, verimliligine, giibrelenmesine
yardimci olur.

Karinca deyip abes bakma.

Siileyman’a yol gosteren karincayi diisiin.
Kur’an’da bash basina Neml-karinca stiresi” vardir.
Doganin dengesini korurlar.

Cevreyi temizlerler.

251 |



Karincalar tohumlari tasirlar, farkl yerlerde onlarin fi-
lizlenmesine ve ¢cogalmasina katki saglarlar.

Toprag1 havalandirirlar, topragin nefes almasini saglarlar.
Sinekleri de abes gorme.

Allah, Kur’an'da sineklerden bahseden ayetleri sunmustur.
Bircok kii¢lik canliy1 yiyerek dogal dengeyi korurlar.

Fazla iireyen, zarar verici hdle donen canlilar1 yiyerek
onlarin fazla iiremesinin dniine gecerler.

Olmiis canhlar: yiyerek hastaliklarin ortaya ¢cikmasina
engel olurlar.

Bilhassa karasinekler miithis temizleyicidirler.
Bazi canlilarin da besinleridir.

Kurbagalari da abes gorme.

Suyun ekolojisini korurlar.

Dogal dengeyi korurlar.

Tirtillar, kiiglik kurtlar, cekirgeler, stimiiklii bocekler gibi
birgok bitkiye zarar1 olan boceklerle beslenirler.

Tek bir kurbaga bir gecede 100’den fazla bocek yiyebilir.

Derilerinde bulunan farkl farkli 70’e yakin antimikro-
biyal peptit vardir.

Bu peptitler, insanda baz1 hastaliklara sebep olan bak-
terileri engellemek icin elzemdir.

Bocekleri de abes gorme, onlar da dogay1 temizlerler.
Bitkilerin ¢esitliliginin devamini saglarlar.

Tarim Urilnlerinin verimli olarak yetismesini saglarlar.
Kuslar gibi nice hayvanlarin besin kaynagidir.

Yilan deyip de ge¢me.

Yilana da abes bakma.

| 252 |



Nice faydalari vardir.

Farelerin fazla ¢cogalmasina engel olurlar.

Toprag1 havalandirirlar.

Zehirleri ila¢ sanayinde ¢ok faydalidir.

Nih'un gemisinin deligini bir yilan kapatmadi m1?
Nedir o delik, nedir o yilan?

Hayvan kelimesi, “hayevan-hyy-hyv-diri olan, canl olan”
kelimesinden gelir.

Hayvan kelimesi, Allah’in hayy kelimesinden gelir.

Allah diriligini her seyden gosterir.

Her seyde diri olan Allah’tir.

Sakin kardesim hic¢bir varliga abes bakma.

Kostebek iste, deyip gecme.

O topragi adeta eler, verimli hale getirir, havalandirir.

Kanj, eti, insandaki bazi hastaliklara sifadir.

Kanser olmayan bir hayvandir.

Nedir bunun bilimdeki hikmeti?

Ey kardesim!

Her hayvanin insana bir sekilde faydasi vardir.

Sakin abes gérme hicbir hayvani.

Sakin zarar verme o masumlara.

Ey kardesim!

Yaptigin biiyiik abdestin bile, nice bitkiye miithis bir
glbredir.

Hayatta hicbir sey bosuna yaratilmamaistir.

Hicbir seyi abes gorme.

Hicbir olaya abes bakma.

Her seyden dersler ¢ikar, hikmetler ¢ikar.

| 253



Sakin higbir varliga hor bakip kibre diisme.
Sakin higbir kimseyi dislayip kibre diisme.
Her seyin bir dersi vardir.

Her seyin 6ziinde kimyasal bir akis vardir.
0 akisla nice liitGiflar sunular.

Abes bakma kardesim

Hor gorme kardesim.

Gereksiz sanma kardesim.

Her varlik 6zilinde ilim tasir, sirlar tasir.

En abes gordiigiin sey senin sagligin icin gerekli olabilir.
Allah higbir seyi gereksiz yaratmadi.

Abes bakma kardesim.

Hor gorme kardesim.

Hikmet lizere bak.

ilim tizere bak.

Baktigin bir seye “Allah’im sen bunu gereksiz yaratma-
din, hikmetini nasip et” diye bak.

Her varliga selam ver, inan ki seni duyarlar.

Ve sana rahmet enerjisi, sevgi enerjisi sunarlar.
Hicbir varliga abes bakma.

Hicbir kimseye abes bakma, hor bakma.

Agaca, tasa, kusa, her seye selam ver.

Her seye verdigin selam Allah’a verdigin selamdir.
Abes bakma kardesim.

Gereksiz gorme kardesim.

Her seyin 06ziinde hikmetler gizli, ilim gizli.
Edeple bak, huzurla bak.

Sevgiyle bak, saygiyla bak.

1954 |



Sakin varliga selam vermeden gecme.

Clinkii sen o varliktan stiziildiin geldin.

Senin bedeninde her varligin karsilig var.
Dogaya olan saygi, senin kendine olan saygidir.
Dogay1 sevmen, senin kendini sevmendir.
Abes bakma kardesim.

Hor gorme kardesim.

Hikmet lizere bak.

ilim tizere bak.

Hakk tizere bak.

Bil ki her varliktaki isaret Allah'in ispatidir.
Seriati iyi anla ve varliktaki isaretleri takip et.
Bil ki onlar seni hakikate gotiirecek.

Yeter ki ¢cocuk safligi ile bak, anlamak icin bak.

19255



COCUK SAFLIGI

Bebek tertemiz dogar.

Akl gonlii tertemizdir.

Aklinda ayrimcilik yoktur.

Oteki diye bakmay1 bilmez.

Kendi cinsiyetini bile bilmez.

Millet ayrimcilig1 yoktur.

Dini yoktur.

Mezhebi yoktur.

Tarikat1 yoktur.

Cemaati yoktur.

Senlik benlik kavgasi nedir bilmez.

Senin dinin benim dinim kavgasi nedir bilmez.
Cocuk bliylidiikge masumiyeti kirlenir.
Anne baba, kendilerinin inancini1 kodlar.
Toplumdan cemaat tarikat ayrimciligini é6grenir.
Senlik benlik kavgasina diiser.

Benim dinim, senin dinin kavgasina diiser.
Kendi gibi inanmayani kafir ilan eder.
Insan éldiirmeyi cihat zanneder.

Kafir ilan etmeyi inanci sayar.

Namazli namazsiz diye ayirir.

Seriath seriatsiz diye ayirir.

| 256 |



Ortiilii értiisiiz diye ayirir.

Inanan inanmayan diye ayirir.

Oysa cocuk dogdugunda bunlar yoktu.
Bunlar1 bilmezdi bile.

O tiim safligiyla bakard.

Esyay1 anlamaya ¢alisirdi.

Cinsiyet ayrimcilig1 bilmezdi.

Ortiilii 6rtiisiiz ayrimcihigi bilmezdi.
Sadece bakard1.

En saf duyguyla bakardi.

Hayretle bakardi.

Heyecanla bakardi.

Cocuk buyudiikee cevresinden etkKilenir.
Cevresi onun beynine din adina yargilar sokar.
Aile ¢ocugun safligini kirletir.

Toplum ¢ocugun safligini kirletir.

Cocuk bélmeyi 6grenir.

Cocuk oteki gérmeyi 6grenir.

Cocuk ben egosunu 6grenir.

Bizlik ona 6gretilmez.

Atalarinin inanci izere olur.

Kendi inancini tstiin gérmek tizere olur.
H{d Sdresi 109: “I11a kema yabudu 4bau hum min kabl.”

Meali: “Onlar sadece atalarindan 6grendigi gibi ibadet
ederler.”

Cocuk masum dogar.
Anne baba ve yasadigi toplum, ona yargilar kodlar.

Cocuk buyudiikge ¢evresinin etkisiyle Kirlenir.

19257 |



O saf masum bakis1 degisir.

Hayretle bakan bakisi yok olur.

Esyanin hakikatini 6grenmek icin olan bakisi yok olur.
Cocuk safligindan diisenler hakikatten uzaklasir.
Varolusu ve var edeni anlamaktan uzaklasir.

Hazreti Muhammed bosuna dememis...

“Allah’a en yakin olanlar ¢ocuklardir.”

Hazreti Is bosuna dememis...

“Kiictik cocuklar gibi saf olmazsaniz, goklerin egemen-
ligine giremezsiniz.”

Hazreti Mlisd'y1 Miisa yapan...

Nil nehrine masum bir ¢ocuk olarak birakilmasi degil
miydi!

O masumiyet firavunlugu yikan degil miydi!

Cocuk gibi masum olmak gerekli degil miydi!

Akil goniil temizlenmeden...

Allah hakikatine erilemez.

Cocuk safligina erilmeden...

Allah’a iman edilemez.

A’la Stiresi 14: “Kad efleha men tezekka”

Meali: “Aklin1 gonliinii tertemiz edenler kurtulacaklar.”

A'raf Stiresi 158: “Ummi ellezi yuminu bi Allah.”

Medli: “Anasindan dogdugu saflikta olanlar, Allah’a iman
ederler.”

Kur’an “Gulamen zekiyya-sizlere tertemiz ¢ocuklar ver-
dik” diye bildirmez mi?
Akl gonli, hali tertemiz ¢ocuk!

Duygusu diisiincesi tertemiz ¢ocuk.

| 258 |



Kur’an “Hakikatlere tertemiz olanlar erisecek” demez mi?
Varlik kitabinin i¢inde nice gizli hakikatler var” demez mi?

Bu hakikatlere ancak ve ancak tertemiz olanlar temas
edecek, demez mi?

Vakia Siiresi 78-79: “F1 kitabin mekniin-La yemessuht
illel mutahhertn.”

Demek ki Allah'in hakikatlerine erisebilmek i¢in ¢ocuk
safliginda olmak gerekiyor.

Tertemiz olmak gerekiyor.

“Tertemiz Cocuk”

Diinyaya gelen her ¢ocuk tertemizdir.
Her cocuk en safligiyla dogar.

Onda yargilama yoktur.

Onda oteleme yoktur.

Kibir bilmez, gurur bilmez.

Giybet bilmez, alay etme bilmez.
Fesatlik, hasetlik bilmez.

Meryem Stresi 19: “Ehebe leki gulamen zekiyya.”
Meili: “Sana tertemiz ¢ocuk verdik.”
Dogan her ¢ocuk tertemizdir.

Sabidir, masumdur, saftir.

Paktir, tertemizdir.

Ey Anne Baba!

Bak ayet size sesleniyor.

“Tertemiz evlat verdik” diyor.
Kirletme o ¢cocugun beynini.

Bozma onun masumlugunu

Beynine zararli duygular ekme.

1259 |



Cocugun yaninda her davranisa dikkat et.
Soyleyecegin her soze dikkat et.

Kar1 koca olarak tartisma, 6fkeli davranma.
Olumsuz s6zler etme.

Kimseyi kotiileme.

Kimsenin inancini yargilama.
Kimsenin eksigini gedigini arama.
Kimseyle alay etme.

Atalardan gelen olumsuz duygularin...
DNA’dan ¢ikmasina izin verme...
Atalardan gelen olumlu duygularin...
Cikmasinin 6niinii ag.

Cocugunun yaninda giizel sozler soyle.
Isra Stresi 53: “Yekdllleti hiye ahsen.”
Meaili: “Giizel sozler soyleyin.”

Allah size tertemiz evlat verdi.
Kirletmeyin, zehirlemeyin onu.

lyi yetistirin.

ilim dolu edeb dolu yetistirin.
Birilerine yardim ederek...

Yardimi 6gretin.

Birilerine sevgi dolu davranarak...
Sevgiyi, saygly1 0gretin...

Giizel kelimeler soyleyin.

Zararh kelimeler kullanmayn.
Kelimelerin sihri vardir.

Kelimeler enerjidir.

260 |



Kelimeler biiyudiir.

Olumlu kelimeler kullanmaya bakin.
Asla olumsuz kelimeler kullanmayin.
Agizdan c¢ikan her kelime...

DNA'da atalardan gelen...

Olumlu ya da olumsuz halleri tetikler.
Bak ayette ne giizel belirtilmis.

Ibrahim Siresi 24: “Kelimeten tayyibeten.”
Meali: “Giizel kelimelerle konusun.”
Agzindan ¢ikan kelimeler;

Guzel, olumlu, rahmet dolu...

Sevgi dolu, koruyucu, ilim dolu...

Sefkat dolu, huzur dolu, husu dolu olsun.
Bak dyette ne glizel uyari sunulmus.
Ibrahim Stresi 26: “Kelimetin habisetin.”
Meali: “Zararlh kelimeler sdylemeyin.”
Agzindan ¢ikan kelimeler...

Zararli, zulme kap1 agan olmasin.
Fitnelik, fesatlik iceren olmasin.
Dedikodu, ¢ekistirme olmasin.

Hor goriicii, hakir goriicii olmasin.

Kibir iceren olmasin.

Karamsar, kaygi iceren olmasin
Sevgiden, huzurdan, uzaklastiran olmasin.
Ey Anne Baba!

Bu ayetleri can kulagiyla duy.

Yapacagin her davranis ¢ocuguna yansiyacak.

|261|



Soyleyecegin her s6z ¢ocuguna yansiyacak.
Sana tertemiz evlat verildi.

Kirletme onu.

Zarar verme beynine.

Gaddarlik, zalimlik ekme beynine.

Batil bilgiler ekme.

Hurafelerle beynini Kirletme.

Hep olumlu, giizel konus.

ilim tizere bilgiler ver.

Edeb tlizere davranislarla giizel 6rnek ol.
Hep olumlu davran, hep giizel davran.
Cocuguna giizel 6rnek ol.

Ve bil ki hakikatlere ancak ve ancak ¢ocuk safliginda
olanlar erisecektir.

1262 |



SON DEGERLENDIRME

Insan kendi hakikatine erigsmelidir.
Insan tiim varli§in bir 6zden yani bir rAhimiyet boyu-
tundan geldigini anlamalidir.

Aciga cikan tiim varligin, rahimiyette olan niteliklerle
sarili oldugunu gorebilmelidir.

Nasil ki bir agacta olan her sey bir tohumdan stiziiliip ge-
liyorsa, bu dlemde de gordiigiimiiz tiim varlik, tohum misali
bir 6zden stiziiliip gelmistir.

Insan bu hakikati anlamali ve bu suurla yasamalidir.
Insan gordiigii varhgin hakikatini diisiinmelidir.
Gordugu her bir varhigin niteliklerini anlamaldir.

Her bir varligi kusatan ilahi kudreti hissedebilmelidir.
Insan ¢evresindeki hicbir varhiga zarar vermemelidir.
Insan duydugu her bir kelimenin asli manasim diistinmelidir.
Okudugu her kitabi analiz etmelidir.

Bilmelidir ki kitab1 yazan kisi, o kitabi kendi inancina
gore yazmistir.

Onemli olan yazilan kitaplarin, varliktaki ilmi akislara
gore olmasidir.

Onun icin insan, her zaman her bilgiyi, her so6zii analiz
etmelidir.

Kur’an'da Hucurat Siiresi 6. ayette ne giizel bir uyar1 vardir.

1263 |



Hucurat Siresi 6: “in cAekum fasikun bi nebein fe te-
beyyend.”

Meili: “Size bir bilgi geldiginde i¢inde fasiklik var mi1 yok
mu iyice arastirin.”

Meali 2: “Size gelen bilginin icinde ikilik ¢ikaran, ara bo-
zan bilgiler var mi iyice arastirin.”

Ne kadar giizel bir uyari!

Bize gelen her bir bilgi, ister kitablardan olsun, ister in-
sanlarin sozlerinden olsun iginde ayrimcilik, 6teleme, yargi-
lama, boliiciiliik var mi1 diye ¢ok iyi diisiiniilmelidir.

Keske Kur’ani can kulagiyla duyabilsek.

Insan her zaman ilim ve edeb iginde olmalidur.
Insan ¢evresinde olan hi¢ kimseyi yargilamamalidir.
Insan goériinen varligin siiretinde kalmamalidir.
Her bir varligin i¢ yiiziinii gérmelidir.

Ey kardesim!

Hi¢ kimseyi yargilama.

Hi¢ kimseyi kiiclik gérme.

Insanlari dinli dinsiz, serfath seriatsiz diye ayirma.
Ortiilii értiisiiz diye ayirma.

Zahire gore hiikkiim verme.

Kalbini acip géremezsin.

Kimsenin inancini tartma.

Allah’'in indinde, makbul olan nedir bilemezsin.
Basi acik, basi kapali...

Seriatli, seriatsiz...

Mezhepli, mezhepsiz...

Su dinden, bu dinden, diye yargilama kimseyi.

[264 |



[lim irfan sahibi kimdir bilemezsin.
Bir kulu kafir gorme...

Dinsiz, imansiz deme...
Giinahkar sapik ilan etme.
Kendini yiice goriirken...
Diistiigiin kibir giinahini...
Istesen de silemezsin.

Duygusu, diisiincesi...

Ibadeti, giysisi...

Sozleri farkli olsa da...

Kafir gérme kimseyi.

Yargilama kimseyi.

Sana uymadi diye...

Senin gibi ibadet yapmad diye...
Senin gibi inanmad diye...
Yargilama kimseyi.

Kimseyi, dinsiz kafir ilan etme.
Kinama, dislama, hor gérme.
Nereye donerse donstn...
Kiblesi Hakk’tir bilemezsin.
Kalbini acip géremezsin.
Allah’in kuludur climle varlik.
Her varlik O’'ndan stziiliip geldi.
Her varlik her an O’nunladir.
O’nunla ihata edilmistir.

Insana sah damarindan yakindir.

Kendini tistiin gérme.



Baskasini kii¢iik gérme.
Zahire gore hiikiim verme.
Kendini Miisliiman sanip...
Baskasini kafir géorme.
Mii’'min kimdir?

Miinkir kimdir?

Allah’tan gayrisi bilmez.
Sen hi¢ ama hig bilemezsin.
Varsa bir hatasi...

Ilmi olarak goster.

Din dis1 ilan etme kimseyi.
Dislama kimseyi.
Yargilama kimseyi.

Alay etme kimseyle.
Yargilama kimseyi.

Hor gorme...

Dislama...

Bedenlerde Hakk"1 gor.
Bedeni yaratani gor.

Alay etme...

Kimsenin eksigini arama.
Bak Kur’an ne giizel bildirmis.
“La yeshar-Alay etme” Hucurat Siiresi 11
Duy ayeti.

Hisset tiim hiicrelerinde.
Kalbinle duy.

Vicdaninla duy.

[266 |



Gonlinle duy

Réhunla duy.

Kimseyle alay etme.

Kimseyi hor gérme.

Kimseyi hice sayma.

Kimseyi dislama.

Kimseye kars1 bobiirlenme.

Birinin eksigini arayip, onu alaya alma.

Birini kusurlu gortip, ondan igrenme.
Kimsenin inanciyla, ibadetiyle alay etme.
Kimsenin giysisi ile alay etme.

Kimsenin Orfii, adeti, gelenegiyle alay etme.
Kimsenin sekliyle, rengiyle alay etme.
Kimsenin meslegiyle, yoksulluguyla alay etme.
Kimsenin arkasindan cekistirme, kotiilime.
Eksik, kusur, hata arama.

Kimseye alayci bakigslarla bakma, kimseyi horlama.
Iblisi iblis yapan, alay etmesi degil miydi?
Adem’i hor gérmesi degil miydi?

Kendini hayirli, baskasini hayirsiz gormesi degil miydi?
Insan insanla eglenir mi hi¢?

Insan insan1 asagilar mi hi¢?

Insan insanla alay eder mi hig?

Insan yaratilana hor bakar mi hig?

Neden birini kii¢tik gortrsiin?

Neden biriyle alay edersin?

Sen Allah’in kulusun da o degil mi?

| 267



Seni yaratan Allah da onu yaratan degil mi?
Gozleri, kulaklari yaratan Allah degil mi?
Elleri, ayaklar1 yaratan Allah degil mi?
Seytan Adem'’i hor goriip, seytan olmadi mi?

Firavun, Miisd’ya hor bakip, onu alaya alip, kendi kib-
rinde bogulmadi mi?

Nedir bir diistin!
Nemrut'un Hazreti ibrahim’i kiigiik gormesi!
Nedir diistin!

iblise “ben ondan hayirliyim” dedirten duygu! (Sad Si-
resi 76)

Alay etme...

Hakk nazariyla bak...

Hicbir kimseyle alay etme...

Bedenleri yaratini diisin...

Alay etme...

Bedenleri sekillendireni diisiin.

Alay etme...

Insan olan alay eder mi hig!

Insan olan, kendi gibi inanmayani kéfir ilan eder mi hi¢?
Her inang¢ kendi inancina goére Hakk’a yonelir.
Yeter ki inancinda zuliim olmasin.

Yeter ki inancinda baskasina hor bakis olmasin.
Insan olan, tiim varliga Hakk nazar ile bakar.
Insan olan, insanhgn iyiligi, huzuru i¢cin kosar.
Dili tatli olur, hali sevgi dolu olur.

Huzur verir, huzura iletir.

Ilmi diisiincelere kapilar acar.

| 268



Edebin yolunu 6ncelikle haliyle, yasantisiyla gosterir.

Sorunlari ¢oézer, ¢oziimiin yolunu gosterir.

Korkutmaz, sevindirir.

Karamsarliga itmez, moral verir.

Hakikatlerin anlasilmasi icin ¢irpinir.

Maneviyatin gliclinii hissettirir.

Giiclii olmay1 hissettirir.

Hayatin akisina teslim olmay1 hissettirir.

Sabri tavsiye eder.

Olaylarin hikmetini bulmay1 tavsiye eder.

Bu kitabimizda “Kur’dn’a gére Din-Siinnet Serfat” haki-
katini incelemeye gayret gosterdik.

Gonliimiiz izin verdigi kadar anlamaya ve anladigimiz
kadariyla anlatmaya ¢alistik.

Gonliimiizden Allah sevgisi eksik olmasin.
Dayanagimiz Allah olsun.

Her ne olay olursa olsun, Allah’a dayanarak olayin etki-
lerini tasimay1 basarabilelim.

Oliimli oldugumuzu hi¢ unutmayalim.

Nefesimiz bir giin duracak hi¢ unutmayalim.
Hayatimizda elbette acilar, sikintilar olacak.
Hayatimizda elbette, hiizlinler, karamsarliklar olacak.
Elbette sevinclerimiz de olacak.

Acilarda sabredelim, isyan etmeyelim.

Sevinclerde simarmayalim, kibre diismeyelim.

Her zaman tevekkiil iginde olalim.

Allaht hi¢ gonliimiizden ¢ikarmayalim.

Alip verdigimiz nefesimiz O’nun en giizel ispatidir.

[269 |



Sevgiyle, huzurla, askla kalin.

Gonllinlz her daim Allah duygusu i¢inde olsun.
Gonliinliz her daim ilahi ask icinde olsun.
Gonliintizden sevgi eksik olmasin.

Gonllinlzden ilahi heyecan eksik olmasin.

Sabirla, siukitla kalin.

Tevekkiil ve teslimiyet icinde olun.

Bizi yaratan, bize sekil veren Allah’t hi¢ unutmayalim.
Yerlerin goklerin sahibi olan Allah’t hi¢ unutmayalim.

Her bir varligin tek olan sahibini hi¢ unutmayalim.

Ismail Dinger
30-11-2025

270 |



