-KUR'AN'DAN
DAMLALAR

Ismail Dinger



KURANDAN DAMLALAR
ismail bincer

1. Baski: Haziran 2021



ONSOZ

Bu kitabimizda, Kur’an’da gecen ¢esitli konularin ve keli-
melerin, farkli bir bakis a¢isiyla incelenmesi ve tefsir edilmesi
amaglanmistir.

Bu kitabimiz, Kur’an konularinin, makaleler halinde yazilan
tefsirlerinden olusmaktadir.

Kur’an konulari, her tefsir edenin, kendi inanci, kendi bakisi
o6lctisiiyle farkl farkli yorumlanabilir.

Kur’ant okuyan her Kkisi, kendi gonliince bir seyler anlar.

Tefsir edenin iizerine diisen sorumluluk cok biiytktiir.

Kur’an’da her bir kelimenin, kendi i¢cinde derin anlamlari
vardir.

Bu anlamlar tefsir edebilmek, yani yorumlayabilmek el-
bette kolay degildir.

Hazreti Muhammed’den gelen Kur’an’y, gergek anlamina gore
yorumlayabilmek elbette, Hazreti Muhammed’e aittir.

Bizler de, Kur’an’daki her bir kelimeden ne anladiysak, onu
tefsir etmeye calistik.

Kur’an, bir kavga kitabi, bir ayrimcilik kitabi degildir.

Kur’an, bir inang toplulugunun kitabi degildir.

Kur’an, tim insanlhiga sunulmus ilahi bir sunumdur.

Kur’an; varligin varolusunu ve varlhigi var edeni idrak etme-
nin inceliklerini sunar.

Kur’an; sorgulamayi, arastirmayi, akletmeyi, diisiinmeyi, te-
fekkiir etmeyi, tezekkiir etmeyi, varligi incelemeyi, sahit olmay1
ve salih kimse olmay1 hissettirir.

Kur’an, varligin ilimsel okunmasini hissettirir.



Kur’an’da yaklasik iki bine yakin ayet, akil etmek ve diistin-
mek lizerinedir.

Kur’an; akletmeyi ve ilimsel diisiinmeyi, kissalardan ve ha-
diselerden mesaj almayi, islAm suuruna ulagip, salih kimse ola-
rak yasamay! tavsiye eder.

Kur’an, her satiriyla kisiye Tevhid hakikatini hissettirir.

Kur’an’in 6zu, Allah hakikatinin idrak edilmesidir.

Kur’an, gorinen varligin ne oldugunun, nereden geldigi-
nin, nereye gittiginin diisiiniilmesi, anlasilmasi gerektigini su-
nan ilahl metinlerdir.

Kur’an, birligi, beraberligi, yardimlasmay1, paylasmayi sunar.

Ayrimciligl, kavgayi, 6fkeyi, hiddeti, bitirmeyi sunar

Kur’an, kisiyi islam’a ulastirir.

Islam; barisa, huzura, selamete ulasmaktir.

IslAm suuruna ulasan Kisinin iginde; 6fke, hiddet, kavga, ben-
lik, gurur, kibir yoktur.

[slam suuruyla yasayan kisiye “Miisliman” denir.

Eger okudugumuz Kur’an, bizi [slam’a ulastirmiyorsa, meal
ve tefsirler layikiyla yapilamiyor demektir.

Kiginin Islam’a ulasmasi, Tevhid suuruna ulasmakla miim-
kiindiir.

Climle varliga bir gozle bakabilmek, Tevhid suurudur.

Varlik, ayr1 ayri goriinse de, tiim varligi tutan ilahi kudret tektir.

Tevhid, ehad, vahid, ehadiyet ayni1 kokten gelen kelimelerdir.

Tevhid; birlik, teklik, ikisi olmayan bir, biri bir bilmek, bir-
lik suuruna ermek gibi anlamlara gelir.

Kur’an, her kelimesiyle Tevhid suuruna iletir.

Allah birdir, her varlik onun ayetleridir.

Allah, her varlikta ayetleriyle birligini, tekligini gosterir.

Climle varlik, O’nun 6ziinden gelir, O'nun 6ziiyle sekillenir.



Kur’an okumak, Kur’an’i incelemek, Kisinin kendi aslini an-
lamay1 getirir.

Kur’an’da olan her bir kelimenin, insan viicidunda ve var-
likta karsilig1 vardir.

Okunan Mushaf’da, insan viicidu da, varlik da bir kitaptir,
bir Kur’an’dir, diye belirtilir.

Kisinin kendini okumasi, varligi okumasi Kur’an okumasidir.

Mushaf’1 okuyup, kendini ve varligi okumayan, Kur’an oku-
mus sayllamaz.

insan, kendini ve cevresini fark edecek bir varliktir.

insan, Allah hakikatini idrak edecek tek varliktir.

Insan, kendine bahsedilen; aklin, diisiinmenin, idrak etme-
nin, fark etmenin, suurlu olmanin, kiymetini bilmelidir.

Insan her zaman, varligin varolusunu ve varh@mn isleyisini
anlamaya gayret gostermelidir.

Insan kendini bilmek icin gayret gostermelidir.

Insan, duygularini ve diistincelerini iyi siizmelidir.

Kotiiliik verecek, ya da iyilik getirecek duygu ve disiince-
leri, iyi analiz etmelidir.

insan; duygularinin, isteklerinin, amaclarinin, eylemlerinin
kokenine kadar inmeli ve bunlarin nereden geldigini anlamalidir.

Insan, “Insan makamina erismek” ne demek bunu ¢ok iyi
anlamalidir.

Bu kitabimizda, her bir kelimenin tefsirini yapmaya ¢alisacagiz.

Tefsir; bir konuyu, bir kelimeyi yorumlamak, bildigini aktar-
mak, anladig1 kadar agiklamak, demektir.

Tefsir, sozliik anlamiyla “agiklamak, agmak, beyan etmek, yo-
rumlamak, perdenin kalkmasi, aydinligin gelmesi anlamindaki
“Fesr” kokiinden gelir.

Tefsir, Kur’an konularinin 6ziine inilerek aciklanmasi, yo-
rumlanmasidir.



Her inang grubu, kendi inanglarina ve ibadetlerine bagh ola-
rak tefsir yapar.

Kur’an tefsiri, herkesi kucaklayacak sekilde olmalidir.

Bizler de, Kur’an’da gegen her bir kelimenin, ciimlenin, ne
anlam sundugunu, ne mesajlar verdigini anladigimiz kadariyla
aciklamaya ¢alisacagiz.

Kur’an olgiisiiyle; Ayet nedir? Siire nedir? Kur’an nedir? Va-
hiy nedir? Siinnetullah nedir? Din nedir? inan¢ nedir? iman ne-
dir? islam nedir? Miisliiman kimdir? Konularini ve diger baz
konular1 anladigimiz kadariyla bir bir agiklamaya calisacagiz.

Yorumlarimizda bilmeden hata yapmissak, 6ziine uygun
aciklama yapamamissak, dilerim bu kitabi okuyan onlar1 yakalar
ve ilme uygun, gonle uygun, daha derin agiklamalar yapabilir...

Aleykiim Selam...

Ismail Dinger
12-12-2020



KIiTABIMIZA NEDEN KURAN’'DAN
DAMLALAR iSMINiI VERDIK

Aciklamaya ¢alistigimiz her konu, Kur’an igeriklidir.

Kur’an'in sundugu hakikatleri, anladigimiz kadariyla damla
damla agiklamaya calisacagiz.

Kur’an bir deryadir, oradan sunulan hakikatler damlalardir.

Kainat bir deryadir, her varlik o deryanin damlalaridir.

insan’da, Allah deryasinin bir damlasidir.

Kur’ani tastamam agiklayabilmek, elbette kolay degildir.

Kisi, kendi gontl deryasina diisen damlalar1 anlamaya ve
anladig1 kadar aciklamaya gayret eder.

Kisi, gonliinde ilahi aski ne kadar ¢ok tasiyorsa, damlalar
da ona gore gelir.

Nasil ki, yagmur buluttan damlalar halinde geliyorsa, kisi
gonil nispetince hakikatleri damlalar halinde yakalar.

Iste bizler de, Kur’'an deryasindan sunulan hakikatleri, dam-
laciklar halinde yakalamaya ¢alistik.

Tefsir etmeye ¢alistigimiz her bir kelime, her bir konu,
Kur’an’dan gelen damlalardir.

Onun i¢in kitabimiza “Kur’an’dan Damlalar” ismini verdik.



KONULAR

SuUS

Sus, konusma.

Gonil diline ulasincaya kadar konusma.

Kalb makamina gelinceye kadar konusma.

Sana dil verilinceye kadar konusma.

Goniil dilin ile, bas dilin bir oluncaya kadar konusma.

Sus ve dilini tut.

Her seyi konusma.

Ya konustuklarin dogru degilse?

Aklina gelen her seyi hemen séyleme.

Duydugun seyleri aktarma.

Asli olmayan seyleri soyleyip, goniilleri kirletme.

Sahit olmadigin seyi dile getirme.

Hakikati anlamak istersen, sus ve dinle

Sus, konusma.

Biri sana bir sey sordugunda:

“Ben cahilim, o konu hakkinda bir bilgim, bir sahitligim yok” de.

Bir ilmi egitim gérmedigin miiddetge, o ilim hakkinda ko-
nusma.

Bir tarikatin, bir cemaatin, bir mezhebin bilgilerini aktarir-
ken birini 6viip, digerini kiiciik gorme, kotiileme.



Insanlarin inanglar1 hakkinda konusma.

Insanlar hakkinda ayrimcilik yapan sézler séyleme.

Kimseyi hor gorecek sozler etme.

Sus, dilini tut.

Biri sana hakaret etse de sus.

Hemen kendini savunma derdine, hemen bir sey sdyleme
derdine diisme.

Seninle alay etseler de sus, sen kimseyle alay etme.

Seni kotiileseler de sus, sen kimseyi kotiileme.

Insanlarin dedikodusunu yapma, kimsenin ardindan ko-
nusma, onlari ¢ekistirme.

Kimseyi kiracak bir soz etme.

Bil ki birini kiracak s6z, 6miir boyu onda kalir.

Sen de dilini tutmamanin acisini bir 6mtir boyu ¢ekersin.

Asilsiz seyler dinleyerek, kotii seyler diisiinerek, aklini kir-
letme.

Asilsiz seyler konusarak, kot sozler ederek, nefesini kirletme.

Bil ki hakikat yolu; kirli akilla, kirli goniille, kirli nefesle gi-
dilmez.

Sus.

Hakk yolunda olmak istersen, i¢sel sesini de dissal sesini
de sustur.

Dissal sesini susturmayi, dilini tutarak, susarak basarabilirsin.

I¢sel sesini susturmayi, bildiklerini unutarak basarabilirsin.

I¢csel sesini susturmayz; igindeki kotii, zararli, olumsuz duygu
ve distinceleri silerek basarabilirsin.

I¢sel sesini susturmayi; din hakkinda olan batil bilgileri si-
lerek basarabilirsin.

I¢sel sesini susturmayi; seni zalimlige siiriikleyen diisiince-
leri, diirtiileri silerek basarabilirsin.

Sus, siikiit et ve dinle.



Bil ki stikat; susmaktir, konugsmamaktir, dinlemektir.

Batil seyleri, yalanlari, hurafeleri dinleme ve konusma.

Hakk’ki dinle, hakikati konus.

Siikit et ve dinle.

Bil ki siikt, icsel sesini susturmak ve varligi dinlemeye ko-
yulmaktir.

Bil ki her varliktan keldam eden Hakk'tir.

Bil ki her varliktan gelen kelam, Hayy’dan gelir, Vahiy'dir.

0 kelami duymak, ancak susup dinlemeye gecmekle basa-
rilabilir.

0 kelami duyan, kemalat yolunda yol alabilir.

Goniil dili, o kemalat yolunda acilir.

Sus,

Cok konusan, her seyi konusan susuz kalir.

Susup dinleyen, suya kavusur.

Cok konusan, ¢ok sey kaybedebilir.

Ama susan, ¢ok sey kazanabilir.

Sus, susmadan duyulmaz.

Duymak susmakta gizlidir.

Bil ki susmak, dilini tutmakta gizlidir.

Bil ki dinlemek, susmakta gizlidir.

Bil ki anlamak, dinlemekte gizlidir.

Bil ki uygulamak, anlamakta gizlidir.

Bil ki insan olmak, hepsinde gizlidir.

Bin soz sdyleyip, bir titretecegin yerde, bir soz sdyle, bin titret.

Bil ki huzur; dilini tutmakta ve sozi, kime, ne zaman, hangi
ortamda, nasil bir agilimda séylemekte gizlidir.

Tevbe Stiresi 61: “De ki: Dinlemek sizin i¢in hayirdir”

Ta-Ha Sdresi 13: “Oyleyse tiim kdinattan vahyolunan seyi
dinle”

10



Kiyame Siresi 16: “Dilini tutsun, o hakikatleri sabirla dinle-
sin, konusmak icin acele etmesin.”

Isra Stresi 23: “Rabbin farz kildi, “hep giizel sézler séyle-
menizi.”

Isra Stresi 53: “De ki: Kullugunuzu bilin, birbirinize giizel
sozler soyleyin.”

Hucurat Stresi 12: “Baziniz bazinizin arkasindan cekistir-
mesin, dedikodusunu yapmasin, gizli yonlerini, hatalarini aras-
tirmasin. Sizlerden biriniz 6li kardesinizin etini yemek ister
mi? Iste tiksindiniz.”

Sus

Hakikati anlamak istersen,

Sus ve dinle.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Sus, susmadan duyulmaz.

Duymak, susmakta gizlidir

i¢c sesini de, dis sesini de sustur.

Hakk’t duymak susmakta gizlidir.

Dis sesini susturmak,

Dilini tutmakta gizlidir.

I¢ sesini susturmak,

Bildigini unutmakta gizlidir.

Dilini tutmak kolay degil elbet.

Ya bildigini unutmak, o da kolay degil elbet.

Gonliine ilahi bir 151k yansir ise, hepsi kolaydir.

Dilini tutmak, bilmislikten vazge¢mekle miimkiin olur.

Bildigini unutmak, ilmi hakikatler geldiginde mtimkiin olur.

Onun i¢in, varliktan gelen ilmi akisi dinle.

Bas kulagiyla degil,

Gontl kulagiyla dinle.

Dinledigini anlamak,

11



[sitmekte gizlidir.

Sus ve Dinle.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.
Duydugun seste,

Hakk’in zikri gizlidir.

Hakikati duymak,

Hakk'in zikrini, dinlemekte gizlidir.
Gonliint a¢ da dinle.

Can kulagiyla dinle.

Ses olarak dinleme.

Varliktan gelen ilahf sesi dinle.
Sesin icindeki kelami dinle.
Seslerin icinde nice anlam gizlidir.
Anlam nice manaya kapi acar.
Hakikat, sesin icindeki manada gizlidir
Sus

Ilim irfAn susmakta gizlidir.

insan olmak, susmakta gizlidir.
Edep bulmak, susmakta gizlidir.
Ahlak, susmakta gizlidir.

Sus

Susarsan duyarsin.

Susarsan dinlersin.

Susarsan anlarsin.

12



DINLE

Dinle, dinle, dinle.

Sus ve dinle.

Duydugun sesin icindeki sesi dinle.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Varliktan seslenen Hakk’in sesini dinle.

Varlik bir titresimle agiga ¢ikti, o titresim sese dontsti, o
ses varlig1 sekillendirdi.

Ve o ses, her an varliktan akip durmakta.

Ve o ses, sahibini gdstermekte.

Ve o ses, sahibinin sesini duyurmakta.

Dinle.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Her varligin kendine gore ayr1 bir sesi, ayr1 bir frekansi var.

Her frekansin ayr1 bir sayisi, ayr1 dalgalanmasi var.

Iste o dalgalanmadan gelen sesi dinle.

Bil ki tiim sirlar o seste gizli.

Bil ki senin aslin o seste gizli.

Eger dinledigini isitirsen ne muhtesem mesajlara ulagacaksin.

Senin viicidundan sana bir seslenis var, onu dinle.

Senin viiciidunda her an bir faaliyet var, onu dinle.

Senin viicidunu tutan o ilahi kudret, her an kendini goster-
mekte, onu dinle.

Nefes alip verisini dinle.
Nefeste nifus sahibinin sesi var, onu dinle.

Dinle ve isit.

13



Ses bir yerden gelmektedir, dinlemek seni o yere gotiirecektir.

Dinle.

Sesin icinde sesin sahibine ait nice sirlar vardir.

O sirlar seni hakikatlere gotiirecektir.

Sus ve dinle.

Dinlemek edep gerektirir.

Edebe ulas ve dinle.

Sus ve dinle.

I¢sel sesini sustur, digsal sesini sustur ve dinle.

Dis sesini susturmak, dilini tutmakta gizlidir.

I¢ sesini susturmak, bildigini unutmakta gizlidir.

Icten gelen seytani diirtiileri dinleme.

Batil seyleri dinleme.

Ayrimcilik getiren sozleri dinleme.

Varlig1 dinle.

Kulagina gelen sesi dinle.

Ac gonliini, varliktan gelen sesi dinle.

Varlig1 dinlersen, bil ki Din ile tanisacaksin.

Ciinkli Din, varligin olusumunun, ortaya cikisinin ilahi ya-
salaridir.

Dinle ki, din ile tanis.

Dinle ki, siinnet ile yani stinnetullah ile tanis.

Dinle ki, kendin ile tanis.

Kendi sesini dinleme.

Baskasinin sesini dinleme.

Climle varliktan gelen Hakk'in sesini dinle.

Birilerinin konusmasiyla aktarilan bilgileri dinleme.

Varlikta olan ilimden gelen sesi dinle.

Inanglarin bilgilerinin sesi; sinirlari olan, her inan¢ grubu-
nun kendine ait bilgilerdir.

14



Hakikate ulasmak istersen, o bilgileri dinleme, ayrimcilik
getiren, Ustiinliik ¢ikaran, ispati olmayan, yalan bilgiler olan, o
alandan gelen sesi dinleme.

Suara Stresi 223: “Dinledikleri hep uydurmadir ve onlarin
¢ogu yalanlardadir”

Yalanlari, uydurmalari dinleme.

Asilsiz seylerle oyalanma.

Asilsiz seylere itibar etme.

Dinle.

Varliktan her an akan o sesi dinle.

Varligin ilahi sesini dinle.

Bil ki o ses seni ilimle tanistiracaktir.

Bil ki o ses seni varligin sahibi ile tanistiracaktir.

Dinledigin bilgi seni ilimle tanistiriyorsa dinle.

Dinledigin bilgiler asilsiz seylerse, seni seytanlastiriyorsa
dinleme.

Sus ve dinle

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Ta-Ha Stresi 13: “Oyleyse tiim kainattan vahy olunan seyi
dinle.”

Bil ki varliktan gelen sesi dinlemek, her an vahyolunan vahyi
dinlemek, seni hakikatlerle bulusturacaktir.

Vahiy “Hayy” olana aittir.

Hayy olan Hakk olandir.

Hakk, her varliktan her an seslenir, kendine ait olan haki-
katleri sunar.

O sunumu dinle, o Hayy’dan gelen sesi dinle.

Iste o ses “Vahiy” dir.

Temiz eyle gonliinii ve o vahiyi dinle.

Ac gonliinii o vahiyi dinle.

Bil ki tiim hakikatler, o vahiyde gizlidir.

15



Sus, stikit et ve dinle.

Bil ki stik{it; susmaktir, konugsmamaktir, dinlemektir.

Bil ki siik{it; vahiyi dinlemek i¢cin odaklanmaktir.

Batil seyleri, yalanlari, huréfeleri dinleme ve konusma.

Hakk’ki dinle, hakikati konus.

Siikit et ve dinle.

Bil ki siikt, icsel sesini susturmak ve varligi dinlemeye ko-
yulmaktir.

Bil ki her varliktan kelam eden Hakk'tir.

Bil ki her varliktan gelen keldm, Hayy’dan gelir, Vahiy’dir.

0 kelam1 duymak, ancak susup dinlemeye gecmekle basarilabilir.

0 kelami duyan, kemalat yolunda yol alabilir.

Gontil dili, o kemalat yolunda agilir.

Bas kulagiyla degil,

Goniil kulagiyla dinle.

Dinle ve anla.

Dinledigini anlamak, isitmekte gizlidir.

Isitmek dinledigini okumakta gizlidir.

Dinle ve oku

Sus ve Dinle

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Duydugun seste,

HakKk'in zikri gizlidir.

Hakikati duymak,

Hakk'in zikrini dinlemekte gizlidir.

Gonliinii ag.

Can kulagiyla dinle.

Ses olarak dinleme.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Seslerin icinde nice mana gizlidir.

16



Hakikat, sesin icindeki manada gizlidir

Gonliini temizle ve dinle.

GOnliint asilsiz seylerden temizle.

Gonliint ofkeden, hiddetten, kavgadan temizle.

Gonliini hirstan, tamahtan, diinya esaretinden temizle.

Gonliini karamsarliktan, umutsuzluktan temizle.

Gonliinii dedikodudan, ayrimciliktan, hor gérmeden, iistiin-
liikk duygusundan temizle.

Gonliind seni seytanlastiran tiim bilgilerden temizle.

Bil ki kirli bir gontl duymaz, sagirdir.

Bil ki sagirhik, bas kulaginin degil, goniil kulaginin duymamasidir:

Dinle.

Gonliini temizle ve dinle.

Bil ki dinlemek, temiz bir goniille miimkiindiir.

Bil ki duymak, gonlii temiz olana mahsustur.

Dinle.

Varligin ilahi sesini dinle.

Bil ki Hakk, her an her varliktan seslenmektedir.

0O sese yakin gelinceye kadar,

O sesle bir oluncaya kadar dinle.

Bil ki o ses, varlig1 aciga ¢ikaran sestir.

Bil ki o ses, seni yaratan sestir.

Bil ki o ses, varligin olusumuna ve her an isleyisine sebep
olan sestir.

Iste o sesi dinle.

Bil ki o ses, Hakk'in kendi sesidir.

Kaf Stresi:

41: “Seslenenin seslenmesine yakin gelinceye kadar her an
kulak verin.”

42: “Her an her varliktan Hakk’in seslenisini isitin. iste o za-
man, enfiisten afaka olan cikisi anlarsiniz.”

17



Varliktan gelen sese kulak ver.

Bir kusun sesine, yagmurun sesine, riizgarin sesine kulak
ver ve dinle.

Varliktan akan, duydugun ve duymadigin tiim sesler Hakk'in
kendi sesidir.

O sesi dinle, o ses sana nice hikmetler sunacaktir

0 ses seni hayirli olanla bulusturacaktir.

Tevbe Siresi 61: “De ki: Dinlemek sizin i¢in hayirdir”
Dinle.

Dogayi dinle.

Doga, senin toprak bedeninin kardesidir.

Dogadan bedene, bedenden dogaya ne mesajlar akmaktadir.

Dogadaki sesin frekansi, senin bedenindeki nice kapilarin
anahtaridir.

Doga sana bir amag, bir gayret, kesif, tiretim kapilar1 acacaktir.
Doga sana bedeninin sirlarini kesfettirecektir.

Su sesini dinle.

Su sesi sana ilim kapisini acacaktir.

Nehirde akan suyu, yagmur sesini, cesmede akan suyu, bar-
daktaki suyu dinle.

Su sesi senin viiciidunda olan suya ne mesajlar aktarmakta.

Su sesi senin tiim viiciidunda ne kapilar agmakta.

Su sesi seni sana dondiirecektir, seni seninle tanistiracaktir.

Gonliine nice liitGflar sunacaktir.

Kus sesini dinle.

Kus sesi, makamlar arasi gecisin sirridir.

Kus sesi, bekd makdmindan akan keldm sirridir.

Kus sesi, sana rithunun kapilarini agacaktir.

Sana u¢mayi, makam ge¢cmeyi, tenden cana mira¢ etmeyi
sunacaktir.

Cocuk sesini dinle.

18



Cocuk sesi, seni goniil safligina gotirecektir.

Cocuk sesi, seni kendi ¢ocuk safligina iletecektir.

Riizgar dinle.

O ses sana neleri getirecektir.

O ses seni nerelere gotiirecektir.

O ses sana ne duygular sunacaktir.

Doga sesi, riizgarin sesi, su sesi, kus sesi, cocuk sesi, senin
manevi alaninda nice kapilar acacaktir.

Varligin ilahi musikisini dinle.

Her ses beyninde, nice yerleri hareketlendirecektir.

Dinle.

Bil ki tiim sesler bir olandan gelir.

Bir olana gider.

Bir olani gosterir.

Bir olanin sirlarini sunar.

Dinle.

Can kulagiyla dinle.

Dinle.

Toprak bedeninden gelen sesi dinle

Dinle.

Rihtan gelen sesi dinle.

Bir ciftci, topragi dinlemekle, tohumu dinlemekle, agaci din-
lemekle, dali, yapragi, cicegi, meyveyi dinlemekle cift¢i olur.

Ctnki toprak, tohum, ona her tiirlii bilgiyi sunuyordur.

Bir doktor viicidu dinlemekle doktor olur.

Bir madenci madeni dinlemekle, ondan esyalar yapar.

Iste sen de varhg dinle.

Varliktan gelen ilahi sesi dinle.

Bil ki ses, sesin titresimi, titresimin sesi “Zikrullah” sirridir.

Bil ki Allah’in sesi, seste gizlidir.

19



Dinle.

Ses seni Allah’in sesi ile tanistiracaktir.

Ses seni, sesin i¢indeki nice sirra gotiirecektir.

Bil ki Allah’a sahit olmak, varlig1 dinlemekte gizlidir.
Bil ki, varlig1 dinlemek, Allah’1 dinlemektir.

Bil ki nice sirlar seste gizlidir.

Bil ki her varlik, kendinden nice mesajlar aktarmaktadir.
Dinle dinle dinle.

Varliktan her an akan ilahi sesi dinle.

Kendi viicidundan her an seslenenin sesini dinle.
Kendinden kendine olan seslenisi dinle.

Dinle dinle dinle.

Varliktan seslenen Allah’1 dinle.

O’nunla O’nu dinle.

O’nunla O’na ait olani dinle.

20



iKRA-OKU

Oku kendini, oku varligi, oku alemi, seni ve varlig1 tutan
ilahi giicti anla.

Bil ki hakikate ulasmak okumakla miimkiindiir.

Gordiigiin her varlik okunasi bir kitaptir.

Okumaktan murad, varligin varolusunu ve isleyisini anla-
maya ¢alismaktir.

Kur’an oku ile baslar.

Varlik nereden gelmistir, nasil var olmustur, her an nasil bir
isleyis icindedir ve nereye gitmektedir.

Bunlar hep okunacak konulardir.

Varlig1 okuyabilecek, ilmi olarak anlayabilecek tek varlik in-
sandir.

Varligi okumak, varhigin varolusunu ve varliktaki nitelik-
leri okumaktir.

Alak Stresi 1: “Ikra bismi rabbikellezi halaka.”

Meali: “Seni viicGdlandiranin delilleriyle, yaratilis1 arastir anla.”

Kendi viiciidunu okunacak Kur’an bil.

Her varlig1 okunacak Kur’an bil.

Kur’an diye okudugun Mushaf-1 Serif’i’"de Kur’an bil.
Ve lg¢lini birbirinden ayirmadan oku.

Birinde olan hakikatin digerinde de oldugunu idrak et.

Varlig1 ve kendi viicGdunu canli Kur’an olarak bil ve ona
gore oku.

21



Eger kendi viicidunu ve varligi canli Kur’an olarak okuya-
mazsan, bil ki Mushaf-1 Serif oliidiir.

Mushaf-1 Serif’in de canlanmasini istiyorsan, kendini ve var-
l1g1 oku.

Climle kainat bir Kur’an’dir.

Her varlik bir ayettir.

Her varlik kendindeki sonsuz ayetlerle, yani sonsuz isaret-
lerle hakikatleri sunar.

Onun icin Yasuf Siresi 105. ayette:

” Ve keeyyin min ayetin fis semavati vel ard1 yemurriine
aleyha ve hum anha muridin.”

Meali: “Goklerde ve yerde nice ayetler vardir ki yanindan
gelip gecerler ve onlar onun farkina varmazlar”

Insan, ayet denilince hemen, Mushaf-1 Serif’deki yazilar: dii-
stinmemelidir.

Ayet denilince, Y@isuf Stiresi 105. ayette belirtildigi gibi, her
varliktaki isaretleri, delilleri, hakikati gdsteren izleri diisiinmelidir.
Insan, kainat1 okuyabilecek bir yetenekte yaratilmistir.

Varolusu ve var edeni idrak edebilecek bir kabiliyette yara-
tilmistir.

insan kendine verilen, akl, tefekkiirii, tercihi, suuru, muha-
kemeyi, gormemezlikten gelmemelidir.

Mushaf-1 Serif’de yaklasik iki bine yakin ayet, akil etmek ve
diisinmek tlizerinedir.

Bizler varolusu ve var edeni anlamak i¢in dlisiinmeli, aras-
tirmaliyiz.

Ve varlik; nereden var oldu, nasil var oldu, nigin var oldu,
gibi benzer sorularin cevabini her an aramaliyiz.

Nereden var oldu? Sorusu bizi, varolusun kaynagina...

Nasil var oldu? Sorusu bizi varligin yaratilis inceliklerine...

22



Nic¢in var oldu? Sorusu bizi, varligin gérev ve amaglarina
gotiirecektir.

Insan kendini bilme yolunda her an tefekkiir icinde olmaldir.

Diinyanin derdine kosup durduk, kendimize doniip kendi-
mizi bilmeyi unuttuk.

Hep ¢ikar, menfaat iliskileri iginde olduk, aslimizi anlamay1
unuttuk.

Kendimizi biliyiik gordiik, kibre diistiik, acizligimizi unuttuk.

Baskasina hor baktik, kiiciik gérdiik, onunda kul oldugunu
unuttuk

Kendimizi tiim varliktan yiice goriip, asil yiice olani unuttuk.

Bir agac¢ insan olmadan da yasayabilir, ama insan agaglar;
olmadan, aga¢lardan sunulan oksijen olmadan, meyve olma-
dan yasayamaz.

Hayvanlar; insan olmadan da yasayabilir, ama insan hayvan-
lar olmadan yasayamaz.

Toprak, su, hava, insan olmadan yasamini devam ettirir, ama
insan toprak, su, hava olmadan yasayamaz.

Yaratilmis en aciz varlik, en muhtag varlik insandir.

Ayni zamanda insan, varligin varolusunu anlayabilecek tek
varliktir.

insan, ona verilen akil, suurla, varolusu ve var edeni anlaya-
bilecek kabiliyettedir.

Yeter ki insan acizligini unutmasin, yeter ki insan ona veri-
len akli isletsin.

Yeter ki insan edep, ahlak icinde yasasin, birbirine yardim
etsin.

Nasil ki tiim varlik insana yardim ediyorsa, agaglar; oksije-
niyle, meyvesiyle, hayvanlar; siiti, eti, glibresiyle, toprak; her
tirli sebze, meyvesiyle, su, hava, giines her an insana hizmet
ediyorsa, insan da asla bunlar1 unutmadan yasamali ve ¢evresine

23



yardim icin kosmali, derdi olana nasil derman olabilirim diye
ask icinde gayret etmelidir.

Bir tohumun igine, en gelismis mikroskopla bile baksak,
orada filizi, dali, yapragy, cicegi géremeyiz.

Bunlara sahit olmamiz i¢in, tohumdan a¢iga ¢ikan agaca bak-
maliy1z, agaci tanimaliyiz.

Tohumdan agag acgiga cikar ve agag tiim asliyetini, yine yeni
bir tohumda gizler.

Yani bu dlem Bakara Siiresi 156. ayette belirtildigi gibi” inna
lillahi ve inna ileyhi raciin” aslindan gelip, aslina dénen bir sis-
temin icinde strer gider.

Iste Allah denilen, gérmedigimiz bilmedigimiz o giic, aslinda
goriilen varligin kendinde gizlidir.

Hadid Saresi 3. dyeti bu hakikati belirtir:

“Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin ve huve bi kulli
seyin alim.”

Meali: “Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur ve O
biitiin her seydeki ilmin sahibidir”

Iste Allah’1 bilmek icin, gériinen varhgi, varhktaki ilme da-
yali olarak, ask, samimiyet, sadakat, teslimiyet icinde okumaliyiz.

insan kendi hakikatini bilmek icin kendine dénmeli, ken-
dini okumalhdir.

Insan kendini okudugunda, kendi varolusunu anladiginda,
her bir varliginda varolusunu anlayacaktir.

Kendimizi ve goriinen bu varlig1 inkar edemeyiz.

Iste inkar edemedigimiz kendi viichdumuzu ve varlig1 anla-
mak icin gayret gostermeliyiz.

Kendimizi ve goriinen bu varligi anlamak i¢in, bir agk, sami-
miyet, sadakat, teslimiyet icinde ilmi olarak okuyup inceledigi-
mizde, birgok sorunun cevabina ulasabiliriz.

Bilmeliyiz ki aradigimiz tiim sorularin cevabi kendimizde
ve ciimle varlhiktadir.

24



Resil, Nebi dedigimiz o kamil insanlar, bizlere hep okumay,
kendini bilmeyi tavsiye etmislerdir.

GoOkte bir tanriy1 degil, bizlere sah damarimizdan yakin olan,
her an bize nefes alip verdiren, kanimizi dolastiran, kalbimizi,
tlim viicd hiicrelerimizi ¢alistiran ve tiim nitelikleriyle her an
bizde olan bir giicii anlamamiz1 6giitlemislerdir.

Yani Kur’an'in “ikra” diye baslayan ayetinin, anlamu iizere
olmamizi 6giitlemislerdir.

Hazreti Muhammed’e bir bedevi gelir sorar: ” Ya Muham-
med! Allah nedir, nerededir, ben onu nasil bilirim?”

» o«

O glizel insan da sunu séylemistir: ” “Men arefe nefsehu”

yani “Kendini bil.”

Evet, asil olan kendini bilmektir.

Iste Mushaf-1 Serif, kendini bilme yolunda tecelli etmistir.

Kendini bilmek, kendi viicidunun ve varligin viicidunun ya-
ratilisini okumakla tecelli eder.

Insan her anim tefekkiir icinde gecirmelidir.

Aldig1 nefesin kiymetini bilmelidir.

Bilmelidir ki, bedenini kendi var etmemistir, hi¢bir varlik da
kendini var etmemistir.

Insan, kendini ve her bir varligi var edeni tanimal ve edep
icinde yasamalidir.

Komsusu sikinti i¢ginde olan Kisi, evinde huzur icinde uyu-
yamaz, ilahi adalet buna izin vermez.

Nasil ki insan viicidunda bir hiicre bile rahatsiz oldugunda
tlim viicGd bunu hissediyorsa, insan da diinyada bir kisi sikinti
icinde oldugunda, bunu hissedebilmelidir.

Eger Kkisi viicidundaki, varlik ile bagh olan kanallarini aga-
bilirse bunu anlayacaktir.

Kisi, kendi bedenindeki ilahi kanallary; benlik, 6fke, hiddet,
kavga, menfaat, yalan, kibir, gibi fena duygularla kapatiyor, fa-
kat bunun farkina varmiyor.

25



Insan kendini tanimal ve hayr tizere olmahdir.

Insana verilen akil, tefekkiir, tezekkiir, feraset, suur, gibi duy-
gularla insan kendini ve kédinat1 okuyabilir tim sirlara ulagabilir.

Yeter ki kibir haline diismesin, hi¢cbir kimseye kotiilik yap-
masin.

Insan, eger kendindeki 6zii anlarsa insan olacaktir.

Insan olan, edep sahibi olandr.

Insan olan son nefesine kadar ¢evresine yardimci olandir,
sikintisi olana yardim i¢in kosandir.

26



KUR’AN OKUMAK NEDIR

Insan canli bir kitaptir.

Kainatta ne varsa insan viicidunda vardir.

Insan varlik sahnesinde simdilik son aktérdiir.

Kur’an; “k r” “f 3" karae kokiinden gelir.

Kur’an kelimesi, ibranice kokenlidir.

Kr; varhigin isleyisi, eylemi, hareketliligi, gibi anlamlara gelir.

ikra, kur’an, ikram, kiraat, karma, ayni kokten gelir.

Kur’an; varligin biitiinlik i¢inde, birlik i¢cinde isleyisi, olusu
hareketliligi demektir.

Ikra; varhigin olusunu, isleyisini, hareketliligini anlamak icin
incelemek, okumak, analiz etmek demektir.

Kiraat; bir zerrenin ya da varligin tasidigi manaya ulasmak
icin okumaktir.

Bir makdma gore okumak, tasidigl manaya ulasmaktir.

ikram; varliktan gelen lituflar, manalardir, her varlik, var-
ik sahnesine ikram edilmistir.

Her varlik, kerim olan, ekber olan Allah’in isaretlerini gosterir.

Karma; insan viicidu, yaratilisa ait tiim sistemi, bitki, hay-
van, insan kategorisindeki tiim sistemi karma olarak tasir. Bir-
lik olarak tasir.

Kainatta ne varsa insan viicidunda vardir.

Insan varlik sahnesinde simdilik son aktérdiir.

i1k aktérden son aktére gecen evrede ne varsa, hepsi karma
olarak insan viicidunda vardir.

insan viiciidu, tim varligin karmasidir.

27



Atomsal, bitkisel, hayvansal, insan ve insanin atalarinin tiim
sistemleri karma olarak insan viiciidunda vardir.

Insan viicidunda, varligin tiim karakterleri, huylari, yapi-
lar1 vardir.

Kur’an okumak; Mushaf okumak degildir.

Kur’an okumak; varligin olusumu ve isleyisini birlik iizere,
varlikta okumak, varligl incelemek, diistinmek demektir.

Kur’an okumak; varligl gézlemlemek, incelemek, varligin
olusumunu, gelisimini, siirecini, geldigi yeri, gittigi yeri derin
derin distinmek demektir.

Kur’an okumak; varligin i¢sel isleyisini, varliktaki nitelik-
leri, viiclidlarin sistemini anlamak i¢in olan idraki disiinmektir.

Kur’an okumak: Birlik i¢inde, birlestirerek, birligi gorerek
okumaktir.

Bir seyi, diger bir seye birlestirerek okumaktir.

Yani Kur’an okumak; tiim kainati birlik icinde tutan Allah’'in
birligini anlamak i¢in olan okuyustur.

Kur’an; canh kitaptir, o da varligin kendisidir.

Insan viicidu Kur’an'dir,

Insan viiciidu canli kitaptir.

Kur’an, Allah’'i kitabidir, yani her viicid Allah’in canh kitabidir.

[ste okunacak kitap odur.

Iste, her varlik, tiim kainat okunabilir bir kitaptir, yani
Kur’an’dir.

Varliktaki her isaret, delil, iz, bir ayettir.

Varligin sahibini gosteren her isaret, ayettir.

Ayet: Isaret, delil, alAimet, iz, ashn1 gésteren, aslina erdiren,
anlamindadir.

Bir toz zerresi de, bir cicek de, bir bocek de, bir kus da, bir
insan da hep ayettir.

Her ayet yani her varlik, Allah’1 gbsteren sonsuz isaretler tasir.

28



Her varligin sisteminde olan isaretler okunacak olandir.

Yisuf Stresi 105 ayet:

“Ve keeyyin min ayetin fis semavati vel ardi yemurriine
aleyha ve hum anha muridin.”

Meadli: “Goklerde ve yerde nice ayetler vardir ki yanindan
gelip gecerler ve onlar onun farkina varmazlar”

Fussilet Stresi 37: “Gece ve giindiiz ve giines ve ay 0’nun
ayetleridir”

Her varlik, tiim kainat bir Kur’an’dir.

Her varliktaki ve tiim kainattaki her delil, isaret ise ayettir.

Mushaf-1, matbaada kitap haline getiren ise insandir.

Canli kitap olan insan viicidunu olusturan, yani canli Kur’an’i
olusturan ise Allah’tir.

Iste Kur’an okumak, kisinin kendini okumasidur.

Kainat; yayilmis bir Kur’an'dir.

Insan; toplanmis bir Kur’an’dir. Canli Kur’an’dir.

Mushaf; Hazreti Muhammed’in gonliinde tecelli eden ilahi
bilgilerin, kendi dilimize veya baska dillere terciime edilmesidir.

Hazreti Muhammed'in siyerine gore ilahi bilgileri dogru ce-
virmek kolay degildir.

Bugiinkii, Mushaf-1 serifin ne kadar dogru ¢evrildigi ise ayr1
bir konudur.

Bugiin toplumda, Kur’an diye bilinen kitap, Mushaf-1 seriftir.

Mushaf; sayfalanmis demektir, yani bilgileri sayfalara yazmak.

Canli kitap olan kisinin kendi viicQid kitabini yani Kur’an
okumayan, Mushaf-1 Serifi anlayamaz.

Kisi, kendi viicidunu okunacak Kur’an bilmelidir.

Her varlig1 okunacak canli bir kitap bilmeli, Kur’an bilmelidir.

Kur’an diye okudugu Mushaf-1 Serif’i’de iyi incelemeli, ora-
dan sunulan mesajlar1 da iyi anlamahdir.

29



Iste insan, hem kendi viicidunu, hem de her varligi Kur’an
bilmeli ve varligin birbiriyle olan miinasebetini iyi kavramaldir.

Kendi viictd kitabini ve varlik kitabini okuyan Kur’an oku-
yordur.

Okumak; “Vahiy”le bulusmaktir, bilgiyi Hayy olandan almaktir:

Okumak, Allah’in her varliktan her an olan okuyusuyla bu-
lusmaktir.

A'la Siresi 6: “Nukriu ke.” “Sana okumaktayiz.”

fkra, oku.

Bil ki okumadan vahiyle bulusamazsin.

Okumadan hakikatlere sahit olamazsin.

Okumadan bilemezsin.

[kra, oku.

OKku, canl kitap olan viicidunu oku.

Canl kitap olan varlig1 oku.

Kendi viiciidunda ve varlikta birlige gotiiren yolu idrak et.

Bil ki, kendini okumadan, Allah nedir bilemezsin.

Bil ki, kendini okumadan, insan olamazsin.

30



AYET NEDIR

“Ayet nedir?” Diye toplumda sorsak, hemen hemen herkes,
Kur’an diye bildigimiz kitapta yazil olan kelimelerden bahseder.

Allah’in ayetleri dedigimizde genelde insanlar, Kur’an diye
adlandirdigimiz kitaptaki yazili olan sézciiklerden bahseder.

Inang ile ilgili bir meseleyi konusurken bile, hemen “Su dyette
soyle diyor” diye bahsedilir.

Peki, ayet:” Ci” “ 43Y “ 4 “ dedigimiz nedir?

Bizlere ayet diye, Kur’an’da yazili olan kelimeleri gosterdiler.

Hep boyle 6grettiler, hep boyle soylediler.

Oysa o Kur’an dedigimiz kitabi, dikkatlice okursak, yeryii-
ziinde ve gokyiiziinde olan her seyin ayet oldugunu bildirir.

Casiye Stresi 3: “Inne fis semavati vel ardi le ayatin lil ma-
minin.”

Meali: “Muhakkak ki goklerde ve yerde ne varsa elbette
mi'minler icin ayettir”

Lokman Siresi 31: “Elem tere ennel fulke tecri fil bahri bi
ni'metillahi li yuriyekum min ayatih inne fi zalike le ayatin li
kulli sabbarin sekr”

Meali: “Goklerde olanlarin bir sonsuzluk i¢inde akip gitti-
gini gobrmez misin? O dyetlerini size her an gosterir. Allah’in ni-
metlerini anlayanlar bilgelik icindedirler. Iste bu dlemdeki her
sey, sabredenler, varligin sahibini bilip teslim edenler igin el-
bette bir ayettir”

Ya-Sin Siresi 33: “Ve ayetun lehumul ardul meyteh ahyey-
ndha ve ahrecnd minha habben fe minhu yekuliin.”

31



Meali: “Yeryiizii onlar igin bir ayettir. Biz orada nutfelerden
hayat vereniz ve ondan bitkiler, daneler ¢ikartiriz. Béylece on-
lardan beslenirler”

Ya-Sin Stresi 41: “Ve ayetun lehum enna hamelna zurriyye-
tehum fil fulkil meshin.”

Meali: “Onlarin ziirriyetlerini dopdolu bilgilerle bir gen sis-
temi icinde tasiyip aktarmamiz da onlar i¢in ayettir”

Bakara Stresi: 164: “Vel ardi le ayatin li kavmin yakilan.”

Meadli: “Ve yerylziinde olan her seyde, elbette akledip diisii-
nen insanlar icin ayetler vardir”

Rum Stresi 22: “Ve min ayatihi Halkus semavati vel ardi vah-
tilafu elsinetikum ve elvanikum inne fi zalike le ayatin lil alimin.”

Meali: “Goklerde ve yerde olanlarin Halk olusu ve seslerini-
zin farklilig1 da ve goriiniislerinizin farkliig1 da O'nun ayetlerin-
dendir. Elbette bunlarda bilenler icin deliller vardir”

Ra’d Stiresi 3: “Ve huvellezl meddel arda ve ceale fiha revasiye
ve enhara ve min kullis semerati ceale fiha zevceynisneyni yug-
sil leylen nehar inne fi zalike le dyatin li kavmin yetefekker?n.”

Meali: “Ki O’dur yerytiziinii yayip doseyen, orada daglar ve
nehirler var eden, orada erkek ve disi olmak {izere ¢esit ¢esit
tlirler var eden, liriinler ortaya cikaran, geceyi ve giindiizii olus-
turan. Muhakkak iste bunlarda diistintlip arastiran kimseler i¢in
ayetler vardir”

Nahl Siiresi 11: “Yunbitu lekum bihiz zera vez zeyt(ine ven
nahile vel andbe ve min kullis semerat inne f1 zalike le dyeten li
kavmin yetefekker(n.”

Meali: “Sizler onlardan faydalanir gelisirsiniz. Ekinlerden,
zeytinlerden, hurmalardan, lizlimlerden ve meyvelerin, sebze-
lerin her tiirliisiinden yararlanirsiniz. Muhakkak iste bunlarda,

hakikatleri arayan, derin diisiinen kimseler i¢in ayetler vardir”

32



Nahl Stresi 12: “Ve sehhara lekumul leyle ven nehare ves
semse vel kamer ven nuciimu Musahharatun bi emrih inne fi
zalike le ayatin li kavmin yakiln.”

Meali: “Sizin bedenlerinizi diizenledi. Gece ve giindiiz, giines
ve ay ve yildizlar, tiim bunlar O’nun isleyisle diizenlenmistir. iste
bunlarin i¢inde, disiiniip akil eden kimseler i¢in ayetler vardir”

Nahl Stiresi 13: “Ve ma zerae lekum fil ardi muhtelifen elva-
nuh inne f1 zalike le dyeten li kavmin yezzekkerGn.”

Meali: “Sizlerin ¢ogalmasinda, yeryiiziiniin ¢esit ¢esit renk-
ler icinde olusunda, iste bunlarin i¢inde, varligin yaratilisini dii-
slinlip, ulastig1 hakikatlerle bakmak isteyen kimseler ig¢in, el-
bette dyetler vardir”

Iste Kur’an’1 inceledigimizde; goklerde ve yerde olan her se-
yin, her varligin kendinde olan tiim niteliklerin, hep bir ayet ol-
dugunu anliyoruz

Ayet: iz, isaret, alamet, delil, sinyal, demektir.

Evet, tiim kainatta her sey bir ayettir.

Varligin kendisi de, varliktaki nitelikler de hep bir ayettir.

Her bir ayet; bir isarettir, bir delildir, bir sinyaldir, bir izdir.

Bu iz bizi varligin sahibine gotiirir.

Her ayet, varligin sahibini gosterir.

Varligin kendisi, varlikta bulunan, varliktan akan her sey
ayettir.

Allah dedigimiz, inanip ta sahit olmadigimiz o gizemi, an-
cak ve ancak ayetlerle, yani varliktaki isaretlerle anlayabiliriz.

Yeter ki gortinen varligl inceleyelim, anlamaya ¢alisalim.

Ve buna kendi viichidumuzdan baslayalim.

Nefesimizden baslayip, hiicrelerimizi, dokularimizi, bedeni-
mizi inceleyelim, calismasiny, niteliklerini inceleyelim, “Ikra-O-
ku”yalim, idrak etmeye calisalim.

33



Nereden geldik, nasil olustuk, bedenimiz nasil isliyor ve ne-
reye gidiyoruz, sorularinin cevaplarini, kendi viicidumuzu ve
varlig1 inceleyerek anlamaya calisalim.

Allah, tiim varlikta isaretleriyle kendini her an gosterir.

Gorilinen de goriinmeyen de, evvel olan da ahir olan da O’n-
dan baskas degildir.

“Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur”

“Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin.” (Hadid Stresi 3)

Allah, tim varliktan isaretleriyle kendini gosterir.

Bunu anlamak i¢in, varligi okumak gerekir, tefekkiir etmek
gerekir.

Hazreti Muhammed onun i¢in "Ya Rabbi! Bana esyanin ha-
kikatini goster” diye, dua etmistir denir.

Allah, ancak ve ancak varligin varolusunu anladigimizda id-
rak edilir.

iste insan, varlig1 okumal, incelemeli, diisiinmeli, idrak et-
melidir.

Eger insan, canl ayetlerden okumaya, yani varliktaki isaret-
lerden okumaya baslayamazsa, kendi yaratilisinin hakikatine ula-
samaz ve sonucta, Allah nedir, hakikatine ulasamaz.

Eger insan, Kur’an kelimelerine ayet der ve bu kdinattaki
her seyin bir dyet oldugunu anlayamazsa, Allah’1 idrak etmek-
ten uzaklasir.

Ezan bizlere, glinde yirmi defa “Eshedu-Sahit olun” diye bil-
dirirken, bu hakikati bildirir.

Varliktaki dyetleri yani sonsuz isaretleri inceleyerek, varo-
lusun hakikatini hissedebiliriz.

Her nesneyi iyi okursak, siiphesiz oradaki isaretler bize var-
ligin sahibini gosterir.

Yeryiizlinde ve kainattaki her seyin bir ayet oldugu bize bil-
dirilmistir.

34



Yeter ki insan, Kur’an diye bildigi, insanlarin matbaada olus-
turdugu kitaptan basini kaldirsin, yoniint varliga déndiirsiin,
canl ayetler olan varlik kitabiyla tanigsin, her varligin bir ayet
oldugunu anlasin.

Ve onu okumaya, onu incelemeye, onu anlamaya ¢alissin.

Iste 0 zaman aradif1 tiim sorularin cevaplariyla, bir bir bu-
lusacaktir.

Zaten Kur’an dedigimiz kitap bizlere bu gercegi sunar.

Goklerde ve yerde bulunan her seyin bir ayet oldugu Kur’an’da
defalarca bildirilir.

Iste insanin kendisi, yani tiim beden varhig1 ile canli bir ayettir.

Tim organlari, hiicreleri bir ayettir.

Varligindaki molekiilleri, atomlar1 bir ayettir

Allah kendini, climle kainattaki ayetleriyle gosterir.

Bize verilen akil bunlar1 anlamak i¢indir.

Hazreti Muhammed onun i¢in "Diisiinmeyen kimsenin imani
olamaz” demistir.

Iman, emin olmaktan gelir.

Emin olmak ancak ve ancak sahitlikle olusur.

Varligi inceleyen oradaki isaretlerle, varligin hakikatine sa-
hit olan, emin olmustur yani iman sahibi olmustur.

Diisiinmeyen insan, iman yani eminlik, yani mii'minlik maka-
mina eremez.

Diisiinmeyen kimse, atalarindan 6grendigi inan¢ boyutunda
kalir.

O kisi, atalarindan 6grendigi sahit olmadig bilgilere inanir
ve hi¢ diisiinmeden ibadet diye bildigi seyleri uygular. Iste buna
inan¢ boyutu denir.

Dislinmeyen kKimse, iman boyutuna ulasamaz, mii'min olamaz.

M@’'minlik emin olmakla olusur.

35



Varlik bir kitaptir ve varligin icinde tiim hakikatler satir-sa-
tir yazihdir.

[sra Siresi 58. ayette bu hakikat bildirilir.

“Kane zalike fi el kitabe mesturen.”

Meali: “Iste bu varlik kitabinin icinde, tiim hakikatler sa-
tir-satir yazihdir”

Kisi, tlim kainat1 bir kitap bilir, her seyi bir ayet kabul ederse,
Kur’an'in gercgegi olan, canl kitap ile de tanisir.

Ve kdinat kitabindan, Allah hakikatine ulasir.

Varliktaki tiim isaretleriyle, yani tiim ayetleriyle, O'nun ken-
dini gosterdigini idrak eder.

Hakikatler ancak ve ancak, varliktaki isaretlerle, yani delil-
lerle, yani dyetlerle anlasilabilir.

Onun i¢in, Yasuf Stresi 105. ayette: “Ve keeyyin min ayetin
fis semavati vel ard1” yerlerde goklerde olan her seyin ayet ol-
dugu bildirilmistir”

Kainat kitabinin icindeki hakikatlerde hata yoktur, stiphe
yoktur, yanlis yoktur.

Biz insanlarin yazdig: kitaplarda hata boldur.

Ama Allah’in kitabi olan varlik kitabinda, hata yoktur, yan-
lis yoktur.

Bakara Stresi 2: “Zalikel kitabu la reybe fthi huden lil mut-
tekin.”

Meali: ” iste bu kainat bir kitapti. Onun i¢indeki hakikat-
lerde sliphe yoktur. Fenalardan sakinan, varligin sahibini bil-
mek isteyenler i¢in yol gostericidir”

Kur’an dedigimiz kitabi inceledigimizde, yerde ve gokte olan
her seyin ayetlerden olustugu bildirilir.

iste;

Kur’an’t Kerim:

Canli olan her varliktir. Okunasi Kkitap da odur.

36



Her varligin kendinde sonsuz ayetler, yani sahibini goste-
ren isaretler vardir.

Iste;

Kur’an’t Kerim:

Tim kainattir, yani tiim kainat kitaptir, incelenmesi gere-
ken alandir.

Ayet: her varligin igindeki, isaretlerdir, delillerdir, izlerdir.

Sire: Varligin siiret yoniidiir, beden yoniidiir, toprak yoniidiir.

Siretlerin ardi ayettir.

Ayet; varligin sahibini gésteren, sahibine ileten delillerdir,
isaretlerdir, yoldur.

Iste bizler, ancak ve ancak hakikate varliktaki isaretleri, yani
ayetleri incelersek ulasabiliriz.

Insan viictidu “Ayetullah”tir.

Yani tiim viic(id, Allah'in ayetlerinden olusmustur, Allah'in
bir sehridir.

Insana, varolusu ve var edeni anlamak icin akil verilmistir.

Yeter ki insan, aklini, génliinii batil bilgilerden, zuliim halle-
rinden temizlesin, canl kitap olan kendi viicid kitabina edeple
donsiin, enfiis yolculuguna baslasin.

Yeter ki insan, canli ayet olan varliktaki niteliklerle bulus-
sun ve o dyetlerden okumaya calissin.

Iste 0 zaman:

Hakikatler anlasilacaktir.

Kapilar bir bir agilacaktir.

Sorularin cevaplari bir bir gelecektir.

Sirlar bir bir gelecektir.

Mucizeler bir bir gosterilecektir.

37



SURE NEDIR

Sire, slret, sur, ayn1 kokten gelen kelimelerdir.

Sir; ¢evreleyen, kusatan, yiiksek duvar demektir.

Bir sehrin etrafini ¢cevreleyen duvarlara siir denilmistir.
Insanin viictidu da, stirdur, stirettir.

Climle varligin ten yonii strdur, strettir,

igte, stire kelimesi, siir kelimesinden gelir.

Lakin toplumda siire denildigi zaman, hemen akla Kur’an
streleri gelir.

Toplumda:

“Stire” denildiginde, Mushaf-1 Serifte olan 114 stire akla gelir.

“Ayet” denildiginde, Mushaf-1 Serifte ki strelerin icindeki
olan kelimeler, climleler akla gelir.

“Kur’an” denildiginde, Mushaf-1 Serif denilen kitap akla gelir.

Oysa siire; varligin dis cihetidir, yani stret cihetidir.

Bundan dolay1 varligin ten cihetine, “Str-Stret-Siire” denir.

Sire, insa edilmis olan binaya da denir.

Insan viiciidu Allah’in insa ettigi bir binadir.

Insan viictidu icten disa kadar, her seyiyle siirelerden olusur.

Insanin gézii de, kulag1 da, eli de, dili de, tiim organ ve hiic-
releri siirelerdir.

Sire, sliret ayni anlama gelir.

Insanin bedeni, iciyle disiyla derilerle kaphdir.

Her hiicre, iciyle disiyla hiicre ¢eperi ile kaphdir.

Iste bu deri, hiicre ¢eperi, bedenin stret boyutudur.

Siiret boyutu bir isleyis icindedir.

38



Insan viicidunda her an bir faaliyet vardir, yani her an bir
isleyis vardir.

Her dokuda, her hiicrede her an olan bir isleyis vardir.

Insan viicidunda, yani stiretlerin ardinda her an, sinir sis-
temi, dolasim sistemi, bosaltim sistemi, solunum sistemi bir is-
leyis icindedir.

Iste, stiretlerin ardinda olan bu isleyis, okunmasi gereken,
anlasilmasi gereken bir canl kitap durumudur.

Siretlerin ardi ise ayetdir.

Yani, varligin, stiretlerinin yani tenlerinin i¢ boyutunda olan,
yani viicid boyutunda olan, varolusa ve var edene ait tiim isa-
retlere, tiim delillere, tiim izlere, tiim alametlere” Ayet” denir.

Tim kainat ise Kur’an’dir.

Kur’an: Okunan, okunabilecek olan, gercegi gosteren, birlik
icinde olan, butiinliik, varligin birligi, varligin isleyisi, isleyisin
okunmasi gibi anlamlara gelir.

Yani asil okunacak olan, yazili olan kitaplar degil, varhigin
ta kendisidir.

Yazili kitaplar, bilgiler yoniinden yol gosterir.

Iste;

“Stire” her varligin dis boyutu, yani stiret boyutudur.

“Ayet” varligin i¢ boyutundaki isaretler, delillerdir

“Kur’an” tiim varhigin birlik i¢inde olan sistemidir.

Iste Allah hakikatine, Mushaf-1 Serif’de sahit olunamaz.

Mushaf-1 Serfif, bizlere sadece yol gosterir.

Nereye bakmamizi, nasil bakmamizi ve ilimden ayrilmadan
bakmamizi 6giitleyen bilgiler sunar.

Hakikatlere sahit olmak, canli Kur’an olan tiim kdinatta ki;
varliktaki delilleri, isaretleri inceleyerek miimkiindiir.

Hakikat stiretlerin ardinda gizlidir.

Siaretlerde ayetlere ulasmak gerekir.

39



Varligin siiret boyutunda, yani esya boyutunda kalmamak
gerekir.

Varligin isleyisi, hakikatlerin okunmasi gereken boyuttur.

Iste her varlig1 okuyabilmek, stiretlerin ardina bakmakla
miimkiindiir.

Amag, varlik kitabini, kainat kitabini1 okuyabilmektir.

Kainat Kur’an’'inini okuyan, Mushaf-1 Serif-i anlayabilir.

Kainat Kur’an'in1 okumak i¢in; lisan gerekmez, zahiri oku-
mak yazmak gerekmez, zahiri kitaplar1 okumak gerekmez, bi-
rilerini dinlemek gerekmez.

Varlig1 okumak icin; merak, istek, niyet, ask, samimiyet, te-
nezzil, edep, teslimiyet, bildiklerini unutmak, konusmamalk,
gozlemlemek, diisiinmek, yeterlidir.

Bakara Stresi 164: “Vel ardi le ayatin li kavmin yakiltn.”

Meali: "Ve yerytiziinde olan her seyde, elbette akledip diisii-
nen insanlar icin ayetler vardir”

Meryem Stresi 17: “Sonra da tiim stretleri tutan o sirete
sarildi. Boylece rithumuzdan kendine iifledigimizi anladi. Boy-
lece tiim beseriyeti bir birlik iginde tutan, sekil ve surete biirii-
nenin O oldugunu anlad1.”

Rahman Siiresi 26-27: “Biitiin stretler gelir gecer. Sifatlarinin
sahibi olan ve tiim varlig1 Zatiyla tutan Rabbinin ytizti baki kalir”

Ya-Sin Siresi 69: Ve kuranun mubin.”

Meali: "Ve tiim kainat apagik Kuran'dir”

Kainat kitabini okuyan, din adina ortaya ¢ikan kitaplari sii-
zebilir, yorumlayabilir ve kdinat kitabini okuyan kamil Kisilerin
sozlerinden yararlanabilir.

Iste kisi, kendini ve her varhg canli kitap bilmelidir, okuna-
cak kitap bilmelidir.

Kendi viicidunun dis beden cihetini, yani siiret cihetini
“Siire” bilmelidir.

40



Kendi stiret cihetinin siret cihetini yani viicidunun i¢indeki
sonsuz isaretleri, delilleri “Ayet bilmelidir.

ViicGdunun her zerresinin i¢indeki satir satir yazili olan ilmi
bilmelidir, o ilimden okumalidir.

0 ilmin olusmasindaki sistemin kelamini bilmelidir.

Kelam agzimizdan ¢ikan sozciikler degil, varligin 6ziinde
olan ilmin yazili oldugu sistemdir.

Iste her varlik canli kitaptir, canli Kur’an’dir.

Annesinden diinyaya gelen her bebek, viicidunda; Kur’an'i,
stireleri, ayetleri ve ilmi tasiyan bir fihristle dogar.

Kur'an’y; tim viictidudur.

Sireleri; tim ten boyutu, hiicre boyutu, doku boyutu, or-
gan boyutudur.

Ayetleri; tiim viiciidundaki sonsuz isaretlerdir, delillerdir, is-
leyis boyutu, nitelikler boyutudur.

[Imi; viicidundaki varolusa ve var edene ait olan satir satir
yazili olan sistemdir.

Iste okunacak olan kitap, insanin kendi viicidudur.

Kendi viicidunu okumaya baslayan ctimle varligi da oku-
maya baslar.

Iste insan viicidu; tiim sirlan yani tiim hakikatleri tasiyan
bir kitaptir.

Insan, teni caAndan, can1 tenden ayirmadan okumalidir.

Sireyi dyetten, ayeti slireden ayirmadan okumalidir.

Insan viicQidu siirelerden ve ayetlerden olusan bir canh
Kur’andir.

Insan viictidu her an, stireleriyle, ayetleriyle konusan canli
bir kitaptir.

Kur'an’da gecen”Kitabun yantiku” buna isaret eder.

Kitabun yantiku, konusan Kkitap demektir.

Insan viicidu konusan bir kitaptir.

41



Ayrica Mi'minlik makdmina gelen de konusan canh kitap
olmustur.

Mi’'mindn Stresi 62: “Ve ledeyna kitdbun yantiku bil hakki
ve hum la yuzlemiin.”

Meali: “Bize ait olan hakikatleri konusan bir kitaptirlar. On-
lar hi¢ kimseye kotiiliik etmezler”

Casiye Shresi 28: “Haza kitdbuna yentiku aleykum bil hakk
inna kunna nestensihu ma kuntum tamelin.”

Meali: “Iste, Bizim konusan kitabimiz sizin {izerinizdeki ha-
kikatlerdir. Muhakkak ki Biz, yaptiginiz seyleri sizde kaydederiz.”

Insan, shreleri ve ayetleri kendi viicidunda ve her varlikta
bulabilmeli ve hakikatleri oradan okuyabilmelidir.

42



VAHIiY NEDIR

Vahiy nedir?

Vahiy bizlere anlatildig: gibi, gokte olan bir Tanr1'nin, sectigi
kuluna cebrail vasitasiyla bildirdigi, bilgiler midir?

Yoksa daha derin bir anlami m1 vardir?

Vahiy nereden gelir, hangi boyutlardan acgiga ¢ikar?

Bal arisina edilen vahiy nedir?

M{sa’'nin annesine vahiy mi edildi, ilham mi edildi?

Vahiy sadece, Restil ve Nebi'lere mi edildi?

Peki diger hayvanlara, diger bitkilere vahy edilmedi mi?

Her varlikta vahiy var midir?

Her varliktan akan vahiy nedir?

Allah, Hazreti Muhammed’e, cebrail vasitasiyla mi vahyetti?

Cebrail denilen nedir?

Hazreti Misa Allah ile, cebrailsiz dogrudan mi1 konustu?

Artik vahiy kesildi mi?

Vahyi “._a §” gokten, Allah’tan cebrail vasitasiyla Resil ve Ne-

bi'lere gelen bildirimler olarak biliriz.

Hazreti Muhammed'’e cebrail vasitasiyla vahyedildi diye 6g-
retilir.

Allah, Hazreti Misa ile dogrudan konustu ne demektir?

“Allah, Misa ile de dogrudan konustu.” Nisa Siiresi 164. (Di-
yanet Meali)

Climle varliktan her an vahiy geliyor olabilir mi?
En’am Siiresi 106: “ittebi ma uhiye ileyke min rabbik.”

“Rabbinden sana vahyolunan seye tabi ol”

43



Vahiy kelime olarak; Hayy” _.»" dan gelen, Hayy’a ait olan
demektir.

Yani Vahiy; Hayy’dan gelen esintiler, bildirimler, seslenim-
ler demektir.

Hayy: H{'ya ait olan, diri olan demektir.

Vahiy kelimesi; Vav, H{l, Ye harfleri ile yazilir.

Vav: Sisteme, aslina, 6ze, kaynagina baglayan,

H{: Sistemin, 6ziin, kaynagin sahibi

Ye: Sistemden gelen, 6zden gelen seslenimler, demektir.

Climle alemde her varlik diridir.

Bu dirilik H0’nun diriligidir.

H{ dedigimiz bugiinkii ismiyle Allah’'tir.

H{ ibranice kékenli bir kelimedir.

Ciimle kainatin sahibini bildirmek i¢in séylenir.

Iste Vahiy de, H{i dan gelen Hil ya ait olan sirlardir.

Vahiy: Allah'in kendini, kendine ait olan niteliklerle ispat
etmesidir.

Climle varlik diridir ve her varliktan bir ilim akar.

0 ilimle, varliga ait ve varligin geldigi aslina ait olan, nice
hakikatler her an sunulur.

Allah, her an her varliktan vahyeder, yani kendine ait olan
sirlar bildirir.

Buric Stresi 21-22: “Bel huve kuranun mecid, fi levhin mahfiz”

Meali: “Evet, o yiice Kur’an tim kainattir. Tiim hakikatler,
varlik sayfalarinin icinde muhafaza edilmistir.”

Vahiy; levhi mahfiiz olan, varligin geldigi 6zden, her an var-
liga akar.

Ve vahiy, var ediciye ait olan hakikatlerdir, seslenimlerdir.

Her varlik, bir vahiy akisi ile var olur.

Yani, tohumun i¢inden agag, bir vahiy akisi ile aciga ¢ikar ve
bir vahiyle sekillenir.

44



Hazreti Muhammed'’in ve diger nebilerin vahiy sisteminden
ulastig1 hakikatleri bildirmesine ise "Teblig” denir.

Allah her varliktan her an vahyeder.

Bu vahye ulasanlar, teblig ederler, yani hakikatlerle ilgili
bilgi verirler.

Ra'd Stresi 40: ” Fe innema aleykel belagu.” “Senin iizerine
diisen sadece teblig etmektir”

Nahl Siresi 82: “Fe innema aleykel belagul mubin.” “Senin
lizerine diisen sadece apacik bildirmektir.”

Vahiy Allah’a aittir, teblig ise kamil insana aittir.

Maide Siresi 99: “Resfl ancak teblig eder” “Resiil illa el belag”

Vahiy, varligin varolusunun” Hayy” sifatiyla olan baglantisidir.

Her varlikta Allah’in vahyi vardir.

Sem3, kisinin can boyutudur.

Yeryiizii kisinin ten boyutudur.

Allah, hem sema’dan, hem yerytiziinden, her yerden her an
vahyeder.

Allah, vahiyle kendini gosterir, kendini ispat eder.

Bir atomdan da, bir tastan da, bir ¢icekten de, bir kustan da,
her an vahiy gelir.

Her varlik diridir.

Diri olan” Léjl “el Hayy” Allah’tir. (A-1i Imran Siiresi 2)

Allah, hayy sifatindan gelen vahiyle varlig1 var eder; sekillendirir.

Bir tohumda, tohuma ait olan tim sirlar vardir.

O tohumda olan vahiyle, tohumda olan tecelli eder.

Iste o0 agac, her an kendinde olan seslenir, vahyeder.

0 agacy; kokiiyle, filiziyle, dalyla, yapragiyla, cicegiyle, mey-
vesiyle inceleyen Kkisi, vahye ulasir.

Bir tasin icinde, tasin sirlar1 vardir.

O tas, her an kendinde olan sirlar1 sunar.

Bir meyvenin icinde, meyveye ait olan sirlar her an sunulur.

45



Iste bu sunum “Vahiy” dir.

Bir tip doktorunun, kisinin viicidunu okumasi, vahiy oku-
masidir.

Allah bal arisina “Vahyettik” der.

Vahiy’e ulasabilmek icin tertemiz bir goniil ve takintisi ol-
mayan tertemiz bir akil gerekir.

Vahiy, varligin 6ziinde satir satir yazili olan, ilimden gelen
akistir.

Bir tohumdan agacin agiga ¢ikisi, vahiy sayesindedir.

Yumurtanin da, yumurtada bir civcivin olusumu da ve agiga
¢ikisi da hep vahiyledir.

Kainatin varolusu, siireci, hep vahiy sistemini gosterir.

Hazreti Muhammed’in okuduklari Allah’in vahyidir.

Allah, tiim kdinattan her an vahyetmektedir.

Tim varlik O'nun vahyiyle var olmustur, O'nun vahyiyle sii-
riip gider.

Vahiy; Allah’in her varliktan seslenisidir.

Vahiy; varlik aciga cikmadan 6nce, vahiy olarak gizlidir.

Varlhigin agiga cikisi, gelisimi, belli bir boya ulasimi hep va-
hiyledir.

Yasuf Shresi 102: “Kainattan sana her an vahyediyoruz.”

Allah, her varligin 6ziinden, o varligin beseri sistemine vah-
yeder.

Ve yaratilan varlik, o vahiy sayesinde fitratinda olani ac¢iga
¢ikarir

Tohumun fitratinda ne varsa, o fitrat vahiyle olusur, vahiyle
aciga cikar, vahiyle yeni bir tohuma dontsiir.

Yani tohumda ne varsa, o agiga ¢ikar.

Erik tohumundan erik agaci, kayis1 tohumundan kayis1 agaci
aciga cikar.

Nahl Suresi 68: “Ve evha rabbuke ilen nahli”

Meali: “Rabbin bal arisina vahyetti.”

Allah, bal arisina da, tiim varhiga da vahyetmistir,

Bal aris1 da, her bir varlikta Allah'in vahyidir.

46



Kasas Siiresi 7: “Ve evhayna ila ummi Miisa.”

Meali: “Misa’'nin annesine vahyettik.”

Bu ayetdeki ¢cevrimi genelde miiellifler; “M{isa’nin annesine
ilham ettik” diye ceviriyorlar.

Oysa incelendiginde orada, vahiy kelimesi geciyor.

Allah’in ctimle varlikta vahyi vardir.

Her varlik vahiyle var olur, vahiyle sekillenir, vahiyle isler.

Ciimle alem, Allah'in vahyinden bagka bir sey degildir.

Allah, her an rih boyutundan ten boyutuna vahyeder ve o
tenin isleyisi o vahiyle olur.

Rihtan tiflenis vahiydir.

Hicr Stresi 29: “Ve nefahtu fihi min rahi.
ledim.”

Iste her varlik, vahiyle var olur, vahiyle Allah’a ait olan ayet-
leri tasir.

« o«

Rihumdan if-

Bu ayetlere ulasan Kisi, vahye ulasir.

Varligin beseri ve {ilvi boyutundan bir vahiy akisi1 vardir.

Ulvi boyuttan gelen vahiy, risalet ve nebilik boyutundan ken-
dini gosterir.

Beseri boyuttan gelen vahye ise, begeri ilimle ugrasanlar ulasir:

Vahiyle var olan Kainat, vahiyle siiriip gider.

Vahyin kesilmesi; bu Kdinatin diiriilmesi, ama boyutuna do-
niisimudir.

Iste Vahiy:

Allah’in kendinden kendine olan seslenisidir.

Allah’in varliktan seslenisidir.

Varligin Hayy’dan gelen sekillenmesidir.

Varligin Hayy ile olan bagidir.

Nir boyutundan rih boyutuna olan akistir.

Rith boyutundan beser boyutuna olan tflenistir.

Beser boyutundan, varligin sahibine ait olan tiim sirlarin
bildirisidir, tebligidir.

Kisi, gonliinii ve aklini temiz eylerse, giicii kadar vahye ulasir.

47



DIN NEDIR

Hep toplum, anne babasindan 6grendigi din inancini, kendi
dini olarak gortir.

Cocuk dogdugunda, anne babanin din inanci neyse, ¢cocuk
biiylidiigiinde, anne ve baba, kendi din inang¢larina goére o ¢o-
cugu biyiitiirler.

Her toplum kendi din inancini kendine nispet ederek, kendi
dinini ylice goriir.

Ve “benim dinim, onun dini, bizim dinimiz, onlarin dini” di-
yerek, bir din ayrimciligi icine diiser.

Peki, Kur’an’a gore dinin ac¢ilimi nedir?

Kur’an'i ¢ok dikkatlice inceledigimizde dinin anlami, anne
babamizdan 68rendigimize uymuyor, bambaska bir anlamda
karsimiza ¢ikiyor.

Kur’an’a gore din: Varligin yaratilis yasalaridir.

Kur’an’a gore siinnet: Varligin isleyis yasalaridir.

Kur’an olciistiyle din Allah’a aittir.

Kur’an élciisiiyle, kisinin dini olmaz. imani olur.

Ciink kisi bir sey yaratamaz.

Yaratan Allah oldugu i¢in, dinin sahibi Allah’'tir.

Kur’ant inceledigimizde, bir¢ok yerinde, “din Allah’a aittir”
hakikatine ulasiriz.

M@’'min Stresi 14: “Lehu el din.” “ Din O’'nundur.”

M@’'min Stresi 65: “Lehu el din.” “Din O’nundur.”

Zumer Stresi 11: “Lehu el din.” “Din O’'nundur.”

48



Nahl Stiresi 52: “Ve lehu ed dinu vasiben.” “Ve din daima
O’nundur”

Peki, din nedir?

Kur’an’t inceledigimizde Y(suf Siiresi 76 ve Rum Stresi 30.
ayette “Din nedir?” sorusunun hakikatine ulasiyoruz.

Yasuf Siresi 76: “Ma kane li yehuze ehdhu f1 dinil meliki.”

Meili: "Iste bdylece hiikiimdarin yasalari olmasa, o, karde-
sini tutamazdi.”

Yasuf Stresi 76. ayette, “Dini Melik” kelimesi vardir, “Hii-
kiimdarin yasalar1” demektir.

Yisuf kissasinda, Blinyamin'in heybesinden ¢ikan Hiikiimda-
rin su kabi, Bliinyamin'i hirsiz durumuna diistirmiis ve Blinyamin,
Hiikiimdarin hirsizlarla ilgili yasasindan dolay1 alikonulmustur.

Buradan anliyoruz ki din: Yasa, Kanun, anlamina geliyor.

Yani Misir'in Hitkkiimdari, Misir'1 o yasalarla yonetti.

“Dini Melik” ayetinin incelenmesiyle anliyoruz ki din: Yasa,
Kanun demektir.

Rum suresi 30. ayette de “Fitrat Allah” kelimesi vardir.

Fitrat: Agiga ¢ikma, yaratilis, yaratmak, varolus, tiim kainatin
aciga cikmasi, tohumun kabugunun yarihp filizin cikisi.

Bu ne demektir: Allah’in fitratu.

Yani: Allah’in varligl yaratmasi. Allah’in bir 6zden varlig1 ya-
ratmasi.

Rum Siresi 30: “Fe ekim vecheke lid dini hanifa fitratallahil-
letl fataran néase aleyha 1a tebdile li Halkilldh zaliked dinul kay-
yimu ve lakinne ekseren nasi l1a yalem{n.”

Meili: “Bundan sonra yiiziindi, Allah’in varli1 yaratmasina,
varh@n yaratilis yasalarina, Tevhid iizere cevir. insanlarin vii-
clida gelisi O’'ndandir. Allah'in Halkiyetinde bir degisiklik yok-
tur. Iste dosdogru din budur. Fakat insanlarin ¢ogu dinin haki-
katini bilemiyorlar”

49



Evet, ayette belirtildigi gibi” li el dini hanifen fitrata Allah,
elleti fatara”

Din “Allah’in fitratidir”. Yani “varligin yaratilis yasalar1”dir.

Iste buradan da anliyoruz ki din: Allah’in varhg yaratma-
daki yasalaridir, kanunlaridir.

Yani varolus yasalarina”’Din” diyoruz.

Varliktaki yaratilis, nitelikten nicelige, atomdan molekiil-
lere, zerreden kiirreye tiim varligin varolusundaki yasalara,
Kur’an: “Din” der.

Iste yaratan Allah’tir.

Insan bir hiicre zar bile yaratamaz.

Onun i¢in insan, benim dinim diyemez.

Din, Allah’a aittir.

Onun icin Kur’an’da bir¢ok yerde “Din O’nundur” der.

Rum Siiresi 30 da: Dosdogru din nedir? Sorusunun cevabini
¢ok glizel aciklaniyor.

Iste bundan dolay1 insanin dini olmaz.

Insanin imani olur.

Din Allah’a aittir, ¢linkii yaratilistaki yasalarin sahibi de O’dur.

Insan, dini anladiginda iman sahibi olur.

Eger bizler, dini anlayamazsak; Rum Siiresi 31. yetteki a¢ik-
lanan duruma diiseriz.

Rum Siresi 32: “Minellezine ferrak dinehum ve kani siyea
kullu hizbin bima ledeyhim ferihiin.”

Meali: “Onlar dini bolen kimselerden oldular ve biitiin hepsi
tarikatlara, mezheplere, cemaatlere boliindiiler. Her ziimre kendi
inanclariyla sevinip 6viindi.”

Iste dini, Kur’an’a gore anlayamayan kisi, atalardan gelen
inancla, bir ayrimciligin icinde kalir ve boylece “Benim dinim,
onun dini” diyerek, dinin hakikatinden uzaklasir.

50



Anne babadan 6grendigi dini inancim ytice gorir, baska
din inancinda kalanlari kafir gorerek, onlar1 cehennemlik sanir.

Dinin hakikatini anlayamayan kisi, din ayrimciligin i¢cinde
hareket eder.

islam dini, Hristiyanlik dini, Mlsevilik dini diye, bir ayrim-
ciligin icinde olur.

Ve kendini din savaglarinin i¢inde, kafirleri yok etme inanci
icinde bulur.

Ayrica, Rum Stiresi 31. yette belirtildigi gibi, kendi din edin-
digi inancta bile, cemaatlere, tarikatlara, mezheplere béliinerek,
kendi cemaatinde, tarikatinda, mezhebinde olmayanlara hos
bakmaz “Bizden, bizden degil” anlayisiyla bakar.

Kur’an’i él¢iide, din ve stinnet inceligini anlayan, bir ayrim-
ciligin icine diismez.

Tim varliga Hakk nazariyla bakar.

Ve bilir ki, din ve slinnet birbirine baghdir.

Dinin hakikatini anlayan, stinnet hakikatini de anlar.

Peki, siinnet nedir?

Yani stinnetullah nedir?

Fetih Stresi 23: “Sunnetellahillet! kad halet min kabl ve len
tecide li sunnetillahi tebdila.”

Meali: “Allah’in varliktaki isleyis yasalar1 gegmisten gelecege
devam eder gider ve Allah'in varliktaki isleyis yasalarinda asla
bir degisiklik bulamazsiniz.”

Iste din: Varligin yaratilis yasalaridir.

Siinnet: Varligin isleyis yasalaridir.

Yani, varligin varolusundaki yasalara “Din” denir.

Varligin, isleyis sistemindeki yasalara "Siinnet” denir.

Bunlar birbirinden ayrilmaz.

Tiim Islam diinyasi, peygamberin siinneti lafzimi kullanir.

51



Lakin Kur’an’da; Siinneti Restl kelimesi yoktur, stinnetul-
lah kelimesi vardir.

Yani Resil’lerin siinneti olmaz, Allah’in stinneti olur.

Tim insanlarin ve tiim varhigin viicidlarindaki ve tiim ev-
rendeki isleyis yasalarina "Siinnetullah” denir.

Iste tiim bilim adamlari, aslinda kendi dallarinda gece giin-
diiz, Allah’in siinnetini inceliyorlar.

Resiil, Nebi dedigimiz insanlarin stinneti olmaz.

Onlarin siyerleri olur.

Yani yasamdaki gayeleri, amaglari, tarzlari, uygulamalari,
makamlari, takip ettikleri bir sistemleri olur.

Yani kisaca; makamlara gore davranislari, hal ve hareketleri,
yasam bic¢imleri olur.

[ste:

Din Allah’a aittir.

Siinnet Allah’a aittir.

Din: Her tiirli varligin, varolusundaki Allah’a ait olan yasa-
larin adidir.

Siinnet: Goriinen goriinmeyen her varligin isleyisinde, sii-
riip gitmesinde, Allah’a ait olan yasalarin adidir.

52



SUNNETULLAH NEDIiR

Allah’in siinneti mi?

Peygamberin stinneti mi?

Hep bizlere peygamberin siinneti diye 6grettiler.

Allah’'in siinneti nedir hi¢ bahsetmediler.

Kur’an’da stinnetulldh mi gecer, yoksa peygamberin siin-
neti diye mi gecer?

Stinnetullah nedir? Derin derin arastiralim, hakikatini an-
lamaya ¢alisalim.

Allah’in siinneti ne demektir? ince ince diisiinelim.

Toplumda” peygamberin stinneti” diye 6gretilen bilgiler, Al-
lah’in siinneti hakikatini 6rtiyor olabilir mi? Diislinelim, siinne-
tullah hakikatini anlamaya calisalim.

Kur’an’da gecen “Siinnetullah” kelimesi ne anlama geliyor
arastiralim?

Kur’anda gecen siinnetulldh kelimesinden bazi 6rnekler; Ah-
zab Siresi 38-62, Fetih Stiresi 23, Fatir Stresi 43.

Dikkat edelim “peygamberin siinneti” derken Allah’in stin-
neti hakikatini 6rtmeyelim.

Bizlere Hazreti Muhammed’in yasantisinda yaptig1 seyler
icin “peygamberin siinneti” diye 6grettiler.

Oysa Kur’an, onun yasantisindaki hal ve davranislarinda “Gii-
zel 6rnekler vardir” diye isaret eder. (Ahzab Siresi 21)

Peki, Kur’an o6lciisiiyle siinnetullah nedir?

Fetih Siresi 23: “Sunnetullah elleti kad halet min kabl ve len
tecide li sunnetullah tebdila.”

53



Meali: “Allah’in varliktaki isleyis yasalar1 gecmisten gelecege
devam eder gider ve Allah'in varliktaki isleyis yasalarinda asla
bir degisiklik bulamazsiniz.”

Kur’an’t inceledigimizde anliyoruz ki, varliktaki isleyis ya-
salar1 stinnetullahtir.

Kur’an’ inceledigimizde anliyoruz ki:

Din: Varolus yasalaridir.

Siinnet: Varligin isleyis yasalaridir.

Yani anliyoruz ki varligin; Matematik, Fizik, Kimya, Biyolo-
jik isleyisi stinnet hakikatidir.

Varligin; Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojik isleyisi, evren
var oldugundan evrenin sonuna kadar devam edip gidecektir.

Yani stinnetullah hakikati; ayette belirtildigi gibi: “Allah’in
varliktaki isleyis yasalar1 gegcmisten gelecege devam eder gi-
der” hakikatidir.

Inang diinyasinin dilinde hep, “Peygamberin siinneti” keli-
mesi vardir.

Oysa Kur’an’'da; “Stinneti Nebi” kelimesi yoktur. “Stinnetul-

1ah” kelimesi vardir.
Yani peygamberin siinneti olmaz. Allah'in siinneti olur.
Allah’in siinneti de varligin isleyis yasalaridir.
Bu isleyis yasalari da varlikta her an kendini gosterir.

Evet, dikkat edelim, birilerinden peygamberin siinneti s6-
zlinl duydugumuzda hemen onlara soralim:

Peki, Allah’'in siinneti nedir? Diyelim ve onlardan izah isteyelim.

Evet, Stinnetulldh: Varligin isleyis yasalaridir.

Hazreti Muhammed’in yasantisindaki hal, hareket, davra-
nislar ise, Kur'an deyimiyle “giizel 6rnekler”dir.

Siinnetullah; varhigin isleyisidir, evrenin isleyisidir.

54



Suyun isleyisi, topragin isleyisi, bitkilerin yesermesi, dal-
lanmasi, yapraklanmasi, ¢iceklenmesi, meyveye ylriiylisii hep
stinnetullahtir.

Hayvanlarin diinyaya gelisi, yasami, beden isleyisleri hep
stinnetullahtir.

Suyun buharlasmasi, yagmurun yagisi, kar olusumu, dolu
olusumu, hep slinnetullahtir.

Gokte ve yerde olan her tiirli isleyis siinnetullahtir.

Evet, stinnetullah, varligin isleyis yasalaridir.

Kur’an bizlere varligin isleyisine iyi bakmamizi isaret eder.

Cunki Allah hakikati varlhigin isleyisinde gizlidir.

Higbir varlik kendi bedenindeki isleyisi gerceklestiremez.

Peki, nedir bu olanlar, nedir bu isleyis?

Iste bunu anlamak siinnetullah1 anlamaktir.

Evrenin muhtesem bir isleyisi vardir.

Insan aklini agan bir muhtesemlik evrende hep kendini gésterir.

Bir tohumdan filizin ¢cikmasi ile baslayan agaglanma stireci,
okunmasi gereken bir isleyistir.

Stinnetulldh; Allah’'in varliktaki ilk andan son ana kadar de-
vam edip giden degismeyen isleyis yasasidir.

Siinnetullahi okuyan kisi; varligin varolusunun ve varhigi va-
redenin, hakikatlerine ulasir.

Allah'in siinnetullahi; Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji ola-
rak tecelli eder.

Matematik, Fizik, Kimya, Biyoloji, varligin varolusunda ve
varligin isleyisinde degismeyen yasalardir.

Insan viicidunda; her bir organin, her bir hiicrenin isleyi-
sinde, Matematiksel, Fiziksel, Kimyasal, Biyolojik bir diizen vardir.

Mesela, bir goziin olusumu ve isleyisi, muhtesem bir Mate-
matik, Fizik, Kimya, Biyolojik diizendir.

Kamil Kisiler, hep siinnetullaha dikkat cekmislerdir.

55



Clinkii sahitlik sirr, siinnetullaht anlamakta gizlidir.

Ama maalesef toplumda ise, peygamberin slinneti denerek,
stinnetullah hakikati ortilmustir.

Onun icin toplum Allah’a inanir ama sahit olamamistir.

Din adina anlatilanlara inanir ama sahit olamamistir.

Ciinkl toplum stinnetulldh hakikatinden uzaktir.

Kur’an ise hep sahit olmaktan bahseder.

Hazreti Muhammed, diizenledigi ezanda glinde yirmi defa
“Eshedii” kelimesiyle sahit olmaya isaret eder.

Clinki sahitlik sirr1 siinnetulldhtir, yani varligin isleyisine
yonlni dondirmek ve o isleyisi anlamaktir.

Ahzab Stresi 38: “Sunnetallahi fi ellezine halev min kabl ve
kane emri Allah kaderen makdiira.”

Meali: "Allah’in varliktaki isleyisi, 6nceden belirlenmis bir
takdir bir 6lci iledir”

iste bu takdir ve 6l¢ii siinnetullahtir.

Iste bu dlcii ve takdir, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojidir.

[ste sahitlik, bu takdir ve 6lciiyii varlikta gérmektir.

Fatir Stresi 43: “Fe len tecide li sunnetilldhi tebdila ve len
tecide li sunnetillah tahvila.”

Meali: “Iste, Allah’in varhktaki isleyis yasalarinda asla bir
degisiklik bulamazsin ve Allah'in varliktaki isleyis yasalarinda
asla bir sapma bulamazsin.”

Allah’in, Matematik, Fizik, Kimya, Biyolojinin isleyis yasala-
rinda, bir sapma bir degisiklik olmadan, varolus devam eder gider.

Iste siinnetullah hakikatini ¢ok iyi anlamaliy1z.

Ve bilmeliyiz ki, stinnetullahi bilmeden Allah hakikatine
eremeyiz.

Stinnetulldh hakikatini bilmeden; inancimiz imana donmez,
sahitlik gerceklesmez.

56



Hazreti Muhammed yasadigi donemde hep siinnetullah ha-
kikatine isaret etmistir.

Ama maalesef bizler, peygamberin stinneti diyerek, siinne-
tullah hakikatinden uzaklastik.

Kur'an’da onlarca ayette "Bakip goriin” diyerek varligin is-
leyisini anlamamiz isaret edilmistir.

Bakara Siiresi 210: “Varhiktaki isleyisi her an Allah'in don-
diirdtigiini, bakip ta gérmezler mi?”

Miilk Siresi 3: “Haydj, ¢evir dondiir bakislarini, bir yarik bir
catlak goriiyor musun?”

Miilk Siresi 4: “Sonra tekrar tekrar bakislarini dondiir, in-
cele, bakislarini kendine ¢evir, acizligini ve hi¢bir seyin sahibi-
nin sen olmadigini anla.”

Kur’an’1 inceledigimizde anliyoruz ki, siinnetullah hakikati
¢cok onemlidir.

Varligin isleyis yasalarini anlamak, Allah’t idrak etmektir.

Anlhiyoruz ki, siinnetullah ile tanismayan hakikatleri anlayamaz.

Anliyoruz ki; Allah’1 layikiyla idrak edebilmek, stinnetullah
hakikatinde gizlidir.

Ve sunu da hi¢ unutmamaliyiz, Muhammed boyutu siinne-
tulldh boyutudur.

Halk boyutu, Nir boyutu, stinnetulldh boyutudur.

Hakk kendini Halkiyetten izhar eyler.

Iste Halkiyet sirri, varliktaki siiriip giden siinnetullah sirridir.

Hazreti Muhammed, siinnetullahtir.

Siinnetullah, seriat boyutu ic icedir.

Seriatsiz olmaz denilen hakikat, varligin isleyisi niir boyu-
tunun akisidir.

Seriat; Allah’in varliktaki ilahi nizamy, ilahi isleyisidir.
Seriat; niir boyutundaki ilahi dalgalanmadir.

Siinnetullah; o dalgalanmanin varliga déntsiidiir.

57



Seriat; Allah’in varliktaki “kader makdar” sirridir, Ahzab
Stiresi 38

Siinnetullah; nir boyutunun, varlik boyutuna doénts sirri-
dir, Allah’in varliktaki kaderidir.

Bunu bir misalle anlatmaya calisalim.

Tencerede pisen yemek, bir atesle piser.

Iste tencerenin altindaki atesin isleyisi, seriattir.

Ates sayesinde, tenceredeki pisen yemekteki isleyis siinne-
tullahtir.

Iste, seriat ile siinnetullah i¢ icedir.

Iste, ciimle varlik bir niirla agi8a ¢ikar, o niirla isleyip gider.

Nir Shresi 35. dyette gecen; “niir ala niir” bu hakikate isa-
ret eder.

58



iSLAM NEDiR

IslAm nedir?

[slam Hazreti Muhammed éncesi var miydi?

Islam suuruyla yasamak, yani Miisliimanlk, Hazreti Muham-
med ile mi basladi.

Genelde, Islam’in Hazreti Muhammed’den sonra ortaya ¢ik-
tigina inanilir, peki bu dogru mudur?

Kur’'an’a gore islam nedir?

Misliman nedir?

Nasil Islam oluruz?

Islam’in z1dd1 olan savas, kavga, diismanlik nedir?

Islam’a ulagmak icin, kavga, diismanlik savas nasil énlenir?

Icimizdeki kin, nefret, ayrimcilik halleri olan diismanlik ve
savas hallerini 1slah etmeden islam olabilir miyiz?

Oncelikle Islam nedir, inceleyelim.

[slam; Slam, Silm, Selim, Selamet, ayni kokten gelen keli-
melerdir.

Anlam olarak; Baris, barisa gelmek, selamete ulasmak, barig
ve huzuru saglamak, karsilikli olarak barisi olusturmak, giiven
ortami olusturmak, giivenilir olmak, kavgadan savastan uzaklas-
mak, gonliinde ilahT huzura ulasmak, gibi benzeri anlamlara gelir

Yani 6z olarak:

Icsel olarak barisa ve huzura ulasmak,

Hal ve davranislariyla cevresine baris ve huzur sunmak.

Her haliyle cevresine giiven verebilmek, diye anlayabiliriz.

Islam’a ulasan kisiye de “Miisliiman” denir.

59



Islam suurunu yasantisina geciren kisiye “Miisliiman” denir.

Misliiman: Baris ve huzur i¢inde olan, Selamete ¢ikmis olan,
her haliyle baris ve huzuru sergileyen kisi demektir.

Islam’a ulasmak i¢in; icsel kavga, kin, diismanlik, gibi halleri
1slah etmek, Allah hakikatine ermek gerekir.

Peki, Islam Hazreti Muhammed’le mi basladi?

Tarihsel olarak inceledigimizde, Mekke’de Hazreti Muham-
med’e karsi gelenlerin, kendilerini Miisliman olarak gordtkle-
rini anlhiyoruz.

Hazreti Muhammed 6ncesi, bircok miisrik sairin siirlerinde,
Islam ve Miisliiman kelimelerine rastliyoruz

Kur’'aniinceledigimizde, Hazreti Adem’den beri islam’in ol-
dugunu anhyoruz.

Mesela, Al-i Imran Stiresi 67. ayeti inceledigimizde, Hazreti
Ibrahim’in Miisliiman oldugunu goriiyoruz.

Al-i imran Stiresi 67: “Ve 1akin kane hanifen muslima ve ma
kane minel musrikin.”

Meali: “Fakat o; Tevhid iizere oldu, tiim varligiyla teslim olup
baris ve huzur lizereydi ve o, Allah’in niteliklerini kendine is-
nat eden olmadi.”

Bakara Siiresi 128. ayette, Ibrahim ve Ismail'in dualarinin,
Misliiman olmak tizere oldugunu goriiyoruz

Bakara Stiresi 128: “Rabbena vecalna muslimeyni leke.”

Meili: “Rabbimiz! Seni anlayip teslim olanlardan, baris ve
huzur tlizere olanlardan eyle bizi.”

Bakara Siresi 132. ayette Hazreti Yak{b'un evlatlarina “Miis-
liman olun” dedigini gériyoruz.

Bakara Stresi 132: “Ve yak{ib ya beniyye innallahestafa le-
kumud dine fe 1a tem{tunne illa ve entum musliman.”

Meali: “Yakub’da: Ey evlatlarim! Muhakkak ki Allah size, var-
ligin yaratilis yasalarini anlamaniz i¢in fark etme yetenegi verdi.

60



Artik siz 0lmeden 6nce, varliginizin sahibini bilip teslim olun,
baris ve huzur lizere olanlardan olun, dedi.”

Bakara Stresi 136. ayette, Ibrahim’in, Ismail’in ishak’in,
Miis&’'nin, isa’nin ve diger nebilerin Miisliiman oldugunu gé-
riyoruz.

Al-i imran Siresi 52. ayeti inceledigimizde; Hazreti isa ve
Havarilerinin Miisliiman oldugunu goériyoruz.

Al-i imran Stresi 52: “Fe lemma ehassa isa min humul kufre
amenna billah veshed bi enna muslim@n.”

Meaili: “Sonra da Is3, onlarda hakikatleri reddetme hallerini
hissettiginde dedi ki: Kim Allah’in hakikatleri i¢in bana yardimci
olacak? Havariler dedi ki: Biz, Allah’in hakikatleri i¢cin sana yar-
dimciyiz, Allah’a iman ettik, bizim baris ve huzur tizere oldugu-
muzu bil”

Meryem Siiresi 15. ayette, Hazreti Meryem’in Miisliiman ol-
dugunu goriiyoruz.

Meryem Siiresi 15: “Ve selamun aleyhi yevme vulide ve yevime
yem{tu ve yevme yubasu haya.”

Meali: “Zamanin tertemiz bir halde, 6liinceye kadar baris
ve huzur Uzere gecirdi ve her an ortaya ¢ikan her seyin Hayy
olandan geldigini anlad1.”

Evet, Kur’an’i bastan sona inceledigimizde, tiim Resiil ve Ne-
bi’lerin islam iizere olduklarini anliyoruz.

Hazreti Mlis@’nin Misevilik, Hazreti is@’nin Hristiyanlik,
Hazreti Muhammed'’in de Miusliimanlik diye ayr1 bir yol kur-
madig1, hepsinin Islam iizere oldugunu, Kur’an’r inceleyen her-
kes gorecektir.

Peki, nasil islam oluruz?

Yani baris ve huzura nasil ulasiriz?

61



Bir kisi i¢sel kavgalarini, yani kin-nefret, diismanlik, zarar
vermek, dedikodu yapip c¢ekistirmek, ayrimcilik, ¢calmak-¢irp-
mak gibi hallerini terk etmeden isldm olmaya adim atamiyor.

Bunun i¢in Kur’an, tevbe etmeyi yani hatalarimizdan vaz-
gecmeyi bir emir gibi bildiriyor.

[slAm olmanin yolu, ancak ve ancak igsel kavgalarimizi bi-
tirmekten geciyor.

Yani kisi edeb icinde olmadan, Allah’in hakikatlerine eremiyor.

Nisa Stresi'nde nasil Miisliiman olacagimiz, cok muhtesem
bir sekilde agiklaniyor.

Nisa Stiresi 125: “Varligin yaratilis yasalarini anlamaya ¢ali-
san, yiiziinii Allah’a dondiiren ve iyiliklerde olup, baris ve huzur
lizere olan ve ibrahim'’in diizenledigi ilkelere tabi olan, onun ha-
kikati aradig1 gibi arayan, Tevhid iizere olan ve Ibrahim gibi i¢-
ten samimi olarak, tiim her seyiyle Allah’a sarilan o kimseden,
daha giizel olan kimdir?”

Evet, bir Kisinin Islam olabilmesi icin:

Varolusu okumasi gerekiyor.

Onun icin ilk ayet “Oku”dur.

Eger kisi din nedir, yani varligin yaratilis yasalari nedir bunu
anlarsa, varolusu anlama yoluna girmis demektir.

Varolusu okumak, var edeni anlamaya gotiiriir.

Var edeni anlamak, Allah nedir? Sorusunun cevabina gotiiriir.

Allah sorusunun cevabina eren Kisi, climle alemin birlik sir-
rina ulasir.

Allah’1 idrak eden, ytiziinii her an Allah’a déndiriir ve her
an O’na teslimiyet i¢cinde yasar.

Allah’a yiizlinli donen her varlikta “Semme VechAllah” su-
uruyla yasar.

0 suura ulasan kisi insan makamina gelir ve iyilikler icinde
olur, baris ve huzura ulasir.

Yani islam olur, yani Miisliiman olur.

62



Misliiman olan kisi igsel kavgalardan, kin, nefret, savas gibi
hallerinden vazge¢cmis kisidir.

Yani Misliiman olan Kisi her an baris ve huzur tizere olan
kisidir.

Ve boylece Miisliiman olan kisi:

Her an Allah suuruyla yasayan kisidir

Her an kulluk suurunda duran kisidir.

Kimseye zerre kadar zarar veremez.

Kimseye karsi icinde kin, nefret, diismanlik hali tasimaz.

Guvenilir olandir, emanete asla ihanet etmez.

Hep ¢evresindeki kisilerin barisi ve huzuru i¢in ¢alisir.

Her an iyilikler i¢cinde olur, yardim i¢inde olur.

Komsusu ac¢ iken, hasta iken, sikintisi var iken o bunu gor-
memezlikten gelemez.

Kimseyi kandiramaz, kimsenin malina irzina goz dikemez.

Cevresindekilere karsi, varliga karsi hep saygi icindedir.

Kiricy, yikic, zarar verici degildir.

Evet, Kur'ant inceledigimizde tiim Resil ve Nebf'lerin islam
lizere olduklarini anliyoruz.

Kur’an'i inceledigimizde anliyoruz ki, her biri Miisliiman idi.

Iste sonucta anlyoruz ki, dil ile Miisliiman’im demekle Miis-
liiman olunmuyor.

Yasantisinda, hal ve davranislarinda, huzur ve baris lizere
olan, giivenilir olan, zerre kadar zarar i¢cinde olmayan kisi, Miis-
liiman kisidir.

Islam diinyasi; “Islam, Hazreti Muhammed’le baslamistir”
iddiasini, En’am Stresi 163. dyete dayandirmaktadir.

En’am Siresi 163: “La serike lehu ve bi zalike umirtu ve ene
evvelul muslimin.”

Diyanet Isleri: “O’'nun hicbir ortag: yoktur. iste ben bununla
emrolundum. Ben miislimanlarin ilkiyim.”

63



Tevhid-i Kur’dan Meali: “O’'nun ortagl yoktur ve varliktaki
biitiin isleyis O'nundur ve ben dncelikle baristan ve huzurdan
yana olanim.”

Evvel kelimesinin anlami: Oncelik, ilk evvel, éncelikle, ilk
bastan, birincisi, ilk, baslangic, gibi anlamlara gelir.

Arastirmamiza ve gonliimiize gore, bu ayette "Ben Miislii-
man’larin ilkiyim” yerine “Ben 6ncelikle baristan ve huzurdan
yana olanim” diye meal edilmesi belirtilmek istenen anlama
daha uygun geliyor.

Ciinkl Kur’an ol¢iistine gore, Hazreti Muhammed’den 6nce
gelen Res(l ve Nebf'lerin de Miisliiman oldugu ayetlerde belir-
tiliyor.

0 ayette bizlere sunulan mesaj, giizel insan Hazreti Muham-
med’in nerede, nasil, hangi halde olursa olsun, dncelikle baris
ve huzur ilizere hareket ettigi bildiriliyor.

Ve bizlere de, siz de her zaman baris ve huzur lzere olun,
sakin baristan sasmayin, sakin kavgaya diismanliga meyletme-
yin diyor.

Yani bizlere; ister alig-veriste, ister komsulukta, ister yolcu-
rede hangi halde olursaniz olun, hep Islam iizere yani baris ve
huzur lzere hareket etmemiz tavsiye ediliyor.

Ve anliyoruz ki Hazreti Adem’den Hazreti Muhammed’e ka-
dar gelen o géniil insanlar1 hep Islam iizere oldular.

Yani hepsi, Miisliiman idiler.

Miisliiman; Islam iizere olan, yani baris ve huzur iizere olan
demektir.

64



ELIF SIRRI

Elif (1) .. .. Elif sirr1.

Elif’de gizli olanlar nedir?

Elif neyin sembolik yazilimidir?

Elif harfini yazan Bilge kisi, kdinatta neyi gordii, neye sahit
oldu da “Elif” harfini ona gore yazdi?

Al-i Imran Stresi 1: “Elif 1am mim.”

2- “Allahu 14 ilahe illa huvel hayyul kayy(m.”

Meali: “Allah; ilah yoktur, O vardir, diri olandir, varhig diri
tutan siiriip gidendir”

Kainat yok iken “Elif” var miydi?

Tiim harfler “Elif"den mi geldi?

Elif tlim harflerin i¢ginde var m1?

Nedir “Elif”deki sonsuz sir?

Diger harflerdeki sir nedir?

“Be” i sirr1 nedir?

Nedir “Be” nin altinda ki tek nokta?

“Te” & sirr1 nedir?

Nedir “Te” nin tstlinde ki iki nokta?

“Se” & sirrt nedir?

Nedir “Se” nin istiinde ki ti¢ nokta?

Be’de, Se’de, Te’de ayni yaziliyor iken, noktalar onlar1 farkl
okutuyor.

Neden tek nokta, iki nokta, lic nokta kondu?

Bu noktalar neyin isareti?

Diger harflerin sirr1 nedir?

65



Yoksa “Elif” sirrina ulagsmadan diger harflerin sirrina ula-
sitlamiyor mu?

Yoksa tiim harflerdeki sirlarin agilimi mi1 “Elif” sirrini sunuyor?

Diger harfler “Elif” harfinin sekillenmis hali midir?

Bu harfler, nasil bir diizene gore yazildi?

Bu harflerin sekilsel yazilimi, rastgele mi yapildi?

Yoksa bunu sekle doken bilge kisi, kdinatta Glvi hakikatleri
gordii ve her bir hakikati sembolik yazilara m1 dokti?

Kainat yok iken “Elif” var miydi?

Elif, varlik yaratildiginda varlikta nereye gizlendi?
Varlik “Elif” ten mi yaratild1?

Elif harfinin varliktaki karsiligi nedir?

Elif ve lam birlesir, “Lamelif” olur.

Peki, “Lamelif” nedir?

Lamelif’deki sir nedir?

Elif (1) Arap alfabesi onunla baslar.

Ibranice de karsihig: “Alef” harfidir.

Bu harfi ilk kim yazd, kdinatta neyi gérdii de yazdi?
Hazreti ibrahim yazmis olabilir mi?

Nedir “Elif” sirr1?

Kur’an ¢alisan Kisi 6nce bir kitap ile tanisir.

Bunun adina “Mushaf-1 Serif” demisler.

Yani degerli bilgiler tasiyan sayfalar.

Climleler, kelimelere, kelimeler harflere gotiiriir insani.
Harfler de “Elif”e gotiirtr.

Elif’in kapisina vardigimizda ona gonliimiizden yalvarir bir
hissiyatta “ne olur bana sirrini a¢” deriz.

Ses gelmez, kapida bekleriz zamansiz.
Yalvaririz, gozyas: dokeriz.
Goziimiizi, gonliimiizi, bedenimizi “Elif”e kilitleriz.

“Ne olur” deriz. “Kendini tanit, sirlarini a¢ bize” deriz.

66



“Elif”in koruyucular gelir.

“Aklini, gonliinii temizle de dyle gel” derler.
“Temizlenmeden kapilar acilmaz” derler.
Sorariz” Akil, goniil nasil temizlenir?”
Iceriden bir mektup uzatirlar.

Mektupta “Su hatalarini gor bir daha yapma” bashiklh bir
yaz1 vardir.

Mektubun baslangic1 “Kul hakkina asla girme” diye baslar
ve devam eder.

Tevbe et.

Ki tevbe yaptigin hatalar1 gormek ve bir daha yapmamaktir.

Kotiiliik yapma,

Kimsenin hakkina girme,

Varliga asla zarar verme,

Insanlarin dedikodusunu yapip arkadan cekistirme,

Birini ytceltip, birini hor gérme,

Anne babana, kardeslerine, yakinlarina, komsularina iyi dav-
ran, onlara her zaman yardim et, onlara of bile deme,

Tasa, topraga, cicege, agaca, kusa, her ¢esit hayvana her za-
man iyi davran,

Tevazii icinde davran, sesini ylikseltme,

Mal-miilk hirsina kapilip, gonliinii kendi var ettigin seyta-
nina teslim etme,

Bil ki tiim kétiiliiklerin bas, kibir, ¢ikar ve kotii diisiincelerdir.
Bunlara benzer nice hatalamizi gosteren yazilar vardir.

Birinci mektupta, daha nice yaptigimiz hatalar1 gérmek ve
bunlarin bir daha yapilmamasi tavsiyeleri vardir.

Ve her satir sonunda, bunu yapmazsan “Elif” sana kendini
agmaz yazihdir.

67



Belli bir stire sonra yine “Elif” in kapisina varilir.
Kap1 acilir ve iceriden bir mektup daha uzatirlar.
Bu mektupta da “Goremedigin glinahlarin” yazilidir
Ve “Bunlar1 da temizle” gel diye yazihidir.

Mektubu acarsin ve:

Ve yine bir mektup uzatirlar.
Sus: Dissal sesini de i¢sel sesini de sustur.
Dinle: Kainatin sesini, tinisini, titresimini dinle.

Oku: Duydugun varligin ardindan gelen sesi anla, tani, var-
lig1 tutani nitelikleriyle kendinde gorerek bil.

Yasamina uygula: Ki “Edep” burada gizlidir, yazilidir.

Yine “Elif”in kapisina varilir.

Ve “Elif”in koruyucular1 kapiy1 acar.

Bedensiz olarak iceri alinirsin.

Elif bir niir olarak gériintir.

Tiim kainat erir “Elif” oluverir.

Tim varlik erir “Elif” oluverir

Uflenen rih “Elif” oluverir.

Elif “NGr” oluverir.

Goniilden bir ses sorar:

“Sen Elif misin?”

“Sen bir(1) misin?” “Bir (1)e ne kadar ¢ok benziyorsun.

Evet!!!

Sen “Elif”sin ve sen tiim kainatta da “1”sin, teksin, senden
baska yok.

68



Sen tiim varlig tutansin.

Sen varligin geldigi sistemsin.

Sen tiim varhktaki “Hayy” sirrisin.
Sen tiim alemdeki” Kayyum” sirrisin.
Sen tiim varliktaki tek kudretsin.

Sen tiim harflerin “Ana kaynag1”sin.
Sen tiim rakamlarin “Ana kaynagi”sin.

Sen “Allah” denilen sirrin ta kendisisin.

Insan viicdu “Elif”in ()) yazilimi ve (1) in yazilim gibi ya-
ratilmis.

Diinyaya gelen her insan kendindeki ve kainatta ki “Elif” sir-
rin1 anlayabilecek kabiliyette yaratilmis.

Ve gonliine seslenirler.

“Be” « sirr1 nedir?

Nedir “Be” nin altinda ki tek nokta?
“Te” & sirr1 nedir?

Nedir “Te” nin tstlinde ki iki nokta?
“Se” & sirrt nedir?

Nedir “Se” nin tlistiindeki ti¢ nokta?

Diger harflerin sirr1 nedir.

Matematikte ki; 1, 11,111, 1111, 11111,111111, 1111111,
11111111, 111111111 rakamlarinin sirr1 nedir.

Ve hepsi bir bir, “Elif”den siiziilmeye baslar.

69



HARFLERIN SIRRI

Harfler ve kelimeler sirlar tasir.

Nedir harflerin tasidig: sirlar?

Nedir varliktaki harflerin boyutlar1?

Nedir harflerin insan viicidundaki boyutlari?
Her bir harf neyi isaret ederek yazild1.

Harfleri olusturan Bilge Kisiler, varlikta neyi gordiler de
harfleri yaziya doktiiler.

Hadi gelin bir diistinelim.

Kur’an alfabesinin kokeni “Nebati” harflerdir.

Nebati harflerin kokeni” Ibranice” dir.

ibranice, ArAmice, Arapca birbirine akan dillerdir.

Arap alfabesi MS 2-4. ylizyillar arasinda aslen Fenike alfabe-
sinden tiiremis Nebati yazisindan gelismis diye bilinir.

Bu harfleri olusturan Bilge Kkisiler, her bir harfi varlik boyu-
tunda goriip, 6yle yazima doktiiklerine inaniyoruz.

Hicbir harfin zanna gore olusturulmadigina, hi¢bir harfin
uydurulmadigina inaniyoruz.

Her harfin, varligin bir boyutuna isaret ettigine inaniyoruz.

“Nebati” harfleri dedigimiz harfler, varligin nebat boyutu-
nun sirlandir.

Nebat: Hayat boyutudur, yasam boyutudur, bitkisel boyut
diye de bilinir.

Yani varliktan a¢iga cikan yasam boyutudur, topraktan ¢i-
kan her sey nebat diye adlandirilir.

Tiim evren, bir 6zden agiga ¢ikan nebati bir boyuttur.

70



Nebi kelimesi de oradan gelir.
Nebi; varlik boyutundan varligin ashini bildiren hakikat bo-
yutudur, haber getiren, bilgiyi sunan diye de tarif edilir.

Varligin sahibinin varliktaki kendini bildiren haberler, bil-
giler boyutu.

Simdi arastirdigimiz kadariyla, harflerin sirrindan bahse-
dersek:

Elif “1“
Her varligi tutan kudret.

Tiim kainattaki tek giig, tek kudret, Allah, El Hl(gii¢, kudret
O’dur) hakikatine isaret edilmistir.

Sayisal degeri 1 olarak belirtilmistir.

Elif ile, 1 rakaminin yazilimi aynidir.

Birlik, Tevhid sirrina isaret eder.

Her varlig1 tutan tek kudret hakikatine isaret eder.

Tim harfler, tim boyutlar buradan dogmustur

Tiim varlig1 tutan kudret, tek kudrettir.

Be ‘o

Tiim ag1ga cikan varlik, bir noktadan a¢iga ¢ikmistir.

Yani tiim evren bir 6zden a¢iga gikmistir,

Varlig1 tutan 6z sirridir.

Her varlik, bir noktadan siiziiliip gelir.

Her varlik, bir 6zden siiziiliip geldi.

Gorlinen alemin, geldigi 6zle her an bagh olma durumu.

Her seyin kokii, ash Allah,

Her sey O’ndan, her sey O’'nda, her sey O’nun hakikatine
isaret eder.

Oz ve agiga ¢ikan varlik aynidir.

Be’nin altinda bir nokta vardir.

Tiim dlem noktadan aciga ¢ikan bir alemdir.

Sayisal degeri bir'den ¢ikan bir dir.

71



Yani Be'nin sayisal degeri ikidir.
Te “cu
Varlik boyutuna ¢ikaran tecelliler boyutu.

Aci8a ¢ikan varligin siirete biirtinmesi, sekillenmesi, tecel-
liler boyutu.

Varligin kendinde olan noktanin sirlari.

Te’nin Ustiinde iki nokta vardir.

Se ‘&

Varligin stiret almasi, varligin bedene doéntlismesi, tecellile-
rin slreti tutmasi, slrette siretin hakimiyeti.

Varligin insana akisi, insansal boyuta ilerleyis.

Se’nin tizerinde ii¢ nokta vardir.

Varliktaki ii¢ boyutun sirlari.

Cim” z":

Bilinmeyen, gériinmeyen her sey.

Goriinmeyen bilinmeyen dlem de ayn1 6zden gelmistir.

Goriinmeyen bilinmeyen her seyin asli O’dur.

Cin, cinnet, cennet, cami, cuma, cemaat, cima, cehennem,
hep “Cim” harfiyle baslar.

Enfis, yani i¢ alemin “H{” hakikatidir.

Ha “#":

Cim ile yazilis1 aynidir, fakat bu harfte “Cim” deki gibi nokta
yoktur.

Gorilinen goriinmeyen tim alemi, varligi tutan “H(” boyutu

Bilinmeyen dlemden aciga cikan dis boyut, dis alem, disa-
ris1, duvar da denmistir, bedenin a¢iga ¢ikis boyutu.

Sireti de sireti de tutan “H(” hakikati.

Hi ‘"

Cim ve Hi harfinin yazilimi aynidir.

Cim’in gizli noktasi burada tistedir.

72



Bilinmeyen dlemden a¢iga ¢ikan varligi tutan bilinmeyen
alemin sahibi.

AN

Bedenin asli, bedeni tutan, bedenin gittigi boyut, “Hi
Dal “a

Tecellilerin; kollara, boyutlara, dallara, sifatlara doniisme

boyutu.

boyutu.

Agactaki dala da dal denmistir.

Filizlenme boyutu, fiilden sifata gecis, yeni bir dogusun si-
fatlanma boyutu,

Zel” 3

Dal ile yazilimi benzer.

Bu harfin tizerinde nokta vardir.

Sifatlar1 tutan tekvin boyutudur, sifatlarin sahibi, “Z{, sa-
hip” boyutu.

Climle alem sifat boyutudur, sifatlarin sahibi “Z{4” birdir.

Ra “,“

Rahimiyetten agiga ¢ikis.

Ozden ilk filizlenme, fiil yiiriiytisi.

Tecellinin ilk boyutu.

Tohumdan ilk agiga ¢ikan filiz gibi yazilmis.

Tohumun topraga kok salan kokii gibi yazilmas.

Is1gin akisi sirry, akip gelen bir varolus, akip giden sistem.

Varlik her an bir 15181n akisiyla hareket etmektedir.

Ze “ 5

Fiilin sahibi, filizin sahibi, tecellinin sahibi, her seyin Zati.

“Dal- 2, “Zel- 3 “Ra-, “, “Ze- y “ yazihm aynidir.

Fiilden sifata olan olusumun, degisiminin sirlari

Sin” G ™

ins boyutu, i¢ dlem, enflis alemi, 6ze olan yolculuk, inisiye
olma sirr1.

Ya Sin, ey 0zlinli anlayan Kisi.

73



Insanlik makdmina erme boyutu.

Sm” i

Icten disa ¢ikan ii¢ boyut.

Esyay1 tutan ii¢ boyut, enflistan afaka ¢ikistaki boyutlar, su-
urun olusumu.

Bunu anlayan seriat makdmina ulasir, seriat makamu ilahi
nizamin isleyis boyutudur, suur da bunu anlamaktir ve buna
gore yasamaktir.

Climle varlik bir suura gore sekillenir.

[14hi suur.

Sin ile Sin’in yazilimi aynidir.

Sin, lizerinde {li¢ nokta ile yazilir.

Sad “a":

Yiiz, tecelli eden, gostermek, yarip a¢iga ¢ikarmak.

Oziin, kendine ait olan yiiziinii, kendinden a¢iga ¢ikarmasi.

Dat” = ™

Gorilinenin ardinda olan, yiiziin ardindaki ytz.

Sad ile Dat'in yazilimi aynidir, Dat’da nokta vardir.

Ti “hL“

Tecelli ile agiga ¢ikan varhigin beden yonii.

Rahimde sekillenen viictd.

Ti'nin alt sekli, tohuma benzetilmis.

Tohumdan aciga cikis, icten disa yiiriiytlis. Bedenlenme.

Kisinin asliyetinin geldigi boyut, Tin boyutu.

Z1°L "

710, Zaty, bedenleri tutan tek Zata isaret eder.

Bedenleri tutan boyut, Zat boyutudur.

Ti ile Zt'nin yazilimi aynidir.

Zr'nin yaninda bir nokta vardir.

Aym “¢":

Varlik aynisiyla sahibini gosterir.

74



Aynilik makami, 6zde ne varsa aynisiyla disa ¢ikar, a'yan-1
sabite acilimi.

Varlik aynasindan, varligin sahibi kendini gosterir.

Climle varlikla olan aynilik boyutlari.

Gaymn “ ¢

Gayb boyutu.

Goriinmeyen alemin sahibi de Allah'tir.

Climle goriinen alem, bir gayb aleminden siiziiliip gelir.

A'yani sabitenin, gayb dlemindeki birlik boyutu.

Gorlinen goriinmeyen dlem aynisiyla birdir.

Goriinen dlem noktanin kendisidir.

Gorlinen alem noktaya doner.

Fe” (s

Fe ile Kaf’in yazilimi aynidir,

Fe de tek nokta Kaf’da iki nokta vardir.

Her sey fiil agilimidir.

Fiil, fail boyutudur.

Kaf “5“

Varligin ten yonidir.

Dag da denmistir.

Kaf daginin arkasi kisinin beden boyutunun arkasi demektir,

Yani cdndan gelen ten boyutu, sifatlar boyutu.

Kef “ & “

Tenin ardi olan bedenin i¢ alemi.

Enfiis aleminin hikmetler boyutu.

Kef, kusatmak, ihata etmek, varligi tim sifatlari ile kusa-
tan boyut.

Lam “ J“

Elif’in varliktaki yansimasi.

Varlig1 tutan Halk boyutu sirrdir.

75



Her varliktaki Halk sirr1.

Elif ve NGn'nun birlik yazilimidir.

Mim” .

Muhammed sirridir.

Nir’dan gelen akis sirridir,

Elif’in nlr boyutudur.

Hakk, Halk birligidir.

Varliktaki Halk'in Hakk ytiziidiir.

Nun “ 5

Varligin, geldigi 6ze olan akisidir, aslina olan déntsidiir
Noktadan gelip noktaya olan dontistir.

Ag18a ¢ikan beser boyutunun, bir zaman dilimindeki akisidir.
Her varligin 6ziinde, geldigi 6z vardir.

Her varligin tstiinde, Allah’in eli vardir.

Nun’un yazilimi, “Be”nin yazilimina benzerlik gosterir.
Be’nin altindaki nokta burada tisttedir.

Nun’un kenar cizgileri daha yakindir.

Be, aciga cikisi, Nun doniisii isaret eder.

Her varlik 6ziiyle 6ziine akar.

Her varlik 6zden a¢iga cikar, 6ziine doner.

Vav” 4 “

Varligin birbiriyle olan baglilik boyutu.

Elif mim birligidir.

Mim'in Elif’e baghhgidir.

Ciimle varlik, nir ile birbirine baghdir.

Climle varlik tecelliler boyutuyla birbirine baghdir.

Ve climle varlik, Allah’a baghdir.

He“a 0 “

H{ boyutu, her sey Hi'dan stiziiliip geldi.

Hi ile birlikte, Hi’dan gelen H{'ya dénen bir sistem.

76



Lam Elif “ Yy

Elif ve Lam harflerinin birlesimidir.

Hakk ve Halkiyet birligidir.

Varligin siret cihetiyle, siret cihetiyle birbirinden ayrilmaz
birligidir.

Her varliktaki bir damla nlrun, mutlak nir ile olan birlik
boyutudur.

Ya “ “

Varligin kendinden akan ses boyutu,

Sesdeki mesajlar boyutu,

Varliktan gelen seslenis, icten disa mesajlar

Harflerin insan viicidundaki boyutlari:

Elif “)” : Kisinin viicidunu tutan ildhi kudret boyutu

Be “_” : Bir 6zden gelen kisinin viicidunun agiga ¢ikisi.

Te “cy” : Kisinin viicidundaki tecelliler boyutu, fiil, sifat te-

cellileri
Se “&” @ Kisinin vicGdunun fiil, sifat, Zat tecelliler boyutu,
insiye alemi.

Cim “z” : Kisinin bedeninin gériinmeyen bilinmeyen boyutu
Ha “2” : Kisinin siret bedeninin gériinen boyutunu tutan
Zat boyutu.

" : Bedenin asli, bedeni tutan, bedenin gittigi boyut,
“HG” boyutu.

Ht” ¢

Dal” 2" : Kisideki sifatlar, nitelikler boyutu
Zel “3” : Sifatlarin kaynag tekvin boyutu,

« n

Ra “ )" : Viichddaki tecellilerin akig1 boyutu, viictddaki filiz-
lenme, fiillenme boyutu.

Ze “ " : Kisideki tecellilerin sahibi boyutu.

Sin “_" @ Kisideki ins boyutu, i¢ alem, enfiis alemi, Ya Sin
boyutu

Sin “_&" : Kisiyi tutan 3 boyut, Fail, Mevs(f, Mevcid

77



Sad “_=" : Kisinin a¢i8a cikisy, sekillenmesi, yiiz boyutu.
Dad” =" : Yizlin ardindaki yiiz boyutu

T1 “L” : Kisinin geldigi tin boyutu, 6z boyutu,

71 “L” : Bedenin sahibinin, bedendeki hakimiyet boyutu.

“w_n

Ayn “¢
Gayn” ¢ : Kisideki a’yan-1 sabite boyutu

: Kisinin varlikla benzerlikler boyutu, aynilik boyutu.

“n

Fe “&” : Kisideki fiilin akis1

Kaf “ 3" : Kisideki ten boyutu.

Kef “4l” : Kisideki ten boyutunu tutan tiim boyutlar, enf{is-
taki hikmetler.

Lam “J” : Elif’in viicidu tutan boyutlar.

Mim “," : Kisideki Muhammed boyutu

“w . »

Nun “)” : Viicidun aktigl boyut, viicidun igindeki viiciid
boyutu.

«

Vav “” : Kisinin viicidunun Rah ile olan baghhg:. Baghhk
boyutu, viiciddaki boyutlarin baghlhg.

He “s” : Uflenen Rih boyutu, kisideki “H(” boyutu.

Lamelif “ ¥”: Kisideki Riih ve Nir birligi.

Ya “¢ “: Varliktan gelen seslenis boyutu, kisideki seslenis
boyutu, tlim bedenin ilahi seslenis boyutu.

78



ZIKRULLAH

Zikrullah, rihun melodisidir.

Zikrullah, enflistan afaka olan yiirtiytsiin musikisidir.
Zikrullah, bir atomu da, evreni de hareket ettiren ilahi tinidir.
Zikrullah, varolusun ilk titresimi, ilk frekansidir.

Zikrullah, Allah'in kendini zikretmesi, kendini zahire ¢ikar-
masidir.

Zikrullah, kainatin musikisidir, gliftekari ve bestekari Allah’tir
Zikrullah, tohumdan filiz verdirten ilah1 melodidir.
Zikrullah, varolusun ilahi tinisidir.

Zikrullah, varolusunun ilahi kaynayisidir.

Zikrullah, sesin icindeki sessiz mesajlar1 tasiyan ilahi mek-
tuptur.

Zikrullah, tiim kainatin ve her varligin, varolusunun ilk anda
ve her anda olmakta olan tinisidir.

Zikrullah, her varlikta her an olan titresimdir.

Sad Stiresi 1- “ )S;J\ 82 gj’js’i\ 5= “Sad ve el kuran ziy el zikr”

Meali: “Yarip églga ¢ikarana. Zikrin sahibi, tiim kainat kita-
bindan kendini gosterir”

Zikrullah, her varliktan Allah’in seslenisidir.

Zikrullah, bilinmenin ilk kivilcimidir.

Zikrullah, varlig1 aciga ¢ikartan dalgalanmadir.

Zikrullah, ol emrinin ilk seslenisidir.

Zikrullah, hiclikten zahire ¢ikisin ilk patlamasidir.

Zikrullah, varligin olusumunun ilahi titresimidir.

Zikrullah, bir atomu diger atomla birlestiren ilahi 1siktir.

79



Zikrullah, varligin varolusundaki ve siiriip gitmesindeki
ilaht agktir.

Zikrullah, Rithun beden elbisesi giymesidir, bedenlerin her
an Rahtan beslenmesi, zikir ile tutulmasidir.

Zikrullah, Allah’'in zikri demektir.

Onun zikrinden fiil, fiilindeki zikrinden sifatlar, sifatlardaki
zikrinden viiciidlar sekillenir.

Ve sekillenen viictidlar her an O’'nun zikriyle calisir.
Zikrullahla var olur zerreden kiirreye ciimle alem.
Zikrullahla calisir atomdan hiicreye ctimle varlik.

Zikrullah, her an kalbimizin atmasina, kanimizin dolasma-
sina, hiicrelerimizin ¢alismasina, hiicrelerimizdeki atomlarin ¢a-
lismasina sebep olan ilahi sesin dalgalanmasidir.

Bil ki Allah; sen de ve her varlikta her an zikretmektedir.

Nefes alip vermene bak, kalbin atisina bak.

Nefes alip vermek, kalbin her an atmasi zikrin en giizel de-
lilidir.

Iste bu suura ulasmak, bu suurda yasamak seni insan yapar.

Zikrullah, her varhktan Allah’in kendi kendini anmasidir, an-
latmasidir, hatirlatmasidir.

Varolusu anlamanin ilk adimi, Zikrullah sirridir.

Zikrullahin, zahire ¢iktig1 boyut kulagimiza ses olarak gelir.

Kulagimiz Allah'in zikrini ses olarak duyar, ¢linkii beden el-
bisesinden zikir ses olarak duyulur.

Goniil ise, sesin icindeki sesin riihunu, yani Zikrullahi duyar.
Kulagimizin sesleri duyma aralig, 22 ile 22.000 Hz-Hertz'dir.

22 Hertz'in altindaki seslere infrasonik, 22.000 Hertz'in s-
tiindeki seslere de ultrasonik sesler denir.

Bu durum desibel olarak agiklanir.

Kulagimiz, 0-140 db arasi sesleri algilar.

80



140 db ve yukarisi ses, kulak zarini yirtar, beyin hiicrele-
rine zararlar verir.

Daha yiiksek desibeller kisiyi 6ldiirir.

Kisinin, kulagindan beynine iletilen ses boyutu kisithidir.

Lakin kisinin bedeninde her atomun, her hiicrenin, her do-
kunun, her organin, sesleri farkli farkli derecelerde duyma bo-
yutlari, yani duyma Hertzleri vardir.

Bir atom bir atomu duyar ve onunla yeni bir olusum mey-
dana getirir.

Bir hiicre bir hiicreyi duyar ve onunla yeni bir olusum mey-
dana getirir.

Viiclidda olan tiim sistem, her an birbirine seslenip dur-
maktadir.

Viiciidda olan tiim hiicreler, birbiriyle konusur, birbirine
yardim eder.

iste, ister bir atomdan olsun, ister tiim kainattan olsun, her
an olan titresime, her an olan seslenise” Zikrullah” denir.

Her varligin icinden Allah, her an seslenmektedir.

Eger Kkisi, her varliktaki o sonsuz seslenisi duysaydi, aninda
toz haline doniisiirdi.

Zikrullah, varligin ilk olusumunun basladig1 boyut olan ilahi
titresimin adidir.

Bu ilahi titresim; nlrun riha, rihdan tecelliye, tecelliden
atoma, atomdan atomlarin birlesmesine, oradan molekiillere,
hiicrelere, dokulara, organlara, bedenlere siiriip giden ilahi bir
sistemdir, ilahi bir enerjinin akisidir.

Eger Kkisi varolusu anlamak istiyorsa, ilk adim olan zikrul-
lahla tanismahdir.

Yani kainatin varolusunun ilk boyutu olan, titresim boyu-
tuna, yani zikrullah boyutuna gelmelidir.

Zikrullahin ménasina ulasan kisi, varligindan gecer yani 6liir,
yani kendine varlik isnat eden olmaz.

81



Olmeden 6nce 6liim sirr1 budur.

Iste tiim bu kainat zikrin hakimiyeti icindedir, zikir ile ko-
runmaktadir.

Hicr Shresi 9: “Inna nahnu nezzelnez zikre ve inna lehu le
hafizln.”

Meali: “Sundugumuz zikir muhakkak ki Bizimdir ve onu ko-
ruyan Biziz.”

iste zikrullah; her varliktan gelen ilahi seslenistir.

Yunus Emre:

“Siileyman kusdilin bilir dediler

Siileyman var Siileyman’dan iceri.”

Hazreti Siileyman’in kusdili bilmesinde ki sir; tiim kuslardan
ve her varliktan seslenenin Allah oldugu suuruna ulagmasidir.

Zikrullah; i1ah1 sistemi anlamadaki ilk adimdir.

Zikrullah; Allah’'in her varliktan seslenisidir.

Zikrullah; kendindeki Allah’in sesini duymandir.

Hadid Siresi 3: “Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin.”

Zikrullah; her varliktan Allah’in kendini zahir etmesi, ken-
dini anmasi, anlatmasi, hatirlatmasidir.

Zikrullah; evveli, ahiri, zahiri, batini saran ilahi sistemin t1-
nisi, titresimi, sesi, melodisidir.

82



ALLAH HAKIKATI

Kendi viicidunu inkar edebilir misin?

Goriinen varhigl inkar edebilir misin?

Edemezsin elbette.

Ben yokum, bu goriinen varlik yok diyebilir misin?
Gorlnliyorsa inkdr edemezsin elbette.

Nefes alip veriyorsan, duygularin varsa, kendini inkar ede-
mezsin elbette.

Allah nedir? Sorusunun cevabina ulasmak istersen...

Allah’a sahit olmak istersen...

Kendinde O'nu bulmak istersen...

Doén kendi viictiduna.

0 viicidda olan muhtesem kudrete bak, muhtesem isleyise bak.

Nefes alip vermene bak?

Viicidunda olan sonsuz niteliklere bak.

Geg aynanin karsisina, aynadaki goriintiine bak.

Sen olmasaydin, aynada goriintiinde olmazdu.

Simdi de;

Don evrene, evrenin muhtesem kudretine bak, muhtesem
isleyisine bak.

Gorlinen cesit cesit varliga bak.

Varligin olusumuna, sekline bak.

Her varlik bir kudretin tecellisidir.

Her varligin 6ziindeki isleyis, o kudretin isleyisidir.

Hakikate ulagsmak istiyorsan, o kudretle tanis.

O kudretin isleyisiyle meydana gelen enerjiyle tanis.

83



Her varligin 6ziinde, muhtesem bir gii¢ kudret vardir.
Kainatin kendinde, insan aklinin alamayacag bir kudret vardir.

Atesde, havada, suda, topragin kendinde, sonsuz bir kud-
ret vardir.

Her varlik, o kudretten sekillendi, o kudretle devam etmekte.

Bir atomun, bir molekiiliin, bir hiicrenin ¢alismasi o kud-
ret sayesinde.

0 kudretin isleyisiyle meydana gelen enerji, evrenin kendisidir.
Bir damla sudaki enerji, evrenin kendisidir.
Suyu olusturan hidrojen ve oksijenin enerjisi hesaplara sigmaz.

Viicidunda ve her varlikta olan, o muhtesem kudret, Allah
hakikatinin cevabinin oldugu yerdir.

Gel o kudreti anlamaya ¢alis.

0 kudretin ardini hissetmeye calis.

Ve Allah’in ne oldugunu, o kudreti hissederek anla.

Al-i imran Stresi 29: “Ve Allah ala kulli seyin kadir”

Meali: “Ve Allah biitiin her seydeki kudrettir”

Her yeri saran, o muhtesem kudretin ne oldugunu idrak et-
meye calis.

Oncelikle, gokte bir yerlerde olan Allah inancin terk et.

Oncelikle sana anlatilan bir Allah inancini terk et.

Gokte bir yerde olduguna inandigin, gériinmeyen bir Allah
inancini biraktigin an, kapilar sana agilmaya baslayacak.

Hevana gore var ettigin Allah inancini biraktiin an, haki-
katler sana bir bir ag¢ilacaktir.

Furkan Suaresi 43: “E raeyte men ittehaze ilahehu heva.”

Casiye Shresi 23: “E fe raeyte men ittehaze ilahehu heva.”

Meali: “Hevasini ilah edinen kimseyi gérdiin mii?”

Gel hevana gore inandigin, hi¢ sahit olmadigin bir Allah
inancin birak.

84



Bir din kavgasinda olma, cemaat, tarikat, mezhep ayrimcili-
ginin icine diisiip, kendi inancini ytice gérmeyi birak.

Cennet cehennem kavgasinda olma.

Kendini cennete sokup, senin gibi inanmayanlar1 cehen-
neme sokmayi birak

Hevana gore bir inancin i¢ginde olma.

Batil alani birak.

Hevana gore inandigin bir Allah’a degil, seni kudretiyle ku-
satan bir Allah’a don, ona sahit ol.

Her varlikta kudretiyle kendini gésteren Allah’a sahit ol.
Ve bil ki O, biitiin her seydeki kudrettir.

Miilk Stresi 1: “Ve huve ala kulli seyin kadir”

Meili: “Ve O biitiin her seydeki kudrettir.”

Ve bil ki, “Sana sah damarindan yakinim” ayetinin ag¢ilimi,
“Senin viicudundaki kudret benim”hakikatidir.

O kudreti reddetmek miimkiin mii?

Ve bil ki sen, o kudretin ispatisin.

Ve bil ki sen, o kudretin sekillenmis boyutusun.

Miilk Siresi 1: “Tebarekellezi bi yedihil mulku ve huve ala
kulli seyin kadir”

Meali: “O Zatiyla ylice olandir, tlim kdinat O'nun yonetimin-
dedir ve O biitiin her seydeki kudrettir.”

Yerlere goklere bak.

Tiim varliga bak.

Varliktaki o muhtesem kudrete, isleyise, niteliklere bak.

Bil ki Allah hakikati oradadir.

Gortlinen hicbir seyi inkar etmen miimkiin degil.

Gorlnen aleme yok demek, O yok demektir.

Gel bu alem nasil var oldu anlamaya calis.

Her varlikta olan canhilik nedir bir diistin?

85



Hadid Siresi 2: “Lehu mulkus semavati vel ard yuhyi ve
yumit ve huve ala kulli seyin kadir”

Meali: “Goklerin ve yerin hiikkiimranligi O'nundur. Hayat ve-
rendir ve sinirlayandir ve O biitiin her seydeki kudrettir”

Hadid Stresi 3: “Huvel evvelu vel dhiru vez zahiru vel batin
ve huve bi kulli seyin alim”

Meali: “Evvel ve sonsuz olan, zahir olan ve batin O’dur ve O
biitiin her seydeki ilmin sahibidir.”

Bu dlem O’nun zahire ¢ikmis boyutudur.

Bu alem evveliyle, dhiriyle, batiniyle, zahiriyle O’'ndan baska
bir sey degildir.

Bu goriinen varlik, O’'nun zahir goriintiistdir.

Senin viiclidun, bizzat O’'ndan gelen, O'nu goésteren, O'nun
zahir boyutudur.

Senin O'nu inkar etmen, kendini inkar etmendir.

Senin varlig1 inkadr etmen, O'nu inkar etmendir.

Nasil ki, bir aga¢ bir tohumdan agiga ¢ikmissa ve goriinen
o0 agaci inkar etmek miimkiin degilse, sende bu goriinen varlik
agaci nereden aciga ¢ikti diyerek derin derin disiin.

Gel, her varlikta olan ve tim 4lemde olan o kudreti anla.

Senin viiciidunu kusatan o kudreti anla.

Gel “Sana sahdamarindan yakindir” ayetinin hikmetini anla.

Her varligy, iciyle disiyla saran o yiice kudreti anla.

Kendi bedenindeki kudreti diisiin.

Tiim Evreni kusatan o kudreti hisset.

Ve Allah hakikatine er...

86



HISSET

Seni sen yapan ilahi bir akis var, onu hisset.

Senin viiciidunda” elest hitab1” var onu hisset.

Viicidunda her an olan bir titresim var, onu hisset.

Senin viiciidunda ve her varlikta:

Akip gelen bir mesaj var.

Bir titresim, bir dalgalanma, bir akis var.

Bir frekans, bir tini, bir seslenis var, onu hisset.

Bir¢ok boyutun akisi var onu hisset.

Zerreden biitiine, biitiinden zerreye bir akis var.

Bitkilerden, agac¢lardan, kuslardan, ciimle varliktan her an
gelen bir akis var, onu hisset.

Senden varliga, varliktan sana akan bir akis var, onu hisset.

Her varliktan akan 0lvi bir enerji var, onu hisset.

Tim evrende bir akis var, onu hisset.

Senin viiciidun bir mektup, o mektupta nice sirlar var, onu
hisset.

O mektupta nice mesajlar var.

Mektubun sahibinin kendisi var o mektupta, hisset.

Kendi viiciidunda, Allah’in kendisini hisset.

Kendinden ve her varliktan akan, Allah’in rahmetini hisset.

Gonliinde ask varsa, muhabbet varsa, viicidun Zatina tesli-
miyet varsa, hissedersin.

O rahmeti hissedersen:
Komsun acsa, sikintisi varsa hissedersin ve ona kosarsin.

Biri hasta ise, ihtiyaci var ise onu hissedersin ve ona kosarsin.

87



Diinyanin neresinde birinin ihtiyaci varsa, hissedersin ¢are
ararsin.

Allah’in rahmetini i¢inde hisset ki...

Her anin o rahmet iizere olsun.

Varliga o rahmet lizere bak.

Her anin hizmet, yardim tizere olsun.

Gonliin o rahmetle huzur bulsun.

Bil ki sen dlemlere rahmet olarak geldin.

Insan olmak, hissetmekte gizlidir.

Al-i Imran Stiresi 107- “Hakikatleri anlamis olanlarin yiiz-
lerinde huzur vardir. Oyle ki onlar Allah’in rahmetini i¢lerinde
hissederler, onlar devamli o halde hareket ederler.

Oliimii hi¢ unutma.

Bir giin gelecek 6leceksin, bunu hisset.

Oliimii hi¢ unutma ki...

Hi¢ kimseyi kirma, aldatma, zuliim etme.

Oliimii hi¢ unutma Kki...

Davranislarin samimi, icten, sevgi dolu olsun.

Al-i imran Siresi 185: “Biitiin herkes 6liimii hissedecek-

tir. Siz 6liinceye kadar sadece ictenlikle, sevgiyle karsilik verin.
Allah denilen o (lvi kudret her an sendedir.
Tiim tecellileriyle seni ihata etmistir, O'nu hisset.
0 sana sah damarindan yakindir, O'nu hisset.
Sende ki nefes boyutu O’dur, O'nu hisset.
Ciimle varliktaki akis O’dur, O’'nu hisset.
Sen O’sun, hisset.
Yunis Siresi 107: “O’nu kendinde hisseder.”
O’nun hissiyatindan kopma.
Yoksa iimitsizlige, olumsuzluga, zulme diisersin.
Kendinde kalma, hep O’'nda kal.
Kendinde kalirsan, O'nun hissiyatindan uzaklasirsin.

88



Hid Siresi 9: “Elbette insana rahmetimizden bir hissiyat
gelse, sonra da o; o hissiyattan uzaklassa, dogrusu o hakikatleri
gormemezlikten gelir, bir timitsizlik i¢ine diiser”

Allah’a olan hissiyatin1 kaybetme.

Yoksa benlik, ego, gurur i¢cinde kalirsin.

Ve seytanliga diisersin, kendi ¢ikarin i¢in hareket eder, her-
kese zullim edersin.

Duygusuz olma, hissiyatsiz olma.

Furkan Stresi 29: “Duygusuz, hissiyatsiz insandan seytan olur”

Hisset.

Manevi dlemin kokusunu hisset.

Bil ki manevi alemin kokusunu hissedenler, Allah’1 hissederler.

Bu aleme Allah’in sarayi olarak bakarlar, birlik suuru ile ba-
karlar.

Bil ki varliktaki sonsuz akisi hisseden, Insan olmustur.

Her varlikta gelen ilahi kokuyu hisset.

Viicidundaki ilahi kokuyu hisset.

Bil ki o kokuyu hissetmek, goniilleri tertemiz olanlar i¢indir.

Insan- Zaman Siresi: 5: “Muhakkak ki hakikatlere baglanip
dosdogru hareket edenler, hakikatin kokusunu goniillerinde
hissederler”

Miitaffifin Shresi:

26- “Hakikatleri anlamak icin gayret gosterip ilerleyenler,
sonunda manevi alemin kokusunu alirlar”

27- “Makam makam yiikselerek varligin varolusunun haki-
katine ulasirlar”

28- “Allah’a olan yakinlig1 anlarlar, hep O’'nun hissiyatinda-
dirlar, birlik tizeredirler.”

Nefes alip veren sen misin?

Elbette nefes bile alip veren sen degilsin.

0 zaman, nefesin sahibini hisset.

89



Nefes alip vermenin hikmetini hisset.
Beden sana mu ait?

Beden bile sana ait degil.

Bedenin sahibini hisset.

Nefes alip veren sen olsaydin!

Gece yattiginda unuturdun.

Beden sana ait olsaydi:

Hi¢c onu yaslandirir miydin?

Hi¢ onu takatsiz birakir miydin?

Hi¢ onun 6liimiine izin verir miydin?
0 zaman, bedeninde O’nu hisset.
Nefesin sahibinin O oldugunu hisset.
Hisset;

Nefesinde rahmetini hisset.
Bedeninde sefkatini hisset.
Gonliinde askini hisset.

Hisset;

Bedenindeki isleyiste fiilini hisset.
O’nun sifatlarini hisset.

Bedenin sahibini hisset.

Bedenin sahibi olan, Zat1 hisset.
Hisset;

Giinesin sicakligini hissettigin gibi!
O’nu hisset.

Rahmetini hisset.

Lutuflarin hisset.

Hikmetini hisset.

Hisset;

Esen riizgar hissettigin gibi!

O’nu hisset.

90



O’nu her an kendinde hisset.

O’nu nefesinde hisset.

O’nu hiicrelerinde hisset.

Hisset;

Ictigin suyu hissettigin gibi!

Kendinde O’nu hisset.

Alemde O’nu hisset.

O’nun hissiyle, O'nunla O’'nda O’nu hisset.

Hep O’nda kal.

Bil ki O'nun hissiyati agktir.

Bil ki O’'nu hissetmek, insan olmaktir.

Bil ki O’nu hissetmek, O’'nda olmaktir, O’'nunla olmaktir, O
olmaktir.

91



SEVGi

Sevgi nedir?

Heva nedir?

Hep bedensel istekleri sevgi zannettik.

Seviyorum dedik, ama ardindan kalb kirdik, kotiilik ettik.

Seviyorum dedik, ama isteklerimiz olmayinca 6fkelendik,
hiddetlendik, kavga ettik.

Mutlu iken sevgiden bahsettik, mutsuz iken sevgiyi unuttuk,
karamsarliga diistiik, umutsuzluk icinde olduk

Peki, sevgi heva inceligi nedir?

Heva3, ten boyutundan gelir.

Sevgi, can boyutundan gelir.

Heva yani bedensel istek, sadece bedeni sarar.

Sevgi, cimle varlig1 sarar.

Can boyutundan tene akan Allah sevgisi, ten boyutunda
hevaya doniisiir.

Sadece heva boyutunda yasayan, can boyutunun bagindan
kopuk yasar.

Kisi heva boyutunda kaldiginda, bunu sevgi sanir.

Oysa sevgi, can boyutuyla her an kurulan bir bagdir.

Heva boyutunda kalan, hep bedensel isteklere gore kosar.

Heva boyutunda kalan, her an 6fkelenebilir, kavga edebilir,
karamsarliga diisebilir.

Heva boyutunda kalan, her an dedikodu yapabilir, kii¢tik go-
rebilir, kibre gurura diisebilir.

92



Heva boyutunda kalan, diinya malina miilkiine, san s6hre-
tine esir olabilir.

Heva boyutunda kalan, bugiin sevgiden bahseder, yarin 6fke
icinde o sevgiden bahsettigi kisiyle kavgaya girisir.

Clinkd kisi, hevayi sevgiyle karistirmistir.

Boylece kisi hevasini sevgi sanmistir, hevasini ilah edinmistir.

Allah sevgisine eren de ise bu haller olmaz.

Kul, Allah’a sahit olmadig1 miiddetce, Allah sevgisine eremez.

Kul bir istekle Allah yoluna diiser, bunu sevgi sanir.

Kul, samimiyet, sabir, sefkat, tevaz{, edep, icinde ise ona
sevgi yolu agilir.

Kul, bir ilmi irfan icinde, Allah’a kendinde ve her varlikta sa-
hit olmaya baslarsa, Allah sevgisi yavas yavas o kula akar.

Iste;

Kul bir heva icinde, Allah yoluna diiser, o kuldan Allah’a bir
hissiyat akar.

Allah’a akan o hissiyat, Allah’'in nliruyla sarilir, sevgi olarak
o kuluna geri doner.

O kula akan sevgi, o kuldan tiim varliga, tim varliktan o
kula akar.

Boylece, tiim varlikta Allah sevgisi kendini gostermistir.

Tiim varlik Allah’ sevgisiyle kusatilmistir.

Clinkii Allah, kulunun ilm-i irfan yolunda, kendine teslim ol-
masiyla, yiiziinii kuluna, her varliktan géstermistir.

Iste boylece kulun hevas: sevgiye déniigsmiistiir, artik her
varliktan, Allah sevgisi akar.

Kul nereye bakarsa baksin, Allah’in yiiziinii orada goriir.

Allah ytiziinii gosterdigi kuluna, sevgisini litfeder.

Ve iste Allah sevgisi boylece tecelli eder.

Birine zerre kadar kotiiliik yapan kiside, asla Allah sevgisi
yoktur.

93



Al-i imran Stiresi 57: “Ve Allah 1a yuhibbu el zalimin.”

Meali: “Kotiiliik yapanlarda Allah sevgisi yoktur”

Ayette muhtesem bir sekilde belirtildigi gibi, bir kisi birine
kotiiliik yapiyorsa, o kisi Allah’in sevgisine eremez ve o kiside
gercek sevgi olusmaz.

Her tiirli zultim iginde olan kisi, Allah sevgisini hissedemez.

Ciinkl o Kisi, hevasi i¢in yani kendi bedensel istekleri icin,
birilerine kotiiliik i¢cinde olabilir.

0 Kkisi hevasini sevgi zanneder.

Hep kendi istekleri icin kosar, hevasini ilah edinir.

Cennet istegi bile hevasal istektir.

Cehennemden kurtulayim istegi bile hevasal istektir.

Ciinkl hepsi bedensel boyuttur.

Furkan Siresi 43: “E raeyte men ittehaze ilahehu heva.”

Casiye Stresi 23: “E fe raeyte men ittehaze ilahehu heva.”

Meali: “Hevasini ilah edinen kimseyi gordiin mii?”

Hevasal boyutta kalan, yani bedensel istekler boyutunda ka-
lan her an haddi asabilir.

Haddi asanlarda, Allah sevgisi yoktur.

Ciinki kendi istekleri i¢in, her tiirlii gurursal, kibirsel, boz-
gunculuk, duygulari igindedir, her tiirlii diinya esareti icindedir.

Kendi istekleri icin her an birilerine kotiliik yapabilir, haddi
asabilir.

Hep ikilik i¢cindedir, sen ben, biz onlar kavgasi icindedir.

Bakara Stresi 190: “Muhakkak ki haddi asanlarda Allah sev-
gisi yoktur”

Bakara Siresi 205: “Ikilik, bozgunculuk icinde olanlarda Al-
lah sevgisi yoktur”

Kotulik yapanlarin viicidlar: da Allah sevgisiyle sarihidir,
fakat onlar bunun farkinda olmadiklarindan dolay1 heva boyu-
tunda kalirlar.

94



Allah sevgisi tecelli eden kisi, hicbir zaman, hi¢bir kimseye
kotiiliik bile diistinmez.

Allah sevgisine ulasan kisi, kotiiliik yapan kisinin viiciidu-
nun Allah sevgisiyle sarili oldugunu goriir.

Kisilerin yaptig1 kotiiliik eylemlerini tasvip etmez, ¢linkii bi-
lir ki bu eylemler hevasal boyuttan gelir.

Allah sevgisine ulasan ayni zamanda fark ehlidir.

Kisinin 6ziine olan bakisiyla, eylemlerine olan bakisi ara-
sinda, ince farkliliklar vardir.

Kotiilik yapmaktan kurtulmak, Allah sevgisine ulasmakla
mimkiindir.

Allah sevgisine ulasmak da, ancak ve ancak distiigii hata-
lar1 gormek, o hatalardan dénmekle miimkiindiir.

Allah’'in hakikatleriyle temizlenenlere, Allah sevgisini bahseder.

Tiim varhgiyla Allah’a teslim olanlara, Allah sevgisini bahseder.

Allah sevgisine eren, cevresine her an iyilik icinde olur.

Bakara Stiresi 222: “Muhakkak ki yaptiklar1 hatalar1 anlayip
donenler, Allah sevgisine ulasirlar ve kendilerini hakikatlerle te-
mizleyenler bir sevgi icinde olurlar”

Bakara Siresi 195: “Allah yolunda tiim varliginizin Allah’a
ait oldugunu bilip infak edin ve yaptiklarinizla yikim meydana
getirmeyin ve giizel calismalarda olun. Muhakkak ki o iyilik ya-
panlarda Allah sevgisi vardir”

Al-i imran Stiresi 159: “Muhakkak ki varhigin sahibini bilip,
teslim olanlarda Allah sevgisi vardir”

Iste hevasal boyut, kisinin bedensel istekler boyutudur.

Bedensel istekler boyutunda, kul dlciiyii gérebilmeli, had-
dini asmamahdir.

Sevgi boyutu, can boyutundan gelen ilahi tecelliler boyutudur.
Sevgi Allah’a aittir.

Allah her varlig1 sevgisinden var etmistir.

95



Her varlik Allah’'in sevgisiyle sarihidir.

Allah’a teslimiyet icinde olana bu sevgi bahsedilir.

Sevgi tecelli eden Kisi, her varliga Allah sevgisiyle bakar.

Varligin, varliktaki tecelliler boyutundan her an Allah sev-
gisinin aktigini hisseder.

Iste Allah sevgisine ulagsmadan, géniilde sevgi hissi ve ya-
samda sevgiyle davranis tecelli etmez.

96



SERIAT NEDIR

Toplumda seriat anlayisi nedir?

Hep bizlere seriati: Allah’'in emirleri ve yasaklari diye 6grettiler.

Seriatin emirleri diyerek, namaz, orug, hacc gibi ibadetleri
sundular.

Bazi inanc¢ gruplari; kendi gruplarinda, seriat kanunlari di-
yerek emir ve yasaklar sundular ve uymayanlari cezalandirdilar.

Ve her toplum, seriati ayr1 ayr1 yorumladi.

Hatta bazi cemaat ve tarikatlar, insanlar1 seriath seriatsiz
diyerek ayirdilar.

Namaz kilmayanlari, orug tutmayanlari seriatsiz diyerek ka-
fir ilan ettiler ve yeri geldi onlar1 disladilar ve oldtrdiiler.

Seriaty, siinni inang sistemine gore yorumladilar ve Alevi,
Bektasi gibi inanglar1 ve onlarin ibadetlerini yok saydilar.

Hatta diyanetin en iist seviyesindeki kisiler, Alevi ve Bektasi
kiiltiirlerini islam dig1, din dis1 saydilar.

Islam1 ve dini, her cemaat ve tarikat kendi inanclarina gére
yorumladilar.

Her cemaat kendi yorumlarini dogru, digerlerini dogru de-
gil diye yorumladilar.

Toplumda inang sisteminde seriat anlayisini tarihsel olarak
inceledigimizde, bugiinkii bilinen seriat anlayisi ile Hazreti Mu-
hammed’den 6nce ki Mekke’li miisriklerin seriat anlayisi ara-
sinda benzerlik oldugunu goriiyoruz.

Seriat anlayisini tarihsel olarak incelersek:

Kur’an’da Casiye Slresi 18. ayette “Seriat” kelimesi vardir.

Ayrica Necm Stresi 49. ayette ayni1 kokten gelen”Sir’'a” ke-
limesi vardir.

97



Hazreti Muhammed’den 6nce de bu kelimeye, Mekke’li miis-
riklerin siirlerinde rastliyoruz.

Araplar, yerin altindan kendiliginden ¢ikan suya ve bunu ke-
sintisiz akmasina “seri’a” derlerdi.

Ser-Sir'a-Seriat denildiginde; Dini anlamda, ilahi yol, ilah1 dii-
zen, varliktaki ylice dlizene ait tiim isaretler, olarak kullanilmistir.

Buradan anhyoruz ki seriat: Ulvi nizam, Glvi yol, kainatin is-
leyisinin, varligin ortaya ¢ikisindaki isleyisin yiice diizeni, yiice
diizenin varliktaki isaretleridir.

Nasil ki yerin altindan su kendiliginden ortaya ¢ikarak aki-
yorsa, bu kainatta her varlik bir sistemden bir isleyisle ortaya
¢ikiyor.

Iste bu sistem 0lvi sistemdir ve varligin isleyisi de, o (ilvi sis-
temin ytice diizenidir.

Kur’an bizlere seriati: Kainatin isleyisinin yiice diizeni ola-
rak sunuyor.

Yani Gilvi nizam, yani Allah’in varligin isleyisindeki ilvi nizamu.

Casiye Slresi 18: “Summe cealnake ala seriatin minel emri
fettebi ha ve 1a tettebi ehvaellezine 13 yalemiin.”

Meali: “Sana kainatin isleyisinin ytice diizenini sunduk. Ar-
tik ona tabi ol ve sakin bilmeyen kimselerin hevalarina uyma.”

Casiye Stresi 19: “Onlarin Allah hakkindaki soyledikleri sey-
lerde sana asla bir fayda yoktur. Siiphesiz zalimlerden bazilari
bazilarinin dostlaridir. Fakat fenalardan sakinanlar, sirk kosma-
yanlar ise Allah’1 dost edinirler”

Necm Stresi 49: “Ve ennehu huve rabbus sir'a.”

Meali: “Muhakkak ki viicidlandiran O’dur, varliktaki biitiin
isaretler O'nu gosterir”

Peki, nedir hakikatte seriat?

Kur’an’a 6lgiisiiyle nedir seriat?

Casiye Siaresi 18. ayette bizlere muhtesem bir tavsiye var-
dir: “Seriata tabi ol.”

98



Kur’an’a gore seriat soyle aciklanmis: Kainatin isleyisinin
ylce dilizeni seriattir.

Iste bize deniliyor ki, Allah’1 bilmek istersen kdinatin yiice
diizenini anla.

Zaten “Ikra” ayeti, kainat1 gozlemle, diisiin, arastir anla de-
mekKtir.

Kainatin isleyisini diislinen, arastiran, varligin isleyis diize-
nini anlayan seriati anlar.

Uyacagimiz gercek, kdinatin isleyisinin yiice diizenidir.

Her varlik, Glvi sistemin isleyisiyle ortaya cikar ve 0lvi sis-
temin isleyisiyle belirli zamana kadar siirer gider.

Allah’r bilen, ancak ve ancak kainatin ytice diizenini anlayandir.

Bize seriat diye anlatilanlarin, Kur'an'in agikladig1 seriatla
yakindan uzaktan alakasi var midir, yok mudur? Cok iyi diistin-
mek gerekir.

Casiye Stiresi 19. ayette: “Zalimlik yapanlarin, zerre kadar
da olsa bir kétiiltik icinde olanlarin seriati anlamasi olamaz ha-
kikati vardir”

Zalimlik i¢inde olan Kkisiler, seriat1 anlayamaz.

Bir kisi hem zalimlik icinde olup, hem de Allah’1 anlamas;,
anlatmasi miimkiin olamaz.

Onun anlattiklari yalnizca hevadan ibarettir.

Yani onun anlattiklari bos bilgilerden, atalarindan 6grendigi
ash olmayan seylerden baska bir sey degildir.

Hem zalimlik yapan, hem de Allah hakkinda bir seyler soy-
leyenin sdyledigine itibar etmemek gerekir.

Bir kisi, yasantisinda iyi bir insan ise, onun Allah hakkinda
soyledigi seyleri dinlemek gerekir.

Eger bir kisi zerre kadar da olsa giybet, hasetlik, fesatlik, gu-
rur, kibir, dedikodu iginde ise, bu kimsenin asla Allah hakkinda
soyledigi seylere itibar etmemek gerekir ve o kisiden uzak dur-
mak gerekir.

Zerre kadar da olsa birine zarar vermek zalimliktir.

99



Zalim kimsenin Allah’t bilmesi olamaz.

Zaten Allah1 bilse, zerre kadar da olsa kimseye bir kotii-
likk yapamaz.

Onun i¢in Kur’an bizlere, sahit olmadan Allah’a inanmay1
degil, sahit olmayi, bilmeyi tavsiye eder.

Allah’1 bilen kisi her varlikta O'nun seriat dlizenine, yani is-
leyis diizenine sahit olmustur.

Iste Kur'an’in bizlere agikladig1 seriat: Bu kainatin isleyisi-
nin yiice dlizenidir ve bu yiice diizeni gosteren tiim isaretlerdir.

Insanin ve her varligin agiga cikisindaki isleyisin ve beden-
lerdeki isleyisin nizami seriattir.

[ste Seriat;

Kainatin Glvi nizamidir.

Varligin aciga cikisinda ki yiice diizendir.

Varlikta isleyisin yiice diizenidir.

Her varliktaki nlir boyutunun akip giden diizenidir.

Varligin agiga ¢ikmasindaki ve varligin siiriip gitmesindeki
(vl nizamdir.

Fizik, kimya, biyolojik, matematiksel isleyistir.

Varlikta ki Glvi nizami gosteren tiim isaretlerdir.

Muhammed niirudur seriat.

Halkiyetin isleyisidir seriat.

Halk’ta Hakk’in isaretleridir seriat.

Hakk’tan Halk'in agi1ga cikisidir seriat.

Siinnetullah, seriat boyutu i¢ icedir, birbirini tamamlar.

Seriatsiz olmaz denilen hakikat, varligin isleyisinde ki ni-
run akisidir.

0 nirun akisi olmadan, varligin isleyisi olamaz

Iste, cimle varlik bir niirdan aciga ¢ikar, o niirla sekillenir.

Nir Siresi 35. dyette gecen; “Nir ala nir” bu hakikate isa-
ret eder.

100



TARIKAT-MARIFET-HAKIKAT-SERIAT

Hakikat yolculugu, kisinin sorgulamasiyla baslar.

Merak ve sorgulama, hakikatleri anlamak isteyen kisinin
gonliine disen hissiyattir.

Kisinin gonliine sorgulama diismiisse, onun yolculugu baslar.

O hakikat yolculugunda:

ilk makdm: Tévbe makamidir

Sonraki: Tarikat makamidir

Sonraki: Marifet makamidir

Sonraki: Hakikat makamidir

Sonraki: Seriat makamidir.

Hakikatin arayisi, eksiklik hissetmekle baslar.

Ailesinden miras olarak buldugu inan¢tan emin olamayan
kisi, icinde bir eksiklik hisseder ve bir arayisa koyulur.

Atalardan gelen inangtan kopan, hakikatin ne oldugunun
hissiyatina diisen Kkisi, yetim olmustur.

Yetim olan kisi, gonliinde hakikatin eksikligini hisseder.

Eksiklikten sonra gelen ihtiyag; istektir.

Istek, hakikati aramadaki géniil duygusudur.

Istekten sonra olusan duygu; niyettir.

Niyet, hakikatin ne oldugunu bilmeliyim duygusudur.

Ve niyet yolunda, yani hakikati arama yolunda, hakikati ara-
yanlarla karsilasilir.

Ve hakikati arama yolunda, bu yolun rehberi, yeni gelen ki-
sinin samimiyetine bakar ve onu ilk kapi ile tanistirir.

I1k kap1: Tévbe kapisidir.

101



Tovbe:

Yaptig1 hatalar1 anlayip donmek demektir.

Batil olan diisiincelerle; hor gérme, kafir géorme, kimini yiice
gorme, kimini kiicliik gérme, 6teki gorme gibi diisiince ve hal-
leri terk etmek demektir

Bilerek bilmeyerek yaptig1 zalimlikleri anlayip dénmek de-
mekKtir.

Dedikodu, cekistirme, mala-miilke, irza goz dikme, ¢al-
ma-¢irpma, kisilerin hakkini yeme gibi seytanca diisiince ve dav-
ranislardan dénmek demektir

Hata yani giinah ama kendine ama birine zarar verici her
tiirli eylemin adidir.

Tovbe, insan olabilmenin ilk adimidir.

Tovbe dil ile degildir, kalb iledir, kalbi tévbe samimiyettir,
yaptigl hataya donmemektir.

Tovbe eden Kkisi, yasaminda bunu, iyi insan olarak davra-
nislariyla gosterir.

Hakikat yoluna adim atmak icin tévbe sarttir.

Tovbesine uyan Kisi, tarikatla tanistirilir.

Sonraki kapi tarikattir.

Tarikat:

Tarikat yol demektir.

Tarikat; Naksilik, Rifailik, Mevlevilik, Usakilik, Kadirilik gibi
adlarla adlandirilan toplumun bildigi yollar degildir.

Her varlik bir sirattir, bir tarikattir.

Yani her varlik hakikate gotiiren, hakikati gdsteren bir yoldur.

Varlig1 incelemek, varligin kendisindeki sonsuz delillerle ha-
kikati anlamanin yolu tarikattir.

Tarik, yol demektir.

Sirat, yollarin birlestigi yol demektir.

102



Sara Sthresi 53: “Siratillahillezl lehu ma fis semavati ve ma

fil ard e 14 ilallahi tesirul umr”

Meali: “Goklerde olan ve yerde olan ne varsa, her sey Allah'in
yoludur. Tiim varlikta her an olan isleyis Allah’a ait degil midir?”

Lokman Stresi:

1: “Elif, Lam, Mim.”

2: “Her varlik delilleriyle bir kitaptir. Tiim varliga hakim
olana aittir”

3: “Her varlik hakikate bir rehberdir. Tiim i¢tenligiyle Hakk'a
bagl olanlar i¢in bir rahmettir”

Varligi inceleyen, varligin icindeki delillerle varolusu anlar

ve oradan var edeni anlamaya calisir.

Her varlig1 bir kitap bilmek, varliktaki sonsuz isaretleri oku-
mak, hakikate yol almaktir.

Sonraki kapi marifettir:

Marifet: Arif olmak demektir.

Varliktaki varolusa ait olan nitelikleri anlamak, idrak etmek
marifet makamidir.

Yani, varligin hakikatine ulasmak, varliktaki isleyisi, varliktaki
nitelikleri, varhigi tutan lvi giicii anlamak, marifet makamidir.

Yani, varligin hakikatine arif olma makamidir.

Arif odur ki;

Zikir sirrina, varhiktaki isleyis sirrina, varliktaki sifatlarin
sirrina, varligl tutan Zat sirrina sahit olmustur.

O bilir ki; varliktan her an isleyen, varliktan her an sifatla-

riyla tecelli eden, her varligi zat1 ile tutan Allah’tir.
Arif kimse; kendindeki fiili varliktaki fiile mirat edinir.
Sifatlar sifata, zat1 zata mirat edinir.

Nazar ettigi climle varlikta, varligin sahibine teslim olur.

103



ibrahim makami olan"Arafat” sirri, ariflik makamidir, mari-
fet makamidir.

Sonraki kap1 hakikattir.

Hakikat:

Rih sirrdir.

Ciimle varligin geldigi kaynak rith makamidir.

Ciimle varlik, iiflenen riihla tecelli etmistir.

Iste bu iiflenen ritha”Hakk”denir.

iste, ciimle varlikta olan rih, hakikattir.

Hallac1 Mansur, bu makamin zevkiyle “Enel Hakk” demistir.

Hakikat: Varligin geldigi kaynak olan ritha ulagsmak o rithta
rith olmak demektir.

Hakikat makdminin zevkine ulagmak, teni gormemek cani
gormektir.

Kim gelirse gelsin, gelen Hakk’tir.

Iste farz olan, bu zevkten ayrilmamaktir.

Sonraki kap1 seriattir.

Seriat ise: Kainatin lvi isleyisine ulasmak, yani Muhammedi
suura ulasmak, o suuru yasantisina gecirmek demektir.

Seriat; NGr makdmidir. Muhammed makamidir.

Toplumdaki seriat anlayisi, Allah’'in emirleri ve yasaklari
diye bilinir

Toplumda her grup, seriat1 kendi inanglarina gére yorumlarlar.

Hep bizlere seriati: Allah'in emirleri ve yasaklar diye dgrettiler.

Seriatin emirleri diyerek siinni inanca ait olan; namaz, orug,
hacc gibi ibadetleri sundular.

Bunlara uymayana seriatsiz deyip saldirdilar, zuliim ettiler.

Oysa Kur’an bizlere bambaska bir seriat sunuyordu.

Casiye Slresi 18: “Summe cealnake ala seriatin minel emri
fettebi ha ve 1a tettebi ehvaellezine 13 yalemiin.”

104



Meali: “Sana kainatin isleyisinin ytice diizenini sunduk. Ar-
tik ona tabi ol ve sakin bilmeyen kimselerin hevalarina uyma.”

Iste Seriat;

Kainatin Glvi nizamidir.

Varligin agiga ¢ikisinda ki ylice diizendir.

Varlikta isleyisin yiice diizenidir.

Varligin agiga ¢ikmasindaki ve varhigin stiriip gitmesindeki
(vl nizamdir.

Muhammed niirudur seriat.

Halkiyetin isleyisidir seriat.

Halk’ta Hakk’in isaretleridir seriat.

Hakk’tan Halk'in agiga ¢ikisidir seriat.

Seriat makaminin zevkinde olan, yasantisini bu suurda gegirir.

Iste seriat, hakikatte son makamdur.

Hakikati anlayan, yasantisini seriat edebine gore dlizenler.

Yani Muhammed1 suura gore yasar.

105



iBLIS, SEYTAN NEDIiR?

iblis nedir, seytan nedir?

iblis neden secde etmez?

iblisten dogan seytan nedir?

Seytan taslamak nedir?

Kur’an’da 9 yerde iblis icin “Adem’e secde etmedi”diye geger.

Buradaki ayetlerde seytan kelimesi gegmez.

Halk arasinda ise, seytan secde etmedi denir.

Halbuki ayetlerde iblis der.

Bakara Stresi 34: “Ve iz kulna lil melaiketiscudi li ademe fe
secedil illd iblis eba vestekbere ve kdne minel kafirin.”

Meili: “Adem’e; tiim varliktaki giicii anla, tim varliginla bir
teslimiyet iginde ol, diye bildirdik. Bdylece o tiim varligiyla tes-
lim oldu. Ancak, varligin dis ytiztinde kalip i¢ yiiziinii géreme-
yen, tiim varliktaki giicii anlayamayan ise, teslim olmaktan ka-
¢inir ve bir kibirlilik icinde kalir ve hakikatleri gormemezlikten
gelenlerden olur”

Kur’an; iblis secde etmedi der.

Fakat bizlere hep seytan secde etmedi diye 6gretildi.

Kur’an seytan demez iblis der.

Iste burada, iblis ve seytan inceligini anlarsak, sunulan ayet-
lerin hakikatini daha iyi anlariz.

Iblis, libas, elbise, dis elbise, siiret, varhgin toprak ciheti
ayni anlamlara gelir.

iblis; dis elbisede, slirette kalan, varligin esya boyutunda
kalan demektir.

106



Yani varliga baktiginda, varligin dis ytziinde kalan, i¢ yi-
ziindeki manaya ulasamayan demektir.

Yani teni gortip, cani gdremeyen demektir.

Her kim; siiret gordd, siret géremedi o iblis oldu.

Her kim; toprak gordii, aslini géremedi o iblis oldu.

Her kim; kendini gordii, kendinde Hakk’i géremedi, o iblis oldu.

Her kim; karsisindaki kisiyi gordu, onda Hakk’r goremedi,
o iblis oldu.

Her kim, tende kaldi cina eremedi, o iblis oldu.

Tim stret viictdlarin tutan Allah’tir.

Eger biz, slretleri goriir slretleri tutan sireti goremezsek,
yani topragi goriir, topragin ardinda olani géremezsek, yani teni
goriip can1 géremezsek, iblislik hali bizde a¢ia ¢ikar.

Iste iblis; varhigin dis elbise yani varhgin toprak boyutunda
kalan demektir.

Bizden istenen siiretleri tutan giicii anlamak ve secde sir-
rina ermektir.

Adem denilen, tflenen rih sirridir.

Kuran’'da “Rithumuzdan iifledik” der.

Iste, ciimle varlik o rithdan olusur, o riihla devam eder gider.

Bizler suretleri yani varligin dis elbisesini gortir icdeki rithu
goremezsek, iblis oluruz, yani dis elbisede, slirette kalan oluruz.

Kur'an’da, “Adem’e secde edin” denilmesinin hikmeti; varli-
gin geldigi yer olan, rih hakikatini anlayin ve meleklesin, yani
sliret varliginizdan gecin ve secde sirrina ulasin denmesidir.

Varligin dis yliziinde yani dis elbisede, yani slrette kalan
secde sirrina vakif olamaz.

Burada bize, kim bu varligin stiretini gortr siretini yani i¢in-
deki rithu géremezse onda iblis hali olusur, der.

Iblis olan artik yavas yavas seytanlasir.

107



Bakara Stiresi 268: “Seytani halleriniz size yoksulluk kor-
kusu verir ve sizi cirkin hallere, ego hallerine stiriikler”

Seytan sa-ta-na kelimesinden gelir diye bilinir.

Uzaklasan yani haktan uzak olan demektir.

Kisi, varligin i¢ ylizlinl yani oradaki rithu géremediginde,
duygu ve diislince olarak Hakk’tan uzaklasir.

Hakk denilen riih boyutudur.

Seytanlik iblislikten dogar.

Yani seytanin dogdugu yer, iblislik halidir.

Kisi varligin siiret boyutunda kaldiginda, kiside yavas yavas
varliktan menfaat edinme ve ego hali gelisir.

Ve bundan dolay1 varliga; iyi kotii, giizel cirkin, giiclii zayif,
diisiik makam ytlksek makam, kéle kral, zengin fakir, gibi du-
slinceler icinde bakar.

Ve Hakk’tan uzaklasildiginda ego hali gelisir.

Ego i¢inde olan kisi de, yavas yavas kotii haller sergilemeye
baslar.

Iste seytan; tiim kotii haller icinde, benlik i¢cinde, hasetlik,
fesatlik, yikicilik icinde olana denir.

Seytan hep kendi c¢ikari icinde, kendi egosu icinde olandir,

Seytan her hareketi kotiiliik icinde olandir.

Seytanlasan kisi; makam, mevki, san, séhret, ¢ikar, zengin-
lik, pesinde olur.

Hep diinya menfaati, sahsi ¢ikar pesindedir,

Sahsi ¢ikar icin yakar, yikar, parcalar, boler, 6ldiirir, her seyi
yapar.

Kibir i¢inde olur, o 6yle bir kibirdir ki, kendi istegine ulas-
mak icin:

Yeri gelir tevazi icinde goriiniir.

Yeri gelir gozyasi icinde goriiniir.

Yeri gelir karamsarlik icinde goriinir.

108



Yeri gelir korkutur.

Yeri gelir insanlarin inanglarini kullanir.

Ve her zaman Allah adini kullanarak hareket eder.

Yani o Kisi hep sinsilik i¢cindedir, i¢i baska dis1 baskadir
Hep kendi c¢ikarlari icin hareket eder.

Iste kiside 6nce iblislik hali olusur ve daha sonra seytan-
lik hali olusur.

Kisi; varligin, libas yani dis elbisesinde kalip, o varlig tutan
Hakk’1 géremiyorsa, iste o iblistir.

Ve boylece iste kim;

Varligin esya boyutunda kalip, Hakk’tan uzaklasiyorsa ve
varlig1 hep kendi ¢ikari, makami icin kullaniyorsa o da seytandir.

Seytan olan hep kendi ¢ikari i¢in hareket eder.

Iste kim;

Varligin dis boyutunda kalip, Hakk’tan uzaklasiyorsa,

Boylece birilerini kerih goriip, birilerini yiice goriiyorsa,

Kendi ¢ikari i¢in zarar veriyorsa,

Makam mevki icin her tiirlii diizenbazlik icinde oluyorsa,

Insanlarin ve varligin hakkini yiyorsa,

Emaneti ehline vermiyorsa,

Insanlan firkalara béliiyorsa,

Ben ve o, biz ve onlar deyip birilerini asagiliyorsa,

Kimin dilinde kibir ifade eden sozler varsa,

Hep cikari i¢in kosuyor, hep kotiiliik icinde oluyorsa,

Kendi sahsi ¢ikari i¢in birilerini kullaniyorsa,

Zenginlik, makam, s6hret, pesinde oluyorsa,

Iste o kisi seytandir.

Iste seytan taslamak denilen, tiim bu kétii halleri kendi igin-
den uzaklastirmaktir.

Bu hallerden kurtulmanin yolu ise:

Varlig1 her an, her yoniiyle tutan hakikati anlamaktir.

109



Varligin dis yliziinde kalmamaktir.

Varligin i¢ yiiziinti gérmektir.

Varligin esya boyutunda kalmamak, varligin icindeki isle-
yisi, nitelikleri anlamaktir.

Eger ornek vermek gerekirse;

Insanin tenine, rengine, milletine, inancina takilip kalmamak,

Insanin viicidunun isleyisini yapan, kalbini attiran, kanini
dolastiran, hiicrelerini ¢alistiran giicii goérebilmektir.

Yani tiim varlig1 tutan, zati mutlak olan Allah’1 bilmek, her
an O’na secde suuruyla yasamaktir.

Secdenin sirr1 varliktaki “Hayy” sifatin1 anlamakla baslar.

Secdenin sirr1 varligin igcindeki “Rth”u anlamakla baglar.

Secdenin sirr1 kendi varligindan ge¢gmek, biitiin varligiyla
Allah’a teslim olmaktir.

Secde eden artik o secdeden dénemez.

Iste o kisinin yiiriimesi de oturmasi da, yatmasi da, calis-
masi da, her hizmeti de secdedir...

Secde eden; varligin ardinda, varligi var eden Zat vardir, su-
uruyla yasar.

Tim varlig1 tutan o Glvi kudret ise Allah’'tir.

Allah’t layikiyla bilen, ne iblislik haline, ne seytanlik haline
diismez.

Allah’1 layikiyla bilen o hallere diisse bile, o halden o anda
hizla uzaklasir.

Kendi i¢indeki seytani taslamak ancak, Allah aski ile mtim-
kiindir.

InsAllah, iblislik, seytanlik haline diistiigiimiizde, icimizdeki
Allah aski bizi hizla o halimizden uzaklastirsin.

110



CiN NEDIiR

Lutfen kii¢liciik ¢cocuklarin beyinlerine, asli olmayan sey-
ler anlatip, bir 6miir travmaya yol agacak korkular koymayalim.

Toplumda “3 harfliler” denen, cin kelimesinin tasidig1 ger-
¢cek anlam nedir?

Tim toplumlar da; hi¢bir zaman gérmedigi, ama var oldu-
guna inandigl, hayalinde var ettigi seylere inananlar her zaman
olmustur.

Korkulara kodlanan beyin, farkh kimyasal dalgalanmalar
meydana getirir.

Hallisinasyon dedigimiz, yani bir seyleri goérdiiglinii iddia
edenlerin, toplumu etkiledigi bir gergektir.

Haliisinasyon dedigimiz olay; beynin, farkli duygularin et-
kisiyle, kimyasal salinimlarla meydana getirdigi gortintiilerdir.

Iste cin gérilyorum diyenlerin, o gériintiileri gérmeleri; onla-
rin ¢ocuk iken yaninda, birileri tarafindan, cinler diyerek, korku
vererek anlattig1 seyler sonucudur.

Bu korku dolu anlatilan bilgilerin, beyne kodlanmasi sebe-
biyle, meydana gelen korkularin verdigi etkiyle, beyinde bazi
kimyasallar salgilanir.

Iste bu salgilanan bazi kimyasallar, bu gériintiilerin gériilme
sebebidir.

Cin gordliim diyenler aslinda, kendi beyinlerinde olusan dal-
galanmalarin etkisinde olan kisilerdir.

Peki, dini anlamda cin nedir?

Kur’an olciisiiyle cin denilen nedir?

111



Din alaninda ortaya konan her kelime, muhakkak ki bir an-
lam tasir.

Bu kelimeler, kamil kisiler tarafindan ortaya konmustur.

Bu kisiler, kendi viictdlarini, varligi, kdinati okuyan, incele-
yen derin diisiinen Kisilerdi.

Elbette “Cin” kelimesi de bir anlam ifade eden bir kelime
olarak aciklanmistir.

Ama ylizyillar gectikee, diger kelimelerde oldugu gibi, bu ke-
limenin de i¢i bosaltilmis, baska anlamlar ytliklenmistir.

Cin diye ayri1 varliklar var midir?

Gergekten cinler musallat olur mu, ¢arpar mi1?

Bu korkular neden ¢ikarilir?

Toplumda hep, cin ¢arpmis, cinler musallat olmus, diyerek
korkulara yol acan sézler sdylenir durur.

Cinler, hamamda, miizik ¢alinan yerlerde eglence yerlerinde,
resim ve heykel bulunan yerlerde bulunurlar, diye sdylenir.

Saglar1 uzun olur, gozleri patlak olur, boynuzlari vardir, ayak-
lar1 terstir, kimi ¢ok zayif olur, kimi cok iri olur, diyerek onlarca
asilsiz seyler soylenir.

Kedilerin gozlerinde perde yoktur, onlar cinleri goriirler diye
ash olmayan seyler anlatilir durur

Ve bu asilsiz sozlerle, toplumda cinci hoca denilen Kisiler;
Dini, Allah’i, Kur’an’y, alet ederek toplumdan milyonlarca para
kopariyorlar ve insanlarin hakikatlerden uzaklasmalarina se-
bep oluyorlar.

Cin kelimesinin tasidig1 gercek anlam nedir?

C'in, In, Ins, Uns, Unsiyet, insan.

Cin “ G “ kelimesi “ § = “ Cim ve Nun harfleri ile yazilr.

8
o ¥

Can*“ ut; “kelimesi ““ ;) z “ Cim, Elif, Nun harfleri ile yazilir.
Cin, Can, Canan, Cinnet, Cenin, Cinni, Ecnebi, Ciinne, Cenne, Cen-
net, Cenabet, Cins, Cinsiyet, Siccin, ayni kdkten gelen kelimelerdir.

112



Kelimelerin her birini anlam olarak incelersek:

Cin: Yabanci, bilinmeyen, bilmeyen, tanimayan, ortild, ta-
nimlanamayan, kendindeki canin farkinda olmayan, kendi as-
lin1 bilmeyen, Allah suurundan uzak olan,

Can: Can tasityan, canli, kendindeki canin farkinda olan,

Cinnet: Bilinmeyen bir seyden etkilenmek, 6fkelenmek, hid-
detlenmek, cin tutma, delilik, ¢ilginlik.

Cinnet durumuna diisen kisinin bu durumunu gérenler, onun
hakkinda” cinnet geciriyor” derler.

Clinkii diger kisiler o kisinin neden 6fke, hiddet, isyan ha-
line diistiigiinii bilemedikleri i¢in bu sozii kullanirlar.

Cinni: Yabanciya mahsus, yabanci olan, bilinmeyen bir yer-
den geldi, anlaminda kullanilir.

Cenin: Henliz dogmamuis, rahimdeki ortiilii ¢ocuk, goriin-
meyen bebek,

Ecnebi: Yabanci kisi, kendi aslina yabanci,

Hazreti Siileyman, tapinagini cinlere yaptirmis demek, diger
tilkelerden gelen ecnebilere yani yabancilara yaptirmis demektir..

Clinne, Cenne: “Cenne hu”, “ecenne hu” onu orttii, onu giz-
ledi, demektir.

Cennet: Bahce ile ¢oli ortti, sikintiyl, 1zdirab1 huzur ile
orttii demektir.

Cenabet: Temizligi kirlilikle orttii, anlamindadir.

Cins: Ebna-yi cins: insanlar, bilinmezlikten bilinmeye ulasti.
Inse ulast.

Cinsiyet: Bilinmeyen dlemden bir kimlikle ortaya ¢cikmak, as-
lindan gelisi ile ilgili, bir cins ile ilgili olma durumu.

Siccin: Karanlikla ortili, karanlikta kalma, bilemedigi seyde
takili kalma, asli olmayan seye inanma

Cin, Ins’in (insanin) karsit1 bir kelimedir.

Cin; bilinmeyen, kendini bilmeyen, taninmayan, tanimayan

113



Ins; bilinen, taninan, kendini bilen anlaminda kullanilir.

” o«

Toplumumuzda bilinen, “In misin, cin misin tanidigim misin,
tanimadigim misin” anlaminda kullanilan kelime buradan gelir.
Zariyat Stresi 56: “ Cinne vel ins.”

Zariyat Stresi 56: “Ve ma halaktul cinne vel inse illa li ya-
budin.”

Meili: “Tanidiklarinizi ve tanimadiklarinizi, ancak beni bil-
sinler ve kulluklarini anlasinlar diye yarattim.”

Ecnebi kelimesi cin kelimesinden gelir, yabanci olan demektir.

Eski devirlerde, bilinmeyen bir hastaliga kapilan kisiye,
icinde cin var denilmistir.

Yani, bilinmeyen bir hastaliga kapildi demektir.

Allah’t bilmeyen her Kkisi cin diye adlandirilmistir.

Yani kendine yabanci olan demektir.

Allah’1 bilemeyen Kkisi, kendine yabancidir, yani cindir, yani
aslini bilmiyordur.

Cin boyutunda kalan kisi de, varligin siiret boyutunda ka-
lir, siretini géremez.

Yani esya boyutunda kalir, esyanin hakikatine eremez.

Kisinin sahit olmadig1 bir seyi géormiis gibi anlatmasi, bil-
hassa ¢ocuklara en biiylik zulimdiir.

Cocuklara verilen korku, beynin diislince sisteminin 6niinde
en biiylik engeldir.

Korku kisiyi gercegi diislinmekten uzaklastirir.

Korkusuzca arastiran her kisi, hakikatleri en ince detayina
kadar anlar.

Ama korku; diistinmenin, arastirmanin, anlamanin éniinde
en biylik engeldir.

Kur’an’da gecen “Cin Shresi” diye bilinen “Bilinmeyenler, Ya-
bancilar” Stiresi'nde sunulan hakikat:

114



Mardin Nusaybin’den bir grup geng, Hazreti Muhammed’e
geliyorlar ve O’'nun anlattiklarini can kulagiyla dinliyorlar.

Bu Kkisiler kendi din adamlar1 diye bilinen kesimin, anlat-
tiklar1 seylerden tatmin olmamislardir ve ¢ok rahatsiz olmus
bir gruptur.

Bu kisiler bagka bir yerden geldiklerinden dolayi, bunlar ya-
banci, bunlar bilinmeyen kimseler olduklarindan dolay1 “Cin-bi-
linmeyenler- yabancilar” adiyla aniliyor.

1- Bilinmeyenlerden bir grup, hakikatleri dinlemek i¢in or-
taya ¢iktilar. Sonrada dediler: Biz okunan seylerden hayret ve-
rici seyler dinledik.

2- Yol gostericinin bilgisinin erdemliligine, onun anlattig1 ha-
kikatlere ve bizi viicGdlandiranin bir olduguna, ortak kosmama-
miz gerektigine inandik.

Evet, cok dikkatlice inceledigimiz zaman anlyoruz ki cin:

Bilinmeyen, yabanci, anlamina gelen bir kelimedir

Bu bir varlik ta olabilir, bir kisi de olabilir, bir topluluk ta
olabilir, bir diislince de olabilir, bir grup da olabilir

Eskiden bilemedikleri her seye “cin” derlerdi.

Bildikleri tanidiklan seylere “Ins” derlerdi.

Bir kéye bir grup veya bir kisi gelse koyliiler o kisiyi ya da o
grubu tanimadiklarindan dolayi niyetlerini bilmediklerinden do-
lay1 o kimselere “cin” derlerdi, yani yabancilar, yani tanimiyoruz.

Sonra onlar1 tanidiklarinda niyetlerini bildiklerinde “ins”
yani “tanindi bilindi” anlaminda s6z soylerlerdi.

Kiiltiirimtzde “ne cin fikirlisin” diye bir s6z vardir.

Yani bilinmedik fikirleri agiga ¢ikariyorsun anlaminda bir
sozdir.

“Hazreti Siileyman sarayini cinlere yaptirdi” denilen sey, sa-
rayini uzaktan gelen yabancilara yaptirdi anlamindadir.

Iste Cin: Bilinmeyen, tanimlanamayan, yabanci anlaminda
kullanilir...

115



Bu ister bir insan olsun, ister bir diisiince olsun, ister mik-
roskobik bir canli olsun vs...

Ins ise: Bilinen, taninan, bilindi, tanind1 anlaminda kullanilir:

Yani cin: Bilinmeyen, yabanci

Ins ise: Bilinen anlaminda kullanilan bir kelimedir.

Toplum arasinda, yok “3 harfliler carpt1” yok soyle oldu, bun-
lar hep hurafelerden gelen korkulardir.

Kiiciikken cocuklarin beyinlerine sokulan korku icerikli her
tiirli anlatim, o ¢ocuk biiytidiigtinde dahi, bilingalt1 korkulari, o
bedeni hiitkmii altina alabiliyor,

Korku; kisinin korktugu sey, kisinin aklina geldiginde baslar.

Iste bu aklina gelen sey, bilingaltina yerlestirilmis anlatilan
seylerden kaynaklanir.

Liitfen ¢ocuklarimiza korku vermeyelim.

Lutfen ¢ocuklarimizi koruyalim.

Liitfen kigiiciik cocuklarimiza, asli olmayan seyler anlatip,
onlar1 korkulara siiriikleyerek, haliisinasyon gérmelerine se-
bep olmayalim.

Onlar1 korkulara salarak, ilmi diistinme kapilarim1 kapat-
mayalim.

Bilelim ki korkular, beyni kilitler, diisiinemez eyler.

Korkular; saf dlisiinmenin, ilmi arastirmanin 6niindeki en
biiyiik engeldir.

Korkular; diisiinmenin, tefekkiir etmenin, anlamanin 6ntin-
deki en biiyiik engeldir.

116



ABDESTIN DERIN MESAJLARI

Abdest nedir?

Abdest bizlere ne mesajlar sunuyor?

Abdest sadece su ile bedenin temas etmesi midir?

Disimizi su ile temizleriz, peki ya icimiz nasil temizlenecek?
Aklimizda ve gonliimiizde olan;

Gurur, kibir, benlik, inat, hasetlik, fesatlik, fasiklik,
Dedikodu, ¢ekistirme, iftira, yalan,

Hor bakmak, aldatmak, hak yemek, calip ¢cirpmak,

Zarar vermek, kotiiliikk yapmak, gibi duygular disimizi yika-

makla temizlenir mi?

Cevremize olan kotiliik hallerimiz nasil temizlenecek?
Peki, nedir abdest?

Abdest disimizi m1 yikamaktir?

Yoksa abdest disimizi degil icimizi mi yikamaktir?
Yoksa hem icimizi hem de disimizi m1 yikamaktir?

Su ile abdest alip, disimiz1 yikayip, kendi icimize ne mesaj-

lar aktarmaliy1z?

Abdestin derin mesajlar1 ne olabilir?

Oyle bir abdest alalim ki; aklimiz, gonliimiiz, hallerimiz ter-

temiz olsun.

Oyle bir abdest alalim ki; hakikat kapilarinin agilmasina ve-

sile olsun.

Oyle bir abdest alalim ki; bizi Hakk’la bulustursun.
Oyle bir abdest alalim ki; bizi salih kisi yapsin.

Oyle bir abdest alalim ki; bizi Islam’la sereflendirsin.

117



Evet, nedir abdestten gelen derin mesajlar?

Nedir her bir organin yikanmasindaki derin mesajlar?

Iste abdestten gelen derin mesajlar.

Once niyet edilir.

Peki, nedir niyet?

“Niyet ettim Allah rizasi icin abdest almaya” diye niyet edilir.

Niyetdeki derin mesajlar nedir?

Niyet; aramaktir, istemektir, yonelmektir, bir yola girmek-
tir, s6z vermektir.

Temizlenmeye s0z veriyorum.

Hakk yolunda olmaya s6z veriyorum.

Hakk’a yonelmeye, o yoldan dénmeyecegime s6z veriyorum.

Niyetimde halis olmaya, samimi olmaya s6z veriyorum.

Hakikatleri anlamak icin gayret edecegime s6z veriyorum.

ilim iizere olmaya s6z veriyorum.

Sonra eller yikanir.

“EdGziibillahiminesseytanirracim Bismillahirrahmanirrahim”
denilerek eller bileklere ve parmak aralar1 da dahil olmak lizere
li¢ defa yikanir.

Nedir ellerin ii¢ defa yikanmasindaki derin mesaj?

El; tutmaktir, tutunmaktir, teslim olmaktir, el vermektir, ilme
talip olmaktir.

Ogretmene el vermektir, yani 6gretmenin tebligine tutun-
maktir.

Ggretmenin, Miirsidin, sundugu hakikatlere uymak, Allah’a
baglanmaktir

Elleri i¢ defa yikamadaki hikmet; kirli ellerini yikamak, te-
miz ellere tutunmaktir.

“Innellezine yubayilineke innema yubayitinallah yedullahi”
(Fetih stresi 10) ayetinin sirridir.

118



Fetih Siiresi 10: “Innellezine yubayilineke innema yubayif-
nallah yedullahi fevka eydihim fe men nekese fe innema yen-
kusu ala nefsih ve men evfa bi ma ahede aleyhullahe fe se yu'tihi
ecren azima.”

Meali: “Senin anlattigin hakikatlere uyanlar, sadece Allah’a
bagl olduklarini anlarlar ve kendilerindeki giictin Allah'in giict
oldugunu bilirler. Bundan sonra kim ahdini bozarsa ancak kendi
zararina bozar ve kim ahde uyar, sevgiyle bag1 korursa, kendin-
deki Allah'in tecellilerini anlar. Boylece o sunulan ytice karsilik-
lara kavusur”

iste, ellerini yikamak, tutundugu batil alani birakmak, Miir-
sid’inin sundugu hakikatlere baglanmaktir.

Miirsidin sunudugu hakikatlerle, Allah’a baglanmaktir.

Allah’in eline tutunmak, Allah’a verdigi ahdine siki sikiya
baglanmaktir.

Ellerini li¢ defa yikamak, Hakk’in ilmine tutunmaktir.

Esir oldugun ii¢ seytani1 birakmak, Rahman’a tutunmaktir.

U¢ makamin tecellisine tutunmaktir.

Kisiyi esir alan, Hakk’tan uzaklastiran her seyi birakmak,
gercege tutunmaktir.

Diinyaya tutunmayi birakmak, Hakk yoluna tutunmaktir.

Aklindaki batil bilgileri birakmak, ilme tutunmaktir.

Sonra agiz yikanir.

Agzimiz1 temizlemek nedir?

Agzimiza girenin ve agzimizdan ¢ikanin temiz olmasi ne de-
mektir?

Agzimiz neden ii¢ defa yikanir, nedir bunun hikmeti?

Nedir agzin yikanmasindaki derin mesaj?

Agzimizdan ¢ikan sozleri temizlemektir.

Agzimizdan artik dedikodu ¢ikarmamak, birini ¢ekistirmeyi
birakmaktir.

119



Yalan soylemeyi, asilsiz sozler sdylemeyi terk etmektir.
Agzimizdan 6fke, hiddet, kavga iceren sozler ¢ikarmamaktir.
Yol aldigimiz {ic makamda, tertemiz liituflarla hareket etmektir.
Gonliimiizii iic makamin hakikatlerine agmaktir.

Agzimiza girenin temiz olmasi gerekir, haram yememeliyiz,
haram igmemeliyiz.

Agzimiza giren yiyecek ve icecegin emeklerimizin karsiligi
olmalidir.

Asla kul hakki yememeliyiz.

Sonra burun yikanir.

Burnumuza ii¢ defa su cekeriz ve burnumuzu ii¢ defa te-
mizleriz.

Nedir burnun yikanmasindaki derin mesaj?

Nefesin sahibini bilmektir.

Aldigimiz verdigimiz nefesin kiymetini bilmektir.

Ofke dolu, kibir dolu nefesimizin olmamasidir.

Nefesimizi temizlemektir.

Nefesini temizleyen kimsenin yolu agilir.

Ug¢ makamin tecellisine ulasmak, temiz nefesle miimkiindiir.

Ug¢ makamin zikri, nefeste gizlidir.

Maide Stresi 3: “Aldiginiz nefesin farkinda olmamak.”

Kehf Siresi 96: “Dedi ki: O'nun size nefes alip verdirdigini
anlayimn.”

Zuhruf Saresi 5: “Sizin her an nefes alip vermeniz bizim zik-
rimiz degil midir?”

Zariyat Stiresi 41: “O nefes alip vermenin hikmetini.”

Kalem Siresi 16: “Onlar, burunlarindan nasil nefes alip ver-
dirdigimizi hi¢ diistinmezler mi?”

Sonra yiiz yikanir.

Yiiziimuzi ¢ defa yikariz.

Nedir yliztimiizii ti¢ defa yikamadaki derin mesaj?

120



Eski bakisimiz olan, esya bakisimizi terk etmek, ii¢ maka-
min irfaniyetiyle esyanin hakikatine bakabilmektir.

Siaret bakisini birakmak, siret yoniiyle bakmaktir.

U¢ makamin manasina ulagsmaktir.

Her yere “Vechullah” idrakiyle bakmaktir.

Allah’in fiil yliziine, sifat yiizline, Zat yliziine ulasmaktir.

Sonra kollar yikanir

Sag kol dirsege kadar li¢ kez, sonra sol kol ayni sekilde g
kez yikanir.

Nedir kollar1 yikamadaki derin mesaj?

Kol tutmaktir, tutunmaktir, baglanmaktir.

Hakikat yoluna tutunmaktir, hakikat yoluna baglanmaktir.

Kirli kollarla hakikat yoluna tutunamayiz.

Kol kendini adamaktir, tevekkiil etmektir, teslim olmaktir.

Ug defa kollarimizi yikamak, tutundugumuz ii¢ seytani ha-
lin terk edilmesidir.

Kollar1 temiz olan, iic makamin tecellisine tutunur, ona goére
hareket eder.

Hakikat yoluna tutunabilmek i¢in, batil alani terk etmek ge-
rekir.

Eski batil alana olan tutunmamizi terk etmek, kollarimizi
yikamanin sirridir.

Yani eski tutundugumuz, yalan, hlirafe, zuliim getiren alani
birakmaktir.

Mind’da tasladigimiz ii¢ seytan, tutundugumuz ii¢ seytani
hali terk etmenin sirridir.

Sag kolumuz, manevi boyuta olan baghhigimizdir.

Sol kolumuz, beseri yasantimiza olan sorumluluk baghligi-
mizdir.

Hem diinyasal boyutumuzu, hem de manevi boyutumuzu
dengede tutmaliyiz.

121



Her iki cihette de samimi olmaliy1z.

Sonra bas mesh edilir.

Nedir mesh etmedeki derin mesaj?

Mesh etmek, akildaki tiim batil alan1 silmektir.
Aklimizda, Allah’in ilminden gayri bir sey birakmamaktir.

Ofkesel, hiddetsel, kibirsel duygular getiren, zalimlik olus-
turan tiim bilgileri silmektir.

Aklimizdaki asilsiz bilgileri silmektir, yalan seyleri, hurafe-
leri silmektir.

AKkl1 temiz olmayanin, hakikatleri idrak etmesi miimkiin de-
gildir.

Sonra kulaklar yikanir.

Her iki el 1slatilip, kulaklarin i¢i ve dis1 temizlenir.

Nedir kulaklar1 yikamadaki derin mesaj?

Batl bilgiler duymamaktir.

Dedikodu, yalan dinlememektir.

Diinyaya esir olunacak olan seyleri dinlememektir.

Hep ilme dayal bilgiler dinlemektir.

Can kulagiyla dinlemektir.

Varlikta ki, Allah’in seslenisini dinlemektir.

Sonra boyun mesh edilir.

Nedir boynun mesh edilmesindeki mesaj?

Boyun, yoneldigimiz yoldur.

Doéndigiimiiz makamdir,

Hic¢ batil alana donmeden, hakikat yoniinde dosdogru iler-
lemektir.

Sonra ayaklar yikanir

Ayaklar ¢ kez yikanir.

Sag ayagimiz da, sol ayagimiz da 3 kez yikanir.

Sag ayagimiz, manevi yolun yiirtytistudr.

122



Sol ayagimiz, diinya sorumlulugu, varliga ve ¢evremize yar-
dim, hizmet yolculugudur.

Nedir ayaklarin yikamasindaki derin mesaj?

Ayaklar yiirtyustir, ilerlemektir.

Hakikat yolunda yol almaktir.

Diinya boyutunda, adalet ve hukuk 6lctisiiyle hareket etmektir.

Ayaklar, makamlardaki irfan yolculugudur.

Nereye gittigini bilmektir.

U¢ makam iizere yol almaktir.

Saglam basmak, saglam hareket etmektir.

Sahitlikle, delillerle yiirtimektir.

Ayaklar kirli olanin, hakikat yolunda ilerlemesi miimkiin
degildir.

Yani batil yolda, yalan yolunda, zalimlik yolunda, ayrimcilik
yolunda gidenin, hakikatler yolunda gitmesi miimkiin degildir.

Iste abdest:

Temizlenmektir, arinmaktir.

Tiim fena hallerden temizlenmektir.

Varligindan ge¢cmektir.

Salih kimse olmaya erismektir.

Kisi; dedikodu yapiyorsa, hor bakiyorsa, hasetlik, fesatlik
icindeyse, gurur, kibir icindeyse, caliyor ¢irpiyorsa, diinya ma-
lina miilkiine esir ise, iste o kisi abdestsizdir.

Kisi; bir kimseye zarar veriyorsa, zerre kadar haksizlik ya-
piyorsa, iste o kisi abdestsizdir.

Kisi; Allah’'in Glviyetinin yaninda kendine varlik isnat edi-
yorsa, iste o kisi abdestsizdir.

Gonli abdestli olana, hakikat kapilari agilir.

Abdest hakikati; suyla viiciidun disini yikamak degil, ilim,
irfan, edep ve Allah agkiyla, viicdun i¢ini yikamaktir, yani akil
yoniind, gonil yoniini yikamaktir.

123



Suyla bin kez viichidumuzun disini yikasak, aklimizi, gén-
limiizii, halimizi temizlemedigimiz miiddetce abdest almis sa-
yilmayiz.

Gel ey kardesim! Hem i¢ine hem disina abdest aldir.

Gel hallerin de, gonliin de tertemiz olsun.

Abdest, temiz olmak i¢cin s6z vermektir.

Abdest, hakikat yolunda olmaya s6z vermektir.

Abdest, iyi biri olmak i¢in s6z vermektir.

Gel ey kardes! Verdigimiz s6zii tutalim.

124



ADEM SIRRI

Hazreti Adem’den 6nce insan olarak yasayanlar var miydi?

Adem ilk insan mudir?

Yoksa Hazreti Adem dedigimiz, tek olan Allah hakikatini bil-
diren ilk insan miyd1?

Insan maymundan mu1 evrilmistir?

Kainat agacinin meyvesine mi insan dendi?

Yoksa kainat agacinin meyvesi heniiz yaratilmadi mi1?

Insan-Zaman Siresi 1: “Hel et4 alel insani hinun mined dehri
lem yekun seyen mezkiira.”

Meali: “Insan uzun bir zaman gelip gegirdi, bir seyi fark
eden degildi”

Mu'minn Sdresi:

12: “Gergek olan su ki, insani akip gelen bir 6zden var ettik.”

13: “Sonra onu saglam bir meskende nutfe olarak diizenledik”

14: “Sonra da Halkettigimiz nutfeyi baglayip ilistirdik. Sonra
baglayp ilistirdigimizi embriyo halinde gelistirdik. Sonra emb-
riyodan kemikler olusturduk. Sonra da kemiklere etler giydir-
dik. Sonra da onu viicdlandirdik. Sonunda onu Halk olarak
cikardik. iste Allah en giizel bicimde Halkeden, tiim varlig Za-
tiyla tutandir”

ilk insan1 hep Hazreti Adem olarak biliriz. Peki, bu dogru
mudur?

i1k ortaya ¢ikan insan seklindeki canliya m1 insan denildi?

Yoksa kainati okuyan, diisiinen, varligin birbiriyle olan ba-
gin1 ¢6zen, varolusu inceleyen, var edeni anlayan, iinsiyeti anla-
yana mi1 insan dendi?

125



Kur’an’1 inceledigimizde karsimiza iki Adem profili ¢ikiyor.

Birisi, insanin yaratilisinin bahsi olan kisim.

Yani, insan formunda ortaya cikis.

Digeri, Hazreti Adem dedigimiz varolusu ve var edeni an-
layan ve sonraki nesillere aktaran Resil, Nebi dedigimiz kisi.

Kur'an, Adem’in beseri ve {ilvi cihetinden bahseder.

Beseri ciheti topraktan yaratilan, kan dokiicti olan yonidiir.

UIvi ciheti ise, rih tflenen yoniddr.

Yani Adem denilen rith’tur.

Kur’'an, Hazreti isd'nin ve Hazreti Adem’in makamlarinin
ayni oldugundan bahseder, yani riih ciheti.

Insan-Zaman Stresini inceledigimizde anliyoruz ki, Hazreti
Adem’den 6nce nice insan formunda Kisiler yasamistir.

Insan- Zaman Stresi 1: “Insan uzun bir zaman gelip gecirdi,
bir seyi fark eden degildi.”

Bu ayetten anliyoruz ki, Hazreti Adem’den énce insanlar ya-
samistir, daha dnce yasayan insanlar, varolus ve var eden haki-
katinin farkinda degillerdir.

Bu ayetten anliyoruz ki, Hazreti Adem dedigimiz ilk insan
degil ilk Resl'diir.

Yani varolusunu ve var edeni okuyan, varligin sahibine sa-
hit olan ilk insandir.

Yani kdinatin “Vahiy” sistemine ulasan ilk insandir.

Hazreti Adem’den 6nce insan formuyla yasayanlar, yalnizca
beslenme, korunma, lireme gibi duygular i¢cindeydi.

Belki binlerce yil bu formda bir yasam vardi.

Hazreti Adem dedigimiz kisi arastirmalara gore M.0 10.000
yillarda yasadigina inanilan kisidir.

Resil ve Nebi tarihi yaklasik 12.000 y1l icinde olan bir ta-
rihi kapsiyor.

126



Bilimsel olarak incelemelerde, bulunan kemiklerin analiz-
leri yapildiginda, insanlarin atalar1 sayilan, Homo Erectus, Ne-
andertaller ve Homo Sapiens gibi tiirlerin 500.000 yil 6nceye
kadar gittigi goriliiyor.

Teknoloji ilerledikce elbette daha dogru analizlerin yapila-
cagindan stiphe yoktur.

Evet, anliyoruz ki Hazreti Adem den 6nce insan formunda
ki canlilar binlerce y1l yasadu.

Insan ne zaman diisiindii, arastirdi, varliktan gelen vahiye
ulasty; iste o kisiye “Hazreti Adem” dendi.

Hazreti Adem ilk insan degildir, ama ilk Resl, Nebf olan kisidir.

Peki, insan maymundan mi evrildi?

Bu hep tartisilan bir konudur.

Eger kainatin varolusunu iyi okursak, elbette bu sorularin
cevabina ulasilacaktir.

Insan maymundan tiiremistir diyenler, ilimsel verilerle bunu
ispat etmek durumundadir.

Tlirememistir diyen de ilimsel verilerle bunu ispat etmek
durumundadir.

Tiirler arasi gecis formlarina ulasilmadan, ilimsel analiz yap-
madan, gercek degerlere ulasmadan, yorum yapmak hicbir za-
man hakikati yansitmayacaktir.

Tiim sorularin cevabi elbette Diinya kitabinin ge¢mis sahi-
felerinde saklidir.

Yeter ki samimi bir sekilde arastiralim.

insan, maymundan evrilse de evrilmese de, bu durum Al-
lah’in yiiceligine laf getirmez

Tam tersi, Allah'in yiiceligine daha da hayranlik getirir.

Kur’ani inceledigimizde tim yasamin tek 6zden geldigini
anliyoruz.

Yani, bir tohumdan agacin a¢iga ¢ikisi gibi, tiim dlem de bir
0zden agiga ¢iktu.

127



Tohumdan ag¢iga ¢ikan agacin nihdyeti meyvedir.

Tohumun ilk filizinden baslayan agag¢lanma evrile-evrile
meyveye kadar gider.

Tohumdan filiz ¢ikar, filiz dal haline gelir, daldan yaprak ¢i-
kar ve govdelesme olur.

Dallar ¢ogalir, kalinlasir, yapraklar ve cicekler ve en son to-
hum olusacak sekilde akip giden bir stire¢ vardir.

Tohumda tiim agacin 6zellikleri saklanir.

Agacin filizi de, yapragi da, dali da, govdesi de, cicegi de,
meyvesi de hep ayni1 tohumdan gelir.

Ama filizine filiz, dalina dal, yapragina yaprak, cicegine c¢i-
cek, meyvesine meyve denir.

Ve filiz dala, dal yapraga, yaprak cicege, cicek meyveye ben-
Zemez.

Lakin hepsi de ayni tohumdan ag¢iga cikar.

Iste bu kainatta da varolus, béyle bir siireci gdsterir

Iste insan denilen canh da, tek 6zden siiziiliip gelmis, bir sii-
rec icinde agiga ¢ikmistir.

Insan Maymundan da evrilip gelse, insana maymun denmez.

Cicege dal denemeyecegi gibi.

Tek 6zden gelen tiim varlik, yapisal olarak benzerlikler tasir.

Insan ile maymunun genetik yapis1 % 99 benzerdir.

Ama insan insandir, maymun da maymundur.

Bir tavuk ile insanin % 60 ya yakin genetik benzerligi vardir.

Bir su yosunu olan Alg ile insanin, %30 a yakin benzerligi
vardir.

Aslinda tiim varligin benzer 6zellikleriyle birbiriyle kardes
oldugunu goriiyoruz.

Ama her tiir kendi icinde, ayr1 bir isimle isimlendirilir.
Yeter ki hakikatleri Dlinya kitabinin ge¢mis sahifelerinde
ilmi arastirmalarla samimi bir sekilde arastiralim.

128



A

Yeter ki “Oku” dyetinin kendimize emir sayalim ve goriinen
varligl incelemeye, anlamaya gayret edelim.

Yeter ki varolusu ve var edeni idrak etmeye ¢alisalim.

InsAllah gonli bir cihetle, hakikatleri anlamada samimi bir
gayret icinde oluruz.

insAllah, Adem hakikatini layikiyla anlariz.

Adem sirrina vakif olanlardan oluruz

Her varligin Ademiyet boyutuna erenlerden oluruz.

Adem sirrini Baba sirr1 oldugunu, asliyet sirr1 oldugunu
idrak ederiz.

Hepimizin babas1 Adem’dir.

Adem sirr1 ise Allah’tir.

Adem; “Ebu’l-beser” sirridir.

“Safiyyullah” sirridir.

Gel “Baba sirr1” nedir bir diisiin?

Yerlerin goklerin babasi kimdir bir diistin?

Gel Adem nedir bir diisiin?

Gel Adem’den igerii Adem’i gor

Gel Adem’e “Ebu’l-beser, Safiyyullah” denmesinin hikme-
tini bir disiin.

Yani “Ebu’l-beser-Beserin babas1” demektir

“Safiyyullah- SafiAllah- her seyiyle Allah” demektir.

Nedir Adem?

Kimdir Adem?

Adem erkek denilen cinsiyet midir?

Yoksa hem erkegin hem kadinin i¢indeki 6z midiir?

Adem diye bahsedilen hikmet-i ilahi nedir?

Adem boyutu nedir?

Kur’an’da bahsedilen Adem nedir?

Adem denilen, iki kol, iki ayak, bir gévde bir bas midir?

129



Adem diye bahsedilen, hepimizin beyinlerine kiigiiciikken
ekilen bir erkek midir?

Adem denilen, tenden kandan olan bir beden midir?

Adem, topraktan gelen bir olusum mudur?

Adem denilen, 6fkede kavgada olan, kan dokiicii olan bir
kisi midir?

Adem denilen, teni tutan can midir?

Adem denilen Muhammed’e agilan bir kap1 midir?

Adem denilen, ten yoniiyle ve can yoniiyle Allah'in zahir
yoni ve batin yonii olabilir mi?

Allah kendini, Adem’de mi zahir eyledi?

Allah hakikati, Adem’in kendisi midir?

Allah kendini kendinden zahire ¢ikardi ve kendine “Adem”
ismini mi verdi?

Adem’de, kendine ait olan tiim isimleri gizledi, zaman1 ge-
lince bir bir tecelli mi ettirdi?

Ciimle 4lem, Adem’de mi gizlendi?

Ciimle alem, Adem’den mi tecelli etti?

Yeryiiziinde halife olarak yaratilan Adem midir?

Adem’den murad Allah midir?

Stmer dilindeki; “Adamu-babam” denilen, Allah anlaminda
kullanilmis olabilir mi?

Meleklerin Adem’e secde etmesi, buna isaret ediliyor ola-
bilir mi?

ibranice’de “Adamah-toprak-yeryiizii” kisinin ten boyutu
olabilir mi?

Bir kisinin Adem boyutu nedir?

Meleklerin Adem’e secde etmesi nedir?

Adem’e ilk insan denmesinin sirr1 ne olabilir?

Adem’in, cennet’ten diisiisii ne olabilir?

130



Adem ile ilgili kutsal metinleri inceledigimizde anliyoruz ki,
Adem’in alt1 boyutu vardr.
1- Toprak beden boyutu.

» o«

Hacc Stresi 5: “Halaknakum min turab.” “Sizi topraktan
olusturduk.”

2- Kan dokecek olan, fesat ¢cikaracak olan, zalimlik boyutu.

Bakara Stresi 30: “Men yufsidu fiha ve yesfikud diméae.” “Fe-
sat ¢ikaracak ve kan dokecek olan.”

3- Uflenen rith boyutu.

Ademiyet boyutu riih boyutu mudur?

Sad Stresi 72: “Ve nefahtu fihi min rihi” “I¢cine rhumdan
tifledim.”

Hicr Siiresi 29: “Ve nefahtu fihi min rihi” “Icine rihumdan
tifledim.”

Climle alem bu tiflenisten tecelli etmistir.

Her varlik, bu iiflenisten agiga ¢ikmistir ve her an bu iifle-
nisle hareket etmektedir.

4- Adem ve Isa boyutu.

Al-i imran Stresi 59: “Inne mesele Isa indallahi ke meseli
Adem halakahu.”

Meali: “Muhakkak ki Allah’in katinda isd'nin durumu, Adem’in
durumu gibidir”

5- El Insan boyutu.

Yani Adam, KAmil, RAhmet, Muhammed boyutu.

6- Hepsini kusatan boyut.

Yani evveli de Adem, ahiri de Adem, zahiri de Adem, batini
da Adem

“Huvel evvelu vel ahiru vez zahiru vel batin.” (Hadid Stresi 3)

Bu alt1 Adem boyutu, kadin olsun erkek olsun her viiclidda
vardir.

Adem’den maksat kadin ya da erkek degildir.

131



Kadin olsun erkek olsun, kisinin viictid boyutudur.

Adem olmak sirry, iiflenen ritha ermektir.

Adem olmak sirri, Allah hakikatine ermektir.

Adem boyutu, din ve siinnet hakikatinin oldugu makamdir.
Din; varligin varolusun yasalaridir.

Siinnet; varligin isleyisinin yasalaridir.

iste Adem’den maksat, insan viiciidunun sirrina ermektir.

Adem kelimesinin, Siimer dilindeki karsihg1 “Adamu: ba-

bam” demektir.

Bazi dillerde “toprak”, bazi dillerde “kul” anlaminda kulla-

nilmistir.

Yerytizli anlamina gelen, “Edimu’l-ard” olarak da belirtilmistir.
Ciimle alem, Adem'dir.

Ciimle varhik, Adem’in farkl farkl elbise giymis boyutudur.
Adem’den siiziiliip geldi alem.

Nice alemde gizlendi Adem.

Evveliyle ahiriyle, zahiriyle batiniyle her boyutta goriindi

Adem.

Peki, nedir Adem’in elbiseleri?

Adem’den agiga ¢ikan her seye “Alem” dendi.

Adem’den agiga ¢ikan tiim varliga “Ademogullar1” dendi.
Adem'in, toprak elbisesi giymis boyutuna “Beser” dendi.

0 beserin, ten boyutunun heva boyutuna, yani bedene ait

istekler boyutuna “Havva” dendi.

0 beserin kan déken boyutuna “seytan” dendi

Adem’in, “Nefahtu fihi min rahi” boyutuna Adem dendj, isa

dendi, Hakk dendi.

Adem’in niir boyutuna “Muhammed” dendi.

Adem'’in tekdmiile ulasmis boyutuna, kdmil olmus boyu-

tuna “Insan” dendi.

Adem’in tiim boyutlarina “Allah” dendi

132



Gel, Adem nedir artik anla.

Gel, “Baba” nedir artik anla.

Yerlerin goklerin babasi kimdir bir diisiin?

Gel, Baba'ni tani ve O’'nun her an senin viicidunda seni tut-
tugunu gor.

Gel, aldigin her nefeste, sana sicakligini hissettirdigini hisset.

Her kalbinin atisinda, sana kendini bildirdigini bil.

Gel, tiim viicidlar: tutan “Adem” hakikatine er.

Ve askla, tevekkiille, teslimiyetle, her anini ona secde icinde
gecir.

Evet, Adem;

Hava, toprak, su, ates olarak gortindij,

Varlik boyutuna doéntistii,

Cesit ¢esit varlik elbisesine biiriindii, varlik olarak goriindii.

Ciimle agiga cikan her varlik, Adem'in cesit cesit tecellileri idi.

Adem’den geldi alem, Adem’e déndii alem.

Adem sirr1 “Allah sirr” idi.

Adem sirr1 “Baba sirr1” idi.

133



ADEMIN iKiZ COCUKLARI

Adem Havva nedir?

Habil Kabil nedir?

Adem’in ve Havva'nin ikiz ¢ocuklar1 nedir?

Sit nedir?

Hep anlatili, Adem ile Havva'nin ikiz ¢ocuklari olmus ve
ikizler diger ikizlerle evlenmis diye.

Tiim ¢ocuklari ikiz olmus ama “Sit” tek olarak dogmus de-
nilmesindeki hikmet nedir?

Hep sdylenir, insan, Adem ile Havva’dan olmustur diye.

Adem, Havva ilk insandir diye bilinir.

Adem, Havva diye isaret edilen nedir?

Adem, Havva denilen, cinsiyet yoniiyle bir kadin bir erkek
midir?

Adem, Havva denilen, hakikat cihetiyle nedir?

Kur’an'in bizlere sundugu Adem, Havva hakikati nedir?

Adem, Kisinin rih cihetidir.

Havva, kisinin ten cihetidir. Yani “Heva” “Istekler” cihetidir.

Kisi, riih yoniiyle ve ten yoniiyle diinya’ya gelmistir.

Yani Adem ve Havva'dan gelmistir.

Adem sirr1 rih sirridir.

Hicr siiresi 29: “Fe iza sevveytuhu ve nefahtu fthi min rhi”

Meali: “ Insani en giizel sifatlarla diizenledim ve igine ri-
humdan tfledim.”

Adem sirry; Uflenen rih sirridir Kisinin viicdu o tiflenen
rahla var olmustur.

134



Adem’in esi de, kisinin ten cihetidir.
Yani Havva yonii, beden yont, heva yont, istekler yontidiir.
Casiye Stresi 23: “Men ittehaze ilahe hu heva hu”

Yani hevasini, yani viiclid isteklerini ilahlastirmak, viiciid is-
teklerine esir olmak”

Adem ile Havvanin ikiz cocuklari denilen, Kisinin viicGdun-
daki zit duygularidir.

Bu ikiz cocuklar, her an ve her an tim viicidlarda yasa-
maktadir.

Kisinin viicidunda olan ikiz duygular, bedenin ¢ocuklaridir.

lyilik- Kotiiliik

Rahmet - Zuliim

Sevgi - Nefret

Tevazi - Gurur

Baris - Savas

Miilayim - Sert

Yufka yiirekli - Gaddar

Diizelten- Bozan

Uysal - Asi

Comert - Cimri

Caliskan - Tembel

Temizleyen - Kirleten

Birlestirici - Bolticii

Hakk - Batil

Habil- Kabil diye sunulan isaret; kisinin i¢cindeki rahmete
dayali ve zulme dayali duygulardir, doguslardir.

Maide Siiresi 27: “Onlara Adem’in ogullarinin hakikatlerin-
den bahset. Hani onlar Hakk’a yakinlig1 anlamak i¢in bir yakinlik
icinde olmuslardi. Onlardan birinin hareketleri uygun, digerinin
uygun degildi. Dedi ki: Seni mutlaka 6ldiirecegim. Digeri dedi
ki: Dogrusu ben sadece Allah’a yonelir, fenaliklardan sakinirim.”

135



Habil- Kabil ve kelimelerinin anlamlarini incelersek:

Habil- Hbl- Habl- Hab el- Hub el: Sevgi i¢inde olan, baglhilik
icinde olan, bag,

Hablullah; Allah'in ipi, kisinin kendi viicidu Allah'in ipidir,
viicddaki tecelliler Allah’in ipidir, her varlhiktaki sifatlar Al-
lah’in ipidir.

Habbe: Kabarcik, tane, tohum, 6z, damla,

“Habl-i verid’ sah damar1 anlamina gelir.

Allah size sah damarinizdan yakindir.

Kabil- Kab- Kab el- Kbl- Kabul- Kabile: Kadar, miktar, nispet,
kesmek, ayrilmak, ikilikte kalmak,

Kendine varlik nispet eden, yalnizca kendi varligin kabul
eden, kendindeki Hakk’tan kesilen.

Kabe kavseyn; bir yayin iki kabi, kisi kendindeki yakinliga
eremezse, ikilik icinde kalir.

Anlyoruz ki Habil: Sevgi boyutu, teklik boyutu, suur boyutu.

Kabil ise; zulim boyutu, ikilikte kalma boyutu.

Ikizlerin diger ikizlerle evlenmesindeki mesaj da:

Eger kisi bir kotiiliik icindeyse, o kisinin es edindigi huy-
lary; nefret, kin, 6fke, intikam, sert, gaddarlik gibi duygulardir.

Eger kisi bir iyilik icindeyse, o kisinin de es edindigi huylari;
sevgi, rahmet, tevazu, sefkat, hosgori, sayg, gibi duygularidir.

Sit ise; bu zit duygular1 birleme boyutu, kontrol etme bo-
yutudur.

Sit; bez dokumayi icat etmistir, diye bilinir. Yani birlestiren,
biitiinliigi getiren anlaminda bilinir.

Sit dogunca, Muhammed niirunun, onun alninda parlamis-
tir diye bilinen hakikat “Tevhid suuru”dur.

Iste Sit; kiside dogan “Tevhid suuru”dur. Yani birlik suurudur.

[ste anhyoruz ki;

Adem Havva; bizim bedenimizin rih ciheti ve ten cihetidir.

136



Adem Havva'nin ikiz ¢ocuklar; bizim viicidumuzda olan ikiz
duygular yani zit duygulardir, olumlu ve olumsuz duygularimizdir.

Adem Havva'nin ikiz ¢ocuklarinin diger ikizlerle evlenmesi;
z1t duygularimizin birbiriyle birlesmesidir.

Yani: iyilik, rahmet, sevgi, tevazu, baris birlikte hareket eder.

Kotilik, kin, nefret, zuliim, savas birlikte hareket eder.

Kisi duygularini, isteklerini kontrol edebilirse, sit boyutuna
kap1 acar.

Duygularini birlemek, merhamet iizere davranmanin da yo-
lunu acar.

Duygularini, isteklerini kontrol eden, neyi yapip yapmaya-
caginin da idrakine ulasmis olur.

Sit, varligin isleyisine bakmus, varlikta fail olan1 gérmiisttir.

Varligin isleyisinde tek fail vardir, o da Allah’tir.

Iste, Sit; kiside dogan Tevhid suurudur. Yani birlik suurudur.

137



ADEM’'DEN MUHAMMED’E BOYUTLAR

Adem’den Muhammed’e Restil, Nebi boyutlar1 ne olabilir?

Insan viictidundaki, Adem’den Muhammed’e boyutlar nedir?

Hep, Resil'ler, Nebf'ler erkektir diye dgrettiler.

124.000 peygamber geldi, hepsi erkekti dediler.

Resil, Nebi boyutlarini cinsiyete biiriidiiler.

Oysa bunlar, insan viicGdundaki makamlardi, boyutlardi.

Resil, Nebi boyutlariin cinsiyetle alakasi yoktu.

Peki, neydi kisinin viichidundaki bu makamlar, bu boyutlar?

iste, Adem’den Muhammed’e kisinin viicidundaki boyutlar.

Adem:

Uflenen rih boyutudur.

Kisideki Hakk boyutudur.

Havva:

Kisinin ten boyutudur

Kisinin ten boyutunun hevasal boyutu, yani isteksel boyutudur.

Habil:

Kisideki; sevgi, rahmet, sefkat, yardim, edep, tevazu, gibi
rahmeti duygular boyutu.

Kabil:

Kisideki; kotiiliik, fitne, kiskanglik, fesatlik, hirs, diinya diis-
kiinliigii, makam diiskiinligi gibi z(lmani duygular boyutu.

Sit:

Kisideki, Tevhid suuru boyutu, denge boyutu, duygulari kont-
rol edebilme boyutu.

138



Kotiilik duygularin tutabilme, rahmete kap1 agabilme bo-
yutudur.

Idris:
Kisinin kendini ve varligin varolusunu okuyabilme boyutudur.
Ders, dershane, medrese, miiderris buradan gelir.

Kisinin varlik kitabindan ders gérme boyutu, idris’lik bo-
yutudur.

Varhigi kesfetme boyutu.

Kisideki, hem 6grencilik hem de 6gretmenlik boyutu.
Nah:

Kisinin kendi viiciduna dénme, onu tanima boyutu.

Kisinin beden gemisini fark etme ve beden yolculuguna
¢ikma boyutu.

Beden gemisinin nasil yapildigini ve onu yapan ustayi ta-
nima boyutu.

Kisinin beden gemisinin, nasil yonetildigini idrak etme boyutu.
Ilimle, teslimiyetle hareket etme boyutu.

Goniil boyutunu olusturma boyutu.

Hd:

H{, Hlda, Hidayet, kelimesi buradan gelir.

Kisideki Hidayet boyutu.

Kisinin viicliduyla yol bulma boyutu.

Kendi viicidunun ve her varhigin viicidunun yol gosterici
oldugunu idrak etme boyutu.

Kisideki Hi boyutunun beserde goriinme boyutu.
Salih:

Climle varligin birbiriyle bagini anlama boyutu.
Kisinin 1slah olma boyutu.

Salih’lik boyutu.

Batil alandan kurtulma boyutu.

Benlik hastaligindan iyilesme boyutu.

139



ibrahim:

Rahimiyete ait olan.

Rahimiyetten gelen bedenleme boyutu.

Rab boyutu.

Yaratilis hakikati.

Tohumdan agaca doniisme boyutunun idraki.

Viiclidu tutan rahim boyutu.

Viictdlar tutan Zat boyutu.

ViicGdlardaki zakir, fail, mevsuf, mevcut boyutlarinin agi-
Iim boyutu.

Fitrat, yani yaratilisi ve yaratani idrak etme boyutu.

Lit:

Gegmisin batil alanini “ 14 “ etme, yani yok etme boyutu.

ibrahim boyutuna ge¢me boyutu.

Silme, temizlenme boyutu.

Ismail:

Isitme boyutu.

Varliktaki sesle bulusma boyutu.

Varlig1 tutan Elif’i isitme boyutu.

Kendi viiciidundaki seslenisle birlesme boyutu.

Sesin icindeki sesi isitme boyutu.

Ishak:

ibrahim boyutundan sonraki boyut.

Olmeden énce 6lme boyutu.

Isa boyutuna yol alma boyutu.

Uflenen Rih’u hissetme boyutu.

Ten ve Can’in birlik boyutu.

Yakap:

Tenden cana olan yolculuk boyutu.

Viiclid sehrine agilan kap1 boyutu.

140



Arama, dlisiinme, akletme, kesfetme, idrak etme boyutu.
Diinyaya esaretten kurtulma boyutu.

Kisideki kalb boyutu.

Yhsuf:

Kisideki can boyutu.

Teni canli tutan, can boyutu.

Saf ve tertemiz olan can boyutu.

Can sehrinin sirlar1 boyutu

Ylnus:

AKklin, ilahi akla donilisme boyutu.

Goniil boyutunun agilmasi.

Varligindan ge¢cme boyutu.

Hakk’in deryasinda oldugunu anlama suuru.
Eyylb:

Kisinin ayiplarin kusurlarini tamir etme boyutu.
Kisinin muskillerini ¢6zmede sabirli olma boyutu.
Kisinin ilimle, cevaplar bulma boyutu.

Zulkifl:

Viicidun Zatiyla bir olma boyutu.

Viicdlari tutan Zatin, idraki boyutu.

Bir olmak, karismak boyutu.

Kendi viiciidunu, Hakk’la birlestirmek boyutu
Suayb:

Kisideki 1s1k boyutu.

Is181n, akip giden bedene doniisen boyutu.

Is181n bedendeki ve varliktaki dalgalanma boyutu.
Isikla gelen mesajlar boyutu.

Musa:

Kisideki sifatlar boyutu.

Fiilden tecelli eden, sifatlanma boyutu.

141



Sifatlarin isleyis boyutu.

Sifatsal yasalara ulasma boyutu.

Kendi firavununu teslim alma boyutu

Harhn:

Kisideki hararet, istek, sicaklik, ilgi boyutu.

Kisideki ilahi istek, ilahi lisan boyutu.

Sifatlarin keldama dénlisme boyutu.

Ask-1 lisan boyutu.

David:

Davet, elest hitab1 boyutu.

Viicidun davetine donme boyutu.

Kisinin viicidundaki elest hitabi boyutu.

Kisideki zikir, zakir boyutu.

Viiciidun mektup boyutu, o mektubun i¢inde ilah{ sirlara te-
mas etme boyutu.

Climle varliktan gelen ilahi davet.

Siileyman:

Kisinin selamete adim atma boyutu.

Kisinin bedenindeki zakirin zikriyle birlesme boyutu.

islam olma yolunda olma boyutu.

Fail'in fiiline teslim olma boyutu.

llyas:

Ulvi boyutun ilaht yasalar boyutu.

Kisinin viiciidundaki yasalar boyutu.

Kisinin yasalara ulasma boyutu.

Varolus yasalar1 ve isleyis yasalarini idrak etme boyutu.

Elyesa:

Yasalara gore hareket etme boyutu.

Yasam ile ilgili yasalar olusturma boyutu.

Isleyis yasalarina gére hareket etme boyutu.

142



Ilimsel kesifler yapma boyutu.

Adalet icin yasalar olusturma boyutu.

Zekeriya:

Zikir, Zakir, Miizekker, Tezekkiir, Zeker, kelimeleri buradan gelir.

Zikir ile agilan kapidan, zikir ile hareket etme boyutu.

Teslimiyet boyutu, zikirden a¢iga cikan sistemle bulusma
boyutu.

Erlik boyutu.

Yahya:

Hayy sifatinin, her yeri kusatmasi.

Hayy’dan gelen seslenis.

Diri olanda, diri olma boyutu.

Varligindan ge¢me boyutu.

Hayy olan, Kayyum olan Hakk’ta, Hayy olma boyutu.
Dirilerden olma boyutu.

Meryem:

Bakirlesme boyutu.

Tertemiz bir goniile ulasma boyutu.

Tiim nisbetlerden kurtulma boyutu.
Temizlenmislik, arinmislhk.

Fenafillah boyutu.

Meryem makamina ermeden, is4 makamina erilmez.
Isa:

Ten viicGdunu birakip, tiflenen riih’a erme boyutu
Teni carmiha gerip, sahibine teslim olma durumu.
Tenden cana erme boyutu.

Uflenen rith boyutu.

Muhammed:

Nir boyutu.

Damla boyutu.

143



Halk boyutu.

Nir ala nir boyutu.

N{r’'un varliktaki yansima boyutu.

Hamd boyutu.

Seriat, yani nir'un ilahi nizam boyutu.
Gel ey kardes!

Resil’li, Nebi'yi binlerce yil geride arama.
Bil ki hepsi sendedir.

Gel ey kardes!

Resill, Nebi'yi erkek diye bilme.

Sakin onu cinsiyet olarak diisiinme.
Adem’den Muhammed’e nice boyutlar hep sendedir.
Gel ey kardes!

Ne ararsan, kendi viicid sehrinde ara.

0 viiclid sehrinde nice makamlar vardir.
Bil ki o makamlarda nice sirlar vardir.

Bil ki tim makamlar, tiim sirlar hep sendedir.

144



HABIL KABIL VE KARGA

Habil Kabil ve Karga boyutundan insanlara sunulan mesaj-
lar nedir?

Don bir bak kendine, sendeki Habil nedir, sendeki Kabil nedir?

Sende ki karga boyutu nedir?

Kabil Habil diye bir kisiyi 6ldiirmedi.

Kabil kendindeki Habil'i 6ldiirdii.

Lutfen diisiinelim, igcimizde neleri 6ldiiriiyoruz, neleri ye-
sertiyoruz.

Lutfen diistinelim: Duygularimiz ve duygularimizdan kay-
naklanan yaptiklarimizla, kendimizde neleri 6ldiiriiyoruz, ne-
leri aktive ediyoruz?

Litfen disiinelim: Olumlu ya da olumsuz diisiincelerimiz,
bizdeki hangi duygular1 6ldiirmeye basliyor, hangi duygular
hareketlendiriyor.

Duygular, nedir duygular?

Duygularimiz, Habil ya da Kabil boyutu olabilir mi?

Duygularimizdan gelen davranislarimiz, Habil ya da Kabil
boyutu olabilir mi?

Kendimizdeki olumlu, giizel duygular nedir?

Kendimizdeki olumsuz, zararli duygular nedir?

Bu duygular nereden gelir?

Her davranisin altinda, duygular yatiyor olabilir mi?

Hangi duygularimiz bize hakimdir?

Hangi duygularimizla hareket ederiz?

145



Diinyaya geldigimizde, hem olumlu hem de olumsuz duygu-
lar, degisik tohumlar misali “DNA” yaziimimizda vardir.

Anne babamiz, hangi duygularimizi beslerlerse ve biz de
beslemeye, sulamaya devam edersek, bizim hal ve hareketleri-
miz, o duygulara bagh yansir.

Yani bizden Habil'lik ve Kabil'lik a¢iga ¢ikar.

Bu duygularin ¢ocukta aktif olmasi, anne babanin davranis-
lar1 s6zleri, cevrenin davranislari sozleri, bilgiler, olaylar ile ya-
kin ilgilidir.

Anne baba; kavga ederse, dedikodu yaparsa, birilerini kotii-
lerse, 6fkeli ise, kavgaci ise, ¢alarsa ¢irparsa, bunlara sahit olan
cocugun, kendi icinde Kabil boyutu aktif olmaya baslayabilir mi?

Anne baba; sefkatli, yardimsever, koruyucu, sevgi dolu, tath
dilli, caliskan, liretken ise, bunlara sahit olan ¢ocugun kendi
icinde Habil boyutu aktif olmaya baslayabilir mi?

Evet, baslayabilir.

Habil Kabil kissas1 buna isaret eder.

Nedir kisideki Habil, Kabil boyutu?

Nedir, Kabil'in Habil'i 6ldurmesi?

Nedir bir kiskanglikla gelen 6ldiirme olay1?

Bir Kkisi bir kisiyi mi 6ldtirdu?

Yoksa bir kisi kendindeki Habil boyutunu mu 6ldiirdii?

Kabil'lik bir kisi de agiga ¢ikarsa, hangi duygular1 6lmeye
baslar.

Viicdumuza:

Habil'mi hakim, Kabil'mi?

Misa'mi1 hakim, Firavun'mu?

ibrahim’mi hakim Nemrut'mu?

Habil, Kabil, Adem’in cocuklaridir.

Yani Habil, Kabil, beden boyutumuzdaki zit duygulardir.

Gel bu duygulari inceleyelim.

146



Hangi duygumuz bizi esir alirsa, diger hangi duygumuz 6l-
meye baslar?

Eger “kiskanclik” duygumuz bizi esir alirsa, “glivenmek, or-
nek almak, birliktelik” duygumuz 6lmeye baslar.

Eger “gaddarlik” duygumuz etkinlesirse, “merhamet” duy-
gumuz 6lmeye baslar.

Eger “nefret” duygumuz etkinlesirse, “sevgi, sefkat” duygu-
muz 6lmeye baslar.

Eger “kavga, hiddet” duygumuz etkinlesirse, “Baris, kardes-
lik” duygumuz 6lmeye baslar.

Eger “kotiilik” duygumuz etkinlesirse, “lyilik” duygumuz
O0lmeye baslar.

Eger “fesatlik, hasetlik” duygumuz etkinlesirse, “Birlestiri-
cilik, beraberlik” duygumuz 6lmeye baslar.

Eger “hirsizlik, calip, ¢cirpma” duygumuz etkinlesirse, “Emaneti
sahibine verme, hakkini verme, emek” duygumuz 6lmeye baslar.

Evet, bizim Habil boyutumuz; iyilik, sefkat, sevgi, merhamet,
tevaz, baris, caliskan, gibi olumlu duygularimizdir.

Kabil boyutumuz ise; kotiilik, gaddarlik, zalimlik, savas, nef-
ret, kiskanclik gibi olumsuz duygularimizdir.

Hangi duygularimiz 6n planda ise, onun zitt1 olan duygular,
pasif olmaya, 6lmeye baslar.

Biri hakkinda; bir dedikodu yapip arkasindan ¢ekistirdigi-
mizde, hangi duygularimizi 6ldiiriiyoruz liitfen diisiinelim.

Bize; kiskanclik, fesatlik, 6fke, nefret, gibi duygularimiz ha-
kimse, hangi duygularimiz dliiyor litfen diistinelim.

Iyi biri miyiz, kétii biri miyiz? Liitfen diisiinelim?

Merhametli, sefkatli, koruyan biri miyiz, zalim, acimasiz biri
miyiz? Liitfen diisiinelim?

147



Litfen diisiinelim: Bize Habil boyutumu hakim, Kabil bo-
yutu mu?

Kur’an ¢ok giizel bir mesajla, Habil ile Kabil boyutuna isa-
ret eder.

Maide Stresi:

27- “Onlara Adem’in ogullarinin hakikatlerinden bahset.
Hani onlar Hakk’a yakinlig1 anlamak i¢in bir yakinlik icinde ol-
muslardi. Onlardan birinin hareketleri uygun, digerinin uygun
degildi. Dedi ki: Seni mutlaka 6ldiirecegim. Digeri dedi ki: Dog-
rusu ben sadece Allah’a yonelir, fenaliklardan sakinirim.”

28-“Eger sen beni dldiirmek i¢in gelirsen, ben tiim varligi vi-
clidlandiran Allah’a saygimdan dolayi seni dldiirmek i¢in gelmem.”

29-“Ben kendi fenalarimdan tévbe etmeyi isterken, sen kendi
fenalarinla beni 6ldiiriirsen, atese sahip olursun ve iste zalimli-
ginin karsilig1 da budur”

30- “Sonra da o kendi hevasina uydu, kardesini 6ldiirmek
icin davrandi, sonra da onu 6ldiirdii. Béylece hiisrana ugrayan-
lardan oldu.”

31- “Sonra da Allah'in var ettigi bir karga ortaya c¢ikti, yeri
eseledi. O kardesinin cesedine ne yapacagini onu gorerek an-
ladi. Dedi ki: Yaziklar olsun bana! Kardesimin cesedine ne ya-
pacagim konusunda bu kargadan bile aciz oldum. Sonra da pis-
man olanlardan oldu.”

Kimin icinde; zarar verme, zalimlik yapma duygusu varsa,
onda Kabil'lik aktiftir.

Kimin icinde; merhamet, sevgi, sefkat, yardimseverlik duy-
gusu varsa, onda Habil'lik aktiftir.

Merhamet ehli, asla kimseye zarar vermez, kimsenin hak-
kini yemez.

Zalim kimse ise, hep kendi ¢ikarini diisiintir ve 6limii unu-
tarak yasar ve bir zalimlik icinde yasar.

Evet, Kabil cevresine zalimlik yapan Kisidir.

148



Habil, cevresine karsi merhamet, sefkatli olan, iyilik yapan
kisidir.

Peki, kargadan gelen mesaj nedir?

Guraben yebhasu: karga, arayis, bakiyor, eselemek,

Gurb “ g_a\); “: Garga, Karga.

Guraben-Guriib- Gurb- Gar- Garib- Gurbet- Garga ayn1 kok-
ten gelen kelimelerdir.

Batma, batis, kaybolmak, gomiilen, pasiflik, karanlhiga gec-
mek, uzaklasmak, magara, gibi anlamlara gelir.

Bizlere burada ¢ok glizel bir mesaj verilmis.

Her kimde; Kabil'lik duygulari var ise, o kiside Habil'lik duy-
gular1 kaybolmaya baslar, pasif olmaya baslar.

Iste o kiside; tekrar Habil'lik duygular1 olusmasi igin, yeri
eseleyen bir karga misali o kisi, kendindeki olumlu duygulari
aktif edebilmesi gerekir.

Yani kendi aslini tanimasi, kendine arif olmasi, Allah’a yonel-
mesi ve kendini yaratan Allah’a her seyiyle teslim olmasi gerekir.

“Dedi ki: “Seni mutlaka 6ldiirecegim. Digeri dedi ki: Dogrusu
ben sadece Allah’a yonelir, fenaliklardan sakinirim.” ( Maide SG-
resi 27)

Olumlu duygular derinlerde kalip, olumsuz duygular be-
dene hakim oldugunda, olumsuz duygulari nasil pasiflestirmek,
olumlu duygulari nasil aktiflestirmek gerektigini, cok iyi diisiin-
memiz gerekir.

Ve ilimsel kesiflerle ve goniilsel yolculukla, bunu nasil basa-
rabiliriz? Cok iyi dlisiinmemiz gerekir.

Duygularimizdan olumsuz olanlar bitirebilmek icin, Kur’an’da
sunulan karga’nin yeri eselemesiyle, nasil bir derin mesaj veri-
liyor olabilir? Bunun hakikatini anlamamiz gerekir.

Zalimlik duygusunu yenmenin yolunu kesfetmeliyiz.

149



“DNA” kodlarinin derinliklerinden, neleri aktif, neleri pasif
hale getirebiliriz, bunun icin bizlere karga misaliyle ne mesaj
veriliyor? Bunu ¢ok ama ¢ok iyi diistinmeliyiz.

Karga kardes:

Nedir senin sirrin?

Kur’an’da aniliyorsan senden gelen mesaj nedir?

Senin topragi eselemen nedir?

Senin, 6len diger bir kargay1 gdmme sirrin nedir?

Maide Stresi 31: “Guraben” “ Gl ¢

“Sonra da Allah'in var ettigi bir karga ortaya ¢ikty, yeri ese-
ledi. O kardesinin cesedine ne yapacagini onu gorerek anlad1.”

Bu eselemede ki derin mesaj nedir ey karga kardes?

Ey karga! Sen insanogluna ne mesajlar sunuyorsun?

Unutmayalim, Habil’i Kabil'i binlerce y1l 6tede aramayalim,
her ikisini de kendimizde bulalim.

Ve asla unutmayalim:

Bilgiler ve 6gretiler, hislere-hissetmeye...

Hisler, yogunlasmis duygulara...

Duygular isteklere...

Istekler diisiincelere...

Diisiinceler; alakaya, plan yapmaya...

Plan yapma; karar verme ve uygulamaya...

Uygulama; eylemlere, davraniglara, hallere doniisiir.

Iste eylem, davrans, hallerimiz, ya iyilik ya da koétiiliik tizeredir.

Iste Habil'lik Kabil’lik burada gizlidir.

Iste, Kabil cevresine zalimlik yapan kisidir.

Habil, cevresine merhametli ve sefkatli olan, iyilik yapan kisidir.

Kabil halinde yasayanlar asla huzurlu degillerdir, iste ce-
hennem onlardir.

Habil halinde yasayanlar huzurludurlar, iste cennet onlardir.

Simdi diisiinelim, biz Habil'miyiz, Kabil'miyiz?

Ve Karga’'miz aktif halde mi?

150



UC SEYTAN

Insanin génlii bir evdir, o evde ya seytani diisiinceler vardir,
ya da Allah sevgisi vardir.

Insan génlii temizlenmisse, orada seytan olmaz.

Seytan olan goniilde Allah olmaz.

Allah olan goniilde seytan olmaz.

Seytanlik, varligin esya boyutunda kalip Hakk’tan kopmak,
yani Hakk’tan uzaklasmak ve her tiirlti kibrin icine diismek de-
mektir.

Her tiirli kibrin icinde olan Kkisi, her tiirli zulmi yapmaya
meyillidir.

Mina’da taslanan li¢ seytanin sirr1 nedir?

O {li¢ seytani tagslamanin hikmeti nedir?

Mina’da tasa, tas atmak midir seytan taslamak?

Yoksa, kendimizdeki seytani yapiy1 uzaklastirmak midir sey-
tan taslamak?

Kisideki ii¢ seytan boyutu nedir?

Kisi kendindeki bu ii¢ seytani nasil tanir?

Kendimizdeki ti¢ seytani hali gorebildik mi?

Ve o ti¢ hali kendimizden uzaklastirabildik mi?

Ve bunu yasantimiza gecirebildik mi?

Kendimizdeki {i¢ seytani taslamadan, yani kendimizden
uzaklastirmadan, Miisliiman olamayacagimizi anlayabildik mi?

Nedir kendimizdeki li¢ seytan?

Nedir o lg¢ seytanin tuzaklari?

Seytan Kisiyi ne ile kandirir?

151



Kisideki; hasetlik, fesatlik, kin, nefret, kavga, cimrilik gibi
huylar seytanin ¢ocuklari olabilir mi?

Ve bunlardan olusan “kibir” bas seytan olabilir mi?

Nisa Saresi 120- “Seytani hallerde olanlar ancak bir kibirli-
lik icinde olurlar ve onlar kibirliligi adet edinirler.”

Seytanini tanimayan ve onu kendinden recm etmeyen, yani
uzaklastiramayan kisi “Islam” olamaz.

Mina’'da taslanan, ti¢ seytan sirr1 nedir?

Ug seytan, Mina’da taslanan, ti¢ ayr1 dikili taslarin oldugu
yerde midir?

Bu li¢ seytani taslamanin altinda yatan, asil hikmet nedir?

Sembolik olarak yapilan seytan taslama adetinin, altinda na-
s1l derin mesajlar yatiyor olabilir.

Hazreti Ibrahim’in anlattig1 ve tagladig ii¢ seytan nedir?

Mina’da olan, kiiciik, orta, biiylik seytan diye taslanan o tas-
lari, Hazreti Ibrahim oraya yerlestirmis olabilir mi?

Hazreti Ibrahim bizlere, ne gibi mesajlar vermeye ¢alismis
olabilir?

Hazreti Ibrahim’in Mina’da, ii¢ ayn yerde, {i¢ kez yediser tas
atarak seytani uzaklastirdigi anlatilir.

Burada diisiinmek gerekir.

Ug seytan nedir?

Atilan yedi tas nedir.

Neden li¢ seytan, neden yedi tas?

Kabe'yi yedi kez dénmek ve Safa Merve arasini yedi kez gi-
dip gelmekle, baz1 hakikatler isaret ediliyor olabilir mi?

Mina’da seytanin taslandigl yere “Cemerat” denir.

Ug ayn yerde ii¢ seytana, yediser tas atilir.

1- Cemre-i Sugra: Kiiciik cemre, kiiciik seytan

2- Cemre-i Vusta: Orta cemre, orta seytan

3- Cemre-i Aka’be: Biiylik cemre, biiylik seytan

152



Cemre: Kor, ates, kiil olmak, birlesmek gibi anlamlara gelir.

Yani bizi yakan, bizi kibre diisiiren ii¢ halden uzaklasmak.

Bu tli¢ halden uzaklagsmayanin, Tevhid bilinci olusmaz.

Bu ti¢ hal nedir, kisiyi kibre diistiren seyler nelerdir diye in-
celersek:

Kisi, Allah’a ait olan nitelikleri kendine nispet etmesiyle sey-
tani hale diiser.

Kisi nasil seytanlasir, cok iyi anlamamiz gerekir?

ibrahim’in olusturdugu Tevhid derslerinin, ilk tigiinde, kisinin
kendine nispet ettigi nitelikler sunulur ve diistiigii gaflet sunulur.

Ve talebe, bu ii¢ derste kendine nispet ettigi niteliklerin, Al-
lah’a ait oldugunu anlamaya baslar.

Bu nitelikler nedir dersek?

Bunlar:

Kendine nispet ettigi sifatlardir.

Kendine nispet ettigi viiciddur.

Haci Bayram-1 Veli, bunu bir siirinde dile getirmistir.

“Kim bildi ef"alini,

Ol bildi sifatini,

Anda gordii zating,

Sen seni bil, sen seni.”

Iste kisi, Allah’a ait olan kendi viiciidundaki, isleyisi, sifat-
lary, viiciidunu kendine nispet ederek, Allah suurundan uzakla-
sir ve esyaya takilir ve kisi kendi seytanini dogurur.

Kendi seytanini doguran kisiyi, kendi seytani esir alir ve sey-
tan1 o kisiyi yonetmeye baslar.

Kisinin seytani Kisiyi kibre disiiriir, kendini iistiin, sec¢ilmis,
farkli gosterir.

Artik kisi sadece varligin esya boyutunda kalir, esyanin ar-
dindaki Hakk’tan uzaklasir.

153



Baskalarini begenmez, onlar kiigiik gortr, gereksiz gorir.

Bu bakisi varliga da yansir.

Artik kendi kibrine, 6fkesine, hiddetine, hor gérmesine esir
olmustur.

Artik sistemin merkezinde kendisi vardir, her sey onun igin-
dir, her sey ona hizmet etmelidir, diye diisiiniir

Ve her tiirlii oyunu oynar, her tiirli sinsilik i¢ine girer.

Tasarladig, kendi sahsi ¢ikarina ulagsmak i¢in en ¢ok Dini
alani kullanir.

Planini asla 6nceden belli etmez, planini hep gizler.

Seytan planini masumlar iizerinden gergeklestirir.

Seytan planini inang, ibadet alani tizerinden gerceklestirir.

Seytan masumlari Allah diyerek aldatir.

Seytan masumlari Allah diyerek, kitap diyerek, din diyerek,
ibadet diyerek, farz, siinnet diyerek aldatir.

Kendini Allah yolunda miicahit gibi gosterir.

Asil amaci ¢ok gizlidir, hi¢ belli etmez.

Hadid Siresi 14: "Ve garrekum bi Allah el gartr”

Meali:” Ve aldaticilar sizi Allah diyerek aldatt1.”

Ayette belirtildigi gibi, aldatic1 gizli planini, ibadet alaninda
masumlara kendini Miisliiman gibi gostererek gerceklestirir.

Kah namazda, kdh Kur’an okumada, kah oructa, kah hacc’ta
gorunur.

Amaci; makamdir, saltanattir, sdhrettir, otorite kurmaktir,
insanlar1 kendine kole etmektir.

Asil amacini hep gizler.

Asil amacini yanindaki kimse bile bilemez.

Oyununu din lizerinden oynar.

Amacina ulasmak i¢in, yavas yavas sinsice hareket eder.

Amacinda, geng¢lerin masum Allah inanci ¢ok 6nemlidir.

Onlar1 yavas yavas kendine baglar.

154



Onlara, yavas yavas inan¢ boyutunda ne kadar 6nemli is yap-
tiklarini hissettirir.

Her kesimden insanlar1 kendine baglar.
Yolunu vazifesini kutsallik adi altinda isler.

Clinkl onun seytani hali, alemin sahibini anlamaktan, O’'na
teslim olmaktan onu uzaklastirmistir.

Ve o varligin esya boyutunda kalmistir; esyanin 6ziinii gor-
mekten uzaklasmistir.

Iste kisi, 6ncelikle kendindeki seytani hallerin ne oldugunu
bilmelidir.

Ve onu esir alan ii¢ hali recm etmelidir, yani uzaklastirmalidir:

Iste {i¢ seytan, kisideki;

Kendine nispet ettigi sifat,

Kendine nispet ettigi viiciid, zannidir, gafletidir, kibridir.

Iste bu zanlar; “Fenay1 Efal, Fenay1 Sifat, Fenay1 Zat” dir.

Kisi kendindeki, bu ii¢ zannin kendini seytanlastirdigini an-
ladiginda, bu ii¢ zanna dayali bilisi uzaklastirmasi gerekir.

Bunu da ancak, yedi ilm-i Tevhid meratibi gérdiigii zaman
gerceklestirilir.

Bunun i¢in her ii¢ seytana yediser tas atar.

Kabe'yi yedi defa donmedeki hikmet de budur.

Safa Merve'yi yedi defa kosmakta budur.

Eger kisi kendini esir alan o {i¢ seytani, ilm-i Tevhid dersleri
ile uzaklastirabilirse, onun bakisi, hali, davranisi, sézii degisir.

Kisi kendine nispet ettigi kendi viiciidundaki; “ben islerim”,
“benim sifatlarim”, “benim viichidum” zanlarindan kurtulmasi tig
seytani taslama sirridir.

Sad Siresi 37: “Seytani hallerde olanlar, biiytikliik taslayip
isleyisi kendine nispet edenler.”

Nir Stresi 21: “Seytani hallere tabi olmayn. Kim seytani hal-
lere tabi olursa; artik o haller sizi, muhakkak ki kendini biiytik

155



gormeye ve kotii hallerle, inkara stiriikler. Sizin iizerinizde olan-
lar Allah’in sifatlar1 degil midir?”

Maide Stresi 97: “Size armagan olarak verilen viicidunuzu
sahibine teslim edin ve hep O’na teslimiyet i¢cinde olun.”

Kendini seytanlastiran o li¢ zandan kurtulan Kkisi, seytanini
Miisliman eder.

Kendi seytanini kendinde esir alan Kisi, varliga Hakk g6-
zliyle bakar.

Varliktaki isleyisin, niteliklerini varligin viicidunun Hakk’a
ait oldugunu anlar ve o suurla hareket eder.

Cevresindeki kimselere ve varliga baktiginda artik eski ba-
kisiyla bakmaz.

Varligin toprak boyutunda kalmaz, topragin 6ziinii gorir.

Cevresindeki bir agaca, bir kusa, bir insana baksa: “Allah’im
o bedendeki isleyis sana ait, o bedendeki sifatlar sana ait, o vii-
clidu tutan sensin” der.

Artik o kisi bilir ki, hi¢cbir viiciidun sahibi kisinin kendisi de-
gildir, varligin kendisi degildir.

0 viicdlarin sahibi bizzat Allah’tir.

Iste bu suura ulasan kimsenin bakisi, davranisi, sozii, hal-
leri ona gore olur.

O Kkisi artik zerre kadar da olsa kimseye zulmetmez.

O kisi kulluk makdmina gelir ve ¢evresine hizmet eder, cev-
resine saygilidir.

Nahl Stresi 50: “Kendilerini viicidlandirani ve kendi iize-
rindeki sifatlarin ve kendi viicidundaki isleyisin sahibini bilen-
ler, tiim varlikta O’'ndan baska isleyen olmadigini bilenler, her
an her seye karsi bir saygi icindedirler”

Iste Mina’'da taslanan ii¢ seytan, kisinin kendine nispet et-
tigi; “ben islerim”, “benim sifatlarim”, “benim viicidum” zannin-
dan uzaklasmasidir.

Bu li¢ zandan uzaklasamayan Kisinin Kibirli halleri devam eder.

156



Hala varligin toprak boyutunu goriir, esyada kalir, topragin
aslini géremez.

U¢ seytanim kendinden uzaklastiramayan Kkisi:

Baskalarini kiiglik gormeye, kendini biiyiik gérmeye...

Dislamaya, 6nemsememeye, bana ne demeye...

Dedikodu yapip ¢ekistirmeye, yalan sdylemeye, iftira atmaya...

Mal miilk sevdasina, ¢ikarlari icin zuliim etmeye, baskalari-
nin hakkini yemeye...

Kendini inancini ibadetini bliyiik gormeye devam eder, ken-
dini secilmis, istiin, farkli gérmeye devam eder.

Ve boylece bir kibrin, bir gaddarligin i¢ine diiser.

Cevresine kibirli davranir, gaddar davranir.

Cevresine acimasiz, merhametsiz, duygusuz, hissiz davran-
maya devam eder.

Furkan Stresi 29: “Iste; duygusuz, hissiyatsiz insandan sey-
tan olur”

Kendindeki ii¢ seytani uzaklastiran kiside, bu haller asla olmaz.

O kisi ise:

Her varlhiga Hakk goziiyle bakar.

Her varliktan goriinen yliziin “Semme vechullah” oldugunu
bilir.

Her varlikta her an tecelli edenin Allah oldugunu bilir.

Ve hali, yasantisi, davranisi, sz, ¢alismasi ona gore olur.

Ve o kisi, sefkat doludur, huzur doludur, sevgi doludur.

Hazreti Muhammed’in “seytanimi Miisliiman ettim” sozii
iyi anlasilmahdir.

Kisi seytani disarida degil, kendinde aramalidir.

Ve kendini tartmalidir, “Benim aklima seytan hakim olmus
olabilir mi? Diye.

Seytan akla hdkimse, diisiince ve eylemler kotiillik iizerinedir.

Allah, seytanimizi Miisliiman etmeyi nasip etsin.

157



CEHENNEM NEDIR,
KURAN’A GORE INCELENMESIi

Cehennemi bizlere hep, 6ldiikten sonra giinahkar olanlarin,
glinah derecelerine gore yanacagi yer olarak anlattilar.

Cehennem o6lim 6ncesi midir, 6ldiikten sonra midir, yoksa
her ikisi midir? Cok iyi arastirmak gerekir.

Ateste yanmanin hakikati nedir?

Cehennem bir ates kuyusu mudur?

Cehennem denilen sey nedir?

Oldiikten sonra mi1 ateste yanmak vardir?

Yanmanin bir¢ok boyutu var midir? Ates, su, kimya, hava,
toprak boyutunda yanmak var midir?

Allah bizi 6ldiikten sonra cehennemde yakacak midir, yoksa
biz yasarken yaptigimiz zalimliklerle kendimizi mi yakacagiz?

Kur’an’da birgok ayeti inceledigimiz zaman, gelecek zaman
degil, simdiki zaman olarak karsimiza ¢ikar.

Bir 6rnek vermek gerekirse:

Infitar Suresi 14. ayet: “Kétiiler de cehennemdedirler” (El-
mal1 Meali)

Kétiiler 6ldikten sonra cehennemde yanacaklardir denmi-
yor, cehennemdedirler deniyor. Yani simdiki zamana gore bir
seslenis var.

Demek ki cehennem denilen sey her an vardir?

Anliyoruz ki, cevremize kotiiliik yapiyorsak, yasarken kendi
bedenimizde cehennemi yasiyoruz.

158



Oldiikten sonra, delilleriyle, ispatlariyla cehenneme sahit ol-
mus kisi yoktur, bu yalnizca bir inanctir.

Oldiikten sonra boyle bir yer var mi yok mu inangtan éte
gecemez.

Ama Kur’an bizlere 6liim 6ncesi yaptigimiz kotiiliiklerle, vii-
cidumuzun nasil bir cehenneme diistiigiinii ayet ayet agikliyor.

Birine kotiiliik yapan Kkisinin, viicidunda kimyasal dalga-
lanma degisir.

Hiicreleri farkli ¢alisir, beyin farkl ¢alisir.

Iste bu salimimlar kisiye cehennemi yasatir.

Kisi kendi yaptig1 zalimliklerle kendini yakar.

Kendini strese, bunalima, sikintilara sokar.

Cehennem denilen sey nedir ve bunun Kur’an’a gore agik-
lanmasi nedir?

Cehennem Kkelimesi, kelime olarak: “Ceh 4a” “Cehl Jea”
“Cehtll (52" “Cahim, aaa” “
len kelimelerdir.

Cehennem aiga” ayni kokten ge-

Kur’an’t dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki, cehennem
kelime olarak “Cehl Jga” “Cehiil J 5¢a” kelimesinden geliyor.

Cahil kelimesi ayn1 kokten geliyor.

Kisinin kendi cehaleti sonrasi kendi diistiigii durum onun
cehennemi olur.

Ciinkii cahillik, ilimden uzak olmaktir, ilimden uzak olan
kendi cahilligiyle kendini yakar.

Kur’an1 dikkatlice inceledigimizde; cehennem ve cehenne-
min tabakalar1 soyledir.

Cehennemin tabakalari: Cehennem, sair, sekar, cahim, hii-
tame, leza, haviye, veyl.

Meallerin hemen hemen tiimiinde bu kelimeler cehennem
diye cevriliyor.

Oysa her kelimenin ayr1 tasidigi anlam vardir.

159



Simdi bunlar1 incelersek:

1-Cehennem:

Derin kuyu, cehaletin derin kuyusu, cehalet atesi, yakip y1-
kici olan..

Kur’an’'da 77 yerde gecer.

Nar kelimesini de cehennem diye ¢eviriyorlar,

Nar kelimesi ates, yakip yikici olan demektir, kisinin ates
hali yani yakip yikici halleri Kur’an’da bazi yerlerde nar keli-
mesi ile belirtilir.

Araf 36: “Vellezine kezzeb(i bi ayatina vestekberi anha ulaike
ashabun nar hum ftha halidin”

Meali: “Ayetlerimize karsi yalanlarda kalanlar ve kibirli hal-
lerde olanlar, iste onlar yakip yikici hallere sahiptirler, onlar de-
vamli o hallerde hareket ederler”

Buradan anhiyoruz ki, cehennem tabakasi, kisinin kendi ce-
halet kuyusuna diismesidir, kendi cehaletiyle kendini yakmasidir.

Kendini; benlik, gurura diisiirmesi, kendi batil inancinda kal-
masidir. Batil inangla zalimliklere diismesidir.

2- Sair cehennemi:

Sair: Oteki, 6biirii gorme, ayrimcilik icinde olmak, Allah ayr1
kendini ayr1 gérme, baskasi, digeri gérmek, yani 6tekilestirmek,
varlig1 ayr1 ayr1 gormek, varligi tutani gorememek.

Oteki gorme, otekilestirme durumu.

Kendini ylice géorme, baskasini hakir gorme durumu.

“Biz ve onlar” diye bakma, gafletine diismek.

Varligin 6ziinde olan Hakk’r géremeyip, varligin esya boyu-
tunda kalip, ayristirma gafleti.

Yani, bir baskasini, Allah’in kulu olarak gorememe gafletine
diisme durumu.

Kur’dn’'da 17 yerde gecer.

Sura Siresi 7: “Ve ferikun fis sair”

160



Meali: “Ve bir kismi da 6tekilestirmenin cehaletinde kalir”

Varligin biitiinliigiinii anlayamama sonrasi, kendini varlik-
tan ayr1 gorip, otekilestirme cehaletinde kalmak, sair cehen-
neminde kalmaktir.

Ve sair ve sair, yani baska, obiirti, 6teki de var s6zi, dilimize
buradan ge¢mistir.

3- Sekar cehennemi:

Sekar: Sasirmis, yanlis degerlendirmeler yapmak, kendi bil-
dikleriyle hakikatler arasinda kalip sasirmishik durumu.

Kur’an’da 4 yerde gecer.

Velid bin mugire, Hazreti Muhammed’e gelir onu dinler, on-
dan etkilenir ve ona inanmaya meyil gosterir.

Bu etkiyle Amr bin hisama gider ve Hazreti Muhammed’in
dediklerini 6vgliyle anlatir.

Fakat Amr bin hisam, Mugire’ye cok tepki gosterir. “Atala-
rinin inancini mi terk ediyorsun?” diyerek Mugire’yi azarlar ve
ona eski bildiklerini hatirlatir ve Velid bin Mugire, sasirmis bir
halde eski bildiklerine geri doner.

Iste sekar; sasirmig hali ve eski bildiklerinden vazgecememe
durumudur.

Hakikat bilgileriyle, atalardan gelen bilgiler arasinda gelgit
yasamak” Sekar-sasirmishk” durumudur.

Cehalet bilisleri terk edilmeden, hakikat bulunamaz.

Miiddessir Siresi 27: “Ve ma edrake ma sekar”

Meali: “Idrak ettin mi sagirmighgi?”

4- Cahim cehennemi:

Cahim: Kendini farkl gortip, listiin gérme hali. Azmiglhik hali.

Allah'in sifatlarin1 kendine nispet edip bir azmislik iginde
olma hali.

Tevhid suurunu idrak edemeyip kendi ¢ikarlarina gore ha-
reket etme hali

161



Azmishgin cehaletinde olma hali.

Kalbleri saran cehalet hali.

Kendilerini tstiin gorenler, hep bu halin icindedirler.

Kur’an'da 26 yerde gecer.

Saffat Shiresi 64: “Inneha seceretun tahrucu fi aslil cahim.”

Meali: “Muhakkak ki o fena hallerin geldigi yerin kaynagi,
benlik icinde olup kendine varlik isnat etmenin cehaletidir”

5- Hutame cehennemi:

Hutame: Kirip gecirmek, parcalamak, Tevhid edememek, iki-
likte kalmak. Kalbinde hem Allah var hem ben varim durumu
tasiyanin hali.

Araplarda bir s6z vardir ¢obanlarin en kotiisii hutame olan-
dir derler.

Yani koyunlari bir arada tutamayan, dagitan anlaminda kul-
lanilir.

Kisiye hakikatler sunulmustur fakat kisi eski cehalet bilisle-
rinde kaldigindan dolayy, bir tiirlii Tevhid suuruna ulasamamustir.

Varligin birligini anlayamaz, tiim varligi bir arada tutan Zati
idrak edemez.

Hatim kelimesi de buradan gelir.

Hatim: Birlige ulasan, birligi anlayan, bitiren demektir.

Hutame: Birlikten uzaklasan, birlik suurunda olmayan, de-
mektir.

Hiimeze Siresi 4: “Kella le yunbezenne fil hutameh.”

Meali: “Hayir, o halde olanlarin i¢lerinde dislamislik, parga-
lamislik halleri vardir”

6- Leza cehennemi:

Leza: Zaaf, kendi suret varliginda kalmak, benlik yapmak,
cehennemin tam ortasl.

Kendi viicid varliginin gururunda, zaafinda kalan, kolay ko-
lay bu cehaletten kurtulamaz.

162



Stret boyutunda kalan, sireti géremeyen.
Tende kalan, cana eremeyen.
Meadric Stresi 15: “Kell3, inneha leza.”

Meali: “Hayir muhakkak ki onlar, fenay1 viicid zaaflarinda
kalanlardir”

7- Haviye cehennemi:

Haviye: Huviy kelimesinden gelir.

Hiviyet kelimesi de buradan gelir.

Hiviyet, kisinin viicidunu tutan asliyettir.

Haviye ise, aslinin ne oldugunun suurundan diismektir.

Haviye; yukaridan diismek, ugurum, hakikatten diismek,
kendi 6z varliginin ne oldugunun suurundan uzaklasmak, gibi
anlamlara gelir.

Kur’an’da 3 yerde gecer.

Kisi Hakk ve Halk birliginin idrakine vardigini diisiiniir ama
eski cehalet bilisleri tekrar ortaya ¢ikar ve boylece ikilige diiser
ve Halkiyet suurundan eski cehalet bilislerine diiser.

Her varlik kuldur suurundan uzaklasir.

Iste, eski cehalet bilislerini aklindan ve gonliinden tama-
men temizlemeyen, gonliinde zerre kadar da olsa kibir tasiyan,
bu hale diiser.

Insanin ve tiim varligin hiviyeti Allah’tir.

Giizel insan Hazreti Muhammed: “Kalbinde zerre kadar kibri
olan, iman etmis sayllmaz” der.

Iste iman makami, Havviyet makamidir.

Yani kendini ve climle dlemi tutan zati mutlak olan Allah su-
urunda durmak.

Bu suurdan diisen Haviye cehennemindedir.

Karia Siresi 9: “Fe ummuhu haviyetun.”

Meali: “Iste o ashni anlayamaz, hakikatlerden cehalet hal-
lerine diiser”

163



8- Veyl cehennemi:

Veyl: Helak olmak, yazik etmek.

Kisiye hakikatler sunulmustur, Tevhid suurunun tiim ders-
leri sunulmustur, fakat o kendine tstiinliik ¢ikarmistir, kendini
makam sahibi gérmiistiir.

Iman sahibi olmusken, o iman1 kendine mahsus gérmiis-
tlir, kendini imanli bazilarini imansiz gérmiistiir, kendini secil-
mis Ustin gormustir.

Kendini ilahlastirmak veyl cehennemine diismektir.

Kainatin sahibi Allah iken, kisi kendini tstiin, farkli, secil-
mis, evliya, gavs, veli, alim gormekle, veyl cehennemine diiser.

Miirselat Stresi 37: “Veylun yevmeizin lil mukezzibin.”

Meali: “Her an her seyde yetkili olan1 yalanlayanlarin ya-
zik o hallerine.”

Iste Kur’an'1 inceledigimizde anhiyoruz ki cehennem: Kiginin
kendi cehaletiyle yaptig1 zalimlikler sonrasi diistiigii durumdur.

Cehennem, kisinin yaptig1 kotiliiklerle kendini yakmasidir.

Cehennemin oldugu yerde huzursuzluk, sikinti, bunalim, is-
yan, kavga, gibi kisiyi yakan haller vardir.

Cehennem halinde yasayan Kkisiler; sozlerinden, yasantila-
rindan, davranislarindan kendilerini belli ederler.

Cehennem ehli, kendi yaptig1 kotiiltiklerle kendini yakandir.

Cehennem ehlj, etrafina ates sagandir, zuliim sacandir.

Ofke, hiddet, kavga, dedikodu, fasiklik, calip ¢irpma, kul hakki
yemek, gibi halleri olan kisi cehennem ehlidir.

Cehennem ehli etrafina huzursuzluk verir.

Cehennem ehli, kendi igindeki kibir atesini, zalimlik atesini
etrafina sacan kisidir.

Her Kisinin icinde hem cennet, hem cehennem boyutlari vardir.

Cennet de, cehennem de kisinin akil boyutunda, bir sanduka
icinde durmaktadir.

164



Kisi icindeki cenneti disar1 ¢ikarirsa, her yeri cennet eyler.

Eger kisi, icindeki cehennemi disari ¢ikarirsa, her yeri ce-
hennem eyler.

Cennet de cehennem de, kisinin akil boyutunda, kapali bir
sanduka gibi durmaktadir.

0 sandukanin anahtari, kisinin duygularinda, isteklerinde
gizlidir.

Kisi, duygu ve isteklerinin kokenini iyi anlamalidir.

Cehennem ehli, etrafina ates sacar

Cennet ehli etrafina huzur sunar.

165



CENNET VE MAKAMLARI

Cennet nedir?

Kur’an o6lciisiiyle cennetin acilimi nedir?

Cennetten kovulmak nedir?

Cennette erkeklere; hiriler, dullar, bakireler, memeleri yeni
¢ikmis sayisiz kizlar mi verilecek?

Cennette sarap irmaklari, altin takilar, koskler cesitli siis-
ler mi verilecek?

Cennette erkekler 33 yasinda olacak, istedigi kadar kadinla,
istedigi kadar cinsel iliskiye mi girecek?

Cennette, yorulma, yaslanma, diskilama, uyuma olmayacak,
sonsuza kadar yasam mi olacak?

Cennet nedir, Kur'an’t manada cennet nedir?

Cennet kelime olarak bahc¢e anlaminda kullanilir.

Buradaki bah¢e denilmesinden maksat, huzur bulunan yer
anlamindadir.

Arapca karsilig1”Cnn-Can’na” kelimesidir.

Ve bahge anlaminda kullanihr.

Ibranice “Gena” kelimesinden gelir.

AN

Kelime kokeni”Cnn-Can” kelimesinden gelir.

Can, Cin, Cenin, Cinnet, Cennet, Cani, Canib, ayni kdkten ge-
len kelimelerdir.

Can: Hareketli, hareketliligi saglayan, canl olan, diri olan,
yasam, 0z, varligin 6zii, varligi tutan, giic.

Cin: Candan uzaklasmak, bilinmeyen, tanimlanamayan, bi-
lemeyen, yabanci, gizli.

166



Cenin: Candan dogmak, bilinmeyen alemden gelen bir can,
saklanmis, gériinmeyen canli, cindan gelen.

Cinnet: Bilinmeyen bir seye kapilan, bir seyin etkisinde kalan,
kendisine varlik nispet etmek, egoya diismek, ben benim demek.

Cennetten kovulmak da, kendine varlik nispet etmenin cin-
net halidir.

Cennet: Cana ulasmak, cani hissetmek, cinda huzura ulasmak,
can sehrine teslim olmak, cemale ermek, gibi anlamlara gelir.

Canib: Her yeri saran can.

Cani: Cana kiymak, aziz, cindan sevmek, cana feda olmak,
kendindeki can boyutunu gérememek, gibi anlamlara gelir.

Yakici ¢olde kalan Kkisi, bir vaha buldugunda yani yesilligi,
suyu olan bahge gibi bir yer buldugunda, hemen oraya kosar gi-
der. Iste o bahgeye cennet denilmistir.

Bahg¢enin huzur vermesine cennet denilmistir.

“Naim cennet” ibranice “Hos bahce” demektir

Cennet; kisinin huzur buldugu, mutlu olduguy, ilahi aska ulas-
t1g1 yer anlamindadir.

Kur’an’da gecen cennet mertebelerini incelersek

Me'v4a, Adn, Firdevs, Naim, Daru’l-Huld, Daru’s selam, Darul
mukame, Ridvan ve illiyy(n’dur

1- Me’va Cenneti:

Necm Siiresi 15: “Indeha cennetul meva.”

Meali: “Varilacak yer olan huzur O’'nun katinda.”

Me’va: Barinak, mekan, varilacak yer, her nesnenin evveli,
kaynagi, asli, siginmak, dost edinmek, gibi anlamlara gelir.

Her kim Allah’in hdkimiyetine siginirsa o huzura ulasir.

Her kim Allah’in mekaninin kendi viicidu ve ciimle varligin
viicidu oldugunu anlar ve bu idrake ulasirsa ve bu hissi gon-
liinde hissederse, o kisi icinde bir huzur hisseder.

167



Kisi kendi enfiis yolculuguna baslar ve enfiisunda Allah’in
ayetlerine sahit olur, bu sahadetten duydugu huzur, kisinin cen-
netidir.

Kisi, asli olan Allah’1t kendinde bulur ve varilacak olanin, dost
edinilecek olanin O oldugunu anladiginda, o kisiye me’va makami
acilir ve kisi me’va makaminin huzuruna ulasir.

Iste bu me’va cenneti; Allah’a siginmanin huzurudur.

2- Adn cenneti: Tevbe Stresi 72: “Fi cennati adnin.”

Adn: Tum tecellileri idrak etmek, vatan tutmak, miikim olma,
isaretlere ulasmak, ikametgah gibi anlamlara gelir.

Kisi kendi viicid varliginda, kendi viicGdunun varolusuna
sahit olur, kendi viicidunun ve varligin viicidunu tutanin Allah
oldugunu anlarsa bu anlayistan dogan huzur “Adn cenneti”dir.

Allah kuluna sah damarindan yakindir.

Allah her kulun viicidunu zatiyla tutar ve o viicidu mekan
edinir.

Allah’in mekani, ciimle viicidlardir, cimle kainattir.

Allah climle varlig1 tecellileriyle mikim edinir.

Mikim, ikAme edinmek demektir.

Allah, her varlig1 simsiki tutandir.

Iste Adn cenneti; varhg tutanin Allah oldugunun ve varhk-
taki isaretleriyle Allah’a sahit olmanin huzurudur.

3- Ridvan cenneti:

Allah’'in rizasina ulasmak, o riza lizere hareket etmek, o r1-
zanin huzurunu gonliinde hissetmek.

Tevbe Siresi 72: “Ridvanun minallahi.”

Ridvan: Riza, raz1 olmak, mutluluk, huzur gibi anlamlara gelir.

Kisi ni¢in yaratildigini bilmistir.

Yaraticisina teslim olmustur.

O’na ait olan tecellileri anlamistir.

Rabbinin rizasini anlamistir ve o riza lizere hareket eder.

168



Iste bu rizadan ve seyirden aldig1 hazza “Ridvan cenneti” denir.
4- Firdevs Cenneti:
Kehf Stresi 107: “Cennatul firdevsi nuzula.”

“Innellezine Ameni ve amil{s salihati kanet lehum cennatul
firdevsi nuzula.”

Meali: “Muhakkak ki iman edenlerin ve dosdogru Hakk yo-
lunda ¢alisanlarin bulunduklar1 hal, tiim Halk’a Hakk zevKki ile
bakmanin huzurudur”

Firdevs: Halk’'ta Hakk zevki, bostan, btitiin alem, biitiin Hal-
kiyet gibi benzer anlamlara gelir.

Firdevs cenneti:

Tim kéinat1 Halk zevkiyle seyretmektir.

Halk’ta Hakk’i gérebilmektir.

Hakk nazariyla Halk’a bakabilmektir.

Damlanin derya ile birliginin sirridir.

5- Naim Cenneti:

Kur’anda 13 ayette gecer.

Naim: Nimetler, lituflar, bolluk, uyuyan, kendinden gegen,
nitelikler, sifatlar.

Suara Stresi 85: “Vecalni min veraseti cennetin naim.”

Meali: “Bendeki tiim niteliklerin, sana ait oldugunun idra-
kine varmanin huzurunu nasib kil.”

Kisi, kendi viiciidundaki tiim niteliklerin, tiim sifatlarin, tiim
lituflarin Allah’a ait oldugunu bilmesiyle ulastigi huzur naim
cennetidir.

6- Dariis’s-Selam cenneti:

Dar: Yurt, oda, bulunduklar yer, konak, o halde olmak, gibi
benzer anlamlara gelir.

El Selam: Baris, huzur icinde olmak, selamet anlamindadir.

Yiinus Stresi 25: “Vallahu yed'l ila daris selam ve yehdi men
yesau ila siratin mustekim.”

169



Meali: “Allah, barig ve huzur icinde olmaya davet eder. iste-
yen kimse dosdogru hakikatin yolunu bulur”

Kisi, Hakk yolunun arayisinda, Hakk kapisina gelir teslim olur
ve dosdogru Hakk iizere hareket ederse, selamete ulasmis olur.

Kisi, bir mirsit kapisindan, her varligin Allah'in bir konagi
oldugu idrakine ulasir.

Allah’in her varlikta tecelli ettigine sahit olur.

Kendi viicid sehrinde miikim olan Allah’a, biitiin her se-
yiyle teslim olur.

7- Darii'l-Mukame cenneti: IkAme edilen yer; asil durulacak yer.

Fatir Stiresi 35: ” Ellezi ehallena darel mukameti.”

Meali: “Ki O bizi sifatlariyla donatip viiclid evimize yerles-
tirendir”

Kim bunu idrak ederse, yani kendi viicidunun sistemini kim
layikiyla anlarsa, o huzur bulur.

Kisi kendi viiciidunu ve ciimle viicidlar1 tutan Allah idra-
kine ulasirsa, bu idrakten duydugu huzur “Mukame cenneti”dir.

8- Daru’l-huld cenneti:

Furkan Stresi 15: "Cennet el huld.”

Meali: “De ki: Bu sizin halleriniz mi daha hayirli, yoksa fe-
nalardan sakinan, Allah’a ortak kosmayanlara vaad edilen, on-
lara karsilik olarak verilen ve makamlarinda devaml kalacak-
lar1 yer olan huzur mu?”

Huld: Ebedi, devaml, bitmeyen huzur demektir.

Kisi, Giflenen rih sirrina ermistir.

Climle alemin o rlihtan acgiga ¢iktigini zevk edinmistir.

Muhammed makaminin zevkine ermistir.

Kisi, her an Muhammed makaminin zevkiyle yasar, bu zevk-
ten bu heyecandan bir an olsun ayrilamaz.

Iste bu devamli olan huzura "Huld cenneti” denir.

Her yerde Allah'in vechini seyretmenin huzuru” Huld cenneti”dir.

170



9- {lliyy(in cenneti.

Illiyy(n, iliyy, ultivv, aliyy kelimesinden gelir, yiicelik, ulu-
luk manasina gelir.

Mutaffifin Stresi 19: “Ve ma edrake ma 1illiyytn.”

Meili: “Idrak ettin mi, nedir yliksek makam?”

Bu makam bitmeyen hayretin, bitmeyen heyecanin hisse-
dildigi makamdir.

Aliyy olan, aliyy olan1 seyreder, aliyy olan Allah’tir; kul o sey-
rin icinde seyrane olmustur.

Iste Cennet:

Allah’in cemalidir.

Varligin ardinda olanin Allah oldugunu bilmenin huzurudur.

Oliimiin sirrina ulasmanin huzurudur.

Kendi varhigindan gegmenin huzurudur.

Allah’a teslim olmanin huzurudur.

Allah’a ait olan isaretlerle Allah’a sahit olmanin heyecanidir.

Gonliinde Allah’t hissetmenin huzurudur.

Varlikta Allah’t seyretmenin huzurudur.

Kendinin ve varligin sahibinin Allah oldugunu bilmenin hu-
zurudur.

Allah’a ait olan isaretlere ulasmanin huzurudur.

Climle alemin, O'ndan geldigine, O'na dondiigline sahit ol-
manin huzurudur.

Evvel olanin, dhir olanin, zahir olanin, batin olanin Allah ol-
dugunu bilmenin huzurudur.

171



KUR’AN’A ABDESTSIZ
DOKUNULMAZ DENMESININ HiKMETI

)AL

Toplumda hep “Kur’an’a abdestsiz dokunulmaz” diye séylenir.

Abdestsiz dokunulmaz denmesinin hikmeti nedir?

Abdest nedir?

Abdest viicidun disin1 mi1 yikamaktir, yoksa aklini ve gon-
liinii mi temizlemektir?

Abdestsiz dokunulmaz denilen, okudugumuz Mushaf-1 Serif
midir, yoksa canli bir kitap olan viiciidumuzun hakikatleri midir?

Abdestsiz dokunulamaz denilen, Allah’in hakikatleri olabi-
lir mi?

Yani akli ve gonli kirli olan kisi, hakikatlere eremez denil-
mek istenmis olabilir mi?

Abdest, viichidumuzun disini suyla yikamak midir, yoksa ak-
limiz1 ve génliimiizii temizlemek midir?

Abdestden murad nedir?

Kur’an nedir?

Mushaf-1 Serif nedir?

Burada bizlere belirtilen, suyla alinan abdest mi yoksa akli-
mizin ve génllimiiziin temizlenmesi midir?

Suyla olan temizlenme, bedenimizin disini temizler.

Oysa aklimizin ve gonliimiiziin temizlenmesi, aklimizda
olan tiim kot diisiincelerden, batil bilgilerden ve gonliimiizde

olan, kotiiliige yol acan, hal hareket ve eylemlerden kendini te-
mizlemektir.

172



Vakia Saresi 79. ayet tecelli ettiginde, ortada heniiz kitap
haline getirilmis bir Mushaf yoktu.

Yazilanlari inceledigimizde goriiyoruz ki, Vakia Stresi 79.
ayet, Mekke’'de tecelli etmistir.

Ki ortada heniiz Mushaf yoktur.

Abdest bile hicretten sonra emredildi diye yazilr.

Mushaf-1 Serif, Hazreti Muhammed’in vefatindan sonra top-
lanmaya baslanmis ve kitap haline getirilmistir. Bu konu ¢ok
hassas bir konudur.

Vakia Siresi 79: “La yemessuhi illel mutahherin.”

Meili: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona temas ede-
mez, onu anlayamaz.”

Vakia Siresi 79 u delil gostererek “Kur’dn’a abdestsiz do-
kunulmaz” sdylemini iyi incelersek, aslinda sdylenen hakikatin
ne oldugunu anlariz.

Kur’an nedir diye, Mushaf-1 Serif’i inceledigimizde anliyo-
ruz ki, Kur’an denilen kitap, her bir varliktir ve tiim kainattir.

Mushaf-1 Serif; degerli bilgiler tasiyan, yani manevi bilgiler
tasiyan sayfalar demektir.

Kitap haline getirilmis sayfalar demektir.

Mushaf-1 Serif; kullarin matbaada basarak olusturdugu kitaptir:

Kur’an; Allah’in olusturdugu canli kitaptir, yani her varlik-
tir, tim Kainattir.

Mesela goz adina yazilan tiim kitaplari insanlar yazmistir.

Ama goziin kendisi, yani goz adina yazilan kitaplarin kay-
nagi, canl kitap olan basimizdaki goz organ1 Allah’in olustur-
dugu kitaptir.

Diinyada g6z adina yazilan tiim kitaplarin kaynagi, canl ki-
tap olan g6z’lin kendisidir.

Vakia Siresi:

77: “Muhakkak ki tiim varlik elbette Kur’an’t Kerim'dir”

173



78: “0 varlik kitabinin i¢inde gizli bir alem vardir”

79: “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona temas edemez,
onu anlayamaz.”

Insanin viicidu bir Kur’an’dir.

Her varlik bir Kur’an’dir.

Tiim kainat bir Kur’an’dir.

insan, canli Kur'an’dir.

Kur’an; birlik icinde okunan sey demektir.

Okunacak olan kisinin kendi viicid kitabidir.

Her varlik, her kisinin viicidu, tiim kainat, zerreden kii-
reye olan tiim varlik okunabilecek, anlasilabilecek bir sekilde
var olmustur.

Her Kisinin viicidu bir Kur’an’dir.

Tim gercekler Kisinin viicid kitabinda satir satir yazihdir.

Her varlik bir Kur’an’dir.

Her varligin icinde olan nitelikler, hakikatler birer ayettir.

Ayet: isaret, delil, iz, belirti, hakikati gosteren deliller demektir.

Yasuf Siresi 105: “Ve keeyyin min ayetin fis semavati vel
ard1 yemurrine aleyha ve hum anha muriddn.”

Meali: “Goklerde ve yerde nice ayetler vardir ki yanindan
gelip gecerler ve onlar onun farkina varmazlar.”

Anliyoruz ki, her varlik bir ayettir, her varligin icinde olan
deliller birer ayettir.

Eger kisinin gonlii kirli ise, yani abdestsiz ise, kisi kendi vii-
ciidunda ve her varlikta olan hakikatlere temas edemez, haki-
katleri anlayamaz.

Kisinin hakikatleri anlamasi, onlara temas edebilmesi icin
oncelikle gonliine abdest aldirmalidir.

Gonlimiizde olan;

Gurur, Kibir, benlik,

[nat, hasetlik, fesatlik, fasiklik,

174



Dedikodu, ¢ekistirme, iftira, yalan,

Birine hor bakma, birini yiice gorme,

Makam hirsi, san hirsi,

Para, mal, milk esareti,

Aldatmak, hak yemek, calmak,

Birine zarar vermek, kotiiliik yapmak,

Kisilerin, makdmina géz dikmek, cekememek,

Kisilerin, zerre miktar olsa da, parasina, malina miilkiine
goz dikmek,

Bunlar ve bunlar gibi bizleri kirleten tiim kotii hallerden te-
mizlenmek gerekir.

Ve boylece goniil abdestine ulasmak gerekir

Yoksa viichidumuzun disindaki kiri goriir de, icindeki bu kir-
leri gérmezsek, asla abdestli olamayiz.

Abdestten murad; aklimizi, gonliimiizii temizlemektir.

GOnlii temiz olmayanin, Kur’an'in sundugu manaya ulasmasi,
0 manaya temas etmesi olamaz.

Bin defa suyla viicGdun disini yikasak, goniil temiz olmadik-
tan sonra Kkisi hep kirlidir, kisi abdestli sayillamaz.

Hakikatlere, ancak ve ancak gonliinii temizleyenler ulasabilir.

Goniil temiz olmadan, Allah suuruna ulasmak miimkiin degildir.

GOnlii temiz olmayan Kisi; her giin bin defa suyla abdest alsa,
bin rekat namaz kilsa, Allah hakikatini anlayamaz, goniil cen-
netine adim atamaz.

Gonli temiz olan, ¢evresinde iyi hallerle hareket eder, hig
kimseye zerre kadar zarar vermez, tertemiz diisiinceler ve ter-
temiz huylar icindedir.

Enfal Stresi 37: “Temiz huylu olanla, kétii huylu olan; Allah’in
hakikatlerini anlayip anlamadigina gore ayirt edilir”

Gonliine abdest aldiran Kkisi, Allah’in hakikatlerine temas
eder, hakikatlerin manalarina ulasir.

175



Eger Kkisi cevresine zarar icindeyse, iste o kisi abdestsizdir.

Kisi, suyla abdest alsa bile, ¢evresine zarar veriyorsa, dedi-
kodu yapiyorsa, birilerine hor bakiyorsa, hasetlik, fesatlik icin-
deyse, bulundugu makamda gurur, kibir icindeyse, ¢aliyor ¢ir-
piyorsa, dliinya malina miilkiine esir ise, iste o kisi abdestsizdir.

Allah’'in; “Temizlenin, gonliinlizli temizleyin, kirlilikten ge-
¢in 6giitlerini” anlamamis demektir.

Iste, abdestsiz Kur’an’a dokunulmaz denilmesinde ki hik-
met; gonlii abdestli olmayan, yani akli ve gonlii temiz olmayan
kisi, kendi viicGdundaki ve climle varliktaki Allah’in hakikatle-
rini anlayamaz demektir.

Vakia Shresi 79- “Ancak tertemiz olanlardan baskasi ona te-
mas edemez, onu anlayamaz. “

Bu dyetdeki mesaj cok anlamlidir.

Aklimiz ve gonliimiiz kirli oldugu miiddetge, Allah’in haki-
katlerine ulasmamiz, o hakikatlerle temas icinde olmamiz miim-
kiin degildir.

Abdest; viicidun disini yikamak degil, aklini ve génliind te-
mizleme hakikatidir.

Abdest; tiim batil bilgilerden arinmaktir, ilmi olarak hare-
ket etmektir.

Eger kendi viicidumuzdaki ve ciimle varliktaki hakikatlere
temas etmek, o hakikatleri anlamak istiyorsak, aklimizi ve gon-
liimiizl temizlemeliyiz.

Aklimizi temizlemek, tiim batil bilgilerden temizlenmekle
miimkiindiir.

Gonliimiizii temizlemek; ancak ve ancak yaptigimiz hatalar-
dan donmek, kimseye zerre kadar zarar vermemek, kendimize
varlik isnat etmekten vazgecmek ve viichdumuzun hakikatle-
rine dayanarak, ilmi bir yol almakla olur.

Abdest; tim fena hallerden temizlenmektir.

Allah’1 idrak etmek isteyen kimse, viicidunun disin1 degil,
aklini ve gonliinii tim cehalet hallerinden temizlemelidir.

176



Akl ve gonli temizlenen Kkisi, kendi viicid Kur’animi okur,
onu anlar.

Nisa Shresi 49: “Nefslerini anlayan, fenalardan temizlenen o
kimseleri gordiin degil mi? Ancak Allah’1 anlamak isteyen kimse-
ler cehaletten temizlenirler ve onlarda zerre kadar zuliim yoktur”

Akl temiz olan kisi, batil bilgilerle hareket etmez, her an
ilim ile hareket eder.

Gonlii abdestli olan kisi, hal ve hareketleriyle Salih amelde
olan kisidir.

Gonli abdestli olan, herkesin derdiyle dertlenir, kisilerin s1-
kintilarini icinde hisseder, elinden geldigince yardim i¢in kosar.

Asla zengin olma, mal-miilk edinme derdine diismez, kim-
seyi kandirmaz, kimseye zerre kadar zarar veremez.

Akl ve gonli temiz olan, abdestlidir, Miisliiman’dir.
Miisliiman olan Kkisinin i¢i de dis1 da temizdir.

Akl ve gonlii kirli olan, ne yaparsa yapsin, abdestsizdir, iman
makamina ermemistir.

Iste, abdest denilince bedenimizin disin1 yikamak olarak dii-
stinmemeliyiz.

Aklimizin ve génliimiiziin, her tiirlii gurur kibirden, kotiiliik
diisiincesi ve eylemlerinden temizlenmesi olarak diistinmeliyiz.

Goniil erlerinden, Hasan Fehmi Tezdogan, bir siirinde ab-
dest konusunu dile getirmistir.

Abdest alan su ile onun dis1 pak olur

Kalbi zikir olursa onun ici pak olur

Bir odanin i¢inde bir siipiirge olmazsa

Ona giren bir kisi bir daha girmez olur

Bir bardagin tistiine yaldiz cila verseler

Necis olsa i¢inde suyu i¢cilmez olur

Evet, suyla ne kadar abdest alirsak alalim, aklimiz ve gonlii-
miiz temiz olmadig1 miiddetce, abdestli sayillmay1z.

177



ALLAH DIYEREK ALDATTILAR

Allah adin1 kullanarak, Allah diyerek bir seyler sdylemek
icin basladilar.

Allah dediler, peygamber dediler, Kur’an dediler, ayet, iba-
det dediler.

Allah adina anlattilar, din adina anlattilar.

Emirler koydular, yasaklar koydular, korkular koydular.

Oysa niyetler farkhydi.

Onlar da duyduklarini Allah adina aktariyordu.

Arkadaki asil niyeti ¢cozemedik.

Kur’an'in mesajin1 anlayamadik.

Kur’an’da ytzlerce; diisiiniin, akledin, arastirin, gézlemle-
yin, tefekkiir edin, tezekkiir edin, sahit olun gibi uyarilar vardu.

Diistinmek dinden ¢ikmaktir dediler.

Diisiinmek Allah1 inkara gotiiriir dediler.

ibadet etmeyen éldiiriiliir dediler.

Sen ne bileceksin dediler.

Sen ne anlayacaksin dediler.

Gavslar bilir, evliyalar bilir, miirsitler bilir dediler.

Oysa Kur’an; anlayasiniz, diislinesiniz, akledesiniz diye ayet-
leri sunduk derken, bize diisiinmeyi Allah’1 inkar diye 6g8rettiler.

Din adina, Allah adina, Allah diyerek aldattilar.

Fatir Stiresi 5: “Ve 1a yegurrennekum bi Allah el garir”

Meadli: “ Ve aldaticilar sizi Allah diyerek aldatmasin”

Ayetini hep okuduk ama uyanamadik.

178



Bizi Allah ile bagladilar, Kur’an ile bagladilar, siinnet diye-
rek, hadis diyerek bagladilar.

Korkuttular, Allah emri dediler, sorgulamadan yap dediler.

Allah adiyla aldattilar.

Allah kadini déviin der mi? Diye diisiindiik.

Allah’'in emri dediler, Kur'dn’da var dediler.

“Darabe” kelimesini dévmek diye 6grettiler.

“Oyle mi acaba” diye diisiiniirken bile korktuk.

Boyle diisiinmekle, Kur’an kelimelerini incelemekle “Allah’1
inkar mi1 ediyoruz, dinden mi ¢ikiyoruz acaba” diye tedirgin olduk.

Allah, kadin1 neden déviin demis olabilir ki?

Bir hikmeti mi var acaba? Diye diisiindiik.

“Bu dogru olabilir mi?” Diye diisliniirken, ¢ekindik.

Nisa Siresi 34. ayetdeki “Darabe” kelimesini dovmek diye
cevirmek dogru muydu? Diye diisiindiik arastirdik.

Korkumuz bizi birakmadi ama yinede diisiindiik, ¢linkii ak-
limiza gonliimiize yatmiyordu.

Oysa darabe kelimesi: Vurgulamak, isabet, darbe, sarsmak,
vurmak, kendine getirmek, ortaya koymak, ¢ikarmak, hakikati
gostermek, hakikati sarsici sekilde ortaya koymak, gibi anlam-
lara geliyormus, arastirinca anladik.

ibrahim Stresi 45: "Ve darabna lekum” ” Size hakikatleri
vurguladik.”

Ta-Ha Siresi 77: “Fe edrib lehum” “Onlara hakikatleri vurgula.”
Oysa darabe kelimesi; vurmak, dévmek degildi, vurgulamakti.
Hakikatleri vurgulamak, hakikatleri delillerle ortaya koymakti.
Allah adiyla aldattilar, Allah diyerek aldattilar.

Kadinlar1 doviin, ikiser ticer dorder alin, istediginiz zaman
bosayin dediler, onlarin rithu yoktur dediler.

Alt1 yasinda kiz ¢ocuklari ile evlenebilirsiniz dediler.

Istediginiz kadar cariye alin dediler.

179



Bunlar Allah’in sozleri, dediler.

Allah’'in s6zleri olabilir miydi bunlar?

Allah adiyla aldattilar, Allah diyerek aldattilar.

Allah’tan korkun dediler.

Oysa Kur’an, Allah sevgisinden bahseder.

Korku seytanin dostlarina aittir, der.

Ali imran Stresi 175: “Seytani hallerde olanlar ancak kendi
dostlarini korkuturlar”

Allah adiyla aldattilar, Allah diyerek aldattilar.

Namaz kilmaz isen, orug¢ tutmaz isen, hacca gitmez isen ka-
fir olursun dediler.

Oysa Kur’an bizlere ibadetlerin sekli yoniinii degil, kalbi y6-
nlind tarif etti.

Salat'in derin manalarina isaret etti.

Salat (Bakara Stresi 43 ve bir¢ok Strede)

Salati ikdme (Nisa Stresi 103. Bakara Siresi 110)

Salati vusta (Bakara Stresi 238)

Salat1 daim@n (Mearic Stiresi 23)

Salati sahtin (Main Stresi)

Kada salat (Nisa Siresi 103)

Salat1 hafizun(Mearic Siresi 34)

Tayr salat (NGr Stiresi 41)

Musalli (Bakara Stiresi 25, Main S{resi)

Salli (Al-f imran Stiresi 39)

Salah (Nahl Siresi 119)

Salavat (Bakara Stiresi 238)

Secdenin, kiyamin, riitk’'nun manasal boyutlarina isaret etti.

Climle varligin her an secde halinde olduguna isaret etti.

Neydi varhigin secdesi?

Her an olmakta olan secde neydi?

180



R’ad Siresi 15- “Ve lillahi yescudu men fis semavati vel ardi
tavan ve kerhen ve zilaluhum bil guduvvi vel asal”

Meali: “Goklerde ve yerde olan ne varsa, istese de ve iste-
mese de ve onlarin golgeleri dahil, sabah, aksam hi¢ durmadan

«

Allah’a secde ederler.
Allah adiyla aldattilar.
Sadaka’yy, fitre'yi, zekati hep para yardimi olarak dgrettiler.

Oysa sadaka: Dogru olan, gercek olan, sadik olan, dosdogru
hareket eden, demekti.

Allah rizasi icin sadaka, Allah rizasi icin, Allah hakkinda
dogru bilgi verir misin, demekti.

Oysa Fitre: Fatir kelimesinden geliyordu.

Fatir, Fatara, Fitrat, iftar, Fitir, Fitre ayni anlamlar tasiyan
kelimelerdi.

Oysa zekat, zeka kelimesinden geliyordu, temizlenmek de-
mekti.

A'la Siresi : “Kad efleha men tezekka.”

Meili: “Cehalet hallerinden temizlenen kimse ise kurtu-
lusa erer”

Allah adina aldattilar.

Kurban kesmeyi hayvan kesmek diye 6grettiler.

Oysa Kurban; “Kurb” kékiinden geliyordu, yakinlik demekti.

Kaf Stresi 16: “Ve nahnu akrebu ileyhi min hablil veridi.”

Meili: “Biz ona sah damarindan daha yakiniz.”

Oysa kurban; hayvan kesmek degildi, kendi hayvaniyetini
kesmekti, kendine varlik nispet etmekten vazgecmekti.

Allah’a olan yakinlik sirrina ermekti.

Allah adiyla aldattilar.

Kur’an’y, kitap olarak 6grettiler.

Ayeti, Mushafta yazilan yazi olarak ogrettiler.

Sireyi, Mushafta basliklar olarak dgrettiler.

181



Oysa Kur’an; tiim kadinati kitap bilmekti, tim kainat1 oku-
makti, kurulu bir nizam olan kiinati incelemekti.

Oysa ayet; her varlikta ki sonsuz isaretlerdi, delillerdi.

Oysa siire; stiretlerimizdi, tensel bedenlerimizdi, varligin st-
ret yoniiydii, bedenlerde olan okunacak yondii.

Stinnet’i Hazreti Muhammed’in stinneti, yasami diye 6grettiler.

Oysa siinnet; “Stinnetullah” kelimesinden geliyordu.

Allah’in siinneti, yeryiiziinde Allah’in isleyisi demekti.

Gtlizel gonulli Hazreti Muhammed, bu yolda ne giizel 6r-
nekler sunmustu.

Onun i¢in Mushafta” Onda, sizin i¢in giizel 6rnekler vardir”
diye bildirilir.

124.000 peygamber geldi, hepsi erkek, kadindan peygam-
ber olmaz dediler.

Rical kelimesini erkek diye ogrettiler.

Oysa Restil, Nebi boyutunda cinsiyet olmazdu.

Kolelik cariyelik vardir, dediler.

Oysa Kur’an; kolelik cariyelik yoktur, der.

Kisi ve tlim varlik sadece Allah’'in kuludur.

Kulun kula kullugu, yani koéleligi yoktur.

Hep Allah adina, din adina aldattilar.

Masumdu ciinkii goniiller, Allah deyince hemen inaniyordu.

Zaten seytanin asil amaci, Allah diyerek kandirip kendine
san, sOhret, saltanat kurmakti.

Masum goniillerden kendine saltanat kurmakti.

Rahman, rdhim, cemal, celal, hamd, siikiir, bismillah, Resil,
Nebi, melek, iblis, seytan ve ylzlerce kelimeyi, hep baska an-
lamlarda anlattilar.

Diislinmeyin inanin dediler.

Diislinlirseniz Allaht inkara gidersiniz, dinden ¢ikarsiniz
dediler.

182



Oysa Allah’a hi¢ sahit olamamuistik, Din nedir hi¢ bilememistik.

Oysa, diisiiniin dedi Kur’an diisiiniin.

Sahit olun, sahit olmadan inanmayin,

Bir ilim ifade etmeyen seyin ardina diismeyin,

Tefekkiir edin,

Size anlatilan her seye inanmayin,

Atalardan gelen bilgilere hemen inanmayin, arastirin,

Climle varlik ayettir,

Aradiginiz tiim hakikatler varligin bizzat kendisinde,

Kendinizi bilin,

Diislinmeyenin, akletmeyenin imani olmaz,

“Aldaticilar sizi Allah diyerek aldatmasin” dedi.

Bu yaz1 da sizi aldatmasin.

Gergek, ancak ve ancak sizin sahit oldugunuz, gérdiigiiniiz,
kokladiginiz, en ince noktasina kadar ilmi olarak tanidiginiz, as-
lina ulastiginiz, gonliiniiziin tattig) alandir.

Baskalarinin soyledigi degil, kitaplarin yazdig1 degil, sizin
tanistiginiz, bildiginiz, sahit oldugunuz alandir.

Ezanda giinde yirmi defa okunan “Eshedii” buna isaret eder.

Bizler aktarilan her bilginin, aslini bilmedigimiz miiddetge,
sorgulamadigimiz, arastirmadigimiz, diisiinmedigimiz, sahit ol-
madigimiz miiddetce, aldaticilar bizi Allah adini kullanarak al-
datmaya devam edecektir.

Kimseye degil sozlimiiz.
Kimsenin inancina, ibadetine yoktur bir séziimiiz.
Kendi gonliimiiz iledir muhabbetimiz.

Kendimizedir s6ziimiiz.

183



HAZRETi MUHAMMED’E ATILAN iFTIRALAR

Bir ka¢ yazimizda, Hazreti Muhammed’e atilan iftiralar1 de-
lillerle ortaya koymaya c¢alisacagiz.

Hazreti Muhammed’e neden iftiralar attilar ve bunlari kim
yapt1?

Asil niyetleri neydi?

Hazreti Muhammed hakkinda iftira atanlar kimlerdi?

Elh-i Beyt'i katledenler ayni zihniyetler olabilir mi?

Hazreti Muhammed'i kadin diiskiinii gibi gosteren zihniyet-
lerin asil amaglar1 neydi?

Hazreti Hatice doneminde, ikinci bir esden bile bahsedilmez-
ken, daha sonra neden ¢ok es yalanini ortaya attilar.

Hazreti Muhammed hakkinda; 9, 11, 15 evlilik yapti, bircok
cariyesi vardi, sabahlara kadar defalarca cinsel iliskiye girerdi,
yalanlarini ortaya koyan kisi veya Kisiler kimlerdi?

Peygamber 30 erkegin cinsel gliciine sahipti” ( Buhari, Muh-
tasanTeciid-i Sarih, hadis no: 192.)

“Peygamber bir gecede dokuz hanimiyla ayr1 ayri cinsel
iliski kurard1” ( Buhari, MuhtasanTeciid-i Sarih, hadis no: 192.)

Muhammed, sabah ve ikindi namazlarindan sonra karilarini
sirayla dolasirdi. Oyle ki, zaman zaman dokuz (veya onbir) ka-
risini bir saat igerisinde tek tek ziyaret edip, cinsi miinasebette
bulunurdu. (Buhari )

Imam-1 Buhari ismiyle meshur olan bu kisi; 810 yilinda Buha-
ra’da dogdu. 870 yilinda Semerkand’in Hartenk kasabasinda o6ldii.

Buhari kimdir?

184



Hadis diye toplayip yazdig1 eser, Hazreti Muhammed’den
yaklasik 230 y1l sonradir.

Sahih-i Buhari adiyla bilinen, meshur hadis kitabinin yazaridir.

Kur’an’dan sonra en saglam kaynak Buhari’dir diye bildiren-
ler kimlerdir? Cok iyi arastirmaliyiz.

Buhari'nin imam-1 Azam ile ilgili sdyledigi sozleri ¢ok iyi
arastirmaliyiz.

Neden boyle seyler sdylemis, ¢ok iyi diisiinmeliyiz.

Buhari’nin imam-1 Azam hakkinda aktardiklarini liitfen aras-
tiralim ve ¢ok diistinelim.

Once, Imam-1 Azam (699-767 Kufe) kimdir? Inceleyelim.

Asil adi Numan b. Sabit b. el-Numan Zuta'dir.

Ehl-i beytten Zeyd bin Ali’den ve Muhammed Bakir’dan ve
Imam-1 Cafer-i SAdik’tan ilm-i Tevhid dersleri ile yetisti.

Babasi Sabit de, Hazreti Ali’nin talebesidir.

Imam-1 AzAm'in yetismesinde biiyiik emegi olan hocalars;
[Im-i Tevhid yolunun hocasi, on iki imamlardan besincisi olan
Muhammed el-Bakir ve daha sonra da Silsile-i Aliyye’den olan
Cafer-i Sadik'tir.

Simdi, Buhari’nin, Imam-1 Azam hakkinda séylediklerini ya-
zalim:

1- “Glivenilmez Adam.” (Tarihul Kebir c. 8 5.81)

2- “Sapik Miircie Mezhebinin Mensubu.” (Tarihul Evsat c.2 5.93)

3- “Kiifriinden dénmesi i¢in iki defa tévbeye ¢agrilan adam.”
(Kitabuz Zuafa s.132)

4- [slam’da ondan daha ugursuz biri dogmamistir” [1420]

5- Ebusseyh Tabakat dedi ki: Asim b. Yezid’i soyle derken
isittim Sufyan es-Sevri sdyledi ki: Ebu Hanife hem sapik hem de
saptiricl idi. (Ebusseyh Tabakat 2/110)

6- Malik b. Enes: “Ebu Hanife az kalsin dini yikacakt1” der.
(Ahmed b.Hanbel Kitabu’l-ilel.11/69/428-32).

185



Daha onlarca hakaret.

Buhari, imam-1 Azam’a, deccal, seytan, siifyan diyen biridir.

Peki, Buhari'nin hadis diye yazdiklar1 acaba ne kadar giive-
nilir ve ne kadar sahihtir?

Bunlari hep ¢ok diisinmemiz gerekir.

Hazreti Muhammed’e iftiralar atan kisilerin basinda, Yu-
hanna ed-Dimeski gelir.

Yuhanna ed-Dimeski (m. 655-753) kimdir?

Kiyame Kilisesi'nde papaz olarak gérev yapmistir ve Ku-
diis’iin en meshur hristiyan vaizleri arasinda yer almistir.

Yuhanna ed-Dimeski asla Hazreti Muhammed’i kabul etme-
mis, onun hakkinda en agir sozler sdylemistir.

Islam’1 asla kabul etmemis, Miisliiman kesime cirkin soz-
ler sarf etmistir.

O ¢irkin sozleri burada yazmay1 uygun gérmiiyoruz.

Soyledikleri ve kitaplara ge¢en bazi yazilardan derlenen-
ler ise soyledir:

Yuhanna ed-Dimegki;

“Islam, Hristiyanligin etkisiyle olusmus sahte bir dindir” de-
mistir.

“Hazreti Muhammed kadin diigkiiniidiir, evlathginin esiyle
evlenmistir” diye sozler ortaya atan ilk kisidir.

Hep Hazreti Muhammed'i kétiileyen bu ve bunun gibi zih-
niyetler kimdir?

Cok ama ¢ok iyi arastirilmali ve ¢ok ama ¢ok iyi diisiiniil-
melidir.

Hazreti Muhammed'in evlatliginin esini bosatti, kendine aldi
diyen kisi, Yuhanna ed-Dimeski’dir.

Jean Damasceéne, a.g.e, s. 221.

Inceledigimiz zaman goriiyoruz ki, Hazreti Muhammed’e if-
tiralar atan kisilerden biri, iste bu kisidir.

186



Maalesef, bu yalanlara en ¢ok Miisliiman’im diyen kesim-
ler inanmistir.

Yuhanna ed-Dimeski, Hazreti Muhammed’e “Muhammed”
dememistir, “Mamed” demistir.

Isteyenler, mamed ne anlama geliyor arastirabilirler.

Isteyenler bu konulari, Jean Damascéne eserinde arastira-
bilirler.

Simdi bagka bir 6rnege gecelim:

Thyau Ulumiddin kitabindan bir béliim:

Muhammed, cinsel iliskilere ne kadar zaman ayiriyordu?

O donem Araplarda “sehvet”, “erkeklik glicii” en basta ge-
len bir 6zellikti.

Bunu Gazali, lhyau Ulumiddin adl tinli kitabinin “Kitabu Ada-
bi'n Nikdh” boliimiinde uzun uzun anlatir. Bir dolu 6rnek verir.

Ali'nin oglu Hasan’in bir alista dort kadin birden aldigini,
sonra ¢ok ge¢cmeden bunlar1 bosayip yenilerini aldigini, Mu-
hammed’e bu torunu anlatildiginda, Muhammed’in: “O, yarati-
lista da huyda da bana benziyor!” dedigini, bu oglanin, 200 ka-
dar kadin elden geg¢irdigini anlatan bir hadise, Muhammed’in,
“diinyanizdan bana ii¢ sey sevdirildi” dedikten sonra bunlardan
birinin de “kadin” oldugunu dile getiren bir baska hadisine ve
daha nice hadislere, dykiilere yer veriyor. (Bkz. Gazali, Ihya- u
Ultimiddin Arapga 28-29)

Gazali, Felak Suresinin (Diyanet'in gevirisiyle:) “Bastirdig1
zaman karanligin serrinden de O’na siginirim, de!” anlami ve-
rilen 3. dyetine “Ve sertlesip kalkmis olan zekerin (erkeklik or-
ganinin) bu duruma geldigi zamanki bastirmasinin serrinden
de Tanri1 ya siginirim, de!” anlaminin verilebilecegini, bu an-
lami1 Ibn Abbas’in verdigini; tinlii gizemci Ciineyd-i Bagdadi’'nin
(6lm. 910.) “Yemeye, icmeye ne denli gereksinim duyuyorsam,
cinsel iligskiye de o denli gereksinim duyuyorum!” dedigini akta-
riyor ve verdigi 6rneklerle “insanin rahatlamasi i¢in sehvetinin

187



geregini yerine getirmesinin 6nemini” anlatmaya ¢alistigini be-
lirtiyor. (Bkz. Ayni kitap, s. 27.)

Kitapta yazan bilgiler, uydurmalarla doludur.

Delil ise soyledir:

Hazreti Hasan'in dogum tarihi 625 yilidir.

Hazreti Muhammed vefat ettiginde, Hazreti Hasan 6, 7 yas-
larindadir.

6 yaslarinda olan Hasan'in 4 kadin birden almis, ¢ok geg-
meden onlar1 bosamis yerine yenilerini almis, bu nasil olabilir?

6 yasinda bir ¢ocuk nasil olurda 4 kadin almistir?

Ve dedesi Hazreti Muhammed’e gelmisler, bu durumu an-
latmislar.

Hazreti Muhammed’de giiya demis ki: “O, yaratilista da huyda
da bana benziyor!”

Liitfen diisiinelim, 6 yasinda Hasan ile ilgili, 300 hanim ald1
da denir.

Ve Hazreti Muhammed’de “Bana ¢ekmis” dedi, yalanini or-
taya attilar.

Ve bir de uydurma bir hadisle bunu desteklemeye calistilar.

Hazreti Muhammed; “Dilinyanizdan bana li¢ sey sevdirildi”
demis ve bunlardan biri de kadinmus.

Hazreti Muhammed'’in son dénemlerinde, Hasan daha ¢o-
cuktur, 6, 7 yaslarindadir.

Liitfen arastirirken, dikkatli arastiralim.

Tarihler, yaslar, uyumlu mu degil mi? Bir¢ok esere bakalim
ona gore karar verelim.

Hazreti Muhammed’in sevgisi, li¢ seyle kisitlanabilir mi?
Litfen diistinelim.

Bunlar1 yapanlarin asil niyetini iyi bilelim.

188



Hazreti Muhammed’i kadin diiskiint gibi gosteren zihniyet-
lerin asil amaclari elbette baskaydi.

Ne yazik ki bugiin islam diinyasi o yalanlara inaniyor ve bir-
birlerine dogruymus gibi aktariyorlar.

Hazreti Muhammed’in amaci;

Insanlara okumay, diisiinmeyi, arastirmay1 gretmekti.

Varolusu ve var edeni diisiinmenin yolunu agmakti.

Kendini bilmenin ve salih kisi olmanin yolunu agmakt.

O insanlara:

Kimse kimseye zuliim etmesin.

Kimse a¢liktan 6lmesin.

Zengin fakiri kandirmasin.

Zengin fakirin hakkini yemesin.

Ihtiyaci olana yardim edin.

Geng kizlar zorla evlendirilmesin, onlarin da eslerini se¢cme
hakki olsun.

Kul hakkina girmeyin.

Dini ticaret haline getirmeyin.

Dinden para kazanmayin, menfaat edinmeyin.

Insanlarin inanglarina, ibadetlerine laf etmeyin.

Kimseyi kotiilemeyin.

Kolelik cariyelik yoktur.

Oldiirmeyin.

Fitnelik, fasiklik, yapmayin.

Batil olan seylere yonelmeyin.

Allah’t kendinizde arayin.

Birbirinizi sevin.

Kendinizi diger varliktan iistiin gérmeyin.

Siyah tenli beyaz tenliden, beyaz tenli siyah tenliden tistiin
degildir.

Bunlara benzer nice essiz s6zleri insanlara sunmustur.

189



Hazreti Muhammed'’in sundugu bilgiler, o gliniin zihniye-
tine uymadi.

“Ben neysem Bilal odur” dediginde, Mekke sarsildi.

Hayvanlar1 bitkileri sevin.

Biriniz digerinden Ustiin degildir.

Hepiniz Allah'in kulusunuz, dediginde alaya alindu.

Bilal ve bazi Insanlar1 kéle gorenler bundan asla hoslanmad.

“Bilal bizimle nasil esit olabilir, Allah bizi Mekke'nin sahip-
leri olarak yaratmis, onu ise kole olarak yaratmis” dediler.

iste Hazreti Muhammed’in evrensel sozleri, birilerinin ho-
suna gitmedi.

Hazreti Muhammed'in sozleri insanlarin gonliinde yer bul-
maya baslayinca, Hazreti Muhammed'’i kotiilemeye basladilar
onunla ilgili ashi olmayan seyler soylediler.

Ve ne yazik ki, Islam diinyas1 hala bunlara inaniyor.

Hazreti Muhammed’e atilan iftiralar konusuna, diger yazi-
larimizda devam etmeye ¢alisacagiz.

190



UMMILIK MAKAMI

Kur’an'l manada immilik nedir?

Ummilik makamina nasil ulasabiliriz?

Hep bizlere; immi okuma yazma bilmeyen, diye 6grettiler.

Hazreti Muhammed iimmi idi yani okuma yazma bilmi-
yordu dediler.

Ummilik gergekten, okuma yazma bilmiyor demek midir?

Ummilik diye bir makam var midir?

Hakikatler, immilik makamina gelene mi aciliyor?

Ummilik makami nedir?

Once timmi kelimesini inceleyelim.

Umm{; Umm kékiinden gelir.

Umman kelimesi de buradan gelir.

Umm: Ana, asli, esasy, asliyeti, 0zli, merkez, kaynak, saf, do-
gal, gibi anlamlara gelir.

Ummi; Aslina uygun, merkeze bagl, kaynagindan beslenen
gibi anlamlara gelir.

Ummi; Anasindan dogdugu saflikta hareket eden, saflhigin
korumus demektir.

Ummii’l-kur3, biitiin sehirlerin, kasabalarin merkezi demektir.

Ummii’l-Kitab kelimesi de ummi kelimesinden gelir.

Ummi’l-Kitab; ana kitab, biitiin kitaplarin kaynag, ash ve
esasl hic¢bir sekilde degismeyen, asil kitab, anlamindadir.

Bir 6rnek vermek gerekirse; goz ile ilgili kitaplarin ana ki-
tab1 goziin kendisidir.

191



Goziin ve tiim organlarin, aciga ¢ikmadan 6nceki korunan
sistemdeki durumu Levh-i MahfGz'dur.

Ummii’l-Kitab; Ana kitap demektir, yani bu lemin agiga ¢ik-
madan onceki yazili oldugu sistem, immil kitabdir.

Kainatta var olmus ve var olacak olan tiim varligin sistemi,
ana kitapta vardir ve zamani gelince bir bir agi8a ¢ikar.

Rad Siiresi 39: “Ve inde hu ummul kitab.”

Meali: “Ana kitap O’'nun katindadir”

Bakara Stresi 78: “Ve minhum ummiyy(ne 14 yalemiinel
kitabe illd emaniyye ve in hum illa yezunn@n.”

Meali: “Onlardan kitap nedir, geldikleri asliyet nedir bilme-
yenler vardir. Onlar sadece inanirlar ve onlar ancak zanlara ta-
bidirler. “

Al-i imran Stiresi 20: “Vel ummiyyine e eslemtum.”

Meali: “Aslinizin geldigi yere teslim oldunuz mu?”

Al-i Imran Siresi 75: ”Kali leyse aleyna fil ummiyyine sebil”

Meali: "Derler ki: Biz o saflik iginde olanlardan degiliz.”

Cum’a Siresi 2: "Fi el ummiyyine.” “Anasindan dogdugu saf-
likta.”

Kur’an’t dikkatlice inceledigimizde anliyoruz ki, immilik,
okuma yazma bilmeyen demek degildir.

Kur’an’da immilik; asliyet, asil olan, ana kaynak anlaminda,
anasindan dogdugu saflikta anlaminda kullanilmistir.

Ummi, anliyoruz ki okuma yazma bilmeyen demek degil, as-
lina baglh olan, tiim safligiyla Hakk’a bagh olan demektir.

Yani akli ve gonli kirlenmemis, tim safligiyla aslina bagh
olan demektir.

Ummilik makiamina ancak ve ancak, tiim fena hallerini te-
mizleyen, anasindan dogdugu safliga ulasan, gonltinde zerre ka-
dar kotii bir hal, diisiince tagimayan Kkisi gelebilir.

Gonliini tertemiz etmeyen, safliga ulasmayan Allah’in haki-
katlerine ulagsamaz.

192



Kendi fena halleri hakikatlere perde olur.

Bir hor bakis bile hakikatleri anlamaya perde olur.

Ummilik makadmina gelen, hakikatleri zahirde din adina ya-
zilan kitaplardan degil, Allah’'in canl kitabi olan varligin terte-
miz kaynagindan okur.

Ummilik makadmina gelmek i¢in yapilacak olan, génliimiizii
tertemiz yapabilmektir.

Hazreti Muhammed’e, immi denmesinin sebebi, onun gon-
liinlin annesinden dogdugu saflig1 tasimasi ve hakikatleri kay-
nagindan aktarmasidir.

Clinkii hakikatler ancak ve ancak iimmi olana ag¢ilir.

Iste, Hazreti Muhammed hakikatleri bizlere, okudugu kitap-
lardan degil, okudugu canl kitap olan varlik kitabindaki, vahiy
boyutundan aktardi.

Yoksa Hazreti Muhammed okuma yazma bilmiyordu, hesap
kitap bilmiyordu diyenler onun beseri yoniiyle tilvi yontini ka-
ristiranlardir.

0 Glvi yontiyle tiim safligiyla Allah’a baghydi, onun vahiy sis-
temine bagliydi, oradan sunulanlar1 aktarird.

Beseri yoniiyle okuma yazma biliyordu, hesap kitap bili-
yordu, bir¢ok dili biliyordu.

Selman-i Farisi ile ve yanina gelen yabancilarla onlarin dil-
leriyle onlarla sohbet ettigi hep bilinir.

Clinkii onun hayat1 kervanlarla ticaret yaparak gecti.

Degisik beldelere, lilkelere yolculuk etti.

Her an1 hayatin icinde, ticaretin icinde olan birinin, okuma
yazma, hesap kitap bilmiyor olmasi asla diistintilemez.

O giizel insan, begeri ilimlere de vakifti.

Onun soyundan gelen torununun oglu Zeynel Abidin’in oglu
Muhammed Bakir'in oglu Cafer-i Sadik bir¢ok talebe yetistirdi.

Cafer-i Sadik tiim iistatlarin hocasiydi.

193



Babas1 Muhammed Bakir da, ilmi konularda tistat birisiydi,
oglunun yetismesinde buytik katkis1 vardir.

Bu silsileler boyu boyle devam ediyordu.

Dehalarin dehasi diye bilinen Cabir bin Hayyan'nin hocasi,
Cafer-i Sadik idi.

Cafer-i Sadik Hazreti Muhammed’in egitiminden gelen to-
runlarindan biridir.

Iste immilik bizlere anlatildig1 gibi degildir.

Ummilik okuma yazma bilmeyen demek degildir.

Anasindan geldigi gibi kalmis, annesinden geldigi saflikta
olan, hakikatleri asil kaynagindan alan demektir.

Allah’'in kdinattaki vahiy sistemine ulasmak ancak ve ancak
tertemiz gonlii olana, ¢ocuk safliginda olana nasip olur.

Hazreti M@isd'ya, Tuvd'da “Nalinlarini ¢ikar, asani birak” de-
nilmesindeki hikmet; “Dilinya esaretinden kurtul, tiim kirlerin-
den, seni kirleten tiim batil diistincelerden temizlen, aklini gén-
liinii temizle, cocuk safliginda gel” anlamindadir.

Ancak ¢ocuk safligina gelen, Allah'in hakikatlerini kaynagin-
dan aslina uygun olarak okuyabilir.

Cocuk safligina gelmek; icinde zerre kadar kotiiliik, fitnelik,
biiytikliik, gurur, kibir, ayrimcilik, ¢ikarcilik, yalan, gibi zarar ve-
ren haller tasimamaktir.

Hazreti Muhammed, zekasini isleten zeki bir insand, giizel
goniilli bir insandi, tertemiz bir goniile sahipti, bir bebek mi-
sali masum bir goniile sahipti.

Yani “Ummi” idi.

Ona, immi denilmesindeki hikmet, anasindan dogdugu saf-
likta bir goniile sahip olmasi ve tertemiz halleri tasidigindan do-
lay1 idi ve hakikatleri kaynagindan tertemiz aktarmasi idi.

0 bizlere kendi hevasindan asla konusmadu.

Hep “Vahiy” sisteminden aldig1 hakikatleri aktardi.

Necm Siresi bizlere bu hakikati muhtesem sunuyor.

194



Bir kisinin hakikati kaynagindan okumasina engel olan sey-
ler; gonliindeki gurur, kibir, bilmislik, ayrimcilik, dedikodu, biri-
nin arkasindan ¢ekistirmek, mal-miilk, san-sohret, diinya men-
faati gibi halleridir.

Ummilik makdmina gelmek icin tiim bu hallerden temiz-
lenmek gerekir.

Ummilik makamina gelen, Levh-i Mahf{iz’a ulasir ve haki-
katleri oradaki Ummii’l-Kitdb’dan okur.

195



UMMU’L KITAB

Ummii’l Kitab nedir?

Ehl-i Kitab nedir?

Ummilik nedir?

Ummii’l Kitab, kitaplarin kaynagi, asli, anas1 demektir.
Ummii’l KitAb’dan Kur’an okumayan, Kur’an okumus sayillmaz.
Ummii’l Kitab’dan okuyabilmek i¢in “Ummi” olmak gerekir.

Bu goriinen dlem var olmadan 6nce, immii’l kitdb boyu-
tunda var idi.

Nasil bir agac, aga¢ olmadan 6nce tohumun icinde var ise,
iste goriinen her varlik, immii’l kitdb boyutunda var idi.

Rad Stresi 39: “Ve inde hu ummu’l kitab.”

Meali: “Ana kitap O’'nun katindadir”

Bu alem, her bir varlik, bir kitabtir, bu kitablarin ana kitabi
ise “Ummi’l kitab”tir.

Ummii’l kitab, bu alem ac¢iga ¢ikmadan énce, bir 6zde, yani
bir Levh-i Mahfi(iz’'da satir satir yazili idi.

Ummii'l kitab, Allah’in katindadir ki, “Kin fe yekn” emriyle,
var olan her sey, Levh-i Mahfiz’dan bir bir tecelli etmeye basladi.

Ummii’l kitab’da ne varsa, onun Levh-i Mahf{iz'unda yazil idi.

Varligin varolus sirlari, immi’l kitdb’in levhalarinda muha-
faza edilmekteydi.

Tim varligin; sekli, yapisy, ¢esitliligi, 6miir siireci, immii’l
kitab’da var idi.

Soyle diislinelim, géz adina yazilan tiim kitablarin immii’l
kitab'i, gozlerin bizzat kendidir.

196



Cilt adina yazilan tiim kitablarin, immii’l kitab'i insan derisidir.

Kur’an-1 Kerim, timmii’l kitdb’tan inzal olmustur. (Al-i im-
ran Siresi 7)

Kullarin yazdig1 Kur’an meallerinde ytizlerce hatalar olabilir.

Ama, immi’l kitdb’ta, bir hata, bir egrilik, bir sasma yoktur.

Ummii’l kitab’'tan okumayan Kur’an okumus sayilmaz.

Ummii’l kitdb’tan okuyabilmek icin, immi olmak sarttir.

Ummilik, toplumun bildigi anlamda, okuma yazma, hesap
kitap bilmeyen demek degildir.

Ummilik, anadan dogdugu saflikta, hi¢ kirlenmemis, bir di-
maga sahip olan demektir.

Ummilik, imm{; umm kékiinden gelir.

Umman kelimesi de buradan gelir.

Umm: Ana, asli, esasy, asliyeti, 6zili, merkez, kaynak, saf, do-
gal, gibi anlamlara gelir.

Ummi; aslina uygun, merkeze bagh, kaynagindan beslenen
gibi anlamlara gelir.

Ummi; Anasindan dogdugu saflikta hareket eden, safligin
korumus, hi¢bir inangla kirlenmemis olan demektir.

Nasil ki ¢cocuk dogdugunda, hi¢bir inanca tabi degildir.

Anne baba, daha sonra o ¢ocugu kendi inancina yonlendirir.

Hakikatleri, kullarin olusturdugu, matbaalarda basilan
Kur’an’dan, ya da diger kitdblardan 6grenmeye calisana “Ehl-i
Kitab” denir.

Hazreti Muhammed zamaninda, Tevrat, incil ve diger kitab-
lardan okuduklarini, orada burada hakikat diye anlatanlara “Ehl-i
Kitab” denirdi.

Hazreti Muhammed doneminde ve 6ncesinde, ellerinde dini
kitablar olanlar ve o kitdblardan okuyanlara ve Halka, o oku-
duklari kitdblardan bir seyler anlatanlara, Halk arasinda “Ehl-i
Kitab” denirdi.

197



“Ehl-i Kitab” diye sdylenen kesim, ellerinde kitab olanlar ve
o kitablardan okuyanlardi.

Yani “Ehl-i kitdb” denilen kesimin, hakikat diye anlattiklari,
sadece kitabsal bilgilerdi.

Oysa, hakikatler bizzat varligin kendinden idi.

Oradan okumayip, matbaalarda basilan kitaplardan bilgi-
lenen ve onlar1 hakikat diye anlatanlarin hepsi “Ehl-i Kitap”dir.

Varligin kendinden okumayan, hakikate ulasamaz.

Kur’an okumak, varligin 6ziinden okumaktir.

Kullarin yazdiklar: kitablara, ya da bir inanca teslim olan-
lara teslim oldu demek dogru degildir.

Teslimiyet, aslimizin geldigi ana kaynaga teslim olmaktir.

Al-i imran Stresi 20: ”Vel ummiyyine e eslemtum.”

Meali: "Aslinizin geldigi yere teslim oldunuz mu?”

Iste iimmii’l kitdb’a teslim olmayan, hakikatleri okumaya
baslayamaz.

Ummii’l KitAb’dan okuyabilmek, iimmilik makdmina ermekle
miimkiin olur.

Ummilik makdmina ancak ve ancak, inan¢ ayrimciigindan
temizlenmekle ulasilabilir.

Cocuk, annesinden dogdugunda higbir inang¢ ayrimciligi bilmez.

Iste o saf hale ulasmak, iimmilik makamina ermektir.

Aklindan, tim ayrimciligi, tiim fena hallerini temizleyen,
anasindan dogdugu safliga ulasan, gonliinde zerre kadar kotii
bir hal, disiince tasimayan kisi immilik makdmina ermistir,
immi olmustur.

Ummilik makdmina gelmek i¢in yapilacak olan, aklimizi, gén-
limiizii tertemiz yapabilmektir.

Gonliini tertemiz etmeyen, safliga ulasmayan Allah’in haki-
katlerine ulagsamaz.

198



Ummilik makadmina gelen, hakikatleri zahirde din adina ya-
zilan kitablardan degil, Allah’in canli kitdb1 olan varligin terte-
miz kaynagindan okur.

Kitabullah denilen kitab, insanin canli viicidudur, varligin
kendisidir.

Her varlik ve insanin viictidu kitdbullah'tir; okunasi kitab odur.

Kullarin derledigi kitablar, Allah’in kitab1 olan varlik kita-
bindan esinlenilmistir.

Kullarin yazdig kitablarda, hatalar eksikler vardir.

Allah'in kitabi olan, kitabullah’ta yani canli varlik kitabinda
hata yoktur.

Iste, Ummii’l Kitab, bu lem kitabi aci3a ¢ikmadan énce, Al-
lah'in kendinde olan kitabdir.

Her bir varlik, immii’'l kitab’in agiga ¢ikmis boyutudur.

Okunasi kitab, hakikatlerin satir satir yazili oldugu kitab,
varligin 6zidir.

Kullarin derledigi kitdblardan, hakikatlere sahit olunamaz.

Sahitlik makami, canl kitab olan varligi okumak, varliktaki
degerleri gormekle miimkiindiir.

199



KADINLARI DOVUN
DIYE YAPILAN MEAL DOGRU MUDUR

Ulkemizde her yil yiizlerce kadinimiz éldiiriilmekte, tecaviiz
edilmekte, dovilmekte, iskence gormektedir.

Ornekler vermek gerekirse:

2017 yilinda 409 kadinimiz 6ldirildi.

2018 yilinda 440 kadinimiz 6ldirildi.

2019 yilinda 474 kadinimiz 6ldurildi.

Ve her yi1l binlerce kadinimiz, déviilmekte, kovulmakta, is-
kence gormekte ve zuliim gormektedir.

Beyinlere, din adina sokulan “kadinlar1 dévebilirsin” sézii
dogru olabilir mi?

Bunu Allah'in emri gibi gostermek, Kur’an ayeti diyerek,
dini sohbetlerde genclerin beyinlerine zuliim getirecek bir bil-
giyi ekmek dogru mudur?

Nisa Stresinde 34 de gecen, “Darabe” kelimesini doviin diye
cevirmek dogru mudur?

Hemen hemen tiim miuellifler, “Darabe” kelimesini dovmek
diye cevirmisler.

Oysa darabe kelimesi dovmek anlamina gelmiyor.

“Darabe”: Vurgulamak, isabet, darbe, sarsmak, vurmak, ken-
dine getirmek, ortaya koymak, ¢cikarmak, hakikati gostermek, ha-
kikati sarsici sekilde ortaya koymak, gibi anlamlara gelir.

Kadinlar1 déviin diye meal yapilirsa, kadinlarin déviilmesi-
nin ve 6ldiiriilmesinin 6niine gecemezsiniz.

Her yil iilkemizde yiizlerce kadin éldiriiliiyor.

Binlercesi doviiliiyor, kotiiliige maruz kaliyor.

Déviilen, zulme ugrayan kadin sayis1 ytizbinleri buluyor.

200



Doviildiiglini gizleyen kadin sayisi ise belli degil.

Bir inanc¢ diisiiniin ki, kadinlarin déviilmesini dini yapti-
rim saylyor.

Bir meal cevirisi diisiinlin ki, orada kadinlarin doéviilmesi
diye yapilan c¢eviriyi Allah’in ayeti sayiyor.

Yine meal cevirisi diisiiniin ki, kadini insan yerine koymu-
yor, insan denilince erkek algilaniliyor.

Diistintin ki! Ceviriler, kadini erkege kullanacagi mal gibi su-
nuyor, hatta yetmiyor 6ldiikten sonra cennette sayisiz bakireler,
dullar, iri gozli huriler, memeleri yeni ¢cikmis yasit kizlar, hem
de istedigi kadar sunuyor.

Gergek boyle mi peki? Bu anlayislar Hazreti Muhammed'’in
sundugu din hakikati elbette degil.

Bu anlayislar, Hazreti Muhammed’e karsi ¢ikan Mekke’li
misriklerin din anlayisinda var.

Ve ne yazik ki bu anlayis, Hazreti Muhammed vefat ettikten
sonra, Kur’an’a meal olarak sokulmus.

Kadini insan yerine koymayan mealleri insanlar, Allah’in ki-
tabi diye okuyor.

Ve bunu islam adina yorumluyor.

Gercekten Kur’an’da kadinlar1 déviin ayeti var midir?

Yoksa bu erkekerkil bir zihniyetin uydurmasi midir?

Liitfen okuyun inceleyin.

Nisa Stresi 34: “Er ricalu kavvamiine alan nisai bi ma fad-
dalallahu badahum ala badin ve bi ma enfeki min emvalihim.
Fes salihatu kanitatun hafizatun lil gaybi bi ma hafizallah Vel-
1atl tehafline nustizehunne fe 1zithunne vahcurthunn fil meda-
cu vadribihunne fe in ata’'nekum fe 14 tebgl aleyhinne sebila
innallahe kane aliyyen kebira.”

Diyanet Meali: “Allah’in kimini kimine tistiin kilmasindan otiirii
ve erkeklerin, mallarindan sarfetmelerinden dolay: erkekler ka-
dinlar iizerine hakimdirler. Iyi kadinlar, géniilden boyun egenler
ve Allah’in korunmasini emrettigini, kocasinin bulunmadigi za-
man da koruyanlardir. Serkeslik etmelerinden endiselendiginiz

201



kadinlara 6giit verin, yataklarinda onlar1 yalniz birakin, nihayet
doviin. Size itaat ediyorlarsa aleyhlerine yol aramayin. Dogrusu
Allah Yiice'dir, Biyuk'tir”

Tevhid-i Kur’an Meali: “Ehil kimseler; nefsini bilme yolunda
olanlar1 hakikatleri anlamalari icin yetistirirler. Onlar birbir-
lerine Allah'in lituflarini anlamak istediklerinden dolay1 yar-
dimci olurlar ve onlar kendi varliklarinin sahibini bilip infak
ederler. Sonra da onlar salihlerden olma yolunda teslim olur-
lar. Allah’in bilinmeyen goériinmeyen alemi muhafaza ettigi gibi,
onlarda hakikatlerin bilgilerini muhafaza ederler. Ki onlar ita-
atsizlik etmekten cekinirler ve onlar 6gitlere uyarlar. Artik bu-
lunduklart makamlardan hakikatlerin disina ¢ikanlar olursa, on-
lara bulunduklar1 yerde hakikatleri vurgulayin. Bundan sonra
onlar, sizin sodylediginiz sekilde hakikatlere uyarlarsa, artik on-
lara bagka bir yol gdstermeyin. Muhakkak ki Allah tiim varlikta
ilmiyle ylice olandir”

Miiellifler, yani meal yapanlarin tiimii; kadinlar1 déviin diye
meal yapmislardir

“Darabe” kelimesini dovmek diye ¢eviriyorlar.

Tabii burada doviilecek olan kadin, erkek degil.

Bunu yorumlayanlar, erkegi insan yerine koyanlar, kadini ise
insan yerine koymayanlardir.

Yiizyillardir mealleri; kadini doviin diye okuyoruz ve kadin-
lar1 doviiyoruz hatta dldiirtiyoruz.

Ve toplum tarafindan ne yazik ki bunu Allah'in emri say1iyoruz.

Oysa Allah’a ne kadar biytik iftira ettigimizi anlamiyoruz.

Yalnizca tilkemizde her y1l ortalama dortytiz kadin, ama ko-
calar1 ama sevgilileri tarafindan oldiirtliyor.

Dayak yiyen kadinlarin ise sayisi belli degil.

Ciinki evlerinde dayak yiyen kadinlar ve kiz ¢cocuklari ses-
lerini ¢ikaramiyor.

Beyinlerimizi, kadinlar1 déviin diye kirletirsek bunlar ola-
caktir ve olmaya da devam edecektir.

“Darabe” kelimesini dovmek diye ¢evirmisler.

202



Oysa darabe kelimesi; vurgulamak, uyarmak, isabet, darbe,
sarsmak, vurmak, kendine getirmek, ortaya koymak, ¢cikarmak,
hakikati gdstermek, hakikati sarsici sekilde ortaya koymalk, gibi
anlamlara gelir.

Kur’an’dan bazi érnekler:

Hacc Stiresi 73: “Darabe mesel” “Vurgulayici misal” “Vurgu-
layici 6rnek”

Zimer Suresi 27: “Darabna "Ortaya koyduk” “Acikladik”
“Vurguladik”

Hasir Stresi 21: “Emsalu nadribu” “Misallerle hakikatleri
vurguluyoruz”

Bakara Stresi 26: "Yadribe mesel” "Orneklerle hakikatler
gosterilir”

Ibrahim Siresi 45: “Ve darabna lekum” Size hakikatleri vur-
guladik”

Ta-Ha Siresi 77: “Fe edrib lehu” “Onlara hakikatleri vurgula”

Tahrim Siresi 10: “Darabe Allah”

Onlarca yerde gecen “Darabe” kelimesini dévmek diye ce-
virmek dogru degildir.

Kur’an-1inceledigimizde “Darabe” ile ilgili ayetleri, dovmek
diye cevirmek, anlamina uygun diismiiyor

Ama maalesef miiellifler “Darabe”kelimesini dévmek diye
yalnizca kadini1 dovmek diye meal etmisler.

Ki onlar bile “Darabe” kelimesinin diger gectigi ayetlerde
dovmek kelimesini kullanmamiglar.

“Rical” kelimesini de erkek olarak ¢evirmisler.

Oysa “Rical” kelimesi: fleri gelen, ehil kimse, er kisi, devlet
adamyi, yonetici, list derecede yonetici, Kimil insan, Miirsidi Ka-
mil, gibi anlamlara da gelir.

“Nisd” kelimesini de kadin olarak ¢evirmisler.

Nas: insan.

Oysa Nisa: Insan olma yolunda olan, nefsini bilme yolunda
anlaminda kullanilmistir.

Yani nisa makdmindan gegmeden, nas makdmina ulasamayiz.

203



Evet, ylzyillardan beri beyinlerimize, bilin¢lerimize teca-
viiz ettiler.

Meallerde kadini insan yerine koymadilar, kadin dévilsiin,
ikiserli, tigerli, dorderli alinsin, istenildiginde bosanilsin diye
Ogrettiler.

Erkekerkil zihniyetler kadini insan yerine koymadilar.

Meallere de bunu boyle islediler.

Insan denince erkek diye ¢evirdiler, kadin1 adeta alinir sati-
lIir mal yerine koydular.

Hazreti Muhammed; kadin erkek esittir, kadin da bir insan-
dir dediginde, giildiiler alay ettiler.

Hazreti Muhammed vefat ettikten sonra, Kur’anin mealle-
rine kendi zihniyetlerini soktular.

Evlerde kadinlar1 dévdiiler, kovdular, yaraladilar ve dldiirdiiler.

Toplumun i¢inde bile actmadan doévdiiler, 6ldiirdiiler.

Devleti yonetenler; kadin 6liimlerini, dayaklari durduraca-
g1z, diye nutuklar attilar.

Ama higbir sey yapamadilar.

Clinki her giin, iilkemizin her yerinde yapilan sohbetlerde,
Kur’an’i da alet ederek, kadinlar1 dévebilirsin diye yapilan, dogru
olmayan mealleri okudular.

Toplumda beyinlere zulmii islediler.

Kadin insan degildir, doviiliir zihniyetini islediler.

Dayakla dovdiiler.

Yumrukla dovdiiler.

Soz ile asagiladilar.

Bigakla yaraladilar, oldiirdiiler.

Silahla yaraladilar, oldiirduler.

Arabayla Ustiine ylridiiler, cignediler.

Evet, beyinlerimize, din adina kadini d6éviin algisini soktular

Dayaktan kadinlarin gozlerini morarttilar, viicidlarini mo-
rarttilar.

Hele hele goniillerini asagiladilar ki bu dayaktan bile beterdi.

Evet, kadin doviliir diye ylizyillardir meal okudular.

204



Kiiciiciik beyinleri zehirlediler, dayag1 normal gibi kabul-
lendirdiler.

Ve bunun adina islam dediler.

Ve hala da hergiin okunmakta, beyinlere kazinmakta.

Ne yazik ki bu, din adina yapilmakta.

Bu, asla ve asla Hazreti Muhammed’in sundugu degildi.

O glizel insan:

Kadinlara haklarini verin.

Kadinlara kotii davranmayin.

Kadin erkek esittir.

Onlar1 zorla evlendirmeyin, eslerini secme haklari olsun.

Onlari evlerinizden atmayin, kovmayin.

Onlara yediginizden yedirin, giydiginizden giydirin, onlari
dovmeyin, onlara ¢irkin demeyin, fena s6z sdylemeyin, diye on-
larca giizel tavsiyede bulundu.

Evet, o glizel insan o dénemde, kadinlarin haklar: verilsin
diye adeta ¢irpinmistir.

Peki, hangimiz duydu bunu, hangimiz hayata gecirdi?

Aslinda bir kisi duydu ve o da yasalara gegirdi.

Ey Insan diinyast:

Ey kendini islam sayan diinya:

Bu 6grendigin din degil.

Bu 6grendigin Islam degil.

Bu 6grendigin, canimiz efendimiz Hazreti Muhammed’in
sundugu ogretiler degil.

Artik Allah rizasi i¢in biraz disiin, biraz arastir, biraz da olsa
dini anlamaya calis, Allah’1 anlamaya ¢alis.

205



LAT, MENAT, UZZA

Lat, Menat, Uzza ne demektir?

Put, putperestlik ne demektir?

Diinya, mal miilk, makam, san, s6hret, para hirsi putperest-
lik olabilir mi?

Hi¢ sahit olmadan inandigimiz bir inang¢ putperestlik ola-
bilir mi?

Atalarimizdan miras olarak gelen ve hi¢ sahit olmadan inan-
digimiz inang ve o inanca bagli yapilan uygulamalar putperest-
lik olabilir mi?

Necm Stresi 19-20: “E fe reeytum el late ve el uzza ve menat
salisetel uhra.”

Meali: - “Lat ve uzzanin ve ii¢iinciisii olan menatin ne oldu-
gunu anladiniz mi?”

Once put ve putperestlik nedir? Arastiralim, diisiinelim.

Eski donemlerde, peygamber diye bilinen kimselerin, gokte
olduguna inanilan tanridan haber alip, bunu topluma bildirdi-
gine inanilirdi.

Mesela, firavun ve firavunun din adamlari, “Haman”a peygam-
ber derlerdi. Haman'in gokteki tanridan haber aldigina inanilirdi.

Firavun bir sey yapacagi zaman, Haman’a danisir ve “Ey Ha-
man! Bize bildir bakalim goklerin tanrisi ne diyor, savasa ¢ika-
lim m1 ¢tkmayalim m1?” derdi.

Haman’da bir miiddet yalmz kalir ve konuyla ilgili bir bilgi

sunardi.

206



Firavun'un ya da yasayan Halkin yiice gérdiigii kimseler za-
manla dldigilinde, bunlarin bedenlerinin 6ldiigiine, ama réhla-
rinin yasadigina inanilirdi

Zamanla ylice goriilen kimselerin heykelleri yapildi ve on-
larin rahlari ile irtibat kurmak, onlar araciligiyla tanriya yakar-
mak i¢in zeminler olusturuldu.

Onlarin ytzii suyu hiirmetine, tanrinin topluma yardim edi-
lecegine inanildi.

Putperestlikte; daha 6nce yasayan, toplumun ytice gordiigii
kimseler asla bir tanr1 yerine konmadi.

O yiice goriilen kisinin, tanr1 tarafindan secilmis 6zel bir rith
olduguna inanilird.

Ve o Kkisi sayesinde tanri ile irtibat kurulacagina inanilirdi.

Bu durum binlerce yildan beri béyle siirlip gelmektedir.

Her toplum yiice gordiikleri kisileri, Allah ile aralarinda bir
araci olarak gérmiislerdir.

0 ytlce gordikleri kisilere siki sikiya baglanmislar ve onlara
kutsiyet vermislerdir.

Bu inanisi, Ziimer Siresi 3.ayet en a¢ik bir anlamda ortaya
koyuyor.

Zumer Suresi 3: “Ve ellezinettehazi min ddnihi evliyd ma
nabudu hum illa li yukarrib@ina ilallahi zulfa innalldhe.”

Meili: “Ondan baska evliya edinenler: Biz onlara kulluk et-
miyoruz, ancak Allah’a yaklastirsinlar diye onlara yakin oluyo-
ruz, derler”

Iste putperestlikte her zaman Allah inanca1 vardir.

Yiice goriilen, yasayan ya da dlmiis evliya diye bilinen kisi-
lerin Allah ile aracilik etmesine inanildigi icin o kisiye kutsiyet
atfedilmesi”Putguluk” tur.

Putperestlikte, kutsal atfedilen Kisilerin ve onlarin yasadik-
lar1 yerlerin, ylice goriilmesi vardir.

207



Varolus ve var eden idrakinden uzak olan kisilerde, birile-
rini yilice gorme inanci tarihsel olarak hep olmustur.

Iste, her varlikta sonsuz olan, nitelikleriyle kainatin sahibi
olan Allah'in yiiceligini goremeyip, birilerine ya da bir seye kut-
siyet ithaf edip, yiice gormenin adina putperestlik denir.

Yani, Allah’in yiiceliginin yaninda, bir seylere ya da birilerine
ytcelik isnat etmek, putperestlik alaninin kapisini acar.

Kisiler, ylice gordiikleri birilerini ya da mekanlarini put ha-
line getirirler.

Ve ayrica:

Kendi sahsiyetlerini,

Sevgilerini ya da sevdiklerini,

Nefretini ya da nefret ettiklerini,

Duygularini,

Korkularin,

Beklentilerini,

Mali-milki,

Sani, makami, sohreti,

Parays,

Inancy, ibadeti,

Inandig1 ama sahit olmadig, zanninda var ettigi tanriy, put
haline getirebilir.

El 1at- El 1ah putu inancr:

El 1at-el 1ah putu, inandig1 ama sahit olmadig1 tanriy1 put
haline getirmektir.

Kisi, atalarindan miras olarak gelen, hevasina gore inandig1
Allah’t put haline getirir.

Onu kendi yaninda goriir, diger inancglarda olan kisileri ce-
henneme atacagina ve onlari cezalandiracagina inanir.

[nandig1 Allah’in, onu ayr1 bir ézellikte yarattigina inanir.

208



Ve kimi kendini Miisliiman, kimi M{isevi, kimi Isevi olarak
0zel yarattigina inanir ve kendini digerlerinden iistlin goriir.

Iste asil yaraticiya degil de, atalarindan bir mirasla gelen
hevasina gore inandig bir Allah’a inanir.

Iste bu inanca “El Lat- El 14h” putu inana denir.

Furkan Siresi 43. ayet buna delildir.

Furkan Siresi 43: “E raeyte menittehaze ilahehu hevah.”

Meali: “Hevayi ildh edinmeyi anladin degil mi?

Eger kisi, sahit olmadigy, bilmedigi, bir Allah’a inaniyorsa, o
inandig1 Allah’1 put haline getirmistir.

Artik onunla ilgili her inang, her ibadet bir puttur.

Menat-mena putu:

Menat kelime olarak, Simi dilinde “6lim, kader, talih” an-
lamlarina gelir diye bilinir.

Menat'in 6liim, kader tanrigasi olduguna inanilir.

Olen kimseyi musalla tasindan alip, ona binek olup, ahirette
rehber olan, yol gosteren, yoneticilik, idarecilik yapan tanrica
olduguna inanilir.

Ingilizcede ki “menager” kelimesi de buradan geliyor olabilir.

Hazreti Muhammed’in biiyiik dedesinin ad1 da” Menaf” dir.

Ve Mekke'li miisrikler, onun da heykelini yapip ondan sefaat
ummuslardir.

Menat-meni kelimesinin; Mina, Minna, Men, Menan, Menun
kelimesi ile baglantili olduguna inanihir.

Sahsiyet, kimlik, kisi, anlamlarina gelir.

Burada anliyoruz ki; gerek kendi sahsiyetini, gerekse bazi
sahsiyetleri, daha yiice goriip, 6n plana ¢ikarmak “Menat pu-
tu”meydana getirmektir.

Her varliktaki, o varli1 tutan sahsiyete”Zat” diyoruz.

Ve tlim varlig1 tutan sahsiyet, kimlik Allah'in kimligidir.

Iste kisi;

Kendi milletini,

209



Kendi cinsiyetini,

Kendi kimligini,

Kendi bilgisini,

Kendi meslegini,

Kendi inanciny, iistiin goriirse, bu durumu ilah edinmis, put
edinmis demektir.

Onun i¢in Yunus Emre: "72 Millete aym1 gozle bakmayan,
Halk’a miiderris olsa, Hakk’a asidir” demistir.

Yani her varliga Hakk'in kimligiyle bakmayan, putperesttir
demek istemistir.

Uzza-aziz putu

Uzza, “El aziz” kelimesinden gelir.

Aziz, yiice olan demektir.

Aziz gordiigiimiiz, yiice gordiigiimiiz, evliya gordiigiimiiz,
her Kkisi uzza putudur.

Ciinkd, aziz olan, yani yiice olan, her varlikta sonsuz nitelik-
leriyle yiiceligini gosteren zati mutlak olan Allah’tir.

Allah’in yticeligini géremeyip, bir kulu yiice gérme durumu,
Allah’in her varliktaki ytice niteliklerini goremeyip yalnizca bir
kisiye ya da kisilere ya da mekana ya da esyaya yticelik nispet
etmek,"Uzza” putculugudur.

Bir kisiye, bu kimse ¢ok ylice demek, Allah’in yliceliginin ya-
ninda ona da yiicelik nispet etmektir.

Iste bu uzza putperestligidir.

Hubel putu:

Mekke’li miisriklerin en 6nemli ytlice gordiigii putlardan biri
“Hubel” putudur.

Hubel’e, goklerin yeryiiziine acilan kapisi, baglantisi ola-
rak inanilird1.

Hubel, daha 6nceki yillarda yasayan, peygamber olduguna
inanilan bir kimseydi.

Hubble Uzay Teleskobunun adi da buradan geliyor olabilir.

210



Mekkeli miisrikler; Kédbe’'de her tavafta, bu putlarin 6niin-
den gecerlerken ayni telbiyeyi tekrar ederlerdi.

Lat, menat ve uzza icin “Lat hakki icin, Uzza hakki i¢in, on-
lar yiiksek turnalardir, onlarin sefaatlerine iimit baglanabilir”
derlerdi.

Is’af ve Naile putlari icin soyle telbiye ederlerdi:

“Cagrina cevap vererek sana geldik ey Allah, ¢agrina cevap
vererek sana geldik.”

Hala glinlimiizde Hacc’ta sdylenen de aynisidir”Lebbeyk Al-
lahtimme lebbeyk, lebbeyke 1a serike leke lebbeyk, innel hamde
vennimete leke vel miilk, 13 serike lek.”

Iste putperestlik, Allah’1 idrak edemeyip; inancimizi ya da ken-
dimizi, ya da birilerini, ya da varhig, esyayi, parayi, mal, milkij,
makamy, bilgileri, sevgileri, nefreti, kini, ilah edinmek demektir.

La ilahe: Edindiginiz ilahlar1 yani putlar1 yok edin demektir.

Edindigimiz ilahlar1 yok etmeden, kainatin hakikatine ula-
samayiz.

Iste El 1ah-El 14t putu:

Sahit olmadan, idrak etmeden, atalarimizdan gelen bir mi-
rasla inandigimiz Allah inancini put haline getirmektir.

Menat putu:

Tiim varhigl tutan sahsiyet, kimlik, Allah’in kimligidir haki-
katini bilemeyip, kendimizin ya da birilerinin kimligini 6n plana
¢ikarip, digerlerini hor gérme durumudur.

Uzza putu:

Yiice olanin Allah oldugunu idrak edemeyip, kendimizi ya
da birilerini ytlice gormektir.

Bir kulu ytice goriip, tiim kullarda ytice olani1 gorememe du-
rumudur.

Onun i¢in Hazreti Muhammed: “Sakin beni yiice gérmeyin,
bende sizin gibi bir beserim” demistir.

211



HEPIMIZ HIRSIZIZ

Bu seslenis hepimize idi!

Ama duymadik, ama isimize gelmedi, ama bilemedik.

Ydisuf Stiresi 70: “Inne kum le sarikin.”

Meali: “Muhakkak ki siz, elbette hirsizlik yaptimiz.”

Yasuf Siresi'nde ki bu seslenis, hepimize degil miydi?

Hepimiz hirsiz degil miydik?

Ama Allah’a ait olan1 kendimize nispet etmekle, ama kul
hakki yemekle hepimiz hirsiz durumuna diismedik mi?

Viicidun sahibi biz olmadigimiz halde “Benim viicGdum” diye-
rek, Allah’a ait olani kendimize nispet ederek hirsiz olmadik mi?

Allah’a ait olan1 kendimize nispet etmedik mi?

Allah’a ait olan niteliklere benim demekle, kendimize nis-
pet etmekle, hirsiz olmadik mi1?

Viichdumuzda olan nefes alip vermeyi kendimize nispet et-
medik mi?

Viicildumuzda her an olan isleyise “Ben isliyorum” diyerek,
fail olan Allah’'in fiilini kendimize nispet etmedik mi?

Viicidumuzda olan sifatlar1 kendimize nispet etmekle, he-

pimiz hirsiz olmadik m1?

” o« » o« » o«

“Benim hayatim” “Benim ilmim” “Benim iradem” “Ben gorti-

yorum” “Ben isitiyorum”

” o«

“Ben kudretliyim” “Ben kelam ediyorum” diyerek, Allah’a

ait olan sifatlar1 kendimize nispet ederek, hirsiz olmadik mi?

212



Malikii’l-Milk” yani malin miilkiin sahibi Allah oldugu halde,
“Benim malim benim miilkiim” diyerek, Allah’a ait olan1 kendi-
mize nispet ederek, hepimiz hirsiz olmadik mi1?

Nice kulun hakkini yiyerek hepimiz hirsiz olmadik mi?

Devletin, nice malini yiyerek hepimiz hirsiz olmadik mi1?

Kurdun kusun hakkini yiyerek hirsiz olmadik m1?

Kurdun, kusun icecegi suyu kirleterek, hepimiz hirsiz ol-
madik mi1?

Havayi kirleterek, nice canlinin nefes almasini engelleyerek,
hirsiz olmadik mi1?

Yisuf Siresi 70: "Onlar i¢in hazirlanan ytiklerinin icine bir
su kab1 koydurdu. Sonra bir seslenen Kkisi ile onlara seslendi:
Ey kafile! Elbette sizler hirsizlik yapmissiniz.” Bu ayette mesa-
jin1 ¢ok iyi anlamaliydik.

Eskiler, her an su i¢tigimizden dolayi, bedene “Su kab1” de-
misler.

Ya da, viiclidu tutan Zat'tan dolayi, altin kdse demisler.

ViicGdu tutan Zat, altin ile remz edilmistir.

Allah’in zaty, altin ile remz edilmistir.

Onun i¢in altin, er kisiye haram denilmistir, er kisi yani ka-
mil Kisi, viicidu tutan Zat'in Allah oldugunu bilendi, o viicidu
kendine nispet edemezdi.

Bir gaflete diisiip, o viiclidu kendine nispet etmesi ona ha-
ramdi ve o gafletten hemen donmeliydi.

Viicidu tutan zat Allah idi, o viicd Allah’a aitti, hi¢ “benim”
denebilir miydi?

Ama dedik ve hadla da demekteyiz.

Iste, Allah bedeni yaratmis, ona kendi Zat'im1 koymus.

Ama insanoglu o bedene sahiplenmis “Benim” demis ve hir-
s1z durumuna diismustir.

Viicidun sahibi biz miyiz?

213



Viicidu tutan ilahi kudret bize mi ait?

Viiclidda, nefes alip veren, kalbi attiran, kani dolastiran, hiic-
releri her an calistiran biz miyiz?

Degiliz degil mi?

Viicld bize ait olsa, hi¢ onu yaslandirir miyiz?

Viiciid bize ait olsa, hi¢ onu 6ldiiriir miiyiiz?

Hi¢ hastalandirir miy1z?

Bize ait olmayan viiclida “Benim viicidum” demekle, hir-
s1z olmadik m1?

Yisuf Stresi'nde ki bu seslenis bosuna miydi?

“Inne kum le sarik(in” “Muhakkak ki siz, elbette hirsizlik yap-
tiniz” seslenisi ne kadar anlamhydu.

Ama duymadik, anlamadik, diisiinmedik.

Hep hirsiz olduk, bir tiirli fark etmedik.

Seslenis kulagimizdan girdi, ama gonliimiize girmedi.

Duyduk ama isitmedik.

Hepimiz hirsizdik, ama fark etmedik.

Allah’a ait olan1 ¢alan, hirsiz olan, kullarin hakkini ¢almaz
miydi?

Hirsiz olmaz miydi?

Oldu da, hirsiz oldu, Allah’a ait olan1 da ¢aldi, kulun da hak-
kina girdi.

Allah’in hakkina giren, kulun hakkina girmez miydi?

Girerdi elbet, hem de hi¢ acimadan girerdi.

Nicesinin sevgisini, umudunu, hayallerini ¢almadik m1?

Nicesinin makamini, mevkisini, adin, bilgisini calmadik m1?

Nicesinin emegini, yiyecegini, icecegini, gelecegini calmadik m1?

Hirsizliktan kurtulmanin yolu, her varliktan her an seslene-
nin sesini duymak degil miydi?

0 ses: “Bana ait olan viicidu, kendinize nispet etmekle hir-
sizlik yapmayin” seslenisi degil miydi?

214



Elest meclisinden gelen seslenis; “ViicGdunuzun Rabbi be-
nim” seslenisi degil miydi?

Hirsizliktan kurtulmak, viicidun sahibine viicidu, teslim et-
mek degil miydi?

Diistiiglimiiz gafletten, donmek gerekmez miydi?

Allal’a ait olan1 kendimize nispet etmekle, hepimiz hirsiz
durumuna diismedik mi?

Kul hakki yiyerek, hepimiz hirsiz olmadik m1?

Ufacik ¢ocuklarin beyinlerini kirleterek, onlarin hakikatleri
anlamasina engel olmakla, onlarin saf diisiinmesini ¢alarak hir-
s1z olmadik mi1?

O cocuklarin 6grenme hakkini, sorgulama hakkini ¢alma-
dik m1?

Insanlar1 huzursuz ederek, mutlu olma haklarini calmadik mi?
Oyle veya béyle, bir sekilde hepimiz hirsiz olmadik mi1?

“Elbette sizler hirsizlik yapmissiniz.” ayeti, hepimize degil
miydi?

215



OLDURMEYECEKSIN

Hakk yolunda “Oldiirmeyeceksin” diye 6gretilir.

“Oldiirmeyeceksin, zuliim etmeyeceksin, kétiiliik yapmaya-
caksin”, diye ogretilir.

Ama birileri ortaya ¢ikip; “kafirler, dinsizler; imansizlar, namaz
kilmayanlar éldiiriilmeli” diyorsa, bil ki bu s6z seytanin sézudir.

Bunu Kur’an meallerinin ¢evirisine bagliyorsa, bil ki o meal
dogru bir sekilde ¢evrilmemistir.

Bil ki Kur’an'in bir ayeti, diger ayetiyle celismez.

Celisiyorsa, meal yapan dogru meal yapmamistir.

Hakk yolunda:

“Sakin o6ldirme”

“Bir kisiyi 6ldiiren, tiim insanlar1 6ldiirmiis gibi olur”

“Asla kotiilik yapmayacaksin.”

“Fitnelik yapmayacaksin”

“Asla haset, fesat olmayacaksin” diye 6gretilir.

Kotiiliikk Allah’tandir diyenlere asla inanmayacaksin.

Kotulugi kendinde, kendi seytaninda arayacaksin.

Ve o seytanini Misliiman edeceksin.

Oldiirmeyeceksin.

Zuliim etmeyeceksin.

Kul hakki yemeyeceksin.

Dedikodu yapmayacaksin, cekistirmeyeceksin.

Kalb kirmayacaksin.

Ah dedirtmeyeceksin

Kimseyi; kafir, dinsiz, imansiz, namazsiz, diyerek hedef gos-
termeyeceksin.

Bil ki kalb kirmak da 6ldtiirmektir.

216



Zulim etmek de dldiirmektir.

Kul hakki yemek de 61dliirmektir.

Hedef gostermek de 6ldliirmektir.

Sinsi diisiinceler de 6ldiirmektir.

Kiskanclik, hasetlik, fesatlik, ayrimcilik da 6ldiirmektir.

Sana, kéfirler 6ldiriilmeli, diyenlere sakin inanma.

Iman etmeyenler 6ldiiriilecek, diyenlere kanma.

Namaz kilmayanlar 6ldtriiliir, diyenlere inanma.

Sana, 6ldiirme kodlamasi yapanlara dikkat et.

0 kodlamay1 yapan seytanin kendisidir.

Seytani da disarida arama.

Bil ki o senin kendinde ki, zalimlik boyutudur.

Maide Siresi 32: “Bir kisiyi 6ldiiren, sanki tiim insanlari 6l-
diirmis gibi olur”

Tevrat On Emir: “Oldiirmeyeceksin.”

Incil, Matta 19: Isa su karsihg verdi: “ Adam 6ldiirmeyecek-
sin, zina etmeyeceksin, calmayacaksin, yalan yere taniklik etme-
yeceksin, annene babana saygi gostereceksin ve komsunu ken-
din gibi seveceksin.”

Gel kardesim:

Sana din adina mezhep adina; kafir, imansiz, dinsiz, namaz
kilmayan oldiiriilmeli diyenlere sakin inanma.

Bil ki bu 6gretiler, seytanin 6gretilerdir.

Hakk yolunda 6ldiirmek yoktur, yasatmak vardir.

Hakk yolunda kotiiliik yapmak yoktur, iyilik yapmak vardir.

Diisiin bir bak, islam kelimesi bile baristir.

Gel kardesim;

Kotiiliik yapma isteginin, icgiidiistiniin kaynagini kesfet.

Oldiirme i¢giidiisiiniin kaynagini kesfet.

Kendi seytanini kesfet.

Aklina gelen, kotiiliik diistincelerinin kaynagina in ve o dii-
stinceleri yok et.

217



Aklina gelen, gurur, kibir, tistiinliik, secilmislik, hor gormek,
diistincelerinin kaynagina in ve o dusiinceleri yok et.

Bil ki eyleme dontisen zalimliklerin ana kaynag diisiincelerdir.

Bil ki kotii diisiincelerin ana kaynagi 6gretilerdir.

Gel kardesim:

Ogrendigin bilgilere dikkat et.

Sana sunulan bilgilerin a¢tig1 kapilar: diisiin.

Sana emir ve yasaklar sunanlarin asil niyetlerini diisiin.

Sakin kotiiliik Allah’tandir diyenlere kanma.

Kur’an’da Allah kétiiliikk vermez ayeti vardir.

Nisa Stresi 40: “Innallahe 14 yazlimu miskale zerreh.”

Meali: “Stiphesiz Allah zerre kadar kotiiliik vermez.”

Kaf Siresi 29: "Ve ma ene bi zallamin lil abid.”

Meali: “Kullarim i¢in bir kotiiliik veren degilim.”

Kotiligi, zulmi kendinde arayacaksin ve bunun kayna-
gina ereceksin.

Kisiye 6gretilen, beyinlere kodlanan bilgileri diisiineceksin.

O bilgiler iyi eylemlere mi kapi agiyor, kotii eylemlere mi
kap1 agiyor? Onceden bu durumu sezeceksin.

Nisa Siresi 79: “Ve ma esabeke min seyyietin fe min nefsike.”

Meali: “Ve kotiiliik gibi seyleri kendinizde arayin.”

Kotiligin kaynagin diisiin.

Senin beynine ekilen bilgilerin, nasil bir sey ortaya ¢ikara-
cagini iyi diisiin.

Aileden, toplumdan, arkadaslarindan, gittigin topluluklar-
dan 6grendigin bilgilere dikkat et.

Aklina ekilen, zulme kapi acan bilgileri reddet.

Kendi yolunu Ustiin gdsteren, baskalarinin yoluna hor bak-
tiran, her tiirli bilgiyi reddet.

Inancini, milletini, meslegini iistiin gosteren her tiirlii bil-
giyi reddet.

Ikilik getiren, ayrimcilik yapan, kiigiik gosteren, hor bakti-
ran, bozgunculuk kapisi agan, her tiirlii bilgiyi reddet.

218



Hakk yolunda bosuna "Oldiirmeyeceksin” denilmez.

Onemli olan savas degil baristir.

Islam kelimesinin 6zii baristir.

Miisliiman, baris lizere yasayan demektir.

Toplumdaki, Miisliimanlik kavramini gdzden gecireceksin.

Yasantisina yansiyor mu bakacaksin.

Sakal birakmakla, ciibbeyle, namaz kilmakla, Allah demekle
Misliiman olunup olunamayacagini diisiineceksin.

“Allah seklinize bakmaz, kalbinize bakar” s6zlinii unutma-
yacaksin.

Kalb ile tasdik nedir? Cok diisiineceksin.

Varligin dis yiiziinde kalmayacaksin, i¢ ytliziinii géreceksin.

Tiim varlikta tecelli edene sahit olacaksin.

Ezanda her giin okunan, giinde 20 defa sdylenen “Eshedi”
kelimesini ¢ok iyi diisiineceksin.

Ayrimcilik degil, birlik iizere olacaksin.

Kur’an’in, Incil'in, Tevrat'in; ” Oldiirmeyeceksin, zuliim et-
meyeceksin, kotiiliik etmeyeceksin, kul hakkina girmeyeceksin,
aldatmayacaksin, hor bakmayacaksin, dedikodu yapmayacak-
sin, yargilamayacaksin” ayetlerini ¢cok ama ¢ok diisiineceksin.

Topluluklarin din diye, inan¢ diye 6grettigi; aklina 6ldiirme
ile ilgili bilgilerin ekilmesine asla izin vermeyeceksin.

Gel kardesim, icinde olan, her tiirlii; kotiilik, benlik, gurur,
kibir, tistlinliik gibi diistinceleri yok et.

Gel kardesim, para ugruna, makam ugruna, kendini seyta-
nina esir etme.

Gel kardesim; zulme kap1 acacak olan her tiirlti disiinceyi,
inanci reddet.

Gel kardesim, islAm kelimesinin manasina er ve bunu ya-
samina gecir.

219



MUSLUMAN KIMDIR,
GERCEKTEN MUSLUMAN MIYIZ

[slam nedir, Miislimanlik nedir?

Yasantimizda Islam iizere mi yasiyoruz?

Hal ve davranislamizla, yasantimizla, cevre iliskilerimizle,
gercekten Islam iizere mi yasiyoruz?

Dil ile, bir kez kelimeyi sehadet getirmekle, Miisliiman olu-
nur mu?

Yoksa Hazreti Muhammed’le bir donem kapandi mi1?

Kalbi cihetle Miisliman olan, Hazreti Muhammed ve ona ya-
kin olan, az sayida olan kisiler miydi?

Bir dénem onlarla kapandi mi1?

Dil ile ikrar kalb ile tasdik dedigimiz hakikat nedir?

Hucurat Stresi 14: “Kendi inanclarindan gelenler: Biz iman
ettik, dediler. Heniiz iman etmediklerini anlat. Lakin teslim ol-
duk, desinler. iman heniiz kilblerinize girmedi.”

Kalb ile tasdikten amag¢: iman ve Islam suuru, yasantisina
yansimis olma durumudur.

Yani hal, hareket ve eylemleriyle yasantisinda, islam suu-
runu gostermis demektir.

Once Islam ve Miisliiman kelimelerini inceleyelim:

islam kelimesi Arapga "e%:Slam, Seleme” kokiinden gel-
digi soylenirse de Islam kelimesinin Hazreti Adem’e kadar git-
tigi de soylenir.

Slam ‘.3, [slam Ao’

Slam; Sin, Lamelif, Mim harfleriyle yazilr.

220



Islam »>L) kelimesinin ise baginda”Elif” harfi vardir.

Bu her bir harf neyi sembolize eder, ne anlamlarda kullanil-
mistir, cok iyi arastirmak gerekir.

Tiim arastirmalar sunu gésteriyor ki Islam: Baris, huzur,
selamet, sulh, anlamina gelen bir kelimedir.

Miisliman da: Baris ve huzur veren, selamet igcinde olan, zarar
vermeyen, kavga etmeyen, ¢cevresine huzur veren Kisi demektir.

Hep savas, yagma, 6ldiirme donemlerinde ortaya ¢ikan bir
kelime olan “Islam”kelimesi, savas ve yagmalara karsi ¢cikan Res(il
ve Neb{ler, “Islam” kelimesini insanliga sunmuslardhr.

Peki, bizler gercekten Miisliiman miy1z?

Misliiman: Baris ve huzur lizere olan, selamet lizere olan,
zerre kadar zarar vermeyen, hep ¢evresine huzur sunan kisi
anlaminda ise acaba bizler boyle miyiz diye sormak gerekir...

Kur’an basindan sonuna kadar, kainati okumayi, arastirmay,
anlamayi tavsiye eder.

Ve “Salih amel”de olmay1 emreder.

Yani iyi calismalarda olmaysi, iyi insan olmayi, kimseye zerre
kadar zarar vermemeyi emreder. Yani “Islam” suuruna ulasmayi
ve o suurda yasamay1 emreder.

Simdi hepimiz kendimize soralim: Ben Miisliiman miyim?

Mislimanhgin vasiflarini hayatima gecirdim mi?

Miisliiman kimdir?

Kur’an soyle tarif ediyor:

Kainati okuyan, inceleyen, varolusu ve var edeni anlayandir.

Allah hakikatine erendir.

Kulluk suuruna ulasan, o suurdan asla ayrilmayandir.

Allah’a giivenendir

Allah’in adaleti lizere hareket edendir.

Karamsarliga, imitsizlige kapilmayan, kapilsa da hemen Al-
lah’a siginandir.

221



Hal ve yasantis1 “Islam” {izere, yani ¢evresine huzur veren,
herkesle barisik yasayan, kavga halinde olmayandir.

Anne babasina 6f bile demeyen, yakinlarina yardim i¢in ko-
sandir.

Kibirli olmayan, kendini bliyiik gérmeyendir.

Boliiciilik, ara bozuculuk icinde olmayandir.

Insanlarin ardindan dedikodu yapmayan, onlar1 ¢ekistir-
meyendir.

Kimini kii¢iik goriip, kimini yiice gormeyendir.

Kimseyi kirmayan, bagirmayan, kavga etmeyen, bilmislik
icinde olmayandir.

Diinya mali, miilkii, sani, sohreti icin yasamayan, bir makama
gelmek icin diizen icine girmeyen, insanlari kullanmayandir.

Birilerinin hakkini yemeyen, malini miilkiinii ¢almayandir.

Insanlarin sikintilarinda, samimi olarak higbir beklentiye
girmeden onlara yardim i¢in kosandir.

Insanlar inanglarina, ibadetlerine gére ayirmayan, onlari
inanclarini ibadetlerini hor gérmeyen, onlar1 cehennemlik gor-
meyendir.

Insanlara kétii lakaplar takmayan, ayibini aramayandir.

Insanlarla alay etmeyen, hatalarini aramayan, 6zelini aras-
tirmayandir.

Insanlara gliler yiizlii davranan, onlarin hal, hatirlarini so-
randir.

Tartida, alip vermede diiriist davranandir.

Otoriteye cikar icin yakin olmayandir.

Devlet yonetiminde Halk’in ¢ikarlarini koruyan, kendi sahsi
¢ikar1 icin kosmayan, riisvet yemeyen, bahsis bile kabul etme-
yendir.

Insanlar icin ve gevresi icin kosan, bir seyler iireten, bir sey-
ler kesfeden, insanlarin yasamlarini kolay kilan, onlara hep fay-
dali olan, hi¢bir beklenti icinde olmadan yardim edendir.

222



Evet, Kur'an basindan sonuna kadar Miisliiman olmanin va-
siflarindan bahseder.

Kur’an’dan bazi érnekler vermek gerekirse:

Had Stresi:

Sabredenlerdir.

Dosdogru hak yolunda ¢alisanlardir.

Diinya hayatini siisiinti, yani makam san, sohret pesinde ol-
mayanlardir.

Iftira atmayanlardir.

Yalanlar1 aktarmayanlardir.

Olgiiyii ve tartiy1 tam olarak yerine getirenlerdir

Insanlarin mallarinin karsiligim eksik vermeyenlerdir

Calmayanlardir

Zarar vermeyenlerdir.

Fesatlik ¢ikarmayanlardir.

Hucurat Shresi:

Kimseyi alaya almayandir.

Kimsenin ayibini aramayandir.

Birbirine kotii isim, lakaplar takip ¢agirmayandir.

Kimsenin arkasindan ¢ekistirmeyendir, dedikodusunu yap-
mayandir, gizli yonlerini, hatalarini arastirmayandir.

Birbirine yardim i¢in kosandir.

Kendi bildiginin inadinda durmayandir.

Asli olmayan seylere inanmayandir.

Lokman Stresi:

Her an Hakk’a baghlik suuru tizere hareket edendir.
Temizlenme icinde olup, kendilerindekini paylasanlardir.
Sonlarinin gelecegini bilerek yasayanlardir.

Bilgisi olmadig1 seyler hakkinda konusmayanlardir.
Kibirlenmeyenlerdir.

Kimseyi ve hicbir varhigi kiiglik gormeyenlerdir.

223



Varliginin sahibini bilip teslim edenlerdir.

Allah’a ait nitelikleri kendine nispet etmeyenlerdir yani asla
sirk icinde olmayanlardir.

Anne, babasina her zaman minnettarlik icinde olanlardir.

Hep iyi haller i¢cinde yasayanlardir.

Hep hakikatlere arif olmaya ¢alisip hakikatleri inkar etme-
yenlerdir.

Insanlara suratin1 asmayandir.

Yerytiziinde bobtirlenerek yiirtimeyendir.

Biiyliklenme, dviinme halleri olmayandir.

Hep tevazulu bir sekilde hareket edendir.

Konusurken sesini ytlikseltmeyendir.

Asla kendi ¢ikarina gore hareket etmeyendir.

Her an saygi i¢cinde olanlardir.

Diinya hayatina aldanmayandir.

Maide Siresi

Verdigi s0zll yerine getirenlerdir.

Hep yararli haller icinde olanlardir, zerre kadar da olsa za-
rar vermeyenlerdir.

Varolusu arastiranlar, hep hakikatler pesinde olanlardir.

Hep fenalardan uzak duranlardir.

Fedakarliktan vazge¢meyenlerdir.

Gosteris pesinde olmayanlardir.

Kan dokmeyenlerdir.

Kotiilik i¢in yardimlasmayanlardir.

Iyilik tizere yardimlasanlardir.

Zerre kadar da olsa diismanlik i¢inde olmayanlardir.

Ofkeyle hareket etmeyenlerdir.

Vurup zarar vermeyenlerdir.

Bozup dagitmayanlardir.

Fakir birakmayanlardir.

224



Sikintilar, kederler vermeyenlerdir.

Gereginden fazla yemeyenlerdir, icmeyenlerdir.

Biiyi, fal gibi asilsiz seylerle ugrasmayanlardir.

Adalet tizere hareket edenler hi¢ adaletten ayrilmayanlardir.
Asla ¢alip cirpmayanlardir.

Rum Sfresi

Varligin suretinde kalmayandir.

Umitsizlik icinde olmayanlardir.

Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket
edenlerdir.

Dinin, Allah’a ait oldugu suuruyla yasayanlardir

Tevhid iizere yasayanlardir.

Dini bolen kimselerden olmayanlardir.

Insanlar Dine gore ayirmayanlardir.

Insanlar tarikatlara, mezheplere, cemaatlere bélmeyenlerdir.
Benim inancim dogru senin ki yanlis demeyenlerdir.
Kendi inanciyla bobiirlenmeyenlerdir.

Araf Siresi

Seytani hallere uymayanlardir

Iblislik halinde yani varligin dis suretine bakmayanlardir.
Asla kibirlilik iginde olmayandir

Hep iyi haller giizel haller icinde olanlardir

Kimsenin 1rzina namusuna tasallut etmeyenlerdir.

Haddi agsmayanlardir.

Evet, simdi hepimiz kendimize soralim biz gergekten bu
ayetleri yasantimiza uyarladik m1?

Biz gercekten bu emirlere uygun mu yasiyoruz?

Biz gercekten Miisliiman miy1z?

225



Yoksa sadece lafzinda kaldik, kalb1 bir yasant1 icine gire-
medik mi?

Miisliman kelimesinin telaffuzunda kaldik da, kalbi bir se-
kilde imani ve islami boyuta gecemedik mi?

Evet, telaffuzda kaldigimizda, yani dil ile ikrarda kaldigi-
mizda iman etmis, Musliiman olmus sayilir miy1z?

Mesela glinde bin kez doktorum desem, doktor olabilir miyim?

Elbette olamam.

Doktorluk egitimini almadan, o egitimi basart ile gecmeden ve
hayata yansitmadan yani hasta tedavi etmeden doktor olunamaz.

Iste dil ile ikrar kalb ile tasdik de béyle bir seydir.

Dilimizle istedigimiz kadar Miisliimanim diyelim, yasanti-
mizda bunu gostermedigimiz miiddetce Miisliiman olamayiz.

Evet, yazmaya gonliim varmiyor, ama yazmam gerektigini
de biliyorum.

Miisliimanlik dedigimiz bir devir, Hazreti Muhammed ve
Ehl-i Beyt sonrasi kapandi diye diisliniiyorum.

Hepimiz, diinya mali, makami, san1 s0hreti pesine dustiik.

ibadetlerimizi bile nefsimiz i¢in yapiyoruz, yani cennete var-
mak, cehennemden korunmak i¢in yapiyoruz.

Bedenimizin derdine diistiik, sahibini anlayamadik, ona tes-
lim olamadik.

Evet, hepimiz kendimize soralim:

Ben gercgekten Miisliiman miyim?

Ben islam suuruna ulasabildim mi?

O suuru yasantima gecirebildim mi?

226



MUSLUMANIZ OYLE Mi

Iki rekat namaz kildik diye, Miisliiman mi olduk?

Orug tuttuk, Hacca gittik diye, Misliiman mi1 olduk?

“Elhamdiilillah Miisliimanim” demekle Miisliiman mi olduk?

Miisliiman bir anne babadan dogdum diye, Miisliiman’mi
olduk?

Biz gercekten Miislliman miyiz?

Evet, Kur’an 6lciisliyle bizler gercekten Miisliiman miy1z?

Yoksa bizler, Miisliiman kili§ina girmis seytanlar miy1z?

Dilimizle séyleyip, hayatimiza geg¢iriyor muyuz?

Allah’in emri diye niye ibadetleri gosteriyoruz da bu emir-
lerden bahsetmiyoruz?

Liitfen yavas yavas okuyun ve kendinize deyin ki, ben Miis-
liiman miyim?

Kur’an:

“Kimsenin dedikodusunu yapip ¢ekistirmeyin”, der. Bunu ya-
panin da 6lii kardesinin etini yemis gibi oldugunu belirtir. (Hu-
curat Saresi 12)

Peki, biz bunu yagsamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Kimsenin gizli yonlerini, hatalarini arastirmayin” der. (Hu-
curat Siresi 12)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Kimseyle alay etmeyin, kimsenin ayibini aramayin, yani onu
kiiciik gormeyin, hor gérmeyin, inancini, ibadetini asagilamayin,

227



toplumda bir kisi veya bir toplulugu kotiilemeyin, kimsenin 6¢ze-
lini arastirarak onun ayibini aramayin” der.

(Hucurat Stresi 11)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Birbirinize kotl isimler, kotl lakaplar takip cagirmayin”
der. (Hucurat Siresi 11)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Size bir bilgi geldiginde hemen inanmayin ash var m1 yok
mu, emin oluncaya kadar arastirin” der. (Hucurat Stresi 6)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

“Kendi bildiklerinizde kalip inatlasmayin, birbirinize karsi
da bagirarak konusmayin, ¢alismalarinizi bosa gecirmeyin ve
sizler, kendinizi ve ¢evrenizi anlamay1 terk etmeyin” der. (Hu-
curat Siresi 2)

Peki, biz bunu yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

Kibirlenmeyin.

Bilginiz olmadig1 seyler hakkinda konusmayin.

Kimseyi ve hi¢bir varhig: kiiciik gormeyin.

Anne babaniza iyi davranin.

Insanlara suratinizi asmayin.

Bobiirlenerek yliriimeyin.

Oviinmeyin, biiyiiklenmeyin.

Hep tevazulu olun.

Asla kendi ¢ikarinizda olmayin, insanlari aldatmayin, der.

(Lokman Stiresi)

Peki, biz bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

228



Asla ¢alip cirpmayin.

Verdiginiz so6zii yerine getirin.

Zerre kadar da olsa zarar vermeyin, hep iyi haller icinde olun.
Fedakarliktan vazgecmeyin.

Gosteris pesinde olmayin.

Kan dokmeyin.

Kotiilik i¢in yardimlasmayin.

lyilik iizere yardimlasin.

Zerre kadar da olsa diismanlik icinde olmayin.

Ofkeyle hareket etmeyin.

Vurup zarar vermeyin.

Bozup dagitmayin.

Fakir birakmayin.

Sikintilar, kederler vermeyin.

Gereginden fazla yemeyin, igmeyin.

Biiyi, fal gibi asilsiz seylerle ugragsmayin.

Adalet iizere hareket edin, hi¢ adaletten ayrilmayin, der.
(Maide Stiresi)

Peki, biz bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?
Kur’an:

Varligin suretinde kalmayin.

Umitsizlik icinde olmayin.

Huzur dolu, sevgi dolu, merhamet dolu hallerle hareket edin.
Dinin Allah’a ait oldugu suuruyla yasayin.

Tevhid iizere yasayin.

Dini bolen kimselerden olmayin.

Insanlari dine gore ayirmayin.

Insanlan tarikatlere, mezheplere, cemaatlere bélmeyin.
Benim inancim dogru senin ki yanlis demeyin.

Kendi inancinizla bébiirlenmeyin, der.

(Rum Stiresi)

229



Peki, biz bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

Hep iyi haller, giizel haller icinde olun.

Kimsenin 1rzina namusuna tasallut etmeyin.

Haddi agmayin.

Kimseyi kiiciik gormeyin.

Benlik icinde olmayin.

Ara bozucu olmayin.

Islah edici olun, ara bulucu olun, baristirin, der.

(A'raf Stiresi)

Peki, biz bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Kur’an:

Dini alanda iicret almayin, zerre kadar karsilik beklemeyin.

Bir ilim ifade etmeyen seyin ardina diismeyin.

Asl olmayan seylere yonelmeyin.

Anne babaniza 6f bile demeyin.

Zina etmeyin.

Cana kiymayin.

Alis veriste kimseyi aldatmayin, adaletle davranin.

Dosdogru hareket edin.

Cemaat, tarikat, mezheplere béliinmeyin.

Allah ismini alet ederek kimseyi aldatmayin.

Edepli, ahlakly, tevazi icinde olun, algak gontillii olun.

Hayvanlari sevin, varligi sevin, der.

Peki, biz bunlar1 yasamimizda uyguluyor muyuz?

Boyle yiizlerce Kur'an emrini, hangimiz hayatimiza gegiriyoruz.

Hangimiz bunlar1 okudugumuzda sarsilarak diistiniiyoruz.

Evet, biz bu emirlerin hangisine uyuyoruz?

Allah’in emri diye, niye ibadetleri gosteriyoruz da, bunlar
anlatmiyoruz?

230



Neden korkulardan, emirlerden bahsediyoruz da, Islam su-
urunun toplumda olusmasi i¢in bunlardan bahsetmiyoruz?
Evet, biz gercekten Miisliiman miy1z?

Ulkemizde ya da Diinyada bunlar hayatina geciren bir Miis-
liiman var midir?

Varsa gidip elinden 6pelim, onun yanindan ayrilmayalim.
Yoksa bizler Miisliiman kiligina girmis zalimler miyiz?
Yoksa bizler Miisliiman kiligina girmis seytanlar miyiz?

Kendimizdeki seytani Miisliman etmeden, nasil Miisliiman
oluruz ki?

Litfen kendimize soralim, bunlar1 uygulamayan Miisliiman
sayilir mi?

Liitfen kendimize soralim, ben Kur’an'in emirlerine uyu-
yor muyum?

Liitfen kendimize soralim, ben gercekten Miisliman miyim?

231



NEFESIiNi TEMIZLE

Nefesini temizle.

Bil ki yol, nefesle acilir.

Bil ki yol, nefesi temiz olana acilir.

Hakikat yolunda olmak istersen, nefesin sirrina ermen gerek.

Hakk kapilarinin agilmasini istersen, nefesinin temiz ol-
masi gerek.

Kendi aslin1 bilmek isteyen bir talebe, kamil bir kisiye varir.

Ve der ki: “Efendim! Ben kimim, aslim nedir, nereden gel-
dim, nereye gidiyorum, bu kainat nedir, Allah nedir, Allah var
midir, bunun gibi hakikatleri nasil 6grenebilirim?”

Kamil kisi der ki: “Once nefesini temizle. Bil ki hakikat yol-
culugu temiz nefesle yapilir”

Talebe der ki: “Efendim benim nefesim kirli midir? Kirli ise,
nefesimi nasil temizlerim?”

Evlat! Eger dedikodu yapip, birilerini ¢ekistiriyorsan,

Koti sozler ediyorsan,

Icinde kin, nefret, 6fke, hiddet, kavga varsa,

Birilerini 6viip, birilerine séviiyorsan,

Birilerinin hakkini yiyorsan,

Calip cirpiyorsan,

Birilerine ¢ikar amagl yaklasiyorsan,

Kisilere sehvani duygu ile bakiyorsan,

Birileriyle alay ediyorsan,

Birilerini kiiciik goriiyorsan, kendini biiytik goériiyorsan, bu
gibi duygular, eylemler icindeysen nefesin kirlidir.

232



Nefesin kirliyse, bunlar1 yapma ve nefesini temizle.

Bil ki yol temiz nefesli olana agilir.

Kirli nefesle kap1 acilmaz.

Talebe der ki: Evet efendim, anladim ki benim nefesim Kirli-
dir. Bunlar1 yapmayacagim ve nefesimi temizlemeye c¢alisacagim.

Evet evlat!

Aldigin hava, sana tertemiz sunulmakta, sen soludugun ne-
fesi tertemiz almaktasin.

Fakat nefesini verirken; icindeki tiim kotii hali, duyguyu, dii-
slinceyi, nefesinle disar1 vermektesin.

Verdigin kirli nefesle bil ki ortama kétiiliik tohumlar ek-
mektesin.

Cevrende olan kottliiklerin hepsi verdigin nefesdeki akista
gizlidir.

Nefesini temizlersen, gonliin temizlenir.

Gonliin temizlenirse, kendi viicidunun hakikatleri sana agilir

Bil ki yol da sensin, yolcuda sensin.

Ve bil ki yol temiz nefesle gidilir.

Kendi enflisuna atacagin her goniil adimi, temiz nefesle atilir.

Evlat! Nefesin sirrina varirsan, kendi aslina erersin.

Unutma ki yol da sensin yolcu da sensin, yol temiz nefesle
gidilir.

Hakikatin yolu, nefesini temizleyebilirsen sana agilir.

Allah’in IGtfuna, temiz nefesli olan erer.

Yol nefesle acilir.

Yol temiz nefesle gidilir.

Hayvani viichidumuzda cigerlerimiz yasamak i¢in, her an ne-
fes alip vermektedir.

Gonliimiiz ise yasamin sirrina ermek icin, temiz nefes alip
vermeyi beklemektedir.

Gonil temiz nefese ulastiginda kapilar bir bir agilir.

233



Gonil bir nefesle kapisini aralar.
Gonliin aldig1 her bir nefes, kisideki ti¢ hali bir bir temizler.

Bir bir temizlenen ii¢ hal, viicidun {li¢ deryasinin tecelli-
sine kap1 acar.

Her temizlenen bir hal sonrasi, ti¢ deryanin sirr1 kendini ag-
maya baslar.

Her deryanin da dort sehri vardir.

Her sehirde nice niteliklere sahit olunur.

B

Ezanda ki “3¢3l” “Eshedi” “Elif'in sirlarina sahit olmak” sirri

da budur.
Ug derya kendi icinde bir niifiis tagr.
Bu niifis"Muhammed” sirridir.
Ezanda ki “13%3%” “Muhammed’e sahitlik” sirr1 da budur.
Ug derya, dért sehadete kap agar.

Ancak kendi varligindan gecenler, yani “sehit” olanlar her
deryada nefes sirrina ererler.

Niifts, nefes ile birlesir.

Nefes, niiflis’a doniisir.

Niiftis, her deryadaki Hakk kimligidir.

Bir nefes ii¢ verilen nefd’ya,

Ug verilen nef3, bir olan “Hayy” sirrina déniisiir.
Nefes sirry; enfiisten afaka ¢ikisin sirridir.
Yolculuk nefesle baslar nefesle biter.

Yasam nefesle baslar, nefesle devam eder.

Kisi kendindeki nefesten, kainatin nefesine erer.
Sahit olur ki, kainatta bir nefes alip veren vardir.
Anlar ki tiim nefesler, bir nefesten gelmektedir.
Anlar ki tiim kainat her an nefes alip vermektedir.
Nefes kisinin nefsini olusturmaktadir.

Nefes candan gelir.

Can nefs elbisesi giyer.

234



Nefs, ten elbisesi giyer.

Her tenin i¢inde niiftis vardir.

Tiim bunlar nefesten gelir.

Nefes- Nefs- Niifis- Netha- Enfiis- Nefsani- Nefis ayni1 kok-
ten gelen kelimelerdir.

Tiim kéinat bir nefesten olusmaktadir.

Ve nefes, tim kainatinin sahibine aittir

Nefes O, O nefestir.

Maide Stresi 3: “Aldiginiz nefesin farkinda olmamak.”

Kehf Saresi 96: “Dedi ki: O'nun size nefes alip verdirdigini
anlayin.”

Zuhruf Siiresi 5: “Sizin her an nefes alip vermeniz bizim zik-
rimiz degil midir?”

Zariyat Stiresi 41: O nefes alip vermenin hikmetini.”

Kalem Siresi 16: “Onlar, burunlarindan nasil nefes alip ver-
dirdi-gimizi hi¢ diisiinmezler mi?”

Hakka Siresi 13: “Nefes alip verdiginizde, bedenlerde nefes
aldirip verdiren O tek giicli anlayin.”

Nebe Stiresi 18: “I¢inizde her an nefes aldirip verdiren giicii
anladiginiz vakit, tiim varligin birligini bileceksiniz.”

Nefesler temiz olursa, toplumda zuliim olmaz.

Nefesler temiz olursa, kimse kimseyi kandirmaz.

Nefesler temiz olursa, toplumda sikintilar olmaz.

Temiz goniilli kisilerin, havaya verdigi nefes temizdir.

Kirli nefesler, cevrelerine hep kirlilik sacarlar, bunlar solu-
yan kisilerde de hep kotii haller, kétii duygular olusabilir.

Kirli nefesler, toplumda haksizliklari, zuliimleri, sikintilar
arttirir.

Gelin nefeslerimizi temizleyelim.

Gelin gelecekte ki evlatlarimiza gilizel miras birakalim.

235



SON DEGERLENDIRME

Yillardan beri, arastirmalarimizi ve diisiincelerimizi yazi-
lara dokmeye calistik.

“Kur’an’dan Damlalar” kitabimizda, kaleme aldigimiz bir-
¢ok konudan, 40 adetini yazmak i¢in gayret gosterdik.

InsAllah, bu serimizi devam ettirmeye ¢ahisacagiz.

Bu kitabimizda, gonliimiiziin yettigince konular acikla-
maya calistik.

Elbette yorumlarda hatalarimiz, tespit edemediklerimiz ol-
mustur.

Konularin, kelimelerin, derinliklerinde yatan anlamlara, el-
bette layikiyla ulasamadiklarimiz olmustur.

Her inceleyiste, yeni kesifler oldugunu biliyoruz.

Her an, 6grenmenin, kesfetmenin hissiyati icindeyiz.

Bir sey 0gretme derdinde degiliz.

Bir iddia derdinde degiliz.

Bir din, cemaat, tarikat, mezhep kavgasinda degiliz.

Birini iistiin goriip, digerini hor gérme gibi bir derdimiz yok.

Yazilanlar, okunsun, arastirilsin, diisiniilsiin, bizim i¢in ye-
terlidir.

Kur’an kelimeleri ¢ok derin anlamlar tasir, her bir kelime-
nin tasidigl anlami tastamam yakalamak elbette kolay degildir.

Bizler de, defalarca okuyup, derin derin diisiiniip, yogun

arastirmalar sonucu bu konular1 anlamaya gayret etmekteyiz.

236



Hazreti Adem’den Hazreti Muhammed’e akip gelen, Ilm-i
Tevhid hakikatini anlamak icin gece giindiiz gayret gosterdik
ve gostermekteyiz.

Hakikat yolunda nice gontl erinin, hayatlarini, eserlerini,
gonillerini anlamaya calistik.

Uzerimizde emegi olan, 6gretmenlerimize ne kadar tesek-
kiir etsek azdir.

Biliyoruz ki 6grenme hissiyati, son nefese kadar devam eder
gider.

Ogrenmenin ana kapisi, goriinen varligl incelemektir.

Akla diisen sorularin tiim cevaplari, varligin 6ziinde vardir.

Biz de hep, varolusu ve var olan varligi anlamaya calistik.

Hep, varlik nasil var oldu, hangi kaynaktan var oldu, nasil
sekillendi, nereye gidiyor? Sorularinin cevaplarini aradik.

Ben kimim, aslim nedir? Sorusunun cevabini aradik.

Allah nedir? Sorusunun cevabini aradik.

Gonliimuziin bizi yonlendirmesiyle; merakimiz, sorgulama-
miz, arastirmamiz, hi¢ bitmedi, insAllah hig bitmez de.

Gonliimiiziin heyecaniyla arastirdigimiz konulari, bu konu-
lara merakli olan dostlara sunmaya calistik.

Kur’an’da ki konularin tefsirini yapmaya ¢alistik.

GOnliimiiz izin verdigi miiddetge, mriimiiz yettigi miiddet-
¢e, din adina sunulan konulari, arastirmaya, anlamaya ve anla-
digimiz kadariyla yazmaya calisacagiz.

Bu yazilan kitabimizi inceleyen dostlarimiz, bize gortisle-
rini bildirebilirler.

Katilmadiklar: konulari, ilmi olarak neden katilmadiklarini
bizimle paylasabilirler.

Biliyoruz ki her elestiri, konunun tekrar arastirilmasi agi-
sindan ¢ok dnemlidir.

Kisi, elestiriye acik olmalidir.

237



Elestiriye acik olan Kkisiler, ilimsel olarak ilerler.

Dostlarimiz burada yazilan konulari, alabilirler, baska yer-
lerde paylasabilirler.

Hatta, gonillerine uyan konulari, daha da genisleterek ki-
tap haline getirebilirler.

Yeter ki, insanoglu diisiinsiin, arastirsin.

Goniiller sevgi lizere olsun, gontiller rahmet {izere olsun.

Yeter ki kimse kimseye zarar vermesin, kimse kimseyi al-
datmasin.

Yeter Kki, bir sikintisi olana kosulsun, yardim edilsin.
Yeter Kki, birlik beraberlik, giiven olussun.
Yeter ki Islam suuru olussun.
Sizleri seviyoruz.
21-12-2020

238



ICINDEKILER

ONSOZ 3

KiTABIMIZA NEDEN KURAN’DAN DAMLALAR iSMINi VERDIK .........cco.... 7

KONULAR
SUS
DINLE 13
IKRA-OKU 21
KURAN OKUMAK NEDIR 27
AYET NEDIR 31
SURE NEDIR 38
VAHIY NEDIR 43
DIN NEDIR 48
SUNNETULLAH NEDIR 53
iSLAM NEDIR 59
ELIF SIRRI 65
HARFLERIN SIRRI 70
ZIKRULLAH 79
ALLAH HAKIKATI 83
HISSET 87
SEVGI 92
SERIAT NEDIR 97
TARIKAT-MARIFET-HAKIKAT-SERIAT 101
IBLIS, SEYTAN NEDIR? 106
CIN NEDIR 111
ABDESTIN DERIN MESAJLARI 117
ADEM SIRRI 125
ADEMIN iKiZ COCUKLARI 134
ADEM’DEN MUHAMMED’E BOYUTLAR 138
HABIL KABIL VE KARGA 145

239



UC SEYTAN

CEHENNEM NEDIR, KURAN'A GORE INCELENMESI

CENNET VE MAKAMLARI

KURAN'A ABDESTSIZ DOKUNULMAZ DENMESININ HIKMETI........

ALLAH DIYEREK ALDATTILAR

HAZRETI MUHAMMED’E ATILAN {FTIRALAR

UMMILIK MAKAMI

UMMU’L KITAB

KADINLARI DOVUN DIYE YAPILAN MEAL DOGRU MUDUR.........

LAT, MENAT, UZZA

HEPIMIZ HIRSIZIZ

OLDURMEYECEKSIN

MUSLUMAN KiMDIiR, GERCEKTEN MUSLUMAN MIYIZ ........coovreermene

MUSLUMANIZ OYLE Mi

NEFESINI TEMIZLE

SONDEGERLENDIRME

240

151
158
166
172
178
184
191
196
200
206
212
216
220
227
232

236





